

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

-X C C A

Digitized by Google

# BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΤΕΤΑΡΤΟΣ

# BU3AHTIÜCKIЙ BPEMEHHUKЪ

ИЗДАВАЕМЫЙ

## императорской академіи наукъ

подъ редакцию

В. Г. Васильевскаго

Пр.-Доц. Сиб. Университета.

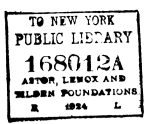
томь іу.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1897.

KOMMECCIOHEPTS:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Königsstr. 20.

Leipzia.



Напечатано по распоряженію Императорской Академія Наукъ. С.-Петербургъ, Декабрь 1897 г.

Непремънный секретарь, Академикъ Н. Дубровинъ.

Έκδίδοται τύποις έγκρίσει τῆς 'Αυτοκρατορικῆς 'Ακαδημείας τῶν 'Επιστημῶν. 'Εν Πετρουπόλει, μηνὶ Δεκεμβρίφ ἔτους 1897-ου.

Ο ἰσόβιος γραμματεύς, ἀχαδημεικός Ν. Δουμπρόβιν.

# OFJABJEHIE YETBEPTATO TOMA. HEPIEXOMENON TOY TETAPTOY TOMOY.

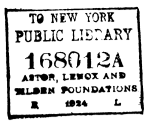
### Отдълъ І.

### ΜΕΡΟΣ Α'.

### Изслъдованія и матеріалы.

## Μελέται καὶ ὕλαι.

| •                                                                 | Стр. |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| Христіанскія мозаики Кипра. Съ 2 таблицами. Я. И. Смирнова.       |      |
| Χριστιανικά ψηφιδωτά εν τη νήσω Κύπρω (μετά 2 εἰκόνων) ὑπὸ Ἰ. Ἰ.  |      |
| Σμιρνώφ                                                           | 1    |
| Къ Anecdota Graeco-Byzantina Васильева. Н. Г. Политиса.           |      |
| Διορθωτικά τινα είς τὰ Anecdota Graeco-Byzantina τοῦ Vassiliev    |      |
| ύπο Ν. Γ. Πολίτου                                                 | 94   |
| О Продромахъ Өеодоръ и Иларіонъ Г. Н. Хаджидакиса.                |      |
| Περὶ τῶν Προδρόμων Θεοδώρου καὶ Ἰλαρίωνος ὑπὸ Γ. Ν. Χαδζιδάκι.    | 100  |
| Часть Равеннскаго диптиха въ собраніи графа Г. С. Строганова.     |      |
| Съ 2 таблицами. Д. Айналова.                                      |      |
| Τεμάχιον διπτύχου έκ Ραβέννης, εύρισκόμενον έν τη συλλογή του     |      |
| χόμητος Γ. Σ. Στρόγανωφ ύπο Δ. Άϊνάλωφ                            | 128  |
| Анонимная греческая статья о преимуществахъ Константино-          |      |
| польскаго патріаршаго престола и древне-славянскій пере-          |      |
| водъ ея съ двумя важными дополненіями. А. Павлова.                |      |
| Ανώνυμον έλληνικόν κείμενον περί των προνομίων του έν Κ/πόλει πα- |      |
| τριαρχικού θρόνου, ἐκδιδόμενον μετὰ τῆς παλαιοσλαβικῆς αὐτοῦ      |      |
| μεταφράσεως ὑπὸ Ά. Παύλωφ                                         | 143  |
| Греческая запись о церковномъ судъ надъ убійцами, прибъгаю-       |      |
| щими подъ защиту церкви. А. Павлова.                              |      |
| Εν έλληνικόν κείμενον εκκλησιαστικής αποφάσεως περί των πρός την  |      |
| έχχλησίαν προσερχομένων φονέων ύπο Ά. Παύλωφ                      | 155  |
| Синодальная грамота 1213 года о брак' греческаго императора       |      |
| съ дочерью армянскаго князя. А. Павлова.                          |      |



Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. С.-Петербургъ, Декабрь 1897 г.

Непремънный секретарь, Академикъ Н. Дубровинъ.

Έκδίδοται τύποις εγκρίσει της 'Αυτοκρατορικής 'Ακαδημείας των 'Επιστημών. Έν Πετρουπόλει, μηνί Δεκεμβρίφ έτους 1897-ου.

Ο ισόβιος γραμματεύς, ακαδημεικός Ν. Δουμπρόβι ν.

# OFJABJEHIE YETBEPTATO TOMA. HEPIEXOMENON TOY TETAPTOY TOMOY.

## Отдълъ І.

### MEPOΣ A'.

### Изслъдованія и матеріалы.

## Μελέται καὶ ὕλαι.

|                                                                   | Стр. |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| Христіанскія мозаики Кипра. Съ 2 таблицами. Я. И. Смирнова.       |      |
| Χριστιανικά ψηφιδωτά εν τη νήσω Κύπρω (μετά 2 εἰκόνων) ὑπὸ Ἰ. Ἰ.  |      |
| Σμιρνώφ                                                           | 1    |
| Къ Anecdota Graeco-Byzantina Васильева. Н. Г. Политиса.           |      |
| Διορθωτικά τινα είς τὰ Anecdota Graeco-Byzantina τοῦ Vassiliev    |      |
| ύπὸ Ν. Γ. Πολίτου                                                 | 94   |
| О Продромахъ Өеодоръ и Иларіонъ Г. Н. Хаджидакиса.                |      |
| Περὶ τῶν Προδρόμων Θεοδώρου καὶ Ίλαρίωνος ὑπὸ Γ. Ν. Χαδζιδάκι.    | 100  |
| Часть Равеннскаго диптиха въ собраніи графа Г. С. Строганова.     |      |
| Съ 2 таблицами. Д. Айналова.                                      |      |
| Τεμάχιον διπτύχου ἐκ ἙΡαβέννης, εύρισκόμενον ἐν τἢ συλλογἢ τοῦ    |      |
| κόμητος Γ. Σ. Στρόγανωφ ύπο Δ. Άϊνάλωφ                            | 128  |
| Анонимная греческая статья о преимуществахъ Константино-          |      |
| польскаго патріаршаго престола и древне-славянскій пере-          |      |
| водъ ея съ двумя важными дополненіями. А. Павлова.                |      |
| Ανώνυμον έλληνικόν κείμενον περί των προνομίων του έν Κ/πόλει πα- |      |
| τριαρχικού θρόνου, ἐκδιδόμενον μετά τῆς παλαιοσλαβικῆς αὐτοῦ      |      |
| μεταφράσεως ύπὸ Ά. Παύλωφ                                         | 143  |
| Греческая запись о церковномъ судъ надъ убійцами, прибъгаю-       |      |
| щими подъ защиту церкви. А. Павлова.                              |      |
| Εν έλληνικόν κείμενον εκκλησιαστικής αποφάσεως περί των πρός την  |      |
| έκκλησίαν προσερχομένων φονέων ύπο Ά. Παύλωφ                      | 155  |
| Синодальная грамота 1213 года о брак'в греческаго императора      |      |
| съ дочерью армянскаго князя. А. Павлова.                          |      |
| UEE                                                               |      |

| Συνοδικόν γράμμα τοῦ 1213-ου ἔτους περὶ γάμου τινὸς μεταξὺ ελληνος αὐτοκράτορος καὶ τῆς θυγατρὸς ᾿Αρμενίου ἡγεμόνος ὑπὸ                                                     | Orp.                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Ά. Παύλωφ                                                                                                                                                                   | 160                      |
| στακώφ                                                                                                                                                                      | 167                      |
| Περὶ τῶν ὁρίων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐπαρχίας Βιτζίνης τῆς ὑποκειμένης ποτὲ τῷ πατριαρχείῳ Κ/πόλεως ὑπὸ Ἰ. Κουλακόφσκη                                                         | 315                      |
| Περί τινων βίων άγίων έλληνιστὶ γεγραμμένων ὑπὸ Χρ. Λόπαρεβ<br>Ο Ταйной Исторіи Прокопія (окончаніе) Б. Панченко.                                                           | 337                      |
| Περὶ τῶν ἀνεκδότων τοῦ Προκοπίου ὑπὸ Μ. Πάντζεγκο (τέλος)<br>Югославянская передѣлка Зонары. П. Лаврова.<br>Νοτιοσλαβικὴ παράφρασις τῶν παραλιπομένων τοῦ Ζωναρᾶ ὑπὸ Π. Λα- | 402                      |
| βρώφ                                                                                                                                                                        | 452                      |
| іπό М. Мητροφάνωφ                                                                                                                                                           | 461                      |
| Σημειώσεις περί τινων άρχαιοτήτων τῆς Κ/πόλεως ὑπὸ Γ. Λάσχιν                                                                                                                | 524                      |
|                                                                                                                                                                             |                          |
| Отдълъ II.                                                                                                                                                                  |                          |
| MEPO $\Sigma$ B'.                                                                                                                                                           |                          |
| 1. 2. Критика и Виблюграфія.                                                                                                                                                |                          |
| Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.                                                                                                                                |                          |
| Айналовъ, Д. В., Мозаики IV и V вѣковъ. Рец. А. Щукарева                                                                                                                    | 218<br>255<br>674<br>692 |
| Андреевъ, Иванъ, Константинопольскіе патріархи отъ времени<br>Халкидонскаго собора до Фотія. Рец. Н. Красносельцева                                                         | 192<br>688               |



|                                                                       | Стр.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Арсеній, Епископъ, Николая Гидрунтскаго три записи                    | 244         |
| — Георгія Сходарія, патріарха Константинопольскаго, разго-            |             |
| воръ                                                                  | 245         |
| Беглери, Г. П., Храмъ святыхъ апостоловъ и другіе памятники           |             |
| Константинополя по описанію Константина Родія 187, 266,               | 272         |
| Благоразумовъ, Владиміръ, іеромонахъ, Св. Аванасій Алексан-           |             |
| дрійскій                                                              | 259         |
| Бъляевъ, Д. О., Придворный и церковный уставы о положении             |             |
| Евдома                                                                | 255         |
| Галустъ Тэръ-Миртчьянъ (Міабанъ). Изъ источниковъ Агаеангела.         |             |
| Рец. Н. Марра                                                         | 667         |
| Герцбергь, Г. Ф., Исторія Византіи. Переводъ П. В. Безобразова. 250   | , 691       |
| Голубцовъ, А., О древнъйшихъ изображеніяхъ Божіей Матери              | <b>264</b>  |
| Происхожденіе, назначеніе и устройство римскихъ ката-                 |             |
| комбъ                                                                 | 686         |
| Грибовскій, В. М., Народъ и власть въ византійскомъ государ-          | 000         |
| ствъ Рец. Э. Гримма                                                   | 692         |
| Динтріевскій, А. А., Описаніе литургических рукописей. І. Тоткая.     | 004         |
| Ред. Н. Красносельцева                                                | 587         |
| — Τυπικά. Addenda et corrigenda. Рец. Н. Красносельцева 263           |             |
| <b>Добруски</b> , В., Материали по археологията на България           | •           |
|                                                                       | 744         |
| Додю, Гастонъ, Исторія монархическихъ учрежденій въ датино-           | 001         |
| іерусалимскомъ королевствѣ (1099—1291 г.). Переводъ 251               | , 691       |
| Златарски, В. Н., Писмата на византийския императоръ Романа           |             |
| Лакапена до болгарския царь Симеона                                   | 735         |
| — Студии по българската история                                       | 749         |
| Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константи-            |             |
| нополъ. І. Рец. Е. Ръдина                                             | 227         |
| Истрина, Василія, командированнаго за границу приватъ-доцента         |             |
| Московскаго университета, отчеть за вторую половину                   |             |
| 1894 года                                                             | 261         |
| — Александрія русскихъ хронографовъ. Рец. А. Веселовскаго.            | <b>533</b>  |
| — Сказаніе объ Индейскомъ царстве. Рец. А. Веселовскаго               | <b>5</b> 33 |
| Каптеревъ, Н., Господство грековъ въ јерусалимскомъ патріар-          |             |
| хатв                                                                  | 689         |
| Карановъ, Е., Памятници отъ Кратово                                   | 745         |
| Карбеловъ, П., Алавердское пергаментное четвероевангеліе              |             |
| XI вѣка                                                               | 687         |
| Колокольцовъ, В., Румынская церковь                                   | 685         |
| Коршъ, О. Е., Мысли о происхождении ново-греческаго языка             | 253         |
| Красносельцевь, Н. О., Преніе Панагіота съ Азимитомъ по но-           | 200         |
| вымъ греческимъ спискамъ                                              | 254         |
| —— Къ изученю «Типика Великой Церкви»                                 | 254         |
| Куглеръ, Бернгардъ, Исторія крестовыхъ походовъ. Переводъ 259,        |             |
| ιστινιών νι τουματαμάρι πτοτομία αμεστοβρίαο μυλυμοβό. Περιεκοπο 209. | . UJI       |

|                                                                | Стр   |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| Нулановскій, Юліанъ, Древности южной Россіи                    | 260   |
| — Гдѣ былъ построенъ императоромъ Юстиніаномъ храмъ            |       |
| для Авазговъ                                                   | 686   |
| Кжичевъ, В., Новонайдени охридски старина                      | 74    |
| Латышевъ, В. В., Сборникъ греческихъ надписей христіанскихъ    |       |
| временъ изъ Южной Россіи. Рец. Ю. Кулаковскаго                 | 232   |
| Лебедевъ, А. П., Эпоха гоненій на христіанъ и утвержденіе хри- |       |
| стіанства при Константинъ Великомъ                             | 601   |
| Леонидъ, Архимандритъ, Хожденіе архимандрит Агресенья объ-     | , 001 |
| телі Пресвящыя Богородица около 1370 года                      | 248   |
| Лопаревъ, Х., Опытъ толкованія нѣкоторыхъ мѣстъ въ памятни-    | 240   |
| · · · · · ·                                                    | co    |
| кахъ древне-русской письменности                               | 684   |
| Лопухинъ, А., Св. Іоаннъ Златоустъ, какъ проповъдникъ чело-    | 000   |
| въколюбія и милостыни                                          | 262   |
| Льтопись Историко-Филологическаго Общества при Император-      |       |
| скомъ Новороссійскомъ Университетв                             | 252   |
| Милетичъ, Д-ръ Л., Нови влахо-български грамоти отъ Брашовъ.   | 747   |
| — Семиградскить българи                                        | 747   |
| Митякинъ, А., Рождество Христово по изображенію его въ искус-  |       |
| ствѣ                                                           | 262   |
| Мочульскій, В., Апокрифическое сказаніе о созданіи міра        | 255   |
| Мурносъ, Г., Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ    |       |
| Россію въ половинъ XVII въка257, 263, 265, 690,                | 692   |
| Натроевъ, А., Новый варіанть грузинской библіи                 | 688   |
| Неновъ, Юрданъ, Автобиография                                  | 738   |
| Памятники древне-русской церковно-учительной литературы. Вы-   |       |
| пускъ III                                                      | 688   |
| Пападимитріу, С. Д., Стефанъ Сахликисъ и его стихотвореніе     |       |
| «'Αφήγησις παράξενος». Рец. Α. Ημκμτεκατο                      | 653   |
| Пападопуло-Керамевсь, А., Святвишаго патріарха Фотія XLV не-   |       |
| изданныхъ писемъ                                               | 691   |
| — Сборникъ источниковъ по исторіи Трапезунтской имперіи. I.    | 682   |
| Петровскій, С., священникъ, Очерки изъ исторіи христіанскаго   |       |
| законоучительства                                              | 264   |
| Покровскій, Н. В., Сійскій иконописный подлинникъ. ІІ          | 256   |
| Преображенскій, Василій, священникъ, Преподобный Өеодоръ Сту-  | 200   |
| дить и его время (759—826 г.)                                  | 266   |
| Пюшъ, Эме, Св. Іоаннъ Златоустъ и нравы его времени. Пере-     | , 200 |
| водъ                                                           | 600   |
| Ръдинъ, Е., Профессоръ Никодимъ Павловичъ Кондаковъ            |       |
|                                                                | 257   |
| Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина.             | 70 5  |
| Khura XIII                                                     | 735   |
| Сладкопънцовъ, Петръ, Древнія палестинскія обители и просла-   | 0=-   |
| вившіе ихъ святые подвижники. IV                               | 257   |

|                                                                       | Стр      |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| Соколовъ, И., О народныхъ школахъ въ Византіи съ половины             |          |
| IX до половины XV вѣка (842—1453 г.)                                  | 263      |
| Соноловъ, Пл., Церковноимущественное право въ греко-римской           |          |
| имперіи                                                               | 249, 266 |
| Соловьевъ, М., Проповъди Никифора Өеотоки                             | 685      |
| Спасскій, Ап., Аполлинарій Лаодикійскій                               | 272      |
| Спространовъ, Е., По възражданье то на градъ Охридъ                   | 738      |
| Тихановъ, П., Терновскій календарь 1275 года по списку Франца         |          |
| Миклошича                                                             | 258      |
| Тихонравовъ, Н. С., и Долговъ, С., Хожденіе священно-инока Вар-       |          |
| сонофія ко святому граду Іерусалиму въ 1456 и 1461-                   |          |
| 1462 годахъ                                                           | 242      |
| Франко, Д-ръ Ив., Притчата за еднорога и нейниятъ български           |          |
| вариантъ                                                              | 746      |
| Халатьянцъ, Г., Армянскій эпосъ въ исторіи Арменіи Моисея Хо-         |          |
| ренскаго                                                              | 700      |
| Цвътновъ П., 1) Пъсни Богоматери. 2) Пъснь св. Романа Сладко-         |          |
| пъвца                                                                 | 265      |
| Церетели, Григорій, Сокращенія въ греческихъ рукописяхъ               | 246, 277 |
| <b>Шахиатовъ</b> , А., Исходная точка летосчисленія «Пов'єсти времен- |          |
| ныхъ летъ».                                                           | 261      |
| Шишиановъ, Д-ръ Ив. Д., Пъсеньта за мъртвия братъ въ поези-           |          |
| ята на балканскитъ народи                                             | 746      |
| Щепнинъ, В., Фигура пастыря-старца на иконъ Рождества Хри-            |          |
| стова                                                                 | 686      |
| Два лицевыхъ сборника Историческаго Музея                             | 687      |
| Өеодорита, епископа Киррскаго, Отвъты на вопросы. Изд. А. Па-         |          |
| падопуло-Карамевса. Рец. Е. Курцъ                                     | 615      |
| * * * Пжтуванье по долинить на Струма, Места а Бръгаиница.            | 745      |
|                                                                       |          |
| Aegyptische Urkunden aus den königlichen Museen zu Berlin. Ara-       |          |
| bische Urkunden. I, 1.                                                | 700      |
| Allard, Paul, Le christianisme et l'empire romain de Néron à Théo-    |          |
| dose                                                                  | ·        |
| Ambrosoli, Solone, Vocabolarietto pei Numismatici                     | 722      |
| Anonymus, S. Macarii monasterii Pelecetes hegumeni acta graeca.       | 707      |
| Vita Sanctae Olympiadis et narratio Sergiae de ejusdem trans-         |          |
| latione                                                               | 707      |
| Arnim, J. de, Dionis Prusaensis, quem vocant Chrysostomum, quae       | 070      |
| exstant omnia. vol. II                                                | 273      |
| Aršak Ter-Mikelian, Die armenische Kirche in ihren Beziehungen        | 080      |
| zur byzantinischen                                                    | 272      |
| Asmus, J. K., Ein Bindeglied zwischen der pseudojustinischen Cohor-   | =^-      |
| tatio ad graecos und Julians Polemik gegen die Galiläer               | 706      |

### — vIII —

|                                                                      | Стр.              |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Avril, A. d', La lettre d'Anastase le bibliothécaire                 | 278               |
| — La Serbie chrétienne                                               | 279               |
| — Bulgarie chrétienne                                                | 720               |
| Barczay, Oskar, cm. Vári                                             | 700               |
| Bardenhewer, O., Ungedruckte Excerpte aus einer Schrift des Pa-      |                   |
| triarchen Eulogius v. Alexandrien (580—607)                          | 274               |
| — Der Name Maria. Geschichte der Deutung desselben                   | <b>277</b>        |
| Battifol, Pierre, Anciennes littératures chrétiennes. La littérature |                   |
| grecque                                                              | 717               |
| Bessarione, Publicazione periodica di studi orientali                | 82, 722           |
| Bidez, J., et L. Parmentier, Notes sur quelques manuscrits de Patmos | 278               |
| — La tradition manuscrite de la vie de Saint Théodose par Thé-       |                   |
| odore, d'après le Patmiacus 273 6                                    | 97, 713           |
| — De la place de Nicéphore Callistos Xanthopulos dans la tra-        |                   |
| dition manuscrit d'Evagrius                                          | 715               |
| Blochet, E., L'Histoire d'Alep de Kamal-ad-Dîn                       | 719               |
| Bojarski, Historya Focyusza                                          | 752               |
| Bonwetsch, N., Die apokryphen Fragen des Bartholomaeus               | 707               |
| Boor, C. de, Die Chronik des Logotheten                              | 693               |
| — Ein angebliches byzantinisches Mysterienspiel                      | 699               |
| Botti, G., Fouilles à la colonne Théodosienne                        | 721               |
| Brandileone, F., et V. Puntoni, Prochiron Legum pubblicato secondo   |                   |
| il codice Vaticano greco 845                                         | 282               |
| Brightman, F. E., Liturgies eastern and western                      | 283               |
| Brooks, E. W., On the lists of the patriarchs of Constantinople from |                   |
| 638 to 715,                                                          | 267 <b>, 2</b> 84 |
| Brückner, Max, Zur Beurteilung des Geschichtschreibers Prokopius     |                   |
| von Cäsarea                                                          | 273               |
| Budge, E. A. Wallis, The life and exploits of Alexander the Great.   |                   |
| Ред. А. Веселовскаго                                                 | <b>5</b> 33       |
| Bursy, Bernhardus, De Aristotelis Πολιτείας 'Αθηναίων partis alte-   |                   |
| rius fonte et auctoritate                                            | 701               |
| Bury, J. B., Note on Zosimus V, 46                                   | 283               |
| — Johannes Malalas, the text of the codex Baroccianus                | 692               |
| — Zu einer Stelle der Chronik des Theophanes                         | 698               |
| — Inedita Nicephori Blemmydae                                        | •                 |
| — Iveron and our Lady of the Gate                                    | 725               |
| Buttner-Wobst, Th., Die Verehrung der heiligen Glykeria              | 269               |
| Caro, G., Zur Chronologie der drei letzten Bücher des Pachymeres     | 270               |
| Carraroli, Dario, La leggenda di Alessandro Magno. Pen. A. Bece-     |                   |
| JOBCRAFO                                                             | 533               |
| Carrière, A., La légende d'Abgar dans l'histoire d'Arménie de Moïse  |                   |
| de Khoren                                                            | 700               |
| Casanova, P., Numismatique des Danichmendites                        | 713               |

|                                                                       | Стр.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Castellani, Giorgio, Un traité inédit en grec de Cyriaque d'Ancona    | <b>278</b>  |
| — Documenti Veneziani inediti relativi a Francesco e Mario Fi-        |             |
| lelfo                                                                 | 281         |
| Il prestito dei codici manoscritti della biblioteca di S. Marco       |             |
| in Venezia                                                            | <b>72</b> 2 |
| Castonnet-Des-Fosses, H., L'Abyssinie et les Italiens                 | 721         |
| Chabot, J. B., Le livre de la chasteté, composé par Jesdanah, évêque  |             |
| de Baçrah                                                             | 281         |
| Chalathiantz, Gregor, Fragmente iranischer Sagen bei Grigor Magistros | 701         |
| Christensen, H., Die Vorlagen des byzantinischen Alexandergedichtes.  |             |
| Рец. А. Веселовскаго                                                  | 533         |
| Chronica minora saec. IV, V, VI, VII ed. Theodor Mommsen. III, 3.     | 273         |
| Clugnet, Léon, Dictionnaire grec-français des noms liturgiques en     |             |
| usage dans l'église grecque                                           | 717         |
| Comparetti, D., La Guerra Gotica di Procopio di Cesarea               | 281         |
| Contzen, P. Benedict, O. S. B., Die Regel des heiligen Antonius       | 274         |
| Conybeare, F. C., Philo about the contemplative life                  | 277         |
| — Talmudic elements in the «Acts of Abercius»                         | 283         |
| — On the sources of the text of S. Athanasius                         | 284         |
| — Ananias of Shirak                                                   |             |
| Couret, Le Comte, La prise de Jérusalem par les Perses en 624         | 718         |
| Crampe, R., Noch einmal Philopatris                                   | 271         |
| Cumont, Franz, L'astrologue Palchos                                   | 712         |
| — Les Actes de S. Dasius                                              | 718         |
| Delehaye, Hipp., Une épigramme de l'Anthologie Grecque                | 278         |
| — La vie d'Athanase patriarche de Constantinople                      | 718         |
| Derenbourg, H., Souvenirs historiques et récits de chasse par un émir |             |
| Syrien du XII-e siècle                                                | 279         |
| — Les croisades d'après le dictionnaire géographique de Jâkoût.       | 279         |
| Didon, Fr., Constantinople, le Mont Athos, la Grèce                   | 712         |
| Diehl, Ch., L'Afrique Byzantine                                       |             |
| — L'origine du régime des thèmes dans l'empire byzantin               | 280         |
| — Mosaïques byzantines de Saint Luc                                   |             |
| Diekamp, Franz, Das Zeitalter des Erzbischofs Andreas von Cäsarea.    | 705         |
| Dieterich, A., Die Grabschrift des Aberkios 277,                      |             |
| Dionis Cassii historiarum Romanarum quae supersunt. Ed. U. P. Boisse- |             |
| vain. I                                                               | 702         |
| Dodu, Gaston, Histoire des institutions monarchiques dans le royaume  |             |
| latin de Jérusalem 1099—1291                                          | 272         |
| —— De Fulconis Hierosolymitani regno                                  | 272         |
| Dom Bassi, Due altri codici inesplorati dell' opuscolo di Pediasimo   |             |
| περὶ τῶν δώδεκα ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους                                   | 281         |
| Dräseke, J., Prokopios' von Gaza «Widerlegung des Proklos»            | 268         |
| — Michael Psellos im «Timarion»                                       | 698         |
|                                                                       |             |

|                                                                          | Стр.       |
|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| Dräseke, J., Dionisische Bedenken                                        | 705        |
| Duchesne, L., Les missions chrétiennes au sud de l'empire romain.        | 279        |
| — Les premiers temps de l'état pontifical 279,                           | 713        |
| Ehrhard, A., Die Legendensammlung des Symeon Metaphrastes und            |            |
| ihr ursprünglicher Bestand                                               | 710        |
| Eisenhofer, Ludwig, Procopius von Gaza                                   | 704        |
| Elter, A., Johannes Kotrones, der Verfasser des Hermippus und an-        |            |
| derer Dialoge?                                                           | 272        |
| — De Gnomologiorum graecorum historia atque origine                      | 702        |
| Ermoni, V., C. M., De Leontio byzantino et de ejus doctrina christo-     |            |
| logica                                                                   | 699        |
| Eusebii Caesariensis de martyribus Palaestinae longioris libelli frag-   |            |
| menta                                                                    | 706        |
| Ferradou, André, Des biens des monastères à Byzance                      | 720        |
| Ferrini, C., Notizie su alcuni manoscritti importanti per la storia del  | . 20       |
| diritto greco-romano                                                     | 283        |
| I commentarii di Gaio e l'indice greco delle Istituzioni 698,            |            |
|                                                                          | 722        |
| • •                                                                      | 278        |
|                                                                          | 277        |
|                                                                          | 703        |
| Führer, Joseph, Eine wichtige Grabstätte der Katakombe von S. Gio-       | 100        |
|                                                                          | 276        |
|                                                                          | 275        |
| G., P. L. de, S. J., Un monument de la foi du second siècle. L'épi-      | 2.0        |
|                                                                          | 718        |
| • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | 533        |
|                                                                          | 279        |
| Gheyn, J. van den, S. J., Le siège épiscopal de Diaulia en Phocide. 269, |            |
| Goetz, Leopold Carl, Geschichte der Slavenapostel Konstantinus und       | 200        |
|                                                                          | 705        |
| ·                                                                        | 709        |
|                                                                          | 708        |
| Grisar, H., Una imitazione dell' Apostoleion di Constantinopoli a Roma   |            |
| nel VI secolo                                                            | 723        |
|                                                                          | 723        |
|                                                                          | 272        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    | 716        |
| Gudeman, Alfred, Conjectural restoration of the so-called Carmen         | 110        |
| -                                                                        | <b>724</b> |
| Hagenmeyer, H., Der Brief des Kaisers Alexios I. Komnenos an den         | 144        |
|                                                                          | 067        |
| Hahn, August, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten        | 267        |
| •                                                                        | 704        |

| Halmel, Anton, Die Entstehung der Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea                                                                                                                      | отр.<br>274                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Harnack, Adolf, Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. II<br>Hauler, Edmund, Eine lateinische Palimpsestübersetzung der Didascalia                                               | 704                                           |
| apostolorum                                                                                                                                                                                       | <ul><li>274</li><li>701</li></ul>             |
| Hatzidakis, G. H., Ein verkanntes Sprichwort                                                                                                                                                      | 697<br>703                                    |
| Heldreich, Th. de, Χλωρίς όμηρική                                                                                                                                                                 | 733<br>276<br>711                             |
| Hirsch, F., Byzantinisches Reich                                                                                                                                                                  | 708<br>273                                    |
| Hepkins, James Frederick, The Art of the Byzantine Empire  Hubert, H., Observations sur la chronologie de Théophane 698,                                                                          |                                               |
| Jackson, Henry, Notes on Clement of Alexandria  Jeep, Ludwig, Beiträge zur Quellenkunde des Orients im Altertum.                                                                                  | <ul><li>700</li><li>284</li><li>702</li></ul> |
| Jorga, N., Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle                                                                                                                  | 719<br>719                                    |
| Kalbfleisch, K., Ueber Galens Einleitung in die Logik                                                                                                                                             | 702                                           |
| des Kreuzes Christi                                                                                                                                                                               | 701                                           |
| und Leon VI  Ein neues Denkmal der gothischen Litteratur  Köhler, Wilhelm, Die katholischen Kirchen des Morgenlandes                                                                              | <ul><li>270</li><li>704</li><li>709</li></ul> |
| Kraitschek, Der Sturz des Kaisers Maurikios                                                                                                                                                       | 707                                           |
| Krauss, Samuel, Marinus a Jewish philosopher of antiquity  Kretschmer, Paul, Der Esel Nikos  Krumbacher, K., Ein Dithyrambus auf den Chronisten Theophanes                                        | 723<br>699<br>706                             |
| Kurtz, E., Zu der itazistischen Spielerei                                                                                                                                                         | 271<br>277                                    |
| Kuun, Comes Géza, Relationum Hungarorum cum oriente gentibusque orientalis originis historia antiquissima                                                                                         | 708                                           |
| Lambros, Spyr. P., Catalogue of the greek manuscripts on mount         Athos. Рец. А. Кирпичникова         — Zu Symeon Magister         — Φύλαχες, ein missverstandener paläographischer Terminus | 18 <b>4</b><br>698<br>699                     |
| Laurent, J., Skylitzès et Nicéphore Phocas                                                                                                                                                        |                                               |

|                                                                        | Стр.                |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| Legrand, Emile, L'église des Saints Apôtres de Constantinople. Poème   |                     |
| par Constantin le Rhodien 187,                                         | <b>272</b> .        |
| Lingg, Hermann, Byzantinische Novellen                                 | 703                 |
| Lübke, Hermann, Ueber die rhodischen Liebeslieder in ihren Beziehun-   |                     |
| gen zur neugriechischen Volksdichtung                                  | 703                 |
| Lundström, Vilh., Studien zu spätgriechischen und byzantinischen       |                     |
| Chronisten                                                             | <b>702</b>          |
| — De codicibus graecis olim Escorialensibus, qui nunc Upsaliae         |                     |
| adseruantur                                                            | 708                 |
| Macler, F., Les apocalypses apocryphes de Daniel                       | 716                 |
| Magne, Lucien, Mistra 712,                                             | 720                 |
| Mann, M. Fr., Physiologus                                              | 703                 |
| Martini, E., Catalogo di manoscritti greci esistenti nelle biblioteche |                     |
| italiane                                                               | 699                 |
| Marucelli, Orazio, Le recenti scoperte nel duomodi Parenzo             | 722                 |
| Mas Latrie, L. de, Documents concernant divers pays de l'Orient La-    |                     |
| tin 1382—1413                                                          | 719                 |
| Mayr, A., Zur Geschichte der älteren christlichen Kirche von Malta.    | 276                 |
| Menzies, Allan, Ante-Nicene Christian Library                          | 724                 |
| Mercati, Giovanni, Gli aneddoti d'un codice Bolognese                  | 270                 |
| Un palimpsesto Ambrosiano dei salmi esapli 282,                        | 283                 |
| — Il Palinsesto Ambrosiano dei Basilici                                | 723                 |
| Metcalfe, William, The Great Palace of Constantinople by the late      |                     |
| Dr. A. G. Paspates                                                     | <b>2</b> 8 <b>4</b> |
| Meyer, Gust., Albanesische Studien. V                                  | 274                 |
| Minasi, G., Le chiese di Calabria dal quinto al duodecimo Secolo       | 282                 |
| Mitteilungen des deutschen Exkursionenklubs in Konstantinopel          | 700                 |
| Molinier, Emile, Histoire générale des arts appliqués à l'industrie.   |                     |
| Рец. Е. Ръдина                                                         | 208                 |
| Mordtmann, A., Die deutsche Gesandtschaft in Konstantinopel 1573       |                     |
| bis 1587                                                               | 277                 |
| Müller, Max, Letters from Constantinople                               | <b>284</b>          |
| Nau, F., Les auteurs des chroniques attribuées à Denys de Tellmahré    |                     |
| et à Josué le Stylite                                                  | 712                 |
| Étude sur les parties inédites de la chronique ecclésiastique          |                     |
| attribuée à Denys de Tellmahré                                         | 716                 |
| Note sur l'époque à laquelle écrivait l'historien Zacharie de          |                     |
| Mitylène                                                               | 716                 |
| Nicephori Blemmydae curriculum vitae et carmina. Ed. Aug. Heisen-      |                     |
| berg                                                                   | 699                 |
| Nissen, Waldemar, Die Regelung des Klosterwesens im Rhomäerreich       |                     |
| bis zum Ende des neunten Jahrhunderts                                  | 708                 |
| Nostitz - Rieneck, Rob. von, S. J., Die Briefe Papst Leos I im Codex   |                     |
| Monacensis 14540                                                       | 704                 |

|                                                                         | UTP         |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Nostitz-Rieneck, Rob. von, S. J., Die päpstlichen Urkunden für Thes-    | _           |
| salonike                                                                | 707         |
| Oberhummer, E., Athos, Athyras, Angustaion etc                          | 708         |
| Orsi, Paolo, Di una necropoli dei bassi tempi riconosciuta nella con-   |             |
| trada «Groticelli» in Siracusa                                          | 282         |
| Ostermann, Alfred, Karl der Grosse und das byzantinische Reich          | 699         |
| Parker, Edward Harper, The origin of the Turks                          | 284         |
| Parmentier cm. Bidez                                                    | 715         |
| Partsch, Joseph, Die Berbern in der Dichtung des Corippus               | 708         |
| Patzig, E., Ueber einige Quellen des Zonaras. II                        | 696         |
| Pernot, Hubert, Grammaire grecque moderne                               | 716         |
| Peter, Hermann, Die geschichtliche Litteratur über die römische         |             |
| Kaiserzeit bis Theodosios I und ihre Quellen                            | 701         |
| Pfeilschifter, Georg, Der Ostgotenkönig Theodorich der Grosse und       |             |
| die Katholische Kirche                                                  | 276         |
| Plotěny, Vojtěch, O apoštolátu sv. Ondřeje v Evropě a jeho smrti        | <b>75</b> 3 |
| Polivka, G., Zur Geschichte des Physiologus in den slavischen Litte-    |             |
| raturen                                                                 | 273         |
| Praechter, K., Ein Chronikfragment aus Cod. Bern. 450                   | 270         |
| — Unbeachtete Philonfragmente                                           | 273         |
| Zu Nikephoros' Χρονογραφικόν σύντομον                                   | 692         |
| Eine unbeachtete Quelle in den Anfangskapiteln des Zonaras              | 698         |
| Procopio di Cesarea, La guerra gotica. Ed. Dominico Comparetti          | 277         |
| Puntoni, V., Indice dei codici greci della biblioteca Estense di Modena | 281         |
| Ramsay, W. M., The cities and bishoprics of Phrygia                     | 724         |
| Rangabé, Cléon, Harald Fürst der Waräger. Uebers. von Aug. Wagner       | 703         |
| Rauschen, Gerhard, Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem         |             |
| Kaiser Theodosius dem Grossen                                           | 707         |
| R(einach), T(héodore), Commentaire archéologique sur le poème de        |             |
| Constantin le Rhodien                                                   | 272         |
| Un poème méconnu du patriarche Gennadius 271,                           | 280         |
| Reitzenstein, R., Geschichte der griechischen Etymologika               | 702         |
| Rey, E., Résumé chronologique de l'histoire des princes d'Antioche.     | 719         |
| Robinson, Forbes, Coptic apocryphal gospels                             | 283         |
| Rohde, Ε., Φιλόπατρις                                                   | 697         |
| Romstorfer, Carl A., Die moldauisch-byzantinische Baukunst              | 277         |
| Roncière, Ch. de la, Charlemagne et la civilisation maritime au         |             |
| IX siècle                                                               | 715         |
| Rüger, Anton, Praepositionen bei Johannes Antiochenus. I                | 273         |
| Ruhl, Franz, Chronologie des Mittelalters und der Neuzeit               | 708         |
| Ryssel, V., Die syrische Uebersetzung der Sextussentenzen               | 701         |
| Sauer, A., Des Macarius Magnes Homiliae in Genesim                      | 704         |
| Sava Chilandarec, Rukopisy a starotisky Chilandarské                    | 296         |
|                                                                         | 275         |

| Seeck, O., Untersuchungen zur Geschichte des Nicänischen Conzils.   |
|---------------------------------------------------------------------|
| — Das deutsche Gefolgswesen auf römischem Boden                     |
| — Sesterz und Follis                                                |
| Semenov, A., Eine Inschrift mit dem Namen Kaiser Justinians von     |
| der Halbinsel Taman                                                 |
| Schlosser, Jul., Die höfische Kunst des Abendlandes in byzantini-   |
| scher Beleuchtung                                                   |
| — Die ältesten Medaillen u. die Antike                              |
| Schröder, Otto, Pindarica                                           |
| Schürer, Emil, Der Kalender u. die Aera von Gaza                    |
| Srkulj, Stjepan, Die Entstehung der ältesten sogenannten Nestor-    |
| chronik                                                             |
| Stählin, Beiträge zur Kenntniss der Handschriften des Clemens       |
| Alexandrinus                                                        |
| Stanojević, S., Die Biographie Stefan Lazarević's von Konstantin    |
| dem Philosophen                                                     |
| Stapper, R., Die Summulae logicales des Petrus Hispanus und ihr     |
| Verhältniss zu Michael Psellos                                      |
| Stiegler, Maria Albert, Dispensation u. Dispensationswesen in ihrer |
|                                                                     |
| geschichtlichen Entwickelung bis zum 9. Jahrhundert                 |
| Strzygowski, Josef, Zur Datierung des Goldfundes von Nagy-Szend-    |
| Miklós                                                              |
| Stuhlfauth, Georg, Die altchristliche Elfenbeinplastik              |
| Tachella, Dr. E., Les anciens pauliciens et les modernes bulgares   |
| catholiques de la Philippopolitaine                                 |
| Thumb, A., Beiträge zur neugriechischen Dialektkunde. I             |
| Tikkanen, J. J., Die Psalterillustration im Mittelalter             |
| Vári, R., u Barczay, Oskar, Bölcs Leo taktikája                     |
| Vári, R., Jelentés Constantinus Porphyrogennitus de administrando   |
| imperio czimii munkájának kéziratairól                              |
| Bölcs Leó császárnak «A hadi taktikáról czóló munkája»              |
| — Sancti Gregorii Nazianzeni codicis Mediceo-Laurentiani col-       |
| latio                                                               |
| — Jelentés Leo Sapiens taktikus munkájának kéziratairól             |
| Urbicius takticostrategikus munkájának firenzei kódexe              |
| Vaux, Carra de, Les souvenirs du concile de Florence                |
| Veith, P. Ildephons, O. S. B., Die Martyrologien der Griechen       |
| Verzeichniss der griechischen Handschriften der königlichen Bib-    |
| liothek zu Berlin. I. II                                            |
| Violet, Bruno, Die palästinisischen Märtyrer des Eusebius von       |
| Cäsarea                                                             |
| Vollert, Wilhelm, Die Lehre Gregors von Nyssa vom Guten u.          |
| Bösen                                                               |
| Wartenberg, G., Leon Diakonos u die Chronisten                      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Стр         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Wartenberg, G., Das Geschichtswerk des Leon Diakonos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 270         |
| — Das mittelgriechische Heldenlied von Basileios Digenis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| Akritas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 703         |
| Weinberger, Wilh., Studien zu Tryphiodor u. Kolluth 273,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 700         |
| Adnotationes ad graecos Italiae codices spectantes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 703         |
| Wendland, Die Therapeuten und die philonische Schrift vom beschau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| lichen Leben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 277         |
| Wheeler, Benj. J. de, The question of languagestandart in modern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Greek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 724         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 272         |
| — Aegyptische Urkunden aus den Königlichen Museen zu Berlin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 272         |
| — Marci Diaconi Vita Porphyrii episcopi Gazensis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 272         |
| Wünsch, R., Zur Escorialhandschrift. Y—IV—22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 271         |
| Xénopol, A. D., Histoire des Romains de la Dacie Trajane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 720         |
| Zöckler, Otto, Askese und Mönchtum 277, 703,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Manager A. H. A. T. A. Sandan and S. Sandan S. Sandan Manager S. Sandan S. S | 907         |
| Άγγελίδης, Δ, Περι τῆς ἐκκλησιαστικῆς δικαιοδοσίας Ναυπάκτου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>287</b>  |
| 'Αλεξούδης, "Ανθιμος, μητροπολίτης 'Αμασείας, Σύντομος ἱστορική                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 005         |
| περιγραφή της 'Απολλωνίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 287         |
| 'Αμπελάς, Τιμ., Οἱ θυμελικοὶ ἐν τῷ ἀγιολογίφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 296         |
| Βλάχος, Αγγελος, Λεξικόν Έλληνογαλλικόν. Рец. С. Пападимитріу.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 651         |
| Γάγαρης, Γεώργιος Κ., Δωδώνη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 295         |
| Γεδεών, Μανουήλ Ίω., Προικόννησος. Ρεμ. И. Соколова238,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 272         |
| Δημητρακόπουλος, Ν. Π., 'Αγώνες και άθλητικά γυμνάσματα παρά                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| τοίς Βυζαντινοίς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 287         |
| Έταιρεία ό Έλληνισμός, Έθνικὰ ἄσματα τῆς Ἑλλάδος 1453—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| 1821                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 734         |
| Εὐαγγελίδης, Τρύφων, Γεννάδιος Σχολάριος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| — Κύριος, κυρία· ἰστορία δύο λέξεων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 732         |
| Ίακωβος Βατοπαιδινός, ἀρχιμανδρίτης, Ἡ ἐν Μόσχα συνοδική βι-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| βλιοθήκη τῶν χειρογράφων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>2</b> 92 |
| Κονδυλάκης, Ἰωάννης, Οι άγωνες τοῦ Ἐρωτοκρίτου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 287         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 201         |
| Ααμπάκης, Γεώργιος, Χριστιανική άγιογραφία τῶν ἐννέα πρώτων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | =00         |
| αὶώνων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 700         |
| Λάμπρος, Κωνσταντίνος Π., Περὶ σιχυῶν καὶ σιχυάσεως παρὰ τοῖς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| άρχαίοις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 290         |
| Αάμπρος, Σπυρ. Π., Ἡ ονοματολογία τῆς ᾿Αττικῆς καὶ ἡ εἰς τὴν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 289         |
| Ή Υπέρεια εν Φεραίς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 293         |
| Έθνικαὶ υβρεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 293         |
| Ααυριώτης, 'Αλέξανδρος Ε., Συλλογή των διαφόρων εκκλησιαστικών                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| ἀχολουθιῶν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 727         |
| 'Αχολουθία τῆς χαμίνου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 727         |

| Λαυριώτης, 'Αλέξανδρος Ε., 'Ιστορικά ἐκ τοῦ ὑπ' ἀριθμὸν 185 τεύχους    |
|------------------------------------------------------------------------|
| τῆς ἱερᾶς μονῆς Μ. Λαύρας                                              |
| τῆς ἱερᾶς μονῆς Μ. Λαύρας                                              |
| Μεγίστης Λαύρας ὑπ' ἀριθ. 171                                          |
| Βιογραφικαὶ σημειώσεις περὶ τοῦ ἀγίου Βασιλείου ἀρχιεπισκόπου          |
| Θεσσαλονίχης τοῦ ἐξ ᾿Αθηνῶν                                            |
| Λεβίδης, Άναστάσιος Μ., Άρχαῖον πολύτιμον χειρόγραφον Εὐαγγελίου.      |
| Μαρκόπολις, Μιχ. Ίακ., Ναξιακαὶ προλήψεις                              |
| Ἡ Δυτική ἐκκλησία τῆς πόλεως Κύθνου                                    |
| Μελισσηνός, Χριστόδουλος, ἀρχιμανδρίτης, Τὸ ὄνομα τῆς πόλεως Σά-       |
| ραντα Έκκλησιῶν                                                        |
| Μονολακάκης, Έμμ., Καρπαδιακά                                          |
| Μυστακίδης, Ν. Γ., Πραγματεία περὶ Δροβιανῆς                           |
| — Περὶ τοῦ ἐν Θεσπρωτία Τσαμαντᾶ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| Παναγιωτίδης, Άριστείδης Ν., ή κηδεία Εὐδοκίας τῆς Αὐγούστης.          |
| Παναγιωτίδης, Δ. 'Α., 'Η Φωτική                                        |
| Παπαγεωργίου, Π. Ν., Περὶ χειρογράφου εὐαγγελίου Θεσσαλονίκης          |
| Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ά., 'Αθωνικά κονδακαρίων άντίγραφα              |
| Νικήτας ἐπίσκοπος Χαλκηδόνος                                           |
| Παπαιωάννου, Χρίστος, Ο γνήσιος Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου λόγος          |
| «περὶ τῆς μόνης όδοῦ πρὸς τὴν σωτηρίαν τῶν ἀνθρώπων»                   |
| Παπαχωνσταντίνου, Μιχαήλ, Αι Τράλλεις                                  |
| Παρανίκας, Ματθαΐος, Αι σχολαι τῶν Άγράφων κατὰ τὴν ιζ'—ιη'            |
| έκατονταετηρίδα                                                        |
| Ἡ ἐν Θεσσαλία Τρίκκη κατὰ τὸν ιζ΄ αἰῶνα                                |
| Πετρίδης, 'Αθανάσιος, Τοῦ βασιλέως Πύρρου τὸ ἐν Ἡπείρφ στρατόπε-       |
| δον καὶ ἡ ἐν Ἰλλυρία πόλις Φανωτή                                      |
| Σπηλιοτόπουλος, 'Αντ. Θ., 'Ολυμπιακολ άγῶνες                           |
| Τζουμπαλίδης, Μαργαρίτης Έ., Σημείωμα περὶ τῆς ἱερᾶς μητροπό-          |
| λεως Σισανίου                                                          |
| Τίπαλδος-Κοζάκης, Γ., "Εν δρᾶμα                                        |
| Τραυλαντώνης, 'Α., 'Η Παρηγορίτσα                                      |
| Τσιγαρας, Νικόλαος, Ήπειρωτικά δύο πατριαρχικά σιγίλλια                |
| Φαρασόπουλος, Συμεών Σ., Τὰ Σύλατα                                     |
| Φλέγγελ, Κ., Έκδρομή εἰς τὴν ἐν Σάμφ μονὴν τοῦ Τιμίου Σταυροῦ          |
| Φορόπουλος, Ίωακείμ, Άκριβης καθορισμός του χρόνου της εν τῷ           |
| οἰκουμενικῷ θρόνφ τοποτηρητείας τοῦ πατριάρχου 'Αλεξανδρείας           |
| Μελετίου τοῦ Πηγᾶ                                                      |
| — ˙Η πατριαρχεία Θεολήπτου β΄                                          |
| ΄Η πατριαρχεία Θεολήπτου β΄                                            |
| Φωτίου πατρίαρχου Κωνσταντινουπόλεως έγχώμιον εἰς τὴν ἀγίαν            |
| πρωτομάρτυρα Θέκλαν ἐκδ. ὑπὸ Σ. Άριστάρχου                             |
| Χριστοβασίλης, Χ., Τ' αὐτιὰ τοῦ μεγάλου Άλεξάνδρου παράδοσις           |
| των Κουρεντογωρών τως Ήπείρου                                          |

|                                                                                                                                     | <b>C</b>   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 'Ωπτοχοεύς, Παναγιώτης, 'Ο δήμος Τρικάλων, ήτοι ή άρχαία Πελ-                                                                       | Стр        |
| λήνη                                                                                                                                | 296        |
| * * 'Η Κοινότης τοῦ Άγίου "Ορους                                                                                                    | 288<br>290 |
| ναις                                                                                                                                | 291        |
| 3. Новыя книги, поступившія въ Редакцію.                                                                                            |            |
| Γ΄. Νέα βιβλία σταλέντα πρός την διεύθυνσιν300                                                                                      | ), 756     |
| <u> </u>                                                                                                                            |            |
|                                                                                                                                     |            |
| Отдѣлъ III.                                                                                                                         |            |
| MEPOS $\Gamma'$ .                                                                                                                   |            |
| Мелкія замътки и извъстія.                                                                                                          |            |
| . Μικραί ἀνακοινώσεις.                                                                                                              |            |
| Дополненіе къ т. III, вып. 3—4.                                                                                                     |            |
| Παράρτημα τοῦ Γ' τόμου, τεύχ. γ' καὶ δ'                                                                                             | 303        |
| Ή ἐν Κ/πόλει Ῥωσικὴ Ἁρχαιολογικὴ Σχολὴ ὑπὸ Γ. Π. Βεγλερῆ Эллинскій филологическій силлогъ въ Константинополѣ. А. Щу-                | 303        |
| карева.<br>Ὁ ἐν Κ/πόλει Ἑλληνικὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος ὑπὸ ᾿Α. Στσούκαρωφ.<br>Сообщенія въ Имп. Русскомъ Археологическомъ Обществъ. | 306        |
| Άνακοινώσεις εν τῷ 'Ρωσικῷ Αὐτοκρ. 'Αρχαιολογικῷ Συλλόγφ                                                                            | 307        |
| 'Ανακοινώσεις εν τῶ Αὐτοκρ. Συλλόγφ τῶν φίλων ἀρχαίων γραπτῶν                                                                       |            |
| κειμένων                                                                                                                            | 307        |
| Συζητήσεις περὶ θέσεως γραφείσης ἐπὶ τῆ λήψει τοῦ βαθμοῦ μαγί-                                                                      |            |
| отроо                                                                                                                               | 310        |
| Παλαιόν ύδραγωγείον εν Κυζίκφ ύπό Ά. Σ                                                                                              | 310        |
| Открытіе участка Ильгинъ-Конія малоазіатскихъ желёзныхъ                                                                             |            |

Έγκαίνια του μικρασιατικού σιδηροδρόμου Ίλγκὶν - Ίκονίου ὑπό Ά. Σ.

дорогъ. А. Щ.

Расковки въ Ефесъ. А. Щ.

311

### — xviii —

|                                                                 | Стр. |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| Ανασκαφαὶ ἐν Ἐφέσφ ὑπὸ Ά. Σ                                     | 311  |
| «KCEHOMAHT» A III                                               |      |
| Ξενοφάνης ὑπὸ 'Α. Σ                                             | 311  |
| Древній подземный ходъ въ Константинополъ. А. Щ.                |      |
| Αρχαία ὑπόγαιος όδὸς ἐν Κ/πόλει ὑπὸ Α. Σ                        | 311  |
| Патріаршая Энциклика. А. Щ.                                     |      |
| Πατριαρχική έγκύκλιος έπιστολή ύπο 'Α. Σ                        | 312  |
| † И. И. Малышевскій (Ίωάννης Μαλυσσέβσκης)                      | 312  |
| † Павелъ Каллигасъ. А. Васильева.                               |      |
| † Παῦλος Καλλιγᾶς ὑπὸ ᾿Α. Βασίλιεφ                              | 313  |
| † Никифоръ Калогерасъ. А. Васильева.                            |      |
| † Νικηφόρος Καλογεράς ὑπὸ ᾿Α. Βασίλιεφ                          | 314  |
| Одиннадцатый интернаціональный конгрессъ Оріенталистовъ въ      |      |
| Парижъ. А. Васильева.                                           |      |
| Τὸ ἐν Παρισίοις ἐνδέχατον διεθνὲς συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων ὑπὸ |      |
| Ά. Βασίλιεφ                                                     | 759  |
| Недавно открытая палестинская мозаика. А. Васильева.            |      |
| Ψηφιδωτόν εύρεθεν νεωστί εν Παλαιστίνη ύπὸ 'Α. Βασίλιεφ         | 763  |
| Къ стр. 320. Ю. К.                                              |      |
| Προσθήκη εἰς τὴν σελίδα 320 ὑπὸ Ἰ. Κ                            | 763  |
| † Дмитрій Матовъ (Δημήτριος Μάτωφ)                              | 764  |
| † Германъ Афтонидъ (Γερμανός 'Αφθονίδης)                        | 767  |
| † Евстаній Вулизмасъ (Εὐστάθιος Βουλισμας)                      | 767  |
| Приложеніе.                                                     |      |
| Отчеть о діятельности Русскаго Археологическаго Института       |      |
| - Itanian I - 1000 O Varanana                                   |      |

<del>⋗</del>・大米⊁・←

### ОТДЪЛЪ І.

### Христіанскія мозаики Кипра.

Il popolo universalmente è molto divoto e massime alla gloriosa Vergine, che con grandissima devotione riveriscono laimagine sua.

Fra. Steffano Lusignan di Cipro, 1573.

I.

### Сназаніе о кипрской мозаикъ. Иконы «Кипрской Божіей Матери» въ Россіи.

Среди многочисленных в литературных извъстій о христіанских мозаиках востока, изъ былого множества которых сохранились лишь весьма немногія, и при этомъ по большей части позднъйших временъ 1), давно уже отмъчено было краткое упоминаніе объ одномъ мозаичномъ изображеніи Божіей Матери на Кипръ 2). Мы теперь снова заводимъ о немъ рѣчь потому, что намъ представляется случай издать двъ христіанскихъ мозаики Кипра; при этомъ мы не могли, конечно, оставить безъ вниманія и упомянутаго свидътельства, сколь бы кратко оно ни было.

Burarrifferiff Bromenmurs.

1



<sup>1)</sup> Собраніе, но неполное, изв'єстій этихъ и каталогь сохранившихся мозаикъ см. въ стать Frothingham'a въ American Journal of Archaeology, IV, 1888, стр. 128 сл.

<sup>2)</sup> Bayet, Recherches pour servir à l'histoire de la peinture et de la sculpture chrétiennes en Orient avant la querelle des iconoclastes, Paris, 1879, crp. 77, прим.: il est aussi question dans cette lettre d'une mosaique qui se trouvait à Chypre et qui representait la Vierge, mais rien n'indique, même approximativement, à quelle époque elle avait été exécutée.

Извъстіе это находится въ соборномъ посланіи трехъ восточныхъ патріарховъ и 185 епископовъ, собравшихся въ 836 году въ церкви Воскресенія въ Іерусалим' для защиты св. иконъ противъ иконоборческой реакціи императора Өеофила. Посланіе долгое время изв'єстно было лишь по поздивищей передвлкв его, въ которой, между прочимъ, опущено и упоминаніе о кипрской мозанкѣ; но въ 1874 году Саккеліонъ издаль по патмосской рукописи IX вѣка полную копію оригинала, имъвшаго въ началъ изображение Божией Матери съ Христомъ на рукахъ 1). Соборъ 836 года въ исторіяхъ соборовъ, напр. у Hefele, обыкновенно не упоминается. Издатель плохой передылки посланія этого Combesis сомнъвался даже въ существовании собора, и полагалъ, что посланіе издано однимъ патріархомъ съ одобренія другихъ (см. Σαххελίων, стр. 5-6); но мы не видимъ причины сомитваться въ существованіи собора, упоминанія о которомъ см. у Саккеліона на стр. 3-5. Правда, упоминаемый въ посланіи Христофоръ, патріархъ Александрійскій, разбитый параличемъ (Eutychius Alex. ed. Pococke, II. стр. 411), на соборъ, конечно, быть не могь, но онъ, быть можетъ, прислалъ своего представителя.

Быль соборь или нёть, все равно посланіе 836 года написано было около этого времени однимь или нёсколькими авторами, вёроятно, въ Іерусалимѣ. Разбирать его съ литературной или богословской точки зрѣнія—дѣло не наше; для насъ интересенъ помѣщенный въ немъ (стр. 26—33 изд. Саккеліона) сборникъ исторій, преимущественно чудесныхъ, о различныхъ иконахъ. Изъ 15 перенумерованныхъ тамъ разсказовъ особенно интересны тѣ, которые въ другихъ литературныхъ памятникахъ, вызванныхъ иконоборствомъ, не упоминаются. Таковы, насколько мы можемъ судить, разсказы о кипрской мозаикѣ (№ 7), о мозаикѣ на стѣнѣ Виелеемской базилики (№ 8), три разсказа объ александрійскихъ иконахъ Божіей Матери (№№ 9 и 10) и Христа (№ 11) и разсказъ объ изображеніи ап. Андрея на о. Лимнѣ (№ 15). Такъ какъ всѣ остальные собранные авторомъ посланія раз-

<sup>1)</sup> Старыя изданія указаны Саккеліономъ на стр. 4.; передѣлка посланія перепечатана у Мідпе, Ратг. дг., т. 95, стр. 345—385. Въ новомъ изданім исторім византійской литературы Кгить аспеча (1896) Егнаго указаль (стр. 166) лишь на эту передѣлку. Изданіе Саккеліона носить заглавіє: Ἐκ τῶν ἀνεκδότων τῆς Πατμιακῆς Βιβλιο-δήκης. Ἐπιστολή συνοδική τῶν ἀγιωτάτων πατριαρχῶν τῆς ἐψας λήξεως, Χριστοφόρου 'Αλεξανδρείας, Ιωβ 'Αντιοχείας καὶ Βασιλείου 'Ιεροσολύμων πρὸς Θεόφιλον αὐτοκράτορα Κωνσταντινουπόλεως περὶ τῶν ἀγίων καὶ σεπτῶν εἰκόνων, νῦν πρῶτον ἐκδιδόντος 'Ιωάννου Σακκελίωνος. 'Αδήνησι. ΑΩΞΔ. in 80, pp. 48.

сказы излагаются также въ иныхъ боле пространныхъ, отчасти боле древнихъ, отчасти позднихъ спеціальныхъ сказаніяхъ о нихъ, то можно думать, что этотъ краткій перечень составленъ по известнымъ составителю боле пространнымъ разсказамъ о различныхъ прославившихся чудесами иконахъ.

Одинъ лишь разсказъ (№ 8), не содержащій въ себѣ ничего чудеснаго, хотя и не совствы втрно передающій историческіе факты 1), и касающійся Виолеема, по всей в'вроятности, м'єстнаго іерусалимскаго происхожденія и составляеть прибавку самого автора посланія къ собраннымъ имъ отовсюду сказаніямъ. Три рядомъ стоящихъ александрійскихъ сказанія составляли и ранье, выроятно, одно цылое. По аналогіи съ теми сказаніями, исчисляемыми въ посланіи, которыя изв'єстны по бол'є древнимъ, чемъ посланіе, подробнымъ изложеніямъ, можно думать, что и о кипрской мозаикъ составитель посланія 836 года имъть разсказъ болье подробный, который быль имъ сокращенъ и при этомъ довольно нескладно. Вотъ этотъ разсказъ (Саккеліонъ, ctp. 29): ἐν τἢ τῶν Κυπρίων χώρα, ἐν μιᾶ τῶν αὐτῆς πολιχνίων, τὰ τοιαῦτα ἐνεργούμενα ἄγρι τῆς δεῦρο. Καὶ γὰρ ἐν τῆ αὐτῆ Κύπρφ, τῷ προσνοτίω μέρει, εὐχτήριος οἶχος τῆς ἀγίας Θεοτόχου ἐνίδρυται, εἰχὼν ἐχ ψηφίδων. Ταύτην είς τὸ γόνατον, ἔνθα ὁ Σωτὴρ ἐνκόλπιος (al. ἐν κόλποις) εγχάθηται, Αραψ τις τοξεύσας, εύθέως εξήλθε διαρρέον αίμα, ποταμηδόν έως ποδών χρουνίζων. χαί έστι μέχρι της σήμερον. Ραμτε ρένι была о чудесахъ, совершаемыхъ Лиддской иконой, поэтому въ началь разсказа имъется въ виду, повидимому, иная чудотворная икона или какая-либо другая святыня въ одномъ изъ кипрскихъ городковъ, очевидно, мало извъстномъ (иначе было бы приведено его имя), а не мозаика, находящаяся «на томъ же самомъ» островъ. Слъдовательно въ источникъ разсказа ръчь шла, въроятно, о двухъ различныхъ святыняхъ, одною изъ которыхъ было мозаичное изображение Божіей Матери, держащей на коленяхъ Младенца Христа, который, судя по выраженію ενχόλπιος, сиділь на лоні Божіей Матери прямо противь

<sup>1)</sup> О разногласін въ опредъленін числа пострадавшихъ отъ персидскаго нашествія 614 г. этого разсказа съ хроникой беофана (стр. 301 ed. de Boor.) см. Саккеліона стр. 30, прим. 1. Относить мозанку, о которой идетъ рѣчь, ко временамъ св. Елены, затруднялся и Вауеt (Recherches, стр. 77); намъ это кажется совершенно невозможнымъ въ виду опредъленнаго свидътельства Евтихія Александрійскаго о полной реставраціи базилики въ Внелеемъ при Юстиніанъ (Contextio gemmarum sive annales. ed. Pococke, Oxoniae, 1659, II, стр. 160 сл.); ср. М. de Vogué, Les églises de la Terre Sainte, стр. 59—62.

груди Ея, а не бокомъ, на рукъ или колънъ, какъ привыкли мы видъть Его на обычныхъ изображеніяхъ Мадоннъ. Изъ неточнаго опрельденія мьстонахожденія церкви: εν τῷ προσνοτίω μέρει мы заключаемъ, что она находилась вне города: или при какой-либо деревне, или же просто на полъ, иначе, въроятно, было бы названо имя города или, по крайней мёрё, указано на это, какъ это мы видимъ въ началё разсказа о другой святынъ. Что касается чуда, то авторъ посланія могъ бы собрать подобныхъ разсказовъ гораздо больше, если бы онъ пользовался большей литературой, чёмъ 10-12 сокращенныхъ имъ сказаній; онъ могъ бы привести, напр., подобный же разсказъ объ изображеніи св. Өеодора на стіні церкви близь Дамаска, въ которой поселились, — какъ то и теперь можно часто видеть въ техъ местахъ, --- сарацины, разсказъ, приводимый Іоанномъ Дамаскинымъ (въ прил. къ III-ему слову о св. иконахъ, Migne, Patr. gr., 94, стр. 1394). О томъ же самомъ Кипръ, кромъ общаго свидътельства Леонтія, епископа Неаполя Кипрскаго 1), VII въка, онъ могъ бы привести два разсказа Константина, епископа Константіи Кипрской, на VII-мъ вселенскомъ соборѣ (Labbe VII, стр. 269), объ изображеніяхъ Божіей Матери въ Константіи и ап. Петра въ Китіи. Исторію весьма близкую къ № 15 нашель бы онъ въ третьемъ разсказѣ Константина о мозаичномъ изображеніи Христа въ сирійскомъ городѣ Габалахъ. Очевидно, составитель посланія вовсе не задавался цёлью собрать свидетельства въ возможной полнотъ, а удовольствовался лишь нъсколькими попавшимися ему подъ руку сказаніями. Насколько механически онъ пользовался ими, видно изъ того, что онъ о Лиддской иконъ Божіей Матери, находившейся всего на разстояніи дневнаго пути отъ Іерусалима, внесъ въ сборникъ свой два разнорѣчивыхъ разсказа, не догадавшись, что рычь идеть объ одной и той же иконы.

Однако несмотря на то, что сборники свидътельствъ Іоанна Дамаскина гораздо полнъе, и посланіе 836 года служило позднъе источникомъ для писавшихъ или проповъдовавшихъ о почитаніи иконъ.

Къ упомянутымъ Саккеліономъ (стр. 4—5) ссылкамъ на посланіе это въ какомъ-то пергаменномъ сборникѣ свидѣтельствъ о св. иконахъ, находившемся, повидимому, въ патріаршей библіотекѣ въ Герусалимѣ, и въ сказаніи объ Убрусѣ въ Эдессѣ, которое приписывалось Константину Багрянородному (см. о немъ Tixerout, Les origines de l'église

<sup>1)</sup> См. о немъ Krumbacher 2-е изд., стр. 190 сл.

d'Edesse et la légende d'Abgar, Paris, 1888, стр. 26), можно прибавить еще нижесл'єдующія указанія на нользованіе посланіемъ 836 года. Въ одной рукописи XIV в'єка Національной библіотеки въ Париж'є (Fonds grecs. 635 fol. 70. Catalogus codicum hagiographicorum Bibliothecae Nationalis Parisiensis edd. Hagiographi Bollandiani et Henricus Omont, Bruxelles et Paris, 1896) о посланіи 836 года упоминается въ заглавіи разсказа о какой-то икон'є Христа¹). Въ другой рукописи, XII в'єка, той же библіотеки (Cod. Coisl. 296 fol. 191 v — Fonds grecs. 1250, № 15 того же каталога), судя по заглавію статьи, можно, кажется, предполагать пересказъ вс'єхъ исторій посланія, въ томъ числ'є и кипрскаго сказанія ²). Зат'ємъ постоянно ссылаются на посланіе 836 года сказанія о Лиддской (или Римской) икон'є Божіей Матери, о которыхъ р'єчь будеть ниже.

Далъе ссылки на посланіе 836 года оказываются въ трехъ статьяхъ неизвъстныхъ, къ сожальнію, намъ авторовъ въ одномъ рукописномъ сборникъ XVI-го въка, въ Ватиканской библіотекъ.

Въ этомъ сборникѣ (Cod. Vatic. Gr. 1147 chart.) на него указывають два различныхъ автора двухъ весьма сходныхъ по содержанію сказаній о Лиддской и (копіи съ нея) Римской иконахъ Божіей Матери³) и авторъ, — повидимому, тотъ же самый, который написалъ второе сказаніе, — слѣдующей за ними проповѣди о четырехъ чудотворныхъ иконахъ: о кипрской мозаикѣ (№ 8 посланія) и трехъ иконахъ въ Александріи (№№ 10, 11 и 12); стоявшее же въ посланіи между ними повѣствованіе (№ 9) о виолеемской мозаикѣ и о персахъ онъ выпустилъ, вѣроятно, потому, что оно не заключало въ себѣ ничего чудеснаго.

Такъ какъ главное мѣсто въ словѣ этомъ (fol. 129—132) занимаетъ пересказъ кипрскаго сказанія, то мы полагаемъ нелишнимъ привести здѣсь цѣликомъ первую часть проповѣди.

<sup>1)</sup> Κακαι эτο иκοна, изъ заглавія не видно: Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Γερμανοῦ τοῦ ἀγιωτίτου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, συγγραφής ὑπὸ τῶν τριῶν πατριαρχῶν ᾿Αλεξανδρείας, ἀντιοχείας καὶ Ἱεροσολύμων περὶ τῆς εἰκόνος τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ.

<sup>2)</sup> Διήγητις μερική άθροισθείσα ἐκ διαφόρων ἱστοριῶν τὸ δὲ πλέον ἐκ τῆς (πρὸς) Θεόφιλον τὸν βασιλέα ἀποσταλείσης πολυστοίχου ἐπιστολῆς περὶ τοῦ δεῖν τιμᾶν τε καὶ προσκυνεῖν τὰς τῶν ἀγίων σεπτὰς καὶ ἱερὰς εἰκόνας.

<sup>3)</sup> fol. 89 et 89 v. Βτ 4-οἄ сτατό εδορημκα μοςαιμεἄ зαгхавіє: ὑπόμνημα εἰς τὴν ἐπωνυμίαν τῆς ἀχράντου καὶ προσκυνητῆς εἰκόνος τῆς παναμώμου δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ ἀεὶ Παρθένου Μαρίας, τῆς Ῥωμαίας (fol. 80—106 v.) μ fol. 111 et 111 v. Βτ 5-οἄ сτατός ἔτερον ἐτέρου ὑπόμνημα εἰς τὴν αὐτὴν ἐπωνυμίαν τῆς ἀχράντου καὶ προσκυνητῆς εἰκόνος τῆς παναμώμου δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ ἀεὶ Παρθένου Μαρίας τῆς Ῥωμαίας (fol. 107—128 v).

Λόγος διηγηματικός περί τοξευθείσης είκόνος της υπεραγίας Δεσποίνης ήμων Θεοτόκου και ἀει Παρθένου Μαρίας ἐν τη Κύπρφ και περι ἐτέρων τινων υποθέσεων, πάτερ εὐλόγησον.

Δεσποτιχών θαυμάτων άνάμνησις πρόχειται σήμερον, πνευματιχοί μου άδελφοί, και γρή τους εύγνώμονας των άκροατων άξίαν του μεγέθους των λεγομένων παρασχευάσασθαι την άχοήν εί γαρ βασιλέως θνητοῦ θεσπίσματα καὶ νομοθετήματα προτιθέμενα πολλάκις εἰς μέσον ἀναγκαίως ἐφέλκεται πάντας νουνεχή παρασχείν την άκρόασιν πρός την τούτων φυλακήν και συντήρησιν, πολλφ μαλλον των του έπουρανίου βασιλέως έξαισίων θαυματουργημάτων προτιθεμένων είς θεωρίαν και άκοην, άναγκαιότερον πάντως προθύμως πρός την ακρόασιν συνδρομείν και της τούτων κατατρυφηναι τερπνότητος. διό παραχαλώ άνοίξατε τὰ ὧτα τῆς χαρδίας ὑμῶν ἔχαστος καὶ τὰ συνοδικῶς ὑπὸ τριῶν πατριαρχῶν φιλοπονηθέντα καὶ ἐκ παλαιῶν ίστοριῶν ἐμπόνως συλλεγέντα περί τῶν ἀγίων εἰκόνων τοῦ δὲ Χριστοῦ καί Θεού ήμων και της Τούτου Μητρός οία και όσα γεγόνασι και που και πότε, καὶ ἐν ἡ δύο θερμῶς ὑπακούσαντες οἴκαδε πορευσόμεθα καλῶς ἐντρυφήσαντες οὐ ταῦτα δὲ [fol. 129 v.] μόνον ἐξέθεντο οἱ μαχάριοι ἐχεῖνοι ἄγιοι πατέρες, άλλὰ καὶ πρώην ῥηθέντα καὶ ἄλλα πολλά. Νήσός ἐστι μεγίστη εἰς ὑπερβολὴν, πλουσία σφόδρα, δεκατέσσαρας ἐπισκόπους ἔγουσα και τον τούτων άρχιπρόεδρον, όνομα δὲ αὐτη Κύπρος, τελούσα 'Ρωμαίοις καὶ Άγαρηνοῖς. Ἐν τῷ νοτίφ δὲ μέρει τῆς τοιαύτης νήσου εἰς εν τῶν παραχειμένων ἐπισχοπείων οἶχος εὐχτήριος ὑπάργει ἐχ παλαιοῦ τῆς Θεομήτορος και Μητρός του Κυρίου. Έν αὐτῷ οὖν τῷ οἰκφ εἰκὼν ι'δρυται τῆς ύπεραγίας Θεοτόχου της Μητρός του Κυρίου και Θεού και Σωτήρος ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ ἐχ μουσειουργικῆς τέχνης, ἔντεχνος μὲν καὶ καλὴ, σύγχρισιν, οίμαι, μή έχουσα, λεπταϊς δέ ψηφισι τοιαύταις κατεσκεύαστο ώς είπεῖν μιχροῦ δεῖν ψύλλης τὸ μέγεθος, χαθαρὰ δὲ καὶ εὐήλιχος, ἐνκόλπιον κατέχουσα τὸν Χριστὸν καὶ Θεὸν ἡμῶν, ὡς ἦθός ἐστι ποιεῖν τοῖς τεχνίταις. Αυτή ή άγία και σεβασμία είκων ου διέλειπεν άει θαύματα παράδοξα και έξαίσια έπιτελεϊν, διό και οι λαοί κρουνηδόν έκεισε άει πορευόμενοι ἀπήλαυον των εὐεργεσιων αὐτῆς. Ταῦτα ἐξαίσια καὶ παράδοξα θαύματα βλέπων ὁ διάβολος, ὁ ἀείποτε τῆ τῶν ἀνθρώπων σωτηρία φθονῶν, ήσπασε διὰ ὁμόφρονος αὐτῷ ἰσμαηλίτου ἀφανή ποιήσαι, άλλ' ήττηται ὁ δείλαιος, όσον γαρ ἐσπούδασε τὰ τοιαῦτα [fol. 130.] δαύματα οὐδὲν ἀποτελήσαι, τοσούτον αὐτὸν κατελεύκαινε καὶ ἐπλήθυνε. Παρώξυνε γὰρ ποτέ τινα των Άγαρηνων τεϊναι το τόξον αύτου μεθ' όσης δυνάμεως είχε καί

βέλος έναπέρριψε πρός την θαυματόβρυτον και άγιαν έκείνην είκόνα. Καί τὸ ἄγιον βρέφος ἀγχαλοφορούμενον [пропущень глаголь?], ἀλλὰ τῆ μητρί το ξίφος διεπέρασε. Και γέγονε πράγμα έξαίσιον και τοῖς άμυήτοις τῶν θείων καὶ μυστικῶν τερατουργιῶν μικροῦ δεῖν ἄπιστον, ἀλλ' ὅστις εἰς νοῦν λάβοι τὴν τοῦ ὄνου ἄνικμον σιαγόνα καὶ τὴν ἀκρότομον πέτραν, ϋδατα ζωηρά βλύζουσαν, οὐδὲ τούτω τῷ θαύματι ἀπιστήσει. Ἡ γὰρ νομιζομένη άψυγος είκων εύθέως κρουνηδόν αίμα ζών και άθόλωτον κατέρρασε μεγρί των ποδών αυτής. <sup>5</sup>Ω, Χριστέ μου, τής τότε σου άνοχής. πως [cod. πων) οὐχ ἔφριζεν ὁ δύστηνος ἐχεῖνος βλέπων τὰ ἐχεῖσε γινόμενα σημεῖα, η πως ουχ ένεπρήσθη υπό του θείου και ζωηρου έχείνου άγίου αίματος; Τοῦ δὲ αίματος ὑπό τῶν πιστῶν τότε συναγομένου τίς δύναται ἐξαριθμῆσαι τὰ ἐχεῖσε γεγονότα φοβερὰ χαὶ παράδοξα θαύματα; τοσαῦτα γὰρ σημεία και γεγόνασι και έως νῦν γίνονται διὰ τοῦ τιμίου αίματος ἐκείνου, ώς λήθην λαβείν τοὺς πολλοὺς τῶν προγεγονότων ἐν τἤ σεβασμία καὶ αγία είχονι έξαισίων θαυμάτων. μεμένηκε δὲ [fol. 130 v.] ή τοιαύτη βαφή τοῦ θείου ἐχείνου παραδοξοποιοῦ αἴματος ἐπάνω τῶν ψηφίδων ἀπό τῆς όπης του ξίφους μέχρι των ποδών της είχονος δειχνύουσα πάσι μέχρι της σήμερον, ώσπερ χογχύλη(ν?) αίματος εἰς ἔριον χαθαρόν. Καὶ οὕτως ἐχεῖθεν πᾶν νόσημα ἀπελαύνεται διὰ τῆς ἐν αὐτῷ ἐνεργείας, ὡς αὐτοῦ τοῦ Χριστού και Θεού ήμων έκεισε αεί σαρκικώς διάγοντος. Τίς οὐν μη δαυμάσει καὶ φρίξει καὶ ἐπλαγείη, ἀδελφοί μου ἀγαπητοί, εἰς τὰ τοῦ Κυρίου και Θεού και Σωτήρος ήμων Ίησού Χριστού θεία τερατουργήματα και είς τὴν Τούτου ἀσύγχριτον καὶ ἄπειρον ἀνοχήν; Τὴν γὰρ Μητέρα συν τῷ Υἰῷ ό Άραψ έχεῖνος μανιωδώς χατατοξάσας, ώς είρηται, χαὶ τοῦ αίματος χρουνηδόν καταρράσαντος οὐκ ἡμύνατο ἡ θεία δίκη, ὡς τοιαῦτα δρᾶσαι[?] κατατολμήσαντος; τον δὲ φιλῶς πως τὴν Μητέρα καταμωκίζοντα καθώς παρακατιών [cod. παρακατικατιών] ὁ λόγος δηλώσειεν. ἡμύνατο ἄμυναν δεινην όμου και όλέθριον. Έν Άλεξανδρεία γάρ τη μεγαλοπόλει etc.

Далье слъдуетъ изложение гораздо менье развитое, чъмъ выше приведенное, трехъ разсказовъ посланія 836 года о чудесахъ, произшедшихъ отъ иконъ въ Александріи (разсказы подъ №№ 10, 11 и 12), гдѣ наказаны были оскорбители иконъ, что и имѣетъ въ виду переходъ отъ разсказа о кипрской мозаикѣ къ александрійскимъ.

Предоставляя судить объ издаваемомъ отрывкѣ спеціалистамъ, мы позволимъ себѣ замѣтить здѣсь лишь слѣдующее.

Все начало рѣчи до словъ «Парахадой etc.» оказывается тождественнымъ съ началомъ изданнаго Combefis'омъ (Graecolat. Patrum Bibliothecae Novum luctarium. I, стр. 612) разсказа неизвѣстнаго

автора объ иконъ Христа въ Халкопратіи, именуемой Άντιφωνήτής, о которой въ Ватиканскомъ сборникъ помъщенъ передъ первою статьей о Лиддской иконъ подобный же разсказъ, но другого автора 1).

Разница между этими двумя введеніями состоить лишь въ двухътрехъ словахъ, а потому взаимная зависимость ихъ авторовъ сомивнію подлежать не можетъ, но ръшить, кто у кого списалъ начало, мы не беремся; свъдънія, сообщаемыя авторомъ нашего разсказа о Кипръ, ясно выдаютъ свое книжное происхожденіе.

Указаніе на число епископій острова взято, в'єроятно, изъ какоголибо каталога епископскихъ троновъ, которые, какъ извъстно (см. Krumbacher Gesch. d. byz. Liter. 2, стр. 415—417), представляли не всегда современное состояніе ихъ; что касается епископій Кипра, то во времена латинскаго тамъ владычества число ихъ было сведено на четыре, какъ о томъ придется упоминать ниже, но изъ этого отнюдь не следуеть, чтобы проповедь написана была ранее этого времени, такъ какъ показаніе объ уплать Кипромъ дани и ромеямъ и сарацинамъ, несомивню, указываеть на книжное происхождение свъдений автора о Кипръ, находясь въ явной зависимости отъ сообщаемыхъ Өеофаномъ (стр. 363 ed. de Boor) условій мира 685 года между Юстиніаномъ П и Авимелехомъ, по которымъ подати съ Кипра, Арменіи и Иверіи поступали и ромейскому царю и арабскому калифу. Это случайное положение острова попало, можеть быть, въ какое-либо землеописаніе и оттуда, а можеть быть и посредственно изъ хроникъ, заимствовано было авторомъ слова.

Далье, на первый взглядъ кажется новымъ разсказъ проповъдника о чудесахъ, творимыхъ мозаикою ранье чуда истечения крови, но здъсь, повидимому, онъ отнесъ замътку послания объ иной какой-то святынъ Кипра къ мозаичному изображению Божией Матери, что при неясности выражений послания сдълать было очень легко.

 $^{\text{т}}$ авнымъ образомъ развилъ онъ и послѣднюю фразу: хай є́оти хай  $\mu$ є́хри  $^{\text{т}}$  от $\mu$ єром — прилагая ее къ крови, хотя она столь же хорошо

<sup>1)</sup> fol. 61—79 ν. Διήγησις θαύματός της άγίας εἰκόνος τοῦ Κυρίου καὶ Σωτηρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ δεσπότου καὶ ἀληθινοῦ Θεοῦ ἡμῶν τοῦ ὀνομασθέντος Ἀντιφωνητοῦ. 
За заглавіемъ помѣщено слѣдующее пятистишіе (для насъ не совсѣмъ ясное):

Μητροπολίτης του Θεου λόγου λάτρις Άρχην επιθείς καὶ τέλος προσαρμόσω, Έν δ' οὐκ φασιν ω τυγχάνειν μύστης ἔφη Άρχην Σε δείξαι καὶ τέλος πάντων θέλων: "Ίλαθι καὶ σῶσόν με τὴν κτίσιν κρίνων.

могла относиться въ полномъ, не сокращенномъ, оригиналъ и къ самой мозаикъ. Крови приписана чудотворная сила. Наконецъ, сообразно многимъ читаннымъ, а можетъ быть также и писаннымъ имъ самимъ исторіямъ, авторъ обвиниль въ дерзости араба діавола. Посланіе о судьбъ араба ничего не говорило, но проповъднику, по аналогіи съ последующими александрійскими разсказами, она представлялась не иначе какъ небеснымъ отміценіемъ. Такимъ образомъ эта передача кипрскаго сказанія основана исключительно на посланіи 836 года и поэтому ничего болбе точнаго о самой мозаикъ намъ не даетъ и давать не можегь: она является лишь недурнымъ примфромъ ораторскаго искусства неизвестнаго намъ автора. Что онъ же написалъ и предыдущее повъствование того же сборника о Лидаской и Римской иконахъ Божіей Матери, это намъ кажется несомнічнымъ изъ словь его, что три патріарха изложили не только это чудо, άλλά καί πρώην δηθέντα: едва ин сталь бы онь ссылаться такимь образомь на чужое произведеніе. Мы не беремъ на себя смізлости судить о времени написанія приведеннной переработки краткаго разсказа посланія 836 года, предоставляя это спеціалистамъ: для насъ она интересна лишь, какъ свидетельство о распространенности этого сказанія въ поздитишія времена. По какому поводу произнесена была ртчь, въ рукописи не значится; но следующая статья того же сборника, пересказывающая также упоминаемое посланіемъ 836 года чудо отъ образа Христа въ Вирить 1), хотя и не въ столь тесной зависимости отъ него, какъ наша проповъдь, показываетъ, что чудеса отъ свв. иконъ служили темой для поученій въ день воспоминанія объ окончательномъ утвержденіи иконопочитанія. Ниже мы укажемъ свидетельство, что какой-то неизв'єстный намъ ближайшимъ образомъ пересказъ кипрскаго чуда находился въ греческомъ синаксаръ на недълю православія: на воскресеніе же православія написано и то слово о святыхъ иконахъ, къ которому мы теперь должны перейти, такъ какъ тамъ не только находится пересказъ кипрскаго сказанія, но пересказъ этотъ даетъ большія подробности о самой мозаикъ, чъмъ само посланіе 836 года и риторическій пересказъ его, выше изданный.

Слово это принадлежить извъстному греческому писателю XVI-го



<sup>1)</sup> fol. 182 v. 141 v. Κυριακή τῶν νηστειῶν ἤτοι ὀρθοδοξίας. Διήγησις θαυμαστή περὶ γενομένου θαύματος ἐν Βηρυτῷ τῇ πόλει παρὰ τῆς ἀγίας εἰκόνος Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ ἡμῶν, καὶ περὶ νηστειῶν καὶ ἐλεημοσύνης.

въка Дамаскину Оессалоникійцу 1) и помъщено 25-мъ въ его «Сокровищей словъ, писанныхъ на хадомідопиерт. Въ слове этомъ приводится подъ нумерами 15 разсказовъ о чудотворныхъ иконахъ, изъ которыхъ лишь три не упоминаются въ посланіи 836 года: Аутюфνητής (№ 6), Убрусъ во время молитвы Христа въ саду Геосиманскомъ (№ 9) и пространный разсказъ о нерукотворной копіи нерукотворнаго іерусалимскаго образа Христа; эта копія при Юстиніанъ была подарена нѣкоей архонтиссой Маріей женскому монастырю Вознесенія въ Мелитинъ и принесена монахинями, бъжавшими отъ персовъ при Ираклін, въ Константинополь (№ 15). Исторіи эти разсказываются въ нёсколько иномъ порядке, чёмъ въ посланіи, и не представляють такого сухого перечня, какъ тамъ, а введены въ общее изложение исторіи иконоборческой ереси. Изъ нихъ первыя семь вложены, согласно некоторымъ сочиненнымъ позднее діалогамъ между Львомъ Исавромъ и Германомъ<sup>2</sup>), въ уста этого ревнителя иконопочитанія, другія восемь приписываются ему же, а также въ діалогъ сообщается сочиненный имъ затъмъ «вселенскій учитель», о которомъ говорять столь многіе хронографы и исторіи иконоборства. Наконець исторія отправленія иконы Христа,—не Божіей Матери, какъ въ выше указанныхъ сказаніяхъ о Римской иконѣ, — въ Римъ введена въ самую исторію. Такъ какъ порядокъ исторій у Дамаскина почти такой же, какъ и въ посланіи в), то проще всего было бы думать, что онъ заимствоваль ихъ изъ самаго посланія, дополнивъ лишь тремя новыми извъстными ему изъ иныхъ источниковъ разсказами. Пропускъ разсказа о виолеемской мозаикъ можно было бы объяснить отсутствіемъ въ немъ

Посланіе: 1. 2, 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. Дамаскинъ: 1. 2. 3. 6. 7. I. 12. 5. II. 9. 10. 11. 13. 15. III. 14.

<sup>1)</sup> См. о немъ Σαθά, Νεοελληνική Φιλολογία, стр. 152—153. Указанія на многочисленныя изданія книги его «Βιβλίον όνομαζόμενον Θησαυρός, όπερ συνεγράψατο ό ἐν μοναχοῖς Δαμασκηνός ὁ ὑποδιάκονος καὶ στουδίτης, ὁ Θεσσαλονικεύς» см. у Е. Legrand Bibliographie hellénique, II (1885), стр. 12—15 и развіть. О нахожденіи въ книгъ этой сказанія о кипрской мозанкъ узналь я отъ іеромонаха въ монастыръ Кανακαρία на Кипръ, который показаль мнъ изданіе 1885 года Фоίνιξ. Вενετία, гдъ сказаніе это стоить на 330 страницъ.

<sup>2)</sup> Въ дошедшихъ сочиненіяхъ Германа примъровъ столь длинныхъ исчисленій чудесь и почитанія святыхъ иконъ не находится; авторъ житія Стефана Новаго въ бесёдё Льва и Германа влагаетъ въ уста послёднему лишь три примъра (Migne, Patr. Gr. 100, стр. 1069); діалогъ Льва и Германа, изданный Сомбейв'омъ (Manipulus, стр. 159—182), собранія примъровъ не содержитъ вовсе.

<sup>3)</sup> Обозначая исторіи нумерами посланія, а добавочныя исторіи Дамаскина римскими цифрами, сравнительный порядокъ расположенія исторій въ посланіи 836 г. и у Дамаскина получимъ таковой:

чудесныхъ элементовъ. Но въ некоторыхъ разсказахъ оказываются подробности, ненаходящіяся въ соборномъ посланіи, такъ наприміть, разсказывается объ отирытін эдесскаго Убруса передъ нашествіемъ Хозроя, чего въ разсказъ объ Убрусъ въ посланіи ньть, въ разсказъ о Лиддской иконъ (въ храмъ построенномъ Энеемъ) добавляется подробность οбъ οдеждѣ ея: ἀποχάτω μὲν ἐφόρει γαλάζιον φόρεμα, ἀποπάνω δὲ πορφυρόν; значительныя добавленія и при этомъ реальнаго характера оказываются, какъ увидимъ ниже, въ передачъ кипрскаго сказанія, и т. д. Но если для такихъ исторій, какъ эдесскій Убрусъ, виритскій образъ, образъ Христа въ св. Софіи, которыя изв'єстны во многихъ отчасти указанныхъ выше сказаніяхъ позднёйшихъ временъ, Дамаскинъ могъ черпать подробности изъ нихъ, то для исторій извістныхъ лишь по посланію 836 года источники добавленій его должны лежать или въ позднейшихъ украшеніяхъ краткихъ сказаній домысломъ или же въ болбе подробныхъ оригиналахъ ихъ, которые сокращаль авторъ посланія 836 года. О характерь позднейшихъ украшеній краткихъ исторій посланія мы можемъ судить по выше приведенной проповъди, гдъ, какъ мы видъли выше, прибавки носять спеціальный характеръ, но ни одной черты реальнаго характера не прибавлено, напротивъ, опущено даже указаніе на то, что стрела попала въ кольно Божіей Матери. Иного характера подробности, являющіяся въ разсказъ этомъ у Дамаскина. Онъ передаетъ его слъдующимъ οδραβομτ: καὶ εἰς τὴν Κύπρον δὲ τὴν νῆσον πρός τὸ νότιον μέρος, ἦτον ποτέ ναὸς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου. ἔξω δὲ τοῦ ναοῦ ἀπάνωθεν τῆς πόρτας, ήτον μίαν (sic) είκων τής αυτής Παναγίας ζωγραφισμένη μέν ψηφίδας είχε δὲ σχημα, ὅτι ἡ μὲν Παναγία ἐχάθετον εἰς θρόνον, καὶ ἐκράτει τὸν Χριστὸν ὡς βρέφος εἰς τὰ γόνατά της. δύο δὲ ἄγγελοι ἐστέχουνταν ἀπὸ τὰ δύο της μέρη μετὰ φόβου πολλοῦ. Μίαν γοῦν τῶν ἡμερῶν ἀπέρασεν ἀπ' ἐχεῖ ἕνας ἀράπης πηγενάμενος εἰς τὸ σπίτη του χαὶ, ὡς εἶγε τὸν διάβολον μέσα του, μόνον τον ἐφάνη καλον καὶ ἐδόξευσεν [ΨΗΤΑΗ ἐτόξευσεν] την Παναγίαν εἰς τὸ δεξιὸν γόνατον; καὶ παρευθύς ὡς [или ὧ] τοῦ θαύματος, διὰ νὰ δείξη ἡ Παναγία τὴν ἐνέργειαν τῆς εἰκόνος της, αίμα έχύθη περισσόν ἀπό τὴν δομὴν, καὶ ἔσταξεν εἰς τὴν γῆν. ὁ δὲ ἀράπης ώς ίδε το δαύμα, τρέμοντας και φεύγοντας να υπάγη είς το σπίτη του, έξεψύχησεν είς την στράταν 1).



<sup>1)</sup> Βιβλίον όνομαζόμενον Θησαυρός, ὅπερ συνεγράψατο ὁ ἐν μοναχοῖς Δαμασκηνὸς ὁ ὑποδιάκονος καὶ στουδίτης, ὁ Θεσσαλονικεύς. Ἐνετίησιν. ΑΧΞΖ (1676), стр. 378—379. Плокое изданіе это мы исправили по изданію 1601 года.

Такимъ образомъ здёсь оказываются следующія подробности реальнаго характера, которыхъ нътъ ни въ посланіи, ни въ вышеприведенномъ реторическомъ пересказъ его. Мозаика находится снаружи церкви, надъ дверью ея; на ней изображена Божія Матерь съ Христомъ на лонъ, сидящая на тронъ съ двумя ангелами по сторонамъ. Эти подробности чисто реальнаго характера въ сущности не были интересны для цели ни писавшаго посланіе 836, которымъ оне поэтому и могли быть легко пропущены, ни для Дамаскина, который не описываеть другихъ иконъ кром' указаннаго выше дополнения къ разсказу посланія о Лиддской иконь. Должно ли поэтому считать ихъ позднъйшими прибавками или же остатками болъе подробнаго сказанія, сокращеннаго авторомъ посланія? Вопросъ, на который отвётить положительно мы не ръщаемся. Какъ и гдъ могъ узнать Дамаскинъ эти подробности, гадать объ этомъ безполезно, но посланія 836 года онъ не уноминаеть. Мы полагали бы реальныя подробности эти скорфе относить на счеть болье подробнаго сказанія, если бы упоминаніе о дьяволь, о смерти араба не сближало этого пересказа съ вышеизданнымъ. Во всякомъ случат, независимость отъ него пересказа Дамаскина очевидна: Дамаскинъ не упоминаетъ ни о предыдущихъ, ни о последующихъ чудесахъ, творимыхъ мозаикой. Такимъ образомъ, въ передача кипрскаго сказанія у Дамаскина вносимыя противъ посланія 836 года подробности отчасти представляются позднъйшими прибавками, отчасти же могуть, кажется, восходить къ болье подробнымъ, чымъ въ послани, пересказамъ сказания этого. Другой прим'тръ, гдъ Дамаскинъ передалъ върнъе сказаніе, послужившее матеріаломъ для посланія 836 года, находится въ 14-мъ разсказъ его (=15-му посланія), гдъ передается чудесный разсказъ объ изображеніи апостола Андрея на стіні одной церкви. Авторъ посланія помішаєть ее έν τη των Κυκλάδων νήσων λεγομένη Λήμνφ έν τῷ νωτιχῷ μέρει τῆς χώρας, почему Саккеліонъ въ примъчаніи (на стр. 33) и исправляеть его, указывая, что о. Лимнъ вовсе къ Кикладамъ не принадлежитъ. У Дамаскина же церковь апостоја Андрея пом'вщается также на Киклады, но «на южный берегь острова Χειμονός», какъ напечатано въ изданіи 1876 года (стр. 383). Не можеть быть сомивнія, что это странное слово должно быть исправлено въ Кішодос: такъ назывался и называется маленькій островъ въ числъ Кикладовъ; мало того нахождение на южномъ именно берегу этого острова развалинъ церкви апостола Андрея (см. Ross, Reisen auf den

griechischen Inseln, III, стр. 24) не можеть оставлять никакого сомнѣнія, что въ этомъ, по крайней мѣрѣ, случаѣ писатель XVI вѣка какимъ-то образомъ вѣрнѣе передаетъ сказаніе, восходящее къ началу IX вѣка, чѣмъ авторъ соборнаго посланія 836 года.

Вотъ почему намъ кажется возможнымъ подобное же предположение и относительно передачи сказания о кипрской мозаикъ; мы поэтому не считаемъ реальныхъ подробностей о ней, сообщаемыхъ Дамаскинымъ, позднъйшею выдумкой. Если же признать ихъ достовърность, то о кипрской мозаикъ, прославленной чудомъ, можно сдълать болъе точныхъ хронологическихъ заключений, чъмъ это было доступно для Ваует, пользовавшагося лишь однимъ посланиемъ 836 года.

Помъщение надъ дверьми церкви во имя Богородицы мозанчнаго изображенія Ея вполит естественно и находить себт аналогіи: такъ въ церкви, построенной Юстиніаномъ въ синайскомъ монастырѣ св. Екатерины, надъ дверьми находилось мозаичное изображение Божіей Матери съ Младенцемъ на рукахъ, а по сторонамъ, можеть быть, ниже, св. Екатерины и Моисея 1); въ Равенић, въ капеллъ апостола Андрея, построенной Петромъ Хризологомъ, надъ дверью было мозанчное изображение самого устроителя (Е. К. Радинъ, Мозанки равеннскихъ церквей, стр. 212). Что для древныйшихъ временъ приходится указывать лишь на литературныя свидетельства, это вполне понятно, такъ какъ сами мозаики, будучи выставлены наружу, погибли. Для поздибищихъ временъ извъстно множество примъровъ помъщенія мозанкъ надъ дверьми церквей: такъ Христосъ изображенъ мозанкою надъ дверьми изъ притвора въ церковь въ св. Софін Цареградской сидящимъ на тронъ, погрудно въ Кахріз Джами и въ церкви Луки въ Фокидъ; Богородица представлена сидящею на тронъ между двухъ ангеловъ въ соборѣ св. Марка, въ Венеціи, погрудно въ Никеѣ.

Что касается самой композиціи, описываемой въ сказаніи у Дамаскина, то и для нея им'єтся множество аналогій изъ разныхъ временъ, часть которыхъ указана будеть ниже, при разсмотр'єніи мозаики Канакаріи. Подобныя изображенія Божіей Матери, сидящей съ Христомъ-Младенцемъ на трон'є между двухъ ангеловъ, встр'єчаются



<sup>1)</sup> Мозанки этой теперь не существуеть, но она описана въ начал XVI въка въ книгъ Viaggio da Vinegia al Santo Sepolcro et al monte Sinai etc., гдъ, въ отдълъ, come la chiesa di Santa Caterina è fatta, читаемъ: gran porta la quale si è dipinta e composta d'opra di musaica con la nostra Donna et il figliulo in braccio. E da uno lato di detta porta si gli sta la preciosa vergine santa Caterina, e dall'altro lato si gli sta Moise.

преимущественно на стёнахъ храмовъ, въ мозаикахъ и фрескахъ, такъ какъ торжественный характеръ этой композиціи ум'єстенъ именно въ монументальныхъ церковныхъ росписяхъ, а не на иконахъ, которыя, соотв'єтствуя портретамъ, даютъ обыкновенно лишь погрудное изображеніе Божіей Матери; т'є же изъ нихъ, гд'є является эта сложная композиція, копируютъ стінописи: такъ для вс'єхъ русскихъ иконъ «Печерской Божіей Матери» можно доказать зависимость ихъ отъ мозаики въ алтар'є церкви Кіевопечерскаго монастыря, давно уже погибшей, но ран'є того почитавшейся чудотворною и даже, по Патерику Печерскому, нерукотворною.

Такія изображенія Божіей Матери соотв'єтствують подобнымъ же изображеніямъ Христа, возникшимъ, повидимому, на подобіе изображеній парей земныхъ еще при Константинъ Великомъ 1): это можно предполагать по выраженіямъ Евсевія о парственномъ величін Xpиста (см. Bayet, Recherches, стр. 55) и по описанію среди даровъ, принесенныхъ Костантиномъ Латеранской базиликъ, серебряныхъ статуй Христа, сидящаго на тронъ, и четырехъ, очевидно, стоявшихъ по сторонамъ его, ангеловъ 2). Но Божію Матерь въ такой торжественной обстановкъ, т. е. какъ «Царицу Небесную», по всей въроятности, ранъе Эфесскаго Собора 431 года, утвердившаго величание Ея Богородицею, не изображали. Этимъ, надо полагать, и объясняется то странное явленіе, что въ исполненныхъ нёсколькими годами послё этого собора мозанкахъ церкви Maria Maggiore въ Римъ, въ сценъ поклоненія волхвовъ, художники изобразили сидящимъ на тронъ, оберегаемомъ четырьмя ангелами, одного лишь Христа-Младенца, отступивъ такимъ образомъ отъ установившейся уже къ тому времени композиціи, въ которой Христосъ въ сценъ этой в) изображался обыкновенно сидящимъ на колъняхъ у Богородицы. Это отступление мы можемъ объяснить себь лишь



<sup>1)</sup> См. напр. монету Константина В. у Со h e n'a, Description historique des monnaies romaines 2, VII, стр. 284, гдѣ императоръ въ нимбѣ сидитъ на тронѣ, охраняемомъ двумя воинами, поднявъ вверхъ правую руку съ обычнымъ жестомъ цолководцевъ, консуловъ и императоровъ.

<sup>2)</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, стр. 172 (ср. 191)... Salvatorem sedentem in throno in pedibus V.... ex argento purissimo.... et angelos IV ex argento.... in pedibus V.... cum gemmis alabandenis in oculos tenentes hastas. Едва ин этотъ типъ изображеній Христа въ царственномъ величін вызванъ былъ непосредственно желаніемъ противопоставить православное ученіе о божественности Христа ереси Несторія, какъ то утверждалъ Martigny, Dictionnaire, стр. 41.

<sup>3)</sup> О древнихъ изображеніяхъ ся см. Duchesne et Bayet, Mémoire sur une mission au Mont Athos, Paris, 1876, стр. 249 сл. и Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, стр. 72 сл.

тьмъ, что здъсь, согласно соборнымъ постановленіямъ, Христосъ, еще Младенецъ, долженъ былъ быть изображенъ уже Богомъ, что могло быть достигнуто лишь изображеніемъ Его въ царскомъ величіи; но помъстить въ такую же обстановку смертную, хотя бы и Богородицу, художникамъ казалось еще невозможнымъ, а потому Ее и изобразили сидящею отдъльно, какъ изображалась она въ другой реалистической композиціи сцены поклоненія волхвовъ, гдѣ Христосъ лежить въ ясляхъ 1).

Поздиве, напримъръ, въ мозанкахъ церкви Аполлинарія Новаго въ Равеннъ Божія Матерь занимаєть въ этой сценъ свое мъсто на тронъ, и четыре ангела стоять около Нея, какъ «Царицы Небесъ» <sup>2</sup>). Когда и гдъ именно впервые изобразили Божію Матерь въ той композиціи, которую описываєть сказаніе о Кипрской мозанкъ, точно мы сказать не можемъ; несомнъно лишь, что такого рода изображенія явились поздиве 431 года, а потому и Кипрская мозанка не могла быть исполнена ранъе второй трети V-го въка. Съ другой стороны, арабъ стрълять въ Божію Матерь могь, очевидно, лишь во время одного изъ арабскихъ нашествій на островъ или владычества тамъ мусульманъ: ранъе едва-ли проживавшіе на островъ арабы позволяли себъ поднимать руку на туземныя святыни. Нашествія арабовъ начались въ 632 году набъгомъ Абу-Бекра на городъ Китій въ южной части острова, около котораго позднъе, какъ увидимъ ниже, пріуро-



<sup>1)</sup> Эта часть мозанкъ S. Maria Maggiore возбуждаеть разноръчивыя толкованія: въ стоящихъ теперь по сторонамъ трона Христа двухъ женскихъ фигурахъ видятъ наи одицетвореніе двухъ церквей: ex gentibus и ex circumcisione (Л. В. Айнадовъ. Мозаики IV и V въковъ, стр. 87 сл.) или Марію и Анну (Schultze, Archäologie der christlichen Kunst, стр. 25). Намъ кажется болье въроятнымъ мивніе Marriott'a (Smith, Dictionnary of christian antiquities, стр. 84), что здъсь изображены были Марія (справа, тождественно инымъ Ея изображеніямъ, какъ-то указаль Д. В. Айналовъ, стр. 87) и Іосифъ, такъ какъ последняя (левая) фигура сильно реставрирована (Айналовъ, стр. 87), а на старыхъ рисункахъ (Виндзорскій изданъ Marriott'омъ, стр. 84; еще лучше рисунокъ Барберинской библіотеки № XLIX, 14 fol. 1), которымъ напрасно отказались върить de Rossi (Musaici Cristiani di Roma, вып. 24-25) и Айналовъ, она изображается, какъ мужская; оба рисунка изображаютъ лицо этой фигуры безбородымъ, что для Іосифа не подходитъ, такъ какъ въ прочихъ изображеніяхъ его на той же мозанкъ онъ является вездъ бородатымъ. Разсмотръть хорошо фигуры этой снизу невозможно, теперь одежда ся пестрая, женская, такъ что, если это не результать реставраціи, то приходится принять объясненіе Шульце, тымъ болье, что одежды правой фигуры сходны съ одеждами Анны въ сцень Срвтенія. Приводимая же Д. В. Айналовымъ въ подтверждение отстаиваемаго имъ метения «колоника бичеванія», на мой взглядъ, просто передняя ножка кресла, на которомъ седить правая фигура.

<sup>2)</sup> Е. К. Ръдинъ, Мозанки равеннскихъ церквей, рис. 20.

чивали мѣстонахожденіе чудотворной мозаики; это нашествіе ознаменовалось раззореніемъ Китія, памятникомъ его осталась мечеть, воздвигнутая надъ древнею финикійской гробницей, какъ мавзолей дочери Абу-Бекра 1). Съ половины VII-го вѣка Кипръ постоянно подвергался нашествіямъ и опустошеніямъ арабовъ; на границѣ между VII и VIII вѣкомъ островъ былъ даже временно покинутъ жителями, и лишь въ 964 году, послѣ многочисленныхъ, но неудачныхъ или кратковременныхъ попытокъ овладѣть островомъ, византійцы снова утвердились на Кипрѣ (Σαχελλάριος, стр. 397—401). Едва-ли въ эти вѣка раззореній и нашествій, то арабскихъ, то ромейскихъ войскъ, можно предполагать сооруженіе на Кипрѣ церквей съ дорогими мозаичными росписями.

Такимъ образомъ, реальныя подробности болѣе пространной передачи сказанія Дамаскинымъ и общія историческія соображенія позволяють относить исполненіе мозаики, упоминаемой въ 836 году и, вѣроятно, еще ранѣе, ко времени приблизительно между первою третью V-го и половиной VII-го вѣка, и, слѣдовательно, представлять себѣ мозаику мы должны по соотвѣтственнымъ памятникамъ этихъ временъ, о которыхъ рѣчь будетъ ниже. Теперь мы должны обратиться къ Россіи, гдѣ оказываются не только пересказы сказанія, но даже изображенія прославившейся въ VII—VIII в. чудомъ мозаики; однако они намъ извѣстны лишь съ конца XVII-го вѣка.

Въ тщательно составленномъ изъ различныхъ восточныхъ и западныхъ источниковъ сборникѣ Іоанникія Галятовскаго «Небо Новое» (Львовъ, 1665) на листѣ ОЄ об. разсказывается со ссылкою на «синаксарь греческій на недѣлю Православія» чудо это (подъ № 36-мъ) такъ: «Въ Кипрскомъ островѣ была церковъ Пресвятой Богородицы ведле тоеи церкви на брамѣ былъ образъ Пресвятой Богородицы которая сидѣла на өронѣ и держала Христа яко дитятко на колѣнахъ своихъ, а два ангели по обу двухъ сторонахъ стояли. Едного дня минаючи тую церковь еденъ арапинъ устрелилъ Пресвятую Богородицу въ колѣно и заразъ отъ раны пострѣленой вышла кровь и капала на землю, арапинъ видячи тое чудо злякъся и утѣкалъ до дому своего, але до дому не доѣхавши умеръ на дорозѣ». Къ сожалѣнію, мнѣ не удалось найти пересказа чуда этого въ греческихъ синаксаряхъ: оно находилось тамъ, очевидно, не во внесенномъ туда посланіи 836 года,



<sup>1)</sup> См. Σακελλαρίου, Τὰ Κυπριακά, 2-00 изд., Ι, стр. 895.

такъ какъ въ посланіи о положеніи мозаики надъ дверью и двухъ ангелахъ не упоминается, равно какъ и о смерти араба. Остаются двѣ возможности: или въ синаксарѣ стояло слово Дамаскина, или же, что болѣе вѣроятно, его источникъ, передававшій кипрское сказаніе подробнѣе, чѣмъ авторъ посланія. Сокращенія же греческаго разсказа могли быть сдѣланы и Галятовскимъ; изънихъ для насъ особенно интересно опущеніе указанія на то, что изображеніе Божіей Матери было мозаичнымъ: весьма вѣроятно, что слово ψηφίδες было непонятнымъ и самому Галятовскому 1) и тѣмъ болѣе его читателямъ.

Дѣйствительно, въ рукописномъ сборникѣ конца XVII-го или начала XVIII-го вѣка въ Историческомъ Музеѣ въ Москвѣ (№ по инвентарю 21061 (1890 г.) въ числѣ чудотворныхъ иконъ Божіей Матери 35-ою значится Кипрская, о которой со ссылкою на «Небо Новое» приводятся два разсказа, при чемъ являются два неизвѣстные ни греческому сказанію, ни Галятовскому обстоятельства: изображеніе оказывается, очевидно, по привычкѣ автора къ деревяннымъ иконамъ, писаннымъ на деревѣ, и кровь, истекшая отъ него, цѣлебною 2). Послѣднее обстоятельство стоитъ, какъ будто, въ зависимости отъ изданнаго выше слова, но, какимъ образомъ стало оно извѣстно русскому читателю, мы указать не можемъ.

Безъ указанія источника передаетъ разсказъ о чудѣ г-жа Снессорева (см. ниже въ прим. № 7, стр. 330), но, судя по отсутствію указанія на то, что чудотворное изображеніе Божіей Матери было

BESERTISCRIS BPONCHERES.

<sup>1)</sup> Галятовскому извёстно было и посланіе трехъ патріарховъ «въ свитку до Теффили цесари грецкаго» (чудо 16 о Лиддскомъ образѣ), но, вѣроятно, лишь изъ цитаты въ какой-либо латинской книгѣ о «Римской» (она же и Лиддская, см. Garrucci, Storia dell'arte cristiana, I, стр. 410) иконѣ Божіей Матери, но, во всякомъ случаѣ лишь въ краткой редакціи, безъ сказанія о Кипрскомъ образѣ, которое взято имъ съ греческаго. Къ сожалѣнію, мы не можемъ справиться, въ какой редакціи внесено посланіе къ Өеофилу въ «Соборникъ» Московской печати 7108 (1600) лѣта на листахъ 171—178 и 204—242, что указано въ книгѣ «Слава Пресвятыя Владычицы Нашея Богородицы», Москва, 1853, стр. 13. Но судя потому, что Галятовскій, пользовавшійся соборникомъ, перевелъ кипрское сказаніе съ греческаго, а не выписалъ его изъ «Соборника», надо думать, что оно и тамъ помѣщено въ той же позднѣйшей редакціи, въ какой вносилось оно въ сочиненія Іоанна Дамаскина.

<sup>2) «</sup>Во островъ Кипрскомъ написана на престолъ седитъ Пресвятая Богородица и Христа на рукахъ имъя и два ангела по обою страну стояща. И единъ араплянинъ устрълилъ въ колъно Богородицыно образъ, и кровь пошла, о, велія чудеса, отъ суха древа точитъ цельбоносную кровь Владычице премилостивая дивно. Араплянинъ же ужасеся и бъжа въ домъ свои до него не дошедъ умре. Зри Новаго неба чуда 36. И пріиде въ церковь аравнянинъ и постръли Пресвятые Богородицы во колъно и възде кровь каплющи на землю. Аравлянинъ же видя чудо сие и ужасеся и бежа въ домъ свой и недошедъ умре на пути».

мозаичное, и упоминанію о нахожденіи его надъ дверью храма Божіей Матери, и этотъ пересказъ, прямо или косвенно, зависитъ отъ «Неба Новаго», но страннымъ образомъ, несмотря на находящееся въ немъ описаніе изображенія Божіей Матери, онъ пом'єщенъ составительницей при поясной икон'є Кипрской Божіей Матери.

Изображенія «Кипрскія иконы Пресвятыя Богородицы» находятся на листахъ съ гравированными изображеніями чудотворныхъ иконъ Божіей Матери въ составленныхъ по листамъ этимъ книгахъ 1) и, наконецъ, на иконахъ.

<sup>1)</sup> Къ сожальнію, среди нихъ ньть пока ни одной, гдъ-бы изображенія даны были, по мърь возможности, по самимъ иконамъ, и исторія была бы провърена; повтому пользоваться ими можно лишь весьма осмотрительно; достаточно указать, что съ одной стороны, напр., изъ непонятнаго имени «Ипсилійской» сдълали «Испанскую», а изъ неумъло прочтеннаго именя «Путявльской» — непонятную «Вутиванскую». Намъ извъстны слъдующіе сборники:

<sup>1.</sup> Вышеупомянутые и въроятно многіе подобные руколисные сборники.

<sup>2.</sup> Изображеніе иконъ Пресвятыя Богородицы въ православной церкви, прославляемыхъ съ краткими о нихъ сказаніями и съ присовокупленіемъ умилительныхъ моленій къ Божіей Матери. 2-ое изданіе испр. и дополн. Москва. Типографія Александра Семена. 1853, in 8°. стр. І—VI — 1—67 со 182 изображеніями.

<sup>[</sup>Упоминаемаго въ № 5 (см. ниже) стр. 12 изданія Манухина мы не видали].

<sup>3.</sup> Слава Пречистыя Владычицы нашея Богородицы и Присно Дѣвы Маріи. Москва. Тип. Александра Семена 1853, даетъ списокъ и изображенія лишь русскихъ иконъ (часть III), изъ греческихъ же лишь Живописный источникъ (стр. 115—132), ризу Богородицы (115—122), Киккскую или Милостивую (223—238).

<sup>4.</sup> Пановъ, Историческое, хронологическое и иконографическое описаніе 218 наименованій и изображеній Пресвятыя Богородицы. Спб. 1871 іп 8°, стр. 1—88 (безърисунковъ).

<sup>5.</sup> Собраніе гравированных изображеній иконъ Божіей Матери и сказанія о нихъ. Спб. 1878 іп 4° (Изданіе Общ. Любителей Др. Пис. 1877, № ІІ), даютъ лишь нѣсколько грубѣйшихъ рисунковъ перомъ (съ гравюръ) въ Сборникѣ XVIII-го вѣка и довольно безполезный комментарій къ нимъ.

<sup>6.</sup> Наиболье полный, но слишкомъ спъшно составленный списокъ около 340 иконъ Божіей Матери далъ Д. А. Ровинскій (Русскія народныя картинки. Кн. III стр. 674—705), какъ матеріалъ для желательнаго новаго полнаго собранія и разсмотрынія иконъ Божіей Матери.

<sup>7.</sup> Софія Снессорева, Земная жизнь Пресвятой Богородицы и описаніє св. чудотворных Бя иконъ. Спб. Изд. Тузова. 1892 іп 8°, стр. 1—560 со множествомъ рисунковъ, но, конечно, не съ оригиналовъ, а съ изданія Семена и другихъ. Текстъ съ нерѣдкими путаницами и опибками.

Авонскія иконы изданы въ книгѣ «Вышній покровъ надъ Авономъв. Изд. Русскаго Пантелеймоновскаго монастыря 1892, — вѣроятно переводъ упоминаемой Вау е t, Recherches, стр. 135 греческой книги Άνώτερα ἐπισχίασις ἐπὶ τοῦ Άθω ἤτοι διηγήσεις περὶ τῶν ἀγίων εἰχόνων. 1861.

Римскія иконы изданы у Pietro Bombelli, Raccolta delle Immagini Della Bma Vergine ornate della corona d'oro dal R-mo Capitolo di S. Pietro in Vaticano con una breve ed esatta notizia. Roma 1792, 4 тома съ 120 изображеніями чудотворныхъ иконъ Рима, среди которыхъ много византійскихъ и одна копія білорусской — Жировицкой

Четыре иконы обозначаются одинаковымъ именемъ Кипрской <sup>1</sup>) и поэтому постоянно смѣшиваются; не опровергая здѣсь всѣхъ ошибокъ и не излагая путаницы исчисленныхъ сборниковъ, можно, кажется, установить слѣдующее:

- 1) Икона Божіей Матери Кипрскія въсель Стромыни является въ сборникахъ лишь въ 1850-хъ годахъ, и говорить о ней подробнье будемъ мы ниже.
- 2) Иконы (поясной) Божіей Матери Кипрскія въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ совершается праздникъ 9 іюля. Изданіе Семена говорить, что она «явилась въ 392 году на о. Кипрѣ и находится въ Явленскомъ монастырѣ на томъ же островѣ, списокъ съ нея есть въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ». Но намъ не удалось найти никакихъ упоминаній объ оригиналѣ этой иконы: названнаго монастыря (т. е. очевидно, μονὴ τῆς Φανερωμένης) на Кипрѣ не упоминается въ извѣстной намъ литературѣ. Остается выбирать между Παναγία Φανερωμένη, финикійской гробницей близь Ларнаки, пользующейся съ давнихъ поръ религіознымъ почитаніемъ (см. о ней, напр., Σαχελλάριος, І, стр. 32 и Реггоt et Chipiez, Histoire de l'art, ІП, стр. 277), но тамъ нѣтъ ни монастыря, ни подходящей къ московской иконы, или

<sup>(</sup>Madonna del Pascolo въ IV томъ), особая книга о ней 1732 указана Мартыновымъ Acta SS. октября т. XI, стр. 17.

Общее сочиненіе объ изображеніяхъ Божіей Матери — Rohault de Fleury, La S. Vierge, études archéologiques et iconographiques, Paris, 1878, хотя и даетъ множество изображеній ея, преимущественно, конечно, западныхъ, но составлено все же не съ достаточной полнотой и аккуратностью.

Указанія на обширную литературу о древнѣйшихъ изображеніяхъ Божіей Матери, пренмущественно о фрескахъ римскихъ катакомбъ, см. въ новъйшихъ руководствахъ V. Schultze, Archäologie der altchristlichen Kunst. München, 1895, стр. 358 и X. Kraus'a, Handbuch der Geschichte der christlichen Kunst, Freiburg i. B., 1896, I, стр. 186.

<sup>1)</sup> Пятая Кипрская же икона Божіей Матери «Киккскія» пользовалась въ Россіи большою славою, какъ о томъ свидѣтельствуютъ: изображеніе ея, работы Симона Ушакова, во Флорищевской пустыни, на которое указалъ миѣ Г. Д. Филимоновъ, и земли въ Россіи, и иные дары русскихъ Киккскому монастырю. Объ иконѣ этой, якобы написанной восковыми красками и принесенной на Кипръ изъ Константинополя въ ХІ вѣкѣ, см. Барскаго, Странствованіе по св. мѣстамъ Востока. Изд. Пр. Пал. Общ. І, стр. 400 сл.; ІІ, стр. 297. Пεριγραφή τῆς ἰερᾶς, σεβασμίας ακὶ βασιλικῆς μονῆς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου... τοῦ Κύχχου ἐπιφημιζομένης κατὰ νῆσον Κύπρον. Венеція. 1761 и слл. изданія; изданіе 1819 переведено въ № 3 (см. прим.) съ рис. Странныя имена иныхъ чудотворныхъ иконъ о. Кипра у Снессоревой (стр. 331—332), не находящіяся въ сборникахъ болѣе раннихъ, объясняются сравненіемъ съ указаніями Барскаго (ІІ, стр. 247, 252, 302, 314). Объ иныхъ чудотворныхъ иконахъ и другихъ святыняхъ острова извѣстія разсѣяны въ обширной дитературѣ о немъ и у паломниковъ въ св. землю.

пещерой τοῦ ἀγίου Φανέοντος или τῶν ἀγίων Φανέντων, гдѣ однако также не было иконы Божіей Матери, или тамъ же глухо упомянутой церковью или монастыремъ подъ именемъ «ὁ Σταυρὸς ὁ Φανερούμενος».

- 3) «Въ день Сошествія Св. Духа празднество образу Богородицы Кипрской совершается въ Москвъ въ церкви св. Николая Чудотворца, что въ Голутвинъ, гдъ сія св. икона находится», говорится въ изданіи Семена и дается рисунокъ погруднаго образа Божіей Матери. Къ сожальнію, намъ не удалось провърить показанія этого; но въ показаніи о Московскомъ образъ московскому изданію можно, кажется, върить, тыть болье, что въ болье старыхъ сборникахъ этой иконы не значится, а слыдовательно, внесена она въ книгу была москвичами.
- 4) 20-го апръля (иногда по смъщению съ московской и 9 июля) бываетъ праздникъ Кипрской иконы Божией Матери. Богоматерь изображается на этой иконъ сидящей на тронъ съ Христомъ Младенцемъ на рукахъ и двумя стоящими по сторонамъ ангелами.

Мѣстонахожденія иконы этой подписи подъизображеніями не указывають, какъ то дѣлается относительно иконъ русскихъ; сборники же, напримѣръ, оба рукописные, помѣщаютъ именно при такихъ рисункахъ вышеприведенныя передачи сказанія о Кипрской мозаикѣ, каковую, слѣдовательно, рисунки эти и изображаютъ или, по крайней мѣрѣ, желаютъ изобразить.

Такъ какъ сама Кипрская мозанка, по всей видимости, погибла, то намъ остается разсмотръть русскія изображенія ея, въ надеждъ найти въ нихъ хотя бы и весьма отдаленныя копіи прославленной чудомъ мозанки.

Къ сожалѣнію, мы не знаемъ ни источниковъ, ни времени возникновенія листовъ съ изображеніями чудотворныхъ иконъ Божіей Матери. Извѣстные намъ экземпляры восходятъ къ Петровскому времени; судя по присутствію среди изображаемыхъ, многихъ восточныхъ, отчасти и западныхъ, иконъ Божіей Матери, можно думать, что составители этихъ листовъ обладали какими-то греческими изображеніями или, по крайней мѣрѣ, описаніями-чудотворныхъ иконъ; но этотъ вопросъ требуетъ спеціальнаго изслѣдованія, а намъ таковаго не извѣстно 1).



<sup>2)</sup> Объ этихъ листахъ см. Д. А. Ровинскаго, Русскія народныя картинки, ПІ, стр. 472 сл.; къ перечисленнымъ имъ слѣдуетъ еще добавить листъ, гравированный Мартыномъ Нехорошевскимъ, обрывки котораго имѣются въ пачкѣ прорисей Историческаго Музея по инв. № 28149/93 г. Можно думать, что подобныя гравюры иконъ

На всѣхъ пяти видѣнныхъ мною экземплярахъ такихъ листовъ разнаго времени изображение иконъ столь сходно, что происхожление всѣхъ ихъ отъ одного

оригинала не можетъ подлежать никакому сомненію. Здёсь помёщено факсимиле гравюры на металль, вырѣзанной изъ одного изъ подобныхъ листовъ и наклеенной на соотвътствующую страницу вышеупомянутаго сборника Историческаго Музея; этимъ факсимиле, равно какъ и указаніями на самый сборникъ н листы Историческаго музея обязанъ я любезности И. Е. Забълина и А. В. Орѣшникова. Листъ, которому принадлежало издаваемое изображеніе, кажется мнь древныйшимъ изъ всёхъ мною виденныхъ 1) и относится, в фроятно, къ началу XVIII вѣка.



Божіей Матери существовали у насъ и въ XVII в., такъ какъ извъстны лицевые календари, составленные и гравированные на деревъ въ Москвъ во второй половинъ XVII въка; одинъ изъ нихъ изданъ былъ въ довольно неточной перерисовкъ Рареbroch'омъ въ 1680 году (см. Acta SS. мая, томъ I, введеніе, ср. Мартынова въ Acta SS. октября, томъ XI, стр. 10 сл.), но въ этихъ календаряхъ иконъ Божіей Матери нътъ.



<sup>1)</sup> Я видълъ слъдующія изображенія:

<sup>1.</sup> Листъ, къ которому относится издаваемое выше изображеніе, разрѣзанъ по отдѣльнымъ иконамъ и вклеенъ, но не весь, — въ сборникъ Историческаго Музея по инв. № 21061/90 г.; обрывки его же есть и въ пачкѣ прорисей и гравюръ по инв. № 28149/93 г. Судя по рисунку рамки и расположенію иконъ въ зависимости отъ листа этого находились гравюры Тепчегорскаго 1713 года (Д. А. Ровинскій, № 1214; въ Историческомъ музеѣ изображенія Кипрской Божіей Матери съ ангелами отъ листа этого не сохранилось ни въ сборникѣ, ни въ пачкѣ).

<sup>2.</sup> Рисунокъ перомъ въ сборникъ Общества Люб. Др. Письм.

<sup>3.</sup> Листъ гравюры конца XVIII в., оттиснутый на синей бумагѣ начала XIX в., въ Историческомъ музеѣ (инв. № 28096/93 г.), повидимому, тождественъ находившемуся въ собраніи Ровинскаго (Д. А. Ровинскаго, IV, стр. 673).

Прочіе листы дають подобныя же изображенія, хотя нікоторыя детали въ наиболъе грубыхъ изънихъ и изчезаютъ. Божія Матерь сидить en face на массивномъ прямолинейномъ тронь, кажущемся поэтому сложеннымъ изъ камия; лицевая сторона его по сторонамъ ногъ Божіей Матери украшена орнаментами, повидимому, рельефными, въ видъ виноградной грозди или цвёточной почки; спинки тронъ не имбеть; подножіе—въ видъ полукруглыхъ ступеней. На лъвой рукъ Божіей Матери сидить Христось, благословляющій правою рукой и держащій свитокъ въ левой. Голова Божіей Матери слегка повернута къ Младенцу и украшена короною поздней, фантастической формы. Ангелы, стоящіе позади трона по об'є стороны Божіей Матери, од'єты въ длинныя одежды и держать върукахъ сферы и какія-то вътви, повидимому, стебли съ цвътами лилін. Общій характеръ рисунка, конечно, новый и о возможной зависимости, хотя бы очень отдаленной, отъ предполагаемаго оригинала мы должны судить по композиціи и деталямъ. Первая не соотвътствуетъ помъщенію мозанки надъ дверью: была ли она въ полукругломъ люнеть, или ньть, во всякомъ случать надо думать, что длина изображенія была боль высоты его; на нашихъ же рисункахъ и эта икона изъ трехъ фигуръ имбеть такую же вытянутую вверхъ форму, какъ и всѣ прочія иконы, изображенныя на листахъ, а потому ангелы и оказались прикрытыми престоломъ. Равнымъ образомъ ни форма короны Божіей Матери, ни одежды ангеловъ, состояшія изъ короткихъ до кольнъ кофтъ, въ родь носимыхъ греческими монахами, поверхъ длинной нижней одежды, ни форма и орнаментація престола не допускають мысли о возможности передачи древняго оригинала V—VIII въковъ; даже допустивъ, что форма деталей этихъ измѣнилась съ теченіемъ времени, мы все же не можемъ предпо-

<sup>4.</sup> Изданный имъ же дисть (№ 1216, факсимиле въ атласѣ, томъ III), хотя и отнесенъ имъ къ тому же номеру, но, видимо, лишь копируетъ № 1216: рисунокъ гораздо грубѣе, фонъ иконъ не заштрихованъ, и рамка иного рисунка.

<sup>5.</sup> Листъ начада XIX в. (у Д. А. Ровинскаго № 1217) видѣдъ я въ собраніи матеріаловъ по христіанской иконографіи Севастьянова (Божія Матерь. Томъ I), въ христіанскомъ отдѣдѣ Румянцевскаго музея.

<sup>6.</sup> Рисунокъ въ изданіи Семена (стр. 8) является или плохою копіей одного изъ подобныхъ листовъ, или копіей очень плохого листа: Божія Матерь съ Христомъ на лѣвой рукѣ сидитъ на тронѣ съ прямою спинкою, по сторонамъ Ея двѣ юныхъ фигуры въ длинныхъ одеждахъ съ длинными волосами, но безъ крыльевъ держатъ въ рукахъ по шару

<sup>7.</sup> Точнъе передаетъ листы рисунокъ у Снессоревой (стр. 209): Божія Матерь сидить на тронъ безъ спинки, по сторонамъ два ангела съ вътвями въ рукахъ, но въ текстъ говорится о стромынской иконъ, которой рисунокъ соотвътствуетъ не вполнъ.

лагать присутствія въ оригиналь короны у Божіей Матери и лилій у ангеловъ, такъ какъ и то и другое явилось лишь гораздо поздиже и, повидимому, на западѣ 1). Такимъ образомъ сходство гравюръ съ предполагаемымъ погибшимъ оригиналомъ ограничивается лишь темъ, что и тамъ, и тутъ Божія Матерь съ Христомъ Младенпемъ сидить на тронъ между двумя ангелами, т. е. именно тъмъ, что 2060рята и русскіе пересказы сказанія о прославленной чудомъ мозанкѣ. Поэтому, хотя источники сборниковъ чудотворныхъ иконъ Божіей Матери намъ и неизвъстны, но относительно разсматриваемаго изображенія наиболье выроятнымь кажется намь предположеніе, что изображение это нарисовано было при составлении (въ концѣ XVII-аго вѣка?) листовъ этихъ ad hoc согласно русской передачѣ сказанія, быть можеть, въ зависимости оть «Неба Новаго» Галятовскаго, а не но какимъ либо греческимъ рисункамъ самой ли Кипрской мозаики нли иконъ, ее копировавшихъ. Греческія буквы около головъ Христа и Божіей Матери не только не противоръчать предположенію этому, но, находясь на одинаковыхъ мъстахъ на всъхъ изображаемыхъ на листахъ иконахъ, темъ самымъ свидетельствують о единстве и одновременности рисунковъ иконъ общаго всемъ листамъ оригинала.

Больше надеждъ, нежели эти листы, возбуждала икона Кипрской Божіей Матери въ сель Стромыни, Богородскаго увзда, Московской губерніи. По описаніямъ архимандрита Сергія (Полный Місяцесловъ Востока, ІІ, замічанія стр. 199) и Снессоревой (стр. 209) на ней по сторонамъ Божіей Матери, сидящей на тронь между двумя ангелами, значились еще «кольноприклоненныя фигуры великомученика Потамія и Фотинію». Имя перваго упоминается и въ числь Кипрскихъ святыхъ з), а тело второй найдено было въ пещерь (см. ниже въ началь ІІІ-ьей главы) въ с. в. части острова, недалеко отъ церкви Божіей Матери Канакаріи, въ которой находится издаваемая ниже мозаика, представлявшая также Божію Матерь сидящею на тронь



<sup>1)</sup> См. Smith', Dictionnary of Christian Antiquities, стр. 998. Если въ апокрионческомъ евангеліи псевдо-Матовя angelus domini auferens unum ex ramis ejus (palmae) volavit ad coelum habens ramum in manu sua (глава XXI. Tischendorf, Evangelia аростурна), тутъ надо, кажется, видъть простое смъщеніе изображеній ангела съ обычнымъ античнымъ типомъ Побъды съ пальмовымъ листомъ въ рукахъ, такъ какъ изображеній ангеловъ съ вътвями для древнихъ временъ не извъстно.

<sup>2)</sup> Fr. Steffano Lusignan di Cipro, Chronografia et breve historia universale dell'Isola di Cipro, Bologna, 1572 л., 24 об. Греческій переводъ книги этой представляеть рк. XVIII в. въ библіотекъ метоха св. Гроба въ Константинополъ № 325 по каталогу 1894 года (раньше 310).

между двухъ ангеловъ. Кромъ того, стромынская икона висъла до 1841 г. надъ дверьми церкви, т. е. именно тамъ, гдъ находилась и прославленная чудомъ мозанка. Поэтому при краткости описаній и отсутствін рисунковъ съ этой иконы я посётиль село Стромынь, гдё икона эта, находящаяся въ Успенской церкви, пользуется съ 1841 года, когда она прославилась чудеснымъ исцеленіемъ некоей девицы Мавры, большимъ почтеніемъ всей округи и слыветь за благословеніе преп. Сергія первому настоятелю Успенскаго Стромынскаго монастыря, основанннаго въ 1379 году 1). Икона поражаетъ сходствомъ композиціи съ изображеніями Кипрской иконы на вышеуказанныхъ листахъ: даже греческія буквы стоять именно тамъ, гдф находятся онф на листахъ, украшенія передней стороны трона такія же, какъ и тамъ, но здёсь они вырисованы, конечно, тщательнее и формою своею напоминають ананась. Отличіе составляють лишь двѣ маленькія фигурки, написанныя внизу на бордюръ по объ стороны иконы, и на верхней части того же бордюра читается шбразъ кипрскім пртым БÚЫ.

Подобнаго рода маленькія фигурки на бордюрахъ иконъ пишутся очень часто (см., напр., въ новъйшихъ изъ вышеуказанныхъ сборниковъ икону Абалацкую, она же и Тобольская) и изображаютъ заказчиковъ иконъ въ видъ ихъ святыхъ. Таковы же и изображенія на Стромынской иконъ стоящихъ, а не кольнопреклоненныхъ «священномученика Антипы», а вовсе не Потамія, и «святой мученицы Фотиніи»; слъдовательно фигуры эти случайны и въ тъсной связи съ самою иконой не стоятъ. Такъ какъ икона большая (1 арш. 2 вершка шириной и 1 арш. 4 верш. высотой), то детали видны на ней лучше:

<sup>1)</sup> Объ вконѣ этой, кромѣ арх. Сергія, Панова и Снесоревой см. Слава Пресв. Влад. Нашея Богородицы, стр. 70—71; Московскія Эпархіальныя Вѣдомости 1870 г. № 40 стр. 3—4: С. В. Р-въ, Успенскій Стромынскій Монастырь; Душеполезныя Чтенія, годъ XIII (1872), Часть III (октябрь), VII, стр. 208—211: Н. Розановъ. Икона Божіей Матери Кипрскія.... по консисторскимъ свѣдѣніямъ — отвѣтъ причта на запросъ митр. Филарета; чудо было 16 февр. 1841 г. въ недѣлю православія (странное совпаденіе съ указаніемъ Галятовскаго на нахожденіе сказанія о Кипрской иконѣ въ греческомъ синаксарѣ подъ этимъ же днемъ), почему и теперь празднуютъ въ это же воскресенье; другой праздникъ 9 іюля, хотя, какъ мы видѣли выше, вѣрнѣе было бы праздновать 20 апрѣля. До 1841 г. празднованій, повидимому, не было вовсе. До 1829 года икона находилась въ сельской (не монастырской) церкви Николая Чудотворца, гдѣ упоминается въ описи 1783 года; въ писцовыхъ книгахъ 1642 года не значится. См. Архивъ истор. и практ. свѣдѣній, относящихся до Россія, издав. Калачевымъ, III (1860—1861), СПБ., 1862, статья XII; С. Смирновъ, Нѣчто о древнемъ стромынскомъ монастырѣ.

ангелы держать въ рукахъ стебли лилій съ листьями и цвётами. Корона Божіей Матери такой же новой формы, какъ и на гравюрахъ: отличіемъ иконы является лишь широкая полоса по краю одежды Божіей Матери, украшенная на подобіе жемчуговъ и камней. Раскраска произведена видимо совершенно случайно: плашъ Божіей Матери, придающій фигурѣ Ея столь же безобразно широкую форму, какъ и на гравюрахъ, желтый, нижняя одежда синяя, обувь красная: ангелы имбють, поверхь красной нижней одежды, зеленыя широкорукавныя рубашки или кофты, застегнутыя на груди, красныя плаши: престоль былый, ступени его зеленыя, украшенія на лицевой сторонь желтыя, т. е. золотыя, хотя ягоды въ нихъ красныя и бѣлыя; сферы въ рукахъ ангеловъ, у одного въ правой, у другаго въ лѣвой, голубыя. Фонъ золотой, рельефно украшенный наклонно перссъкающимися линіями и кружками изъточекъ внутри образуемыхъ ими ромбовъ; на нимбахъ ангеловъ рельефно написано у леваго аггли, у праваго гани. Одежды написаны небрежно, лица выписаны тщательно. Судя по нимъ, икона мић особенно древней не показалась, и едва ли она можетъ быть древиће начала XVIII вћка, сходство же ея съ гравированными листами столь велико, что взаимная зависимость между иконою и ними не можетъ подлежать никакому сомнению, и мне кажется боле въроятнымъ, что икона написана по заказу рабовъ божихъ Антипы и Фотиніи по одному изъ подобныхъ листовъ, такъ какъ думать, чтобы общій всёмь листамь оригиналь копироваль икону эту, мёщаеть отсутствіе на листахъ указанія на містонахожденіе иконы, которымъ снабжены всё изображенія русскихъ иконъ, и положеніе буквъ, тождественное со всёми иконами листовъ.

Такимъ образомъ оказалось, что всё извёстныя мнё русскія изображенія Кипрской иконы Божіей Матери никакъ не могутъ считаться хотя бы и отдаленными копіями кипрской мозаики.

Остается еще находящаяся на нёкоторыхъ листахъ дата «явленія», которая для чудотворной иконы можетъ обозначать, какъ изв'єстно, или время явленія самой иконы, или же время перваго проявленія чудотворной силы. На нёкоторыхъ м'єстахъ при разсмотр'єнномъ изображеніи Кипрской Божіей Матери указывается дата 9 іюля 5900 (т. е. 392) года, на другихъ же дата эта приписывается къ изображенію погрудной иконы Божіей Матери т. е. оригиналу иконы Московскаго Успенскаго собора (см. выше). Что дата эта къ нашей икон'є прилагается лишь по ошибк'є, объ этомъ свид'єтельствуетъ уже самое число

9 іюля вмѣсто 20 апрѣля. Но если бы даже она прилагалась и постоянно, то и тогда ее должно было бы признать невозможной, такъ какъ извѣстные намъ памятники не позволяютъ предполагать въ концѣ IV вѣка изображеній Божіей Матери сидящею въ божественномъ величіи на тронѣ между ангелами, какъ мы говорили уже выше.

Такимъ образомъ составители листовъ, очевидно, для интересующей насъ Кипрской иконы никакой даты не имѣли, равно какъ не знали они и мѣста ея нахожденія. Откуда взяли они день празднованія 20 апрѣля, останется загадкой, пока не будутъ указаны источники этихъ листовъ.

Оказывается, однако, и другая дата, сопровождаемая при этомъ указаніемъ на мѣсто нахожденія Кипрской иконы, и въ источникѣ, связь котораго съ источниками греческими болбе вброятна, нежели гравированныхъ въ Россіи изображеній иконъ Божіей Матери, а именно въ Клинцевскомъ иконописномъ подлинникъ. Къ сожальнію, указаніе это известно мие лишь по цитате Д. А. Ровинскаго (IV, стр. 686) и я лишенъ возможности проверить ее и получить какія либо сведенія о времени самого подлинника. «10-го Апреля 480 года на месте, гдъ погребенъ Лазарь, говоритъ Д. А. Ровинскій, не сообщая даже, къ какой именно Кипрской иконъ отнесено подлинникомъ указаніе это. Впрочемъ, сомиваться въ томъ, что туть имвется въ виду именно интересующая насъ икона, празднуемая 20 апраля, едва ли нужно и можно даже думать, что или въ подлинникъ 10 должно быть исправлено, если только это не опечатка, въ 20, или же въ листахъ 20 въ 10, что для насъ въ сущности безразлично. Кромъ того, опредъленіе подлинникомъ мъста нахожденія Кипрской иконы падаетъ именно «въ южную часть острова», где помещаетъ чудотворную мозанку греческое сказаніе. При имп. Львѣ Мудромъ, на южномъ берегу острова, на мѣстѣ древняго города Китія, первымъ епископомъ котораго преданіе называеть (называло ли оно ранте того времени, мић неизвъстно) Лазаря, найденъ быль древній саркофагъ съ какою то не греческой надписью, которая переведена была: «Лазарь другъ Христовъ»; останки, найденные въ гробницъ, положены были въ серебряную раку и унесены въ Константинополь, гдт императоръ соорудилъ церковь во имя св. Лазаря 1). Следовательно подлинникъ по-



<sup>1)</sup> Zonar. IV, стр. 42 ed. Dindorff. Συναξαριστής авинскаго изданія относить это къ 890 году. Макарьевскія Четьи-Минен подъ 17 октября: «въ Кытнейскомъ градѣ». Σακελλάριος ο. с., I, стр. 34.

мыщаеть чудотворную икону въ теперешнюю Ларнаку, которая стоитъ на мъсть древняго Китія, и гдь находится большая церковь Лазаря надъ мраморнымъ саркофагомъ, о чемъ подробиће говорить надћемся мы въ другомъ мъсть. Но ни теперь, ни у прежнихъ паломниковъ ничего не говорится о существованіи въ Ларнакі какого либо чудотворнаго изображенія Божіей Матери. Но близь Ларнаки находится деревня Кити, на которую перешло имя древняго города, в роятно, после какого-либо конечнаго раззоренія и запуствнія его, а въ деревив этой въ церкви Божіей Матери сохранилась и по нын' древняя мозаика абсиды, которую мы и издаемъ ниже, и къкоторой издревле пріурочивали сказаніе о чудотворномъ мозаическомъ изображеніи Божіей Матери. Какъ мы увидимъ далье, отождествление это не върно, такъ какъ ни мъсто нахожденія мозаики, ни композиція ея не соотвътствують подробностямъ, сообщаемымъ сказаніемъ о мозанкѣ, прославившейся чудомъ, но, очевидно, не можеть подлежать никакому сомнънию, что въ Клинцевскомъ подлинникъ имъется въ виду именно современная деревня Кити, а не древній Китій, нын'є Ларнака: ошибка вполн'є извиняемая тождествомъ именъ и близостью разстоянія. Но если опредъление мъста и оказывается основательнымъ, то относительно даты мы, не зная источника подлинника и степени его авторитетности, должны быть очень осторожны и не можемъ пока принимать 480 годъ за годъ исполненія прославленной чудомъ мозанки надъ дверью небольшой церкви Божіей Матери въ южной части острова, хотя бы, какъ была о томъ рѣчь выше, мозаика эта и принадлежала, вѣроятно, времени между половиною V-го и VII-го въковъ. Дата, сообщаемая Клинцевскимъ подлинникомъ, оказывается такимъ образомъ возможною, но не болье.

## II.

## Παναγία Άγγελόχτιστος.

Богомольцамъ, плывшимъ изъ Европы въ Святую Землю, отправлялись ли они изъ Константинополя, или изъ Венеціи, Кипръ являлся обычною станціей, именно южные порты его: Пафъ, Лимасаль и Ларнака. Многіе, не ограничиваясь краткою остановкой судовъ, запасавшихся здѣсь водою и дровами, оставались на остров $^{\pm}$  дольше ради его многочисленных $^{\pm}$  святынь $^{1}$ ).

Римская матрона, св. Павла, остановилась въ 382 году на Кипре, чтобы посётить гостя своего по Риму знаменитаго Епифанія Кипрскаго, а позднейшіе паломники оставались, чтобы поклониться его могиле. Нашъ Даніиль Паломникь посвятиль Кипру двё главы, но, къ сожаленію, «о кипрьстемь острове» говорить лишь очень кратко, давая подробности лишь «о горе идё же св. Елена кресть поставила» 2): «Кипръ есть островъ великъ зёло и множество въ немъ людіи и обиленъ есть всемъ добромъ. И суть въ немъ епископи 20, митрополія же едина, а святыхъ въ немъ безъ числа лежитъ: и ту лежить св. Епифаніе, и апостоль Варнава, и св. Зинонъ, и св. Трифоліе епископъ, его же крестиль апостоль Павелъ».... «и ту недостойный азъ.... походихъ островъ той весь добрё».

Можно думать, что не оставиль онь безь поклоненія и чудотворной мозаики, но, къ сожальнію, не даль столь же подробнаго описанія видъннаго на Кипръ, какъ въ Святой Землъ. Діаконъ Зосима, прожившій на Кипрѣ (въ 1419—1421 г.г.) полтора мѣсяца, о мозаикѣ также не упоминаеть. Кромѣ Крестовой горы, лежащей въ разстояніи дневного пути отъ Ларнаки, въ самомъ селеніи богомольцы поклонялись гробницъ Лазаря; близь лежащая финикійская гробница. обращенная въ часовню Божіей Матери Фανερωμένης, также посыщалась ими; наконецъ въ двухъ часахъ пути къ юго-западу отъ Ларнаки показывали имъ мозанку, къ которой относили выше разсмотрънное преданіе. Эта мозанка, издаваемая нынь, кажется, впервые, находится въ церкви, носящей странное, очевидно также связанное съ какою-либо легендою имя: Παναγία Άγγελόκτιστος. Теперь церковь эта стоить у садовъ деревни Китін или Чити, какъ выговаривають кипріоты. Эта деревня лежить близь мыса того же имени, отдъленнаго отъ Ларнаки, стоящей на мъсть древняго Китія, большимъ соленымъ озеромъ, гдъ добывалась соль и въ древности, и



<sup>1)</sup> Исчисленіе святынь Кипра см. у Леонтія Махеры (изд. Савы, стр. 54 сл. и 67 сл.) и у повторяющихъ его Strambaldi (ed. Mas Latrie, стр. 12 сл.), Florio Rustron'a (ed. Mas Latrie, стр. 32 сл.), Steffano Lusignan (о. с. стр. 23 сл.). Κυπριανός, Ίστορία χρονολογική etc., стр. 345—857. Изъ многочисленныхъ упоминаній паломниковъ особенно подробно описываетъ монастыри и святыни Кипра Барскій, который посѣтилъ 50 монастырей (изъ 70) и зарисовалъ 24; рисунки, однако, сохранились не всѣ.

<sup>2)</sup> Сводъ разсказовъ паломниковъ о горъ этой см. въ статъъ Oberhummer'а въ журналъ Ausland, 1892, стр. 364, 380, 394 и 407.

въ средніе въка, когда озеро это называли иногда и озеромъ св. Лазаря (Viaggio (1494 года) di Pietro Casola, ed. G. Porro, Milano, 1855, стр. 87: el lagho de Santo Lazaro), и на холмъ западнаго берега котораго бълвется тюрбе дочери Абу-Бекра, раззорившаго въ 632 году Китій. Это ли, или какое-либо поздибищее раззореніе древняго Китія было причиной перенесенія имени древняго города на новое поселеніе, мы не знаемъ. Есть, правда, два упоминанія о немъ изъ конца VIII-го въка, но изъ нихъ не ясно, стоялъ ли тогда городъ этого имени еще на старомъ мъсть: одно упоминаетъ о церкви Божіей Матери въ городъ Китів, другое говорить о 32-хъ китійцахъ, ходившихъ около 785 года на двухъ корабляхъ въ сирійскій городъ Габалы (см. разсказы Константина, архіепископа Кипрскаго, въ 4-мъ засъданіи VII-го Вселенскаго собора. Labbe, VII, стр. 269); судя по последнему, кажется, можно думать скорбе, что Китій стояль тогда еще у моря, т. е. на старомъ мъсть, хотя, конечно, тамъ могла быть лишь пристань, какъ то было позднее, когда Ларнака называлась иностранцами обыкновенно Scala di Saline. Если тогда городъ Китій стояль еще на старомъ месть, то онъ могь быть уничтоженъ нашествіемъ Гарунъ-Аль-Рашида, въ 804 году, который, по свидетельству Ософана (ed. de Boor, стр. 482), раззориль на островъ церкви и выселиль жителей. Въ началь владычества на Кипры лузиньяновы, на южномы берегу острова главнымъ портомъ былъ Лимасоль, какъ то видно, напримъръ, изъ того, что, при насильственномъ сокращении числа греческихъ епископій острова съ 14 (изъ которыхъ, конечно, многія могли существовать тогда лишь по имени) на 4, латинскій епископъ южной части острова назывался согласно его м'Есту проживанія епископомъ Лимасоля, а не Китія 1). На мѣстѣ древняго города Китія основалась деревня Ларнака, получившая имя якобы отъ саркофага Лазаря или оть иногихъ саркофаговъ некрополя древняго Китія, которую упоминаеть подъ этимъ именемъ уже Леонтій Махера (стр. 72 ed. Σαθά) по поводу находившагося тамъ монастыря св. Олфіана, одного изъ 300, бъжавшихъ на островъ изъ Сиріи готоовъ (см. о нихъ Махеру



<sup>1)</sup> Strambaldi (стр. 11 ed. Mas Latrie) говорить о переустройствѣ греческой церкви датинянами въ 1194—1195 годахъ. О постановденіяхъ 1222 и 1260 г.г. Σα-κελλάριος, І, стр. 427 сл., 451 сл.; Mas Latrie въ Archives de l'Orient Latin, II, стр. 208 сл. Теперь, однако, греческій епископъ южной части острова живеть въ Ларнакѣ и называется Китійскимъ, а не въ Лимасолѣ, съ какого именно времени, мнѣ не навѣстно (Σαχελλάριος, І, стр. 618).

стр. 68), и которая дала имя свое и теперешнему городу, стоящему на мѣстѣ древняго Китія.

Имя деревни Кити, въроятно, вслъдствіе переселенія туда жителей раззореннаго Китія, упоминается во времена лузиньяновъ по поводу находившагося тамъ замка, гдв живали иногда короли, какъ то известно, напримеръ, о короле Петре I, въ 1367 г. 1). По документамъ 1464—1468 гг. король далъ въ Кити, принадлежавшемъ ему, земельные участки, нъкоторымъ дворянамъ: а именно, Carion Lusignan, Gabriel Geutil, Honofrio Requesenz (Propio Eyerронъ. стр. 422, 423 и 421); когда островъ пріобретенъ быль Венеціей. Кити перешло къ роду Подокатаровъ, последній изъ котораго отличился геройскою смертью при покореніи острова турками въ 1571 году<sup>2</sup>). Тогда, какъ и теперь, Кити славилось садами. Эти сады лежать въ некоторомъ отдалени отъ самой деревни, близь остатковъ королевскаго замка и церкви Богородицы Ангелозданной, сохранившей до нашихъ дней древнюю мозаичную роспись алтарной конхи, которую и показывали паломникамъ, какъ мозаику, прославленную въ вышеразсмотрѣнномъ сказанів. Къ сожалѣнію, я не могь просмотреть разсказовъ всехъ паломниковъ, бывшихъ на Кипре, все мно-

<sup>1)</sup> Письмо отъ 15 сентября 1367 года escript à nostre hostel don Quid приводитъ Guillaume de Machaut «La prise d'Alexandrie» ed. Mas Latrie, Genève, 1877, стр. 1877; объ этомъ же пребывани короля въ Кити, Махера, стр. 109 сл.; Strambaldi, стр. 83: ritrovandosi il re nel casal Chiti alla cazza; Флоріо Бустронъ, етр. 265; Mas Latrie, L'île de Chypre et sa situation présente, Paris, 1879, стр. 19.

<sup>2)</sup> Cm. Mas Latrie, Histoire de Chypre, III, crp. 242. Άρχιμ. Κυπριανός, Ίστορία χρονολογική τής νήσου Κύπρου, Βεнεція, 1788, стр. 26: (Κίτιον) τώρα λέγεται χωρίον Κίτι, ήτον ἀπόκτημα, ἰταλικῶς φέουδον, τοῦ Κιαρίωνος Λουσινιανοῦ, ἐκ τοῦ ὁποίου ὑστέρησεν αὐτὸν ὁ ὕστερος βασιλεὺς τῆς νήσου Γιάχουμος Λουσινιανὸς Μπαστάρδος. Ἐδόθη μετά τὴν όποταγὴν τῆς νήσου εἰς τὴν ἀριστοχρατίαν τῶν Ένετῶν εἰς τὴν γενεὰν Ποδοχατάρου. Dapper, Discription des îles de l'Archipel, traduit de flamand, Amsterdam, 1601 crp. 38... la ville de Citium, à présent Chiti: il n'est presque resté de cette ville qu'une ancienne tour à demi-ruiné et quelques petites maisonnettes, qui forment un bourg, apelé Chiti, qui étoit du temps des Venitiens le lieu de plaisance de l'île, Hector Podocatharus, Chevalier de Cypre, en étoit le propriétaire, et avoit le soin d'y faire cultiver plusieurs beaux jardins, .... on voit encore près de la mer tout contre Limisso un des plus beaux jardins de Cypre, qui porte ce même nom. Thomaso Porcacchi da Castiglione, L'isole più famose del Mondo, 1620, crp. 147: . . . . . fu seggio reale la città di Chiteon..... et hora ridotta in casale si chiama Chiti, ch'era le delitie di quel regno, posseduto da Hettore Podocatharo cavalier Cipriotto, che di queste cose srisse; il qualer haveva giardini bellissimi, et ripieni di preciosi frutti. Что касается башни, здёсь упоминаемой, то я ее не замётиль. Башня же «на мысу Кити», изображенная у Rey'я (Etude sur les monuments de l'architecture militaire des croisés en Syrie et dans l'île de Chypre, Paris, 1871, стр. 231) и относимая имъ къ XIV въку, обычная сторожевая башня, можетъ быть, венеціанскаго времени, и ничего общаго съ королевскимъ замкомъ, конечно, не имъетъ.

жество которых в исчислиль въ вышеуказанной стать в Oberhummer: найденныя же мною упоминанія о мозаик в этой начинаются лишь съ прошлаго в ка.

Нашъ знаменитый описатель святынь Востока Плака-Барскій посетиль церковь эту по дороге изъ Ларнаки въ Лимасоль или 2 іюня, или въ началѣ іюля 1727 года (ср. Странствованія, І, стр. 400 съ 407); но онъ говорить о ней не въ описаніи странствій своихъ по Кипру, а лишь кратко въ общемъ обзоръ кипрскихъ святынь (П. стр. 332): «храмь лепотень въ веси Ките иже бяще прежде престоль архіерейскій, тамо и чудотворній образь Богородицы, каменцами отъ мусіи насажденъ и отъ Арапа нікогда ударень, кровь источити повъствуется». Отъ не менъе внимательнаго паломника, флорентійца Марити, посътившаго островъ въ 1748 году, также не укрылась мозанка эта: «questo casale (di Citi) — говорить онъ (Viaggi per l'isola di Cipro e per la Soria e Palestina fatti di Giovanni Mariti, Lucca, 1769, I, crp. 181), — fu già feudo di un signore delle casa Lusignani; anche al giorno presente si vede qualche segno di essere stato una grossa terra. Fra le altre è la osservarsi una chiesa piuttosto grande, dedicata alla Madonna, conservandosi ivi una sua Immagine lavorata a Mosaico, la quale da i Greci è tenuta in venerazione». Въ 1845 году знаменитый археологъ Россъ видель церковь только снаружи, иначе онъ, конечно, не преминулъ бы упомянуть о мозаикѣ 1). Кипріоть Сакелларій, объёздившій островь въ 50-хъ годахъ, лишь кратко упоминаеть мозанку, видимо не зная преданія съ нею связаннаго, и другой образъ Божіей Матери, находящійся въ той же перкви: Вореίως δε της χώμης ταύτης (Κίτι) χείται ο ναός της Παναγίας τῆς Άγγελοχτίστου. ἡ δ' ἐν αὐτῷ εἰχὼν λέγεται ὅτι εἶνε ἐχ τῶν έβδομήχοντα, αζ ὁ ἀπόστολος Λουχαζ ίστόρησεν. Έν τῷ ναῷ δ' ἔτι ὑπάργει ψηφιδωτόν, παριστών την Θεομήτορα εν μέσφ τών άγγελων Μιγαήλ хаї Γαβριήλ (І, стр. 47). Упоминаеть зи еще кто-либо изъ описателей Кипра о мозанкъ этой, мы не знаемъ, такъ какъ намъ недоступна вся обширная новъйшая литература о Кипръ, особенно же греческая и англійская<sup>2</sup>).

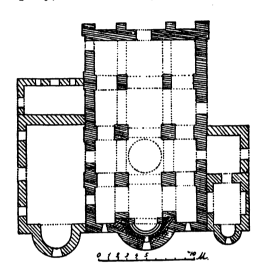


<sup>1)</sup> Ross, Reisen auf den griechischen Inseln, IV, crp. 91: An seinem (des Dorfes Kitin) nördlichen Ende liegt eine ansehnliche Kirche zum Theil von gothischer Bauart, also noch von fränkischer Zeit, der Panagia Angelo-Ktistos und unweit derselben die Ruinen eines Ritterschlosses.

<sup>2)</sup> См. библіографическій указатель Oberhummer'a въ Bursian's Jahresberichte, 1893, III, стр 29—96. Упоминаемая тамъ статья Папабахи, «Н μονή τοῦ

Я посётиль церковь 15 сентября 1895 года и сияль съ мозаики издаваемыя нынѣ фотографіи, которыя далеко не соотвётствують достоинству самой мозаики, и изданіе которыхъ имѣетъ цѣлью лишь обратить вниманіе на мозаику и вызвать подобающее изследованіе и изданіе ея.

Церковь по внѣшности своей не представляеть ничего особеннаго: эта церковь византійскаго типа, каковыя на Кипрѣ не рѣдки 1), и построеніе которыхъ едва ли можно относить къ какому-либо одному періоду; во всякомъ случаѣ всѣ онѣ не древнѣе, вѣроятно, X—XI в.



Πρ**иблизительный план**ъ церкви Παναγία Άγγελόκτιστος.

Церковь увънчана одной главою, съ высокимъ барабаномъ о восьми узкихъ окнахъ. Никакихъ признаковъ готическаго стиля при посъщении мив въ глаза не бросилось, хотя весьма возможно, что некоторыя арки и имѣютъ стрѣльчатую форму, но отсюда ничего заключать о времени построенія церкви, какъ то сділаль Россъ, нельзя. Церковь, конечно, не древибе Франкскаго владычества, но она могла быть построена

и послѣ него: стрѣльчатая арка примѣняется и въ современныхъ постройкахъ, какъ то замѣтилъ еще Mas Latrie (стр. 556). Къ этой купольной церкви позднѣе пристроены два придѣла: небольшой съ

Кітіои» въ налюстрированномъ журналѣ ««Естерос» (1884, стр. 17), издававшемся въ Лейпцигѣ, описываетъ и изображаетъ на приложенномъ рисункѣ монастырь Кикка, котя въ ней оба раза напечатано Кітіои вмѣсто Кихкои, что объясняется сходствомъ этихъ словъ въ новогреческомъ письмѣ. Изслѣдователь равеннскихъ мозанкъ Jean P. Richter былъ въ Ларнакѣ, но, къ сожалѣнію, о мозанкахъ въ Китіи, повидимому, не слыхалъ. J. P. Richter, Die Mosaiken von Ravenna, стр. 79, пр. 5.

<sup>1)</sup> См. о нихъ краткія замёчанія Mas Latrie въ Archives des Missions scientifiques I (1850), Paris, 1855, стр. 555 сл. Къ сожалёнію, мий осталась недоступной статья Schröder'а въ журналё Globus за 1878—79 годъ, который, судя по указанію Ohnefalsch-Richter'a (Repertorium für Kunstwissenschaft, IX (1886), стр. 206), обратиль вниманіе и на византійскіе памятники, что въ литературё о Кипрё встрёчается рёдко.

съвера, глъ на стънахъвилны старыя фрески, которыя показались мнъ не древиће XVI-го въка, и значительно большій, служащій нынт школою, къ южной стънъ. Надъ дверью, ведущей отсюда въ церковь, находится плита съ надписью о поновленіи 1714 года; должно думать, что плита эта вставлена здёсь еще до пристройки южнаго придёла. Еще новъе, чъмъ школа, комната, нынъ пустая, съ дверью и окнами, пристроенная въ углу между южной ствною церкви и западной ствною школы. Поздиве, чвиъ свверный придвль, пристроены две стены къ запалной его части: ранбе вхолъ и въ перковь сбверными дверьми. и въ съверный придъль быль прямо съ улицы. Внутри церкви куполъ поддерживается четырьмя столбами, которые нёсколько толще опирающихся на нихъ подпружныхъ арокъ, откуда, кажется, можно предполагать, что куполь относительно новее, чемь столбы эти; другіе два столба поддерживають своды западной части церкви, которая въ сущности ничего особеннаго, кромъ величины и многочисленности, не представляеть, но если вспомнить былое процвътание Кити, то и это будеть вполив понятно. Мы не можемъ точно опредвлить времени построенія этой церкви, но никакихъ основаній и даже возможности возводить ее ко временамъ ранбе владычества лузиньяновъ мы не видимъ. И на планъ церкви этой и еще болье при видь ея восточной части снаружи поражають непомерно малые размеры абсиды, которые совсемь не соотвътствуеть величинъ церкви. Это объясняется тъмъ, что нынъ существующая церковь пристроена къ значительно древнейшей, чемъ она сама, абсидъ. Новая церковь столь велика, абсида же столь мала, что при постройк на месте старой церкви новой старую абсиду, конечно, сломали бы и замѣнили новою, и если она осталась не только не разрушенной, но даже укрыпленной, то причиной этому была, конечно, лишь древняя мозаика, сохранившаяся въ конхъ ея. Какова была эта древняя церковь, судить безъ архитектурнаго изследованія пельзя; снаружи около абсиды валяется обломокъ мраморной колонны, со спиральными канелюрами, но онъ могъ также хорошо быть откуда-либо притащеннымъ, какъ и принадлежать одной изъ внутреннихъ колоннадъ древней церкви, если та была, соотвътственно удлиненному плану существующей теперь, «δρομική», т. е. базиликой. Старая абсида (около 3,50 м. въ діаметрѣ) при постройкѣ новой церкви была обведена снаружи новой стеною, при чемъ новое окно сдълано было гораздо меньше стараго, и только благодаря окнамъ купола и проникавшимъ черезъ нихъ солнечнымъ лучамъ оказалось

Digitized by Google

возможнымъ фотографировать мозаику конхи. Арка конхи во время перестройки, в роятно, угрожала паденіемъ, почему ее подперли новымъ сводомъ, который сузилъ ширину абсиды и закрылъ мозаики, какъ бордюра, шедшаго по наружному краю конхи, такъ и украшавшія вертикальную плоскость стѣны надъ отверстіемъ тріумфальной арки. Въ лѣвой части мозаика опала, въ срединѣ широкая трещина проходитъ черезъ сводъ конхи. Мозаика сильно запылепа и закопчена, а потому разсмотрѣть цвѣта пѣкоторыхъ кубиковъ оказалось невозможнымъ. Страннымъ образомъ лица Божіей Матери и Христа покрыты слоемъ известки и грубо нарисованы по ней розовой краскою, хотя подъ слоемъ ея ясно вполнѣ сохранившіеся кубики мозаики. Кромѣ видимыхъ на фотографіяхъ надписей МІХАНЛ и ГАВРІНЛ, надъ нимбомъ Богородицы на бѣлой полосѣ между золотымъ фономъ и нимбами и крыльями ангеловъ, примыкавшими къ застроенному ныпѣ бордюру подъ копотью замѣтилъ и, почистивъ, прочелъ я надпись:

+НАГІА вимбъ МАРІА+, выложенную изъ темнокрасныхъ куби-



Мозанка церкви Пαναγία Άγγελόκτιστος.

ковъ буквами въ 9 сантиметровъ высотою. По низу конхи идетъ орнаментальная полоса изъ розетокъ, крестовъ, образованныхъ пересъкающимися кругами; фонъ ея въ лъвой части розовый, въ правой же пвъта кубиковъ разобрать нельзя. Въ срединъ полоса эта пересъкается полножіемъ, на которомъ стоить Божія Матерь; верхній край его изображенъ бълымъ, т. е. серебрянымъ, съ цвътными камиями; такъ какъ подобный же бордюръ виденъ и на задней станкъ подножія, то подножіе это надо представлять себ'в въ вид'в загородки, хотя бы и съ возвышенной срединой. Божія Матерь изображена стоя съ Христомъ-Младенцемъ, сидящимъ на левой руке ея. Нимбы ихъ окаймлены синей и бълой полосками, но цвъта внутренней темной части нимбовъ разсмотръть я не могъ. Крестъ, кажущійся изображеннымъ внутри нимба Христа, изображенъ далеко не такъ ясно, какъ обыкновенно его изображають, и мит теперь кажется даже сомнительнымъ самое присутствіе его, такъ какъ надъ головою четыреугольное свётлое пятно не доходить до верхняго края нимба, а справа свётлая полоса имбетъ видъ не праваго конца креста, а скорбе полосы кубиковъ более светлаго, чемъ прочіе, цвета, выложенныхъ по дуге круга, что наводить на предположеніе, которое, къ сожальнію, не пришло мить въ голову передъ самою мозанкой, что нимбъ Христа изображень въ видъ диска, состоящаго изъ полосъ, переходящихъ отъ одного тона къ другому, примъры чего находимъ мы на древнъйшихъ христіанскихъ мозаикахъ Рима. Такое предположеніе подтверждаеть нимбъ архангела Михаила, гдф совершенно ясно различается болъе свътлая полоса по внъшнему краю нимба. Правая рука Христа поднята и, въроятно, благословляла, но теперь разсмотръть этого нельзя, такъ какъ тутъ мозанка попорчена. Левая рука лежитъ на колънъ, кисть ея сжата, повидимому, въ кулакъ, но ни свитка, ни книги въ ней усмотръть я не могъ. Общаго цвъта одеждъ Христа, равно какъ и Божіей Матери, опредёлить оказалось невозможнымъ: одежда Христа свътлъе, чъмъ у Божіей Матери, но не былая, судя по рызкой разниць съ одеждами ангеловъ. Божія Матерь, посадивъ Младенца на лъвую руку, четыре пальца которой видны, правою придерживаеть его за кольно; сообразно этому тяжесть тыла Ея поконтся на левой ноге, правая же слегка согнута въ колене и отставлена въ сторону. Одежда изображена совершенно правильно: въ зависимости отъ позы передъ лѣвою ногой туника падаетъ вертикальными почти параллельными складками, передъ правою же обра-

зуется рядъ наклонныхъ, расходящихся книзу складокъ, тогда какъ на колене и бедре одежда натянута. Поверхъ этого хитона съ узкими рукавами, конецъ одного изъ которыхъ видивется на запястыв правой руки, накинутъ плащъ, прикрывающій, повидимому, и голову. Онъ спускается, тесно прилегая къ туловищу, съ правой, поднятой изъ-подъ него руки почти до кольна, по другую сторону ея онъ образуеть широкую пазуху передъ грудью; судя по направленію складокъ на груди, онъ застегнутъ на левомъ плече; длинный конецъ плаща, перекинутый черезъ левую руку, свещивается съ нея почти до земли, отходя широкими складками своими далеко отъ туловища, что вполнѣ върно, такъ какъ лъвая рука, на которой сидитъ Младенецъ, также отведена въ сторону, но острый конецъ плаща слишкомъ ненатурально отогнуть въ сторону, что бросается въ глаза особенно ръзко потому, что также точно изображенъ и конецъ плаща архангела Михаила. Цвъта одежды опредълить я не могъ, плащъ кажется свътлъе нижней одежды, на головъ надо лбомъ видна, повидимому, изъ-подъ плаща свътлая полоса головного убора. Плащъ общить по краю бордюромъ, обозначеннымъ на натянутомъ край его на правой рукъ и на зигзагообразныхъ складкахъ, спадающихъ сълъвой. Одежда Божіей Матери и Христа исполнена оригинальнымъ способомъ: она вся устяна свтлыми, бтлыми и розоватыми кубиками, насаженными на небольшихъ разстояніяхъ другь отъ друга, что, мёшая уловить общій цвіть одежды, производить, особенно теперь, когда цвіта темныхъ кубиковъ не видно, весьма непріятное впечатленіе; въ одежде Христа такихъ свътлыхъ кубиковъ еще больше. Особенно же некрасивы эти свётлые кубики, которые рябять въ глазахъ, на широкихъ вертикальныхъ складкахъ передъ левою ногой Божіей Матери. Но надо думать, что эти свётлые кубики не бросались такъ рёзко въ глаза, когда ясно видны были цвёта промежуточныхъ, более темныхъ. По сторонамъ Божіей Матери два архангела, Большая часть Михаила разрушилась, и мъсто опавшей мозаики нынъ заштукатурено. Лицо, по счастію, сохранилось и поражаеть красотою, къ сожальнію, оно пришлось вит фокуса на большей фотографіи; оно выложено изъ кубиковъ бёловатыхъ, розоватыхъ, розовыхъ и красныхъ, а въ тёняхъ, напр., подъ глазами и подъ бровями, а также на лбу справа немногихъ зеленоватыхъ, но не зеленыхъ. Широкая теневая полоса на правой щект для обозначенія перехода оть світа къ тіни имітеть рядъ свътлыхъ, желтоватыхъ кубиковъ, вставленныхъ на нъкоторыхъ

промежуткахъ одинъ отъ другого. Глаза голубые. Бълокурые волнистые волосы переданы на коричневомъ фонъ бъловатыми полосами. которыя, хотя и ясно выражають характеръ волосъ, но не слишкомъ ръзко бросаются въ глаза. Большой нимбъ, не золотой, теперь онъ кажется бъловатымъ, свътлъе къ наружнему краю, окаймленному темнокрасною и бълою полосами, чемъ къ голове. Буквы подписи на золотомъ фонъ бълыя. Сфера въ правой рукъ архангела темная, зеленовато-синяя съ небольшимъ крестикомъ, на ней начертаннымъ 1). Видимая часть лъваго крыла выложена изъ синихъ и зеленыхъ кубиковъ; въ верхней части его перья представлены на подобіе чешуи, а въ нижней, подъ рукою, видно темное пятно съ желтымъ ободкомъ, на подобіе пятенъ павлиньяго хвоста. Правая рука, насколько она сохранилась, нарисована безжизненно, мускулатура не обозначена, хотя при изображенномъ поворот особенно ръзко мускулы и не выражаются. За то весьма реально переданъ въ нижней теневой части ея вставленными туда красными и зелеными кубиками рефлексъ отъ пестраго крыла. Левой рукой, пальцы которой ясно видны, Михаиль держитъ наклонно жезлъ, образуемый синеватыми контурами, изъ конхъ верхній светле нижняго, и золотою полоской между ними.

Отъ одеждъ сохранилось немного: бѣлый плащъ съ лѣвой руки спадаетъ такимъ же острымъ угломъ, какъ и у Божіей Матери; на краю его ясно виденъ знакъ въ видѣ буквы I; по бѣлой туникѣ, видимой изъ-подъ плаща, идетъ широкая золотая вертикальная полоса. Ступня ноги въ золотой сандаліи стоитъ на зеленомъ полѣ и изображена въ профиль. Поза архангела, судя по положенію этой ноги, вертикальнымъ складкамъ туники и положенію плаща, была спокойная: онъ стоялъ, повернувшись въ <sup>8</sup>/<sub>4</sub> къ Божіей Матери, и держалъ въ правой рукѣ, протянутой передъ грудью, сферу, а въ лѣвой жезлъ.

Иного характера изображеніе Гавріила. Онъ представленъ въ быстромъ движеніи влѣво, по направленію къ Богородицѣ, хотя движеніе это и противорѣчитъ спокойной позѣ Михаила. Лице его рѣзко отличается отъ нѣжнаго лица Михаила, и вслѣдствіе темныхъ бровей, широкораскрытыхъ глазъ и морщины на лбу выглядитъ гораздо строже и даже нѣсколько грозно. Тѣнь вдоль носа слишкомъ рѣзко обозначена черною полосой. Волосы, перевязанныя надо лбомъ



<sup>1)</sup> Въ замъткахъ моихъ значится еще крестикъ, стоящій на сферѣ, но странвымъ образомъ я не могу найти его на фотографіяхъ.

лентою, концевъ которой, «слуховъ», на фонѣ нимба, однако, не замътно, исполнены такъ же, какъ и у Михаила, но туть виъсто бъловатыхъ полосъ космы обозначены полосами коричневыми и поэтому не столь рызки: очевидно, художникъ представляль себъ волоса Гаврінда болье темными. Въ тыни на лывой щекы ясно видень тоть же оригинальный пріемъ передавать переходы светотени чередующимися, здёсь бёловатыми и темносёрыми кубиками; тоже самое вилно и во многихъ мъстахъ на одеждъ. Складки ея переданы весьма живо и тщательно и достаточно върно. Плащъ съ двумя темнокрасными знаками Н и Г покрываеть лишь левое плечо и левую руку, какъ должно представлять себь и плащъ Михаила. На правомъ плечь и на нижнемъ краю хитона съ короткими, по локоть, рукавами видна вертикальная золотая полоса, выложенная изъ золотыхъ, желтоватыхъ и быловатыхъ кубиковъ. Въ левой руке Гавріилъ держить жезлъ, переданный золотою и черною полосками, въ правой зеленеватую, теперь сильно почеривышую, сферу съ крестомъ или скорве буквою Х на ней. Вполнъ сохранившіяся крылья являются здъсь во всемъ ихъ оригинальномъ блескъ: въ верхней части они чешучайтыя, что передаеть, конечно, короткія перья, а ниже, вмісто обычныхь отдъльныхъ длинныхъ перьевъ, идутъ на сплошномъ полѣ крыла пестрыя глаза павлиньяго хвоста, выложенныя синими, зелеными, красными, желтыми и иными кубиками. Всё три фигуры выдёлены изъ золотаго фона и сплошнаго зеленаго поля, на которомъ онъ стоять, ръзкими контурами. Черными линіями помогають иногда себъ мастера и въ передачъ переходовъ тъни въ складкахъ и мускулахъ, такъ, напримъръ, обозначенъ чрезмърно ръзко мускулъ на шет Гавріила.

Въ общемъ мозаика производитъ впечатление мастерской по живости, свежести работы; къ сожалению, отъ меня много скрыто было пылью и копотью, но надо надеяться, что мозаика эта будетъ промыта и дождется лучшей публикации, чемъ настоящая, которую мне приходится делать по невполне удачнымъ фотографіямъ, а большую при этомъ по лопнувшему въ верхней части изображенія негативу.

Въ надписяхъ, выводить изъ формъ буквъ которыхъ какія-либо хронологическія заключенія мы не дерзаемъ, поражаетъ наименованіе Богородицы «святою Маріей», что теперь для насъ представляется совершенно необычнымъ и что уже во время раздѣленія церквей поставляемо было восточными богословами въвину Западу, какъ умаленіе

достоинства Пр. Дівы, которую Эфесскій соборь призналь Богородицею. Ранбе собора такъ именовали Ее лишь мъстами, общеупотребительнымъ же, если и не обязательнымъ, наименование это стало, конечно, лишь после собора. Интересно, что даже у Кирилла Александрійскаго, ревностнаго защитника наименованія этого 1), находимъ мы однажды названіе большой эфесской церкви, въ которой засъдаль соборъ, церковью «τής άγίας Μαρίας», другой же «τής άγιας Μαρίας Θεοτόχου» (Migne, Patr. gr. 77, crp. 131 π 138), откуда, кажется, несомивно, что церковь называлась церковью «Святой Марів». Мы не въ силахъ проследить по литературнымъ памятникамъ, когда и сколь быстро старое и простое имя «Святой Марів» вытёснено было богословскимъ опредёленіемъ «Богородицы», но полагать, что немедленно же после 431 года стали повсюду употреблять единственно новое или, по крайней мъръ, окончательно освященное соборнымъ постановленіемъ имя Оготохос, разумбется, едва ли возможно. Поэтому наименованіе Божіей Матери на Китійской мозанкъ «Святою Маріей» свидътельствуеть, что мозанка эта, изображающая Божію Матерь въ небесномъ величін Богородицею, согласно соборнымъ постановленіямъ, но дающая Ей старое имя, исполнена была тогда, когда это старое имя не было еще вытеснено новымъ титуломъ. Опредълить время это хронологической датою мы не можемъ. Какъ на аналогіи надписи кипрской мозаики, укажемъ лишь на два памятника, къ сожальнію, точно хронологически также не определенные: въ росписи александрійской катакомбы, повидимому, въка VI в), въ изображения чуда въ Канъ Галилейской, стоить надпись Н АГІА МАРІА, представляющая сходство съ китійскою и по начертанію буквъ, которыя, однако, въ мозаичной надписи гораздо уже. На пластинкъ изъ слоновой кости въ Museo Trivulzi въ Миланъ, относимой въку къ VI-ому, въ сценъ Благовъщения надъ головою Божіей Матери стоять двѣ монограммы, которыя совершенно ясно и несомитьно читаются — Н АГІА МАРІА в). М. И. Ростовцевь

<sup>1)</sup> О немъ по поздиваниему, конечно, сказанію сама Богородица говорила, «много подвизася Мося ради чести и онъ Мя въ человъцъхъ прославилъ и Богородицею нарече». (Изданія Общ Люб. Др. Пис. 1877, II, къ стр. 4). Ср. Сеdren. I, р. 575 сл. (еd Bonn.).

<sup>2)</sup> Bulletino di archeologia cristiana, 1865, стр. 58; Garrucci, 105. В. 5; о времени росписи см. Schultze, Die Katakomben, стр. 283—284.

<sup>3)</sup> Garrucci (453. 1.) прочемъ невърно: παναγία Μαρία; върно прочемъ монограммы Westwood, A descriptive catalogue of the fictile ivories in the South Kensington Museum, London, 1876, стр. 366. Лучшій рисунокъ диптиха, чъмъ данный у

указаль мив на находящійся въ Codex Epigraphicus Marini въ Ватиканской библіотекъ (Cod. dat. 9071, р. 167) рисунокъ бронзовой гирьки, находившейся нікогда во Флоренціи, гді, вокругь обозначенія въса, буквами, выложенными серебромъ, значится † ЛГІА МАРІА ВОНОНСОН, а въ углахъ ОЕХХАРІС. Странная форма перечеркнутой на верху А не позволяеть мив, по крайней мврв, судить о древности этой гири. На монетахъ Льва Мудраго (Garrucci, 482, 13. Saulcy, Essai de classification... des monnaies byzantines, табл. XIX. 7), надъ пояснымъ изображеніемъ Божіей Матери въ позѣ Оранты, стоитъ между двумя крестами надпись + МАРІА +, но ниже прибавлено МНР OV. Надинсь ή άγία πάρθενος Μαρία въ миніатюрь Ватиканской рукописи Космы Индоплова въка VII (см. Н. П. Кондакова, Исторія Византійскаго искусства, стр. 86 сл. франц. изд. І, стр. 137 сл.) ближайшей аналогіи не представляеть, какъ по иной формь, такъ и по нахожденію надписи при изображеніи Божіей Матери въ ряду иныхъ святыхъ, а не при такомъ изображеніи Ея, какъ Богородицы, каковы на китійской мозанкъ и миланской пластинкъ.

Въ надписяхъ юстиніановскаго времени къ старой формѣ «Святая Марія» <sup>1</sup>) прибавляется еще «Богородица» (С. І. Gr. 8640, 8643; ср. Papers of American School at Athen, II, № 280).

Орнаментъ горизонтальной полосы конхи при всей его простотъ и обычности весьма напоминаетъ орнаментъ рамки, окружающей изображенія медиковъ въ вънской рукописи Діоскорида начала VI-го въка, хотя тамъ пересъкающіяся круги крестообразно расположенныхъ отръзковъ и не представляютъ (см. рис. у Louandre'a, Les arts somptuaires).

Композиція мозаики поражаєть несимметричностью: Божія Матерь изображена, согласно центральному Ея положенію, строго еп face, архангелы же, составляющіе Ея небесную стражу, вмісто того, чтобы стоять въ сходныхъ, спокойныхъ и торжественныхъ позахъ царскихъ тілохранителей, какъ они и изображаются обыкновенно въ этой роли, представлены различно: Михаилъ, какъ то видно по уцілівшимъ

Гарруччи, см. у Schlumberger'a, L'épopée Byzantine à la fin du X-me siècle, Paris, 1896, стр. 48. Но относить диптихъ къ X в. намъ кажется совершенно невозможнымъ, въ виду рѣзкаго различія стиля этого рельефа и всѣхъ остальныхъ, изданныхъ тамъ же и относящихся къ X—XI вв.

<sup>1)</sup> Надпись изъ Эзры (Трахонитида) ἡ ἀγία Μαρία etc. (Waddington № 2502) затемняется слѣдующими словами (ibid. Explications, стр. 570) и можетъ быть не чисто христіанская.

остаткамъ его фигуры, стоялъ совершенно спокойно, Гавріилъ же изображенъ быстро идущимъ влѣво.

Правда въ памятникахъ древне-христіанскаго искусства неръдки фигуры, изображаемыя въ непомбрно быстромъ или преувеличенномъ движеніи: почти всегда изображаются такъ волхвы съ дарами, перъдко и другія фигуры (см. напр. у Garrucci, 417.3, 437.2 и 5, 438.1, 439.3. 440.2, 447.1, 448.10, 452.1, 456 и т. д.), но тамъ эти отдъльныя фигуры лишь оживляють композицію, не нарушая ея симметричности. Въ обычной композиціи Христа съ двумя получающими отъ Него «законъ» апостолами, симметричность также нарушается иногда болбе сильнымъ движениемъ правой фигуры, какъ и на нашей мозанкъ (см. напр. Garrucci, 180.6, 332.12, 334.2 и 3, 335, 341.1, 345.1, 406.3, 484.14), но тамъ такая несимметричность объясняется тыть, что Христосъ подаеть «законъ» именно правой фигур 1). На мозаикъ же Кити нарушеніе симметрій ничъмъ, повидимому, не вызывается и поражаеть темь более, что во всехь остальныхъ извъстныхъ намъ изображеніяхъ ангеловь въ подобныхъ сценахъ такой рызкой разницы въ позахъ ихъ не замычается.

Архангелъ Михаилъ, насколько можно судить по сохранившейся мозаикѣ, представляетъ значительное сходство съ изображеніемъ его въ ватиканскомъ свиткѣ Іисуса Навина з): разница объясняется тѣмъ, что тамъ Михаилъ, какъ ἀρχιστρατηγος δυνάμεως Κυρίου (Іисусъ Навинъ V. 13), изображенъ воиномъ съ мечемъ, въ высокой обуви и болѣе короткомъ воинскомъ плащѣ. Но поза одинакова: ступни лѣвой ноги нарисованы въ профиль; лѣвая рука согнута въ локтѣ и держитъ наклонно на миніатюрѣ ножны меча, на мозаикѣ жезлъ; лѣвое крыло изображено наклонно, такъ что видно лишь верхнюю, округлую часть его, но на миніатюрѣ наклонъ его больше и потому вверху оно нимбомъ не пересѣкается, какъ на мозаикѣ. Очевидно, правую ногу и правое крыло, погибшія на мозаикѣ, должно представлять также согласно миніатюрѣ: ногу отставленной и повернутой такъ, что ступня нарисо-



<sup>1)</sup> Какъ еще одинъ примъръ несимметричности композицій можно указать мозанчный портретъ Осодориха въ Равеннъ, гдъ изображенъ былъ въ срединъ Осодорихъ, стоя съ копьемъ и щитомъ, слъва олицетвореніе Рима, а справа въ быстромъ движеніи (properans) Равенна, стоя одной ногой на земль, другой на моръ. См. М й п z Amer. Journ. of Archaeol., I, стр. 124. Е. К. Ръдинъ, Мозаики Равеннскихъ церквей, стр. 80.

<sup>2)</sup> См. рис. у Wickhoff'a и Hartel'я, Wiener Genesis, табл. 6.; прежніе рисунки Garrucci, 159, 1 и Н. П. Кондакова (Атласъ т. II, 1; франц. изд. І, стр. 99 — Schultze, Archaologie, рис. 109) довольно неточны.

вана была въ <sup>8</sup>/<sub>4</sub> носкомъ наружу, а крыло далеко отведеннымъ влѣво отъ фигуры, гдѣ оно должно было заполнять значительное пространство между фигурою Михаила и вертикальною орнаментальной полосой по краю конхи.

Нимбъ на миніатюрѣ также бѣлый, каковы впрочемъ и всѣ прочіе нимбы свитка. Лице такое же юное, какъ и на мозаикѣ, гдѣ оно, вслѣдствіе небрежнаго исполненія миніатюры, смотрить гораздо красивѣе, повернуто на обоихъ изображеніяхъ вправо, волосы изображены одинаково спадающими на шею, прикрывая ухо, и перевязанными лентою, концы которой (т. н. «слу́хи») не вьются, какъ то бываетъ обыкновенно на позднѣйшихъ изображеніяхъ ангсловъ, на фонѣ нимба; волны волосъ переданы на миніатюрѣ паралельными изогнутыми штрихами, которымъ на мозаикѣ соотвѣтствуютъ свѣтлыя, также параллельныя полоски; надо лбомъ волосы взбиты пучкомъ и прикрывають поэтому ленту, а такъ какъ на миніатюрѣ лице поверпуто вправо сильнѣе, чѣмъ на мозаикѣ, то и ленты тамъ видно гораздо больше.

Такое сходство въ позѣ и типъ этихъ обоихъ изображеній архангела Михаила должно быть объясняемо, очевидно, зависимостью ихъ обоихъ отъ общаго установившагося уже тогда типа изображеній архангела, но опредълить время и мъсто возникновенія типа этого мы не въ состоянии. Въ мозаикахъ S. Maria Maggiore въ Римъ архангелъ въ той же сценъ, что и въ миніатюръ, изображенъ просто воиномъ съ копьемъ безъ крыльевъ и отличенъ отъ смертныхъ только голубымъ, зеленымъ нимбомъ (Garrucci, 251, 1. Д. В. Айналовъ, Мозанки IV и V вв., стр. 127), но, въ виду явной зависимости этого рода мозанкъ отъ более древнихъ миніатюръ лицевыхъ рукописей - библін (ср. Д. В. Айналовъ, стр. 108-109) изъ такого изображенія архангела никакъ нельзя выводить, чтобы въ началь V-го въка не было иныхъ изображеній его въ ангельскомъ видь. Подтвержденіе предположенія о зависимости сравниваемыхъ изображеній архангела Михаила отъ обычнаго типа изображеній его (и, конечно, и другихъ ангеловъ также) видимъ мы въ сходныхъ фигурахъ ангеловъ въ бёлыхъ одеждахъ, какъ и Михаилъ китійской мозаики, и въ позѣ Михаила ватиканскаго свитка, на мозаикахъ тріумфальной арки S. Maria Maggiore (Garrucci, 212, 1: второй ангелъ слѣва и 212.2: ангелъ сзади Божіей Матери), а также въ фигуръ ангела передъ Іаковомъ въ вѣнскихъ отрывкахъ книги Бытія (Wickhoff und Hartel, Wiener Genesis, табл. XXI), который весьма сходенъ позою съ Михаиломъ въ Кити и также держить жезлъ, но какъ и прочіе ангелы этихъ миніатюръ не имъетъ никакого нимба 1).

Особенно и съ весьма ранняго времени чтился архангелъ Михаилъ внутри Малой Азіи, на границахъ Фригіи и Писидіи <sup>2</sup>); для временъ Константина культъ его засвидётельствованъ для Александріи и Константинополя; архангелъ Михаилъ <sup>3</sup>), чтимый и изображаемый иногда виёстё съ Гавріиломъ, стоялъ, однако, обыкновенно на первомъ мёстё.

Памятники, конечно, весьма немногочисленныя, и литературныя извъстія свидътельствують о значительномъ разнообразіи изображеній архангеловъ въ эти древнъйшія времена. Такъ Іоаннъ Злотоусть видълъ

<sup>1)</sup> Указанная миніатюра интересна еще непомітрно быстрымъ движеніемъ вправо другого ангела, подобно вышеуказаннымъ примітрамъ.

<sup>2)</sup> См. собраніе мавістій у Robert'a Sinker'a въ Dictionnary of Christian Antiquities Smith'a, стр. 1176 сл. и Bonnet, Narratio de miraculo a Michaele Archangelo Chonis patrato... Paris, 1890, стр. XXIV сл. XXXV; а также надпись въ Ath. Mitth. VII, 1882, стр. 144.

<sup>3)</sup> Интересный разсказъ о низверженіи бронзоваго идола, именовавшагося Михаиломъ, замънъ его крестомъ и обращении храма Сатурна въ Александрии въ церковь Михаила, переданный Евтихіемъ Александрійскимъ въ разсказѣ о патріархѣ Алежеандрѣ († 326 г.) (Eutychii Annales ed. Pococke, 1659, I, стр. 495, ср. стр. 300), долженъ быть объясняемъ, въроятно, египетскимъ гностицизмомъ, гдъ Михаилъ является очень часто геніемъ, то «змівеобразнымъ» (см. Dieterich, Abraxas, стр. 126)то со дъвиною головой (Origen, c. Cels., IV, Sc, ed. Spencer, 1677, стр. 245); на одномъ ръзномъ камив имя Миханла стоитъ при изображении Гермеса (см. Io. Macarii Abraхаз seu Apistopistus 1657, табл. XXI, № 85), что объясняется, въроятно, связью Михамла съ планетой Меркуріемъ, а на одномъ свинцовомъ амулетъ изображеніе Ми занда находится при изображеніи Анубиса, отождествляемаго съ Гермесомъ. Константину приписывалась постройка церквей арх. Михаила въ Анаплъ и Сосееніи (Cramer, Anecdota Parisina, II, стр. 297); оба храма построены были посл'в вид'ь. ній: первый въ V въкъ назывался Міди́лію (Sozomen. Hist. eccles., II, 3), о второмъ Кедринъ (I, стр. 210 ed Bonn.) передаетъ легенду подобную Александрійской: аргонавты поставили статую явившагося имъ человъка съ ордиными крыльями, а Константинъ обратиль это святилище въ храмъ арх. Миханла. Этотъ храмъ перестроенъ быль Юстиніаномъ (Procop. de aedif. I, 8). Юстиніанъ же построилъ (отчасти на мъстъ старыхъ) храмы Михаила въ Константинополъ I, 3. (стр. 185) противъ Ананда или Сосоенія I, 8 (стр. 198—199), на Босфор'в въ т. н. Теро́у. I, 9. (стр. 201), въ Пиојяхъ въ Вионніи V, 8 (стр. 316), пріють арх. Михаила въ Перг'в въ Памфилін V. 9 (стр. 329) и храмъ въ Антіохіи II, 10 (стр. 241), вѣроятно, на мѣстѣ сожженнаго Персами (Procop. de bello Persico, II, 11). О почитаніи Михаила въ VI въкъ см. эпиграммы Палат. Анеологіи, І, №№ 9, 32, 33, 34, 35, 36. Надписи С. І. Gr. 8911 (едва ли столь древняя, какъ думалъ Россъ), 8843, 8907, 8909 В. Гораздо ръже упоминаются церкви арх. Гавріила: въ Ликіи, возстановленная въ 812 году (Petersen und Luschan Reisen in Lykien, стр. 39); въ Константинополъ двъ: т. н. Аббя, построенная Юстиномъ II (Кедринъ I, р. 685; ср. Кодинъ стр. 85 ed. Bonn) и въ Хахδαις или Χάλλαις (Минея, 26 іюля).

живописное изображеніе архангела, гнавшаго и попиравшаго толпы варваровъ, которое отцы VII Вселенскаго Собора и нѣкоторые современные археологи считали изображеніемъ ангела, истребившаго ассиріянъ (4 цар. 19,35), хотя такое изображеніе архангела могло находиться и въ иной исторической сценѣ, согласно многочисленнымъ разсказамъ объ ангельской помощи въ битвахъ (Дѣянія VII Собора, ed. Labbe, VII, стр. 202); Агаеія видѣлъ въ нартексѣ ц. Іоанна Богослова въ Эфесѣ изображеніе архангела Михаила, дающаго нѣкоему Өеодору Проконсулу поясъ магистра (Anthol. Palatina, I, № 36); весьма часто два архангела изображались по сторонамъ Христа, Божіей Матери или креста, но позы ихъ при этомъ, на всѣхъ извѣстныхъ намъ изображеніяхъ, и спокойны, и симметричны ¹).

Интересную аналогію этому изображенію представляють разсказы гностическихь книгь о томь, какь Πίστις Σοφία, освобождаемая Христомь изъ Хаоса, шла, имѣя около себя справа Гавріила, а слѣва Михаила (C. Schmidt, Gnostische Schriften in Koptischer Sprache aus

<sup>1)</sup> Житіе св. Прокоція (Acta SS. іюля, томъ II, стр. 560; фрагменть болье древней редакціи въ Дъяніяхь VII Собора, ed. Labbe, VII, стр. 260; само житіе Болландисты относять къ acta sincera) разсказываеть о серебряномъ крестъ сирійской работы, гдъ на верхнемъ концъ (очевидно въ кругу) было изображено лице Эммануила, а на боковыхъ Михаила и Гавріила съ еврейскими якобы надписями при нихъ: можно сомиваться, конечно, что кресть этотъ сдвлань быль въ концв ІІІ-го ввка въ Скиопполь Маркомъ, но нельзя отрицать существование этого или подобныхъ крестовъ во время написанія житія. Ср. кресть имп. Юстина II (Garucci, 430, 5), гдъ Христось изображенъ однако въ болъе позднемъ бородатомъ типъ, а не юнымъ Эммануиломъ. Интересны были бы сбитыя изображенія на одной церкви VI в. въ центральной Сиріи, гдѣ посрединѣ помѣщена монограмма и ния XPIΣTOΣ, а по бокамъ фигуры MIXAHΛ и ГАВРІНА (М. de Vogué, La Syrie Centrale, стр. 90). На мозанкѣ абсиды въ равеннской церкви св. Михаила въ Афричиско изображевъ Христосъ Эммануилъ, справа и слъва отъ него архангелъ Миханлъ и Гавріилъ (Е. К. Ръдинъ, Мозаики равеннскихъ церквей, стр. 197 сл. рис. 55). Аналогію сирійскому рельефу представляєть диптихъ въ Равенић (Garrucci, 456, фот. Ricci 281), гдв по сторонамъ обычнаго изображенія вънка съ крестомъ внутри, несомаго двумя ангелами (здъсь, конечно, чисто орнаментальнаго значенія), какъ несутъ они часто и круглые портреты Христа, стоятъ два архангела въ придворныхъ костюмахъ; ср. мозаики Аполлинарія во Флоть, гдь архангелы стоять по сторонамь тріумфальной арки (Е. К. Рыдинт., стр. 183, рис. 51). Знаменитаго архангела св. Софіи Константинопольской мы считать юстиніановскимъ не дерзаемъ. Интересно, что на нівкоторыхъ поздивищихъ изображеніяхъ «собора (σύναξις) архангеловъ Михаила и Гавріила» они являются также держащими погрудное изображеніе Эммануила въ кругѣ, см., напримѣръ, русскій лицевой календарь XVII в. (Acta SS. мая томъ I, введеніе) или авонскую фреску у Didron'a, Hitsoire de Dieu, стр. 265, рис. 72. При изображеніяхъ Божіей Матери, ангелы обыкновенно именъ не имъють, но надписи Китійской мозаики и нъкоторыхъ позднъйшихъ изображеній подобнаго содержанія показывають, что ихъ, когда являлись они въ числъ двухъ, считали Миханломъ и Гавріиломъ.

dem codex Brucianus, Leipzig, 1862, стр. 410), и это представленіе, будучи изображено, дасть композицію подобную Китійской. Интересное и оригинальное изображеніе архангеловъ V или VI вѣка на дверяхъ церкви въ Аладжѣ на Таврѣ издано весьма неясно и лишь изъ описаній явствуеть, что тамъ архангелы, вѣроятно, Михаилъ и Гавріилъ изображены стоящими на головахъ какихъ-то погрудныхъ изображеній; объясненія же этого изображенія, и какъ пораженія толпы враговъ (Bayet, Recherches, стр. 111), и какъ архангеловъ, стоящихъ на ихъ планетахъ (Lethaby) кажутся равно несостоятельными 1).

Наиболье же обыкновеннымъ изображениемъ ангеловъ были, конечно, многочисленныя явленія ихъ 2). Миніатюры ватиканскаго свитка и вънскихъ листовъ являются древнъйшими и прекрасными примърами ниенно такого изображенія. Поза архангела, какъ нельзя лучше, подходить къ сюжету: онъ изображенъ какъ бы остановившимся на ходу и обращающимся съ рѣчью къ устрашеннымъ явленіемъ Інсусу Навину и Іакову. Поэтому и изображеніе Михаила на китійской мозаикъ. представлявшее его въ той же самой позъ, кажется намъ заимствованнымъ съ обычнаго уже и тогда типа архангела Михаила и, именно, съ наиболье частыхъ изображеній явленій его. При примыненіи этого традиціоннаго изображенія въ иному сюжету художникъ органичился лишь необходимымъ измъненіемъ его: въ правую руку архангела вложена была сфера согласно многочисленнымъ изображеніямъ съ нею архангеловъ, напр., на вышеуказанномъ равеннскомъ диптихъ, на великольпной створкь диптиха Британскаго музея (Garrucci, 457.2) н т. д.

Уяснить себѣ значеніе этихъ сферъ въ рукахъ архангеловъ мы не можемъ, такъ какъ обыкновенно сфера была аттрибутомъ самихъ міродержателей, а не ихъ тѣлохранителей. Единственно возможное объясненіе появленія сферъ въ рукахъ архангеловъ мы видимъ пока въ подражаніи обычнымъ въ позднеантичномъ искусствѣ изображеніямъ



<sup>1)</sup> Описаніе и рис. см. у Headlam'a, Ecclesiastical sites in Isauria, London, 1892, стр. 10; сл. Lethaby тамъ же стр. 12, примъчаніе.

<sup>2)</sup> Дамаскинъ въ своемъ «Θησαυρός» слово 18-ое исчислиъ 46 явленій архангела Мяханла и ни одного явленія Гаврінла, хотя значительная часть ихъ заимствована изъ ветхозавѣтной исторіи, но и число явленій арх. Миханла въ христіанское время могло бы быть, конечно, значительно умножено.

<sup>8)</sup> Двѣ женскихъ фигуры со сферами въ рукѣ объясняемыя какъ Римъ и Константинополь находятся на непонятномъ въ сущности одномъ Vetro d'oro Carrucci, 201, 4.

Рима и Константинополя, стоящихъ по сторонамъ консула, сферы въ рукахъ которыхъ были вполнѣ понятны и умѣстны, но и тамъ, напр., на блюдѣ Фл. Ардабура Аспара (434 г.) сферу держитъ обыкновенно лишь одна фигура.

Эта фигура Михаила въ позѣ, заимствованной изъ изображеній его явленій, не представляла бы, въ сущности, ничего поразительнаго, если бы и Гавріиль быль изображень въ подобной же спокойной позѣ. Его фигура, представленная въ быстромъ движеніи налѣво, рѣзко нарушаетъ симметричность изображенія и еще болѣе, чѣмъ фигура Михаила, указываетъ на заимствованіе ея изъ композиціи совсѣмъ иного характера.

Кром'є указанных выше изображеній обоих архангелов въ роли почетной стражи, гдё они никогда не изображались въ столь быстромъ движеніи, какъ Гавріилъ Китійской мозаики, изв'єстенъ лишь одинъ типъ изображеній архангела Гавріила отд'єльно — въ роли в'єстника: онъ благов'єствуеть Захаріи и Богородиці, а въ апокрифических ввангеліяхъ также и Іоакиму, и намъ кажется вполн'є возможнымъ, что фигура Гавріила на нашей мозаик заимствована именно изъ изображеній Благов'єщенія. Правда, на большинств'є древнійшихъ изъ этихъ изображеній архангель изображается не въ столь быстромъ движеніи, какъ на нашей мозаик , и притомъ нер'єдко подходящимъ сл'єва , а не справа . Но можно указать прим'єры, гд'є благов'єствующій ангель подходить и справа и столь же преувеличенно быстро, какъ на нашей мозаик : таковы изображенія ангела, являющагося Іосифу, на пластинк изъ слоновой кости, принадлежавшей коллекціи Салтыкова (Garrucci, 447.1), гд'є Гавріиль идеть вл'єво

<sup>1)</sup> Сирійское евангеліе 589 года (Garrucci, 130. 1); сирійская миніатюра Эчміадзинскаго евангелія (Strzygowski, Byzant. Denkmäler I, табл. V); Миланскій окладъ слоновой кости (Garrucci, 454); диптихъ Тривульчи (Garrucci, 458. 1); ампулы въ Монць (Garrucci, 458. 8); и обыкновенно на позднѣйшихъ изображеніяхъ Благовъщенія, о которыхъ см. статью Millet въ Bull. de Corr. Hell. XVIII (1895), стр. 453 сл.; но и въ позднѣйшее время оказывается примъръ изображенія Благовъщенія, гдѣ Гавріилъ быстро подходить справа, см. эмалевый образокъ въ Шемокмеди (Schlumberger, L'épopée Byzantine, рис. на стр. 129. Н. П. Кондаковъ, Опись памятниковъ древностей въ нѣкоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузіи, рис. 54).

<sup>2)</sup> Справа, но въ позѣ болѣе спокойной, чѣмъ на нашей мозанкѣ, Гавріндъ изображенъ въ римскихъ катакомбахъ, гдѣ однако архангелъ безъ крыльевъ. Ср. мозаику S. Maria Maggiore (Garrucci, 212. 1), саркофатъ вѣка VI-го въ Равеннѣ (Garrucci, 344. 3; — лучше Liell, Die Darstellungen.. der... Maria 1887, рис. 9), Эчміадзинскій диптихъ (Strzygowski, Byz. Denk. I, табл. І. 2), Уваровскій диптихъ (ibid. стр. 43), Парижскій диптихъ (Garrucci, 458. 2), кресло еп. Максимиліана (Gar

почти столь же быстро, какъ и на мозанкѣ; еще быстрѣе идеть влѣво ангелъ къ Іонъ на равеннскомъ диптихъ (Garrucci, 456), и, наконепъ, на золотомъ энколпін Оттоманскаго музея, найденномъ близь Аданы, видимъ мы архангела Гаврівла, быстро подходящаго къ Божіей Матери справа (Strzygowski, Byzant. Denkm. I, табл. VII. 2); но будучи очень малымъ, это последнее изображение не дозволяетъ детально сравнить его съ нашей мозанкой. Этихъ примъровъ мы полагаемъ достаточно, чтобы предполагать существование изображений Благовьщенія, гат архангель быстро подходиль къ Божіей Матери справа. тыть болые, что среди вышеуказанных изображеній Благовышенія нъкоторыя (Garrucci, 337. 4 и 478. 29-30) явно происходять отъ подобныхъ болье древнихъ композицій съ быстро идущимъ архангеломъ, движеніе котораго стало болье тихимъ, а потому поза его и не совсъмъ естественной. Несмотря на быстрое движение Гаврила вабво, на мозанкъ, какъ и на большинствъ иныхъ подобныхъ изображеній, видно, однако, и правое крыло, но оно не отведено вліво такъ далеко, какъ на накоторыхъ изъ указанныхъ композицій, а пересыкается контуромъ своимъ съ нимбомъ и сферою архангела Михаила, очевидно, ради симметріи и по недостатку свободнаго м'єста сліва. Обычный жесть обращения съ ръчью пришлось изменить здесь и дать въ правую руку Гаврінла сферу, жезлъ же могь быть и въ композинін Благовъщенія.

Оба архангела одёты въ бёлыя одежды обычнаго на памятникахъ V—VI-го вёковъ покроя. Первыми примёрами примёненія къ архангеламъ наряда дворцовой гвардіи, намъ извёстными, являются выше-упомянутые равеннскіе диптихъ и мозаика Аполлинарія во Флоті, но, конечно, эти первые приміры новаго наряда не могуть считаться границею употребленія прежнихъ типовъ и на многихъ позднійшихъ памятникахъ ангелы продолжають носить білыя одежды. Въ началі VI-го віка Северъ, еп. Габалъ въ Сиріи, въ проповіди доказываль, что ангеловъ слідуеть изображать въ білыхъ, а не пурпуровыхъ одеждахъ (Діянія VII собора, еd. Labbe, VII, стр. 372), изъ чего можно заключить о томъ, что тогда господствоваль первый типъ. Въ миніатюрахъ Ватиканской рукописи Космы Индоплова ангелы носять цвітные (см. Garrucci, I, стр. 294), но не придворныя одежды; однако, употребленіе красокъ въ миніатюрахъ было, конечно, гораздо произ-



гиссі, 417. 1), пиксида въ Minden'й (Garrucci, 437. 4), пластинка слоновой же кости (Garrucci, 447. 1), рѣзные камни (Garrucci, 478, 20 и 30).

вольные, чыть вы монументальномы искусствы. Знаки на плащахы весьма обычны на памятникахы IV—VI выковы; если на мозаикахы Рима они оказываются иногда и гораздо поздные, то это отнюдь не можеты доказывать, чтобы они могли быть изображаемы вы то же время и на Востокы, такы какы тамы при непрерывномы развити искусства нельзя предполагать такого рабскаго копирования древнихы памятниковы, какы то видно вы позднихы мозаикахы Рима: на Востокы искусство стояло, конечно, всегда на уровные современности, какова бы она ни была 1).

Это же следуеть помнить и при хронологической оценке того обстоятельства, что нимбъ архангела Михаила не золотой. Каковъ нимбъ Гавріила, я подъ слоемъ копоти не разобралъ, нимбъ же Михаила кажется теперь быловатымь и, какъ то видно и на фотографіяхъ, къ краямъ онъ свётите, чемъ въ средине. Въ позднейшія времена, нимбы ангеловъ также, какъ и святыхъ и Христа, бываютъ обыкновенно золотыми. Однако на древнийшихъ памятникахъ, когда является нимбъ, то онъ не всегда бываетъ золотымъ даже у Христа. Такъ, въ церкви св. Констанцы въ Римѣ на мозаикахъ, относящихся, быть можеть, еще къ IV-му вѣку (Müntz, Rev. archéol. I, 1878, I, стр. 253, de Rossi Musaici, вып. 17—18; иначе Д. В. Айналовъ, Мозаики IV и V вв., стр. 33), нимбъ Христа синевато-зеленый, состоящій изъ полосъ разныхъ оттенковъ (см. подробности у Д. В. Айналова, стр. 29), на мозаикахъ арки церкви S. Maria Maggiore то голубой, то золотой (Д. В. Айналовъ, стр. 85), въ мавзолет Галлы Плацидін уже золотой, а между тімъ въ абсиді церкви Космы и Даміана (526—530 г.г.) серебряный. Ангелы въ церкви S. Maria Maggiore имфють нимбъ голубого или бъловатаго цвета, въ церкви Космы и Даміана голубые и, какъ и въ S. Maria Maggiore, прозрачные (Д. В. Айналовъ, стр. 77). Въ Равеннъ, въ VI-мъ въкъ, въ церкви Аполлинарія Новаго зеленовато-голубые; на мозалкѣ (640-642 г.г.) въ капелль св. Венанція нимбы и Христа, и ангеловъ былые, прозрачные на подобіе тумана. Въ равеннской церкви св. Виталія у ангеловъ стоящихъ въ сводъ пресвитерія нимбы свътлозеленые, у парящихъ, поддерживая вінокъ — серебристые, такіе же и у стоящихъ по сторо-

<sup>1)</sup> О знакахъ этихъ, обыкновенно буквахъ см. Kraus, Real-Encyclopädie der christlichen Alterthümer, I, стр. 176; сл. Strzygowski, Byzant. Denkm. I, стр. 63, который предъльной гранью ихъ полагаетъ 800 годъ, но не указываетъ ни одного восточнаго памятника поздате евангелія 586 года. Миніатюры могутъ копировать весьма отдаленные оригиналы, искусство же монументальное, какова мозаика, тамъ, гдъ оно живетъ еще, рабски копировать древнихъ оригиналовъ не будетъ.

намъ Христа и у ангеловъ въ капеллѣ Петра Хризолога (Е. К. Рѣ-динъ, Мозаики равенскихъ перквей, стр. 127, 146, 158, 172), а у Михаила и Гаврішла въ церкви св. Аполлинарія во Флотѣ — голубые (Е. К. Рѣдинъ, стр. 184). Въ мозаикахъ Рима синіе нимбы являются часто и на позднѣйшихъ, подражательныхъ мозаикахъ 1).

Но, съ другой стороны, единственный ангель Россанскаго евангелія (Gebhardt und Harnack, Codex Rossanensis, стр. XL) имбетъ золотой нимбъ; въ сирійскомъ евангелін 586 года нимбы ангеловъ въ изображении Вознесения золотые съ голубымъ ободкомъ, въ изображенів Воскресенія золотые же, но съ краснымъ (Garrucci, III, стр. 62). и Благов'єщенія — зеленый (ib. 55), а у иныхъ (въ изображеніи Благовъщенія Захарін?) голубой (Н. П. Кондаковъ, Ист. виз. иск., стр. 75). Въ миніатюрахъ сирійскаго же евангелія Парижской Національной библіотеки нимбы ангеловъ, по свидётельству Н. П. Кондакова (стр. 84) синіе, въ описаніи же Е. К. Редина (Археолог. Известія и Заметки 1895, стр. 84) упомянуть лишь одинъ розовый нимбъ 2). Къ сожальнію, именно для послыдующихъ времень оказывается недостатокъ восточныхъ монументальныхъ памятниковъ: въ мозанкахъ купола св. Софіи Солунской, относимыхъ теперь къ VII-му в'єку (Laurent въ Byzant. Zeitschrift, 1895, стр. 431 сл.), нимбы ангеловъ золотые и отдёлены отъ такого же фона лишь голубою полоской. Знаменитый ангель въ св. Софіи (Salzenberg Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel, табл. XXI) имбетъ золотой нимбъ, но опредълить время его по рисунку этому невозможно. Изъпримъровъ этихъ видно, что съ VI-го въка на Востокъ начинають придавать ангеламъ золотые нимбы; сколь долго могли быть и примъняемы еще прежніе голубые, опред'єлить нельзя, но, повидимому, мозанки капеллы св. Венанція, если онъ исполнены восточными мастерами, являются последнимъ примеромъ, где ангелы не имеють еще золотыхъ нимбовъ.

<sup>1)</sup> Разрушенный ораторій папы Іоанна VII (705—707, Rossi, Musaici, вып. 28); ц. Нерея и Ахиллея (795—816), Rossi, вып. 21—21; на мозаикахъ папы Пасхалія (817—8): абсида Пракседы, копирующая церковь Космы и Даміана, и тріумфальная арка Пракседы жу (Rossi, вып. 11—12); церковь Maria in Domnica (Rossi. вып. 15—16), гдѣ у переднихъ четырехъ архангеловъ нимбы золотые, у прочей же толпы ангеловъ лишь синіе.

<sup>2)</sup> На вънскихъ листкахъ книги Бытія ангелы вовсе безъ нимбовъ; цвътъ ихъ въ остаткахъ Коттоновой библіи у Гаруччи III, стр. 47) не указанъ. Strzygowski (Byzant. Denkmäler. I) не отмътилъ цвъта нимбовъ у ангеловъ сирійскихъ миніатюръ Эчміадзинскаго евангелія, въроятно, потому, что они тамъ золотые, какъ то бываетъ обыкновенно на византійскихъ памятникахъ послъдующихъ временъ.

Что же касается нимба Христа, то съ VI-го вѣка онъ обыкновенно помѣщается внутри креста, напр., въ церквахъ св. Виталія, Аполлинарія Новаго и т. д. (Е. К. Рѣдинъ, стр. 153, 93); однако въ церкви св. Космы и Даміана нимбъ — гладкій серебряный; извѣстную лишь по старымъ рисункамъ мозанку церкви св. Агаты Великой въ Равеннѣ, построенной въ 396—425 гг., отказываются (Мüntz, American Journal of Archeology I (1885), стр. 118, Е. К. Рѣдинъ, стр. 212) относить къ V вѣку вслѣдствіе того, что Христось и тамъ уже имѣетъ кресчатый нимбъ. Однако миніатюра евангелія 586 года указываетъ, что старая традиція держалась еще мѣстами и тогда; равнымъ образомъ безъ креста же нимбъ Христа и въ капеллѣ св. Венанція; но папа Пасхалій, копируя въ св. Пракседѣ мозаики Космы и Даміана, далъ уже Христу золотой кресчатый нимбъ.

Для замічательной особенности ангеловъ Китійской мозанки крыльевь, расцвеченныхь на подобіе павлиньяго хвоста, мы не можемъ указать ни одного тождественнаго примъра. Единственной аналогіей являются слова Н. П. Кондакова о мозанкъ синайскаго монастыря: «крылья ангеловъ-говорить онъ (Путешествіе на Синай, стр. 79)въ теневыхъ частяхъ зеленыя съ павлиньими глазками на концахъ»: отсюда не видно, тождественны ли они съ крыльями китійскихъ ангедовъ, т. е. представляють ин и тамъ крылья сплошное поле, усъянное пестрыми глазками или же, какъ обыкновенно, крылья состоять изъ длинныхъ и широкихъ отдёльныхъ перьевъ и лишь на концё каждаго изъ нихъ пом'вщено по глазку; къ сожаленію рисунокъ Норова мн'в не доступенъ, а рисунокъ Делаборда (Garrucci, 268) не даетъ ничего. Между обычными изображеніями многоочитыхъ херувимовъ, крылья которыхъ устяны глазами, и крыльями китійскихъ ангеловъ никакой связи быть не можеть: тамъ глаза предполагаются реальными, здёсь же пятна павлиньяго хвоста применены лишь декоративно, хотя и не совствить логично будучи помтицены на крылья 1).

<sup>1)</sup> Однако на одномъ изображении херувимовъ глаза на крыльяхъ ихъ оказываются переданными на подобіе глазковъ павлиньяго хвоста и при этомъ, какъ и на китійской мозаикѣ, лишь въ нижней части крыльевъ, верхняя же раздѣлана обычными чешуйчатыми короткими перьями; но что мѣшаетъ видѣть въ изображеніи этомъ ближайшую связь съ китійской мозаикой, такъ это то, что у обыкновенныхъ ангеловъ на томъ же самомъ барельефѣ крылья обычныя изъ широкихъ длинныхъ перьевъ въ нижней части. Изображеніе это находится на рельефахъ, украшающихъ алтарь въ Cividale и исполненныхъ, судя по надписи лангобардскаго короля Ratchis, около 744—749 годовъ. Грубая варварская работа позволяетъ предполагать зависимость рельефа этого отъ лучшихъ, восточныхъ, вѣроятно, оригиналовъ, каковые

Этому декоративному примѣненію ихъ еще болѣе ненатуральная аналогія оказывается въ мозаикахъ купола св. Георгія въ Солуни, гдѣ обычные сходящіеся къ центру желобки конхи двухъ изъ фантастическихъ зданій, а, именно, тѣхъ, передъ которыми стоятъ свв. Онисифоръ съ Порфиріемъ и Василискъ съ Прискомъ, украшены сплощь заполняющими ихъ павлиньими перьями съ ихъ характерными пестрыми глазками. Весьма интересно, что единственный извѣстный намъ примѣръ украшенія крыльевъ ангеловъ пятнами павлиньяго хвоста оказывается на Синаѣ, гдѣ работали скорѣе александрійскіе или сирійскіе мозаичисты, чѣмъ константинопольскіе.

Фигура Божіей Матери, держащей Христа-Младенца на лъвой рукъ, съ которой свъщивается длиннымъ концемъ покрывало, несмотря на всю простоту композиціи, имбеть однако некоторыя черты, которыя придають этому изображенію, очевидно, согласно задачь художника, торжественный, монументальный характеръ: таково положеніе головы Божіей Матери, смотрящей строго en face на эрителя, а не на Младенца, какъ то было бы естественнъе и какъ изображается обыкновенно Богородица на позднъйшихъ Ея восточныхъ и западныхъ иконахъ; Младенецъ сидить на левой руке Ея также въ слишкомъ искусственной и мало натуральной позѣ; лицо Его изображено en face, что для этой сидящей бокомъ фигуры еще менье естественно, чъмъ для Божіей Матери; одежды взрослаго человъка, не говоря уже о благословенім правою рукой, ясно свид'єтельствують о томъ, что художникъ этою условностью и торжественностью объихъ фигуръ жедаль выразить божественность изображаемыхъ. Откуда именно возникъ такой типъ изображеній Божіей Матери со Христомъ, мы точно указать не можемъ; но на вопросъ, вышелъ ли онъ изъ реальныхъ изображеній матери съ сыномъ путемъ внесенія вышеуказанныхъ особенностей христіанскими художниками, или же последніе им'ти уже предъ собою античные прим'тры изображеній подобнаго монументальнаго характера, болбе вброятнымъ ответомъ кажется второй. Оставляя въ сторонъ многочисленныя классическія изображенія различных дебу хопротрофом, достаточно указать лишь на поздне-античныя изображенія стоящихъ женщинъ съ ребенкомъ на левой руке, съ которой также свешивается конецъ плаща, известныя главнымъ образомъ по монетамъ, где оне являются подъ име-

нужно предполагать и для иныхъ рельефовъ этого рода. См. рис. у Garrucci, 424. 1; Cattaneo, Architecture en Italie du VI au XI siècle. Venise. 1891. стр. 98—99.

нами различныхъ олицетвореній и примёняются для условныхъ и монументальныхъ фигуръ, каковы: Iuno Lucina, Fecunditas Augusta, Pietas Augusta, подъ которыми разумълись иногда царствующія императрицы 1). Эти изображенія статуарнаго характера предполагають существованіе и статуй подобнаго типа, хотя последнихь сохранилось, повидимому, очень мало: мы можемъ указать одну лишь, найденную въ Нумидін, съ надписью на базѣ Nutricis Augustae 2). Правда, на изображеніяхъ этихъ ребенокъ бываетъ обыкновенно нагимъ, но на барельеф временъ Траяна на римскомъ форум ребенокъ, сидящій на львой рукь подобнаго одицетворенія, считаемаго туть Италіей, одыть въ одежды взрослаго человъка (Monumenti inediti, IX, табл. 47; Annali, 1872, crp. 319 cs.; Jordan, Topographie der Stadt Rom im Alterthum, I. 2, стр. 222, табл. IV). Всё эти античныя изображенія женскихъ фигуръ съ ребенкомъ ръзко отличаются, конечно, отъ христіанскихъ изображеній Божіей Матери и стилемъ, и одеждами, что не мышаеть, однако, видыть вы нихь тоть матеріаль, которымь воспользовались христіанскіе художники, когда потребовалось изображеніе Божіей Матери съ Христомъ болье торжественнаго и монументальнаго характера, чемъ безхитростные типы живописи катакомбъ, которая и по происхождению, и по задачамъ своимъ чужда всякой монументальности, будучи частною, домашнею.

Съ древнъйшимъ монументальнымъ изображеніемъ Божіей Матери, стоя и держа на рукахъ Младенца Христа, на мозаикахъ церкви S. Магіа Maggiore въ Римъ, именно, въ сценъ Срътенія, китійская мозаика имъетъ значительную разницу: тамъ (Garrucci, 212. 2, Rossi, Musaici, вып. 24—25, Д. В. Айналовъ, стр. 79, табл. І), согласно содержанію изображенія, Божія Матерь изображена идущею вправо, а Христосъ сидящимъ на лъвой же рукъ, но обращеннымъ не къ матери, а къ

<sup>1)</sup> См., напримъръ, у Cohen, Description historique des monnaies romaines (по 2-му изданію 1880—1892 годовъ), томъ II, стр. 331 (рис.) Антонинъ (159 г.) Pietas Aug. №№ 620—625, 627—632; III, 144 Фаустина Младшая Fecunditas Aug. №№ 99—102; ib. 147 она же Juno Lucina №№ 184—137; IV, 109 Юлія Домна Fecunditas №№ 39, 45; 46; V. 501 Салонина Fecunditas № 42—46; VII. 78 Констанцій Хлоръ Ріеtas №№ 215, 217; ib. 96 (рис.). Елена Ріеtas Aug. Fel. № 7; ib. 98 (рис.). Феодора (жена Конст. Хл.) Ріеtas геірublicae № 3—5 и Ріеtas Romana (Garrucci, 481. 20); ib. 334 (рис.). Фавста (жена Константина В.) Ріеtas. № 4.

<sup>2)</sup> Archaologisch-epigraphische Mittheilungen aus Oesterreich, XIX, 1896, рис. на стр. 16; ср. еще странную статую въ длинной одеждъ съ ребенкомъ на лъвой рукъ ib. VIII, 1884, табл. I, которую, однако, издатель имъетъ основания считать мужскою (ib. стр. 70).

Симеону, готовящемуся взять Его. Важибе разница въ отсутствии у Божіей Матери мозанки S. Maria Maggiore нимба, въ роскошныхъ, пестрыхъ одеждахъ Ея, въ отсутствіи покрывала на головъ, въ украшенін ушей серьгами: туть, какь и въ остальныхъ двухъ изображеніяхъ Ея на той же аркъ, Божія Матерь изображается въ величіи лишь земномъ, чёмъ она рёзко отличается отъ позднёйшихъ изображеній, а въ числе ихъ и отъ китійскаго, где она изображается въ величіи небесномъ въ ущербъ великольнію земному, въ нарядь болье скромномъ. Изображенія Божіей Матери на мозанкахъ S. Maria Maggiore свидетельствують на нашъ взглядь о томъ, что на нихъ Божія Матерь, хотя согласно легендамъ и охраняемая ангелами (см. Д. В. Айналовъ стр. 80), изображена однако еще Марією, не Богородицей. Постановленія Эфесскаго собора выражены уже, какъ указывали мы выше, въ фигуръ Христа въ сценъ поклоненія волхвовъ, но Божія Матерь остается еще простою смертною, подобно тому, какъ на мозанкъ Кити, наоборотъ, изображена уже Царица Небесная, а названа старымъ именемъ «святой Маріи».

Поэтому изъ сравненія Божіей Матери Китійской мозаики съ мозаиками S. Maria Maggiore, несомныно, слыдуеть, что послыднія древнве. Къ сожальнію, древнихъ мозанкъ въ алтарной конхв S. Maria Maggiore не сохранилось, а онъ давали бы еще болъе интересный матеріаль для сравненія, какь по одинаковому положенію въ церкви, такъ и по тому, что и тамъ, въроятно, сообразно имени церкви, первое мъсто въ композиціи занимала Богородица. De Rossi остроумно предполагаеть тамъ на основаніи стихотворной эпиграммы, находившейся подъ дверью, изображение Божіей Матери, принимающей множество подходящихъ къ ней святыхъ съ в'енцами въ рукахъ, но онъ напрасно представляль его себ' такимъ же, какъ въ Аполлинаріи Новомъ въ въ Равенић: устраненіе Божіей Матери съ обычнаго міста Ея въ композиціи поклоненія волхвовъ позволяєть сомнѣваться, чтобы Она въ абсидъ сидъла на тронъ, оберегаемомъ ангелами, т. е. въ божественномъ величіи. Когда и гдѣ заняла она впервые это положеніе, принадлежавшее ранбе и даже въ первые годы послб Эфесскаго собора, какъ свидътельствують о томъ мозанки S. Maria Maggiore, одному лишь Христу, мы не знаемъ, Китійская же мозаика представляеть уже Божію Матерь въ этомъ божественномъ типъ, а между тыть надинсь 'Η άγία Μαρία свидытельствуеть, что тогда утвержденное Эфесскимъ соборомъ величание Ея Богородицей не прилагалось

É.

нами различныхъ олицетвореній и приміняются для условныхъ и монументальныхъ фигуръ, каковы: Iuno Lucina, Fecunditas Augusta, Pietas Augusta, подъ которыми разумелись иногда царствующія императрицы 1). Эти изображенія статуарнаго характера предполагають существование и статуй подобнаго типа, хотя последнихь сохранилось, повидимому, очень мало: мы можемъ указать одну лишь, найденную въ Нумидіи, съ надписью на базъ Nutricis Augustae 2). Правда, на изображеніяхъ этихъ ребенокъ бываеть обыкновенно нагимъ, но на барельеф временъ Траяна на римскомъ форум ребенокъ, сидящій на львой рукь подобнаго олицетворенія, считаемаго туть Италіей, одыть въ одежды взрослаго человъка (Monumenti inediti, IX, табл. 47; Annali, 1872, crp. 319 cs.; Jordan, Topographie der Stadt Rom im Alterthum, I. 2, стр. 222, табл. IV). Всё эти античныя изображенія женскихъ фигуръ съ ребенкомъ ръзко отличаются, конечно, отъ христіанскихъ изображеній Божіей Матери и стилемъ, и одеждами, что не мышаеть, однако, видыть вы нихътоть матеріаль, которымь воспользовались христіанскіе художники, когда потребовалось изображеніе Божіей Матери съ Христомъ болье торжественнаго и монументальнаго характера, чемъ безхитростные типы живописи катакомбъ, которая и по происхожденію, и по задачамъ своимъ чужда всякой монументальности, будучи частною, домашнею.

Съ древнъйшимъ монументальнымъ изображеніемъ Божіей Матери, стоя и держа на рукахъ Младенца Христа, на мозаикахъ церкви S. Магіа Maggiore въ Римѣ, именно, въ сценѣ Срѣтенія, китійская мозаика имѣетъ значительную разницу: тамъ (Garrucci, 212. 2, Rossi, Musaici, вып. 24—25, Д. В. Айналовъ, стр. 79, табл. І), согласно содержанію изображенія, Божія Матерь изображена идущею вправо, а Христосъ сидящимъ на лѣвой же рукѣ, но обращеннымъ не къ матери, а къ

<sup>1)</sup> См., напримъръ, у Cohen, Description historique des monnaies romaines (по 2-му изданію 1880—1892 годовъ), томъ II, стр. 331 (рис.) Антонивъ (159 г.) Pietas Aug. №№ 620—625, 627—632; III, 144 Фаустина Младшая Fecunditas Aug. №№ 99—102; ib. 147 она же Juno Lucina №№ 184—137; IV, 109 Юлія Домна Fecunditas №№ 39, 45; 46; V. 501 Салонина Fecunditas № 42—46; VII. 78 Констанцій Хлоръ Ріеtas №№ 215, 217; ib. 96 (рис.). Елена Ріеtas Aug. Fel. № 7; ib. 98 (рис.). Феодора (жена Конст. Хл.) Ріеtas геіривісае № 3—5 и Ріеtas Romana (Garrucci, 481. 20); ib. 834 (рис.). Фавста (жена Константина В.) Ріеtas. № 4.

<sup>2)</sup> Archaologisch-epigraphische Mittheilungen aus Oesterreich, XIX, 1896, рис. на стр. 16; ср. еще странную статую въ длинной одеждъ съ ребенкомъ на лъвой рукъ ib. VIII, 1884, табл. I, которую, однако, издатель имъетъ основания считать мужскою (ib. стр. 70).

Симеону, готовящемуся взять Его. Важибе разница въ отсутствии у Божіей Матери мозаики S. Maria Maggiore нимба, въ роскошныхъ, пестрыхъ одеждахъ Ея, въ отсутствіи покрывала на головъ, въ украшенін ушей серьгами: туть, какъ и въ остальныхъ двухъ изображеніяхъ Ея на той же аркъ, Божія Матерь изображается въ величіи лишь земномъ, чёмъ она рёзко отличается отъ позднёйшихъ изображеній, а въ числе ихъ и отъ китійскаго, где она изображается въ величін небесномъ въ ущербъ великольнію земному, въ нарядь болье скромномъ. Изображенія Божіей Матери на мозаикахъ S. Maria Maggiore свидътельствуютъ на нашъ взглядъ о томъ, что на нихъ Божія Матерь, хотя согласно легендамъ и охраняемая ангелами (см. Д. В. Айналовъ стр. 80), изображена однако еще Марією, не Богородицей. Постановленія Эфесскаго собора выражены уже, какъ указывали мы выше, въ фигурѣ Христа въ сценѣ поклоненія волхвовъ, но Божія Матерь остается еще простою смертною, подобно тому, какъ на мозанкъ Кити, наоборотъ, изображена уже Царица Небесная, а названа старымъ именемъ «святой Маріи».

Поэтому изъ сравненія Божіей Матери Китійской мозаики съ мозаиками S. Maria Maggiore, несомивню, следуеть, что последнія древнве. Къ сожальнію, древнихъ мозанкъ въ алтарной конхв S. Maria Maggiore не сохранилось, а онъ давали бы еще болъе интересный матеріаль для сравненія, какь по одинаковому положенію въ церкви, такъ и по тому, что и тамъ, въроятно, сообразно имени церкви, первое мъсто въ композиціи занимала Богородица. De Rossi остроумно предполагаетъ тамъ на основаніи стихотворной эпиграммы, находившейся подъ дверью, изображение Божіей Матери, принимающей множество подходящихъ къ ней святыхъ съ въндами въ рукахъ, но онъ напрасно представляль его себъ такимъ же, какъ въ Аполлинаріи Новомъ въ въ Равенић: устраненіе Божіей Матери съ обычнаго мъста Ея въ композиціи поклоненія волхвовъ позволяєть сомнъваться, чтобы Она въ абсидъ сидъла на тронъ, оберегаемомъ ангелами, т. е. въ божественномъ величіи. Когда и гдѣ заняла она впервые это положеніе, принадлежавшее ранбе и даже въ первые годы послб Эфесскаго собора, какъ свидетельствують о томъ мозаики S. Maria Maggiore, одному лишь Христу, мы не знаемъ, Китійская же мозаика представляеть уже Божію Матерь въ этомъ божественномъ типѣ, а между темъ надпись 'Η άγία Μαρία свидетельствуеть, что тогда утвержденное Эфесскимъ соборомъ величание Ея Богородицей не прилагалось

еще къ изображеніямъ Божіей Матери столь неукоснительно, какъ бываетъ обыкновенно на позднёйшихъ Ея иконахъ и иныхъ изображеніяхъ, которыя могутъ иногда, конечно, и не имёть никакого надписанія, но разъ оно есть, то это будетъ или MP.  $\Theta \overline{Y}$ . или  $\Theta E O T O - KOC$ .

Сходство китійской фигуры Божіей Матери съ обычнымъ типомъ многочисленныхъ позднъйшихъ иконъ и, именно, носящихъ имя «Одигитрін» сразу бросается въ глаза и заслуживаетъ особаго разсмотренія въ виду того, что икона эта, пользовавшаяся такою славой въ Византін и вив ея, принесена была якобы въ половинь V-го въка изъ Сиріи, Іерусалима или Антіохіи, что указывало бы на происхожденіе типа изображенія Божіей Матери на мозаикь Кити тымь выроятиве, что и въ сирійскомъ евангеліи 586 года Божія Матерь изображена въ томъ же самомъ типъ. Къ сожальнію, исторія иконы цареградскаго монастыря той Обууби, котя и издагалась многажды 1), но тождество иконы, присланной Евдокіею, что свидьтельствуетъ авторъ еще VI-го вѣка (Өеодоръ Чтецъ, но лишь въ эксцерить XIV-го въка Никифора Каллиста Ксаноопула (см. въ изданіи Валезія Өеодорита и Евагрія. Moguntiae, 1679, стр. 551), съ находившейся позднее въ монастыре Облубу, основывается, повидимому, лишь на преданіи о построеніи посл'єдняго Евдокіей же, которое однако въ виду утвержденія Кодина (стр. 80, ed. Bonn.) о построеніи его Михаиломъ Пьяницей можеть также подлежать сомивнію, хотя во фрагментахъ Өеодора Чтеца у того же Каллиста построеніе храма этого (о. с. стр. 552) и приписывается Евдокіи. Наибол ве же сомивній возбуждаеть то обстоятельство, что среди многочисленныхъ свидътельствъ объ иконопочитаніи, собранныхъ защитниками святыхъ иконъ въ эпоху иконоборства, насколько мы ознакомились съ литературою этой, не находится упоминанія ни о самой иконъ Одигитріи въ Константинополь, ни о факть посылки туда иконы Евдокісю изъ Палестины, хотя Іоаннъ Дамаскинъ и эксперпироваль того же самаго Өеодора Чтеца (въ Прибавленіи къ ІІІ-му слову о святыхъ иконахъ Migne, Patrol. Gr. 94, стр. 1397). Изъ изображеній Одигитріи, засвидетельствованных надписями, на печатяхъ

<sup>1)</sup> См., напр., Garrucci, I, стр. 409 и 508; III, стр. 18; VI, стр. 134. Veludo, Imagine della Madonna di S. Marco, Venezia, 1887, стр. 35 сл. Н. П. Кондаковъ, Византійскія церкви и памятники Константинополя, стр. 14 сл. А. А. Павловскій, Живопись Палатинской капеллы въ Палермо, 1890, стр. 143 сл.

ни одно (см. Schlumberger, Sigillographie byzantine, стр. 37—38; Христосъ сидитъ иногда по ошибкъ ръзчика, напр. рис. на стр. 38 и 149. на правой рукі) не восходить, повидимому, ко временамь раніве торжества православія. Намъ изв'єстно лишь одно свид'єтельство, гд'є можно было бы видъть указаніе на широкое распространеніе почитавія этой иконы еще въ VII-мъ вѣкѣ, если бы оно не допускало различныхъ толкованій: Леонтій Махера (стр. 70—71, изд. Σαθά), разсказывая о вскрытіи сарацинами во время одного изъ нашествій ихъ на Кипръ гробницы св. Трифилія, пом'єщаєть ее είς την Οδηγητρίαν, а переводчикъ его на итальянскій языкъ, Strambaldi (стр. 15, ed. Mas Latrie), in Nicosia nella chiesa de Santa Odigitria. Передача же написаннаго на Кипръ житія святого въ одномъ синаксаръ Х-аго якобы въка, передавая этотъ разсказъ, относить нашествіе ко временамъ Ираклія, гробницу Трифилія пом'єщаеть въ большой построенной имъ церкви, но Одигитрією ее не называеть, равно какъ не опредъляеть точнъе и мъста ея нахожденія (см. Acta SS. іюнь, томъ III, стр. 177, ср. 174), откуда возникаетъ предположение, что имя Одигитрін церковь эта носила въ началь XV-го выка, во времена Мажеры, который и прочія упоминаемыя имъ въ разсказ вотомъ міста обозначаетъ именами своего времени, а вовсе не во время самаго нашествія.

Икона Одигитріи изображала Божію Матерь во весь рость, стоя, съ Христомъ на лѣвой рукѣ, какъ свидѣтельствуетъ о томъ надпись Н О $\Delta$ H( $\gamma\eta\tau\rho(\alpha)$ ) при мозаикѣ въ Палатинской капеллѣ въ Палермо. Копіями этой знаменитой иконы можно считать цѣлый рядъ позднѣйшихъ изображеній Божіей Матери въ этомъ типѣ 1); главнѣйшее отли-

<sup>1)</sup> Изъ описанія Диля (Вугапт. Zeitschrift I (1892), стр. 77) мозаики въ Никев, относимой имъ къ XI вѣку, но, кажется, болье древней, не ясно, изображена ли
Божія Матерь въ абсидѣ тамошней церкви Успенія въ типѣ Одигитріи, или же держитъ Христа обѣими руками передъ грудью, какъ, напр., на мозаикѣ Гелатскаго монастыря (см. фот. Ордэна № 3575), гдѣ по сторонамъ Божіей Матери стоятъ два ангела въ парадныхъ придворныхъ нарядахъ. Мозаическія изображенія Божіей Матери въ типѣ Одигитріи извѣстны намъ въ Палермо (А. А. Павловскій, Живопись
Палатинской капеллы въ Палермо, рис. 40 на стр. 143). Фреска въ церкви св. Сильвестра и Мартина въ Римѣ (Garrucci, 155. 2). Миніатюры указаны Стр жиговски мъ,
Сітавие und Rom, стр. 49 пр. 2. На издѣліяхъ, рѣзанныхъ изъ слоновой кости — въ
Барберинской библіотекѣ: Gori, Thesaurus veterum diptychorum III, табл. 37; въ
Луврѣ: Labarte, Histoire des arts industriels, табл. 144, Westwood, стр. 240, въ
Вюрцбургѣ (едва ли чисто византійской работы), Вескег, und Hefner, Kunstwerke
des Mittelalters, табл. 1, Westwood, стр. 475, ср. Schlumberger, L'épopée Вузапtine рис. на стр. 38, 181, 306 съ различныхъ памятниковъ Х—ХІ вв. Весьма часто

чіе копій этихъ отъ мозаики Кити и миніатюры Рабулы состоить въ томъ, что голова Божіей Матери нісколько повернута вправо и склонена къ Христу: это делаеть, конечно, эти изображенія боле живыми и естественными, но лишаетъ ихъ торжественнаго характера древнъйшихъ монументальныхъ изображеній Божіей Матери, гдв смотритъ Она обыкновенно en face, какъ это справедливо замътилъ Стржиговскій (Cimabue und Rom, стр. 49). Разсказъ, приводимый въ посланіи 836 года и вышеуказанныхъ связанныхъ съ нимъ рѣчахъ, объ одномъ изображеніи Божіей Матери въ Александріи, отвернувшемся отъ искавшаго Ея защиты, предполагаеть, очевидно, также положение лица Божіей Матери en face. Аналогичное явленіе представляють египетскіе портреты и древибищія иконы, напр., энкавстическая икона Кіевской Луховной Академін, изданная Стржиговскимъ. Если у подлинной иконы Одигитріи лице изображено было также еп face, то склоненіе его къ Христу представить измѣненіе поздняго времени, аналогичное указанному Стржиговскимъ измъненію типа византійскихъ сидящихъ Богородицъ итальянскими живописцами начала XIII въка; что позже византійское искусство вносило изміненія въ старыя композиціи, это доказываеть для изображеніи Благовъщенія Миллэ (Bulletin de Corr. Hell. 1895, стр. 573 сл.). Кром'в Одигитріи, для сужденія одревн'яшихъ сирійскихъ изображеніяхъ Божіей Матери, весьма важны были бы двъ, упоминаемыя посланіемъ 836 года (стр. 27-29) Лиддскія иконы Божіей Матери, которыя возводили тогда ко временамъ апостольскимъ. Къ сожальнію, ть оригинальныя сказанія, откуда взяты были сведенія о нихъ, или не дошли, или еще не изданы. Можио даже думать, что оба разсказа относятся въ сущности лишь къ одной и той же иконъ и внесены въ посланіе лишь по двумъ разноръчивымъ сказаніямъ: разпица ихъ въ томъ, что построеніе одного храма въ Лиддъ приписывается апостоламъ Петру и Іоанну, и нерукотворный образъ Божіей Матери пом'єщается на колонит, а построеніе другаго храма, близь Лидды, приписывается Энею, исцеленному Петромъ, и

на монетахъ и печатяхъ, напр. Garrucci, 480. 13; цёлый рядъ печатей у Schlumberger, ит. д. Н. П. Кондаковъ указалъ мив на изображение стоящей Божией Матери Одигитри, какъ о томъ свидътельствуетъ надпись, на одномъ изъ эмалевыхъ образковъ, украшающихъ окладъ-евангелия въ университетской библютекъ въ Сиенъвъ этомъ же типъ является Божия Матерь и на русскихъ иконахъ, гдъ имя Одигитри носятъ обыкновенно лишь сокращенныя, поясныя иконы Божий Матери. На четырехъ иконахъ собрания Постникова, изображающихъ Херувимскую пъснь, Божия Матерь изображена въ четырехъ типахъ, очевидно, въ зависимости отъ знаменитъйшихъ иконъ Ея́и въ томъ числъ и въ типъ Одигитрии.

нъкоторымъ изъ 70 апостоловъ, икона же помъщается просто на западной стъпъ. Древнъйшее упоминание о Лиддской иконъ въ отрывкъ Андрея Критскаго (Boissonade, Anecdota graeca IV, стр. 471—472) начала VIII въка помъщаеть ее также на западной стънъ е πλαξί хадараїς, въ купольномъ или крытомъ сводами (είλητω) храмь «апостольскихъ временъ», указываеть тоть же размъръ въ 3 локтя и ту же пурпурную одежду, но придагаетъ къ этой иконъ разсказъ о Юліанъ, относимый послаціемъ къ первой иконъ. Намъ кажется, поэтому, что второй разсказъ посланія даеть о Лиддской иконъ свыдынія болье точныя, чымь первый. Онь же сообщаеть и вырызанную при иконь надпись: Μαρία ή μήτης του Ναζωραίου βασιλέως Χριστού, а Дамаскинъ (стр. 378), кромъ того, отмъчаетъ, что нижияя одежда Божіей Матери была была (γαλάζιον), а верхняя пурпурная; последнее выраженіе, какъ известно, можеть означать разные оттънки, получаемые пурпурною краской: черный, красный, фіолетовый и т. д. Такимъ образомъ о Лиддской иконъ неизвъстно даже, держала ли Богородица; изображенная стоя, на рукахъ Христа или нътъ. Правда, въ рукописномъ сказаніи, упоминаемомъ Дюканжемъ, говорится, что Божія Матерь держала на рукахъ Христа, но принимать показанія этого на въру, не зная ни времени сказанія этого, ни отношенія его ко многимъ другимъ, нельзя. Еще произвольнъе было бы искать среди находящихся въ Римъ византійскихъ иконъ Божіей Матери присланную патріархомъ Германомъ, тімъ болье, что посланіе 836 года говорить о посылкъ имъ туда иконы Христа, а не Божіей Матери (исторія № 14 стр. 32 сл.). Правда, есть древнія указанія на существование въ Римъ иконы Божией Матери, присланной изъ Палестины, но она приписывается ап. Лукъ, пославшему ее, какъ и евангеліе, Өеофилу, и съ Лиддскою иконою, очевидно, ничего общаго не имѣла (въ житіи Стефана Новаго, Migne, Patr. Gr. 100, стр. 1069, ср. Андрея Критскаго у Boissonade, Anecd. gr. IV, стр. 472). Что же касается иконы Лиддской, то судить о ней до изследованія многочисленныхъ сказаній 1) невозможно.



<sup>1)</sup> Наиболье древнее извъстіе о Лиддской иконъ находится въ отрывкъ Андрея Критскаго, см. Во і звопа de, Anecdota graeca, IV, стр. 471; посланіе 836 года даетъ два разсказа, по всей въроятности, извлеченія изъ разноръчивыхъ сказаній объ одной и той же иконъ, хотя иконы и ръзко различаются положеніемъ одной на колоннъ, другой на стѣнъ (на стѣнъ же, на мраморныхъ плитахъ, помъщаетъ ее и Андрей Критскій), см. Σαχκελίων, стр. 28—29 исторіи № 3, 4 и 6. Въ зависимости отъ посланія стоитъ особое сказаніе о Лиддской или Римской иконъ, дающее подробности объ

Если, такимъ образомъ, нельзя доказать сходства иконъ, принесенной изъ Палестины Евдокіей и Лиддской съ Одигитріей и изображеніями Божіей Матери на мозаикѣ Кити и на миніатюрѣ сирійскаго евангелія, то близкое сходство двухъ послѣднихъ побуждаетъ къ сравненію ихъ, насколько таковое возможно между монументальною мозаикой и миніатюрнымъ рисункомъ. Однако, послѣдній рисунокъ — повидимому неточный (Garrucci, 128. 2...), носитъ на нашъ взглядъ явныя черты зависимости отъ изображеній гораздо большихъ размѣровъ и едва ли можно сомнѣваться, что онъ можетъ давать представленіе объ одномъ типѣ сирійскихъ иконъ Божіей Матери конца VI-го вѣка (а можетъ быть и ранѣе, см. V. Schultze, Archäologie, стр. 54). Но отсутствіе подобнаго рода изображеній Божіей Матери той же эпохи, но изъ другихъ мѣстъ, считать типъ этотъ спеціально сирійскимъ, конечно, не позволяеть.

иконахъ лишь тѣ же, что и посланіе, и прямо ссылающееся на это посланіе. Приведя сперва изъ иныхъ, чемъ посланіе, источниковъ сказаніе о Луке-иконописце, оно перескавываетъ исторіи посланія, а затімъ излагаеть, какъ, напр., Германъ изготовилъ копію съ Лиддской (не говоря съ которой вменно) иконы, какъ потомъ во время гоненій отправиль онъ ее по морю въ Римъ, и какъ эта копія Лиддской иконы вернувшись черезъ 180 съ лишнимъ лътъ такимъ же чудеснымъ путемъ въ Константивополь поставлена была и чтилась подъ именемъ Римской въ Халкопратіи. Посл'ядняя исторія явно зависить отъ исторіи 14-го посланія о посылків Германомъ въ Римъ иконы Христа, каковая вводится также въ сказаніе это. Извлеченія изъ этого сказанія напечатаны Колларомъ (Comm. Bibl. Caesareae Vindobon. VIII, стр. 693 сл.) н, судя по нимъ, копін того же самаго сказанія находятся въ Ватиканъ: Codd. Vat. Gr. № 375 fol. 208—229, № 864 fol. 278—306 (намболье древній) и № 1147 fol. 106 v.— 128 v. Кром' того, въ cod. 1147 fol. 90-106 v. находится иное сказание того же содержанія и также ссылающееся на соборное посланіе трехъ патріарховъ. Списки того сказанія находятся и въ Парижской Національной библіотекъ, какъ и иные, повидимому, извъстія о Лиддской и Римской иконъ, см. Catalogus Hagiographicorum Bibliothecae Nationalis Parisiensis edd. Hagiographi Bollandiani et H. Omont, Bruxelles-Paris 1896, гдъ указываются саъдующіе рукописи Fonds Grecs. 559 fol. 36 v; 635 fol. 70; 773; 1474 fol. 237; Cod. Coisl. 296 fol. 197. Harles въ 4-омъ изд. Bibl. Graec. Fabricii (томъ X, стр. 285) указываетъ еще на мюнхенскую ркп. № 226. Но при странномъ молчаніи о Лиддской иконъ паломниковъ древнъйшаго времени, по этимъ сказаніямъ о композиціи иконы едва ли возможно будетъ сділать какія-либо заключенія. Ducange сообщиль, что въ одномъ сказаніи, заглавіе и краткую выдержку изъ котораго онъ привелъ въ своемъ греческомъ словаръ в. ч. 'Ро**даточ**, говорится, что Божія Матерь держала на рукахъ на икон'в этой Христа, но это относится, разумъется, къ иконъ, стоявшей подъ именемъ Римской въ Халкопратін, а потому для сужденія о Лиддской никакого значенія не имѣетъ. Объясненіе Ducange'a имени Римская тъмъ, что икона была на порфиръ, разумъется, невозможно. Аналогіей Лиддскому изображенію Божіей Матери на колоне является еще болъе темное упоминание изображения Божией Матери съ Христомъ на рукахъ, находившагося якобы на колонить Каабы и разрушеннаго витьстть съ прочими бывшими тамъ идолами Магометомъ, см. Noël des Vergers, Arabie (въ Univers pittoreвque) 1847, стр. 134-138.

Въ композиціи миніатюра отличается отъ мозаики положеніемъ Христа, который изображенъ слишкомъ наклонно, какъ бы падающимъ назадъ, вслёдствіе чего лице Христа гораздо дальше отъ лица Божіей Матери, чёмъ на мозаикъ.

Въ одеждѣ главное различіе миніатюры состоить въ положеніи и величинѣ, вѣроятно, плаща, который расположенъ болѣе равномѣрно: справа онъ не образуетъ такого длиннаго и остраго мыса, какъ на мозаикѣ, слѣва же дальше отходить отъ туловища, что дѣлаетъ всю фигуру болѣе симметричной, но менѣе живою; передъ грудью плащъ спускается гораздо неже, такъ что ноги Христа приходятся выше нижняго края пазухи его; это уменьшаетъ слишкомъ однообразное поле параллельныхъ почти складокъ хитона, которое столь непріятно бросается въ глаза на мозаикѣ ¹).

Эта длина плаща и расположеніе концовъ ближе къвышеуказаннымъ поздивишимъ изображеніямъ Божіей Матери въ этомъ же типв, чвиъ расположеніе его на мозаикв, равно какъ и концы пояса (если только рисунокъ у Гарруччи туть ввренъ), которыхъ нетъ на китійской мозаикв, но которые, быть можеть, подъ вліяніемъ славы «Пояса Богородицы», хранившагося въ Халкопратіи и не разъ спасавшаго городъ, обыкновенно видны на поздивишихъ воспроизведеніяхъ этого же типа. Бахромы по краю плаща, показанной на миніатюрв у Гарруччи, на мозаикв нетъ совсёмъ; но ее находимъ на диптихв Тривульчи и некоторыхъ поздивйшихъ изображеніяхъ.

Цвётъ одежды на миніатюре, однако, резко отъ нихъ отличается: туника Божіей Матери золотая, плащъ красно-фіолетоваго оттенка съ золотыми же планами тамъ, где онъ не образуетъ складокъ; хитонъ Христа светло-голубой, плащъ золотой. Обувь Божіей Матери красная, царская, равно какъ и золотое, украшенное драгоценными камнями подножіе, заимствованное, вероятно, изъ придворнаго церемоніала, которое въ мозаикахъ S. Maria Maggiore дано въ столь пышной форме лишь Христу, тогда какъ поздне на немъ изображается Божія Матерь не только въ этихъ композиціяхъ торжественнаго характера, но и въ сцене Благовещенія (см., напр., то же сирійское евангеліе, Garrucci, 130.1).

Къ сожаленію, цветовъ одежды Божіей Матери на мозаике разсмотреть я не могъ, но во всякомъ случае они гораздо светлее и пе-



<sup>1)</sup> Пропорціи фигуры в'трніве переданы на меньшей фотографіи (см. рис. на стр. 34), гді раккурсть верхней части фигуры гораздо меньше.

стрте обычныхъ синеватыхъ, коричневыхъ и зеленоватыхъ тоновъ позднъйщихъ временъ. Цвъта одеждъ въ миніатюръ, гдъ употребленіе красокъ, конечно, съ одной стороны, свободите, съ другой, экономите, обнаруживають отличіе отъ позднайшихъ, въ томъ же стремленіи къ пестротъ и пышности, какъ и мозаика Китійская и тъмъ болье мозаики S. Maria Maggiore. Миніатюра сирійскаго евангелія объясняєть ту бъловатую полосу, которую видно сквозь копоть на мозанкъ нало лбомъ Божіей Матери: на миніатюрь изъ-подъ накинутаго на голову плаща ясно видно узкую бълую полосу, огибающую лобъ и перехваченную посрединъ вертикальной полоской. Такой головной уборъ, прикрывавшій лобъ, изображается на многихъ памятникахъ IV и VI въковъ и, повидимому, назывался тогда на Западе nimbus или limbus 1) и имълъ целью уменьшать лобь, что считалось, видимо, красивымъ; его видимъ мы и у цариць, и у знатныхъ дамъ, и у святыхъ женъ, и у Божіей Матери<sup>2</sup>). Судя по мозаичному изображенію 625—638 годовъ св. Агнесы въ деркви ея имени близь Рима (Garrucci, 274; de Rossi, Musaici cristiani, вып. 3-4) и Божіей Матери въ царственномъ нарядъ на мозанкъ 705—707 годовъ, бывшей нъкогда въ Ватиканской базиликъ (Garrucci, 279.2; de Rossi, Musaici, вып. 23), этого убора не ноенли уже въ VII — VIII въкахъ; позднъе въ реальныхъ изображеніяхъ мы его не встръчаемъ, но на изображеніяхъ Божіей Матери онъ по традицін еще повторяется иногда, напр., на мозанкахъ Василія Македонянина въ св. Софін Цареградской (Salzenberg, табл. XXXII.2), на мозаичномъ изображении Божіей Матери въ капелль Петра Хрисо-

<sup>1)</sup> Кландіанъ говорить объ Iustitia: continuo frontem limbo velata pudicam (XVII, 118—панегирикъ 399 года); Арнобій упоминаеть, что женщины imminuerent frontes limbis (II, р. 72—de natura hominum cap. VII), а Исидоръ Севильскій относить имя это къ поперечнымъ полоскамъ лийы: nimbus est fasciola transversa ex auro assuta in linteo, quod est in fronte feminarum (Origines, XIX. 31.2).

<sup>2)</sup> Достаточно указать, кромѣ многочисленныхъ изображеній императрицъ на римскихъ и византійскихъ монетахъ съ начала V-го вѣка, на мраморную голову въ Капитолійскомъ музеѣ, безъ достаточныхъ основаній считаемую Амалосвинтой (Bulletino Communale, 1888, табл. VI, стр. 120—123); изображеніе женской головы въ подобномъ же, но еще болѣе сложномъ уборѣ, находящееся подъ именемъ св. Елены на рисункѣ XVI в. въ Сод. Vatic. Lat. 5407 fol. 11 (Ciacconi); императрицу на створкахъ диптиха въ Вѣнѣ и Флоренціи (Album der auserlesenen Denkmåler des К. К. Нобпивеит, Wien, 1895, табл. 50 и рис. на стр. 20); Оеодору и дамъ ея свиты въ равеннской церкви св. Виталія; святыхъ женъ въ капеллѣ Петра Хрисолога въ Равеннѣ; Божію Матерь и святыхъ женъ въ Паренцо; Божію Матерь (не св. Контіанила, какъ полагалъ de Rossi, Bull. di Arch. Crist. 1872, стр. 158, табл. Х— XI.2) на серебряномъ реликвіаріи въ Grado; Божію Матерь на мозаикѣ церкви св. Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ и т. д.

лога въ Равеннѣ (фот. Ricci № 210; Müntz, Americ. Journal of Archeology, I (1885), стр. 116 сл.). Иногда уборъ этотъ сводится къ узкой бѣлой полоскѣ подъ головнымъ покрываломъ или же исчезаетъ вовсе.

На миніатюрѣ 586 года и Христосъ и Божія Матерь имѣютъ золотые нимбы, у Христа нимбъ еще безъ креста внутри его, котя послѣдній является, какъ говорено выше, уже на равеннскихъ мозаикахъ юстиніанова времени; у Христа нимбъ окаймленъ синею, у Божіей Матери оранжевою и синею 1) полосами; на мозаикѣ цвѣта нимбовъ разсмотрѣть мнѣ не удалось, но нимбъ Христа первоначально кресчатымъ, кажется, какъ была о томъ рѣчь, не былъ. Изъ сравненія миніатюры съ Китійскою мозаикой, помимо ближайшаго сходства ихъ, можно, кажется, замѣтить большее сходство съ позднѣйшими традиціонными типами миніатюры, откуда и представляется возможнымъ считать мозаику древнѣе миніатюры. Если это вѣрно, то мозаика Кити оказывается моложе мозаикъ S. Магіа Маддіоге и старше миніатюры сирійскаго евангелія.

Наиболье вырнымы критеріемы времени могы бы быть стиль и работа мозаики, но когда я быль на Кипры, я не видаль еще мозаикы Равенны; кромы того, законченность Китійской мозаики и закраска лиць Божіей Матери и Христа мышали судить о многихы деталяхы.

Увидавъ впоследствій мозайки Равенны и Рима, я все же нигде не заметиль ближайшаго сходства въ исполненій ихъ съ мозайкой Китійской. Такъ, напримерь, вышеописанный характерный способъ передачи переходовъ отъ света къ тени при помощи ряда насаженныхъ черезъ одинъ темныхъ и светлыхъ кубиковъ нигде не применяется съ такою резкостью, какъ па мозайке Кити. Въ левую щеку Христа-Пастыря въ мавзолее Галлы Плацидій (детальный рисунокъ см. у Е. К. Редина, Мозайки равеннскихъ церквей, табл. І) вставлены также черезъ одинъ три оранжевыхъ кубика, но тамъ они именотъ целью изобразить скорее румянецъ; въ пейзаже местами применяется переходъ одного тона въ другой посредствомъ такого же пріема, какъ во многихъ местахъ на одежде архангела Гаврійла; но стоитъ сравнить руку Михайла съ рукой Христа, чтобы убедиться, что мастера мозайкъ Галлы Плацидій работали совсёмъ иначе, чёмъ мастера, исполнявшіе мозайку Кити. Примененіе въ пе-



<sup>1)</sup> Не видавъ самъ миніатюры, я описаніемъ красокъ ея обязанъ любезности Д. Н. Бережкова во Флоренціи.

реходахъ этихъ на лицъ Гаврінда желтоватыхъ кубиковъ находитъ себь аналогію въ желтыхъ -- по крайней мъръ, теперь кажутся онъ таковыми — полосахъ, оттыняющихъ лица юныхъ святыхъ въ куполъ св. Георгія Солунскаго; у нихъ же въ свътлыхъ желтоватыхъ волосахъ космы обозначаются иногда извилистыми полосками на общемъ же фонъ, какъ у архангеловъ Кити. Въ общемъ же отъ всъхъ мозанкъ V—VII въковъ, мною виденныхъ, мозанка Кити отличается. какъ мет кажется, большею, нежели онт, тщательностью работы. Особенно ясно это изъ сравненія одежды архангела Гавріила 1) съ одеждами также быстро идущаго влево св. Лаврентія въ мавзолев Галлы Плапидін (фот. Ricci № 67, Е. К. Рединъ, стр. 63, рис. 14). Тамъ одежда передана общими широкими планами, тогда какъ мастеръ Китійской мозанки, върно рисуя складки, пустился въ мелочную передачу ихъ; если же сравнить одежды ангеловъ церкви Аполлинарія Новаго, переданныя также съ большой тщательностью, то, на нашъ взгиядъ, хотя и окажутся нъкоторые пункты сходства, напр., зигзагообразнымъ полоскамъ средней широкой вертикальной полосы нижней части хитона Гаврінла соотв'єтствують у равеннских вангедовъ (см. особенно ближайшихъ къ Божіей Матери) два плана, свътлый и темный, соединенные зигзагообразной линіей (фот. Ricci № 105), но разница въ работъ все же столь ръзка, что считать ихъ произведеніемъ одной и той же школы мозаичистовъ, возможности мы не видимъ. Подобнаго же рода отделка одеждъ замечается у некоторыхъ изъ апостоловъ въ купол' перкви S. Maria in Cosmedin (Аріанскій баптистерій) въ Равеннь, гдь также мелкія складки какъ бы струятся. Еще сильнее разница въ лицахъ: лицо Гавріила имъеть нъчто общее съ лицомъ Лаврентія въ мавзолет Галлы Плацидін въ томъ, что глаза ихъ не преувеличены, но большій выгибъ бровей и складки между ними у Гаврінла, помимо вышеописанной техники, рёзко ихъ различають. Между юными лицами мозаикъ св. Георгія въ Солуни и Китійскими особенно р'єзкаго сходства я тоже не заметиль: правда тамъ лица, повидимому, сильно измънили цвътъ свой, но поражають округлостью и юношеской кра-

<sup>1)</sup> Свътлые кубики, идущіе, чередуясь съ темными вертикальными полосами, по китону Божіей Матери, могутъ напомнить фотографію Ricci № 213 съ Христа-Путника въ капеллъ Петра Хрисолога въ Равениъ, гдъ одежда ниже пояса изображена такъ же, но именно вся эта нижняя часть сплошь — новая реставрація красками (ср. рис. Garrucci, 222. 3; Е. К. Ръдинъ, Мозаики равенискихъ церквей, стр. 176).

сотой античныхъ типовъ, чего въ лицѣ архангела Гавріила, при его суровой складкѣ на лбу, не замѣчается; болѣе мягкое лицо Михаила также ближайшаго сходства съ ними не представляетъ.

Сравнивать мозанку Кити съ многочисленными византійскими мозанками позднёйшихъ временъ, XI-го и сл. вёковъ, было бы напраснымъ трудомъ: рёзкая разница между ними очевидна всякому.

Такимъ образомъ отсутствіе ближайшаго стилистическаго сходства между мозаикой Кити и византійскими или зависящими отъ нихъ мозаиками Европы не позволяєть указать місто въ хронологической серіи ихъ мозаикі Кити. Ті же мозаики Востока, одной изъ группъ которыхъ принадлежала Китійская, или не изданы, какъ Солунскія и Синайская, или сокрыты еще, какъ Константинопольскія, или же, будемъ надівяться, еще остаются неизвістными, по большей же части — погибли.

Китійская мозанка является поэтому стилистически во многихъ отношеніяхъ единственной, и, не имѣя ближайшихъ аналогій, судить о времени ея возникновенія, для насъ, по крайней мѣрѣ, является почти невозможнымъ, тѣмъ болѣе, что вѣковая пыль и копоть скрываютъ многія детали.

Остаются следовательно лишь критеріи внешніе: рисунокъ, композиція и содержаніе, что и было разсмотрено выше и что приводить насъ къ следующимъ заключеніямъ или, скоре, лишь предположеніямъ.

Мозанка исполнена внѣ зависимости отъ обычныхъ, извѣстныхъ по памятникамъ V и VI-го вѣка, изображеній Божіей Матери между ангелами, согласно признанію Ея Эфесскимъ соборомъ Богородицею, такъ какъ на нихъ ангелы изображаются въ позахъ, болѣе подходящихъ ихъ роли почетной царской стражи. Содержаніе же изображенія, равно какъ и нахожденіе его въ абсидѣ церкви, посвященной, вѣроятно, Божіей Матери, ясно свидѣтельствуетъ о задачѣ мастера изобразить Божію Матерь Богородицею.

Для выполненія задачи этой онъ скомпоноваль рисунокъ по существовавшимь ранье типамь: иконь, можеть быть, Сирійской Божіей Матери и изображеніямь двухъ архангеловь, входившимь въ составь иныхъ композицій, при чемъ ограничился лишь необходимьйшими измыненіями взятыхъ имь типовъ сообразно новой задачь. Такой невыработанности композиціи соотвътствуеть и употребленіе стараго обозначенія Богородицы именемь св. Маріи. Эти два обстоятельства

указывали бы на времена ближайшія къ Эфесскому собору, если бы мозанки S. Maria Maggiore въ Римѣ не свидѣтельствовали, что въ искусствѣ изображенія Божіей Матери въ небесной славѣ, ранѣе усвоявшейся лишь Христу, пепосредственно послѣ собора еще не явилось.

Если можно дълать предположенія о неизвъстномъ, то фигура Божіей Матери со Христомъ и крылья ангеловъ свидетельствуютъ о связи Кипрской мозанки съ искусствомъ скорбе Сиріи или Александріи, чемъ Константинополя; последнему предположенію, при всей его проблематичности, благопріятствуеть стилистическое отличіе ея отъ мозанкъ, стоящихъ въ въроятной зависимости отъ Константинопольскихъ мозаичистовъ V и VI-го въковъ. Мы можемъ обратить вниманіе еще на одно обстоятельство. На изв'єстной мозаик'є, изображающей тріумов Посидона (открыта въ 1842 году въ Константинъ, нынъ въ Лувръ) замъчается тотъ же оригинальный пріемъ переходовъ тоновъ при помощи чередующихся темныхъ и свётлыхъ кубиковъ, расположенныхъ въ одинъ рядъ, который ръзко отличаетъ мозаику Кити отъ мозаикъ римскихъ и равеннскихъ. Судя по рисунку (Exploration de l'Algérie. V. Delamare, Archéologie, ta61. 141-142), на мозанкъ Константины, украшавшей полъ виллы поздне-римскаго времени, такой пріемъ примѣняется лишь въ тылахъ, а не въ лицахъ; самые кубики относительно крупнее, что объясняется, конечно, тамъ, что мозаики половъ исполняются обыкновенно изъ каменныхъ, более грубыхъ и крупныхъ, кубиковъ, чемъ стенныя. Но, несмотря на это, оригинальность пріема этого можеть считаться признакомъ особой школы мозаичистовъ. Мозаика Константины ближайшимъ образомъ примыкаеть къ памятникамъ искусства александрійскаго. Ригль (Zur Frage des Nachlebens der altegyptischen Kunst in der späten Antike. Eranos Vindobonensis. Wien. 1893) указаль, напр., тождество изображенныхъ на ней эротовъ въ лодкахъ съ изображаемыми на такъ называемыхъ коптскихъ тканяхъ. Мозаику Кити, какъ говорили мы выше, приходится считать произведеніемъ мозаичистовъ сирійскихъ или александрійскихъ. Сходство ся съ мозанкою Константины дълаетъ болбе въроятнымъ второе предположение. Китийская мозаика можеть считаться работою мастеровь, пришлыхъ изъ Александріи, съ которою Кипръ столяъ и теперь стоить въ постоянныхъ и тесныхъ связяхъ, какъ о томъ непреложно свидетельствують многовековая исторія его и памятники искусства разныхъ эпохъ на немъ находимые.

Особенный стиль Китійской мозанки затрудняеть ея датированіе; если же послёднее необходимо, то намъ казалось бы возможнымъ отнести ее къ концу V-го или началу VI-го въка.

## III.

## Παναγία Καναχαρία.

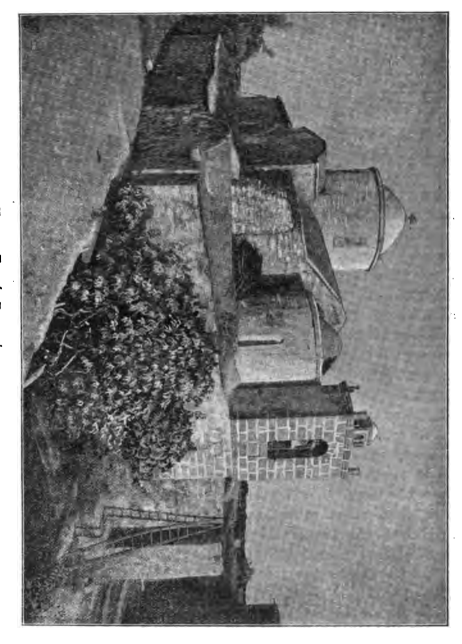
Во время пребыванія моего въ Никосіи, преподаватель математики въ тамошней греческой гимназіи, г. Катада́хос, разсказаль мив, что онь видёль остатки мозаикъ въ алтарв одного запуствлаго нынв монастыря, въ свверо-восточной части острова, на Карпасійскомъ полуострове. Этоть монастырь называется Пахаүіа Кахахаріа или, какъ выговаривають кипріоты, Кахахарха. Мозаики, отъ которыхъ сохранились лишь куски, представляли, по словамъ г. Катада́хос'а, Вожію Матерь, сидящую на троне, съ ангелами по сторонамъ ея, и евангелистовъ; читать ему о мозаикахъ этихъ нигдё не приходилось, а увидаль онъ ихъ совершенно случайно, зайдя въ церковь, во время одной изъ поездокъ своихъ по острову. Принявъ съ величайшею благодарностью указаніе это, я посетиль 12—13 сентября 1895 г. монастырь этоть, упоминаемый Сакелларіемъ (І, стр. 166) лишь ради сдвухъ монолитовъ по три фута вышиной» изъ числа тёхъ, которые такъ интересують почему-то археологовъ.

Къ сожальнію, при написаніи настоящей статьи я не имыть возможности ознакомиться въ достаточной полноть съ литературой о Кипры и поэтому не могу утверждать, чтобы издаваемыя ныны мозаики оставались до сихъ поръ совершенно неизвыстными <sup>1</sup>).

Церковь стоить на южномъ склонѣ скалистаго кряжа, идущаго по срединѣ полуострова, между деревней Λιθραγχώμη и развалинами древняго города, ясно видимыми по основаніямъ стѣнъ на вершинѣ кряжа, откуда видно море по обѣ стороны полуострова. Этоть древній городъ считають (Σακελλάριος, І, стр. 166) за упоминаемую Стефаномъ Византійскимъ Акру; на сколько это основательно, я судить не берусь, равно какъ и о странномъ, очевидно, не греческомъ

<sup>1)</sup> Упоминанія о нихъ можно ожидать отъ книги Hogarth'a, De via Cypria, 1889 спеціально изслёдовавшаго Карпасійскій полуостровъ, и статей Schröder'a (Globus 1878—79 г.г.); но об'є книги эти остались мн'є недоступными.

имени Καναχαρία, присутствіе котораго на Кипрѣ не представляєть, однако, ничего удивительнаго при разноплеменности его обитателей 1).



<sup>1)</sup> Іеромонахъ-арендаторъ въ зависимости, очевидно, отъ сказанія о Кипрской мозанкъ производнять имя это какимъ-то образомъ отъ турецкаго слова «кан» == кровь; я же могу лишь указать на упоминаемое Евтихіемъ Александрійскимъ (Annales, переводъ Рососке'а, 1659 г. II, стр. 491) селеніе въ Сиріи по имени Canacar.

Digitized by Google

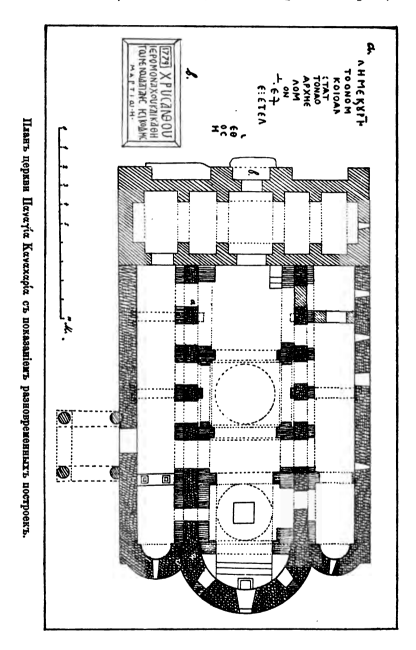
Церковь Пачатіа Качахаріа съ вапада,

Въ древнейшемъ известномъ мне упоминании имени этого Качахаріа обозначала область, въ которую входило селеніе "Аγιος 'Ανδρόνικος 1), лежащее къ сверо-востоку отъ Канакаріи. Въ XV-мъ веке Канакарія и сосъдняя деревня Лиоранкоми принадлежали королю, какъ то видно по изданному Mas-Latrie (Histoire de Chypre, III, стр. 508) документу, гдф, въ числф королевскихъ владфній, находятся casal Canacharia и casal Lethrancomi et pretii. Въ документь 1464-1468 г.г. (Florio Bustron, стр. 421) Charchia, подаренная королемъ дворянину Filippo Mistachiel, можеть обозначать, кажется, Канакарію, такъ канъ имя последней писали иногда раздельно: Cana-Charia или Kana-Kargha. Иныхъ упоминаній о Канакаріи найти мнѣ не удалось, что и понятно при положеніи ея въ глухомъ углу острова, куда не заходиль даже Барскій. Въ XVIII веке, въ числе владеній архіепископа, упоминается ή μονή τῆς Καναχαρίας (Κυπριανός, 'Ιστορία τῆς Κύπρου, стр. 392); ему же принадлежить монастырь этоть и теперь, но монаховъ въ немъ уже давно нътъ. Монастырь, или точнъе его земли, арендуются теперь і еромонахомъ, который обязань служить въ церкви, куда приходять жители соседней деревни Λιδραγκώμη.

Церковь эта такого же византійскаго типа, какъ и Пачауіа Аууєλόκτωτος, стоить посреди двора, обнесеннаго стіной, къ которой примыкаеть небольшой домъ, служившій нікогда кельями монаховъ, и различныя хозяйственныя постройки. Наружный видъ церкви съ запада представляеть прилагаемый рисунокъ. Въ церковь теперь три входа съ трехъ сторонъ, передъ южнымъ пристроена сінь въ видів плоскаго купола на четырехъ колоннахъ. Снаружи церковь эта также,

<sup>1)</sup> Леонтій Махера, говоря о не задолго до него бывшемъ обрѣтеніи мощей св. Фотиніи и чудесномъ источникъ на мъстъ ея погребенія, помъщаеть его (ed. Σαθά, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, стр. 70) είς την Άκροτίκην (т. е., очевидно, Карпасійскій полуостровъ) είς την χώμην του άγίου Άνδρονίκου της Καναχαρίας; y Strambaldi (ed. Mas-Latrie, стр. 17) это переведено nel casal Acrosichi nel casal Comin Santo Antronico nel casal Canacaria-переводъ, который заставилъ Mas-Latrie (въ его примъчаніяхъ къ Strambaldi) тщетно искать деревень Acrosichi и Comin! Florio Bustron (ed. Mas-Latrie, стр. 34) пишетъ уже Al Carpasso, cioè al Casal Coma fu trovata una Santa Photini, che vuol dice Santa Lucida. Надо думать, что мощи святой перенесены были въ Левкосію, судя по упоминанію тамъ въ 1869 году женскаго датинскаго, конечно, монастыря св. Фотиніи (Σακελλάριος, І, стр. 482). Фл. Бустронъ упоминасть на Карпасійскомъ полуостров' molte chiese lavorate di musaico minutissimo in terra et è alquanto infra terra, но это относится, видимо, лишь къ развалинамъ церквей съ мозанчными полами на мъстъ древняго города Карпасіи (ср. Σακελλάριος, I, стр. 158 сл.). Бустронъ же упоминаетъ (стр. 19) мозанчные полы въ Кириніи (ср. Σακ ελλάριος, І, стр. 145 сл.). О мозаичномъ полъ бливъ монастыря Άχειροποίητος (около др. Лапинна) Σακελλάριος, I, стр. 142, ср. Барскаго II, стр. 251.

какъ и въ Кити, никакихъ признаковъ большой древности не представляетъ. Обращаютъ на себя вниманіе лишь узкія окна въ продольныхъ стенахъ, возвышающихся надъ срединой церкви, теперь



большею частью заложенныя и совершенно излишнія, такъ какъ два купола дають свёта вполнё достаточно, особенно когда окна ихъ были

закрыты стеклами, а не пучками хвороста, какъ теперь, иля защиты внутренности перкви отъ птицъ. Въ абсидъ ясно замътно новое расширеніе средняго окна и два заложенных боковых в изъ которых в въ южномъ сохранилась еще дълившая его пополамъ колонка. Внутри церкви сразу становится ясно, что и туть теперешняя церковь воздвигнута на мъстъ древней (см. планъ, на которомъ различной штриховкою обозначены части различныхъ построекъ). Къ сожальнію. мить было невозможно воспользоваться находящимся въ самой церкви хронологическимъ источникомъ, пока еще запечатленнымъ: на второмъ столбѣ направо отъ входа въ перковь находится (см. на планѣ а) надпись красною краской по былой штукатуркы. При перестройкы церкви надпись эта была покрыта слоемъ новой штукатурки, по которой церковь и росписана. Къ немногому видимому нынъ отъ древней наличен я пытался прибавить еще нъсколько буквъ, сбивая позднъйшую штукатурку, но при этомъ оказалось, что новая штукатурка гораздо крепче древней, такъ что нередко вместе съ нею отскакивала и древняя, а потому, дабы не погубить надписи, я и оставиль ее въ теперешнемъ видь, въ ожиданів, когда кто-лебо будеть имьть возможность теривливо или при помощи какихъ-либо особыхъ ухищреній удалить новую штукатурку, не повредивъ древней. Надпись, кажется, историческая и говорила, в вроятно, о построеніи церкви или о реставраціи ся. Но съ объихъ сторонъ не хватасть многихъ буквъ, и попытки возстановленія, до полной отчистки, съ моей стороны были бы праздными, такъ какъ видна очень малая часть ея; первоначально же надпись занимала, повидимому, около 80 сантиметровъ въ высоту н 70 въ ширину. Во второй строкѣ, очевидно, читается είς] τὸ ὄνομ[α τῆς Θεοτόχου?], ΒЪ 6-οй ἀρχηε[πισχόπου], ΒЪ 11-οй ἐτελ[έσθη δὲ?]. Надвемся, что надпись будеть отчищена, и прочтена, и точно опредвлить время издаваемыхъ мозацкъ, такъ какъ, судя по сходству ея буквъ съ буквами мозанки, она современна построенію церкви. Исторія церкви обнаруживается при осмотр'в ея: ясны посл'єдовательныя перестройки, которымъ она подвергалась. Первоначально церковь, украшенная мозанками въ широкой (около пяти метровъ въ діаметр'в) абсид'в, им'вла видъ базилики, но вм'всто колоннъ двускатную деревянную, въроятно, крышу церкви поддерживали два ряда столбовъ, сложенныхъ изъ камия и связанныхъ арками, на которыхъ поставлены возвышающіяся стіны средняго нефа, прорізанныя узкими окнами: примеровъ такой замены монолитныхъ колоннъ, дорогихъ и не везат лоступныхъ, кладкою изъ камия можно указать не мало 1); поэтому предполагать, что столбы эти сложены поздиве вивсто колоннь, или, что ими обложены колонны, никаких основаній я не вижу. Къ столбамъ этимъ черезъ одинъ приставлены были, повидимому, позднее тонкіе пилястры въ среднемъ нефе, которые упальли нынь на четвертой отъ входа паръ столбовь и стесаны на второй. --соответственно этимъ двумъ (вернее тремъ, такъ какъ тоже было следано, конечно, и далее предъ алтаремъ) аркамъ, перекинутымъ черезъ средній нефъ, перекинуты были арки и черезъ боковые; цёль ихъ могла быть двоякая: или этимъ желали облегчить укладку деревянныхъ стропиль, чтобы класть более хорошія бревна съ одной поперечной станы на другую по длина церкви, или же эти арки нахолились въ связи съ покрытіемъ коробовыми сводами боковыхъ нефовъ, а, можетъ быть, даже и средняго; если такъ, то тогда же могли быть приложены и толстые пилястры во всю ширину столбовъ къ темъ сторонамъ ихъ, которыя обращены въ боковые нефы, чемъ уменьшалась ширина нефовъ и утолщались среднія продольныя стіны, на которыя опирался коробовой же сводъ средняго нефа. Судить о томъ, сохранилось ли это устройство понынѣ въ боковыхъ нефахъ или оно замѣнено было позднъе таковымъ же, мы не беремся, хотя болье въроятнымъ, въ виду незначительной ширины сводовъ, кажется первое. Средній же нефъ подвергся еще одной перестройкі, при чемъ къ мозанкамъ отнеслись весьма невнимательно. После какого-либо разрушенія ея, пожара, если средній нефъ крыть быль деревомъ, или землетрясенія, если онъ им'яль коробовый сводь, реставраторы церкви пожелали воздвигнуть въ средина церкви два купола по обычной схем' позднейших византійских церквей. И воть, разрушивь прежнія поперечныя арки (двѣ или три), они встроили столбы новаго покрытія внутрь древняго нефа, казавшагося имъ слишкомъ широкимъ, т. е. прибъгли къ обычному пріему поздивишихъ реставраторовъ старыхъ церквей дучшаго времени. На аркахъ, связывающихъ эти столбы, воздвигнуто было два купола и два коробовыхъ



<sup>1)</sup> Къ примърамъ V. Schultze, Archaeologie, стр. 61, можно еще прибавить церковь св. Ирины въ Константинополъ, базилику св. Софів въ Софів, столбы боковыхъ нефовъ Константиновой базилики въ Іерусалимъ (по описанію Евсевія). Особенно же интересную аналогію базаликъ Канакаріи представляетъ церковь архантела Гавріила близь Муръ Ликійскихъ (см. планъ и рис. у Petersen und Luschan, Reisen in Lykien, Milyas und Kibyratis, Wien, 1889, стр. 39), гдъ на одномъ изъ подобныхъ столбовъ налъво отъ входа также находится историческая надпись о поновленіи церкви въ 812 году.

свода. Окна въ барабанахъ куполовъ пропускали достаточно света и поэтому часть узкихъ оконъ въ стене налъ арками могла быть заложена сводами безъ замъны оконъ другими. Особенно печально отразилась перестройка эта въ абсидъ, гдъ новыми столбами заложены были вижшніе концы полукружія: связывающимъ ихъ поперечнымъ сводомъ закрыта нижняя часть арки абсиды и находящіяся тамъ мозаичныя изображенія апостоловъ, а сводами выше украшенія стыны надъ аркою этой и въ отръзкахъ по сторонамъ ея. Изъ трехъ двойныхъ оконъ абсиды два были заложены, а среднее взамёнъ того расширено; сопрестоліе, шедшее, разумбется, полукругомъ, замбнено прямыми ступенями съ кресломъ на нихъ. Къ западной части церкви взамѣнъ разрушенной древней стыны (если базилика не была укорочена) пристроенъ былъ — въ это же время или поздиве — притворъ съ низкимъ куполомъ по срединъ и коробовыми сводами съ боковъ. Время этой последней пристройки определяется 1779 годомъ надписью іеромонаха Хрисаноа (на планъ b). Менъе существенными перестройками является устройство кладовой въ началь съвернаго нефа, сти на четырехъ колоннахъ предъ южною дверью и колокольни надъ западной стеной притвора: последняя, судя по надписи, возведена несколько леть тому назадь 10-22 апреля 1888 года теперешнимъ іеромонахомъ монастыря; опредёлить же время двухъ первыхъ и невозможно, да и несущественно. Такимъ образомъ, теперь отъ прежняго великольпія уцьльли лишь куски мозаики въ конхъ. Фотографирование ихъ затруднялось новой аркой, значительно сузившей абсиду, и лежащимъ поперекъ ея бревномъ для подвъшенной къ нему лампады; совершенно убрать бревно это было невозможно и мы опустили лишь одинъ конецъ его. Кромв фотографированныхъ кусковъ мозанки, въ южной части конхи есть еще незначительныя остатки близъ орнаментальной полосы по краю абсиды съ медальонами апостоловъ: а именно, тамъ сохранилось одно юное лицо безъ надписи, часть лица съ седою бородой Іакова и бородатое лицо Варооломея. Все прочее видно на издаваемыхъ фотографіяхъ (см. рис. и таблицу ІІ). Средину композиціи занимала Божія Матерь съ Христомъ, сидящая во славъ на небесномъ тронъ. Замъчательнъйшую особенность мозанки Канакарів составляеть овальное сіяніе, ковмъ отделена отъ золотого фона вся фигура Богородицы. Вибшияя полоса его радужная, затёмъ слёдуеть узкая бёлая полоска, самое же сіяніе образовано чередующимися темными (почти черными) и синими

полосами. Лицо Божіей Матери совершенно разрушено, уцъльли лишь части золотого нимба, окаймленнаго красной и синей полосками. Одежда Божіей Матери состоить изъ фіолетовой, т. е. «пурпурной» туники и синяго плаща, который, вероятно, покрываль и голову. Христосъ въ золотыхъ сандаліяхъ, синемъ хитонъ и бъломъ плащъ носить золотой кресчатый нимбъ съ красной и зеленой полоской по краю. У Божіей Матери сохранилась лишь левая рука, придерживающая Христа, сидящаго на ловъ Ея, за лъвое кольно. Христосъ держить запечатанный крестообразной перевязью свитокъ наклонно правою обнаженной рукой и левою спрятанной подъ плащемъ. Лицо Христа вполнъ сохранилось: оно смотрить прямо впередъ, какъ смотрела, конечно, и Богородица; отъ лица ангела отличается оно темъ, что собрано изъ кубиковъ болъе свътлыхъ, лишь въ щеки вставлены розовые кубики. Удлиненный оваль лица рёзко отличается отъ обычнаго въ позднъйшей византійской традиціи широкаго округлаго лица Христа-Младенца. Руки Христа и Божіей Матери изображены со тщательно переданной разноцветными, но безъ зеленыхъ, кубиками мускулатурой. Черный контуръ около лица и рукъ нарушаетъ естественность ихъ изображенія. Положеніе ногь Христа и Богородицы было, видимо, одинаково: правая нога поставлена значительно выше львой; у Божіей Матери эта поза могла мотивироваться подножіемъ трона, у Христа же, об'в ноги котораго предполагаются висящими, условность этой позы явно бросается въ глаза.

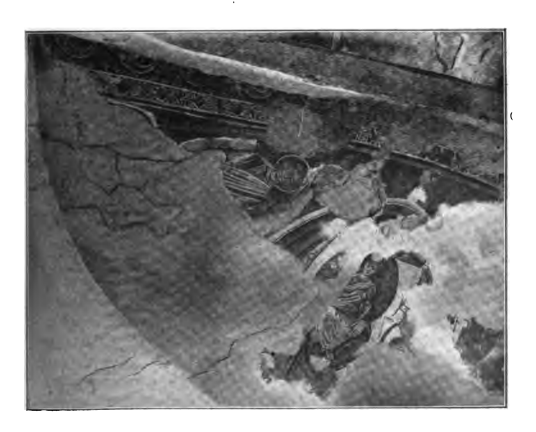
Отъ трона сохранились лишь лирообразно-изогнутая спинка бѣлая, съ свѣтло-зелеными полосками и разноцвѣтными ромбами и параллелограммами, обозначающими, очевидно, цвѣтные камни, вставленные въ нея, и подушка, на которой сидитъ Божія Матерь, также бѣлая съ синей поперечною полосой, съ зеленою и золотою общивкой на концахъ.

По сторонамъ стояли два ангела, отъ праваго уцёлёла лишь рука, выходящая изъ широкаго и короткаго рукава хитона; она опущена внизъ и раскрытая ладонь ея, повидимому, ничего не держала, выражая лишь изумленіе. За рукою этой видны внизу зеленыя изъ кубиковъ различныхъ оттёнковъ округлыя условныя изображенія холмовъ и также зеленый съ коричневою полоской по срединё стволъ, очевидно, пальмы, судя по формё листьевъ вершины, соотвётствующаго этому, дерева въ лёвой половинё. Лёвый ангелъ сохранился лучше: лёвой опущенной рукой держалъ онъ, какъ, вёроятно, и правый ангелъ,

жезль, положение же правой определить нельзя. Одежда его состоить изъ голубой съ желтоватою полосою туники и белаго плаща, накинутаго на левое плечо и слегка лишь прикрывающаго правое. Крылья узкія (м. б. лишь по недостатку места) и длинныя имеють обычную форму: перья ихъ синія, голубыя и лиловыя. Лицо ангела сохранилось вполне. Къ сожаленю, я не могъ разобрать цвета волось и темнаго, повидимому, однако, не золотого нимба, но ясно видно, что обычныхъ въ традиціонныхъ изображеніяхъ ангеловъ «слуховъ» тутъ не было.

Лицо набрано весьма живо изъ бѣлыхъ, розовыхъ, черныхъ и иныхъ, кромѣ зеленыхъ, кубиковъ, и мускулатура шеи передана также оченъ тщательно. Лицо это гораздо живѣе и натуральнѣе лица Христа, оба глаза скошены въ сторону Божіей Матери.

Широкая кайма внёшняго края абсиды нынё, болёе чёмъ на половину, закрытая новой аркой, украшена была тринадцатью медаль-



Кайма вившняго края абсиды церкви Παναγία Κανακαρία.

онами апостоловъ и Христа, въроятно, посрединъ; орнаментальный бордюръ ея образованъ меандрами, условно изображенными листьями и синими кругами и ромбами, изображающими, быть можеть, цветные камни. На темномъ фонъ средины полосы этой широкіе листья, обрамаяющіе медальоны и розетки о четырехъ острыхъ листьяхъ и бълыя точки по три вмъсть. Въ медальонахъ на синемъ фонъ изображены были лица апостоловъ: въ съверной (лъвой) части арки лица почти совершенно заложены новою аркой и видны лишь концы надписей, а именно идя сверху внизъ.... IAC, .....  $\theta \in OC$ , .....  $\Delta \in OC$ , ..... КОС и ..... МАС; въ южной видны лица и начала надписей: одно юное лице безъ надписи, при съдобородомъ лицъ стоитъ ІАКО и при другомъ бородатомъ, но не съдомъ ВЛІОШ.... Но этого южнаго куска мозанкъ я къ сожальнію не фотографироваль. Равнымъ образомъ теперь весьма досадна краткость вышеприведенныхъ замётокъ, гдь, напримъръ, не упоминается объ употреблени вълицахъ оранжевыхъ кубиковъ, обычныхъ въ ближайшихъ къ мозаикамъ Канакаріи мозанкахъ VI въка. Но я невидаль еще въоригиналь мозанкъ этихъ, когда быль на Кипръ, и поэтому не могь тогда судить о нихъ положительно: мит была лишь очевидна значительная древность ихъ сравнительно съ извъстными мнъ и тогла поздне-византійскими мозанками XI-XIII въковъ.

Хотя отъ мозанки и сохранились лишь куски, всего лишь, можеть быть, одна треть, но и по кускамъ этимъ общая композиція возстановляется совершенно ясно: въ центрѣ на фонѣ овальнаго ореола на тронѣ сидѣла Божія Матерь, держа на лонѣ Христа-Младенца, по сторонамъ ореола изъ раздѣленной на подобіе холмовъ полосы земли росли двѣ пальмы, доходя вершинами до верхней части ореола; по сторонамъ предъ ними стояли два ангела въ спокойныхъ позахъ почетной стражи.

Нижняя часть мозанки совершенно разрушена; здёсь, судя по многочисленнымъ аналогіямъ, могла находиться надпись, но широкой орнаментальной каймы предполагать невозможно, такъ какъ если возстановить нижнюю часть ореола сообразно верхней, сохранившейся части его, то для полосы такой не окажется мёста.

Поза Божіей Матери достаточно ясна и по сохранившимся частямь фигуры ея, позы же ангеловь можно легко вообразить по многочисленнымь инымь изображеніямь ихъ въ той же роли почетной стражи у престола Царицы Небесной или Вседержителя. Такъ совер-

шенно почти исчезнувшаго праваго ангела по характерному положенію его правой руки, отведенной въ сторону и обращенной наружу широко раскрытой ладонью, можно возстановить по ангеламъ, справа же стоящимъ отъ престоловъ: на мозанкахъ перкви св. Косьмы и Даміана въ Рим' (Garrucci, 253; de Rossi, Musaici, вып. 5, правая рука видимо реставрирована, но судя по копіи мозанки этой въ ц. св. Праскеды, Garrucci, 286; de Rossi, вып. 5, правильно) и на мозаикахъ церкви св. Михаила въ Афричиско и Михаила въ Равенић (Garгиссі, 267.2); у перваго рука отведена въ сторону и обнажена до локтя, какъ и въ Канакарійской мозанкъ, но раскрытая ладонь обращена не наружу, а внизъ, у второго же рука прикрыта рукавомъ до самой кисти и опущена не столь низко, но положение ладони тождественно съ разсматриваемой кипрской мозанкой. Сближаеть съ нею эту пару ангеловъ также и присутствіе въ левыхъ рукахъ жезловъ, конечно, не копій, какъ изображено у Garrucci. Ср. также лѣваго ангела у престола Божіей Матери въ церкви св. Цепнлін (Garrucci, 292) и ангеловь церкви S. Maria in Domnica (Garrucci, 293) на мозанкахъ папы Пасхалія І.

Въ позъ лъваго, лучше сохранившагося ангела несомнънно положеніе лъвой руки, опущенной внизъ и отведенной въ сторону, которою держаль онъ наклонно жезль; положеніе же правой неясно: она могла быть и опущена, но это мало въроятно, такъ какъ тогда фигура эта, по сравненію съ правой, являлась бы мало выразительной. Поэтому мы должны предполагать ее или отведенной въ сторону въ жестъ изумленія, или же согнутой въ локтъ и обращенной наружу открытою, поднятою вверхъ ладонью, въ обычномъ жестъ адораціи 1). Какова бы ни была поза его, все равно она болье соотвътствовала и позъ праваго ангела, и роли почетной стражи у престола Царицы Небесной, чъмъ позы ангеловъ въ мозаикъ Кити.

Расположеніе плаща, который, какъ у ангела, такъ и у Христа канакарійской мозаики, прикрывая лівый бокъ, накинуть слегка и на правое плечо, находить себі многочисленныя аналогіи, напр., въ сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго евангелія у евангелистовъ (Strzygowski, Byz. Denkm. I, табл. III, 1 и 2), Авраама (ib. IV. 2) и



<sup>1)</sup> См., напр., ангеловъ церкви S. Maria Maggiore (Garrucci, 212. 1), ц. св. Аполлинарія Новаго (Garrucci, 242. 2, 244. 2), ц. св. Космы и Даміана (Garrucci, 253), ц. св. Агаты Великой въ Равений (Garrucci, 254. 1), ц. св. Миханда въ Афричиско въ Равений (Garrucci, 267. 2), базилики въ Паренцо (Garrucci, 276. 1), ц. Нерея и Ахиллея въ Рими (Garrucci, 284) и т., и т. д.

Христа (ib. IV. 1), у котораго тамъ, какъ въ Канакаріи, лѣвая рука совершенно скрыта подъ плащемъ, у Христа на равенскомъ двитихѣ (Garrucci, 456), у нѣкоторыхъ святыхъ на мозавкахъ церкви св. Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ (Garrucci, 246. 13 и 247. 5), у апостола Петра въ церкви св. Өеодора въ Римѣ (Garrucci, 252.3) и т. д. Такимъ образомъ ни позы, ни одежды ангеловъ не представляютъ ничего характернаго: онѣ примыкаютъ ко многочисленнымъ мозавкамъ и инымъ памятникамъ V—VII вѣковъ и, слѣдовательно, принадлежатъ къ общему достоянію христіанскаго искусства тѣхъ временъ. Пальмы, введенныя въ композицію, съ полною несомнѣнностью могутъ быть понимаемы, какъ обозначеніе рая небеснаго, согласно обычному пріему изображать ихъ въ этомъ значеніи на всевозможныхъ памятникахъ IV—VII вѣковъ. Примѣры столь многочисленны и столь извѣстны, что приводить ихъ было бы совершенно лишнимъ 1).

Возстановивъ такимъ образомъ мысленно фигуры ангеловъ, пальмы, мы получимы монументальную композицію того же вы сущности содержанія, какъ и въ церкви Богородицы Ангелозданной въ Кити, но иного характера: здесь Божія Матерь сидить на царскомъ троне, окруженная къ тому же ореоломъ, между двумя пальмами, обозначающими рай, а предстоящіе предстолу Ея ангелы являются въ соотвётственныхъ роли ихъ позахъ, сходныхъ съ иными обычными изображеніями того же содержанія. Канакарійская мозаика представляеть, такимъ образомъ, композицію менте оригинальную, чтить китійская, и поэтому, стоя гораздо ближе къ инымъ, болье выработаннымъ, чемъ китійская мозанка, композиціямъ, кажется намъ мене древнею, такъ какъ, чемъ поздиве, темъ менве и менве оригинальности оказывается въ композиціяхъ христіанскаго искусства: могуть являться композиціи новыя, но старыя повторяются обыкновенно въ традиціонных типахъ и лишь въ деталяхъ; въ одеждъ, аттрибутахъ и, конечно, стиль выражается вліяніе времени. Указанные выше сборники изображеній различныхъ иконъ Божіей Магери доказывають это съ совершенною ясностью.

Композиція мозаичной росписи абсиды Канакаріи является уже вполн'є выработанной и въ совершенств'є передающей сюжеть «Бо-



<sup>1)</sup> См. Kraus, Real.-Encyclopādie der christl. Alterthümer, нзд. I, стр. 146, II, 579, 588 см. V. Schultze, Archaeologie der altchristlichen Kunst, стр. 374. Въ анокрифическомъ евангелін (псевдо-) Матеея (гм. XX) Христосъ говоритъ пальмъ, поклонившейся Богородицъ: esto consors arborum mearum quae sunt in paradiso patris mei.

городица въ небесной славе». Нельзя, однако, не заметить, что фигурамъ ангеловъ оказалось мало места, что ясно видно, какъ по узкимъ сжатымъ крыльевъ ихъ тамъ, где для крыльевъ оказывается достаточно свободнаго места, такъ и потому, что для того, чтобы выгадать место даже и для этихъ столь узкихъ крыльевъ мастерамъ пришлось съузить въ нижней части ту широкую белую полосу, которая отделяетъ золотой фонъ композиціи отъ широкаго бордюра съ изображеніями апостоловъ. Равнымъ образомъ и пальмы резко отличаются отъ обычныхъ изображеній ихъ темъ, что вместо раскидистой главы здесь оказываются на вершинахъ стволовъ лишь жидкіе, еле заметные пучки листвы. Такая сжатость боковыхъ частей композиціи произошла вследствіе помещенія трона Божіей Матери внутрь большого, широкаго, овальнаго сіянія, занявшаго всю средину конхи.

Что касается типа Божіей Матери, сидящей на тронь еп face съ Христомъ-Младенцемъ на лонь, то подробно говорить о немъ нужды ньть: Стржиговскій прекрасно показаль разницутипа этого отъ изображеній того же содержанія въ катакомбахъ, опредылиль время возникновенія его эпохою посль Эфесскаго собора, указаль на зависимость самого типа отъ соотвытствующихъ типовъ позднеантичнаго искусства и привель достаточное число примыровъ изображеній Божіей Матери въ этомъ типь, какъ въ сцень поклоненія волхвовь, такъ и отдыльно—какъ царицы небесъ, подобно мозаикъ Канакаріи (Strzygowski, Cimabue und Rom, стр. 44—48; Byzantinische Denkmäler, I, стр. 39—42).

Въ томъ же самомъ типѣ изображена была Божія Матерь со Христомъ и на мозаикѣ Канакаріи. Отъ всѣхъ иныхъ подобныхъ изображеній Ея кипрская мозаика рѣзко отличается помѣщеніемъ всей фигуры Божіей Матери внутри эллиптическаго сіянія. Въ примѣненіи ко Христу, а изрѣдка и къ инымъ фигурамъ, это сіяніе встрѣчается довольно часто, особенно въ изображеніяхъ Преображенія, Вознесенія и т. п.; но около Божіей Матери намъ, по крайней мѣрѣ, оно извѣстно лишь на позднѣйшихъ памятникахъ, какъ на Западѣ, такъ и на Востокѣ 1). Лишь отдаленную аналогію находимъ мы въ со-



<sup>1)</sup> См., напр., Didron, Histoire de Dieu, стр. 100 сл. Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, passim. На греческихъ и нашихъ иконахъ поздиващихъ временъ Божія Матерь очень часто является окруженной овальнымъ сіявіемъ, нногда правда не столь ръзко ограниченнымъ, какъ ореолы западные и вышеупомянутые греческіе.

поставленныхъ Стржиговскимъ двухъ оригинальныхъ изображеніяхъ: на миніатюрь Эчміадзинскаго евангелія и на обломкь золотой пластинки изъюжной Италіи (Garrucci, 436. 5), гдв въ композиціи подобной нашей мандорлою окруженъ лишь Христосъ, сидящій на колінахъ Божіей Матери (Strzygowski, Byz. Denkm. I, стр. 72—73) 1). При всей исключительности, какъ этихъ, такъ и нашего изображенія, можно, однако, какъ намъ кажется, усмотръть въ нихъ различный взглядъ на Христа и Божію Матерь: изображая въ мандорл'є лишь перваго и отдъля Его такимъ образомъ отъ Матери, художники какъ бы хотъли показать, что лишь «Рожденное Дъвою-Богъ», а что сама она осталась смертною, окружая же сіяніемъ всю фигуру Божіей Матери, художники канакарійской мозанки возвышали тёмъ самымъ Божію Матерь надъ прочими смертными и явно выражали задачу свою изобразить Ее Царицею Небесъ. Такое различіе во взглядахъ на Христа и Божію Матерь спеціалисты объяснять, можеть быть, различіемъ разновременныхъ или разныхъ по мъстамъ богословскихъ ученій, мы же можемъ лишь отмітить эту оригинальную черту кипрской мозаики, ближайшихъ аналогій которой среди изв'єстныхъ намъ восточныхъ памятниковъ указать мы не можемъ. Иное дъло самое изображение сіянія этого. Темносиняя средина его находить себь ананогію въ переходящихъ изъ одного въ другой синихъ тонахъ нимба Христа въ мозаикахъ церкви св. Констанцы въ Римъ (Д. В. Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ, стр. 29); сіяніе, окружающее Моисея, Аарона и Хура на мозаикъ S. Maria Maggiore въ Римъ (Д. В. Айналовъ, стр. 125) также съ синими полосами<sup>2</sup>). Въ синайской мозаикъ

См., напр., иконы называемыя «Похвала Богородицы», «Соборъ Пресвятой Богородицы» (напр., собр. Постникова № 856), «О тебѣ радуется» (ib. 24), на четырехъ иконахъ, иллюстрирующихъ херувимскую пѣснь и т. д.

<sup>1)</sup> Судя по фотографіи Moschoni въ Римѣ (№ 5972), въ Субіако, въ церкви S. Speco, Христосъ на колѣняхъ Божіей Матери также окруженъ ореоломъ, который обѣими руками Богоматерь придерживаетъ. Эта фреска является, такимъ образомъ, болѣе близкой аналогіей къ золотой пластинкѣ изъ Бавиликаты, чѣмъ эчміадзинская миніатюра. Стржиговскій, посѣтившій Субіакъ, объ этой фрескѣ не упоминаетъ. На многихъ указываемыхъ Гарруччи византійскихъ изображеніяхъ на монетахъ Божія Матерь придерживаетъ обѣими руками сверху нимбъ Христа, отъ котораго на погрудныхъ изображеніяхъ видно лишь голова. Едва ли можно сомнѣваться, что эти изображенія, равно какъ и круглый медальонъ Христа на груди Богоматери на иконахъ «Знаменія» суть лишь сокращенія болѣе древняго типа, гдѣ ореолъ окружалъ всю фигуру Христа, отлагая и отдѣляя его, такимъ образомъ отъ Богоматери.

<sup>2)</sup> Интересную аналогію между этимъ облакомъ, распростертымъ небесною десницей около нихъ и мѣшающимъ камиямъ іудеевъ долетать до нихъ, представляютъ гностическія легенды, гдѣ Христосъ облекаетъ какимъ то «свѣтовымъ истеченіемъ»

Преображенія Христось стоить внутри голубого ореола, фонь котораго около фигуры сдёлань темносинимь (Н. П. Кондаковь, Путеществіе на Синай, стр. 87). Въ ватиканской рукописи Космы Индоплова сіяніе около Христа голубое, окруженное синею полосой (Н. П. Кондаковь, Ист. виз. иск., стр. 99); въ миніатюрѣ сирійскаго евангелія 586 года возносящійся Христось окружень сіяніемь «Небеснаго цвѣта» (Garrucci, III, стр. 62).

Радужная кайма около мандорлы находить себё много аналогій и особенно легко могла быть исполнена конечно мозаикой: такова радужная рамка въ церкви св. Георгія Солунскаго около вёнка въ куполё, въ церкви св. Софіи Солунской въ коробовомъ сводё пресвитерія (конца VIII-го вёка, какъ будемъ мы имёть случай доказать въ другомъ мёстё), около погруднаго изображенія Божіей Матери въ аркё св. Софіи Цареградской (IX-го вёка см. Salzenberg, стр. 33) и т. д. Такія же радужныя рамки находимъ и въ миніатюрахъ, гдё исполненіе ихъ было гораздо труднёе, напримёръ, въ вёнской рукописи Діоскорида около изображенія Діоскорида, въ аркадахъ сирійскихъ миніатюръ Эчиіадзинскаго и Флорентійскаго евангелій (Strzygowski, Byz. Denkm. I, стр. 57). Слёдовательно, какъ явленіе обычное, радужная кайма ничего для опредёленія времени мозаики Канакаріи давать не можетъ.

Поза Христа на мозанкѣ Канакаріи также не представляєть въ общемъ ничего оригинальнаго и являєтся на множествѣ изображеній Его разныхъ временъ; зависимость ея отъ соотвѣтственныхъ типовъ позднеантичнаго искусства прекрасно доказалъ Стржиговскій (Вузапт. Denkm. I, стр. 31—33). Еединственное отличіе Христа Канакаріи отъ обычныхъ изображеній Его состоитъ въ томъ, что онъ держитъ свитокъ обѣими руками; обыкновенно свитокъ или книгу влагали лишь въ лѣвую руку Его, правая же изображалась въ жестѣ благословенія. Опредѣлить точно позу Божіей Матери теперь невозможно,

<sup>(«</sup>Licht, ἀπόρροια»), т. е. очевидно свътлымъ облакомъ въ защиту отъ Αὐθάδης выводимую изъ ада «Пίστ:ν-Σοφίαν» (С. Schmidt, Gnostische Schriften... aus cod. Brucianus, Lpz. 1890, стр. 480). Указанія на различныя видѣнія, гдѣ упоминается сіяніе вокругъ всей фигуры см. у Kraus', Geschichte der christl. Kunst, I, стр. 220; упоминаемыя Didron'омъ (Hist. de Dieu, стр. 103) разсказы житій, гдѣ ангелы уносять душу іп sphaera ідпеа, очевидно, зависять отъ изображеній Вознесенія Христова, на которыхъ мандорлу поддерживають ангелы, но предполагають ее конечно красною, а не синею, какъ на вышеуказанныхъ древнѣйшихъ примѣрахъ. Къ сожалѣнію, Стржиговскій не отмѣтиль цвѣта ореола, окружающаго Христа на Эчміадзинской миніатюрѣ (Вуz. Denkm. I, стр. 69).

такъ какъ неясно, лежала ли правая рука Ея, какъ на многихъ подобнаго рода изображеніяхъ 1), на правомъ плечь Христа, или же была опущена и придерживала Его ниже. Судя по сохранившейся слъва части правой руки Божіей Матери болье выроятнымы кажется второе, такъ какъ въ противномъ случав должно было бы быть видно и на сохранившемся кускъ внъшній контуръ поднятой отъ локтя къ плечу Христа руки, равно какъ должно было бы это выразиться и въ контур'в локтя. Положеніе ногъ Божіей Матери также не совсемь ясно: повидимому, въ выбитомъ теперь пятив, въ левой части нижняго края фигуры, подъ темною линіей, обозначающей край одежды, видны были и пальцы правой ноги Божіей Матери; справа выгнутый контуръ одежды представляеть, очевидно, плащъ, нижній край котораго обозначаеть широкая темная полоса, идущая къ правой ногѣ Христа. Изъ-подъ плаща этого контуръ нижней одежды долженъ идти, конечно, по тому же направленію, какъ выше шель контуръ плаща. Поэтому мив кажется невозможнымъ считать принадлежащимъ къ ней темный планъ, который выступаеть по дугообразной линіи отъ пересьченія края плаща съ контуромъ нижней одежды: этоть разкій выступъ вправо на бъломъ фонъ трона, или точнъе бълой, покрывающей матеріи, объяснить себ' я не могу: для обозначенія какой-либо скамын или ступеней трона выступь этоть по высоть его нахожденія и крутизнъ контура едва ли могъ служить; дугообразный контуръ его указываеть какъ бы на сферу, которой въ такомъ случат должно принадлежать и темное пространство ниже правой ноги и края нижней одежды Божіей Матери, гдф следовало бы ожидать изображенія скамейки или ступеней трона. Представить вибсто подножія сферу было бы умёстно, пожалуй, въ изображении Христа. Котораго нередко изображали сидящимъ на сферв, и ноги котораго опираются иногда, какъ напримеръ, въ мозанке купола св. Софін Солунской на радугу. Миніатюра XI въка, указанная Е. К. Ръдинымъ (Мозаики равеннскихъ церквей, стр. 155) изображаеть Христа, также окруженнаго голубымъ ореоломъ и сидящаго на радугъ. Такую замъну можно было бы



<sup>1)</sup> Напр., диптикъ VI-го въка Берлинскаго музея № 429, см. Воde und Tschudi, Beschreibung der Bildwerke der christlichen Epoche, Berlin, 1888, табл. LV; амвонъ въ Осссалоникакъ, Ваует et Duchesne, Memoires sur une mission au Mont Athos, табл. IV; мозаика въ Паренцо (Garrucci, 276. 1); въ церкви Нерея и Ахиллея въ Рямъ (Garrucci, 284). На миніатюръ Эчміадзинскаго евангелія (Вуг. Denkm. VI. 1). Божія Матерь держитъ такимъ образомъ не самого Христа, а облекающій Его овальный ореолъ.

объяснять словами св. писанія и христіанских ораторовь об дебос μέν τῆς βασιλείας ἀψίδες οὐράνιοι, γῆ δὲ ὑποπόδιον αὐτοῦ τῶν ποδῶν (Вауеt, Recherches, стр. 55). Для Божіей Матери же эта сфера подъ ногами 1) столь же необычна и несоотвѣтственна, какъ и ореоль, облекающій всю фигуру, и является характерной особенностью мозаики Канакаріи, дать удовлетворительнаго объясненія которой мы не можемь. Равнымь образомь босые пальцы, — если мы вѣрно понимаемь незначительные остатки правой ноги, — въ изображеніяхъ Божіей Матери, сидящей на тронѣ, также совершенно необычны, такъ какъ Ей придается въ такихъ случаяхъ красная, царская обувь, соотвѣтствующая торжественности всего изображенія.

Сколь ни отдаленна аналогія между Канакарійской мозанкой и французской миніатюрой X-го въка, изданной Didron'омъ (Histoire de Dieu, стр. 101), но, не зная аналогій болье близкихъ, приходится сравнивать эти столь разнородныя памятники: на миніатюрѣ Божія Матерь изображена безъ Христа, объ руки Ея подняты раскрытыми ладонями передъ грудью, сидить Божія Матерь на сферь, а объ ноги въ красныхъ, въроятно, башмакахъ поставлены еще на какой то округлый отрезокъ. Верхняя часть фигуры окружена выходящимъ изъ за сферы, заменившей престоль, ореоломь, на фоне котораго, равно какъ и на сферъ, кружки изъ точекъ могутъ обозначать звѣзды<sup>2</sup>). Didron не входить въ объясненія этого изображенія, но склоненъ, видимо (стр. 102), объяснять его согласно другому, еще болье позднему, XVI выка изображению Божией Матери съ Христомъ-Младенцемъ, на этотъ разъ текстомъ изъ Апокалипсиса ХП. 1... γυνή περιβεβλημένη τον ήλιον, και ή σελήνη ύποκάτω των ποδών αὐτής, κα! ἐπὶ τῆς κεραλῆς αὐτῆς στέρανος ἀστέρων δώδεκα etc. — Ηο οδъяснять Апокалипсисомъ канакарійскую мозаику мы возможности не

<sup>1)</sup> Въ сводъ пресвитерія церкви св. Виталія въ Равеннъ четыре ангела, поддерживающіе вънокъ съ агнцемъ, изображена стоящими на голубыхъ сферахъ (Е. К. Ръдинъ, Мозаики равеннскихъ церквей, стр. 126). Тоже самое повторяется въ сводъ капеллы св. Зинона въ ц. св. Праскеды въ Римъ (Garrucci, 291, de Rossi, Musaici, вып. 11—12), но это достаточно близкой аналогіи сферъ подъ ногами Божіей Матери, сидящей на тронъ, не представляеть, такъ какъ ангелы тамъ изображены, быть можетъ, стоящими на своихъ планетахъ.

<sup>2)</sup> Въ общемъ композиція этой фигуры явно зависить отъ подобныхъ же изображеній Христа, которому и сфера вивсто трона, и ореоль болье обычны; ср. у Didron'a же рис. 14 на стр. 23, фреска XI-го въка, гдъ Христосъ сидить на сферъ, на которую положена однако еще подушка!, передъ ореоломъ, поставивъ объ ноги на меньшую сферу.

вилимъ: конечно, рождающая жена могла, согласно отожлествленію ея съ Божіею Матерью, быть изображенной, какъ Божія Матерь со Христомъ младенцемъ, но синій цвёть ореола, вовсе не соотвётствуюшій солнцу, отсутствіе зв'єздъ около головы, невозможность считать темную сферу луною — дёлають такое объясненіе для канакарійской мозанки невозможнымъ. Оставляя объяснение смысла ея лицамъ болье насъ компетентнымъ, мы замътимъ лишь, что она является первымъ, насколько намъ извъстно, примъромъ древняго восточнаго изображенія Божіей Матери, облеченной ореоломъ: запалные же памятники подобнаго рода должны считаться такимъ образомъ зависящими отъ иныхъ неизвъстныхъ или несохранившихся восточныхъ, подобно тому, какъ Китійская мозаика дала ближайшую аналогію оригинальному изображенію крыльевъ херувимовъ на лангобардскомъ рельеф в, а синайская мозанка явно указываеть на восточное происхожденіе композиціи Преображенія, являющейся въ XII-мъ вікті на росписныхъ стеклахъ Шартрскаго собора (ср. Garrucci, 268 и Didron, puc. 79 na crp. 95).

Главибишимъ препятствіемъ сближать французскую миніатюру съ кипрской мозаикой является то, что туть сфера подъ ногами Божіей Матери является вовсе неумістной въ виду того, что Божія Матерь сидить не на небесной сферф, а на реальномъ царскомъ тронь. Такого точно трона намъ нигдъ неизвъстно, онъ ръзко отличается отъ прочихъ, повидимому, матеріаломъ: былые изогнутые боковые устои спинки его заставляють предполагать, что они были или серебряные, или, что болье въроятно, обложены слоновой костью и украшены цвътными камнями; изогнутая форма ихъ не такова, чтобы позволять считать ихъ цельными слоновыми бивнями; это - форма роговъ, подобныхъ темъ, которые употреблялись для боковыхъ устоевъ на лирахъ, где они состоятъ иногда изъ цельныхъ роговъ. Бѣлое пространство между ними обозначаеть натянутую тамъ, какъ на множествъ изображеній византійскихъ троновъ, матерію, служившую спинкой. Лирообразная спинка трона встрычается нерыдко на памятникахъ разныхъ временъ, начиная съ VI-го въка, по она состоить обыкновенно изъ широкихъ деревянныхъ или металлическихъ устоевъ, богато орнаментированныхъ цвётными камнями, и такимъ образомъ ближайшей аналогіи трону въ Канакаріи не представляеть 1).

<sup>1)</sup> Напримъръ, у царицы на вънскомъ диптихъ (Schneider, Album der Antiken-Sammlung des Allh. Kaiserhauses, Wien, 1895 табл. L); у Христа въ церкви св.

Ближайшую же аналогію спинкѣ трона на мозаикѣ Канакаріи представляеть тронь на крышкь, украшенной рельефнымь изображениемъ Божіей Матери со Христомъ-Младенцемъ, круглой серебряной мощехранительницы, найденной въ Градо и относимой къ VI-му въку 1), гдъ спинка образована также двумя рогообразными устоями и натянутой между ними матеріей; отличіе этого трона отъ всёхъ прочихъ представляеть отсутствие подушки; на верхнихъ концахъ устоевъ помъщены подобія цвъточныхъ почекъ, присутствія которыхъ на мозанкъ незамътно, такъ какъ концы устоевъ этихъ разрушены; если же они были, то должны были столь же близко подходить къ границъ ореола, какъ на крышкъ къ бордюру барельефа. На рельефъ этомъ эти устои изображены спиральными, что подходить къ предположенію о происхожденіи ихъ отъ роговъ какой-либо антилопы. Этоть же тронъ, какъ и тронъ вѣнской пластинки и мозаики Канакаріи, отличается отъ прочихъ вышеуказанныхъ троновъ съ лирообразными спинками еще темъ, что туть матерія, образующая спинку, натянута непосредственно между двумя боковыми устоями, на прочихъ же устои эти соединены вверху перекладиной, къ которой подвѣшена ткань, и которая мішаеть прислониться къ мягкой матерчатой спинкі: слъдовательно, эти три памятника дають изображение болъе реальное подобнаго рода троновъ, на прочихъ же они являются болье парадными и великольпными, но менье удобными.

Такимъ образомъ композиція въ абсидѣ Канакаріи представляетъ цѣлый рядъ особенностей, которымъ оказывается невозможнымъ, для насъ, по крайней мѣрѣ, указать достаточно близкія, объясняющія ихъ аналогіи среди иныхъ памятниковъ древне-христіанскаго и ранне-византійскаго искусства.

Украшеніе внѣшней вертикальной каймы конхи погрудными изображеніями на подобіе античныхъ imagines clipeatae находить себѣ много аналогій въ церковныхъ росписяхъ: точно такъ же изобра-

Аполинарія Новаго въ Равеннѣ (Garrucci, 242, фот. Ricci № 104); у Христа въ церкви св. Агаты Великой тамъ же (Garrucci, 254); у Божіей Матери на миніатюрѣ Эчміадзинскаго евангелія (Strzygowski, Byzant. Denkm. I, табл. VI 1); на мозаикѣ надъ дверью Софіи Цареградской (Salzenberg, табл. 27; VI-го или ІХ-го вѣка?); на византійскомъ мраморномъ рельефѣ Христа въ Агре въ Далмаціи (Eitelberger, Die mittelalterlichen Kunstdenkmale Dalmatiens, рис. 7 на стр. 154). Для позднѣйшихъ временъ см. «Божію Матерь въ Монреале» (фот. Sommer'a № 9104) и указанія Стржиговскаго (Cimabue und Rom, стр. 50—51).

<sup>1)</sup> Cm. puc. y Garrucci, 436. 5; de Rossi, La capsella argentea africana. Roma, 1889, crp. 28.

женіями евангелистовь и апостоловь, а внизу также и строителей церкви украшена кайма конхи синайской церкви св. Екатерины (Garrucci, 268. 2), въ Паренцо мѣсто апостоловъ заняли 12 святыхъ женъ, очевидно, въ зависимости отъ посвященія церкви Божіей Матери (Garrucci, 276).

Что касается порядка изображеній въ Канакаріи, то, при попыткахъ возстановить его, надо принять во вниманіе слёдующія изображенія апостоловъ, обозначенныхъ именами: на мозаикахъ Православнаго баптистерія въ Равеннё (Garrucci, 226), на мозаикахъ нынё погибшихъ ц. св. Агаты въ Субурё въ Римё (Garrucci, 240. 2), тріумфальной арки церкви св. Виталія (Garrucci, 259), на синайской мозаикѣ (Garrucci, 268. 2) и на бронзовой пиксидѣ изъ Рима (Garrucci,
426. 2), а также на мозаикѣ въ капеллѣ Петра Хризолога въ Равеннѣ,
гдѣ однако апостолы раздѣлены на двѣ группы (Garrucci, 224 и IV
стр. 33). На всѣхъ этихъ памятникахъ, кромѣ синайской мозаики, по
сторонамъ Христа помѣщаются Павелъ (слѣва) и Петръ (справа); тоже
должно предполагать и для мозаики Канакаріи.

Такимъ образомъ порядокъ изображеній въ лѣвой сѣверной части арки будетъ таковъ: идя сверху отъ Христа внизъ, Павелъ, [Мατθ]ίας, [Ματθ]έος, [Θαδ]δέος, [Μάρ]κος, [Θω]μᾶς.

Такого порядка ни на одномъ изъ вышеуказанныхъ памятниковъ не оказывается, мало того, Марка и Матеія находимъ мы только на синайской мозаикѣ: если на послѣдней въ числѣ медальоновъ нѣтъ Пегра, Іоанна и одного Іакова, то это, очевидно, лишь потому, что они изображены въ главномъ изображеніи мозаики въ сценѣ Преображенія.

Такимъ образомъ, мозаика Канакаріи оказывается въ выборѣ апостоловъ стоящей всего ближе къ мозаикѣ синайской, къ которой ближе она и по мѣсту нахожденія. Однако, порядокъ размѣщенія ихъ и число здѣсь были иные. На южной части арки сохранились лишь три, заложенные новою аркой меньшей, чѣмъ въ сѣверной части, медальона, а именно, идя снизу, если память насъ не обманываетъ,  $\text{В}\alpha(\rho)\Im\omega[\lambda o-\mu\alpha \bar{\alpha}c]$ , ' $\text{Τά}x\omega[\beta cs]$  и юное лицо безъ надписи, можеть быть,  $\text{I}\overline{\omega}$  (— Τωάννης). Изъ трехъ, исчезнувшихъ вверху, помѣщались, конечно, Петръ и Андрей; остается выбирать изъ прочихъ апостоловъ третьяго и всего вѣроятнѣе, кажется, выбрать Филиппа, такъ какъ онъ входить во всѣ указанныя изображенія.

Что касается типовъ апостоловъ то, такъ какъ лица ихъ заложены новою аркой, теперь видно лишь, что одинъ (безъ имени, мо-

жеть быть Іоаннъ) изображенъ быль юнымъ, каковымъ и изображается Іоаннъ на всёхъ исчисленныхъ примёрахъ, кромё мозаики равеннской церкви св. Агаты, гдб онъ является, хотя и юнымъ, но съ бородою (см. Müntz, Amer. Journal of Archeol. II (1886), стр. 310). Іаковъ изображень на мозанкъ Канакарін съ съдою бородой, тогда какъ въ церкви св. Агаты у одного Іакова юное лицо, у другого каштановая борода 1). Іаковъ Заведеевъ въ равеннской церкви св. Виталія изображень юнымъ, съ небольшими волосами на головъ, небольшимъ носомъ. Сходенъ типъ въ аріанской крещальнь, въ православной крещальнъ онъ съ небольшой остроконечной бородой; въ капеллъ Хризолога — съ округлой, болбе возмужалый (Б. К. Рединъ, Мозаики равенскихъ церквей, стр. 150). Таковъ Алфеевъ въ церкви св. Виталія, съ бородкой, слегка опушающей подбородокъ, сходнаго типа въ синайской мозаикъ, въ мозаикъ капеллы Хризолога и православной крещальни, въ аріанской крещальнь онъ юнъ, безбородъ (Е. К. Рыдинъ, стр. 151). Въвиду этой разницы типовъ нельзя решить, какого вменно Іакова изображаетъ канакарійская мозаика, пока не будеть освобождена правая половина надписи. Варооломей на канакарійской мозанкъ представленъ бородатымъ, въ церкви св. Виталія онъ изображенъ въ типъ полнаго мужчины съ длинною, густою черною бородою (немного раздвоенной), какъ и въ синайской мозаикъ, въ мозаикъ капеллы Хрисолога, гдф, однако, болфе молодое лицо съ коротко остриженными волосами и небольшой бородкой (Е. К. Рединъ, стр. 149).

Такимъ образомъ, судя по двумъ видимымъ изображеніямъ апостоловъ, мозаика Канакаріи стоитъ, очевидно, ближе къ памятникамъ VI-го, нежели V-го вѣка.

Среди многочисленныхъ изображеній Божіей Матери съ Христомъ-Младенцемъ, сидящей на тронѣ, ближайшее и по композиців, и по времени, повидимому 2), находится въ Паренцо. Въ виду отсутствія хорошаго изданія мозанки этой 3), мы ознакомились съ

<sup>1)</sup> На броизовой ситуль всь апостолы, кромь Петра и Павла, безъ бороды.

<sup>2)</sup> Изъ прочихъ для сравненія съ мозанкою Канакаріи были бы особенно интересны изображенія Божіей Матери на тронів въ абсидахъ св. Софіи Солунской и Цареградской. Но первая различается довольно плохо (см. Ваует, Recherches, стр. 91), а кромів того, какъ будемъ имівть случай доказать мы въ другомъ містів, принадлежитъ никакъ не VI-му віку, а концу VIII-го или поздніве, относительно же второй, извістной лишь по описанію Salzenberg'a (стр. 32), різшать вопрось о времени ем исполненія, связанный съ показаніемъ Антонія Новгородца о живописців Лазарів Ваует Recherches, стр. 88), мы теперь не можемъ.

<sup>3)</sup> Рисунокъ Гарруччи (276. 2) зависить отъ старой гравюры (фот. Ricci безъ 🔏)

нею въ оригиналъ. Но при всемъ сходствъ содержанія и композиціи между ними оказывается значительная разница и въ типахъ, и въ техникъ. Мозаика Паренцо, несомиънно, принадлежитъ къ той же серіи мозанкъ, что и мозанки Равенны, и исполнена, очевидно, мозанчистами той же самой школы, которая работала тамъ; она относится къ VI-му въку, но сходство ея съ мозанкой канакарійскою ограничивается лишь общностью содержанія и типовъ Божіей Матери, Христа и ангеловъ, въ деталяхъ же столько разницы, что считать мозанку эту исполненной тою же школой мозаичистовъ, которая работала на Кипръ, возможнымъ мнъ не представляется. Стиль и работа канакарівской мозанки резко отличають эту последнюю и отъ китійской и по этому заставляють предполагать исполнение ея или въ другое время или другою школою мастеровъ: здёсь не видно той мелочной тщательности и того оригинальнаго пріема при переході отъ тіни къ світу, которыя характеризують мозанку Кити. Въ общемъ, мозанка Канакарін стоить гораздо ближе къ мозанкамъ Равенны и Рима. Къ сожальнію, судить о сходствь этомъ рышительно я не могу, такъ какъ мить тогда эти мозаики въ оригиналахъ были неизвъстны: такъ, напримъръ, тъ немногіе кубики въ лицахъ, которые въ замъткахъ моихъ названы красными, въроятно, оранжеваго оттънка и являются обычною принадлежностью мозанкъ V-VII вековъ. Насколько же могъ я судить потомъ, техника мозаики Канакаріи представляеть большее сходство съ мозанками равеннскими, чёмъ китійская. Но сходство это однако далеко отъ тождества.

Это становится яснымъ при сравненіи, напримѣръ, способовъ передачи одеждъ: въ Равеннѣ складки бѣлыхъ одеждъ передаются болѣе темными планами, шврокими или узкими, смотря по нуждѣ; въ Канакаріи же къ подобнымъ планамъ присоединяются бѣлыя полосы, обозначающія выступы складокъ, которыми оживляются, такимъ образомъ, основные планы. Эта разница вполнѣ ясно замѣчается при сравненіи фотографій, напр., ангеловъ при Христѣ и Божіей Матери

и потому весьма неточенъ; нелучше и рисунокъ Lohde (Zeitschrift für Bauwesen. IX (1859), табл. 16). Изданіе мозанки въ Mittheilungen der Central-Commission осталось намъ недоступнымъ, тотъ же самый рисунокъ, но съ текстомъ Стржиговскаго, повторенъ, по всей въроятности, въ Kunstgeschichtliche Charakterbilder aus Oesterreich, стр. 56, также намъ не доступныхъ. Архитекторъ Giac. Вопі въ Archivio storico dell' arte, VII (1894), стр. 107—181, издалъ недостаточно большую и ясную цинкографію мозанки конхи (стр. 114). Будемъ надъяться, что Марукки, начавшій изслёдованіе о церкви Паренцо въ Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, издастъ мозанку фототипіей.

въ церкви св. Аполлинарія Новаго (Ricci, № 104, 105) или въ церкви св. Виталія (Ricci, № 16), а также и изображеній Христа-Младенца. Отделка лицъ при различіи типовъ ихъ, о чемъ будетъ рачь ниже, обнаруживаетъ разницу въ техникъ въ томъ же, что и одежды: въ Равенив и Римв мозаичисты передають твии лиць планами разныхъ формъ, здъсь же опять-таки преимущественно полосами, какъ бы мазками кисти, что ясно замѣтно на лицѣ ангела и шеѣ ангела и Христа. Еще одно отличіе ясно въ томъ, что въ Равенив оттвияется одна лишь сторона носа темною полосою, въ Канакарів же темная полоса обходить нось съ объяхь сторонь, будучи лишь тоньше съ одной стороны. Мит кажется, что при этой разниць въ исполнени мозаики ть пупкты сходства, которые оказываются между сравниваемыми мозанками, какъ, напримеръ, общее сходство лица канакарійскаго ангела съ лицомъ Христа въ куполъ церкви S. Maria in Cosmedin или съ ангелами, поддерживающими дискъ съ агицемъ въ сводъ пресвитерія св. Виталія въ Равеннъ, не могуть еще служить достаточнымъ основаніемъ для признанія мозаики Канакаріи работою той же самой школы мозаичистовъ, которая работала въ Равенив 1).

Къ этому различію мозаикъ по пріемамъ исполненія присоедипяется и различіе въ типахъ лицъ, изъ которыхъ въ Канакаріи вполнѣ
видимы лишь два: ангела и Христа. Сравнивая ихъ съ лицами на
равеннскихъ и римскихъ мозаикахъ, сразу замѣчаешь рѣзкое отличіе,
и, главнымъ образомъ, въ длинѣ лицъ: у всѣхъ ангеловъ равеннскихъ
мозаикъ и еще болѣе того въ церкви Космы и Даміана и S. Maria Maggiore въ Римѣ лица ангеловъ гораздо шире и болѣе округлы, приближаясь такимъ образомъ къ типу ангеловъ на издѣліяхъ изъ слоновой кости и иныхъ памятникахъ V—VI вѣка, гдѣ лица ихъ обыкновенно имѣютъ такой же типъ юныхъ лицъ, явно античный еще,
лучшими примѣрами котораго, намъ извѣстными, считаемъ мы лица



<sup>1)</sup> Нѣкоторое сходство съ лицомъ ангела въ Канакаріи представляють и по продолговатости, и по обведенію носа сплошною полосой, мозаичные ангелы въ церкви Успенія въ Никев, извѣстные мнѣ лишь по фотографіи Константинопольскаго Археологическаго Института; судя по одеждамь ангеловъ, мозаики эти примыкають къ позднѣйшимъ традиціоннымъ типамъ ихъ, но отнесеніе мозаикъ Diehl'емъ (Вугапт. Zeitschrift, I, стр. 76 сл.) къ XI-му вѣку кажется мнѣ въ виду отличія типовъ лицъ ангеловъ отъ обычныхъ ихъ широколицыхъ изображеній XI и сл. вѣковъ сомнительнымъ. Конечно, мозаики не старше торжества православія, но могутъ, кажется, считаться древнѣе XI-го вѣка. Ср. также замѣчаніе Стр ж иговскаго, несогласнаго, повидимому, съ датировкою Diehl'я (Archāologische Ehrengabe der Römischen Quartalschrift zu de Rossi's LXX Geburtstage, 1892, стр. 398).

юныхъ святыхъ въ мозанкахъ св. Георгія въ Солуни. То же самое замечается и относительно лица Христа-Младенца, которое на большинствъ памятниковъ и до позднъйшихъ временъ бываетъ обыкновенно гораздо шире и кругибе, чемъ на мозаике Канакаріи. Въ сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго евангелія въ спенахъ Благовъщенія Захаріи и Божіей Матери и поклоненія волхвовъ (Вуг. Denkm. I, табл. V. 1 и 2, VI. 1), особенно въ двухъ первыхъ, лица ангеловъ удлиненностью напоминають лицо ангела Канакаріи, по иною прической и діадемами въ волосахъ схожи болбе съ обычными типами ангеловъ. Лицо Младенца-Христа на миніатюрахъ этихъ (табл. IV. 1 и VI. 1) также болье схоже съ вышеназванными изображеніями Его, чемъ съ мозанкой Канакаріи. О типе юнаго Христа въ церкви св. Виталія можно судить по фототипіи (табл. П), приложенной къ книге Е. К. Редина, Сравнивая типъ этого Христа съ типомъ канакарійскимъ, мы замічаемъ разницу, какъ върасположеніи волось, расчесанныхъ въ Равенив на объ стороны (какъ у ангела въ Канакарін), такъ и въ томъ, что овалъ лица въ канакарійской мозаикъ длиниће. Въ равениской мозанкћ лицо Христа, на нашъ взглядъ, исполнено живъе и красивъе, нежели въ канакарійской. Лицо ангела ръзко отличается отъ нихъ, какъ отсутствіемъ діадемы, такъ и тъмъ, что волосы изображены расчесанными на объ стороны. Примъровъ аналогичныхъ последнему мы теперь изъ временъ боле древнихъ указать не можемъ и, если паходимъ такую прическу у архангела Михаила на слоновой кости Берлинскаго музея (№ 437. Bode und Tschudi, Beschreibung der Bildwerke der christl. Epoche etc., Tabl. 55, лучше рис. у Schlumberger, L'épopée byzantine, стр. 41), относимой къ Х-му въку и представляющейся по стилю ея гораздо новъе мозанки Канакаріи, то отсюда можеть следовать лишь, что мозанка является болбе древнимъ представителемъ такого отличнаго отъ обычныхъ типа прически апгеловъ, но никакъ не то, чтобы она сама должна была припадлежать ко временамъ ближайшимъ къ Х-му вѣку.

Послѣ всего вышесказаннаго очевидно, что мозаика Капакаріи можеть быть считаема менѣе древней, чѣмъ мозаика Кити, такъ какъ она, при всѣхъ ея особенностяхъ, стоитъ гораздо ближе къ обычнымъ установившимся въ христіанскомъ искусствѣ изображеніямъ Божіей Матери въ небесной славѣ. Рѣзкое отличіе ея отъ прочихъ помѣщеніемъ Божіей Матери въ ореолъ объясняется, вѣроятно, особешнымъ почитаніемъ Божіей Матери и можеть быть истолковано лишь спе-

ціалистами по исторіи богословскихъ идей; разницу же въ стиль между этой мозаикой и мозаиками Равенны и Рима мы полагаемъ возможнымъ объяснять разницею въ пріемахъ мозаичистовъ разныхъ школь.

Время исполненія мозаики съ полною точностью опредёлять мы не дерзаемъ, но, судя по указаннымъ выше примёрамъ сходства съ памятниками VI-го вёка, и въ виду невёроятности предполагать сооруженіе на Кипрё новыхъ церквей со столь дорогими мозаичными росписями послё половины VII-го вёка, когда островъ сталъ подвергаться постояннымъ арабскимъ раззореніямъ, мы думаемъ наиболёе вёроятнымъ считать мозаику Канакаріи исполненной между началомъ VI-го и половиной VII-го вёка.

Въ виду стилистическаго различія кипрскихъ мозаикъ отъ равенискихъ и римскихъ послёднія точными критеріями для сужденія о времени кипрскихъ служить не могутъ. Таковымъ критеріемъ должна быть мозаика Синайскаго монастыря: но она остается до сихъ поръ еще удовлетворительно пеизданной, хотя является единственнымъ восточнымъ образцомъ мозаики юстиніановскаго времени. Относительно синайской мозаики, какъ относительно кипрскихъ, возникаетъ сложный вопросъ о томъ, откуда пришли исполнившіе ее мозаичисты. Кипрскія мозаики, очевидно, были исполнены не тѣми же мозаичистами, которые работали въ V—VI вѣкахъ въ Римѣ и Равениѣ. Относительно этихъ мозаичистовъ также является вопросъ, приходили ли они непосредственно для исполненія заказовъ изъ Константинополя, или же были мѣстными итальянскими мастерами. Для Равенны казалось бы болѣе вѣроятнымъ первое.

Итакъ, если равеннскія мозанки исполнены мастерами константинопольскими, то кипрскія, отличныя отъ нихъ по работѣ, должны считаться работою иныхъ мозанчистовъ. Предполагать существованіе на Кипрѣ особой школы возможно тѣмъ менѣе, что мозанки китійская и канакарійская явно различны по характеру и пріемамъ исполненія.

Остается выбирать между мозаичистами Александріи и Сиріи.

Хотя я и не могу указать никакихъ несомнъпныхъ свидътельствъ о существовании въ первой въ христіанское время мозаичистовъ, но предполагать ихъ, кажется мнѣ болѣе, чѣмъ вѣроятнымъ, въ виду того блестящаго развитія мозаичнаго мастерства въ Александріи въ античное время, о которомъ свидѣтельствуютъ безчисленныя мозаики, носящія явно александрійскій характеръ.

Относительно же Сиріи, помимо существующихъ мозаичныхъ половъ и существовавшихъ во множествѣ стѣнныхъ мозаикъ 1), мы позволимъ себѣ указать на одно свидѣтельство, до сихъ поръ, насколько намъ извѣстно, къ разсужденіямъ о мозаикахъ не привлекавшееся. Одна приписка (не позже половины IX-го вѣка), находящаяся па листкѣ, вплетенномъ въ Порфиріевскую псалтирь 862 года 2), содержитъ слѣдующее трехстишіе:

Η Πρέποντα κόσμον τῷ θεηδόχῷ τάρῷ
 τέτευχε τήνδε λαμπρὰν ὑελουργίαν
 Θωμᾶς μωνάζων, ζωγράφος, Δαμασκόθεν.

Конечно, нельзя утверждать, списано ли опо съ того произведенія Өомы, о которомъ пдетъ рѣчь, пли же было лишь сочинено, чтобы быть на немъ написано, но, несомнѣнно, монахъ Өома, родемъ изъ Дамаска, ранѣе половины ІХ-го вѣка украсилъ Гробъ Господень мозаикою, какъ только и можно понимать для того времени «стеклянное произведеніе живописца».

Къ сожальнію, о мозаикь этой болье намъ ничего неизвъстно: была ли исполнена она въ ІХ-мъ въкъ, или же тогда было лишь списана эпиграмма эта съ мозаики болье древней, восходившей, быть можеть, къ возобновленію построекъ надъ св. Гробомъ Модестомъ послъ персидскаго погрома въ VII-мъ въкъ (см. о нихъ Vogué, Les églises de la Terre Sainte, стр. 148 сл.), для сужденія объ этомъ теперь у насъ нъть матеріаловъ. Во всякомъ случав остается интересный для насъ фактъ существованія въ Дамаскъ мозаичистовъ. Неопредъленность времени работъ Оомы въ церкви Гроба Господня не позволяеть дълать дальнъйшихъ предположеній о связи между этими

<sup>1)</sup> Нынѣ существующія мозаики въ церкви Гроба Господня, въ монастырѣ св. Креста, въ виолеемской базиликѣ — всѣ позднѣйшаго времени и тѣсно примыкаютъ къ инымъ мозаикамъ XI-го и сл. вѣковъ, и исполнены поэтому, вѣроятно, пришлыми изъ Византіи мастерами.

<sup>2)</sup> В. К. Ернштедтъ (Порфиріевскіе отрывки изъ аттичсской комедіи, СПБ., 1891, стр. 268), приведя стихи эти, говорить: «не беремся судить, о какомъ тутъ стеклянномъ издѣліи (или работѣ на стеклѣ?) живописца монаха Өомы изъ Дамаска можетъ идти рѣчь. Эти три строки написаны не однимъ почеркомъ съ предыдущимъ, но, безъ сомевнія, также никакъ не позже первой половины ІХ-го вѣка, что доказывается въ особенности формами сигмы и лигатуры  $\alpha \zeta$ . Какимъ путемъ попали эти строки въ Порфиріевскую рукопись, останется, по всей вѣроятности, загадкою; но врядъ ли онѣ находились бы въ этой рукописи, ссли бы она не была написана не вдали отъ Гроба Господня (стр. 1,  $\vartheta \epsilon \eta \delta \delta \chi \phi \tau \dot{\tau} \phi \phi$ ), въ той же странѣ, откуда промсходитъ Псалтирь 862 года».

дамасскими мозаичистами и тѣми мозаиками, которыя сохранялись отъ начала VII-го вѣка до недавняго пожара въ большой мечети Дамаска.

Позволимъ себѣ въ заключеніе сдѣлать здѣсь еще небольшое отступленіе по поводу изображеній Божіей Матери съ Христомъ, принимающей дары волхвовъ, на свинцовыхъ ампулахъ Монцы (Garrucci, 433. 7. и 8; 431.1). Стржиговскій, говоря о нихъ (Byzant. Denkm. I, стр. 72), по поводу миніатюры Эчміадзинскаго евангелія, и замѣтивъ значительную разницу композиціи, какъ изданной имъ миніатюры, такъ и ампулъ отъ прочихъ изображеній той же сцены, полагаетъ, что въ миніатюрѣ изображеніе Божіей Матери строго еп face и помѣщеніе волхвовъ по обѣ Ея стороны происходитъ отъ личной иниціативы художника или отъ мѣстныхъ типовъ. Эчміадзинская миніатюра представляетъ въ композиціи значительныя отличія отъ ампулъ, и поэтому мы оставимъ ее въ сторонѣ.

Что же касается ампуль, то, мив кажется, возможно указать на источникъ изображаемой на нихъ композиціи поклоненія волхвовъ. Конечно, главнымъ образомъ принимаемы во внимание должны быть двь большія (433. 7 и 9), такъ какъ меньшая, несомивно, лишь сокращенное имъ подражаніе, какъ то видно по сходству въ изображеніяхъ Божіей Матери, тождеству надписи: 'Ημμανουήλ μεθ' ήμων, сходству фигуры ближайшаго къ Божіей Матери пастуха, пом'вщеніемъ въ нижнемъ отразка козъ и ангеловь около звазды въ верхнемъ. Объ же большія представляють между собою столь явное сходство, что, несомивно, зависять отъ какого-либо общаго оригинала, и приписывать оригиналь этоть мастерамь, изготовлявшимъ ампулы, кажется намъ маловъроятнымъ; гораздо естественнъе видъть его въ какомъ-либо общеизвъстномъ изображении этого сюжета въ одной изъ святынь Іерусалима, о которой паломники уносили бы такимъ образомъ на сосудъ съ масломъ вещественное воспоминание въ видъ его копін. Конечно, всего в'єроятн'є предполагать нахожденіе композицін этой въ Виолеемъ. И дъйствительно, въ соборномъ посланіи 836 г. еще Bayet (Recherches, стр. 72) указаль на свидетельство о мозаике, украшавшей, очевидно, западный фасадъ виолеемской базилики: по свидътельству посланія мозанку эту, какъ и всю базилику, соорудила св. Ειεμα μέγιστον ναόν τῆς Θεομήτορος ἀνεγείρασα καὶ τῷ πρὸς δύσιν ἔξωθεν μέρει μουσουργικοίς ψηφώμασιν έξεικονίσασα την άγίαν Χριστού γέννησιν και τὴν Θεομήτορα ἐγκόλπιον φέρουσαν τὸ ζωοφόρον βρέφος και τὴν τῶν μάγων μετὰ δώρων προσχύνησιν... (Σαχχελίων. ο. c. crp. 30; исторія № 8). Что касается отнесенія мозанки этой ко временамъ св. Елены, то намъ пришлось уже говорить о показаніи, въроятно не лишенномъ реальныхъ основаній, Евтихія о реставраціи виелеемской базилики Юстиніаномъ. Сходство фигуры Божіей Матери на ампулахъ съ мозанкою Канакаріи и прочими аналогичными изображеніями Ея VI-го въка также заставляеть сомнъваться въ върности историческаго показанія автора соборнаго посланія. Но то, что описаніе вислеемской мозаики не упоминаетъ пастырей, отнюдь не можетъ препятствовать предположенію нашему о зависимости оть нея изображеній на ампулахъ: для автора посланія нужны были лишь изображенія маговъ, о пастыряхъ же упоминать ему было не для чего. Если же упоминаемая имъ мозаика помъщалась на фронтонъ базилики, то иначе, какъ въ центръ, изображенія Божіей Матери предполагать невозможно; помъстить однихъ волхвовъ по одну сторону Ея было бы нарушениемъ симметрін; разділить ихъ на обів стороны, какъ на Эчміадзинской миніатюрь, было бы недостаточнымь, чтобы заполнить всю площадь фронтона (или фасада); поэтому вполнъ естественно полагать, что волхвамъ, подходившимъ съ одной стороны, соответствовали пастухи, изображенные съ другой стороны, какъ представлены они на ампулахъ, въ рельефахъ которыхъ мы можемъ, такимъ образомъ, видъть копію этой давно погибшей мозанки, исполненной, в'вроятно, въ VI-мъ вѣкѣ.

Лишь по окончаніи статьи этой получиль я изслідованіе Е. К. Різдина, Мозаики равеннских церквей. СПБ. 1896.

Судя по заключенію (стр. 218—224), авторъ полагаеть, что равеннскія мозаики исполнены по образцу восточно-византійскихъ, работали же ихъ если и восточные мастера, то выбстѣ съ мѣстными.

Отсюда слёдуеть возможность считать мозаику Канакаріи, столь сходную въ общемъ, но не въ частностяхъ, исполненія съ мозаиками Равенны, за работу мастеровъ также и константинопольскихъ, какъ предполагалъ я выше относительно мозаичистовъ Сиріи и Александріи.

Е. К. Рединъ, зная китійскую мозаику по моему описанію и фотографіи, отнесъ ее также къ V-му или VI-му въку (стр. 222), но мить

кажется, что онъ напрасно указываеть на нее, «какъ на весьма яркій примерь встречи одного и того же стиля на памятникахъ западныхъ и восточныхъ» (стр. 222): выше подробно разобрано сходство и различіе, и, если подъ стилемъ разумьть работу, то китійская мозанка рѣзко отличается отъ равеннскихъ; и изследователь этихъ мозаикъ замѣтилъ, конечно, разницу эту и, указавъ на сходныя черты 1), пришель также къ заключенію о разниць исполнявшихъ мозаики эти мастеровъ: «равеннская мозанка», говоритъ онъ (стр. 223), «отъ кипрской отличается лишь некоторой сухостью, связанностью, что, можеть быть, зависить отъ выполненія ея уже, какъ копіи съ греческаго образца, на чужой, итальянской (или римской) почвѣ». Очевидно, однако, работа мастеровъ константинопольскихъ и на Кипръ, и въ Равеннъ. и въ Римѣ была бы одинакова; слѣдовательно, можно предполагать, что мозанку Канакарін, какъ болье сходную по исполненію съ равенискими, делали мастера константинопольскіе, китійскую же мозаичисты иной школы, пришлые изъ Сиріи пли Александріи. Но при отсутствій тамъ древнихъ христіанскихъ мозаикъ достаточныхъ основаній для выбора между этими двумя возможностями не оказывается. Быть можеть, тщательное сравнение синайской мозаики съ кипрскими и дастъ еще какія-либо указанія. Эти три мозаики являются пока единственными, уцелевшими поныше на Востоке отъ временъ процвътанія этихъ странъ до арабскаго нашествія, а потому и заслуживають изученія болье тщательнаго и изданія лучшаго, чьмъ то, которое, при кратковременности пребыванія моего на Кипръ и несовершенствь фотографій, могъ предложить здысь я.

Я. И. Смирновъ.



<sup>1)</sup> Изъ нихъ однако нъкоторые, на мой взглядъ, особенео близкихъ аналогій вовсе не представляють; напр., большіе глаза (при которыхъ Е. К. Ръдинъ напрасно вспомнилъ надпись Аверкія, такъ какъ христіанство послъдняго не доказано еще) не могутъ считаться характернымъ признакомъ византійскаго стиля: это общій пріємъ поздне-греческаго искусства; ср., напр., египетскіе портреты ІІ-го и слъд. въковъ по Р. Х.; въ одеждахъ Гавріила и Лаврентія особенно близкаго сходства, какъ говорено выше, нътъ; моделировка тъла различается выше отивченнымъ характернымъ пріємомъ перехода отъ тъни къ свъту, чего въ Равеннъ въ передачъ тъла я не замътилъ. Замътимъ еще, что синіе фоны, считаемые и Д. В. Айналовымъ (стр. 169) и Е. К. Ръдинымъ (стр. 222) за характерный признакъ византійскаго стиля, скоръе александрійскаго происхожденія (ср. помпейскіе мозанчные фонтаны и мозанчное изображеніе Сильвана въ Латеранскомъ музеъ).

### Διορθωτικά τινα είς τὰ Anecdota graeco-byzantina τοῦ Vassiliev.

Τὰ πλεϊστα τῶν ἐν τοῖς ἀνεκδότοις τοῦ Βασίλιερ ἐκδοθέντων πονηματίων εἰναι πολλῆς μελέτης ἄξια καὶ διὰ τὴν ἰστορίαν τῆς ἐλληνικῆς γλώσσης καὶ ὡς τὰ μάλιστα συμβαλλόμενα εἰς γνῶσιν τῆς βυζαντινῆς λαογραφίας, ἄτε περιέχοντα περιέργους καὶ πολυτίμους εἰδήσεις περὶ δοξασιῶν καὶ προλήψεων τῶν βυζαντινῶν. Τούτου ἕνεκα δὲν θὰ θεωρηθῆ ἴσως ἄσκοπος ἡ κατωτέρω ἐπανόρθωσις τῶν σπουδαιοτέρων ἀμαρτημάτων, ὧν τινα μὲν ἀλλοιοῦσι τὴν ἔννοιαν, ἄλλα δὲ διαφθείρουσι τὴν γνησίαν ἐκφορὰν γραμματικῶν τύπων τῆς δημώδους γλώσσης.

# Περί τῆς ἀντιλογίας τοῦ $\delta$ ιαβόλου $\mathbf{A}'$ .

- Σελὶς 5 στίχος 3. Λέγει αὐτὸν ὁ διάβολος. σὰ εἶπας. λέγει αὐτὸν ὁ διάβολος.— Γραπτέον. Λέγει αὐτὸν ὁ διάβολος. [.... Καὶ ὁ Κύριος λέγει]. Σὰ εἶπας. Λέγει αὐτὸν ὁ δ.
- σ. 6 στ. 5. οὐ μὴ μετανοήση ἀφ' ἡς πράξει κακῆς (sic),—  $\Gamma$ ρ. οὐ μὴ μετανοήση ἐφ' οῖς πράξη κακοῖς.
- σ. 6 στ. 7. κάτωθεν ήθέλησεν δηλοποιήσαι Γρ. ήθ. δειλοποιήσαι.
- σ. 7 στ. 10. καὶ ἐπειρᾶτο πιάσαι τὸν Ἰησοῦν.— Γρ. καὶ ἐπειρᾶτο πτύσαι τὸν Ἰ.
- σ. 7 στ. 25. ἐσχίσθη (κῶδ. ἐσχίστη).—Γρ. ἐσχίστη.—'Εν τἢ γραφἢ τοῦ κώδικος παρίσταται πιστότερον ἡ δημώδης προφορά. Όμοίως σ. 25 στ. 24 καὶ σ. 30 στ. 33 σχισθἢ (κῶδ. σχιστἢ). ἐν σ. 25 στ. 26 «ἀνέστητα» γρ. ἀναίστητα (=ἀναίσθητα). σ. 28 στ. 35 ἀσθενὴς (κῶδ. ἀστενής).
- σ. 7 στ. 32. καὶ γεννηθην(αι) ἔχεις (ὅπερ διορθοῦται ἐν τέλει γενηθηναι). Γρ. καὶ γεννηθην ἔχεις.

# Περί τῆς ἀντιλογίας τοῦ διαβόλου Β΄

- σ. 8 στ. 18. και τὰ εί (sic) ἔτη. Γρ. και τὰ  $\frac{1}{2}$  ἔτη. Πρβλ. σ. 5 ἐν τῷ τελευταίφ στίχφ: και ζήση έτη ἐνενήκοντα.
- σ. 8 στ. 30. πληέστερα.—Γρ. πληρέστερα.
- σ. 9 στ. 8. και ώς άστραπή (κῶδ. άστραπῆς) πεσόντος τοῦ διαβόλου ἐπί τῆς Υῆς, βάλας ῥόγγον είς τὸ στόμα αὐτοῦ μεγάλος ἐπανέστη τοῦ πιάσαι (χῶδ. ποιῆσαι) τὸν Ἰησοῦν.—Γρ. καὶ ὡς ἀστραπῆς πεσόντος τοῦ διαβόλου ἐπὶ τῆς γῆς, βάλας ῥόγχον εἰς τὸ στόμα αὐτοῦ μεγάλως ἐπανέστη τοῦ πτύσαι τὸν Ἰησοῦν.— Το δὲ περὶ ἐμπτυσμοῦ πρόχειται γίνεται δηλον έχ των έπαγομένων άναφέρονται δέ ταῦτα είς την δοξασίαν περί της μαγικής δυνάμεως του πτύσματος. 'Ρόγγος είναι το χοινώς σήμερον ρόγαλο ή ρούγαλο (τό) χαι μεγεθυντιχῶς ῥουγάλα (ή) χαλούμενον, τὸ μετὰ φλέγματος πτύαλον.
- σ. 9 στ. 15. Ὁ διάβολος λέγει ἐπὶ γῆς σὺ Χριστός κάγὼ ἀντίγριστος. Γρ. ό διάβολος λέγει. [Σύ βασιλεύς έν ουρανοῖς, έγὼ] ἐπὶ [τῆς] γῆς. σύ Χριστός, κάγὼ άντίχριστος.—(Βλ. σ. 8 στ. τελευταΐος).
- σ. 9 στ. 20. και ἐγὼ ἐσέ. Verbum omisit calumniadi librarius.—Οὐδὲν ὅμως παρέλιπεν ὁ βιβλιογράφος, διότι τὸ ῥῆμα παραλαμβάνεται έχ τῶν προηγουμένων καὶ ἐγὼ ἐσὲ (ἀποχτείνειν ἔγω).
- σ. 10 στ. 4. τεχθείς τριμηνήτης.— $\Gamma$ ρ. τεχθής τριμηνίτης.
- σ. 10 στ. 11. Τὸν αὐτὸν χαιρὸν γενήσεται σίτος χαὶ οἶνος πολύς χαὶ τῶν δύο (χῶδ. δύων) χαιρῶν οὐχ εὐρεθήσεται εἰς τὰ τέτρα (=τέσσαρα) πέρατα η οίνος η έλαιος είμη η (sic) χήρας γυναικός φεινίκην σίτου χαὶ ἡμιλιτρον ἐλαίου.—Γρ. Τὸν αὐτὸν χαιρὸν γενήσεται σῖτος χαὶ οίνος πολύς: και τον ίδιον καιρόν ούχ εύρεθήσεται είς τὰ τετραπέρατα η οίνος η έλαιος, είμη είς χήρας γυναικός γοινίκιν σίτου καὶ ήμ. έ.— Ἡ λέξις τετραπέρατα εἶναι καὶ νῦν συνηθεστάτη, δηλοῦσα ὅλην τῆς γής τὴν ἔχτασιν (τὰ τετραπέρατα τής γής) καὶ ἐπίθετον ἐχ ταύτης έπλάσθη τετραπέρατος σημαΐνον τὸν πολύμητιν. Τὸ δὲ γοινίχιν (γοινίχιον) μετεβλήθη εἰς φοινίχιν, ὡς ἀντιθέτως παρά Σουίδα οἱ φοίνιχες έγένοντο χοίνιχες (Βλ. Hultsch, Metrologici script. Ι σ. 347). Τὰ δὲ περί τῆς γήρας γυναικός φαίνονται ώς τις ἀπήγησις τοῦ περί τῆς Σιδωνίας χήρας διηγήματος των Βασιλειών (Γ΄, ιζ΄, 12).

# (Ἐπερωτήσεις Βαρθολομαίου).

σ. 11 στ. 4. αι είσερχόμεναι (χωδ. είησεργώμεναι).—Γρ. οι είσερχόμεναι. Δηλονότι ὁ χῶδιξ ἔχει τὴν δημώδη πληθυντικὴν ὀνομαστικὴν τοῦ άρθρου τοῦ θηλυχοῦ γένους.

- σ. 11 στ. 10. ἀδιαλύπως. Γρ. ἀδιαλείπτως. Ἐκτὸς ἄν ὁ βιβλιογράφος ἔφθειρε παρετυμολογήσας τὴν ἄγνωστον αὐτῷ λέξιν.
- σ. 11 στ. 28. σὺ ὡς παρθένος καὶ σύμμεπτος κέχρησαι ἐρωτῆσαι αὐτήν.— Γρ. ἴσως. Σὸ ὡς παρθένος καὶ ἄμεμπτος κέχρισαι ἐ. αὐτήν.
- σ. 12 στ. 16. σὲ χρη... θαι.—Γρ. σὲ χρη (εύξασ)θαι.
- σ. 12 στ. 26. ὁ ἀνεκδιήγητος (κῶδ. ἀνεγδιήτητος).—Γρ. ἀνεγδιήγητος.
- σ. 12 στ. 28. ὁ τὴν διάτριτον ὕλην.... ματήσας, ὁ τὰ ἄσυστα εἰς σύστασιν ἀγαγών.—Γρ. ἴσως. ὁ τὴν διάτρητον ὕλην (πω)ματίσας, ὁ τὰ ἀσύστα(τα) εἰς σύστασιν ἀ.
- σ. 12 στ. 30. ό τῶν αἰθέρει.—Γρ. ό τῶν αἰθερίων.
- σ. 12—13. ότε πάντων τὴν τροφήν, γῆν ὑετῶν πληρώσας.—Γρ. ὁ τὴν πάντων τροφόν γῆν ὑετῶν πλ.
- σ. 14. ἐν τέλει. γαλατρωπρόσωπον.—Γρ. γαλατοπρόσωπον.
- σ. 15 στ. 2. καὶ τὸ μέλλον τὸ συντελεῖσθαι τὸν κόσμον. Δρομαΐος παρεγένετο ὁ Ἰησοῦς.—Γρ. καὶ μέλλοντος συντελεῖσθαι τοῦ κόσμου, δρομαῖος κτλ.
- σ. 15 στ. 5. σὺ εἶ καταργήσασα.—Γρ. σὺ εἶ ἡ καταργήσασα.
- σ. 15 στ. 18. ὁ τὸ σκύθρωπον τοῦ ἀδὰμ εἰς εὐφροσύνην μεταβαλών, ὁ τὴν λύπην τῆς Εὕας χαρίεν (κῶδ. χαρίη) τὸ πρόσωπον καταργήσας.—Γρ. ὁ τὸ σκυθρωπὸν.... τῆς Εὕας χαρίεντι προσώπω κ. (ἤ χαρίει (=χαρίεντι) τῷ προσώπω κ.).
- σ. 16 στ. 5. ξρει σοι. Γρ. ἐρεῖ σοι. Καὶ σ. 18 στ. 2 οὐχ ἔρω σοι. Γρ. οὐχ ὲρῶ σοι.
- σ. 17 στ. 7. Τὸν γὰρ υἰὸν αὐτοῦ πρῶτον τοὺς οὐρανοὺς καὶ τὴν γῆν ἡμᾶς πλασθῆναι εἶχον (sic).—Γρ. Τὸν γὰρ υἰὸν αὐτοῦ προτοῦ τοὺς οὐρανοὺς καὶ τὴν γῆν (καὶ) ἡμᾶς πλασθῆναι εἶχεν.
- σ. 17 στ. 26. ὁ ἐπὶ ἀπαρψετοῦ.—Γρ. Ισως: ὁ ἐπὶ τοῦ ἀπαρχτίου.
- σ. 17 στ. 29. ὁ ἐπὶ τοῦ νώτου.— $\Gamma$ ρ. ὁ ἐπὶ τοῦ νότου.
- σ. 17 στ. 30. καὶ ἐπὶ τοῦ λίβα.—Γρ. καὶ (ὁ) ἐπὶ τοῦ λ.
- σ. 18 στ. 9. Πυνθάνω τί λέγει συντόμως (sic).—Γρ. Πυνθάνω τί λέγεις συντόμως. Τὸ τελευταῖον ἐπίρρημα ὀρθῶς ἔχει.
- σ. 19 εν τῷ προτελευταίφ στίχφ. μήποτε ὀργισθείς ὁ θεὸς ἐπί σε.— Γρ. μή ποτε ὀργισθή ὁ θ. ἐπί σε.
- σ. 20 στ. 29. τῷ πρώτῳ (χῶδ. πρῶτον)... τῷ β΄... τῷ γ΄... τῷ δὲ δ΄.— Γρ. τὸ πρῶτον... τὸ β΄... τὸ γ΄... τὸ δὲ δ΄.
- σ. 21 στ. 5. καὶ θείαν ἄραι τοῖς ἀνθρώποις δωροῦμαι.—Γρ. καὶ θείαν χάριν τοῖς ά. δ.
- σ. 21 στ. 9. δεῖ, πίστευε ταῦτα.— $\Gamma$ ρ. δεῖ πιστεύειν ταῦτα.

- σ. 21 στ. 12. είδωλολατρείας σοίμετοι (sic).— $\Gamma$ ρ. Ισως: είδωλολατρείας οι μεστοί.
- σ. 22 στ. 21. καλώς (κώδ. καλών) μὲν ἵνα... παρέξη.—Γρ. Καλόν μὲν ἵνα... παρέξη.
- σ. 22 στ. 25. φυλάσσειν τὰ αὐτὰ (κῶδ. φυλάσονται αὐτά).—Γρ. (ίνα) φυλάσσωνται αὐτά.

### Έπιστολή έξ οὐρανοῦ.

- σ. 24 στ. 3. τοῦ Βαπτιστοῦ (κῶδ. βαπτιστῆ).— Ὁ ἐν τῷ κώδικι τύπος εἰναι δημώδης. Ὁμοίως ἐν σ. 29 στ. 6 μετὰς (κῶδ. μεταῖς) χεῖρας.
- σ. 26 στ. 26. πῶς củx ἔσται (excidisse aliquid videtur) ἡ γλῶσσα αὐτοῦ;—Γρ. πῶς củx ἔστη ἡ γλῶσα αὐτοῦ; Οὐδὲν ἐξερρύη, ὡς cὐδὲ κατωτέρω ἐν στ. 33. «οὐαὶ τῷ ἀνθρώπῳ ἐκείνῳ τῷ ἔχοντι (quaedam exciderunt) καὶ μνήμην ἀγίου củ ποιεῖ». Ὁ νοῦς εἶναι σαρής κατακρίνονται οἱ μὴ πανηγυρίζοντες τὰς ἐορτὰς καίπερ εὔποροι ὄντες, ἀδυνατοῦντες δηλαδὴ νὰ προφασισθῶσιν ὅτι ἔνεκα πενίας δὲν ἐκπληροῦσι τὸ θρησκευτικὸν τοῦτο καθῆκον.
- σ. 29 στ. 18. και ἀκρίδας και βρόχους (=βροχάς).—Βρόχος=βροῦχος. Βροῦχος δ' ἡ κάμπη κατὰ Σουίδαν και βροῦκος εἶδος ἀκρίδων καθ' Ἡσύχιον.
- σ. 29 στ. 21. και έλεήμων ύμιν.—Γρ. και έλεήμων είμί.
- σ. 30 στ. 7. ἐν ἐρύθροις τοῦ Ἰορδάνου.—Γρ. ἐν ἐρείθροις τοῦ Ἰ.
- σ. 32 στ. 10. νηστεύοντες.— $\Gamma$ ρ. (μὴ) νηστεύοντες. Οὐδὲν δ' ἐξερρύη ἐχ τῶν δύο χωρίων ἐν τῆ σελίδι ταύτη, ὡς σημειοῦται ὁ ἐχδότης.

# Ορασις τοῦ Δανιήλ.

- σ. 33 στ. 5. μετὰ ἀχριβᾶς.—Γρ. μετὰ ἀχριβείας.
- σ. 33 στ. 7. οι τέσσαροι ἄνεμοι (χῶδ. ἀνέμοι): Ἡ γραφή τοῦ χώδιχος ἔχει χαλῶς χατὰ τὴν δημώδη.—ἩΟμοίως χαὶ ἐν σ. 34 στ. 16 ὀρθή εἶναι ἡ γραφή χιλιάδες ἀντὶ χιλιάδας.
- σ. 35 στ. 22. καὶ οὐ χύταται.—Γρ. καὶ σύχ. ἡττᾶται.
- σ. 35 στ. 32. οι δὲ ἵπποι αὐτῶν ἐξαλλόηνται (=ἐξαλλοήσονται) ὡς ἀετιτόμενοι -Γρ. οι δὲ ἵπποι αὐτῶν ἐξαλοῦνται ὥσπερ πετόμενοι.
- σ. 38 στ. 2. το δὲ βδέλυγμα.—Γρ. τόδε το βδέλυγμα.
- σ. 40 στ. 22. ἔλθουσιν (χ $\tilde{\omega}$ δ. ἔλθοι).— $\Gamma$ ρ. ἔλθουν.
- σ. 41 στ. 28. ἐπίθες σφαλάχρωμα.—Γρ. ἐ. φαλάχρωμα.
- σ. 42 στ. 31. ἀναθρέψεται (κῶδ. ἀναστρέφεται).—Περιττὴ ἡ τοῦ ἐκδότου διόρθωσις.

Византійскій Временника.

# Άπόδειξις πῶς ἐγένετο ὁ Χριστὸς ἰερεύς.

- σ. 79 β' στ. 31. καὶ κατάσθητι ἐκ τῆς ἄνευ οἰνομέθης σου.—Γρ. καὶ κατάστηθι ἐκ τῆς ἄνευ οἰνου μέθης σου.
- σ. 92 α΄ στ. 12. τὴν δεχέτην δεδεμένην.—Γρ. τὴν δὲ χαίτην δεδεμένην.

# Άποχάλυψις τῆς θεοτόχου.

- σ. 125 στ. 11. Ἐφάνη τις τῆς Παναγίας. (Excidisse videtur quoddam nomen subst.).—Γρ. Ἐφάνη της τῆς Π. (οὐδὲν δ' ὄνομα ἐξερρύη).
- σ. 126 στ. 25. ευρίσκετε.—Γρ. ευρίσκεστε.
- σ. 126 ττ. 29. και δὲν δυνόμασθεν νὰ νεύωμεν.—Γρ. ν' ἀνέβωμεν. Καίτοι ὁ βιενναῖος κῶδιξ τοῦ ΙΒ΄ αἰῶνος φέρει «οὐ δυνάμεθα ἀνανεῦσαι», ὅμως προδήλως ὁ βιβλιογράφος παρετυμολογήσας ἔγραψε ν' ἀνέβωμεν.
- σ. 130 στ. 18. τὰ πτέρματα. Γρ. τὰ πταίσματα.
- σ. 132 στ. 22. ου μη ποιήσαντες. Γρ. οι μη ποιήσαντες.
- σ.132 στ. 27. κέ. οὐ τοὺς υἰούς—οὐ τοὺς γονεῖς, οὐ τοὺς παραμοιράζοντας. —  $\Gamma$ ρ. οὐαὶ τοὺς υἰούς—οὐαὶ—οὐαὶ.
- σ. 133 στ. 29. κᾶν εἰς στράτον (κῶδ. εἰς σεστράτον). Γρ. κᾶν εἰςε στράταν.
- σ. 134. "Ολη ή κατακλείς είναι γεγραμμένη είς στίχους πολιτικούς, οίτινες δύνανται ν' ἀποκατασταθώσιν ούτω:

Εὐγενικοί, ἀκούσατε, καὶ σεῖς γραμματισμένοι, καὶ οἱ ποθοῦντες παντελῶς ἀναγινώσκειν ὅλως, τὴν θείαν ἀποκάλυψιν (ταύτην) τῆς Παναγίας. Καὶ ὅσοι φίλοι καὶ γνωστοὶ καὶ ὅσοι τὴν ἀγαπᾶτε, . . . . . . . . μᾶλλον καρδίας φίλοι, εἰ τὸ βιβλίον ἐν χερσὶν τοῦτο λαβών τις μέλλει, εὕχεσθε διὰ τὸν Κύριον, καὶ μη(δὲν) κατηρᾶσθε, ἐνα(;) τὸν βίβλον ἔγραψε τῆς Παναγίας κόρης.

# (Ἐπφδαί και έξορκισμοί).

- σ. 324 στ. 16. πορακλήθητι. Γρ. παρακλήθητι.
- σ. 324 στ. 32. όμολογήται. Γρ. όμολογηταί.
- σ. 326 στ. 4. ἡ καλὶς τῶν ὀρέων. Γρ. ἡ καλῆς τῶν ὀρέων. Ἡ Καλἡ τῶν ὀρέων εἶναι ἡ τῶν Νυμφῶν βασίλισσα, κατὰ τὰς βυζαντινὰς δοξασίας (Βλ. Ψελλὸν παρ' Ἀλλατίφ, de quor. graecorum opinatio-

- nibus σ. 160. Πρβλ. ψευδοκαλλισθέν. Β΄ 41 σ. 91 Müller), ή κυρά Κάλω, ή βασίλισσα τῶν Νεράιδων, κατὰ τὰς σημερινὰς δοξασίας, ή Καλλιστὼ τῶν ἀρχαίων μύθων.
- σ: 331 στ. 17. χεχαρισμού. Γρ. χεχαρισμένου.
- αὐτ. στ. 20. ἐξόρκισον ὕδωρ καθαρόν, πότισον. Γρ. Ἐξόρκισον, ὕδωρ καθαρόν πότισον.
- αὐτ. στ. 26. διηπόρουν τοῦ Σινᾶ τὸ ὅρος εὐρόντος τὸ ῥεῦμα.—Γρ. ώδοιπόρουν τοῦ Σινᾶ τὸ ὅρος, εὐρόντες τὸ ῥ.
- σ. 332 στ. 16. Ἡμεῖς οἱ δαιμόνια.—Γρ. ὑμεῖς τὰ δαιμόνια.
- σ. 334 στ. 28. ἀφιγιώτι(σ)σα (sic).—Γρ. ἀφειγιώτισσα (=άφειδιώτισσα, ή βασίλισσα των δφεων).
- σ. 335 στ. 18. είς σιαζόμενον.—Γρ. είς σχιαζόμενον.
- σ. 337 στ. 8. εξαρχήσετε.—Γρ. εξορχίσετε.
- αὐτ. στ. 19. εὐγνάτεια (sic) εἰς τὴν καρδίαν.—Γρ. ἐγνάντια (=ἀντικρύ) εἰς τὴν καρδίαν.
- αύτ. στ. 20. ἀναγνωθή. Γρ. ἀναγνώθη.
- αύτ. στ. 26. την ταμβούραν (χωδ. δαμβούραν).—Περιττή ή διόρδωσις.
- σ. 339 στ. 14. 15. ἐσθίεται.—Γρ. ἐσθιέ το.
- σ. 342 στ. 23. μάτι (=ομμάτιον, sc. κακόν).—Γρ. sc. βασκανίαν.
- αὐτ. στ. τοὺς ψαλμοὺς τούτους ἡμέρας τρεῖς τὸ πρωΐ· νά στῆ ὁ θεός. Γρ. τοὺς ψ. τούτους ἡ. τρεῖς τὸ πρωΐ, Ἀναστήτω ὁ θεός. (Ψαλμ. ΞΗ΄.).
- σ. 343 στ. 12. νά σε (verbum videtur omissum).— $\Gamma$ ρ. νά σαι (=νά εἶσαι).

Ν. Γ. Πολίτης.

# Περί τῶν Προδρόμων Θεοδώρου καὶ Ίλαρίωνος.

Καὶ ἄπαξ ἄν τις διέλθη τὰ παρά Legrand Bibliothèque Grecque Vulgaire Τόμ. Α΄. σελ. 38 κέξ. ἐκδεδομένα και Θεοδώρφ τῷ Προδρόμφ ή Πτωγοπροδρόμω ἀπονεμόμενα ποιήματα, μανθάνει ότι ἐν μὲν τοῖς δυσί πρώτοις περιγράφεται ή άθλιότης οἰχογενειαχοῦ βίου πένητός τινος, ἐν δὲ τοῖς δυσὶν ἀκολούθοις ( $\Gamma'$  καὶ  $\Delta'$ ) τὰ δεινὰ μοναχοῦ ἐν μονῆ διαιτωμένου, και έν τοῖς δυσί τελευταίοις ( $\mathbf{E}'$  και  $\mathbf{\Sigma}\mathbf{T}'$ ) αι στερήσεις λογίου έν τη πόλει ζώντος. Άπορεῖται ἄρα, καὶ τοῦτο πάνυ δικαίως, ἄν τὰ περιγραφόμενα δεινά ταῦτα ὑπέστη εἰς καὶ ὁ αὐτὸς ἄνθρωπος ἡ μή, καὶ δἡ ἄν πάντα τὰ ποιήματα ταύτα ἀποδίδωνται όρθως ένι συγγραφεί. 'Απορίαν τοιαύτην εύρίσκω έκπεφρασμένην ήδη έν Πατρολογίας Migne Τόμ. 133. σελ. 1014, ένθα γενομένου λόγου περί τούτου και παρατεθέντων τῶν στίχων Γ΄ 12 κέξ., ἔνθα ὁ γράφων λέγει ὅτι εἶναι ἀγράμματος καὶ νέος ῥακενδύτης (ίδε κατωτέρω σελ. 102, 104, 108), προστίθεται «ni quis hunc diversum esse a superiore autumaverit». Όμοίως δὲ κλίνει καὶ ὁ Ἰησουίτης Lazeri αὐτ. 1197-8 νὰ ὁμολογήση ὅτι διάφορος τοῦ γνωστοῦ Θεοδώρου Προδρόμου είναι ο γράψας το Γ΄ των ποιηματίων τούτων και ονομαζόμενος Ίλαρίων. Καθ' & δὲ βλέπει τις καὶ παρά Krumbacher Byzantinische Litteraturgeschichte σελ. 763 στ. 3 κάτωθεν καὶ ὁ Iken καὶ ὁ Petersen ὑπεστήριξαν, ότι δύο διάφορα πρόσωπα είναι ο Πτωχοπρόδρομος και ο Θεόδωρος Πρόδρομος καὶ ὅτι τὴν γνώμην ταύτην ὑπεστήριξε καὶ ὁ C. Neumann, άντεῖπε δὲ ὁ Keil.

'Επειδή δ' öμως, καθ' α ἐκ τῶν ὑπό τοῦ κ. Krumbacher λεγομένων αὐτόθι συνάγεται, ἡ διαφορὰ αὕτη μᾶλλον ὑπετοπάσθη ἡ ἀπεδείχθη, διό καὶ βάσιμοι ἀμφιβολίαι εἰσέτι ἐπιτρέπονται (ὁ κ. Krumbacher γράφει ὅτι «ἀνάγκη ἐν τῷ παρόντι ν' ἀρκεσθῶμεν τῆ μνεία ὅτι ὑπάρχει ἀμφιβολία»), ἐνόμισα καλὸν νὰ διαλάβω περὶ τοῦ πράγματος καὶ ὁρμώμενος κυρίως ἐκ

τῶν παρὰ Legrand ἔνθα ἀνωτέρω χειμένων δημωδῶν ποιηματίωνθὰ πειραθῶ ν' ἀποδείξω ὅτι ἀδύνατον νὰ ὑποτεθἢ ὅτι εἰς καὶ ὁ αὐτὸς ποιητὴς ἐποίησε πάντα τὰ ποιημάτια ταῦτα, ἀλλὰ κατ' ἀνάγκην δύο, ὧν ὁ μὲν ὡνομάζετο Θεόδωρος Πρόδρομος ἢ καὶ Πτωχοπρόδρομος, ὁ δὲ Ἱλαρίων Πρόδρομος ἢ καὶ Πτωχοπρόδρομος.

#### Α'.

'Ιστορικαὶ ἀποδείξεις τῆς διαφορᾶς αὐτῶν.

1) Παρατηρώ ότι ὁ ποιητής των δύο πρώτων ποιηματίων ἀποτείνεται μὲν πρὸς τὸν αὐτοχράτορα Ἰωάννην Κομνηνὸν, ἄρξαντα ἀπὸ τοῦ 1118—1143, φαίνεται δ' ἐχ τῶν λόγων αὐτοῦ ὅτι εἶναι ἔγγαμος, ἔχων τέσσαρα τέχνα, χαὶ πρεσβύτης ὁ δὲ ποιητής τῶν δύο ἀκολούθων ἀποτείνεται μὲν πρὸς τὸν αὐτοχράτορα Μανουὴλ Κομνηνόν, υἰὸν χαὶ διάδοχον τοῦ Ἰωάννου, βασιλεύσαντα ἀπὸ 1143—1180, λέγει δὲ ἐαυτὸν μοναχὸν χαὶ νέον. Οὕτω λ. χ. γράφει ὁ ποιητής τοῦ Α' ἐν στίχφ 10—11 προσφέρω σοι, βασιλεῦ στίχους τινας:

ασυνεσταλμένους, παίζοντας, άλλ' οὐκ ἀναισχυντῶντας, παίζουσι γὰρ καὶ γέροντες, άλλὰ σωφρονεστέρως».

Kal 57. 48

«ἔχεις με χρόνους δώδεκα ψυχρούς κ' ἀσβολωμένους».

Καὶ στ. 35 κέξ.

«Εί δὲ πολλάκις δόξει την (τὴν γυναϊκά του) καὶ φθάσει ὁ καρκατζᾶς της,

καὶ ὁρίσει τὰ ψυχάρια της καὶ τὴν πρωτοβαβάν της καὶ πιάσουν καὶ ταυρίσουν με καὶ σύρουν με εἰς τὴν μέσην καὶ δώσουν με τὰ τρίκωλα καὶ τὰ χαρακτικά μου, τίς ἔλθη κ(αὶ) ἐκδικήση με κ' ἐκβάλη με ἀπ' ἐκείνης»;

Kal ot. 161-3

«ώς είσαι γέρων και κοντός και ώσαν άδυνατίζεις, ίσως ν' απλώση επάνω σου και να σε σύρη εμπρός της, και αν τύχη και αποδείρη σε να σε ξεσφονδυλίση» κτλ.

Οτι ταϋτα δὲν δύναται περὶ ἐαυτοῦ νὰ εἴπη καὶ νὰ φοβηθή ἐκ τῆς γυναικὸς ἄλλος ἡ γέρων ἤδη, τοῦτο φαίνεταί μοι προφανές. Όμοίως τὰ ἐξῆς στ. 175—7

απανάχραντέ μου, κράτει την, ἐμπόδιζε, Χριστέ μου, μὴ παίζη κοντογύρισμα καὶ πάρη τὸ ξαβδίν μου καὶ δώση καὶ ποιήση με στραβόν παρὰ διαβόλου». Καί στ. 193-7

αξντρέπου, χύρι, νὰ σωθῆς, ἐντρέπου κᾶν ὀλίγον οὐκ εἶσαι χωρικούτσικον, οὐδὲ μικρόν νηννίτσιν κατάλειψον τὴν δύναμιν, τὴν περισσὴν ἀνδρείαν, καὶ φρόνει καλοκαίριν ἔν, τίμα τοὺς κρείττονάς σου, καὶ μὴ παλληκαρεύεσαι, μηδὲ λαζοφαρδεύῆς».

'Έν δὲ τῷ Γ΄ στίχφ 20—21 ἀναγινώσκεται:

«καὶ γὰρ ἀγράμματος εἰμὶ καὶ νέος ῥακενδύτης
καὶ μοναγός τῶν εὐτελῶν τῶν ἀποκαθισμένων...»

Kal ot. 111-3

«ἄπελθε, φτειάσε τὸ θερμόν, δὸς νίμμαν τοῖς πατράσιν, σπούδασε, φτάσε σήμερον, γοργόν νὰ πὰς 'ς τὸν μύλον, καὶ διάβα κ' εἰς τὸ πέραμαν γοργὸν ὡς ἐξιφτέριν...»

Καὶ στ. 116-7

«ὕπαγε, λούσε σήμερα τὸν μέγαν οἰχονόμον, λούσε χαὶ τὸν ἡγούμενον, παράστα χαὶ τοὺς δύο».

 $^{\prime\prime}$ Οτι τοιαύτας διαταγάς οὐδεὶς δύναται νὰ δώση ἄλλφ ἡ νεωτέρφ, οὐδαμῶς δὲ γέροντι, νομίζω προφανές. Οὐχ ἡττον νέον ἐλέγχουσι καὶ τὰ ἑξῆς στ. 96—7

«ούχ είσαι σεβαστοῦ παιδίν οὐδὲ χουροπαλάτου, σαλγαμαριοῦ παιδίν είσαι χαβιαροχατελύτου».

Καὶ στ. 184--8

«Πολλάχις με παρέτρυνεν ο λογισμός να γέρθω, να μβω 'ς τὴν μέσην χαὶ να βγῶ, να δώσω χαὶ να πάρω, μὴ να τσαχώσω πίναχαν χανέναν εἰς τὰς χεῖρας χαὶ πιάσω χαὶ συντρίψω τον χαὶ σφίξω τοὺς ὁδόντας χαὶ σύντζεφλον λαφύξω τον, χαθάπερ ἄρνα λέων».

Καὶ στ. 207-212

«Χριστέ μου, νὰ τὴν ἔπιασα σὰν ἦτον φουσχωμένη, χαὶ χάθισα 'ς τὸ πλάγιν της, ν' ἀρξάμην ῥουχανίζειν, νὰ χρίστην τὸ μουστάχιν μου, νὰ 'χράτησεν λιγδίτσαν, νὰ 'γχώθην ἡ χοιλία μου, ν' ἀπλώθην ἡ ψυχή μου! χαὶ τότε νά 'δες, δέσποτα, πηδήματα νεωτέρου χαὶ χαλογέρου ταπεινοῦ γυρίσματα χαὶ χτύπους».

Καὶ στ. 477

αχαλογερίτσιν ταπεινόν ὑπάρχεις ἐχ τὸ Μίλλιν

ψειριάριχον, χοντριάριχον, γυμνόν, ἀπωλεσμένον, γαδούριν παλαιόπληγον, ὀρνίθιν χορυντζάριν».

#### Kal E 142-4

«ἔχβαλε τὰ παππαδικὰ και γένου προχεράρις σοι δὲ συμβούλφ χρώμενος, δέσποτα, τί μοι λέγεις; νὰ ἐχβάλω τὰ παππαδικὰ, νὰ γένω προχεράρις»;

 $^{9}$ Οτι δὲν θὰ ἦτο δυνατόν νὰ ἐκβάλῃ τὰ ἰερατικὰ ἐνδύματα καὶ νὰ γίνῃ ὑπηρέτης οἰκοδόμων, ἄν ὅντως ἦτο ἄνθρωπος ἢλικιωμένος, φαίνεται πρόδηλον εἰς τὸ αὐτὸ δ' ἄγει συμπέρασμα καὶ τὸ ἐν  $\Sigma T'$  στ. 270 λεγόμενον δτι

«είς τοῦ πατρός μου τό χελλίν ἀχρόπαστον ἀπάχιν σύμπλευρον ἐμαγέρευσαν...».

Καί στ. 294.

«πρότερον το κατούδιν μας στήσας εἰς το τραπέζιν».

\*\*Ωστε ἔζη ἔτι ὁ πατὴρ καὶ ὁ οἶκος αὐτοῦ διετηρεῖτο.

2) Έχ τῶν ὀνειδισμῶν, οῦς οἱ ἐν τῆ μονῆ ἀπευθύνουσι πρὸς τὸν Ἱλα-ρίωνα, γίνεται δῆλον ὅτι δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ ὑποτεθῆ ὅτι ὁ γνωστὸς λόγιος Θεόδωρος ὁ Πρόδρομος εἰσῆλθεν εἰς τὴν μονὴν τοῦ Φιλοθέου μετονομασθεὶς Ἱλαρίων πρβλ. Γ' στ. 63—4

«ἐχεῖνος ἐν γραμματιχός, τεχνίτης χερονόμος, χαὶ σὸ οὐδὲ τὸν ἀλφάβητον ἡξεύρεις συλλαβίσαι».

Πᾶσα ἄλλη κατηγορία ἡδύνατο ὑπὸ τῶν ἐν τῆ μονῆ ἀδελφῶν νὰ ἐκτοξευθῆ κατὰ τοῦ Θεοδώρου μετονομασθέντος Ἱλαρίωνος, αὕτη δ' ὅμως οὐδέποτε, ἀφοῦ πλὴν ἄλλων καὶ θεολογικὰ συγγράμματα εἰχε συντάξει καὶ καθ' ἄ φαίνεται καὶ ἐξήγησιν εἰς τὰ τῶν παλαιοτέρων ἐκκλησιαστικῶν μελφδῶν ἄσματα (ίδε κατωτέρω). "Αν λοιπόν, ὡς λέγεται, ὁ Θεόδωρος καταλιπὼν γυναῖκα καὶ παῖδας εἰσήρχετο εἰς μονὴν ὡς μοναχὸς Ἱλαρίων περὶ τὰ τέλη τοῦ βίου αὐτοῦ, οὐδέποτε οὐδείς, ἥκιστα δὲ πάντων οἱ ἀμαθεῖς ἐν τῆ μονῆ καλόγηροι, θὰ ἡδύναντο νὰ ἀποκαλῶσιν αὐτὸν ἀναλφάβητον.

'Αλλ', αν μη σφάλλωμαι, οὐ μόνον τοῦτο, ἀλλ' οὐδὲ τὰ ἐπόμενα ἡδύναντο νὰ ἐκτοξευθῶσιν ὑπὸ τῶν μοναχῶν κατὰ τοῦ Ἱλαρίωνος, αν οὖτος ἡτο ὁ αὐτὸς τῷ Θεοδώρῳ 'ἡτοι Γ' στ. 72—75

«έχεῖνος ἐδιχόνησεν εἰς τὴν μονὴν πολλάχις καὶ σὺ ἔβοσχες τὰ πρόβατα κ' ἐδίωχες τὰς χουροῦνες, ἐχεῖνος πάντα ἐσέβαινε σειστὸς εἰς τὸ παλάτιν, καὶ σὺ ἐχαθέζου κ' ἔβλεπες πῶς τρέχουν αὶ χαροῦχαι».

Καὶ στ. 80-81

«αὐτὸς ψηφίζει πέρπυρα καὶ γράφει καὶ στρογγύλα, σὑ δὲ ψηφίζεις φάβατα καὶ γράφεις κονιδᾶτα».

Διότι δσον ἀναιδεῖς καὶ ἄν ὑποτεθῶσιν οἱ ὀνειδίζοντες πάντοτε δὲν ἡδύναντο νὰ λέγωσι πρὸς ἄνθρωπον λόγιον καὶ πρεσβύτην ὅτι ἔβοσκε πρόβατα πρὸ τῆς εἰς τὴν μονὴν εἰσόδου αὐτοῦ, ὅτι ἔγραφεν ἄθλια κλπ. κλπ. Καὶ σημειωτέον ὅτι ὁ Ἱλαρίων ἀναγράφων τὰ ὀνείδη ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα δὲν παραπονεῖται ὅτι εἶναι ψευδῆ, ἀλλ' ὅτι ἀπλῶς ἀποτείνονται πρὸς αὐτόν.

3) Άλλ' οὐ μόνον οἱ ἐν τῆ μονῆ ἀποχαλοῦσιν αὐτὸν ἀγράμματον καὶ αὐτὸς οὐτος ὀνομάζει ἐαυτὸν οὕτως. πρβλ. Γ΄. 8 κέξ.

«Καὶ θαύμασον τοῦ μύρμηχος τὴν τηλιχαύτην τόλμαν, πῶς ὅλως οὐτος γέγονε τῆς ὅλης μυιοπίας καὶ τρέχειν ἴσως ὥρμησεν τοῖς ἰσχυροῖς θηρίοις, ἀχολουθῶν τοῖς ἴχνεσιν ἀφόβως τῶν λεόντων, τὴν τῶν ὀνύχων δύναμιν ποσῶς μὴ χεχτημένος. Ἐμὲ δὲ σχόπει μύρμηχα, δέσποτα στεφηφόρε, κατὰ τῶν λόγων τὴν ἰσχὺν χαὶ τὴν ἀχτημοσύνην, λέοντας δὲ τοὺς ῥήτορας μετὰ τῶν φιλοσόφων, αὶ συγγραφὰς νιχητιχὰς ἡρωϊχὰς συμπλέχειν καὶ συγγραφὰς νιχητιχὰς ἡρωϊχὰς συμπλέχειν. ὅπερ σοφοί χαὶ ῥήτορες ἐγὼ δ' οὐχ οὕτως γράφω, ὑπερ σοφοί χαὶ ῥήτορες ἐγὼ δ' οὐχ οὕτως γράφω,

Έπειδη δ', ὅπως κατωτέρω θὰ δειχθη, ὁ Θεόδωρος Πρόδρομος ην γνωστός τοῖς ἐν τοῖς βασιλείοις πολύ πρότερον ἐπὶ Ἰωάννου ὡς λόγιος καὶ πολυγράφος, δηλον ὅτι δὲν ἡδύνατο νὰ λέγη ταῦτα περὶ ἐαυτοῦ ἀνάγκη ἄρα νὰ ὁμολογήσωμεν, ὅτι ταῦτα δὲν ἐγράφησαν ὑπὸ τοῦ Θεοδώρου, ἀλλ' ὑπ' ἄλλου τινός.

4) Έν τῷ ΣΤ΄ ποιήματι στ. 36—9 ἀναγινώσκονται κύριά τινα ὀνόματα δι' ὧν δύναται νὰ ὀρισθή ὁ χρόνος, μεθ' ὂν τοῦτο ἐποιήθη πρβλ.

«Ως πρό μιχροῦ πεπόνθασι Δαντόνης χαὶ Μελίας καὶ Νουραδῖνος σὺν αὐτοῖς ἐξ ἄχρας τῆς ἀνοίας, ὅσπερ ἐχεῖνος Νεεμὰν ὁ πρὶν ἀποστατήσας».

Είναι γνωστόν ότι ὁ Μανουὴλ πρώτον κατὰ τὴν εἰς Άντιόχειαν ἐκστρατείαν αὐτοῦ, ἤτοι κατὰ τὸ 1155, ἦλθεν εἰς σγέσιν πρὸς τὸν Νουραδδίν καὶ

εταπείνωσεν αὐτόν πρβλ. Κιννάμου Δ΄. 17 και 18 «Νουραδίν τε τοῦ Βερροιαίου σατράπου κτλ.» 'Αλλ' ἐπειδὴ ἐν τῷ ποιήματι γίνεται λόγος περί Μελίου και Νεεμάν, τότε δὲ ἡγεμών τῶν Αρμενίων ἦν ὁ Τερύζης, δὲν δύναται ὁ ποιητής νὰ νοῆ τὴν θριαμβευτικὴν ἐκείνην τοῦ Μανουὴλ εἰς Αντιόχειαν εἴσοδον καὶ τὴν κατὰ τὸ 1155 ταπείνωσιν τῶν ἡγεμόνων τῆς Άσίας, περί ων ό Κίνναμος ένθα άνωτέρω διαλαμβάνει λέγων: «Ότε δη καί θαϋμα κατείχε τοὺς ὅσοι τηνικάδε ἐτύγχανον πρέσβεις ἐνταῦθα παρατυγόντες των κατά την 'Ασίαν έθνων, Χωρασμίων τε καί Σουσίων καί Έκβατάνων, Μηδικής τε τής απάσης και Βαβυλώνος, ών δη τον άργοντα κλείζουσι σουλτάν, Νουραδίν τε του Βερροιαίου σατράπου, καὶ Ίαγούπασαν τοῦ Περσῶν φυλάρχου καὶ ᾿Αβασγῶν καὶ Ἰβήρων, ἔτι δὲ Παλαιστινών και 'Αρμενίων των ἐπέκεινα 'Ισαύρων». 'Επειδή δὲ πρὸς τούτοις γίνεται μνεία περί Νεεμάν, έξ όσων δὲ διηγεῖται Νιχήτας ὁ Χωνιάτης ἐν βιβλίφ Ε΄ 4 περί τούτου «Κατά δὲ τὸ ἐπιὸν ἔαρ κτλ.», συνάγεται ὅτι μετὰ τὸν οὐγγρικὸν πόλεμον ἡλθεν ὁ Μανουἡλ ἐπὶ τὸν Νεεμάν καὶ ἐταπείνωσεν αὐτόν, δήλον ἄρα ὅτι τὸ ποίημα ἐποιήθη μετὰ τὸ 1165 καὶ ἀληθῶς τῷ 1167 μαρτυρείται ὑπὸ Τυρίου ὅτι ἐγένετο ἡ ὑποταγἡ τοῦ Νεεμάν πρβλ. Du Cange Famil. Byz. 286. Ο πρότερον ύπο του Μανουήλ νικηθείς Σέρβος ήγεμων, καθ' & διηγείται Νικήτας ὁ Χωνιάτης ἐν βιβλίω Β΄ 7, έλέγετο Βαχχίνος (ἡν ἄρα διάφορος τοῦ Νεεμάν), διὰ τοῦτο ἀνάγχη ἀμείλιχτος ἐπιβάλλει ἡμῖν νὰ νοήσωμεν ὅτι ὁ ποιητής ἔχει ὑπ' ἄψιν τὴν συναρθείσαν πρός τους Σαρακηνους εἰρήνην τῷ 1168 καὶ τὴν ἐπ' Αἴγυπτον μιχρ $\tilde{\phi}$  πρότερον έχστρατείαν πρ $\beta$ λ. Νιχήτα  $\mathbf{E}'$  7 «Οί δὲ Σαραχηνοί τὴν ές αύτους όδον των Ρωμαίων, ως έδειζαν, αποδειλιάσαντες και τον έπειτα πλοῦν ἀποτρέποντες πρέσβεις ἐς βασιλέα ἔστειλον καὶ δώρα τὰ παρ' αὐτοῦ τιμώμενα ἔπεμψαν καὶ τὴν εἰρήνην ἐκράτυναν».

Κατὰ ταῦτα τὸ ποίημα τοῦτο συνετάχθη μετὰ τὴν ὑποταγὴν τοῦ Νεεμὰν καὶ μετὰ τὴν ἐκστρατείαν ἐπ' Αἴγυπτον καὶ μετὰ τὴν κατόπιν τῆς ἐκστρατείας γενομένην εἰρήνην, ἤτοι μετὰ τὸ 1168, ἴσως τὸ αὐτὸ ἢ τὸ ἐπόμενον ἔτος διὸ λέγεται περὶ μὲν τοῦ Νεεμὰν ὅτι πρὶν ἀπεστάτησε καὶ ἐτιμωρήθη, περὶ δὲ τοῦ Νουραδδίν καὶ Μελίου ὅτι πρὸ μικροῦ ἐταπεινώθησαν. Ἐπειδὴ δὲ ὁ Θεόδωρος ἤδη τῷ 1118 ἤτοι πρὸ 50 ὅλων ἐτῶν φαίνεται συντάξας τὴν ἐαυτοῦ «Μονωδίαν εἰς Πορφυρογέννητον καὶ Σεβαστοκράτορα κύριν Ἀνδρόνικον Κομνηνὸν», διότι κατὰ τὸ ἔτος τοῦτο ἐφονεύθη ὁ ᾿Ανδρόνικος οὐτος μαχόμενος πρὸς τοὺς Τούρκους, ὅτε ὁ Πρόδρομος θὰ ἤτο τοὐλάχιστον 20-ετής, δῆλον ὅτι τῷ 1168 θὰ εἶχεν ὑπερβῆ τὸ 70-ον ἔτος τῆς ἡλικίας, καὶ δὲν θὰ ἡδύνατο, νομίζω, νὰ λέγη ὅτι εἰς τοῦ πατρός του τὸ κελλὶν ἐμαγείρευον ἀπάκιν κτλ., οὐδὲ νὰ

ζητη συμβουλήν, αν πρέπη να γίνη προχεράρις, ἄνθρωπος ὑπερεβδομηχοντούτης!

5) 'Αποδειχνύεται ὅτι ὁ μὲν γέρων Θεόδωρος Πρόδρομος ἢν φαλαχρός· πρβλ. Α΄ 154

«νὰ ποίσω τὴν χουδούπαν σου αὐτὴν τὴν μαδισμένην».

(γρ. χουρούπαν σου, ὅπως ἐν Χίφ ἔτι καὶ νῦν ὀνομάζουσι τὴν φαλάκραν καὶ κουρούπην τὸν φαλακρὸν, ἀπὸ τῆς ὁμοιότητος πρὸς τὸ οὕτως ὁνομαζόμενον ἀγγεῖον). Ὁ δὲ νέος Ἱλαρίων εἶχε κόμην, διὸ καὶ κλαίει ὅτι, ἐπειδὴ δὲν ἐλόυετο συχνά, αΰτη κατέπεσε πρβλ. Γ΄ 616

«καί τὰ μαλλίτσια μου ἔπεσαν ἀπὸ τὴν ἀλουτσίαν».

#### Καί στ. 147

«ζητῶ σαποῦνιν νὰ λουστῶ χτλ.

Δὲν ἡδύνατο δὲ προδήλως ὁ ἐπὶ Ἰωάννου φαλακρός νὰ ἔχῃ κόμην ἐπὶ τοῦ υἰοῦ τούτου Μανουήλ.

6)  $^{\prime}$ Ο ποιητής τοῦ  ${\bf A}'$  καλεῖ ἐαυτὸν Πρόδρομον $^{\cdot}$  πρβλ. στίχ. 158 καὶ 274

«Διὰ τὴν ψυχήν σου, Πρόδρομε, καθίζου σιγηρός σου».

'Ωνομάζετο δὲ Θεόδωρος Πρόδρομος, ὅπως ἐκ τοῦ ἀντιγράφου μανθά-νομεν' ὁ δὲ τοῦ Γ΄ καὶ Δ΄ ὁνομάζει ἐαυτὸν Ἱλαρίωνα πρβλ. Γ΄ 631—2.

«"Αρτι δὲ πρόσσχες καὶ εἰς ἐμὲν στενούμενον, πεινῶντα, τὸν Ίλαρίωνα, τὸν σὸν δοῦλον οἰκτρὸν καὶ πένην».

Ἐπειδή δὲ ὁ νέος μοναχός Ἱλαρίων δὲν ἠδύνατο ἔπειτα νὰ νυμφευθή, νὰ ἔχη γυναῖχα χαὶ τέχνα χαὶ νὰ ὀνομάζηται Θεόδωρος, διότι ταῦτα, ὡς γνωστόν, δὲν ἐπιτρέπονται ὑπὸ τῶν ἐκκλησιαστιχῶν ἡμῶν χανόνων, οὐδὲ ὁ νέος ἐπὶ τοῦ Μανουὴλ νὰ εἰναι γέρων ἐπὶ τοῦ Ἰωάννου, διότι ταῦτα ἀπαγορεύονται ὑπὸ τῶν νόμων τῆς φύσεως (είδομεν, ὅτι πρὸ τοῦ νέου μοναχοῦ Ἱλαρίωνος ἐμφανίζεται ὁ γέρων Θεόδωρος ἀποτεινόμενος πρὸς Ἰωάννην τὸν αὐτοχράτορα), διὰ ταῦτα ἀνάγχη δυοῖν θἄτερον νὰ ὁμολογήσωμεν, ἢ ὅτι ὁ γέρων Θεόδωρος μετεβλήθη εἰς νέον μοναχὸν Ἱλαρίωνα, μεταβαλὼν πλὴν τοῦ ὀνόματος χαὶ τὴν χόμην χαὶ τὴν ἡλιχίαν, ἢ, ἄν ταῦτα μὴ φαίνωνται δυνατά, ὅτι πρόχειται περὶ δύο διαφόρων προσώπων, ἤτοι Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου ἢ Πτωχοπροδρόμου πρεσβύτου ἐγγάμου χτλ. χαὶ Ἱλαρίωνος νέου μοναχοῦ ἐν τῆ μονῆ τοῦ Φιλοθέου.

7) Ο Θεόδωρος γράφει πρός τὸν αὐτοχράτορα Ἰωάννην, ὅτι ἡ ἐπωνυμία Πρόδρομος ἢ Πτωχοπρόδρομος δὲν πρέπει νὰ παραπλανήση αὐτόν,

ώστε νὰ πιστεύση ὅτι κατὰ τὸν παλαιὸν ἐκεῖνον ὁμώνυμον Πρόδρομον τὸν Βαπτιστὴν οὐτος ἀσμένως ἐσθίει ἀκρίδας καὶ μέλι ἄγριον ὅλως τοὐναντίον ἀξιοῖ νὰ ἔχη τροφὴν ἐκλεκτὴν καὶ πολλήν πρβλ. Β΄. 101 κέξ.

«Μή σὲ πλανᾶ, πανσέβαστε, τὸ Πτωχοπροδρομᾶτον, καὶ προσδοκᾶς νὰ τρέφωμαι βοτάνας ὁρειτρόφους. ἀχρίδας οὐ σιτεύομαι, οὐδ' ἀγαπῶ βοτάνας, ἀλλὰ μονόχυθρον παχὺν καὶ παστομαγειρίαν, νὰ ἔχη θρύμματα πολλὰ νὰ ἤναι φουσκωμένα, καὶ λιπαρὸν προβατικόν ἀπὸ τὸ μεσονέφριν».

### Kal A' 264

«Καὶ μόλις είδον πίναχα ζωμόν ξχοντα πλείστον καὶ όλίγον ἀπό τό παστόν καὶ θρύμματα μεγάλα καὶ δράξας εἰς τὰς χείράς μου ηὔφρανε ἡ καρδιά μου, ζωμόν ἰδὼν τὸν περισσόν καὶ τὰ χονδρὰ κομμάτια».

'Ο δὲ Ίλαρίων είναι πολύ όλιγαρχέστερος πρβλ. Γ΄ 633 χέξ.

αού γὰρ ὑπέρογχα ζητῶ, δέσποτα στεφηφόρε,

νὰ λάβω σὺν τὴν ζήτησιν εὐθὺς χαὶ ἀτιμίαν

ψωμὶν ζητῶ τῷ χράτει σου χαλόν χομματοπούλλιν,
εἰς ἢν ἡ βασιλεία σου μονὴν μὲ παραπέμψεις».

### 'Ev E' 17

«ἐπιθυμῶ καὶ τὸ ψωμίν καὶ τοῦ ψωμιοῦ τὴν μάνναν».

#### "Η ΣΤ' 83

«ἐπιθυμῶ καὶ τὸ ψωμὶν καὶ κύταλον καὶ ψίχαν».

8) Ο Θεόδωρος ἐμφανιζόμενος πρὸ τοῦ βασιλέως ὡς γνωστὸς αὐτῷ λέγει ὅτι οἱ στίχοι αὐτοῦ εἶναι ἀστεῖοι, εἰ καὶ γράφονται ἐν μεγάλη δυστυχία πρβλ. A'. 9

αεί μὴ τινὰς πολιτιχούς ἀμέτρους πάλιν στίχους συνεσταλμένους, παίζοντας, ἀλλ' οὐχ ἀναισχυντῶντας, παίζουσι γὰρ χαὶ γέροντες ἀλλὰ σωφρονεστέρως.
Μὴ οὖν ἀποχωρίσης τους, μηδ' ἀποπέμψης, μᾶλλον ὡς χοδιμέντα δέξου τους, ποσῶς ἄν οὐ μυρίζουν, καὶ φιλευσπλάγχνως ἄχουσον, ἄπερ ὁ τάλας γράφω.
Κάν φαίνωμαι γάρ, δέσποτα, γελῶν ὁμοῦ χαὶ παίζων, ἀλλ' ἔχω πόνον ἄπειρον χαὶ θλῖψιν βαρυτάτην, χαὶ χαλεπὸν ἀρρώστημα χαὶ πάθος, ἀλλὰ πάθος!».

**Καὶ Β΄ 11 xέξ.** 

«Ἐκεῖνα γράφω καὶ λαλῶ ὅσα κινοῦν πρὸς οἶκτον, ὅσα κινοῦν πρὸς ἔλεον καὶ πρὸς φιλανθρωπίαν...

Έγω δὲ παρεξέκλινα μικρόν ἐκ τῆς εὐθείας,
καὶ ἀεὶ μετ' όδυρμῶν πολλῶν καὶ κωκυτῶν καὶ θρήνων
ρημάτων γράφω χαρμονήν, γραμμάτων τερποσύνην,
καὶ οὐ ποιῶ τ' ἀπό χαρᾶς, οὐδ' ἐξ ἀπλοψυχίας,
ἀλλὰ μὰ τὴν ἐνοῦσάν μοι πολλὴν στενοχωρίαν».

Ο δὲ Ίλαρίων οὐδαμοῦ λέγει ὅτι γράφει ἀστεῖα, οὐδαμοῦ ὅτι εἶναι γνωστός τοῖς κρατοῦσιν, ὁμιλεῖ δὲ περὶ τόλμης, ἢν λαμβάνει νὰ ἐμφανωσθη πρὸ τοῦ βασιλέως πρβλ. Γ΄. 1 κέξ.

«Τολμήσας άναφέρω σοι τῷ χραταιῷ δεσπότη

καί θαύμασον του μύρμηκος την τηλικαύτην τόλμαν, πῶς ὅλως οὐτος γέγονε τῆς ὅλης μυιοπίας καί τρέχειν ίσως ώρμησεν τοίς ίσχυροίς δηρίοις, άχολουθών τοῖς ἴγνεσιν ἀφόβως τῶν λεόντων, την των ονύχων δύναμιν ποσως μη χεχτημένος. Έμε δε σχόπει μύρμηχα, δέσποτα στεφηφόρε, κατά των λόγων την ίσγυν και την άκτημοσύνην. λέοντας δὲ τοὺς ῥήτορας μετὰ τῶν φιλοσόφων, οίτινες ώσιν δυνατοί του γράφειν καί στιχίζειν, καί συγγραφάς νικητικάς ήρωϊκάς συμπλέκειν. όμως έχεῖνοι γράφουσι σοφῶς χαὶ χατὰ λόγον, ώσπερ σοφοί και ρήτορες έγω δ' ούγ ούτω γράφω. καί γὰρ ἀγράμματος είμὶ καὶ νέος ῥακενδύτης καί μοναγός των εύτελων των άποκαθισμένων καί την ίσχυν επίσης τε μύρμηκος κεκτημένων, άλλ' οὖν λιτῶς, μοναχικῶς, ἀπλῶς, εὐκολωτάτως».

Καί ΣΤ' 1 κέξ.

«Μόλις τολμήσας, βασιλεϋ, δέσποτα στεφηφόρε,

ύπό τὴν σχέπην σῶν χρυσῶν προσέρχομαι πτερύγων, καθικετεύων, ἐξαιτῶν, παρακαλῶν ὁ τάλας τὰς ἀκοὰς προσθεΐναί μοι σῆς ἀνακρατορίας». 9) Ο Θεόδωρος κολακεύει μετά τινος μέτρου, τούναντίον ο Ίλαρίων παν δριον κολακείας ὑπερβάλλει, καὶ αὐτόχρημα βλάσφημος ἐν τῇ κολακία γίνεται. πρβλ. Γ΄. 373 κέξ.

«δντως τυγχάνεις, Μανουήλ, θεός ἐπίγειός τε, Έμμανουήλ παμβασιλεῦ παρὰ σαρανταπέντε· · καὶ γὰρ ἡ κλῆσις ἄνωθεν ἐδόθη φερωνύμως».

### Kai or. 546-9

«Τὸν Μανουὴλ τὸν Κομνηνόν, τὸν τῆς πορφύρας γόνον, τὸν πύργον τῆς ἀνατολῆς, τῆς δύσεως τὸ δόρυ, τῶν ὀρφανῶν καὶ τῶν χηρῶν πατέρα καὶ προστάτην».

### Kai 620 xéE.

«Άλλ' ὦ πορφύρας βλάστημα, παντάναξ τροπαιοῦχε, καὶ τεῖχος ἀπροσμάχητον τῆσδε τῆς Βυζαντίδος».

#### Καὶ στ. 626.

«'Αφ' ότου γὰρ ἐχέρδησας ταύτην (τὴν βασιλείαν) θεοῦ βουλήσει,

ούκ ἔστησας τὰς χεῖράς σου ποσῶς τὸ διδόναι καὶ μοναχοὺς καὶ κοσμικοὺς καὶ γέροντας καὶ νέους, καὶ πάντες ἐπαγάλλονται σκιρτῶντες εὐφημοῦντες, τῶν σῶν ἐπαπολαύοντες μεγάλων δωρημάτων».

### Kal $\Sigma T'$ 10 xέξ.

«τὸν (λιμένα) τῆς χριστομιμήτου σου μεγάλης βασιλείας σὺ γὰρ λιμὴν ἀχύμαντος τῶν σοὶ προσπεφευγόντων...

σύ γὰρ ἐλέους ἡ πηγἡ καὶ τῶν χαρίτων χάρις,
καὶ πέλαγος χρηστότητος καὶ τῆς φιλανθρωπίας.
σύ κράτος τῶν ἡηγιναρχῶν, τῶν τοπαρχῶν αὐτάναξ.
ἐπὶ δὲ τῷ τετράνακτι, τῷ τετραυγουστομόρφφ
'Ρώμης τῆς νέας τῆς χρυσῆς, τῆς Κωνσταντίνου 'Ρώμης,
τῷ γένει τῷ τοῦ κράτους σου καὶ μὴν καὶ τῆς πορφύρας,
μερῶν τεσσάρων τῶν τῆς γῆς καὶ κράτος κηρυχθήση.
Αὐτὸ γὰρ τὸ τετραύγουστον ἐκ τῆς προσηγορίας
σταυροῦ τὴν τετραμέρειαν πάντως παρασημαίνει.
ὡς γοῦν ὁ τύπος τοῦ σταυροῦ τετραμερὴς τυγχάνει,
οὕτω καὶ σὺ τετραμερῆ κατακρατήσας κόσμον....

#### Καὶ στ. 31

καὶ νεύσης μόνον κατ' αὐτῶν μόνφ τῷ νεύματί σου, ώσεὶ καπνός πορεύσονται πόρρω τοῦ σοῦ προσώπου πτοούμενοι τὴν σύγκαυσιν, μονάρχα μονοκράτορ, τῇ λάμψει τοῦ προσώπου σου μήπως κατακαῶσι καθώσπερ τήκεται κηρός ἀπὸ πυρὸς προσώπου...

#### Kai ot. 49

έν σοι γὰρ ἐγκατοίκησεν ή τοῦ θεοῦ προνοία ή Σολομῶντος ἄρρητος θεόσοφος σοφία».

### Πρβλ. έτι στ. 267

«'Αλλὰ χρατάρχα βασιλεῦ τεσσάρων γῆς χλιμάτων».

### Καὶ στ. 379 κέξ.

α'Αλλ' ὧ Κομνηνοβλάστητον ἀπὸ πορφύρας ῥόδον, ὧ βασιλέων βασιλεῦ καὶ τῶν ἀνάκτων ἄναξ καὶ κράτος τὸ τρικράτιστον ἀπὸ παπποτερόθεν

σὺ γὰρ ἐλέους οἰκτιρμῶν μετὰ θεὸν ἡ θύρα,
σὺ μόνος ὑπεραπιστὴς τῶν ἐν ἀνάγκαις βίου,
σὺ καὶ τὸ καταφύγιον πάντων τῶν χριστωνύμων,
σὺ βασιλέων βασιλεύς, σὸ ἐκ τῶν προπατόρων
φιλεύσπλαγχνος, φιλότεκνος, φιλοίκτωρ, φιλοικτίρμων»(!!).

10) Τῶν προσφιλῶν τοῦ Ἱλαρίωνος φράσεων, δι' ὡν ἐπικαλεῖται τὴν προσοχὴν τοῦ αὐτοκράτορος, οὐδεμίαν εὐρίσκομεν παρὰ τῷ Θεοδώρῳ· πρβλ. Γ΄. 30.

«Καὶ πρόσθες ἄρτι τὸ λοιπόν ἐμοὶ τὰς ἀχοάς σου».

452 «Καὶ πρόσσχες καὶ τὴν δύναμιν τοῦ ψεύδους ένα μάθης».

538 απρόσσχες ποιμένος, δέσποτα, δευτέραν πανουργίαν».

562 «Άλλ' ώ μικρόν, θεόστεπτε, τὰς ἀκοὰς σου πρόσσχες».

631 «Αρτι δέ πρόσσχες καὶ είς ἐμὲν στενούμενον πεινώντα».

ΣΤ΄. 45 «'Αλλά μη κλείσης άκοάς, μηδὲ άποστραφής με».

268 «Χάρισόν μοι τῷ δούλφ σου μιχρόν τὰς ἀχοάς σου».

11) Ο Ίλαρίων κολακεύων τον βασιλέα προσποιεῖται ὅτι προφητεύει νίκας και τρόπαια αὐτοῦ, ὁ δὲ Θεόδωρος οὐχί πρβλ. Γ΄. 307 «τάχα τε προφητεύομαι και λέγω το μεγάλως,

ώς εί θελήσεις, δέσποτα, τὰ τούτων ἐρευνῆσαι καὶ δώσεις τὴν ἐκδίκησιν τοῖς νῦν ἀδικουμένοις, ὡς κόνις λεπτυνθήσεται βαρβάρων ἄπαν θράσος τὴν τοῦ Χριστοῦ μιμούμενος εὐθέως συμμαχίαν».

### **Καὶ** ΣΤ' 24

«ούτω και σύ τετραμερή κατακρατήσεις κόσμον»

12) Άλλὰ τὴν διαφορὰν ταύτην ἐλέγχει καὶ ἕτερόν τι, λέγω ἡ ἀποδειχνυομένη μίμησις τοῦ ένὸς ὑπὸ τοῦ έτέρου. Άναγινώσκων δηλ. τις τὸ  ${f A}'$  τοῦ Θεοδώρου εὐρίσκει ἀπό τοῦ στίχου 206 και έξης οἰκογενειακήν τινα λυπηράν σχηνήν, ήν μετά γάριτος ό Θεόδωρος διηγείται πρός τόν βασιλέα, ίνα δείξη αὐτῷ πόσα ὑπὸ τῆς γυναικὸς πάσχει δεινά, ὅταν κενὸς οιχαδε επανέλθη. Είχε, διηγείται, ή γυνή μου κατόπιν εριδος κλειδώσει τὸ ὸψοφυλάχιον καὶ ἐγὼ ἐπείνων, ὅτε περὶ ἡλίου δυσμάς καταπεσόντος έχ τοῦ ύψους ένὸς τῶν παιδίων μου χαὶ ταραχής χαὶ βοής μεγάλης έγερθείσης συνήλθον αι γείτονες, ίνα βοηθήσωσι και παρηγορήσωσι την μητέρα, και εν τῷ ὄχλω ἐκείνω ἡδυνήθην ἐγὼ νὰ λάβω κρυφίως τὴν κλεΐδα και άνοίξας το όψοφυλάκιον να φάγω και πίω και μετά ταῦτα να μεταβώ είς τὸ δωμάτιον, ὅπου ἦτο τὸ πληθος. Την σχηνην ταύτην ἡθέλησε καὶ ὁ Ἱλαρίων ἐν ΣΤ΄ 270 κέξ. νὰ μιμηθή, άλλ' ἐπειδή στερούμενος γυναικός και παίδων ν' άντιγράψη δὲν ἡδύνατο, ἡναγκάσθη νὰ μεταπλάση αὐτην καὶ ἐγκατασπείρη σωρείαν ὅλην ἀπιθάνων καὶ ἀνερμηνεύτων πραγμάτων. Πρό μιχροῦ, λέγει, ἐμαγείρευσαν ἐν τῷ χελλίφ τοῦ πατρός μου θαυμαστόν τεμάχιον χοιρείου κρέατος, μετά τῶν πλευρῶν καὶ του λίπους, και ήτοίμασαν την τράπεζαν και παρεκάθισαν να φάγωσιν, ότε καὶ ἐγὼ κατὰ τὸ ἔθος ἡθέλησα νὰ συγκαθίσω, ἐκεῖνοι δ' ὅμως ἀναπηδήσαντες μια φωνή εβόων, ότι το χρέας δεν ήτοιμάσθη χάριν εμοῦ, ότι επίσταμαι γράμματα καὶ ὀφείλω νὰ τρέφω εμαυτόν, οὐχὶ δὲ ν' ἀποβλέπω είς το άλλοτριον χρέας..., ότι αν πεινώ δύναμαι ν' άγοράσω καὶ φάγω χλπ.

Άλλὰ μεταξύ τούτων λεγομένων συνέβη κτύπος ἐν τῷ ὑπογείῳ, καὶ πάντες φοβηθέντες κατάπτωσιν τῆς σεσαθρωμένης παλαιᾶς οἰκίας ἡγέρθησαν καὶ μετὰ σπουδῆς ἐξέδραμον ἐγὼ δὲ μείνας μόνος ἔλαβον τὴν μάχαιραν καὶ κόψας τὸ κρέας ἔφαγον αὐτὸ καὶ ἐκορέσθην. Μετὰ δὲ ταῦτα τοποθετήσας τὴν γαλῆν ἐπὶ τῆς τραπέζης, ἱνα πιστευθῆ ὅτι αὕτη ἔφαγε τὸ κρέας, κατῆλθον καὶ ἐγὼ εἰς τὸ ὑπόγειον ἱνα ἰδω δῆθεν πόθεν ὁ κτύπος. Θτε δὲ ἐπανῆλθον ἄπαντες εἰς τὸ κελλίον καὶ εἶδον τὴν γαλῆν ἐπὶ

της τραπέζης, ώργίσθησαν καὶ ἔρριψαν λίθους ἐπ' αὐτὴν καὶ ἤθελον νὰ τὴν φονεύσωσιν ἀλλ' ϋστερον νοήσαντες τὸ τέχνασμα, μειδιάσαντες, πάντες ὁμοφώνως εἶπαν, ὅτι ἡδίκουν τὴν γαλῆν, διότι ἐγὼ εἶχον φάγει τὸ κρέας. Τοσοῦτον δέ, ἐπιφέρει, καλῶς εἶχον τὰς παροψίδας σφογγίσει καὶ καθαρίσει, ὥστε οὐδὲ πλύσεως εἶχον ἀνάγκην.

Έν τη ἐχθέσει ταύτη τοῦ Ἱλαρίωνος οὐχ ολίγα φαίνονταί μοι τὰ ἀχατάληπτα καὶ τὰ ἀπίθανα. Οὔτω λ. χ. ἀπορεῖται διατί, ἀφοῦ κατὰ τὸ εἰωθὸς (ὡς ἔθος εἶχα) ἡθέλησε νὰ συγκαθίση παρὰ τὴν τράπεζαν, ἐκεῖνοι, πάντως ὁ πατηρ καὶ ἡ μήτηρ καὶ οἱ ἀδελφοί, ἐθεώρησαν τὸ πρᾶγμα τοσούτο φοβερόν, ώστε αναπηδήσαντες όμοφώνως ν' αποπέμπωσιν αυτόν. Καὶ ἀφοῦ, οὕτω πρότερον ἀπηγόρευον αὐτῷ νὰ μετάσχη τοῦ φαγητοῦ, ϋστερον άφου ούτος ούχὶ μέρος τι βραχύ, άλλὰ τὸ ὅλον κατέφαγεν, ἐκεῖνοι δὲν ὡργίσθησαν κατ' αὐτοῦ, ἀλλ' ἀπλῶς ἐμειδίασαν ἐπὶ τῷ τεχνάσματι. "Επειτα και τοῦ ἐν τῷ ὑπογείφ κτύπου ἡ αἰτία φαίνεται μυστηριώδης και μένει άνερμήνευτος, και ούχ ήττον ό λόγος δι' öν οι μέν άλλοι πάντες φοβηθέντες εξέδραμον πάραυτα, ή αὐτοῦ δὲ γενναιότης ἀντὶ φυγης εδράξατο του χρέατος. Πρός δε τούτοις το χρέας ήτοιμάζετο χάριν πολλών, ήτο άχρόπαστον, σύμπλευρον και σύλλαρδον, ήτοι ξηρόν και πολύ: πῶς λοιπὸν οὐτος ἠδυνήθη νὰ λάβη τὴν μάχαιραν, κατακόψη καὶ φάγη αὐτὸ καὶ κορεσθη, καὶ ταῦτα πάντα οὕτω ταγέως καὶ ἐντελῶς ώστε, προτού να ἐπανέλθωσιν οἱ ἄλλοι, καὶ τὰς παροψίδας κάλλιστα νὰ σφογγίση; Ταῦτα και τὰ τοιαῦτα νοοῦνται, καθώς έγω κρίνω, μόνον ὅταν ὑποτεθή ότι ο Ίλαρίων έχων πρό όφθαλμών τὰ τοῦ Θεοδώρου, ών δὲ ὑποδεέστερος ἐκείνου, ἠθέλησε νὰ μιμηθή τὴν σκηνήν, καθ' ἢν ἐκεῖνος ἐπέτυχε νὰ φάγη λάθρα, ὅτε ἡ γυνὴ ἡρνεῖτο νὰ παράσχη αὐτῷ φαγητόν. Λοιπόν θόρυβος και βοή έκει διά την πτώσιν του παιδίου και σύγχυσις διὰ τὰς προσελθούσας γείτονας, κτύπος καὶ ἐδῶ ἐν τῷ ὑπογείῳ διὰ...(?) "Επειτα ἐν τἢ συγχύσει καὶ τῷ πλήθει ἐκείνφ ὁ γέρων ἐκεῖ εὐρίσκει εὐκαιρίαν να λάβη τὴν κλεῖδα τοῦ όψοφυλακίου καὶ ἐκεῖ μεθ' ὑπομονῆς φάγη και πίη και κορεσθή και μετά ταῦτα ἐξέλθη και φροντίση περί τοῦ παιδίου. Έν τῷ φόβῳ τῷ ἐχ τοῦ ὑπογείου χτύπου τρέχουσιν ἄπαντες ἔξω, φοβούμενοι κατάπτωσιν της οἰκίας, ἀλλ' ὁ Ἱλαρίων ἐδῶ παραδόξως μένει καὶ λαμβάνει τὴν μάχαιραν καὶ καταβροχδίζει τὸ τοσοῦτον κρέας τελείως καὶ κορέννυται καὶ μετὰ ταῦτα τοποθετήσας τὴν γαλῆν ἐπὶ τῆς τραπέζης χατήλθε χαὶ οὐτος εἰς τὸ ὑπόγειον, ίνα μάθη τὴν αἰτίαν τοῦ χτύπου. Οπως έχαστος βλέπει, ο μιμητής ήθέλησε να χοσμήση και πληρεστέραν καταστήση την διήγησιν, έντευθεν και τὰ περί τῆς γαλῆς λεγόμενα, καθώς και ή άκριβής περιγραφή του κρέατος και της προσπαθείας των

οἰχείων ν' ἀπομαχρύνωσιν τὸν νέον, παρὰ τὸ εἰωθὸς μάλιστα, ἀπὸ τῆς τραπέζης καὶ τῆς διαγωγῆς αὐτῶν πρός τε τὴν γαλῆν καὶ πρὸς τὸν φαγόντα τὸ κρέας ἀφοῦ ἐνόησαν αὐτὸν κτλ. 'Αλλὰ δὲν ἐνόησεν, ὅτι διὰ τῶν συμπληρώσεων καὶ μεταποιήσεων τούτων καθίστα αὐτὴν ἀνάπλεων ἀπιθάνων καὶ ἀφυσίκων πραγμάτων ἤτοι ἀπεδείκνυεν αὐτὴν πλαστήν.

Οπως εν τούτω οὐτω καὶ εν ἄλλφ εξελέγχεται ὁ Ίλαρίων μιμητής καὶ μάλιστα ἀδέξιος τοῦ Θεοδώρου λ. χ. ὁ Θεόδωρος ἀποτεινόμενος πρός τὸν Μανουὴλ λέγει ὅτι

«σὺ δ ής Μανουὴλ χριστομίμητος φύσις χριστωνυμοῦσα παρὰ συλλαβὴν μίαν»

ήτοι έχεις τὸ αὐτὸ ὄνομα ὅ καὶ ὁ Χριστὸς (Ἐμμανουὴλ) ἀφαιρέσει μιᾶς συλλαβής. Ὁ δὲ Ἱλαρίων λέγει Γ΄. 372 κέξ.

«<sup>3</sup>Ω τῆς χριστομιμήτου σου πολλῆς φιλανθρωπίας! ὄντως τυγχάνεις, Μανουήλ, θεός ἐπίγειός τε, Έμμανουὴλ παμβασιλεῦ, παρὰ σαρανταπέντε: αὶ γὰρ ἡ κλῆσις ἄνωθεν ἐδόθη φερωνύμως».

ήτοι δτι είναι ἐπίγειος θεός, ὅτι είναι (οὐχὶ ὅτι ὁνομάζεται) ὁ αὐτὸς τῷ παμβασιλεῖ Χριστῷ, πλὴν τοῦ ἀριθμοῦ τεσσαράχοντα πέντε, ὅτι τὸ ὄνομα τὸ δοθὲν αὐτῷ προωρίσθη ὑπὸ τοῦ θεοῦ, ἱνα χαθὼς είναι οὕτω χαὶ νὰ ὀνομάζηται! Οὕτως ἀμφοτέραις ταῖς χερσὶ χαταλαμβάνεται χαὶ μέσος ἔχεται ὁ ἄχριτος μιμητής, ὅστις ἀγωνιζόμενος νὰ ὑπερβάλη τὸ πρωτότυπον περιπίπτει εἰς τοιαῦτα ὑπερβολιχὰ καὶ γελοῖα. Πρόσθες ὅτι καὶ βεβιασμένα εἰναι τὰ λεγόμενα ἀφοῦ ἡ ἐλλείπουσα συλλαβὴ εμ δὲν ἀποτελεῖ τὸν ἀριθμὸν πέντε χαὶ τεσσαράχοντα, ἀλλ' ἡ μετατεθεῖσα με, ὡστε καὶ ἐν τούτῳ ἐγένετο χρεία βίας, ἱνα τὸ ἀσεβὲς ἀστεῖον δῆθεν κατορθωθῆ.

Κατὰ ταῦτα τὸ  $\mathbf{A}'$  καὶ  $\mathbf{B}'$  φαίνονται ἐνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ ποιητοῦ (πρβλ.  $\mathbf{A}$ . 70 «σὺ εἰσαι Πτωχοπρόδρομος κ' ἐγὼ ἡμην Ματσουκίνη» καὶ  $\mathbf{B}'$  101 «Μὴ σὲ πλανᾳ, Πανσέβαστε, τὸ Πτωχοπροδρομᾶτον»). Όμοίως εἶναι καὶ τὸ  $\mathbf{E}'$  καὶ  $\mathbf{\Sigma}\mathbf{T}'$  ἐνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ ποιητοῦ, ἄλλως τε καὶ ἀφοῦ ἀπλῆ παραλλαγὴ τοῦ ἐτέρου εἶναι τὸ ἔτερον, καθ' ἄ καὶ τὸ  $\mathbf{\Delta}'$  μικρὸν μόνον διαφέρει τοῦ  $\mathbf{\Gamma}'$ , καὶ προῆλθον ἢ ἔκ τινος μιμητοῦ διασκευαστοῦ, ἢ καὶ ἐκ τοῦ ποιητοῦ αὐτοῦ ἀποστείλαντος αὐτὰ πάλιν πρὸς τὸν αὐτὸν σκοπὸν βραδύτερον, ἀφοῦ μικρὸν μετέβαλεν αὐτά. Κατ' ἐμὴν γνώμην τὸ πρῶτον πιθανώτερον. ᾿Αν δ' ὅμως καὶ τὰ δύο τελευταῖα  $\mathbf{E}'$  καὶ  $\mathbf{\Sigma}\mathbf{T}'$  ἀνήκωσιν εἰς δν καὶ τὰ δύο προηγούμενα,  $\mathbf{\Gamma}'$  καὶ  $\mathbf{\Delta}'$ , περὶ τούτου

Digitized by Google

οὐδὲν ἐξ αὐτῶν τῶν ποιημάτων δύναται νὰ ληφθη ἐσωτερικόν τεκμήριον, οὐχ ήττον δυνατόν κάλλιστα νὰ ἔχωσι γραφη ὑπό τοῦ αὐτοῦ, πρότερον μὲν ὡς ἱεροσπουδαστοῦ καὶ λογιωτάτου ἐν τῆ πόλει διαμένοντος καὶ ἱερατικὰ φέροντος ἐνδύματα, διὸ καὶ ἐκαλεῖτο παππᾶς (πρβλ. ΣΤ΄ 277, 302), ἀλλὰ καὶ γραμματικός, νοτάρις, φιλόσοφος, διπλοκαλαμαρᾶτος (αὐτ. 349—50, καὶ 358—59), ἔπειτα δὲ εἰσελθόντος εἰς μονὴν καὶ αὐτοθι διαιτωμένου. Ὁ ποιητής τῶν δύο τελευταίων διαιτείνεται ὅτι ἐμελέτησε πολλοὺς συγγραφεῖς, Λιβάνιον, Ὁππιανὸν κλπ., ὁ δὲ τοῦ Γ΄ καὶ Δ΄ ὅτι ὁλίγα γράμματα ἔμαθεν πρβλ. 554 ποῦ με φελοῦν ὅτ' ἔμαθα κάμπόσα γραμματίτσια; ᾿λλλὰ τοῦτο δύναται νὰ ἐρμηνευθη καὶ ἄλλως, τ. ἔ. ὅτι κατὰ τὰς διαφόρους περιστάσεις ὁ ποιητής τὸ αὐτὸ πρᾶγμα ἄλλοτε παριστά σπουδαῖον καὶ ἄλλοτε σμικρὸν καὶ εὐτελές ὅτι δὲ καὶ ὁ τοῦ Γ΄ ποιητής ήξευρε τοὐλάχιστον κατ' ὄνομα τοὺς ἀρχαίους ἰατροὺς φαίνεται ἐκ τῶν στίχων 597 κέξ.

'All' an tà ποιήματα  $\Gamma'(\Delta' E')$  και  $\Sigma T'$  δύνανται ούτω ν' ἀποδοθῶσιν ένι και τῷ αὐτῷ, τὰ δύο πρῶτα (A' και B') ὅμως ἀδύνατον.

Άλλ' ἴσως θὰ διισχυρίζετό τις ὅτι παρὰ πάσας τὰς διαφορὰς ταύτας πάντα τὰ ποιήματα ταῦτα δυνατόν ν' ἀνήχωσι τῷ αὐτῷ ποιητῆ, ἄν μόνον ὑποτεθῆ δυοῖν θἄτερον, ἤτοι α) ὅτι ὁ ποιητὴς τούτων δὲν ἐξιστορεῖ ιδια παθήματα, οὐδὲ περιγράφει τὸν ίδιον αὐτοῦ βίον, ἀλλὰ τὸν τῶν τάξεων τούτων, καὶ δὴ ὅτι πλάττει τύπους τοιούτων προσώπων καὶ σχέσεων. β) ὅτι κατὰ τὰς ἐπαιτικὰς ταύτας ἐπιχειρήσεις ἐφρόντιζεν νὰ ἐμφανίζηται ὑπὸ διάφορον ιδιότητα, ἵνα μὴ γνωσθεὶς ὅτι ὁ αὐτὸς ἀεὶ λαμβάνει τὰ διδύμενα ταῦτα βοηθήματα στερηθῆ τοῦ λοιποῦ τούτων.

'Αλλὰ κατ' ἀμφοτέρων τῶν ὑποθέσεων τούτων φαίνεται μοι ὅτι δύνανται νὰ ἀντιταχθῶσι λόγοι οὐχὶ ἄνευ σημασίας. Οὕτω λ. χ. ἀποδείκνυται ὅτι ὁ συντάξας τὰ ποιήματα  $\mathbf{A}'$  καὶ  $\mathbf{B}'$  Θεόδωρος ἦτο γνωστὸς τῷ ἡγεμόνι μισθοδοτούμενος μάλιστα τακτικῶς ὑπ' αὐτοῦ. 'Εν ἀρχή εὐθὺς ἐρωτᾶ τίνα ἀνταμοιβὴν νὰ προσενέγκη τῷ βασιλεῖ

«ἐξισουμένην πρὸς τὰς σὰς λαμπρὰς εὐεργεσίας τὰς γινομένας εἰς ἐμὲ τοῦ χράτους σου παντοίας».

<sup>4</sup>Οτι δὲν εἰχε ἄλλο τι:

εί μή τινας πολιτιχούς άμέτρους πάλιν στίχους.

Ότι πρό τινος ἐπέστρεψεν ἐχ τῶν ἀναχτόρων χενός, στ. 123 «ὅταν ἐστράφην σάβουρρος ἀπ' ὧδε παρ' ἐλπίδα».

 $^{7}$ Οτι  $^{2}$ ν άποθάνη πρό τῆς ώρας ὁ Πρόδρομος, ὁ βασιλεὺς  $^{3}$  άπολέση τὸν κάλλιστον εὐχέτην αὐτοῦ.  $^{2}$ Εν  $^{2}$ Εν  $^{2}$ Ο $^{2}$ Ο λέγει ὅτι ἐφοίτα συχνὰ εἰς τὰ ἀνάχτορα

«μὰ τὴν ἐξανεπήλπιστον πολλὴν πεζοπορίαν, βαβαὶ τὴν πρὸς παλάτιον μέχρι τῆς ἐχχλησίας»,

καὶ ἐν 24 ὅτι δίδει μὲν ὁ βασιλεὺς πολλά, ἀλλὰ καὶ τὰ ἔξοδα εἶναι πλείονα, καὶ δὴ δὲν ἐπαρκεῖ.

«'Αλήθεια δίδεις με πολλά, πλην ἄν τα συμψηφίσω, τετράμηνον οὐ σώζουν με, ψυχοχρατοῦν οὐδόλως, μεδίμνους σίτου δώδεχα ψυχροὺς χαὶ ἀσβολωμένους, χαὶ οὐχ οἶδα πῶς χορτάζουσιν οἱ δεχατρεῖς τὸν μῆνα».

### Καὶ στ. 62 κέξ.

α'Ήχουσας, πάντως ἤχουσας τὴν ἔξοδον τὴν ἔχω, ἐδάρε μῖξον ὁμαδὸν ἄπαντα τὰ λαμβάνω, τὴν ῥόγαν, τὸ μηναῖόν μου, χαὶ τὰς φιλοτιμίας μου, τὰ ἐσώτυπα, τὰ ἐξώτυπα, τἀπέδω χαὶ τἀπέχει, χαὶ τότε λογαριάσε με χαλῶς χαὶ εἰς τά με δίδεις; χαὶ ἄν μ' εὕρης χρώμενον χαχῶς εἰς ταῦτα τά με δίδεις, τότε χαὶ χατονείδιζε, τότε χατάχρινόν μοι

Εί δ' οὕτως κατακρίνεις με δίχα τινὸς αἰτίας, ἀπὸ ὀχλήσεως τινῶν ἀνθρώπων χαιρεκάκων, ἔνι καὶ κρῖμα καὶ κακόν, εἰκάζω καὶ ἀμαρτάνεις».

## Καὶ ἐν στ. 101 κέξ. λέγει.

«Μή σε πλανά, πανσέβαστε, το Πτωχοπροδρομάτον, και προσδοκάς να τρέφωμαι βοτάνας ορειτρόφους. 
άκρίδας οὐ σιτεύομαι, οὐδ' άγαπῶ βοτάνας,

#### Καὶ στ. 107.

«Άνήλικον μή με κρατῆς μἡ προσδοκᾶς δὲ πάλιν, ὅτι ἄν με δώσης τίποτε νά το κακοδικήσω».

#### Καὶ στ. 114.

«και των ἐπαίνων στερηθής ὧν είχες καθ' ἐκάστην».

Δὲν φαίνεται ἄρα πιθανόν ὅτι τοιοῦτος ἄνθρωπος θὰ ἡδύνατο νὰ ἐμ- ΄ φανίζεται πρό τοῦ βασιλέως ὑπὸ διάφορα ὀνόματα καὶ ἐπαιτῆ. Ἡλλ' οὐδὲ πλαστὰ φαίνονταί μοι τὰ παθήματα καὶ ἰστορήματα ταῦτα ὅτι σκηναί τινες δύνανται κάλλιστα νὰ ὑποληφθῶσι τοιαῦται, οὐδαμῶς νομίζω ἀπίθανον, εἴδομεν μάλιστα ἀνωτέρω ὅτι τὰ λεγόμενα ὑπὸ τοῦ Ἱλαρίωνος περὶ τοῦ κτύπου ἐν τῷ ὑπογείῳ, τῆς γαλῆς, τῆς ταχείας καταβροχθίσεως κλπ. πιθανώτατα εἶναι πλαστά ὅτι δὲ τοιαῦτα πλαστὰ θέματα καὶ γυμνάσματα ἀρχαιόθεν δι' ὅλων τῶν αἰώνων μέχρι τῆς 'Αλώσεως ἐν ταῖς σχολαῖς ἐδιδάσκοντο καὶ ἐτελοῦντο, ἐπίστανται πάντες. 'Αλλὰ παρὰ πάντα ταῦτα δὲν τολμῶ νὰ κατατάξω τὰ περὶ ὧν ὁ λόγος ποιημάτια εἰς τὴν τῶν πεπλασμένων τάξιν.

Πρῶτον μὲν διότι τὰ περὶ ὧν ὁ λόγος παθήματα φαίνονται οὕτω κατὰ φύσιν ἐζωγραφημένα ὥστε εἶναι τρόπον τινὰ βοῶσαι ἀλγηδόνες, ὡσεὶ ἐγράφοντο ὑπό τινος τῶν νῦν ὁπαδῶν τῆς λεγομένης πραγματικῆς σχολῆς οἱ χρόνοι δ' ἐκεῖνοι δὲν ἦσαν κατάλληλοι νὰ γεννήσωσι τοιούτους πιστοὺς καὶ ἀκριβεῖς τῆς φύσεως καὶ τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων ζωγράφους. Ὁ Θεόδωρος γράψας τὰ κατὰ Ῥοδάνθην καὶ Δοσικλέα ὑπελείφθη πάμπολυ τῶν παλαιοτέρων προτύπων αὐτοῦ καὶ ἰδία τοῦ Ἡλιοδώρου, καὶ ἔπειτα ἔμελλεν αὐτὸς οὐτος νὰ φανῆ πρωτότυπος ἐν τῷ εἴδει τούτφ καὶ πρὸς τούτοις ἐξαίσιος ζωγράφος συγγραφεύς!

Δεύτερον δὲ καὶ κυριώτερον, διότι πάντα ὅσα ἀνωτέρω κολακικώτατα παρετέθησαν ἐκ τοῦ Ἱλαρίωνος φαίνονται παντάπασι παράλογα, ὑποτιθεμένης τῆς πλαστότητος αὐτῶν: μόνος ὁ πραγματικὴν ἀνάγκην ἔχων εἶναι φυσικόν νὰ λέγη πρὸς τοὺς ἰσχυρούς, ὅτι ἐν αὐτοῖς ἐγκατώκησεν ἡ τοῦ θεοῦ πρόνοια καὶ ἡ τοῦ Σολομῶντος ἄρρητος θεόσοφος σοφία, ἢ ὅτι εἶναι θεὸς ἐπίγειος, διαφέρων τοῦ ἐν οὐρανοῖς θεοῦ κατὰ τὸν ἀριθμὸν τεσσαράκοντα πέντε (Ἐμ-μανουὴλ Μανουὴλ), καὶ ὅτι τὸ ὄνομα τοῦτο ἐδόθη ἄνωθεν κτλ. κτλ.

Άλλ ἄν τὰ ἐν τοῖς δυσὶ πρώτοις ποιήμασι καὶ τὰ ἐν τοῖς ἀκολούθοις τέσσαρσι λεγόμενα στηρίζωνται ἐπὶ πραγμάτων, ἄν περιγράφωσι τὸν πραγματικόν βίον τοῦ ποιητοῦ (περὶ τῶν δυνατῶν ἡ μᾶλλον πιθανῶν ὑπερβολῶν οὐδεὶς λόγος), τότε ἀνάγκη ἀπόλυτος νὰ χωρισθῶσι τὰ ἔργα ταῦτα καὶ ἀποδοθῶσι τὰ μὲν δύο πρῶτα εἰς τὸν Θεόδωρον Πρόδρομον, τὸν καὶ ἄλλοθεν γνωστὸν ἡμῖν, τὰ δὲ λοιπὰ τέσσαρα ἄλλφ τινὶ Ἱλαρίωνι συγγενεῖ ἴσως, νεωτέρφ δ' ὅμως πάντοτε τοῦ προηγουμένου. "Αν ἀληθεύῃ ἡ εἰκασία ὅτι ὁ Ἱλαρίων οὐτος ἡτο συγγενὴς τοῦ Θεοδώρου, τὸ Πτωχοπρόδρομος θὰ ἡτο τὸ οἰκογενειακὸν ἀμφοτέρων ὄνομα πάντοτε δ' ὅμως πρόκεινται ἔργα δύο διαφόρων ἀνθρώπων.

B'.

## Γλωσσικαὶ ἀποδείξεις τῆς διαφορᾶς.

Περί των έξωτερικών τούτων διαλαμβάνοντες τεχμηρίων παρελίπομεν μέγρι τοῦδε ἀνεξερεύνητον τὴν γλῶσσαν τῶν ποιημάτων τούτων, ἥτις μάλιστα πάντων δύναται καὶ ὁφείλει νὰ παράσχη ἀναμφισβητήτους ἀποδείξεις της διαφοράς, καθώς προκειμένου περί της διαφοράς του ποιητού της Αλώσεως ἀπὸ τοῦ ποιητοῦ τοῦ θανατιχοῦ ἐν τῷ περιοδιχῷ τοῦ x. Krumbacher, τόμ. Γ΄ 581 κέξ. ἐγένετο. Καὶ εἶναι μὲν ἀληθὲς ὅτι ἐν ἐκείνοις τὸ έργον ην εύχολώτερον, διότι καὶ οι χρόνοι καὶ οι τόποι διέφερον καὶ αι πολιτικαί τούτων σχέσεις καί καταστάσεις πολύ συνετέλουν είς τὴν ἀνάπτυξιν γλωσσικών άπτων διαφορών, ενώ εν τούτοις και ό τόπος είναι ό αὐτὸς καὶ οι χρόνοι μικρὸν βεβαίως ἀπέχουσιν ἀλλήλων και πρὸς τούτοις πολιτιχαί μεταβολαί δὲν ἐπῆλθον ἐν τῷ μεταξύ χρόνφ. πρός δὲ τούτοις πολλαί των έχει παρατηρουμένων διαφορών αίτίαν είχον ότι καί ἐν τῆ λαλουμένη τότε γλώσση είχον άναπτυχθή και κατισχύσει, ενώ εν τούτοις αί παρατηρούμεναι διαφοραί δέν όφείλονται είς την έν τῷ μεταξύ χρόνῳ γενομένην ανέλιζιν της λαλουμένης τότε γλώσσης, αλλ' εἰς τὴν μείζονα ἡ ελάσσονα έμπειρίαν ην οι γράφοντες είχον της άρχαίας γλώσσης. Άλλ' όπωσδήποτε καὶ ἄν εἶναι, προσεκτικός όφθαλμὸς καὶ μεθοδικὴ ἔρευνα οὐκ όλίγας οὐδ' ἀσημάντους εύρίσχει μεταξύ τούτων διαφοράς. Ταύτας ὁ ἀοίδιμος Κοραής, ἐπειδὴ μόνον τὸ  $\Gamma'$  καὶ τὸ  $\Sigma \Gamma'$  ἐξέδωκεν, ἤτοι ἔργα μόνου τοῦ Ίλαρίωνος, δὲν ἡδύνατο νὰ παρατηρήση οι δὲ κατόπιν ἀφροντιστήσαντες δὲν ἐξήτασαν τὰς ὑπαρχούσας ἐν τούτοις γλωσσικὰς διαφοράς. Συνέβη δὲ καὶ ἄλλο τι κώλυμα ἐπιπροσθοῦν εἰς τὴν ἔρευναν καὶ ἐξεύρεσιν τούτων, ότι τὰ μὲν τοῦ Θεοδώρου ποιημάτια ἐξεδόθησαν ἐξ ἀντιγράφου παλαιοτέρου (τοῦ 13-ου αἰῶνος), τὰ δὲ τοῦ Ἱλαρίωνος ἐχ δύο νεωτέρων (τοῦ 15-ου) 1). Έντευθεν ξρευνα μονομερής, άτε εν έλαχίστοις μόνον φαινομένοις περιοριζομένη (ξν τισι πτώσεσι και έν τῷ ἄρθρφ), και δη ἀμέθοδος ήδυνήθη εὐκόλως ν' ἀπατηθή ώστε και τὰς ολίγας παρατηρηθείσας διαφοράς ν' ἀπονείμη οὐχὶ τοῖς ποιηταῖς ἀλλὰ τοῖς μεταγραφεῦσι, λόγφ ὅτι τὰ νεώτερα αντίγραφα παρέγουσι μεταβεβλημένην την χετρα του ποιητού, δι' αὐτό καὶ μόνον διότι είναι νεώτερα. 'Αλλ' αν μη σφάλλωμαι, η θεωρία αυτη,



<sup>1)</sup> Έν τῷ κατωτέρω μνημονευθησομένω βιβλίω τοῦ κ. C. Neumann σελ. 44 σημ. 1 λέγεται δτι τὸ ποίημα Γ' (παρὰ Legrand = B' παρὰ Κοραῆ) εὐρίσκεται ἐν Ἑλληνικῷ κώδικι τῆς Οὐατικανῆς βιβλιοθήκης ὑπ' ἀριθ. 579 σελ. 366-371 ἐλλιπὲς ἀπὸ τοῦ στίχου 610 κέξ., μετὰ πολλῶν παραλλαγῶν ἀπὸ τοῦ Παρισίνου ἀντιγράφου.

άληθεύουσα χαθόλου εἰπεῖν ὡς πρὸς τοὺς ἀρχαίους; δὲν εἶναι χατὰ πάντα τὰν ἀρχαίως τοὺς μεσαιωνικοὺς συγγραφεῖς. Διότι βεβαίως τὰ κείμενα τῶν ἀρχαίων, ἄτινα σφόδρα ἀνεγινώσκοντο καὶ ὧν διὰ τοῦτο ἐγίνοντο πολλὰ ἀδιαλείπτως ἀντίγραφα καὶ ταῦτα ἐξ ἄλλων ἀντιγράφων, φυσικόν ἤτο νὰ φέρωνται ἤττον λελωβημένα ἐν τοῖς παλαιοτέροις ἀντιγράφοις ἤ ἐν τοῖς νεωτέροις ἀλλὶ ἔργα ὁποῖα τὰ περὶ ὧν ἡμῖν ὁ λόγος ἀναμφιλέκτως ὑπὶ ἐλαχίστων ἀνεγινώσκοντο καὶ ὑπὶ ὁλιγωτέρων ἔτι ἀντεγράφοντο. λοιπὸν ἄν ἄπαξ ἢ δὶς μόνον ἐγένετο ἡ ἀντιγραφὴ τούτων καὶ αῦτη ἴσως ἐξ αὐτοῦ τοῦ πρωτοτύπου, τότε μικρὰν μόνον δύναται βεβαίως ἀρκεῖ μόνον ὅτι ὑπὸ Ἑλλήνων καὶ πρὸ τῆς ἐκβαρβαρώσεως ἀντεγράφησαν.

Οτι δὲ ταῦτα οὕτως ἀληθῶς ἐν τῷ παρόντι ἔχουσι καὶ δὴ ὅτι οὐχὶ πάσαι αί διαφοραὶ μεταξύ τῶν ποιημάτων τοῦ Θεοδώρου  $(\mathbf{A}'$  καὶ  $\mathbf{B}')$  καὶ τῶν τοῦ Γλαρίωνος ( $\Gamma'$   $\Delta'$  E'  $\Sigma T'$ ) ἀποδοτέαι τοῖς μεταγραφεῦσιν, ἀποδειχνύεται περιφανώς διά τούτου ότι των διαφορών τούτων μέρος μέν τι δύναται δντως να μεταβληθή και έξαφανισθή άνευ βλάβης του μέτρου, μέρος δ' όμως υποστηριζόμενον υπό του μέτρου ελέγχεται γνησιώτατον. Λοιπόν 1) ο Θεόδωρος τὰς προστακτικὰς τοῦ ἐνεργητικοῦ α΄ ἀορίστου σχηματίζει χατά τὸν ἀρχαῖον τρόπον εἰς—ον οὐχὶ εἰς—ε (πλὴν τριῶν, τῶν δημωδών πιάσε  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{165}$  καὶ λογάριασε  $\mathbf{B}'$   $\mathbf{66}$  καὶ τοῦ αὐτολεξεὶ ὅπως ύπὸ τῆς γυναιχὸς ἡ τῶν ὑπηρετῶν ἐξενεχθέντος, «λάλησε τὸν σιχυαστήν» B' 54), και τὸ β' ένικὸν πρόσωπον τούτου είς—ας οὐχι είς—ες (πλην ένος άτε σφόδρα μεταβεβλημένου και άλλως, τοῦ ἐποῖκες Α΄ 46), καὶ τούς μέσους ἀορίστους όμαλῶς. 'Ομοίως τὰς αἰτιατικὰς πληθυντικὰς άει είς—ας ούχι είς—ες. Πρός δὲ τούτοις ὁρθογραφεῖ κατὰ τὸν ἀρχαῖον τρόπον φδ, χδ, πτ, κτ, νδ, γχ, μφ, σδ κτλ. κανονικώτατα πρβλ. A' 61χάρισον, πώλησον, 165 ρτψον, 166 (ά)πόλυσον, 167 πόδησον, 168 σχόνταψον, 170 άγρίωσον, δείξον, 171 στράβωσον, βρύξον, 195 κατάλειψον. Β΄ 63 μίζον, 68 κατάκρινον πρβλ. καὶ ἀνάστηθι A' 169. A' 45 προσέθηκας, 46 ἔρραψας, 47 ἐφόρεσας, 84 ἤλλαξας, 85 έξεχεράμωσας, 86 εχάλεσας, 87 ἡγόρασας, 145 ἡπλωσας, 146 ἐπεκύρωσας, 147 ἐξεστράγγισας, Β΄ 62 ἤκουσας. 'Ομοίως  ${f A}'$  63 δέξωνται,  ${f 4}5$  ἐπεχτήσω,  ${f 7}1$  ἐχοιμῶ,  ${f 8}5$  ἀνερράψω, 114 παρεστησάμην, 116 συνεγραψάμην, 137 ἀπήρξατο, 190 ήρξατο, 182 ἀπηρξάμην, 185 δραξαμένη, 202 ἀρξάμενος, Β΄ 86 φεΐσαι.  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{3}$  τὰς σὰς λαμπρὰς εὐεργεσίας,  $\mathbf{4}$  τὰς γινομένας... παντοίας, 9 τινάς, 10 παίζοντας, άναισχυντώντας, 24 πιθανολογίας, 34 τὰς ἀπειλάς, 65 τὰς δυγατέρας, νὰ τὰς... 121 φληναφίας, 221 τοὺς πατδας πάντας, 256 τοὺς πατδας, 266 τὰς χετρας. Β΄ 13 σερφετίας, 8 πολιτογραφίας, 92 ἀστέρας, 102 καὶ 103 βοτάνας, 103 ἀκρίδας. Ἐπειτα Α΄ 35 φθάσει, 42 μοχθηρίαν, 51 δακτυλίδιν, 53 κατακόπτουσι, 57 κόπτομαι, 68 ὑποληπτική, 69 πτωχὸς, 76 συνεπτώθη, 78 καταπίπτουσιν, 86 τέκτονα, 88 αὐθέντην, 76 ἡφ φνίσθησαν, 92 μοχθῶ, 103 κολυμβᾶν, κολυμβητής, 152 ἐκ τὸ σπίτιν μου, 170 ὁφθαλμούς, 180 λανθάνει, κρύπτεται, 183 ἡγανάκτησα, 188 χαυνίζει, 191 ἐκβαίνει, 210, 240 συνήχθησαν, 214 φθάσας, 216 κρυπτῶς, 217 κορεσθείς, 247 ἐτυλίχθην, 271 φθάση, 273 φονευθῶ, 274 εὐχέτην. Β΄ 1 καὶ 6 αὐθέντα, 4 ἀναριθμήτοις, 15 εὐθείας, 22 προσθήσω, 46 ἀλειπτούτσικα, 49 ἐμβαίνω, 57 ἐπαρεκλάσθη ἡ θύρα μας, 79 ἀφθόνως, 82 λιμαγχονημένοι, 101 (καὶ 70) Πτωχοπρόδρομος, 111 φθασάτω.

Παρὰ τῷ Ἱλαρίωνι δὲ τάναντία, καὶ ἡ προστακτικὴ σχηματίζεται εἰς—ε, καὶ ἐνίστε εἰς—ον, καὶ τὸ β΄ ἐνικὸν πρόσωπον εἰς—ες, καὶ ἐνίστε εἰς—ας, καὶ αὶ πληθυντικαὶ εἰς—ες καὶ εἰς—ας, καὶ οἱ φωνητικοὶ νόμοι καταπατοῦνται πολλάκις καὶ ταῦτα πάντα ἄνευ τινὸς νόμου. πρβλ. Γ΄ 51 (ἀ)γόρασε, 110 παῦσε, 111 φτειάσε, 112 σπούδασε, φτάσε, 114 ἐρώτησε, 116 λοῦσε, 118 τρῖψε τάρασσε, 119 γέμισε παράχυσε, 431 ἀπάτσε, 481 φρύξε, 488 σφίξε, 523 διῶξε, 568 ποῖσε (πρβλ. καὶ βόθα Γ΄ 104), ΣΤ΄ 120 ἀγόρασε, 172 κέντησε, περιμάζωσε, 173 ῥάψε, ἔπαρε, 253 σώπασε, 279 ἀγόρασε, 349 κάθισε. Καὶ Γ΄ 66 ἐπλήρωσες, 88 ἡγόρασες, 107 ἀπέγδαρες, πρβλ. καὶ πουλειέται Γ΄ 115.

Έπειτα Γ΄ 73 τὲς χουροῦνες, 176 μεγάλες ἀθερίνες, 238 παλαμύδες, 239 ἀγαπῆσάν τες καὶ μαγερεύασίν τες, 241 τὲς ἐχόρτασαν, 246 παλαμύδες ποταπὲς σαχνὲς καὶ βρωμισμένες, 247 αὐτές, 248 νά τες εὕρισκα ἔτρωγά τες, 251 καλές, 433 φιλομῆλες, ΣΤ΄ 101 τὲς τέσσαρες γωνίες, 201 κυρᾶδες χειρομάχισες καλοκοδέσποινες, 204 καλοκοδέσποινες ὁκάποσες, 219 ἀρχόντισσες. Καὶ Γ΄ 69 τὰς φτερνιστῆρας, 87 ψουνίζει καὶ 132 ψουνίσουν (ἐν Β΄ 31 τοῦ Θεοδώρου κεῖται ὀψώνιν), 84 ψαθὶν παρὰ Θεοδώρω Α΄, 71 ψιαθίν, 94 θωρεῖς καὶ 567 θωροῦσι (Α΄ 228 θεωρεῖς), 105 κόφτε, 103 καὶ 107 γδάρη, 111 φτειάσε, 112 φτάσον, 115 πουλειέται, 119 ας ἔβγω, 147 σαποῦνιν (παρὰ Θεοδώρω Β΄ 34 σαπώνιν), 149 καὶ 152 ἔβγω καὶ ἐβγαίνω, 126 σκύφτω, 185 νὰ μπῶ, νὰ βγῶ,

187 σφίξω, 193 ὑπεραθνίζον ἀντὶ ὑπερατμίζον (καὶ ἐν Δ΄ 194 ὑπεραθμίζον), 298 πάλε, 199 ἀθότυρα, 200 φούκταν (ἐκ τοῦ πυκτή), 209 ἀρίστην, 68 χερονόμους, 235 χερότερον, 360 καὶ 527 καλόγερος, 47 καὶ 473 συντυχαίνης, 76 λαχαίνει, 385 κουρταλίζουν ἀντὶ κροταλίζουν, 426 γοφάρια, 430 σκουλήκια, 431 κάτσε, ΣΤ΄ 72 καλοχτένιστος, 131 ὀφτόν, 183 τριφτούτσικον, 199 πιπεροτρίφτας, 215 μουχτερόν, 213 σευκλογούλια, 215 θρέφει (παρὰ Θεοδώρφ Β΄ 102 τρέφωμαι), 225 ναύκλερος, 372 πέφτω.

- 2) Παρά τῷ Ἱλαρίωνι παρατηρούνται βιαιότεραι ἀποβολαὶ συλλαβῶν έχ τῆς ἀρχῆς και τοῦ μέσου τῶν λέξεων, και καθόλου τοιαῦται ἀλλοιώσεις, οίαι χαθόλον είπεῖν δὲν ἀπαντῶσι παρὰ τῷ Θεοδώρῳ πρβλ. Γ΄ 94 πενήντα, 103 νὰ 'γδάρη, 104 βόθα, 110 νὰ τρὼς, 112 νὰ πὰς, 181 νὰ πῆρεν, 209 νὰ "χρίστην, 238 πρόπερσι, 260 ἀφοῦ δὲ δῶ, 333 το βαγγέλιον, 475 βγενικόπουλον, 572 τὰ Βγενίου, 325 περπάτει, 342 'σταχούς, 348 και πωρικά, 400 τὸ μάτιν (παρὰ άχους), νὰ τό πιτύχη 429, νὰ τὸ φάσιν 430, 466 με λοχοτίνιν (χαὶ ΣΤ΄ 313), 488 τὰ δόντια, 506 ἄς πῶ, 554 ποῦ με φελοῦν, 586 άτός του, 613 τὰ γόνατά μου 'σθένησαν' ΣΤ΄ 242 πεθυμᾶς, 245 μπηγοματσούχης, 366 ποχάμισον, 369 τὸ διῶμαν, 370 πάγω κτλ. Τὸ παρὰ Θεοδώρφ Α΄ 124 στή κει ευρίσκεται καὶ ἐν τῆ Νέα Διαθήκη. Τὸ νὰ εἶγε καταστή τότε σύνηθες καθὰ καὶ τὸ μὲ ἀντὶ μετὰ, καὶ χυρά άντι χυρία. Και ή συγχώνευσις των δύο όμοιων φθόγγων είς ένα, οίον ποίσω A' 154, ἐποίχες 147, ἐποίχεν 128, χαχοδιχήσω ἀντὶ κακοδιοικήσω Β΄ 108, χροσογοί ἀπό τοῦ χρυσογός ἀντί χρυσογόος Β΄ 88,  $\eta$  οὐ θελ' όψώνιν B'-31, τ' όσπίτιν A' 90 κττ. δὲν δύνανται νὰ θεωρηθώσι μεγάλαι άνωμαλίαι, διότι ταῦτα είγον ἀπό αἰώνων ἐπικρατήσει (πρβλ. Einleitung in die Ngr. Grammatik). Μείζων άνωμαλία φαίνεται ἐν τῷ πόλυσον 166, ἐκάτσεν Α΄ 199, ἐκάτσα 233, νὰ φάμεν αὐτ. 243. Άλλὰ καὶ πάλιν ταῦτα φαίνονται ἐλάχιστα ἀπέναντι τῶν τοῦ Ίλαρίωνος.
- 3) Όμοίως μετασχηματίζει τὰ θέματα τῶν ἐνεστώτων ὁ Ἱλαρίων δεινῶς: πρβλ. Γ΄ 390 στάσσει (καὶ ΣΤ΄ 241 σύνασσε), 262 φέρνει, 380 γεμόζουσιν, 400 σύρνω (καὶ ΣΤ΄ 351 σύρνει), 381 βάνουσιν καὶ ΣΤ΄ 375, 376, 489 κάμμυζε, 512 ἀναισχυντίζη, 516 καὶ 521 κατηχίζει, ΣΤ΄ 373 παθάνω κτλ. πρβλ. καὶ βόθα καὶ πουλειέται καὶ μασοϋμαι Γ΄ 275 καὶ διώχω ἔδιωχες 73, 503 κτλ., ἔπειτα Δ΄ 103 νὰ ἐκδέρνη, ΣΤ΄ 126 ἐπαίρνει, 242 πεθυμᾶς, 372 τυλίγομαι. Ταῦτα καὶ

τὰ τούτοις ὅμοια μάτην ζητεῖ τις παρὰ τῷ Θεοδώρῳ πρβλ. ὁμοίως τὰ κακῶς ηὐξημένα παρ' Ἱλαρίωνι,  $\Gamma$ ΄ 454 καὶ 462 ν' ἀνήβω καὶ ν' ἀνέβω κτλ. ἄτινα φαίνονται ἀλλότρια τοῦ Θεοδώρου (εν μόνον τοιοῦτον ἔχει ὁ Θεόδωρος, τὸ νὰ σε ξεσφονδυλίση  $\Lambda$ ΄ 163 πρὸς ὅ παραβάλλεται τὸ τοῦ Ἱλαρίωνος  $\Gamma$ ΄ 279 ἐξεπέση).

Άλλ' αν των διαφορών τούτων πολλαί δύνανται ν' ἀποδοθώσι τοῖς μεταγραφεύσιν, ὑπάρχουσιν ὅμως ἄλλαι, αί, καθὰ εἶπον, ὑποστηριζόμεναι ὑπὸ τοῦ μέτρου ἀποδείχνυνται γνήσιον κτῆμα αὐτοῦ τοῦ ποιητοῦ. Οὕτω.

4) κρῶ=κρούω  $\Gamma'$  439, κρού=κρούει  $\Sigma \Gamma'$  357, ἔπειτα περπαπάτει, πρόπερσι, νὰ τρὼς, νὰ πὰς, ἀναισχυντίζει, κατηχίζει, ἀκοὺς, ἄκου, ᾶς πῶ, λοκοτίνιν ἀτὸς του κλπ. Καὶ αὐτὸ τὸ καθολικὸν σήμερον δὲν εὐρίσκομεν παρὰ τῷ Ἱλαρίωνι, οὐχὶ δὲ παρὰ τῷ Θεοδώρῳ. Καὶ δύναται μέν τις ἔν τισι χωρίοις νὰ θεραπεύση διὰ τῆς ὁρθογραφίας τὸ πρᾶγμα, λ. χ.  $\Gamma'$  στ. 152

«καί κᾶν μὴ θέλω, δέσποτα, στανεό μου δὲν ἐβγαίνω»

άνθ' οὐ καὶ μ' οὐδέν καὶ μου δέν δύναται νὰ γραφῆ, ἀφοῦ κανονικῶς δύο ὅμοιοι φθόγγοι συγχωνεύονται εἰς ἕνα. Όμοίως ὁ στ.  $\Gamma$  234

«και πρήσκεται ή κοιλία μου· τὰ δ' ἄλλα δὲν τὰ λέγω»

θεραπεύεται εὐχόλως διὰ τῆς γραφῆς τὰ δ΄ ἄλλα 'δὲν τὰ λέγω, διότι τὸ ἀσθενὲς οὐ μετὰ τὸ ἰσχυρὸν α ὤφειλε νὰ ἐχβληθῆ. Καὶ ὁ στιχ. ΣΤ΄ 276 ατ' ἐδῶ δὲν ἔχεις τόπον», ὁμοίως οἰχονομεῖται γραφομενος τ' ἐδῷ 'δὲν... διότι χαὶ ὁ φθόγγος ο εἶναι ἰσχυρότερος τοῦ ου.

Άλλ' αν οι στίχοι οὐτοι θεραπεύονται οὕτως, ὑπάρχουν ἄλλοι οῖ δι ὰ τοῦ μέτρου ὑποστηριζόμενοι διδάσχουσιν ὅτι ὁ Ίλαρίων ἀπήγγελλε καὶ ξγραψε δὲν καὶ δὴ εἶναι γνησιώτατον πρβλ. Γ΄ 245

«παρὰ μιχρόν δὲν ἔλειψεν ἵνα μὲ θανατώσουν». ΣΤ΄ 71 «αὐτὸς ὅταςν ἐμάνθανεν, ποτὲ δὲν ἐχτενίσθην». 278 «μὴ βλέπης τὸ ἀπάχιν μας, δὲν εἶσαι σὺ διὰ τοῦτο».

5) Ένεργητικούς παρατατικούς συνηρημένους είς—ουσαν καὶ παρωχημένους είς—ασιν μόνος ὁ Τλαρίων γράφει, οὐχὶ δὲ καὶ ὁ Θεόδωρος, πρβλ. Γ΄ 138 ἄς με παραχωροῦσαν, 239 μαγειρεύασίν τες, 242 ἐκόπτασιν, 272 ἄς ἐπουλούντασιν, ΣΤ΄ 88 παρεδώκασιν, 221 νὰ ἀχασιν, 303 ἀδικούσαμεν, 305 ἡθέλασιν, καὶ Γ΄ 324 ἄς ἐγεμίζασιν, 366 ἐκρίνασιν, 438 ἐθέκασιν, ΣΤ΄ 305 οὐκ ἡθέλασιν, 318 μὲ δίδασιν, 335 ψήνασιν. Ταῦτα δὲ καθώς καὶ τὰ μνημονευθέντα ἀναισχυνο

τίζει, κατηχίζει κτλ. ἀποδείκνυνται γνησιώτατα, και διά τοῦτο οὐδεὶς δύναται νὰ ἐκβάλη αὐτά.

- 6) Όμοίως τούτοις βεβαιούνται ύπό του μέτρου και άλλαι διαφοραί, λ. χ. ἡ μετακίνησις του τόνου χάριν του μέτρου, πρβλ. Γ΄ 184 νὰ 'γέρθω, 229 κόλλειται άντι κολλούται, 379 μετρών, 457 τί δίδουν, 592 όλιγόν, 601 νὰ γέρθη, ΣΤ΄ 47 ἡρχομην, προνοία, ἄτινα μάτην τις θὰ ἐζήτει παρὰ τῷ Θεοδώρω, διότι οὐτος ὧν ἐμπειρότερος τῆς Ἑλληνικῆς γλώσσης, ὅπως ἀποδεικνύουσι και τὰ πολλὰ ἐν τῆ ἀρχαία Ἑλληνικῆ συντεταγμένα αὐτοῦ ἔργα, ἡδύνατο νὰ στιχουργῆ εὐχερῶς και νὰ μὴ βιάζη και διαστρέφη οὕτω τὴν γλῶσσαν.
- 7) Ο Ίλαρίων ήτο άμαθέστερος του Θεοδώρου διό παρά τὰ κοινὰ καὶ καθημαζευμένα κάτσε, ἄκου, κρῶ, θρέφει, κουρταλίζω, σκουλήκια, τάχατε ( $\Gamma'$  307 καὶ  $\Sigma \Gamma'$  156 καὶ 372), σώπασε ( $\Sigma \Gamma'$  253), βιτσεάς 283, άντις νερόν 285,286, άμμή 325, ζουμίν (ὁ Θεόδωρος ἐν  ${f A}'$  264 ζωμόν), μαχάρι, πάλε 248, χλαίγω  $\Sigma T'85$ , οὐδὲν ἐβλέπεις  $\Delta'86$ , μαθόν  $\Gamma'$  276, χυράδες 201, όχάποσες 204, προσφάν 307, αὐτοῦνον 360, έξεπέση, ψαθίν, βόθα, σφίξω, μουχτερόν, άθότυρα, φούχταν, θωρεῖς χτλ. χτλ. γράφει χαί τινα 'Αττιχώτατα, λ. χ. πρόσσχες πολλάχις, νὰ δῷς  $\Gamma'$  90, ἐχδιδόασιν 352, προτιθέαασιν 357, ξρχεται λέξων ό λόγος 29, ΣΤ΄ 47 λέξων ήρχομην κτλ. ή ἀποτολμά σύνθετα τερατώδη και άλλα άντικρυς σφάλματα και άλλα γελοΐα πράγματα πρβλ. ΣΤ΄ 68 καὶ φόρειν το μονάλλαγος χειμών καὶ καλοκαΐρι, 5 άνακρατορίας, 381 κράτος τρικράτιστον καί 397 τρισκρατίστφ κράτει, 389 φιλεύσπλαγχνος, φιλότεκνος, φιλοίκτωρ, φιλοικτίρμων, 381 ἀπὸ παπποτερόθεν πάντως ἐπὶ τῆς σημασίας τοῦ πατρόθεν καὶ παππόθεν, τετραυγουστομόρφφ, ληρομυθουργίας, ήλυθα, σκηπτροκρατορίας  $\Delta'$  2,  $\Gamma'$  603 τ $\tilde{\varphi}$  κράτει σου τ $\tilde{\varphi}$ μέγα, τη κέλλη συνελθόντες  $\Sigma T'$  296 κτλ. κτλ. Πάντα τὰ τοιαῦτα άγνοει ὁ Θεόδωρος, οὐτινος ὁ λόγος καθόλου εἰπεῖν καθαρεύει τοῦτο μὲν χυδαϊσμών, τουτο δε άρχαιοπινών λέξεων και συντάξεων.

Αι γλωσσικαί ἄρα ἀναμφισβητήτως γνήσιαι διαφοραί αὐται διδάσκουσιν ὅτι καὶ αἰ ἄλλαι, ὅσαι ὑπὸ τοῦ μέτρου μὴ ὑποστηρίζονται, δύνανται κάλλιστα νὰ εἶναι, καὶ εἶναι, ἐπ' ἴσης γνήσιαι, οὐδ' ὁφείλονται, τοὐλάχιστον οὐχὶ πᾶσαι, τοῖς μεταγραφεῦσιν, ὅπως ἐλέχθη. Θελήση δὲ μηδεἰς ν' ἀπονείμη πάσας τὰς γλωσσικὰς διαφοράς, ταύτας ἐνὶ καὶ τῷ αὐτῷ ποιητῆ διατεινόμενος ὅτι ἴσως οὐτος σὺν τῷ χρόνφ μετέβαλε τρόπον τοῦ γράφειν, ὅτι ἴσως οὐτος σὺν τῷ χρόνφ ἀδιαλείπτως γράφων τὴν ἀπλουστέραν ταύτην γλωσσικὴν φάσιν, ἢν καθ' ἐκάστην περὶ ἐαυτὸν ἤκουε καὶ ἢν καὶ οὐτον

τος ελάλει, κατέστη κατά μικρόν τολμηρότερος και δή παρελάμβανεν έκ της λαλουμένης πλείονα και μαλλον μεταβεβλημένα στοιχεῖα. Διότι ό Θεόδωρος Πρόδρομος ήτο λόγιος τῶν μάλιστα πολυγράφων τῶν χρόνων αὐτου, μετεχειρίζετο δ' έν τοῖς πολυπληθέσιν αὐτοῦ συγγράμμασι τὴν κοινην, όποία τότε εν τῷ γραπτῷ λόγῳ συνηθίζετο. Δεν φαίνεται δ' εὐχολον οὐδὲ πιθανόν, ὅτι ἀνὴρ τῆς ἀργαίας γλώσσης ίκανῶς ἔμπειρος, ὁποῖον τόν Θεόδωρον έλέγχουσι τὰ πολλά θεολογικά καὶ γραμματικά κλπ. συγγράμματα αύτου, άνηρ εύχερέστατα πλέχων στίχους, ὅπως τὰ ποιηματικά αὐτοῦ ἔργα μαρτυροῦσιν, ἀνὴρ διὰ παντός τοῦ βίου αὐτοῦ μεταγειριζόμενος την άρχαίαν, ηδύνατό ποτε να περιέλθη εἰς τοιαύτην κακοδαιμονίαν ώστε να στρεβλοι την γλωσσαν οίχτρως (πρβλ. τῷ μέγα, ἀνακρατορίας κλπ.). Και σημειωτέον ότι την στρέβλωσιν ταύτην δεν διέπραξεν έν τη άρχη, άλλά περί τὰ τέλη τοῦ βίου αὐτοῦ. Λέγω περί τὰ τέλη, διότι αν υποτεθή ότι πάντα τὰ ποιημάτια ταῦτα συνετάγθησαν υπὸ ἐνὸς καὶ του αὐτου ποιητου, ἀνάγκη ἀπαραίτητος νὰ ὁμολογήσωμεν ὅτι περὶ τὰ τέλη του βίου αυτου ἐποιήθησαν τὰ ποιήματα ΣΤ' καὶ Γ'. Είδομεν δηλ. ανωτέρω σελ. 105 ότι το ΣΤ΄ ἐποιήθη μικρον μετά το 1168 1). Έπειδη δ' ώς ἀνωτέρω σελ. 103 εἰκάσαμεν, ἔτη τινὰ μετὰ ταῦτα (ἄγνωστον ἀκριβώς πότε) ό πρότερον πένης λόγιος έκλείσθη είς την μονήν του Φιλοθέου, χαὶ μετά τινα χρόνον (ἐξ μῆνας) πάλιν πενόμενος συνέταξε τὸ  $\Gamma'$  τὸ χατὰ Ήγουμένων ποιημάτιον, δήλον ότι ό Θεόδωρος, ὄστις πρό τοῦ 1143, ἤτοι ζωντος έτι τοῦ αὐτοχράτορος Ἰωάννου τοῦ Κομνηνοῦ, ἐποίει ἐν τῆ δημώδει γλώσση πολιτικούς στίχους και όστις ουδέποτε έπαυσε μελετών τους άργαίους Ελληνας συγγραφείς και συγγράφων εν τη άρχαία, ο Θεόδωρος, λέγω, ξμελλεν κατά τὴν ὑπόθεσιν ταύτην πέντε καὶ εἴκοσι περίπου ἔτη βραδύτερον ότε θα ήτο πάντως πάνυ πρεσβύτης (ἐν τοῖς πρὸς τὸν Ἰωάννην ποιήμασι λέγει έαυτὸν γέροντα, ίδε άνωτέρω σελ. 101, είδομεν δ' ότι ούτος γνωστός ών και μισθοδοτούμενος ύπό του βασιλέως δεν ήδύνατο έχει να λαλή άναχριβώς), να μεταδιδαχθή μέν τρόπον του γράφειν, να στρεβλοῖ δὲ τὴν γλῶσσαν καθ' ὂν εἴδομεν τρόπον κτλ. Άλλ' ἄν ἡ ὑπόθεσις αύτη καθ' α και αι λοιπαί, δι' ων αποδίδονται πάντα τὰ ποιημάτια ταῦτα ἐνὶ καὶ τῷ αὐτῷ ποιητῆ, εὐρίσκωνται ἀπίθανοι, τότε ἀνάγκη ἀμείλικτος ἐπιβάλλει ἡμῖν νὰ ὁμολογήσωμεν ὅτι αί ὑπὸ τοῦ μέτρου ὑποστηριζόμεναι και δη άναμφισβητήτως γνήσιαι διαφοραί της γλώσσης τοῦ



<sup>1)</sup> Κατ' αὐτὰ τὸ ૬' ποίημα τοῦ Προδρόμου εἶναι νεώτερον τῶν στίχων τοῦ Μιχαἡλ Γλυχᾶ παρὰ Legrand αὐτ. σελ. 18 κέξ., δ καθ' ἃ ὁ κ. Legrand αὐτ. σελ. ιθ' ἀπέδειξεν ἐποιήθη τῷ 1156 τὰ τοῦ Θεοδώρου ἄρα ποιήματα Α' καὶ Β' εἶναι παλαιότερα τῶν στίχων τοῦ Γλυχᾶ.

Ίλαρίωνος ἀπό τῆς τοῦ Θεοδώρου καθιστῶσι μὲν καθ' ἄ εἶπομεν, πιθανώτατον ότι και αι λοιπαι όσαι ύπο του μέτρου μη ύποστηρίζωνται είναι ἐπ΄ ίσης γνήσιαι τοῦ ποιητοῦ καὶ οὐχὶ τῶν μεταγραφέων ἔργον, προστιθέμεναι δὲ ταῖς ἄλλαις παρατηρηθείσαις διαφοραῖς αὐτῶν ὡς πρὸς τὴν ἡλιχίαν, ώς πρός τὸν τρόπον κτλ. πείθουσι καὶ αὐτὸν τὸν Θωμᾶν, ὅτι τὰ μὲν δύο πρώτα ποιήματα, ἄτινα καθαρεύουσι καὶ γυδαϊσμών καὶ Ἀττικησμών, ἀνήχουσι Θεοδώρφ τῷ Προδρόμφ, τῷ γνωστῷ ἡμῖν ἐχ πολλῶν χαὶ ποιχίλων έν τη Κοινή συντεταγμένων πονημάτων τὰ δὲ λοιπὰ ἄλλφ τινὶ νεωτέρφ, συγγενεῖ ἴσως αὐτοῦ, χατ' ἀρχὰς μὲν ζῶντι ἐν τἢ πόλει λογιωτάτφ, ἔπειτα δ' εἰσελθόντι εἰς τὴν Μονὴν τοῦ Φιλοθέου καὶ γενομένφ μοναχῷ Ίλαρίωνι. "Ότι δ' ούτος ύπελείπετο μέν πολύ τοῦ Θεοδώρου κατά τὴν παιδείαν υπερέβαλε δ' έχεζνον κατά την κολακείαν. Αποδειγθείσης δ' ουτω τῆς διαφορᾶς τούτων ἀνάγκη ἵνα πάντα τὰ ὑπὸ τὸ ὄνομα τοῦ Προδρόμου φερόμενα έργα ὑποβληθῶσιν ἀκριβεῖ ἐρεύνη καὶ ἐπὶ τῆ βάσει τῶν παρατηρηθεισών διαφορών ή και άλλων άνακαλυφθησομένων έτι άποδειχθή τίνα τούτων ἀποδοτέα τῷ Θεοδώρφ καὶ τίνα τῷ Ἱλαρίωνι. Τοιαύτη ἐργασία πολύ βεβαίως θὰ ἐπέχεε φῶς ἐπὶ τὰ περὶ ὧν ὁ λόγος πονήματα καὶ προθύμως θὰ ἐπεχείρουν τῷ ἔργῳ, ἀλλ' ἀτυχῶς λόγοι ἀνεξάρτητοι τῆς θελήσεώς μου ἀναγκάζουσί με ν' ἀναβάλω αὐτὸ ἢ καὶ καταλίπω ἄλλοις.

Είγον καταγράψει άνωτέρω ότε πρός τον φίλον και συνάδελφον κ. Σπ. Λάμπρον άνεχοίνωσα περί τῆς προχειμένης ἐρεύνης ὁ δὲ πάνυ εὐγενῶς έγνώρισέ μοι ότι έν τη βιβλιοθήκη της Μονής των Ίβήρων ἀπόκεινται άντίγραφα τῶν τοῦ Προδρόμου πονημάτων καὶ ἄμα ἀπέστειλέ μοι τὰ μέχρι τοῦδε ἐχτυπωθέντα φύλλα τοῦ δευτέρου τόμου τῶν ἐν τῷ Ἁγίῳ "Ορει χειρογράφων μετὰ σημειώσεως τῶν τοῦ Προδρόμου. Ἰδοὺ αὐτά: σελ. 33 ἀρ. 11 (φ. 37) «Θεοδώρου του Προδρόμου έξήγησις ώφελημωτάτη είς τὴν γραμματικὴν τοῦ Ἐμ. Μοσχοπούλου πεμφθεῖσα πρὸς την σεβαστοχρατόρησαν». Άρχ. Καθάπερ τὸ ἀνθρώπινον σῶμα. τελ. καί έχει ή τοιαύτη συζυγία έπι δευτέρου και τρίτου προσώπου αύτης την οι δίφθογγον». Και σελ. 12 άρ. 6 (φ. 228°) «Τοῦ φιλοσοφωτάτου χύρ Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου Σύντομος ἐξήγησις τῶν ἐρωτημάτων». "Αρχ. χαθάπερ τὸ ἀνθρώπινον σῶμα φιλολογωτάτη μοι βασιλίδων. τελ. 'Αλλ' άκριβῶς ἐὰν ἐπιγνῷς καί τοῖς ἐρωτῶσί σε διασαφήσεις. Καὶ σελ. 18, ἀριδ. 95, 2 (φ. 70°) «Γραμματική συντεθείσα παρά του σοφωτάτου Θεοδώρου του ἐπίχλησιν ἔχοντος Πτωχοπροδρόμου». Ἄρχ. Καθάπερ τὸ ἀνθρώπινον σῶμα φιλολογητάτη μοι βασιλίδων. Καὶ σελ. 19 ἀριθ. 96, 3 (φ. 142\*) [Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου] Γραμματική. "Αρχ. [Κ]α-

θάπερ τὸ ἀνθρώπινον σῶμα. τελ. ἐνταῦθα τέρμα τοῦ σοφοῦ Θεοδώρου σύνταγμα γειρός τλήμονος (sic) φίλων άρίστ' ευρηχε τουτί τ' ὧ φίλε». Τὸ λεγόμενον ἐν τῆ πρώτη σημειώσει ὅτι Θεόδωρος ὁ Πρόδρομος συνέταξεν έξήγησιν είς την γραμματικήν του Έμ. Μοσχοπούλου άχμάσαντος ύπερ τὰ έχατον έτη βραδύτερον ἐπὶ τῶν Παλαιολόγων είναι όντως παράδοξον. Παρόμοιόν τι άναγινώσκεται καὶ ἐν Φαβρικίου Βιβλιοθήχη τόμ. VI σελ. 350 «In cod. Escorial. Theod. Prodr. grammatica seu expositio in Moschopuli grammaticam». Άνάγκη ἄρα νὰ ὑποτεθή ή ότι το πόνημα συνετάχθη ύπό τινος νεωτέρου όστις ἐπέγραψε το όνομα Θεοδώρου του Προδρόμου είς ἔνδειξιν άρχαιότητος, δὲν παρετήρησε δὲ τὸ οὕτω καταρτιζόμενον χρονολογικόν ἄτοπον, ἤ, ὅπερ ὅμιος σφόδρα ἀπίθανον, ὅτι ἄλλος ὁμώνυμος, ζῶν μετὰ τὸν Μοσγόπουλον, συνέταξεν αὐτὸ, ἢ τρίτον ὅτι εἶναι μὲν γνήσιον Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου τὸ πόνημα, άλλ' ὁ ἀντιγράψας ἔχων ἐν νῷ τὰ διάσημα τότε γραμματικά ἔργα τοῦ Μοσγοπούλου (Ἐρωτήματα Γραμματικά καὶ Ἐπιτομή νέα Γραμματικής ατλ.), υπέλαβεν ότι το ξργον του Προδρόμου δύναται να χρησιμεύση ώς έξήγησις είς τὴν Γραμματικὴν τοῦ Μοσχοπούλου, διὸ καὶ συνέταξε τὴν ἐπιγραφὴν τοῦ ἀντιγράφου οὕτω $^1$ ). Τὸ ζήτημα 3ὰ λυ3ῆ, ἄν τις τὸ ἐν τῆ Μαδριτείω βιβλιοθήχη ευρισχόμενον πόνημα και πάντα τὰ ἐν τῷ καταλόγφ του κ. Λάμπρου μνημονευόμενα γραμματικά του Προδρόμου παραβάλη πρός ἄλληλα και πρός την Γραμματικήν του Μοσχοπούλου, και ίδη ἄν ή λεγομένη ἐξήγησις εἰς τὴν Γραμματικὴν τοῦ Μοσχοπούλου συμφωνή ή μη πρός τάλλα και πρός την Γραμματικήν. Δυστυχώς έλλείπει μοι δλως ό χρόνος πρός τό έργον, άλλως δε ούδεν συμβάλλεται είς λύσιν του προχειμένου ζητήματος, αν δηλ. ο Θεόδωρος και ο Ίλαρίων είναι εν και τὸ αὐτὸ πρόσωπον ἢ δὺο διάφορα τὸ πολύ πολύ δυνατὸν νὰ ἔγωμεν καὶ άλλον Θεόδωρον Πρόδρομον νεώτερον του Μοσχοπούλου.

ἀλλὶ ὁ φίλος κ. Λάμπρος εὐηρεστήθη νά μοι στείλη καὶ βιβλίον, οὐ εγὼ ἐστερούμην, πολλοῦ λόγου ἄξιον, τό τοῦ κ. Carl Neumann Griechische Geschichtschreiber und Geschichtsquellen ım zwölften Jahfhundert, ἐν ῷ ὁ λόγιος συγγραφεὺς μακρόν ποιεῖται λόγον καὶ περὶ Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου. Ἐκ τῆς ἀναγνώσεως τοῦ βιβλίου τούτου ἔτι μᾶλλον ἐπείσθην περὶ τῆς ἀληθείας τῶν εἰρημένων μοι Οὕτω π. χ. ἐν σελ. 42 ἀναφέρεται ὅτι τῆς φαλάκρας αὐτοῦ ποιεῖται μνείαν ὁ Θεοδωρος καὶ ἐν ἐπιστολῆ τινι, ὥστε βεβαιοῦται καὶ ἡ μεταβολὴ τοῦ κουδούπα εἰς κουρούπα (ἀνωτ. σελ. 106). Όμοίως ἀναγράφεται αὐτόθι σελ. 47 ὅτι οὐ-



<sup>1)</sup> Καὶ ὁ κ. Krumbacher ἐν σελ. 866 τῆς Βυζαντιακῆς Γραμματολογίας αὐτοῦ λέγει, ὅτι τὰ γραμματικὰ πονήματα τὰ τῷ Προδρόμῳ ἀποδιδόμενα εἶναι ὀλίγον βέβαια.

τος ἀποτεινόμενος τῷ 1138 πρός τὸν αὐτοχράτορα Ἰωάννην διατείνεται, ὅτι χαίτοι ὀνομάζεται Πρόδροιιος οὐδαμῶς ἐπιθυμεἴ τῆς αὐτῆς τῷ ὁμωνύμῳ ἐχείνῳ τροφῆς, ἤτοι ἀχρίδων χαὶ μέλιτος ἀγρίου, οὐδὲ τῶν αὐτῶν ἐχείνῳ ἐνδυμάτων, τριχῶν χαμήλου χαὶ ζώνης δερματίνης περὶ τὴν ὀσφῦν. Είδομεν δ' ὅτι χαὶ ἐν στ. 101 χέξ. τοῦ Β΄ τὴν αὐτὴν περὶ τῶν ἐδεσμάτων γνώμην ἐχφράζει.

Κατ' αὐτὰ ὁ Θεόδωρος φαίνεται προφανῶς ποιητής τῶν δύο πρώτων ποιημάτων τῶν δ' ἐξῆς οὐχί, διότι πλὴν τῶν ἄλλων τῶν ἤδη μνημονευθέντων λόγων καὶ ἄλλα τινὰ ἀντιβαίνουσι πρὸς τὴν ταύτισιν ταύτην. Οὕτω λ. χ. κατὰ τὰ ὑπὸ Neumann σελ. 46 καὶ 49 παρατεθειμένα φαίνεται ὅτι εἰς τὴν Μονὴν τῶν Μαγγάνων ἤθελε νὰ προσληφθῆ ὁ γέρων Θεόδωρος, τοὐναντίον ὁ (ἐγκαταλιπὼν ὡς φαίνεται τὸν πολλαχῶς δυσάρεστον αὐτῷ ἐν τῆ πόλει βίον) νέος Ἱλαρίων ἀνήκει εἰς τὴν τῶν Φιλοθεϊτῶν.

Άλλ' ἐχτὸς τούτων παρατέθησαν ἐν σελ. 46 ὑπὸ τοῦ x. Neumann στίχοι τινὲς ἄξιοι ἰδιαιτέρας σημειώσεως:

«τρέμω καὶ τὴν ἐκμέτρησιν τοῦ κλήρου τῆς ζωῆς μου, πτοεῖ με γὰρ ὁ Πρόδρομος ὁ προδραμὸν ἐκεῖνος, ὁ ῥήτωρ ὁ περίφημος, ὁ προτεθρυλλημένος, ἡ χελιδών ἡ μουσουργός, ἡ λαλιστάτη γλῶσσα, μὴ τόπον ἐτοιμάζη μοι καὶ λίθον καὶ γωνίαν. μονονουχὶ γὰρ προσφωνεῖ καὶ προμαρτύρεταί μοι καὶ ἡητορεύει καὶ θανὼν παρὰ νεκρῶν κευθμῶνι καὶ προκηρύττει καὶ βοᾳ καὶ τάδε μοι προλέγει τοίμασον, ὁμότεχνε, τὰ σκεύη τῆς ἐξόδου, εὐτρέπισον τοὺς πόδας σου κρηπῖσι στερροτέραις. ἤδη γὰρ μέλλεις στέλλεσθαι καὶ σὺ πρός ἐκδημίαν. ταῦτα τὰ προφοιβάσματα τοῦ φίλου μοι Προδρόμου συννέχει καὶ συμπνίγει με καὶ τρύχει καθ' ἡμέραν».

Οἱ στίχοι οὐτοι συνετάχθησαν ὑπὸ τοῦ Θεοδώρου, ὅπως δηλοῦται τοῦτο μὲν ὑπὸ τῆς ἐπιγραφῆς τοῦ χειρογράφου, ἐν ἡ λέγεται ὅτι ὁ μέγας οἰκονόμος τῶν Μαγγάνων τοῦ ἀγίου Κασιανοῦ δὲν ἐπείθετο νὰ κατατάξη τὸν Πρόδρομον εἰς τὸ ἀδελφᾶτον κλπ., τοῦτο δὲ ὑπὸ τοῦ στίχου: «ήδη γὰρ μέλλεις στέλλεσθαι καὶ σὺ πρὸς ἐκδημίαν», ἐν ῷ δηλοῦται ὅτι ὁ γράφων ταῦτα πρὸς τὸν Μανουὴλ ἡτο πρεσβύτης. Κατὰ ταῦτα ἄρα ἀνάγκη νὰ ὁμολογήσωμεν καὶ ἄλλον παλαιότερον Πρόδρομον, οὖ δὲν ἀναφέρεται μὲν τὸ κύριον ὄνομα ἐν τούτοις, ἐξυμνεῖται δὲ ἡ ἡητορικὴ δεινότης καὶ ἡ ποιη-

ταὴ (ὁμότεχνε) δύναμις. "Οτι διὰ τούτων ἐννοεῖ τὸν πάππον αὐτοῦ, δέν μοι φαίνεται πιθανόν (πάππου γὰρ εὐμοίρηκα Προδρομωνύμου). διότι ἐν τῷ πλήθει τῶν ἐπαίνων τοῦ παλαιοῦ ἐχείνου Προδρόμου ὁ γράφων, ἄν ήτο άληθώς έχγονος έχείνου, δέν θά παρέλειπε νά παρεμβάλη που χαί την μνείαν της πρός έχεινον συγγενιχής σχέσεως αύτου, ίνα ούτω και αύτὸς μεταλάβη του κλέους του προγονικού ἐμμέσως ἔπειτα διότι ἐν ὦ λόγφ μνημονεύει του πάππου Προδρόμου και του θείου αυτου Χρίστου, περί μεν του θείου λέγει ότι ην της Ρωσσικής πρόεδρος και άβρος εν λόγοις, περί δὲ τοῦ πάππου καὶ όμωνύμου Προδρόμου οὐδὲν ἐπαινετικόν ἐπίθετον ἐχφέρει πάντως διότι, ὅπως ἤδη ὁ ἀοίδιμος Κοραῆς ἐν ἀτάχτ. Α΄ σελ. ζ΄ εἰχάζει, εἰς οὐδὲν εἶγεν ἐχεῖνος διαπρέψει. Οὐδεμία δ' ἀμφιβολία δτι δὲν θὰ παρέλειπε νὰ καταγράψη και διὰ πολλῶν παραστήση τὰς ἀρετὰς ἐχείνας, οἴας ἀνωτέρω τοῦ προδραμόντος Προδρόμου, τοῦ ῥήτορος χαὶ ποιητοῦ ἐξυμνεῖ, ἄν αὐται ἀνῆχον τῷ πάππφ αὐτοῦ, ἄλλως τε χαὶ άφου προέχειτο ν' ἀποδείξη ὅτι χαχῶς ἐχαραχτηρίσθη ὡς αίρετιχὸς, αὐτὸς δς εκ τοιούτων κατήγετο προγόνων (πρβλ. Φαβρικίου Βιβλ. Τόμ. Η΄ σελ. 140-1 και Κοραή "Ατακτ. ἔνθα ἀνωτέρω).

'Οφείλομεν ἄρα νὰ ἐννοήσωμεν ὑπὸ τὸν παλαιότερον Πρόδρομον, ὅς ποιητής και δήτωρ έξυμνεῖται, ἴσως ἐκεῖνον περὶ οὐ ὁ Φαβρίκιος ἐν Τόμ.  $\mathbf{IB}'$  σελ. 205 χέξ. διαλαμβάνει αντιδιαστέλλων αὐτόν τοῦ περὶ οὐ ήμιν ο λόγος Θεοδώρου, δν «των ίερων κανόνων πρώτον σαφηνιστήν», «ὑπέρμαχον ἔρεισμα τῶν χανονιχῶν παραδόσεων» χαὶ εὐσεβῆ τῶν χανόνων διδάσχαλον χαι πολυμαθέστατον ιερέα ονομάζουσιν οι μετ' αυτόν άχμάσαντες. Λέγω ἴσως, διότι καθ' α δ κ. Krumbacher εν τη Βυζαντιακή Γραμματολογία σελ. 675 και 680 λέγει, τὰ ὑπομνήματα ταῦτα τὰ εἰς τὰ τῶν ἐχχλησιαστιχῶν μελφδῶν Κοσμᾶ χαὶ Δαμασχηνοῦ τροπάρια ἐξεδόθησαν υπό Stevenson ἐν Ῥώμη τῷ 1888, υπό τὸ ὄνομα Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου. "Οπως δήποτε, είτε ο περί ου ο λόγος Θεόδωρος είναι ο συγγραφεύς των ύπομνημάτων εἴτε μὴ, πάντως πρό αὐτοῦ ὑπῆρξε καὶ ἄλλος Πρόδρομος, γνωστός τοῖς τότε περί τὰ γράμματα ἀσχολουμένοις ἐπὶ τῆ εὐγλωττία αὐτοῦ, ώστε κατ' ἀνάγκην οὐ μόνον δύο, ὅπως διδάσκει ὁ κ. Neumann σελ. 53, άλλά τρεῖς διασταλτέον Προδρόμους, πρῶτον μὲν τὸν ρητορικόν εκείνον, σστις ώς φαίνεται καὶ ίερεὺς ήτο, δεύτερον τὸν Θεόδωρον, καὶ τρίτον τὸν Ἱλαρίωνα, ὅς ἢν μοναχός.

Έν Άθήναις.

Γ. Ν. Χατζιδάκις.



# Часть Равеннскаго диптиха въ собраніи графа Г. С. Строганова.

Равеннскій диптихъ изъ слоновой кости, находящійся теперь въ Равеннской общественной библіотект, а ранте находившійся въ Мурано, въ церкви св. Михаила, извъстенъ всякому, занимающемуся византійскимъ искусствомъ. Онъ представляеть одинъ изъ немногихъ памятниковъ ръзьбы на слоновой кости Равеннской школы. По чертамъ стиля рельефовъ, украшающихъ его, онъ является представителемъ византійскаго искусства, явившагося въ Равеннъ въ V-VI въкахъ. Действительно, рядомъ съ композиціями, которыхъ прототипы извъстны въ живописи римскихъ катакомбъ, на саркофагахъ и на донышкахъ сосудовъ, въ рельефахъ диптиха является уже вполит сложившійся византійскій типъ архангела въ царской хламид'є съ табліономъ, съ крестомъ вмёсто жезла и со сферой, а въ техническомъ отношеній въ исполненій фигуръ замібчается та удлиненность и тонкость членовъ тела, которая впоследствіи становится такимъ яснымъ признакомъ византійской техники (табл. І). Отъ диптиха сохранилась лишь верхняя доска, служившая переплетомъ для лицевой стороны какого-то манускрипта, скорве всего Евангелія, такъ какъ сцены, украшающія поверхность доски, относятся по преимуществу къ Евангелію. Нижняя доска затерялась, неизвъстно когда. Диптихи, сохранившіеся до нашего времени въ полной цілости, т. е. представляющіе верхнюю и нижнюю доски, украшены обыкновенно сценами изъ жизни Христа и Богородицы. Сцены изъ жизни Христа группируются вокругъ центральнаго изображенія Христа на одной доскъ, а сцены изъ жизни Богородицы — вокругъ такого же центральнаго изображенія Богородицы на другой. Таковы эчміадзинскій 1), парижскій 2) н

<sup>1)</sup> См. Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, 1891, Таf. I. Е. К. Рединъ, Диптихъ эчміадзинской библіотеки.

<sup>2)</sup> Garracci, Storia dell' arte cristiana. Prato, 1878, tav. 454, 455.

миланскій 1) диптихи. Равеннскій диптихъ, очевидно, примыкаль по составу украшеній къ только что описаннымъ диптихамъ. На сохранившейся доскъ его представлены четыре сцены чудесъ Христа по сторонамъ центральнаго изображенія Христа, сидящаго на тронѣ съ подножіемъ между апостолами Петромъ и Павломъ, держащими открытыя книги, и двумя юными апостолами. Налево изображено испеленіе слепаго и бесноватаго, направо воскрешеніе Лазаря и испеленіе паралитика. Эти сцены, равно какъ и изображенія ангеловъ, несущихъ вынокъ съ крестомъ, встрычаются на указанныхъ диптихахъ въ болъе или менъе полномъ составъ, но изображенія архангеловъ и остальныя сцены, здёсь изображенныя, совершенно отсутствують на указанныхъ памятникахъ, въ чемъ и должно видеть одно изъ существенныхъ отличій отъ нихъ. Подъ центральнымъ квадратомъ представлено явленіе ангела тремъ отрокамъ въ пещи вавилонской въ той же композиціи, какъ на пиксидѣ изъ Вестфаліи (Garr. 437, 1). Кресть, данный въ руку ангела, сближаеть его юную фигуру съ фигурой Христа, держащаго этотъ кресть во всёхъ четырехъ сценахъ чудесъ, напоминая о виденіи Навуходоносора. Четвертый юноша, котораго видълъ Навуходоносоръ въ пещи, былъ подобенъ «сыну человьческому». Ангель дъйствуеть крестомь точно такъ же, какъ и Христосъ въ сценахъ чудесъ, извъстныхъ въ рельефахъ саркофаговъ и въ живописи катакомбъ, т. е. онъ касается крестомъ пламени, какъ и Христосъ касается жезломъ головы Лазаря, корзинъ съ хлъбомъ и проч. Подъ видомъ ангела въ этой сценъ, такимъ образомъ, изображенъ Христосъ. Нижній фризъ диптиха занять сценами изъ жизни Іоны. Направо изображенъ корабль съ тремя гребцами, изъ которыхъ одинъ бросаетъ Іону въ пасть чудовищу. Налѣво Іона, выброшенный чудовищемъ, спитъ подъ кукурбитой, лежа на спинъ самого чудовища. Ему во сит является и говорить ангель. Рыбы плавають въ водъ. Эти сцены имъють ближайшее отношение ко Христу, прообразуя его смерть и воскресеніе. Изображеніе этихъ сцень рядомъ со сценами по Евангелію могло быть вызвано отсутствіемъ въ древнехристіанской иконографіи сценъ страстей Христовыхъ.

Сцены эти расположены на доскѣ, составленной изъ пяти пластинъ. Вверху и внизу, по обыкновенію, двѣ продолговатыхъ пла-

<sup>1)</sup> Ibid. tav. 458.

Византійскій Временникъ.

стинки замыкаютъ собою три пластинки, въ серединъ изъ которыхъ центральная — наиболъе широкая.

Во время моего пребыванія въ Римѣ въ 1891 году, при изученіи прекрасной коллекціи слоновыхъ костей графа Г. С. Строганова, особенное вниманіе мое привлекла одна продолговатая пластинка потемнѣвшей слоновой кости, очевидно, принадлежавшая нижней части какого то диптиха. Благодаря любезной предупредительности графа, я имѣю возможность издать прекрасную фотографію съ этого интереснаго памятника, сдѣланную по его заказу 1).

Какъ видно на этой фотографіи (табл. IV), пластинка была обработана въ формъ нижней части диптиха. Орнаментъ изътреугольныхъ полулистиковъ дуба, огибающій пластину по бокамъ и внизу ея, обрызанъ въ верхнихъ частяхъ, изъ чего видно, что онъ шелъ и далбе вверхъ. Въ то время, какъ нижній бордюръ идеть по нижнему краю пластинки сплошной лентой, верхній бордюрь разбить на три части и представляеть два рода орнаментовь, совершенно несходныхъ съ орнаментомъ нижняго бордюра. Центральная часть верхняго бордюра занята широкими листьями аканоа, которые ложатся концами внизъ. Два острыхъ листика по краямъ изображены вкось. По сторонамъ этого орнамента представлены два небольшіе фриза съ виноградной лозой, въ изгибахъ которой заключены листья винограда и виноградныя кисти состоящія изъ трехъ ягодъ. Верхніе края этихъ орнаментовъ обръзаны, а листья аканоа являются обръзанными наполовину. Это показываеть, что центральный орнаменть быль шире боковыхъ. Такъ какъ эти три полоски орнамента не представляють соответствія орнаменту нижняго бордюра, то и должно предполагать, что онъ служили обрамленіемъ трехъ пространствъ, примыкавшихъ къ верхней части пластины. Дъйствительно, взглянувши на Равеннскій диптихъ, мы тотчась увидимъ всю правильность подобнаго предположенія. На нижней пластинь диптиха повторяются въ точности всь три рода орнамента, при чемъ боковыя полоски съ виноградной лозой служать для обрамленія небольшихъ квадратовъ, а орнаменть изъ аканоа обрамляеть большой центральный квадрать. Такое сходство въ выборъ, размъщени и формъ орнаментовъ на диптихъ и на пластинъ не можеть быть случайнымъ, а дальнъйшія черты сходства показывають. что въ пластинъ мы имъемъ нижнюю часть другой, исчезнувшей



Пластина эта была уже разъ мною описана въ Арх. Извѣстіяхъ и Замѣткахъ за 1893 г. № 6.

доски диптиха. Такъ, на Равеннскомъ диптихѣ и на пластинѣ повторяются квадратики въ углахъ по концамъ нижняго бордюра и равноконечный крестикъ въ центръ его. Эти квадратики повторяются и по угламъ верхней части диптиха, а крестикъ повторенъ еще три раза въ серединъ лиственнаго бордюра по тремъ сторонамъ липтиха. Кром' того, не можеть быть признано случайнымъ полное сходство въ исполнении орнаментовъ. На диптих и на пластин одинаково изображено по семи листовъ аканоа; виноградная лоза тамъ и здъсь представляеть по четыре изгиба съ двумя листами и двумя кистями винограда внутри ихъ. Повторяется и неправильный колеблющійся рисунокъ этой дозы. Такое сходство должно стоять въ зависимости отъ одинаковыхъ размеровъ верхней и нижней доски диптиха; действительно, по изм'вренію Стржиговскаго ширина Равеннскаго диптиха равняется 31 сант. 1), а длина пластины по моимъ измѣреніямъ (соотвътствующая ширинъ диптиха) — 301/2 сант. Принимая во вниманіе ничтожность этой разницы въ ширинь обоихъ памятниковъ, которая могла произойти отъ усыханія, мы должны будемъ признать. что диптихъ и пластина исполнены не только по одному шаблону, но и въ однихъ и техъ же размерахъ, чемъ и обусловливается совершенная точность и однообразіе, какъ въ формѣ, такъ и въ величинѣ орнаментовъ. Этотъ орнаментъ повторяется только на Равеннскомъ диптихъ и на пластинъ и не извъстепъ въ такихъ комбинаціяхъ на другихъ памятникахъ.

Но есть и болье важныя данныя, по которымъ можно судить о принадлежности пластины къ исчезнувшей доскъ Равеннскаго диптиха. На диптихъ очень часто въ руки Христу и ангеламъ дается высокій кресть. Этотъ кресть, повторяющій не только форму, но и мелкія детали исполненія, какъ, напримъръ, точку въ центръ его и линіи украшающія его, данъ и въ руку ангелу, изображенному на пластинкъ въ третьей сценъ. Круглыя лица на пластинъ съ точками виъсто зрачковъ глазъ повторяются на диптихъ. Волосы фигуръ, какъ на томъ, такъ и на другомъ памятникъ выполняются совершенно одинаково рядами пересъкающихся линій, образующихъ локоны волосъ у молодыхъ фигуръ, или рядами параллельныхълиній у старческихъ фигуръ. Фигуры на пластинъ и на диптихъ не имъютъ нимбовъ. Кромъ того, на томъ и на другомъ памятникъ виденъ одинъ и тотъ же пріемъ

<sup>1)</sup> Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, Wien, 1891, p. 29.

ръзьбы, отмъченный однимъ и тъмъ же стилемъ. Глубокая и връзанная черта, представляющая штрихъ, одинаково резка на пластине и диптихъ; грубость и угловатость фигуръ, какъ на томъ, такъ и на другомъ памятникъ зависить отъ спъшной ремесленной работы; конечности ногъ почти не обозначаются; одна ступня ставится носкомъ въ пятку другой, какъ это можно видеть у ангела, Богородицы, Іосифа; наконецъ, даже точки скръпленія пластины съ остальной исчезнувшей частью доски находятся въ техъ же местахъ на пластине, какъ и на диптихъ. Онъ расположены по угламъ, по нижнему краю и просверлены по двъ на полоскахъ съ орнаментомъ изъ виноградной лозы. Если на диптих в замечается удлиненность пропорцій тела, а на пластинъ большая часть фигуръ являются почти пропорціональными, то это зависить отъ весьма простой и понятной причины. Квадраты, отведенные для сценъ на доскъ диптиха, отличаются очень большой высотой сравнительно съ ихъ шириной. На Парижскомъ и Эчміадзинскомъ диптихахъ, напримъръ, отдъльныя сцепки расположены такъ же, какъ и на Равеннскомъ диптихъ, по двъ съ каждой стороны, но высота квадратовъ почти равняется ихъ ширинъ, вслъдствіе чего фигуры являются приземистыми. На миланскомъ диптихъ по сторонамъ центральнаго квадрата изображено по три сценки, въ пространствъ которыхъ высота равняется ширинъ, и фигуры поэтому являются вполнъ пропорціональными. Высота квадратовъ и общее правило рельефной пластики, заключающееся въ томъ, чтобы фигуры занимали пространство во всю его высоту, касаясь головой верхняго края и ногами нижняго (правило исокефализма), выдержанное со всей строгостью на диптихъ, повліяли на удлиненіе пропорцій тъль у фигуръ въ центральномъ квадрать и въ боковыхъ. Наобороть, двь фигуры архангеловь въ верхней части диптиха, стоящихъ съ крестами и сферами, а также всё фигуры нижняго фриза на диптих в изображены не только пропорціональными, но накоторыя изъ нихъ, какъ, напримъръ, фигуры архангеловъ, даже приземистыми, что стоить въ прямой зависимости отъ узости верхняго и нижняго фризовъ. Рядомъ съ этими фигурами другія фигуры диптиха кажутся такими же длинными и тонкими, какъ и рядомъ съ фигурами, изображенными на интересующей насъ пластинь. Фигуры, изображенныя на фризъ пластины, въ отношении пропордий должны быть сравниваемы поэтому съ фигурами того же фриза на диптихъ. Тогда оказываются на лицо новыя интересныя аналогіи. Напримѣръ, фигура

ангела въ первой сценъ на пластинъ представляетъ прямую копію съ онгуры ангела въ первой же сценв на фризв диптиха. Тотъ же рость, тъ же пропорціи тъла, тоть же жесть, то же направленіе нальво, ть же распущенныя крылья и то же отсутствие креста въ рукъ въ обоихъ случаяхъ. Старческая фигура съ жезломъ во второй сцень на пластинь, стоящая противъ женской фигуры, держащей патеру. изображена въ томъ же движени налъво съ кольномъ, выступающимъ угломъ, съ протянутой впередъ рукой, какъ и ангелъ въ первой сцень. Следующая старческая фигура на пластинь своими удлиненными пропорціями и особенно согбенной спиной напоминаетъ фигуру ангела на диптихъ, изображеннаго въ небольшомъ фризъ полъ центральнымъ квадратомъ и касающагося крестомъ пламени. Но что важиће всего, нижній фризъ диптиха представляеть интересную аналогію съ фризомъ на пластинъ въ самой распланировкъ композиціи. Сцены изъ жизни Іоны расположены въ порядкъ, идущемъ справа нальво, при чемъ движение фигуръ въ объихъ сценахъ дается въ обратныя стороны. Ангелъ является Іонъ, направляясь справа нальво, а Іону бросають съ корабля въ пасть чудовища слыва направо. Дельфинъ, касающійся хвостомъ верхняго карниза, художественно отделяеть одну сцену отъ другой. Композиція фриза пластины также разбита на двѣ половины, движеніе фигуръ также представлено въ обратныя стороны. Ангелъ, направляющійся къ Богородицъ, и старческая фигура следующей сцены шагають справа налево. Последняя сцена на пластинъ дана въ движеніи слъва направо. Пальма посрединъ, какъ и дельфинъ на фризъ диптиха, служитъ художественнымъ разделомъ двухъ половинъ всей композиціи фриза. Такое сходство въ строеніи композицій фризовъ указываеть на намфренное соблюдение приемовъ контраста, которое могло явиться только тогда, когда оба памятника должны были представлять одно парное цёлое.

Эти черты сходства въ техникѣ, въ выборѣ орнамента, въ изображеніи отдѣльныхъ фигуръ и ихъ аттрибутовъ (крестъ), наконецъ, въ самомъ изобрѣтеніи композицій фризовъ свидѣтельствуютъ о томъ, что пластина и диптихъ несомнѣнно принадлежатъ не только рѣзцу одного и того же мастера, но и одному памятнику, т. е. пластина представляетъ нижній фризъ другой доски диптиха, исчезнувшей, неизвѣстно когда.

Содержаніе сценъ, изображенныхъ на пластинъ, еще болье подтверждаетъ это. На ней изображены три сцены изъ жизни Богородицы, данныя въ такой связи между собой, что эти сцены несомвѣнно представляли лишь меньшую часть цикла сценъ, относившихся къ жизни Богородицы. Сцены эти должны были находиться по сторонамъ центральнаго изображенія, какъ это доказывается тѣми полосками орнаментовъ въ верхней части пластины, о которыхъ мы говорили выше. Какъ показываетъ Равеннскій диптихъ, такихъ сценъ должно было быть четыре по сторонамъ изображенія Богородицы, а на верхнемъ фризѣ должны были находиться изображенія викторій, песущихъ монограмму и двухъ архангеловъ. Послѣдніе тогда составять четырехъ архангеловъ (Михаила, Гавріила, Уріила и Рафаила), что и соотвѣтствуетъ вполнѣ числу ихъ и типамъ, извѣстнымъ въ византійской иконографіи.

Первая сцена представляеть Благовыщеніе. Богородица сидить въ полуобороть на широкомъ плетеномъ креслѣ со спинкой, одѣтая въ верхнюю пенулу и въ нижній женскій хитонъ. Она протягиваеть лѣвую руку съ веретеномъ къ плетеной высокой корзинѣ съ пряжей, а правую открываетъ ладонью у груди въ знакъ внезапнаго страха, смѣшаннаго съ почтеніемъ передъ явившимся небеснымъ послапникомъ. Ангелъ, только что спустившись на землю, направляется къ ней съ распущенными и еще не успокоившимися крыльями, что и указываетъ на внезапность его появленія. Онъ одѣтъ въ хитонъ и гиматій; послѣдній, охватывая его правое плечо и проходя по низу груди, покрываетъ лѣвую руку и свисаетъ съ нея концомъ внизъ. Говоря привѣтственныя слова благовѣстія, ангелъ протягиваетъ къ Маріи правую руку.

Фигура Марім повторяєть позу ея въ сценѣ Благовѣщенія на Уваровскомъ диптихѣ. Ангелъ, однако, здѣсь стоитъ въ спокойной позѣ съ крестомъ въ рукѣ, глядя на зрителя 1). Ангелъ, представленъ идущимъ на Эчміадзинскомъ и Парижскомъ диптихахъ. На этихъ диптихахъ повторяєтся и плетеное кресло Богородицы.

.Любопытно, что у ангела на нашей пластинѣ нѣтъ ни мѣрила, ни креста, черта древне-христіанскаго пскусства, какъ его нѣтъ у ангела на Керченской пиксидѣ и въ мозаикахъ S. Maria Maggiore. Отличіе отъ сценъ на Парижскомъ и Эчміадзинскомъ диптихахъ состоитъ въ томъ, что на нихъ нѣтъ всегда изображаемой въ этой сценѣ корзины.

Следующая сцена представляеть испытание Богородицы водою



<sup>1)</sup> Труды Московскаго Археологическаго Общества за 1865 годъ. І, стр. 12.

обличенія 1). Богородица въ той же пенуль, какъ и въ первой сцень. отводя конецъ ея отъ лица, какъ на креслѣ Максиміана, на Парижскомъ и Эчміадзинскомъ диптихахъ, держить патеру съ водой, которую собирается выпить. По другую сторону изображенъ Іосифъ съ посохомъ, который, какъ и на диптих собранія графа Уварова и на креслѣ Максиміана, обращается къ Богородицѣ двуперстно. У него короткіе волосы и длинная остроконечная борода. Между Богородицей и Іосифомъ представленъ колодецъ 2) воды обличенія въ томъ видѣ, какъ онъ изображенъ на креслъ Максиміана, но надъ колодцемъ изображена шестиконечная звізда, заключенная въ ободокъ, въ то время какъ на креслъ Максиміана на колодецъ одной ногой опирастся ангель. Такую же заключенную въ ободокъ звъзду надъ Богородицей можно видъть въ сценъ поклоненія водхвовъ 3), особенно на восточныхъ памятникахъ, каковы ампуллы изъ Монцы 4). Она представляетъ собою, очевидно, ту звізду, которая явилась волхвамь на востокі, и въ данномъ случат указываетъ на божественное зачатіе Богородицей младенца, такъ какъ изображена въ сценъ, рисующей святость и непорочность Давы. Надъ колодцемъ растутъ два небольшихъ кустика. Сцена дана кратко: ни головы третьей фигуры, какъ на Парижскомъ диптихъ, ни храма, какъ на креслъ Максиміана, нътъ, и потому сцена относится къ роду обыкновенныхъ сокращенныхъ, какъ на Эчміадзинскомъ диптихѣ и на пиксидѣ изъ Керчи. Отличіе отъ указанныхъ диптиховъ, а также отъ пластины диптиха собранія графа Уварова состоитъ въ томъ, что Іосифъ здёсь стоитъ направо, въ то время какъ на всъхъ указанныхъ памятникахъ, исключая пиксиды изъ Керчи, онъ стоитъ налѣво отъ колодца.

Далье, за разобранной сценой слъдуетъ изображение пальмы, столь хорошо извъстное на памятникахъ христіанскаго искусства— на саркофагахъ, донышкахъ сосудовъ, мозаикахъ. Пальма отдъляетъ не одну сцену отъ другой, а двъ отъ третьей и изображена всего одинъ разъ въ серединъ всей композиціи фриза. Это показываетъ, что пальма, служа раздъльнымъ пунктомъ двухъ половинъ компози-

<sup>1)</sup> Сцена эта разобрана въ статьяхъ: «Диптихъ эчміадзинской библіотеки» Е. К. Ръдина и «Три древне-христіанскіе сосуда изъ Керчи», Д. Айнадова, стр. 3—9.

<sup>2)</sup> Объ этомъ колодцѣ см. мою статью «Три древнехристіанскіе сосуда изъ Керчи» въ V томѣ Записокъ Императорскаго Археолог. Общества за 1891 годъ.

<sup>3)</sup> Garrucci, ibid. t. 437, 5; 438, 1.

<sup>4)</sup> Garrucci, ibíd. t. 433, 7, 8, 9; 439, 1. Также на пиксидъ Націон. музся во Флоренціи неизвъстнаго происхожденія, t. 437, 5.

ціи фриза, въ то же время представляєть часть самой композиціи, какъ и дельфинъ на первой доскѣ диптиха. Въ византійской миніатюрѣ такія деревья часто сопровождають изображеніе пустыни въ сценѣ путешествія въ Виолеемъ, бѣгства въ Египеть, какъ и на памятникахъ древне-христіанскихъ. Пальмы на Брешіанской дарохранительницѣ употребляются для обозначенія Геосиманскаго сада, поля, рощи, гдѣ пасется стадо, какъ и на саркофагахъ.

Третья по числу сцена на нашей пластинъ представляеть Питешествіе от Виолееми. Святое семейство идеть, такимъ образомъ, въ пустынь. Іосифъ идеть сзади, нъсколько согнувшись, держа въ львой рукъ посохъ и конецъ своего гиматія, а правой двуперстно обращается съ разговоромъ къ Богородицѣ, которая поворачиваеть къ нему голову, отводя конецъ пенулы левой рукой. Конецъ бороды Іосифа длинной, какъ и въ предыдущей сценъ, обломанъ, что изиъняеть несколько его типь. Богородица сидить на осле и держить правой рукой конецъ узды шагающаго впередъ осла. Ангелъ съ крестомъ въ лѣвой рукѣ ведетъ осла, держа правой рукой за поводъ. Обращеніе Іосифа къ Маріи и явленіе ангела отличають эту композицію отъ извѣстныхъдо сихъ поръ композицій путешествія въ Виолеемъ. О разговорѣ Іосифа и Богородицы во время путеществія въ Виолеемъ разсказывается въ апокрифическомъ евангеліи Псевдоматося и въ Протосвангеліп 1), но въ последнемъ опущенъ эпизодъ явленія ангела, такъ что сцена на пластинъ воспроизведена, очевидно, по евангелію Псевдоматося. Здёсь разсказывается, какъ Марія и Іосифъ совершали путь по дорогѣ въ Виолеемъ. Однажды Марія, обратившись къ Іосифу, сказала: «Я вижу предъ собою два народа, одинъ плачущій и другой радующійся». Іосифъ приказываеть ей спокойно сидіть на ослів и не говорить пустыхъ словъ. Тогда вдругъ является прекрасный мальчикъ, одътый въ блестящія одежды, который упрекаетъ Іосифа и объясняетъ ему, что видъніе Маріи было истинымъ, и что плачущій народъ обозначаетъ Израиля, который отступился отъ своего Бога, а радующійся есть народъ, который вновь обратился къ Богу. Такъ какъ приближалось время рожденія, то ангелъ (angelus) остановиль осла, поспѣшилъ ссадить съ него Марію и ввести въ подземную пещеру, совершенно темную, такъ какъ туда не проникалъ дневной свѣть 2). Такимъ образомъ двуперстный жесть Іосифа, полуобороть

<sup>1)</sup> Tischendorf, Evangelia apocrypha, Protoevangel. cap. XVII.

<sup>2)</sup> Cum ergo Ioseph et Maria irent per viam, quae ducit Bethleem, dixit Maria ad

Маріи въ сторону Іосифа и ангель, ведущій подъ уздцы осла, представляють детали, связанныя съ разсказомъ апокрифическаго евангелія. Совершенно иной моменть изъ путешествія въ Виолеемъ представленъ на креслѣ Максиміана, на Парижскомъ и Эчміадзинскомъ диптихахъ, копирующихъ одинъ и тотъ-же оригиналъ. Здѣсь Іосифъ поддерживаетъ Марію ссаживая ее съ мула.

Три сцены, изображенныя на пластинѣ и представляющія три послѣдовательныхъ момента изъ жизни Богородицы, должны были стоять въ связи съ послѣдующими событіями евангельской исторіи, и такъ какъ послѣдняя сцена представляетъ путешествіе въ Виолеемъ, то дальше должны были слѣдовать — Рождество Христово, поклоненіс волхвовъ и проч. Сценъ должно было быть четыре и онѣ были расположены на верхнихъ, не уцѣлѣвшихъ частяхъ доски 1). Любопытно то обстоятельство, что сцены шли снизу вверхъ, такъ какъ на пластинѣ изображены три первыя сцены изъ жизни Богородицы.

Такое расположение сценъ извъстно въ памятникахъ античнаго и христіанскаго искусства. На Брешіанской дарохранительницъ сцены изъ страстей Господнихъ расположены въ два ряда: въ нижнемъ изображено взятіе въ Геосиманскомъ саду, рядомъ отреченіе Петра; затъмъ въ верхнемъ ряду, направо Христосъ передъ Пилатомъ, налъво Христосъ передъ Анной и Каиафой, и др.

На керченской пиксидь, находящейся теперь въ Императорскомъ эрмигажь, были изображены ть же три сцены, что и на нашей пластинь, хотя неизвъстно, въ какой композиціи была представлена третья сцена путешествія въ Виолеемъ. Вообще выборъ сценъ изъ жизни Христа и Богородицы на Равеннскомъ диптихъ совершенно

Ioseph: Duos populos video ante me, unum flentem et alium gaudentem Cui respondit Ioseph: sede et tene te in iumento tuo et noli superflua verba loqui. Tunc apparuit puer speciosus ante eos, indutus veste splendida et dixit ad Ioseph: Quare dixisti verba superflua esse de duobus populis de quibus locuta est Maria. Populum enim Iudaeorum flentem vidit, quia recessit a Deo suo, et populum gentium gaudentem, quia accessit et prope factus est ad dominum, secundum quod promisit patribus nostris Abraham, Isaac et Iacob; tempus enim advenit ut in semine Abrahae benedictio omnibus gentibus tribuatur. Et cum hoc dixisset, jussit angelus stare jumentum, quia tempus advenerit pariendi, et praecepit descendere de animali Mariam et ingredi in speluncam subterraneam, in qua lux non fuit unquam, sed semper tenebrae, quia lumen diei penitus non habebat. Tischendorf, Evangelia apocrypha, Eb. Псевдоматоея, cap. XIII.

<sup>1)</sup> Всявдствіе такого расположенія сцень не трудно видіть, что четыре изъ нихъ должны были представлять: Рождество Христово, видініе волхвами звізды, бітство въ Египеть и поклоненіе волхвовъ. Въ центральномъ квадраті, какъ было сказано, должно было находиться изображеніе Богородицы съ младенцемъ.

соотвётствуетъ тёмъ сценамъ, которыя въ такомъ множестве встречаются на слоновой кости, предназначавшейся для церковнаго обихода. Выборъ сценъ на такихъ памятникахъ, какъ Парижскій, Эчміадзинскій и Миланскій диптихи, кресло Максиміана, показываєть, что многочисленныя сцены изъ жизни Богородицы и Христа, по большей части неизвёстныя въ живописи катакомбъ и въ рельефахъ саркофаговъ, появляются, именно, на памятникахъ слоновой кости. Эти данныя общаго характера показываютъ, что Равеннскій диптихъ примыкалъ къ такимъ же памятникамъ, какъ Парижскій и Эчміадзинскій диптихи, т. е. долженъ быль имёть еще другую доску съ изображеніями сценъ изъ жизни Богородицы.

Указанное нами сходство въ техникѣ, въ орнаментахъ, въ величинѣ, въ аттрибутахъ фигуръ, въ стилѣ Равеннскаго диптиха и пластины изъ собранія Г. С. Строганова, наконецъ, полное соотвѣтствіе въ содержаніи обоихъ памятниковъ, изъ которыхъ одинъ служитъ дополненіемъ другого, не оставляетъ никакого сомнѣнія, что пластина представляетъ часть исчезнувшей доски Равеннскаго диптиха.

Нѣкоторыя другія черты нашей пластины позволяють ближайшимъ образомъ установить отношеніе Равеннскаго диптиха ко всему составу современныхъ ему памятниковъ 1).

Въ самомъ дълъ три сцены изъ жизни Богородицы, изображенныя на пластинь, представлены также на кресль Максиміана, на Эчміадзинскомъ и Парижскомъ диптихахъ, а затъмъ двъ изъ нихъ на Уваровской пластинъ и Керченской пиксидъ. Такъ какъ между сценами Благовъщенія и Испытанія Богородицы водою обличенія нъть промежуточныхъ сценъ, изображаемыхъ въ другихъ случаяхъ, каковы Благов'єщеніе у колодца, Ц'єлованіе Маріи и Елизаветы, то данный выборъ сценъ и порядокъ, въ которомъ онъ даются, является объединяющимъ указанные памятники въ одну типическую группу, въ которой нельзя не видеть признаковъ одной школы. Действительно, изображеніе викторій, несущихъ вінокъ, на трехъ диптихахъ-Эчміадзипскомъ, Парижскомъ и Равенискомъ, повтореніе одной и той же формы колодца на креслѣ Максиміана и на пластинѣ графа Строганова, повторсніе формы креста на всёхъ упомянутыхъ памятникахъ, наконецъ, жестъ Маріи, открывающей свое покрывало, изв'єстный на всъхъ указанныхъ памятникахъ и на Керчепской пиксидъ, все



<sup>1)</sup> См. по этому поводу также весьма интересныя соображенія Стржиговскаго въ упомянутомъ соч. Byzantinische Denkmäler, I, p. 48—52.

это черты такого же объединяющаго характера. Тёмъ болёе характерной является эта группа памятниковъ, что ни одинъ изъ указанныхъ признаковъ не встрёчается на Миланскомъ диптихё, который и представляетъ поэтому памятникъ иной школы.

Съ другой стороны, принадлежа къ упомянутой группъ памятниковъ. Равеннскій диптихъ представляеть такія особенныя и самостоятельныя черты, что должень быть считаемь, какъ самостоятельная разновидность въ общемъ типъ. Прежде всего мы видимъ здъсь изображенія архангеловъ, затьмъ сцену, представляющую трехъ отроковъ въ пещи, и сцены изъ жизни Іоны. Эти сцены указывають на особенную любовь къ древнъйшимъ катакомбнымъ изображеніямъ. Съ другой стороны, сцены изъ жизни Богородицы расположены здёсь по длинному фризу, совпадая вполнѣ съ расположеніемъ и порядкомъ ихъ на фризъ Керченской пиксиды, въ то время какъ на всъхъ остальныхъ памятникахъ сцены эти располагаются въ небольшихъ квадратахъ. При этомъ Эчміадзинскій и Парижскій диптихи, повторяя крайне близко композиціи и частности исполненія кресла Максиміана, становятся въ ближайшее отношение къ этому замечательному памятнику, въ то время какъ Равеннскій диптихъ представляеть въ этомъ отношеніи чрезвычайно важныя и интересныя отклоненія. Прежде всего расположение сценъ на исчезнувшей доскъ Равеннскаго диптиха шло снизу вверхъ, какъ показываетъ сохранившаяся пластинка, съ другой стороны, и самое построение композицій чрезвычайно отличается оть композицій на этихъ трехъ памятникахъ.

Сцена Благов'єщенія, правда, сохраняеть расположеніе фигуръ, сходное съ расположеніемъ ихъ на указанныхъ памятникахъ, но эту черту мы должны отнести насчеть общаго копированія древн'єйшаго оригинала, образцы котораго изв'єстны въ катакомбахъ Присциллы и Марцеллина и Петра 1). Зд'єсь мы видимъ ту-же позу Маріи, сидящей наліво отъ зрителя въ широкомъ кресліє со спинкой, тотъ же обороть ея въ три четверти, т'є-же выдвинутые ноги, ту-же фигуру ангела съ протянутой рукой, хотя и безъ крыльевъ. Сцена на нашей пластин'є наибол'єе близка къ этому первоначальному типу сцены, такъ какъ ангелъ является безъ м'єрила и безъ креста, а рука Богородицы протянута съ пряжей къ корзин'є, какъ на Уваровскомъ диптих є, между тімъ какъ въ другихъ случаяхъ она опираеть эту руку на

<sup>1)</sup> Cp. Wilpert, Ein Cyclus d. christologischen Gemälde aus d. Katakombe d. hll. Marcellinus u. Petrus. Freiburg im B. 1892, t. III, IV, V.

ручку кресла. Ангелъ представленъ на пластинъ въ быстромъ движени, чего нътъ ни на одномъ указапномъ памятникъ.

Испытаніе Богородицы водою обличенія также представлено въ иной композиціи. Іосифъ изображенъ направо отъ зритсля, а Богородица наліво, а не въ обратномъ порядкі. Можно было бы думать, что ріщикъ съ умысломъ переставиль эти фигуры, чтобы образовать въ центрі фриза, по сторонамъ пальмы, одинаковыя по рисунку и обратно расположенныя фигуры, выполненныя въ полномъ контрасті, однако, такое предположеніе не можетъ иміть всей своей силы въ данномъ случаї, такъ какъ на Керченской пиксиді какъ разъ извістень этотъ типъ композиціи съ Іосифомъ направо и Маріей наліво отъ зрителя. Такимъ образомъ, можно думать скоріє, что въ основі обінхъ сценъ лежить уже готовый и сложившійся типъ композиціи. Съ другой стороны, ясно, что самое возникновеніе этихъ двухъ типовъ сценъ должно было зависіть отъ простійшихъ причинъ, т. е. отъ требованій симметріи и контраста.

Третья сцена во всемъ противуположна извъстнымъ до сихъ поръ сценамъ на указанныхъ памятникахъ. Нигдъ болъе мы не встръчаемъ апокрифической черты разговора Іосифа съ Богородицей, а положение Іосифа сзади мула даеть сценъ совершенно иной смыслъ. Точно также сцена на пластинъ отличается и своимъ исполненіемъ. Іосифъ изображенъ съ большой шапкой волосъ, которые, однако, не курчавы; Марія сохраняеть свой дівний видь въ противуположность рожениці на трехъ указанныхъ памятпикахъ, такъ что искусство ръщика оказывается лишеннымъ чертъ натурализма. Эта черта снова является на пиксидъ изъ Миндена (Garr. 437, 4). Такимъ образомъ пластинка Равеннскаго диптиха еще болье, чымъ сохранившаяся его доска, показываеть, что Равенискій диптихь, принадлежа къ такъ называемой Равеннской школь, представляеть измынения не только въ составь и расположеній украшеній, но и въ художественномъ исполненій, что должно быть приписано особой художественной средь, которая, удерживая общія правила своей школы, держится своихъ самостоятельныхъ пріемовъ и своего стиля. Въ самомъ деле, въ то время, какъ на креслѣ Максиміана, на Эчміадзинскомъ и Парижскомъ диптихахъ, копирующихъ композиціи и стиль этого замічательнаго памятника, преобладаеть короткая, грузная фигура, съ большой круглой головой, съ увъсистыми руками, большими ступнями, Равеннскій диптихъ даетъ тонкую, сухощавую и угловатую фигуру. Въ нѣкоторыхъ слу-

чаяхъ эта фигура достигаетъ вполнъ нормальнаго вида, но въ большинствъ случаевъ представляетъ чрезмърное преувеличение роста, особенное удлинение и съужение торса и ногъ, знакомое намъ на болъе позднихъ памятникахъ чисто византійскаго происхожденія. Головы при такомъ ростъ кажутся маленькими. Типъ головъ круглый съ подбородками почти квадратной формы. Особенное свойство этихъ лицъ состоитъ въ томъ, что взглядъ почти всегда обращенъ вверхъ, а иногда, какъ у фигуръ по сторонамъ Христа, глаза косятъ. Происходить это оттого, что ръщикъ уже утеряль традиціи поздней античной статуарной пластики и оживляеть взглядъ посредствомъ сверленой глубокой точки, чрезвычайно близко поставленной у линіи бровей. На креслѣ Максиміана лишь большія фигуры Іоанна Крестителя, Іоанна Евангелиста и Петра, исполненныя артистически и въ широкой манерѣ античной статуи, имѣютъ эти точки въ кружкѣ или зрачкѣ глаза, а остальныя мелкія фигуры не имбють ея, и эффекть взгляда достигается посредствомъ углубленія самаго разріза глаза и обозпачешемъ верхняго въка, которое отсутствуетъ у фигуръ Равенискаго диптиха. Также точно Миланскій диптихъ и болье ранній памятникъ, дарохранительница изъ Брешін, удерживають совершенно пріемъ поздней античной пластики, изображаютъ даже при самомъ спѣшномъ и неловкомъ исполненіи разр'єзъ глаза и верхнее в'єко, а въ бюстахъ и головахъ большого разміра изображають круглый зрачекъ съ мягкой, неглубокой точкой внутри. Косьба и резкій взглядь фигурь Равенискаго диптиха напоминають уже косящій и разкій взглядъ сирійскихъ рукописей и представляють такую же попытку къ оживленію взора, какъ въ византійскихъ и сирійскихъ рукописяхъ, въ которыхъ зрачекъ выполняется черной точкой. На многихъ пиксидахъ и другихъ памятникахъ неизвъстнаго происхожденія новторяется этотъ взглядь, но гораздо важибе для нась тоть факть, что тоть же типь головъ и тотъ же взглядъ повторяется на обломкъ пиксиды, найденномъ на Кавказъ, въ Озеруковскомъ склепъ въ 1893 году вмъстъ съ монетой Хозроя I Ануширвана 543 года<sup>1</sup>). Изищиая рызьба этой пиксиды исполнена высокимъ рельефомъ. Голова перваго ангела слѣва на этой пиксидъ чрезвычайно напоминаетъ голову ангела, ведущаго подъ уздцы мула на пластинъ. Здъсь въ совершенствъ повторяются

<sup>1)</sup> Д. Айналовъ, Обломокъ пиксиды, находящійся въ Историческомъ музеѣ, Арх. Изв. и Зам. 1894, № 1.

и поднятые взоры, толстыя нижнія вѣки, и волосы, обработанные въ видѣ сѣтки посредствомъ штриховъ. Если къ этимъ чертамъ стиля, сближающимъ Равеннскій диптихъ съ памятниками восточнаго происхожденія, мы прибавимъ тѣ аналогіи, которыя указаны были раньше, каковы звѣзда съ ободкомъ, извѣстная на ампуллахъ изъ Монцы, сходство въ расположеніи сцены Испытанія Богородицы съ такой же сценой на сирійской Керченской пиксидѣ, расположеніе сценъ фризомъ, какъ на нашей же пиксидѣ, наконецъ, если прибавимъ существованіе греческой (неразборчивой) надписи на пластинѣ рядомъ съ ангеломъ, ведущимъ осла, то врядъ ли можно будетъ сомнѣваться, что Равеннскій диптихъ представляетъ чисто греческій памятникъ, который, если и можетъ считаться принадлежащимъ Равеннской школѣ, то лишь, какъ представитель византійскаго восточнаго искусства на италійской почвѣ.

Пластина, а слёдовательно и весь диптихъ, неизвёстно когда была раскрашена. На пластинъ до сихъ поръ сохранились слъды золота и коричневые штрихи на листьяхъ, на одеждахъ, на сбруъ мула. Фонъ испещренъ изображеніями большихъ и маленькихъ звъздъ, крестиковъ съ точками и орнаментальными завитками, такъ напоминающими восточную арабеску. Одежды также украшены крестиками. Золотомъ была сдълана и надпись. Въ этой сплошной раскраскъ видна также черта восточнаго искусства, не терпящаго свободныхъ фоновъ.

Д. Айналовъ.

Анонимная греческая статья о преимуществажъ Константинопольскаго патріаршаго престола и древне-славянскій переводъ ея съ двумя важными дополненіями.

Въ составъ нъкоторыхъ славянскихъ Кормчихъ, содержащихъ въ себъ древнъйшій переводъ каноническаго кодекса греческой церкви въ его еще до-Фотіевской редакціи (883 г.), находится любопытная статья подъ заглавіемъ: «О строеніи пртааго пръстола Костантина града» 1). Такъ какъ эта статья носитъ на себъ ясные слъды перевода съ греческаго, то мы въ виду одной чрезвычайно важной особенности въ ея содержаніи (о которой ръчь впереди) усиленно доискивались ея оригинала и, наконецъ, нашли его по каталогу греческихъ рукописей Флорентійской Лаврентіевой библіотеки въ одной тамошней рукописи XII въка, содержащей въ себъ извъстный сводъ церковныхъ правиль въ 50-ти титулахъ Іоанна Схоластика, съ разными дополненіями 2). Греческій подлинникъ означенной статьи славянскихъ Корм-

<sup>1)</sup> Старшею представительницею такихъ Кормчихъ служитъ извѣстная синодальная Кормчая XII в. № 227, подробно описанная въ нашемъ изслѣдованіи: «Первоначальный славяно-русскій номоканонъ». Къ тому-же разряду принадлежать три позднѣйшія Кормчія: Уваровская XIV в. (№ 554), Соловецкая XV в. (№ 413) и Тронцкой Сергієвой Лавры XVI в. (№ 207). Занимающая насъ статья находится только въ двухъ послѣднихъ Кормчихъ (Солов. л. 321 и Лавр. л. 299 и сл.). Въ объихъ она вставлена въ 28-й титулъ Прохирона, между 1-ю и 2-ю главою этого титула. Въ основаніе нижеслѣдующаго нашего изданія положенъ Лаврскій списокъ, обозначаемый у насъ буквою Л, а варіанты Соловецкаго приводятся съ знакомъ С. Къ сожалѣнію, текстъ статьи въ обоихъ спискахъ глубоко испорченъ.

<sup>2)</sup> Рукопись эта подробно описана Бандини въ ero Catalogus codd. mss. graecorum bibliothecae Mediceae Laurentianae, t. I, p. 45 sq. (Plut. V, 22). Наша статья, занимающая въ рукописи лл. 163 v. — 164 v., ошибочно раздѣлена авторомъ каталога на двѣ различныя статьи, стоящія у него подъ № XXXIII и XXXIV, изъ коихъ послѣдней

чихъ имфетъ здъсь такое надписаніе: Пері προνομιών του άγιωτάτου θρόνου Κωνσταντινουπόλεως. Подъ этимъ заглавіемъ сведено все, что можно было найдти въ церковныхъ правилахъ и греко-римскихъ законахъ Юстиніановой эпохи о преимуществахъ Константинопольскаго патріарха, основанныхъ на политической важности его каоедральнаго города, именно: 1) три правила Халкидонскаго, четвертаго вселенскаго собора: 9-е (отрывокъ со схоліей), 17-е (отрывокъ безъ схолія) и 28-е (полный тексть, безъ конца, со схоліей); 2) шесть отрывковъ изъ трехъ Юстиніановыхъ законныхъ книгъ: кодекса, новеллъ и институцій. Первый изъ этихъ отрывковъ сопровождается схоліей, по смыслу которой можно съ полною в роятностію заключать, что вся статья составлена еще до эпохи иконоборцевъ. Именно въ схолін говорится, что Иллирійскіе епископы состоять подъ юрисдикціей папскаго престола; а между тімь извістно, что уже первый императоръ — иконоборецъ (Левъ Исаврянинъ) присоединилъ Иллирикъ къ Константинопольскому патріархату 1).

Сравнительно съ описаннымъ составомъ греческаго подлинника статьи о преимуществахъ Константинопольскаго патріаршаго престола славянскій переводъ ся представляеть дві въ высшей степени замітательныя матеріальныя особенности, состоящія въ двухъ дополнительныхъ, т. е. не находящихся въ подлинникъ, схоліяхъ къ 28-му правилу Халкидонскаго собора. Въ этихъ схоліяхъ, вопреки соборному правилу и сопровождающей его старшей схоліи, доказывается независимость іерархическаго достоинства еписконскихъ канедръ отъ политической важности городовъ, въ которыхъ онъ находятся, и Константинопольскій патріархъ принижается предъ Римскимъ папою, какъ носителемъ такой духовной власти, которая утверждается не на мірскомъ величіи Рима, а на богодарованныхъ преимуществахъ основателя Римской церкви апостола Петра, унаследованныхъ и его преемниками. Хотя съ перваго взгляда видно, что и эти схоліи не оригинально славянскія, а переводныя съ греческаго, тімъ не меште невозможно допустить, чтобы ихъ оригиналь находился уже въ первоначальномъ (впоследствіи сокращенномъ) тексте статьи περί προνομιών

дано несуществующее въ рукописи надписаніе: Τοῦ μακαρίου Κυρίλλου. Мы имѣсмъ точную копію статьи, снятую для насъ профессоромъ греческаго языка въ Флорентійской Высшей школѣ (Instituto Superiore) Іеронимомъ Вителли, которому приносимъ здѣсь искреннѣйшую благодарность.

<sup>1)</sup> Cm. Hergenröther, Photius, Bd. I, S. 287.

τοῦ ἀγιωτάτου θρόνου Κωνσταντινουπόλεως, потому что нельзя допустить, чтобы одинъ и тотъ же писатель въ одномъ и томъ же сочинения и доказываль что нибудь и опровергаль свои собственныя доказательства. Итакъ, объ схоліп необходимо должны быть признаны позднайшими вставками въ тексть означенной статьи. Когда же сдъланы эти вставки, и какъ объяснить ихъ появленіе въ области греческой и славянской канонической литературы?

Глубокая древность славянскаго языка статьи «о строеніи прівсватаго престола Костантина града» и факть ея нахожденія въ Кормчихъ, содержащихъ въ себъ первоначальный переводъ каноническаго кодекса греческой церкви, невольно заставляють относить ея происхождение къ той же эпохъ, когда произошель и прототипъ такихъ Кормчихъ, т. е. ко временамъ славянскихъ апостоловъ Кирилла и Меоодія, и именно — последняго, которому современный его жизнеописатель (авторъ такъ называемаго Паннонскаго житія) прямо приписываеть переводъ номоканона. Это быль, по всей в роятности, тотъ номоканонъ, какой находился тогда у грековъ во всеобщемъ дерковномъ употребленіи, именно вышеупомянутый систематическій сводъ каноновъ Іоанна Схоластика съ приложеніемъ правиль, изданныхъ или только утвержденныхъ двумя вселенскими соборами, бывшими послѣ Схоластика (Трулльскимъ и Никейскимъ 2-мъ)1). Значительные отрывки славянскаго перевода этого номоканона сохранились до насъ въ извъстной Румянцовской Кормчей XIV в. № 230, въ описаніи которой Востоковъ зам'єтиль: «языкъ перевода во многихъ ивстахъ сохраненъ древнвиший, по коему несомнючно заключать можно, что сіе собраніе церковныхъ правиль есть древитищее на языкѣ словенскомъ» 2). Правда, въ этой Кормчей нѣтъ статьи «о строенін прісватаго прістола Костантина града», но въ ней ність и многаго другого, что несомивнно содержалось въ ея прототипъ и что находится теперь въ Кормчихъ другого разряда, которыя когда-то стояли въ тесной связи съ славянскимъ номоканономъ Схоластика, и въ составъ которыхъ, какъ выше замъчено, означенная статья дошла

<sup>1)</sup> О составъ Схоластикова сборника во времена св. Менодія можно съ въроятностію судить по выше указанной Флорентійской рукописи, хотя она и писана въ XII въкъ. Здъсь кононическій кодексъ восточной церкви, т. е. та часть его, въ которой содержатся обще-признанныя правила соборовъ и св. отцовъ, оканчивается правилами VII-го вселенскаго собора, но нътъ еще правилъ двухъ извъстныхъ Константинопольскихъ соборовъ, бывшихъ при патріархъ Фотіъ.

<sup>2)</sup> Описаніе ркп. Румянцовскаго Музеума, стр. 279.

до нашего времени 1). Что касается до греческаго оригинала этой статьи, то мы уже знаемъ, что единственный досель извъстный списокъ его находится именно въ числе дополненій въ сборнику Схоластика. Надобно думать, что этоть библіографическій факть свидісельствуеть о рукописномъ преданіи, установившемся задолго до написанія Флорентійской рукописи и даже до эпохи славянскаго перевода номоканона. Несомнънно по крайней мъръ, что статья пері прочошой του άγιωτάτου θρόνου Κωνσταντινουπόλεως ставить себя въ тесную связь съ номоканономъ Схоластика и въ одномъ случат прямо ссылается на него, какъ на свой источникъ. Такъ, въ надписаніи приведеннаго въ ней отрывка изъ 17-го правила Халкидонскаго собора мы читаемъ по Флорентійской рукописи: Τής αύτης συνόδου χανών ιζ τίτ. β'. По справкъ съ Схоластикомъ оказывается, что это правило, дъйствительно, стоить у него въ титуль 2-мъ. Спрашивается: какой смыслъ имъла бы эта глухая цитата, если бы она отсылала читателя куда-то на сторону, а не къ той самой книгъ, которая была у него передъ глазами? Такимъ образомъ, если несомивнио, что первымъ переводчикомъ греческаго номоканона на славянскій языкъ былъ св. Меоодій, и если вполет втроятно, что первымъ славянскимъ номоканономъ быль номоканонъ Схоластика, содержавшій въ себ'в между другими дополненіями и статью о преимуществахъ Константинопольскаго патріаршаго престола: то не менье выроятно, что и переводъ этой статьи, не уступающій въ древности переводу всего номоканона, принадлежить тому же св. Месодію. При такомъ предположеніи нетрудно объяснить, какимъ образомъ въ славянскій текстъ статьи могли попасть двъ вставки, отвергающія все остальное ея содержаніе. Не забудемъ, что миссіонерская и литературная дъятельность св. Меоодія им'єла м'єсто въ преділахъ Римскаго патріархата, и что онъ получиль епископское рукоположение отъ папы, при чемъ по общему правилу и по принятой форм' обязань быль дать нрисягу на верность и повиновеніе своему рукоположителю, другими словами: торжественно признать папу, какъ преемника апостола Петра, главою всей церкви 2).

<sup>1)</sup> На связь славянскихъ Кормчихъ, содержащихъ въ себѣ переводъ хронологической синтагмы каноновъ въ ея еще до Фотіевской редакція, съ тѣми Кормчими, въ которыхъ содержится переводъ систематическаго сборника Іоанна Схоластика, указываетъ надписаніе надъ правилами Василія Великаго въ Кормчихъ перваго разряда. См. нашъ первоначальный словяно-русскій номоканонъ, стр. 41.

<sup>2)</sup> Сколько извъстно, первый примъръ епископской присяги на върность и повиновеніе папскому престолу въ опредъленной формъ (Beato Petro et Vicario ejus)

Само собою понятно, что это признаніе было вмість отреченіемь отъ византійскихъ воззріній на равенство тамошняго патріарха съ папою. То и другое выражено и въ занимающихъ насъ двухъ сходіяхъ на 28-е правило Халкидонскаго собора. Внёшнимъ побужденіемъ къ такой апологіи Римскаго примата и полемик' противъ Константинопольскаго патріаршества могла служить для св. Менодія современная борьба между Римомъ и Константинополемъ, возникшая при папъ Николат I и патріархт Фотіт. Борьба эта, какъ извъстно, кончилась торжествомъ Рима на Константинопольскомъ соборъ 869 года, на которомъ Фотій быль низложень, а его предшественникъ Игнатій возстановленъ въ своемъ санъ. Въ письмъ Игнатія, написанномъ по этому поводу къ пап'т Адріану ІІ, по в'трному зам'тчанію Гергенрётера, содержится «искреннъйшее признаніе Римскаго примата» (unumwundeste Anerkennung des römischen Primates) 1). Почему же не приписать такого признанія простому суффрагану папскаго престола, каковымъ быль св. Меоодій? Иначе факть существованія на славянскоми языкъ и въ составъ первоначальнаго славянскаго номоканона двухъ каноническихъ схолій греческаго происхожденія, но папистическаго содержанія, останется неразрѣшимой загадкой.

Περὶ προνομιῶν τοῦ ἀγιωτάτου δρόνου Κωνσταντινουπόλεως.

Τῆς ἐν Χαλκηδόνι συνόδου κανών δ'.

1. Εἴ τις πρὸς τὸν τῆς ἐπαρχίας μητροπολίτην ἐπίσχοπος ἢ κληρικὸς ἀμφισβητοίη, καταλαμβανέτω ἢ τὸν О строеніи пртавго пръстола Костантина града.

Стго и всем всеменым въ Калхидонъ<sup>3</sup>) събора канонъ<sup>4</sup>) б.

Аще кто кь епархійскомоу митрополиту еппъ или клирикъ распърю имать, да постигаеть или

имътъ мъсто за 100 лътъ до св. Месодія при рукоположеніи Германскаго апостола Бонифація. См. De Marco, De concordia sacerdotii et imperii, lib. VI, сар. 7, § 6.

<sup>1)</sup> Сокращенный нѣмецкій переводъ этого письма см. у Гергенрётера въ цатованномъ сочиневіи, т. ІІ, стр. 25—28. Для сравненія съ издаваемыми ниже схоліями достаточно привести слѣдующее мѣсто изъ посланія Игнатія: приведя извѣстныя слова Господа, обращенныя къ апостолу Петру и служащія догматическимъ основаніємъ ученія западной церкви о главенствѣ папы (Ме. 16, 18, 19), патріархъ продолжаєтъ: «Этими словами Господь указалъ не на какое либо личное преимущество князя апостоловъ, исключительно ему данное, но на такое, которое черезъ него и послѣ него перешло ко всѣмъ іерархамъ древняго Рима».

<sup>3)</sup> Халкидонъ С. — 4) канономъ — въ обоихъ спискахъ.

ἔξαρχον τῆς διοιχήσεως, ἡ τὸν τῆς βασιλευούσης Κωνσταντινουπόλεως θρόνον, καὶ ἐπ' αὐτῷ δικαζέσθω ¹).

"Εξαρχον διοιχήσεως καλεί τόν πατριάρχην έκάστης διοιχήσεως, ὑρ öν οι τῶν ἐκείνης ἐπαρχιῶν τελοῦσι μητροπολίται φησὶ οὐν ὁ κανών ὅτιπερ ὁ ἀμρισβητῶν πρὸς τὸν ίδιον μητροπολίτην ἐπίσκοπος ἡ κληρικὸς οιασδήποτε διοιχήσεως, ἡ τὸν αὐτῆς καταλαμβανέτω πατριάρχην, ἡ, εἰ μὴ τοῦτο βούλοιτο, ἄδειαν ἔχειν πρὸς τὸν Κωνσταντινουπόλεως ἀνατρέχειν θρόνον ὅπερ προνόμιον οὐδενὶ τῶν ἄλλων πατριαρχῶν ἐδόθη, οῦτε ἐκ τῶν ἀγίων κανόνων, οῦς ἐξέθεντο αὶ οἰκουμενικαὶ τέσσαρες σύνοδοι, οῦτε ἐκ τῶν εὐσεβῶν νόμων ").

2. Τῆς αὐτῆς συνόδου κανὼν
 ιζ΄. τίτ. β΄.

Εἴ τις ἀδικοῖτο ὑπὸ τοῦ ἰδίου μητροπολίτου, παρὰ τῷ ἐξάρχῳ τῆς διοικήσεως, ἡ τῷ Κωνσταντινουπόλεως θρόνῳ δικαζέσθω, καθὰ προείρηται<sup>3</sup>).

 Τῆς αὐτῆς συνόδου κανὼν κη΄, χάριν τῶν πρεσβείων τοῦ αὐτοῦ δρόνου.

Πανταχοῦ τοῖς τῶν πατέρων ὅροις ἐπόμενοι, καὶ τὸν ἀρτίως ἀναначалника строенїа. или цръскааго Костантина града прѣстолъ. и прѣдъ тъмь да притьса.

Началника строенїа зоветь патріархъ 1) коегождо строенїа. под нимиже том епархіа бываеть митрополить. Рече оубо канонъ 3). мко пріміса съ своимъ митрополитомъ еппъ ли клирикъ коегождо строенїа. да постигнеть патріарха своего. Аще ли сего не въсхощеть. власть имѣти къ Костантина града ити прѣстолоу. егоже строенїе ниединомуже инѣхъ патріархъ подано есть. ни Ѿ стыихъ канонъ. мже проповѣдаща всеа вселеныа стыи съборы четыре. ни Ѿ благочестиваго закона.

Тогоже стго събора канонъ
ат.

Аще кто обидимъ есть  $\overline{w}$  своего митрополита, прёдъ начальникомъ строенїа, или прёдъ Костантина града прёстоломъ да пратьса, ыкоже прёже речено есть.

Причетъ тогоже стаго събора чести ради тогоже прѣстола<sup>8</sup>).

Высыдъ стыихъ обы заповъдъй въслъдующе, и нынашній прочте-

<sup>1)</sup> Это собственно последнія слова 9-го правила Халкидонскаго собора.

<sup>2)</sup> Съ этою же схоліей 9-е правило Халкидонскаго собора приводится въ каноническомъ синопсисъ Симеона Магистра. (См. Voelli et Iustelli Biblioth. juris сап. veteris, p. 721). — 3) Отрывокъ изъ средины 17-го правила.

<sup>1)</sup> патріархъ—вин. пад. мн., какъ видно изъ дальнъйшаго относительнаго: под нимеже. — 2) канономъ С. — 3) Славянское оглавленіе «причетъ» представляетъ переводъ первоначальнаго греческаго оглавленія, которое читалось такъ: Ψήφος τής αυτής άγίας συνόδου χάριν τῶν πρεσβείων χτλ. см. нашъ Первонач. славяно-русск. номоканонъ, стр. 36.

γνωσθέντα χανόνα τῶν ρν' θεοφιλεστάτων επισχόπων των συναγθέντων έπὶ τοῦ τῆς εὐσεβοῦς μνήμης μεγάλου Θεοδοσίου τοῦ γενομένου βασιλέως έν τη βασιλίδι Κωνσταντινουπόλει, νέα 'Ρώμη, γνωρίζοντες, τὰ αὐτὰ καὶ ἡμεῖς ὁριζόμεθα καὶ ψηφιζόμεθα περί των πρεσβείων της άγιωτάτης ἐχχλησίας τῆς αὐτῆς Κωνσταντινουπόλεως, νέας Ψώμης. Και γάρ τῷ θρόνω τῆς πρεσβυτέρας 'Ρώμης, διά το βασιλεύειν την πόλιν έχείνην, οι πατέρες είχότως άποδεδώκασι τὰ πρεσβεῖα. Καὶ τῷ αὐτῷ σχοπῷ χινούμενοι οί ρν΄ θεοφιλέστατοι ἐπίσχοποι, τὰ ἴσα πρεσβεία ἀπένειμαν τῷ τῆς νέας Γώμης άγιωτάτω θρόνω, εὐλόγως κρίναντες την βασιλεία και συγκλήτω τιμηθείσαν πόλιν, και των ίσων άπολαύουσαν πρεσβείων τη πρεσβυτέρα και βασιλευούση 'Ρώμη, και έν τοζς έχχλησιαστιχοζς ώς έχείνην μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ' ἐχείνην ὑπάρχουσαν. Καὶ ώστε τούς της Ποντικής, καί τούς της Άσιανής, καὶ τοὺς τής Θρακικής διοιχήσεως μητροπολίτας μόνους, έτι δὲ καὶ τοὺς ἐν τοῖς βαρβαρικοῖς έπισχόπους των προειρημένων διοιχήσεων γειροτονεζσθαι υπό άγιωτάτου θρόνου της κατά Κωνσταντινούπολιν άγιωτάτης ἐχχλησίας.

Σχόλιον. Δει είδέναι ώς διά τουτο δευτέραν την έν Κωνσταντινουπόλει έχχλησίαν ώνόμασαν, έπειδή τότε και ή πρεσβυτέρα έβασίλευε 'Ρώμη. Εὶ τοίνυν καθά φησιν ἡ

ный канонъ. р. н. н. бголюби-. выихъ еппъ. съкуплышиихса въ блочестивую памать великаго Феодосіа бывшааго пра. въ црьскемь Костантине граде новемь Рими<sup>1</sup>) сказующе. тоже<sup>2</sup>) и мы заповъдаемъ и причитаемъ в) о чести пртыа цркве тогоже Костантина града новаго Рима. Ибо пръстолу старъйшаго Рима. зане цръствовати граду тому. оби въ правду Ѿдаша чьсть. И тымъже 4) смотрѣнїемъ подъвигьшеса. б. и. н. бголюбиви еппи. равную честь подавааху новаго Рима стому пръстолу. оудобо судивше. црство[мъ] и суклинтомъ почтеный градъ и равную въспрінмати честь 5) [съ] старѣйшиимъ цбьскымь Римомъ. и въ цркви шкоже и Üного 6) величати вещьми. вторый по немь сущь. И ыко понтьскоуоумоу 7). и асїйскому. и фрачьскому строенію митрополитомъ единтыь. еще [же] и въ варварьскымхъ прѣже реченымхъ строеніихъ еппы поставлати 🛱 пртого престола иже въ Костантини градъ пртыа пркве.

Подобаеть вѣдѣти. 8) ыко того ради вторую Костантина града црквъ нарече. понеже тогда и старъйший прствовааше Аще оубо ыкоже рече °) стый сій

<sup>1)</sup> Римѣ С. — 2) тогоже С. — 3) заповѣдаемъ читаемъ С. — 4) вмиже С. — 5) честь—ква раза въ С. — 6) иного С. — 7) понтискому С. — 8) видити Л. — 9) рече — вѣтъ въ С.

άγία αΰτη σύνοδος, διά το βασιλεύειν τὴν [πρεσβυτέραν] 'Ρώμην οἰ πατέρες τὰ πρεσβεῖα δεδώχασι, μόνης νῦν εὐδοχία Θεοῦ ταύτης τῆς [πόλεως] βασιλευούσης, εἰχότως αὕτη [νῦν] χαὶ τὴν προτέραν χέχτηται 1).

Подобаеть же вѣдѣти в). ыко причеть съ непратенъ будеть ш блаженааго папежа Лва. тогла старааго Рима пръстолъ праващааго. ни съвъща на се стому въ Калхидонъ събору. нъ и въсписа к събору 4) ничьсоже такова прїати ему шко по поновленіи двовѣрію 5) тогда 6) сущааго еппа Костантина града. Анатолію тому бывшю 7). Тѣмь и не въсписаша в томъ причеть суще обрътшенса въ соборъ еппи нъцін. ни ыкоже рече таковый причетъ. цръствовати старъйшему Риму. чьсть ему Ждаша ст їн оби. нъ сьвыше изначала Е Бж та бигодати. степени ради въры. то еже рещи вырховному  $\ddot{\omega}$  аблъ Петру. ыко ш Га Іс Ха самого гласъ слышавше. Петре любиши ли мя [;]. паси овца мом. чьсть 8) вариввъ чистительхь чинъ и прывое съдалище притажа. Аще бо ыкоже рекоша. пръдлежащее

съборъ. зане цръствовати старейшиму <sup>1</sup>) Риму оби честь тому подаша. съ единемъ баговолениемъ Бжиемъ съ пръствующимъ градомъ въ правду тъй нына <sup>2</sup>) честь прим.

<sup>1)</sup> Таже самая сходія къ 28-му правилу Халкидонскаго собора издана Питрою по Мюнхенскому списку номожанона въ XIV титулахъ. См. Iuris eccles. graec. historia et monumenta, t. II, p. 646-647. Отсюда взяты въ нашемъ текстъ слова, поставленныя въ скобкахъ. — Мысль этой схоліи, очевидно, та, что если второй вселенскій соборъ отдалъ Риму, какъ старшей столиць, преимущество чести предъ Константинополемъ, то послѣ паденія западной Римской имперіи, когда только одина Константинополь остался «царствующимъ градомъ», къ нему по необходимости перешли ест преимущества стараго Рима. Противъ этой мысли, составляющей собственно выводь изъ соборнаго правила, и возстаетъ авторъ слъдующей схолін, изв'єстной теперь только въ славянскомъ переводъ.

<sup>1)</sup> старъйшому С. — 2) тъньна С. — 3) видити Л. — 4) Слова: нъ и въсписа к събору пропущены въ С. — 5) дво върою С. Ср. слъдующую статью, имъющую при себъ греческій глаголь αμφιβαλλουσι переведенъ: двовърьствують. — 6) когда Л. — 7) Не нахожу возможности возстановить смыслъ этого глубоко испорченнаго мъста. — 8) часть С.

слово устроивше. зане цръствовати старъйшу Риму и чьсть притажати. нына же Костантину граду цръствующу. тъ наслъдитъ чьсть.

Въсто да есть, ыко 1) въ Медиоланъ и въ Равени въ граду преве съдоща. ихже полаты и до нынъшнаго дне стоать. и не того ради градома тема чьсть подана бысть 2). ибо чистительскаго чину честь и вареніе не Ш мирьскым блгодати. нь ѿ бжественааго избранїа и Ѿ апостольскым области почтенъ бысть. Аще бо стій ощи градъ Іеблиъ пра ради пръствующихъ. Ба Га нашего Іс Ха и припатую его страсть почисти хотаще. митрополіа чьсть ему оутвердиша. а не патріарьшьскаго строенїа подаша. не возмогъще Жложити предела. иже истиньній вфры проповфдинци положища. како есть мощно цра ради земльнааго бжественых дары и апостольскым чести прѣлагати в) и непорочным в вры обнавлати 4)

<sup>1)</sup> Въ С прибавлено и. — 2) Этотъ аргументъ высказывалъ уже папа Геласій въ своемъ полемическомъ посланіи къ епископамъ Дардавім противъ Константинопольскаго епископа Акакія. Приводимъ подлинныя слова папы: Risimus autem, quod praerogativam volunt Acacio comparari, quia episcopus fuerit regiae civitatis. Numquid apud Mediolanum, apud Ravennam, apud Treviros multis temporibus non constitit imperator? Numquidnam harum urbium sacerdotes ultra mensuram sibimet antiquitus deputatam quidpiam suis dignitatibus usurparunt? (Thiel, Epistolae romanorum pontificum genuinae, p. 405). — 3) прилагати — въ обонкъ спискахъ. — 4) обновъзати С.

повельна [;]. Неподвижимы оубо до скончаніа суть старыйшаго Рима чести. тъмь южоже и начинам всёхъ црквъ. въ сты вхъ всега вселеныга съборъхъ того ститель чьсти ради не нудитьса съходит [и]сл. бес съвъщана же того приями постанении ф несо сущими подъ престоломъ его всега вселеныга съборъ не бывааше. и еже самъ оуправланше начинати въ соборъ. Аще ли нъции противу гавлаютса сущему слову. ыко не такому о сихъ бывати. хота[й] да испытаеть 1) писаное Ф тогоже пръблаженаго папежа Лва Маркимну и Плъхерии въ кончину блгочестивыима. еже <sup>2</sup>) и къ реченому еппу Костантина града Анатолію. и Ѿ тьхъ истину да увъсть.

### 4. Βιβλίου α΄ τοῦ χώδιχος τίτ. β΄ Κημγω первыя написанта meδιάτ. c' 1).

Ομοίως χρατείτωσαν οι έχχλησιαστιχοί χανόνες [πάσης χαινοτομίας ύποχωρούσης] κατά παλαιάν συνήθειαν και έν όλω τῷ Ἰλλυρικῷ. εί δὲ περί τινος ἀμφιβάλλουσιν [ci] έν ὲχείνφ τῷ χλήματι, μηδὲν δίχα τοῦ όσιωτάτου ἐπισχόπου τῆς ἐχχλησίας Κωνσταντινουπόλεως διατυπούτωσαν: ἐπειδή τοῖς τῆς παλαιстааго.

Да держать црковній канони. BCAKOMY обновленію празноу<sup>8</sup>) сущу, по ветьхому обычаю и въ всемъ Илиричьстемь 4). аще ли о нѣкомъ двовѣрьствують на томь мъсть сущем. ничьсоже да не въображають развѣе ейпа цркве Костантина града и събора его. понеже старъйшаго Рима строенїю 5) и Костантинь градъ 6) утвердиса.

<sup>1)</sup> Въ флорентійской рукописи стоитъ одно только заглавіе этого закона и читается такъ: Βιβλίον α' τοῦ χώδιχος τῆς β' διατάξεως. Это заглавіе исправлено нами по изданію Питры (Iuris eccl. graec. hist. et monum., t. II, p. 462—463, Auctaria). Ср. Номокановъ Фотія, тит. VIII, гл. 1.

<sup>1)</sup> да исты даеть С. — 2) еще же? 3) праздыну С. — 4) и римьстымь С. — 5) Кажется, нужно читать: строеніи. (тв. пад. мн). — 6) Въ обоихъ спискахъ: Костантина града.

ᾶς 'Ρώμης δικαίοις καὶ ἡ Κωνσταντινούπολις ὀχυροῦται<sup>1</sup>).

Δετ είδέναι, ώς οι τοῦ Ἰλλυρικοῦ ἄπαντες ἐπίσκοποι ὑπὸ τὸν Ῥώμης ἀγιώτατον θρόνον τελοῦσιν' ὅμως μέντοι τοσαύτην αὐθεντίαν τῷ Κωνσταντινουπόλεως ἀπένειμαν θρόνφ οι πανευσεβεῖς νόμοι, ὡς θεσπίσαι, ἄνευ αὐτοῦ μηδὲν περὶ [τῆς] ἐκκλησιαστικῆς τυποῦσθαι διοικήσεως ἐν τῷ Ἰλλυρικῷ.

5. Βιβλίφ τῷ αὐτῷ διάταξις ις'.

Τὰ γενόμενα ἐν τῆ κατὰ Ζήνωνος τυραννίδι παρὰ τὰ πρώην βασιλικὰ θεσπίσματα περὶ ἰερέων ³) τῆς ἐκκλησιαστικῆς καταστάσεως ἡ διάταξις ἀκυροῦσα, τὰ πρώην ἀνανεοῦται, καὶ φησι [προ]τιμᾶσθαι τὸν θρόνον τῆς ἀγίας ἐκκλησίας τῆς Κωνσταντινουπόλεως πάντων τῶν ἄλλων θρόνων καὶ προκαθέζεσθαι πάντων τῶν ἐπισκόπων τὸν ὀσιώτατον αὐτῆς πατριάρχην ³).

6. Του αυτου διάταξις κδ΄. Ἐπιφανίφ άρχιεπισκόπφ τῆς εὐδαίμονος πόλεως καὶ οἰκουμενικῷ πατριάρχη.

Πάντων τῶν ἐχχλησιαστιχῶν πραγμάτων καὶ διαφερόντων τῶν προσηχόντων τῇ ἀγιωτάτη μεγάλη

Подобаеть вёдёти 1) ыко Илирійсцён вси ейни подъримьскыймь прёстоломъ суть. обаче убо толико власть Костантинаграда пода прёстолу всечестьный законъ. ыко ничьсоже заповёдати развёе его о прквнёмъ строеніи въображати въ Илирійтёмь 2).

Тогоже повелѣна шестое на-

Бывающам въ мученте Зиноново строента повельние утвернаго строента повельние утвержаа. В) первам обновляеть и рече. пръже честити пръстолъ стыа пръве Костантина града. и паче инъхъ всъхъ пръстолъ. и пръже съдати всъхъ ейнъ пръподобному ем натртарху.

Тогоже повеленіа. Кд. Епифанію пртому архіспископу блаженаго града. и всел вселеныа патріарху.

Всёхъ црковныихъ вещий израдьно подобныимъ пртей велицей пркви блаженаго того града. нашей всёхъ матери. аже глава

<sup>1)</sup> Тексть этой статьи взять у Вьёля и Жюстеля изъ Biblioth. jur. can. vet., р. 606, а слова, огражденныя скобками, изъ цитованнаго мёста у Питры. (Ср. предыд. примёч.). — 2) Далёе долженъ стоять союзъ ў. См. Biblioth. juris can. vet., р. 1245; ср. Photii Nomoc., tit. VIII, cap. 1. — 3) Ср. Voelli et Iustelli op. cit., р. 1245; Photii Nomoc. tit. VIII, cap. 1.

<sup>1)</sup> видити. Л.—2) Въ обоихъ спискахъ: «Въ илирійстѣмь», т. е. это слово отнесено къ заглавію слѣдующей статьи. —
3) Въроятно, передъ этимъ словомъ опущена отрицательная частица ис (ἀхυ-ροῦσα).

ἐχχλησία τῆς εὐδαίμονος ταύτης πόλεώς, τῆ ἡμετέρα καὶ πάντων μητρὶ, ἥτις χεφαλή ἐστι τῶν ἄλλων πασῶν¹), ποιούμενοι πρόνοιαν, θεσπίζομεν χτλ.

7. Τῆς α΄ διατάξεως β΄ τῶν νεαρῶν ²).

Τοὺς δὲ ἐπισχόπους τοὺς χατὰ τὴν βασιλίδα ὡς εἴρηται παραγινομένους, οἰασδήποτε εἶεν διοιχήσεως, πρὸ πάντων ἐπιέναι πρὸς τὸν μαχάριον ἀρχιεπίσχοπον Κωνσταντινουπόλεως, χαὶ οὕτως δι' αὐτοῦ πρὸς τὴν ἡμετέραν εἰσιέναι γαληνότητα<sup>8</sup>).

8.  $Βιβλίον ια΄ τοῦ χώδιχος τῆς χα΄ διατάξεως <math>^4$ ).

Ή Κωνσταντινούπολις μὴ μόνον Ἰταλίας, ἀλλὰ καὶ αὐτῆς τῆς παλαιᾶς Ῥώμης ἐχέτω τὰ προνόμια.

 [Βιβλίου δ΄] τῶν εἰσαγωγιχῶν νόμων τίτλος ια΄ <sup>5</sup>).

"Οτι ἐπὶ τῶν δικαστ[ικ]ῶν ἀσφακειῶν, τῆ κρατοῦση ἐν Κωνσταντινουπόλει συνηθεία δεῖ τὰς ἄλλας ἐπαρχίας ἔπεσθαι κεφαλὴ γάρ ἐστι πασῶν ἡ βασιλεύουσα καὶ δεῖ αὐτῆ καὶ τοῖς ἔθεσιν αὐτῆς πάσας ἀκολουθεῖν. есть инымъ всёмъ. твораще помышленте повелёваемъ.

Перваго повельніа второе W новынкъ.

Еппомъ же въ цръскый градъ икоже речено есть приходащемъ. какого 1) оубо ради 2) строеніа. пріже всіхъ ити къ пріблаженому архіепископу Костантина града и патріарьху. и тако [то]го ради ко нашей ходити тихости.

Книгы единаю надесате написаніа повелёніе первое.

Костантинъ градъ не токмо италийское. нъ и того старъйшаго Рима да имать строенїе.

Книгы первыа въводимаго закона. аї.

ТАко на судищными утверженіми дрыжащіми въ Костантинь градь обътчами во подобаеть ины патріархіам быти. Глава бо есть всым црыскый и подобаеть ему [и] обычаем его всым въсльдовати.

А. Павловъ.

<sup>1)</sup> Здѣсь оканчивается текстъ закона въ флорен. сп.; остальное — изъ Питры (ор. сіt., р. 463). — 2) Нужно читать: τοῦ τίτ. α΄ διάταξις β΄ τῶν νεαρῶν. — 8) Ср. Voelli et Iustelli op. cit., р. 1821. — 4) Нужно читать: Βιβλίου ια΄ τοῦ χώδιχος, τίτ. κα΄ διάταξις α΄. — 5) Εἰσαγωγή или είσαγωγικός νόμος назывались у византійцевъ Институціи Юстиніана. Ср. Ріта ор. сіt., р. 462, поt. 9, гдѣ приведено тоже самое мѣсто изъ Институцій, и Zachariae 'Ανέχδοτα juris graeco-romani, praefat., р. XXII.

<sup>1)</sup> како С. — 2) ради лишнее. — 3) обычаемъ С.

# Греческая запись о церковномъ судъ надъ убійцами, прибъгающими подъ защиту церкви.

Известно, что законы христіанскихъ греко-римскихъ императоровъ предоставляли церквамъ право давать подъ своимъ кровомъ неприкосновенное убъжище лицамъ, которымъ грозила явная опасность сдёлаться жертвами людской злобы и несправедливости, или даже подвергнуться законному наказанію (такъ называемое jus δίκαιον της άσυλίας). По законамъ Юстиніана, опредълившимъ это право церквей на долгія времена, только виновные въ тяжкихъ уголовныхъ преступленіяхъ, именно — убійцы, прелюбодън и похитители дъвицъ, не могли укрываться подъ сънію церковной святыни отъ заслуженнаго ими наказанія 1). Но законами позднёйших византійских императоров право прибёжища къ церквамъ и соединенная съ нимъ возможность избъжать уголовнаго наказанія распространены были и на убійцъ. Таковы двѣ новеллы Константина Порфиророднаго (945-959). Въ одной изъ нихъ ограждается личная безопасность тайных убійць, которые сознавались въ своемъ преступленіи предъ церковью и такимъ образомъ ставили себя подъ ея защиту и юрисдикцію. Хотя въ этомъ случат преступленіе и переставало быть тайною, такъ какъ виновный подвергался публичному церковному покаянію, именно-какт убійца, однако законъ признавалъ его неприкосновеннымъ и для частной мести, и для общественнаго правосудія 2). Въ другой новелль даются постановле-

<sup>1)</sup> Novell. XVII, c. 7.

<sup>2)</sup> Zachariae, Jus graeco-romanum, pars III, p. 271—272: Ἡνίκα γὰρ ἂν ἄνθρωπος ἐκ τῆς θείας προνοίας ἐγκαταλειφθείς ἀνθρώπου διαμελετήσει θάνατον καὶ τοῦτον ἀπαρτίσει, καὶ ἀφανὴς καὶ ἀνέγκλητος γένηται ὁ παρ' αὐτοῦ καταρτισθεὶς φόνος, εἰς ἐαυτὸν δὲ γενόμενος μετρήσει τὸ μεγεθος τοῦ τολμηθέντος πτώματος καὶ πρὸς ἐξαγόρευσιν ὁρμήσει, λόγιζεται δήπου, ποίψ τρόπψ ταύτην ἀσφαλῶς ποιήσηται καὶ λογιζόμενος εὐρίσκει πάν-

нія уже о явныхъ убійцахъ, усп'євшихъ воспользоваться правомъ приб'єжища къ церкви: таковые, по отбытіи ими церковной епитиміи по канонамъ, подвергаются всегдашнему изгнанію изъ м'єста, гд'є они совершили преступленіе 1), или, если убійство совершено обдуманно и заран'є приготовленными средствами, заключаются въ монастырь не только на время, назначенное имъ для церковнаго покаянія, но и на всю свою жизнь 2). Постановленія посл'єдней новеллы въ 1166 году подтверждены были съ н'єкоторыми отм'єнами и дополненіями въ новелл'є Мануила Комнина, которая вскор'є посл'є ея изданія включена была Вальсамономъ въ толкованіе на 8 правило Василія Великаго 3).

Если такимъ образомъ церковь формально получила право брать подъ свою защиту отъ руки карающаго мірского правосудія даже убійцъ, то спрашивается: какъ она творила свой судъ надъ такими преступниками божескихъ и человѣческихъ законовъ? Любопытное свидѣтельство объ этомъ дается въ одной анонимной и неизданной записи, найденной нами въ греческой рукописи Московской синодальной библіотеки № 477 °). Рукопись эта (XV в.) содержитъ въ себѣ, между прочимъ, извѣстное Шестокнижіе Арменопула, его же сокращенное

τως, ὅτι τοῦ ἐρευνωμένου ἀφανοῦς θανάτου πάρ' αὐτοῦ ἐξαγγελλομένου φωρᾶται, καὶ φωραθεὶς ὡς ἀνδροφόνος ἐκ τοῦ νόμου καὶ τοῦ προσφόρου ἄρχοντος συλλαμβάνεται, ἣ.... καὶ 
διὰ ταῦτα εἰς τὸ ἱερὸν εἰσερχόμενος καὶ τῷ ἱερεῖ προσερχόμενος καὶ πανταχόθεν ἔχων τὸ 
ἀσφαλὲς ποιεῖται τὴν ἐξαγόρευσιν, τυχὸν οἵφ τρόπφ καὶ οἵα μηχανῆ τὴν τοῦ φονευθέντος 
κατήρτισεν ἀγνοουμένην σφαγὴν, καὶ ἐπιτυγχάνει τῆς ἀφέσεως.

<sup>1)</sup> Ibid., p. 274: ἔστω μὲν οὖν ἀειφυγία πάντως ὁ φονεὺς ἐκετθεν καταδικαζόμενος, καὶ μηδέποτε περινοστῶν ἐκεῖ καὶ αὐλιζόμενος ἐν τῆ γῆ, ἢ ἔχανε τὸ τοῦ ἀδίκως ἀναιρεθέντος ἀδελφοῦ ὑποδέξασθαι αἶμα· καὶ τοῦτο πρῶτον μετὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴν ἐπιτίμησιν τὸ κατάκριμα δεχέσθω.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 275: πλήν τοὺς μὲν περιουσία κακίας μελέτην θεμένους τὴν τοῦ πλησίον σφαγὴν καὶ αὐτὸ τοῦτο προευτρεπισαμένους ἐπ' ὀλέθρω τῆς ἐαυτῶν ψυχῆς εἰς τὸν τοῦ ἀδελφοῦ θάνατον, πάντως ἀποκείρεσθαι καὶ τοῖς μοναχοῖς ἐγκαταλέγεσθαι καὶ οὑ μόνον τὸν ἐπ' αὐτοῖς δοχιμασθέντα χρόνον τῆς μετανοίας, ἀλλὰ καὶ τὸν ἄπαντα τῆς ζωῆς αὐτῶν ἐν μοναστηρίω διοιχονομεῖσθαι. Τοὺς δὲ ἄλλως ἐχουσίως μὲν ἀνηρηχότας, προπετεία δὲ καὶ συναρπαγῆ ἀλογίστου θυμοῦ, οὐ μελέτη καὶ προπαρασκευῆ καὶ προβουλίοις τὰ τῆς μιαιφονίας ἐπιδειξαμένους, τὴν μὲν ἀειφυγίαν πρὸς ἄπασι τοῖς ἄλλοις ὑφίστασθαι, οὐ μέντοι γε τὸν μονήρη βίον αἰρεῖσθαι καταναγκάζεσθαι.

<sup>3)</sup> Zachariae, op. cit., p. 477—482; cp. Рами и Потин: Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἰερῶν κανόνων, τ. ΙV, cτp. 116—119.

<sup>4)</sup> Нелишнее замѣтить, что въ печатныхъ описаніяхъ этой рукописи, именю: въ Accurata codicum graecorum mss. bibliothecarum Mosquensium Sanctissimae synodi Matthaei (см. стр. 321—322, Ж XLI q.) и въ недавно вышедшемъ «Систематическомъ описаніи» тѣхъ же рукописей о. архимандрита Владиміра (см. стр. 483—484, Ж 331) занимающая насъ (и ниже издаваемая) статья не показана. Новый примѣръ, доказывающій, какъ мало можно полагаться на полноту печатныхъ описаній рукописей.

наложеніе церковныхъ правиль (Έπιτομή των κανόνων), росписаніе архіерейскихъ канедръ, подчиненныхъ Константинопольскому патріарху, усвояемое императору Льву Мудрому, и каталогъ чиновъ Великой церкви. Вслёдъ за этой статьей, на листе 336 стоить вышеупомянутая запись подъ глухимъ заглавіемъ: Περί φονέως. Записи предпосывается следующая объяснительная заметка, написанная ки-**ΗΟΒΑΡΙΝΟ: Γίνωσχε, ότι παρά τῶν ἱερῶν χανόνων συγχεγώρηται πᾶσι τοῖς** άργιερεύσιν εν ταζς αύτων έχχλησίαις χανονίζειν τὸν φονέα και ἐπανορθούν κατά την των πατέρων διάταξιν. Έντευθεν ούχ άμαρτάνει ό μη παραπέμψας τὸν φονέα ἐν τῆ μεγάλη ἐκκλησία. Βъ самой стать в порядокъ церковнаго судопроизводства объ убійцахъ, прибъгающихъ къ церкви, описывается такимъ образомъ: совершившій убійство чрезъ ньсколько дней по принятіи его въ церковь приходить къ патріарху (рычь идеть о прибытающихъ къ Великой церкви въ Константинополь) и объявляеть ему причину своего бытства въ церковь. Патріархъ передаеть его протекдику (председателю церковно-уголовнаго суда), а этотъ последній-екклисіарху (смотрителю церковныхъ зданій), съ тъмъ, чтобы онъ въ продолженіи 15 дней ставиль виновнаго въ притворъ церкви, передъ ея главными вратами, для публичнаго возвъщенія о своемъ злодъяніи всьмъ входящимъ и выходящимъ н для испрошенія у нихъ молитвъ за себя. Затьмъ составляется формальный судъ надъ преступникомъ подъ председательствомъ протекдика и въ присутствіи постороннихъ зрителей и слушателей. Подсудимый приводится въ судъ нагой, босой, со связанными напереди руками. Сначала онъ творить три земныхъ поклона на востокъ (Богу), потомъ-столько же и такихъ же поклоновъ суду (протекдику и екдикамъ). Судъ открывается увъщаніями протекдика подсудимому объявить, безъ всякой лжи и утайки, причину и способъ совершенія имъ убійства. Виновный произносить свою испов'єдь, которую всі присутствующіе, за исключеніемъ суда, выслушивають стоя. Посл'є этого протекдикъ, сообразно содержанію исповеди подсудимаго, сказываетъ ему поучение и назначаетъ епитимию, по объявлении которой виновный снова повторяеть свои поклоны Богу, суду и постороннимъ присутствующимъ, прося себъ прощенія, на что последніе отвечають: «Богъ тебя простить»! Все производство, по свидетельству записи о немъ, оканчивалось выдачею епитимійцу грамоты протекдика, въ которой, кром' подробнаго описанія самой епитимій, содержалось еще внушение отъ лица церкви всъмъ и каждому, въ особенности родственникамъ убитаго, не препятствовать убійцѣ въ исполненіи наложенной на него епитиміи, подъ опасеніемъ, въ противномъ случаѣ, дать за него отвѣтъ Богу.

Отбывшій церковную епитимію (которая по нашей записи должна была продолжаться 15 лётъ), убійца, по смыслу выше приведенныхъ законовъ, конечно, передавался въ руки свётской власти, которая осуждала его или на всегдашнее изгнаніе, или на такое же заключеніе въ монастырь.

### Περί φονέως

Ο φονεύσας άνατρέχει είς την έχχλησίαν και μεθ' ήμέρας τινάς προσέρχεται τῷ πατριάρχη καὶ ἀναφέρει τὴν αἰτίαν, δι' ἢν καὶ τὸν φόνον είργάσατο, και την είς την έκκλησίαν καταφυγήν. Ο δὲ πατριάργης παραδίδωσιν αὐτὸν τῷ πρωτεκδίκω ὁ δὲ πρωτέκδικος προστάττει 1), και λαμβάνει τοῦτον [δ] ἐχχλησίαρχης χαὶ ἴστησιν αὐτὸν ἐν ταῖς ὡραίαις πύλαις ἀπδ του έξω μέρους, και παραγγέλουσιν, ίνα μέχρι ήμερων δεκαπέντε λέγη και βωα πρός τους είσερχομένους και έξερχομένους. συγγωρήσατέ μοι τῷ έγκληματικώ. Μετά δὲ τὰς ἡμέρας ταύτας συνάγονται οἱ ἔκδικοι προστάξει του πρωτεχδίχου και κάθηνται εν τῷ ἐχδιχείφ. Και προχαθημένου του πρωτεχδίχου εν τῷ ὑψηλοτέρῳ τόπῳ, προσάγεται ὁ φονεὺς γυμνὸς χαὶ δεδεμένος ξμπροσθεν τας χεζρας, και προσκυνεί πρώτον τρις ξως εδάφους κατά άνατολάς, είτα τον πρωτέκδικον τρίς. Και ούτως ιστάμενος δεδεμένος, ώς ἔφημεν, τὰς χεῖρας καὶ γυμνός, διδάσκεται παρὰ τοῦ πρωτεκδίκου τὸν τρόπον τῆς ἐξομολογήσεως, και ὅπως οὐκ ὀφείλει ψεῦδος εἰπεῖν, και χαλύψαι χαὶ ἀποχρύψαι τὴν αίτίαν τοῦ φόνου. Είτα ἐξομολογεῖται ὁ φονεύς, ούδενος άλλου τολμώντος έχει όλως χαθήσαι, άνευ του πρωτεχδίχου και των εκδίκων οι δε παρατυγόντες απαντες ιστανται ακροώμενοι. Και μετά την έξομολόγησιν άρχεται ο πρωτέκδικος και διδάσκει αυτόν, καθώς αν ακούση παρ' αὐτοῦ τὴν αἰτίαν, εἴτε ἔχθρα ἦν ἡ προξενήσασα τὸν φόνον, είτε μέθη, είτε χρημάτων ἐπιθυμία, είτε άλλο τι. Και μετὰ τὴν διδασχαλίαν λέγει ἀπό στόματος τὰ ἐπιτίμια αὐτοῦ, ἄ χαὶ ἐγγράφως αὐτῷ δίδωσιν. Οτε δὲ πάντα πληρώσει, δσα χρήζει εἰπεῖν, τότε πάλιν ὁ φονεὺς προσχυνεί τρίς είς τον Θεόν, είτα είς τον πρωτέχδιχον, χαί μετ' έχείνον είς τους ἐκδίκους, και βοά μεγάλη τῆ φωνή μετά δακρύων συγχωρήσατέ μοι τῷ ἐγκληματικῷ. Είτα στρέφεται πρός τοὺς ἰσταμένους ἐκεῖ καὶ ποιεῖ καὶ εἰς ἐκείνους μετάνοιαν, καὶ ἐκεῖ ταῦτα ζητῶν, ἤγουν τὴν συγχώρησιν. Καὶ ἀποχρίνονται πάντες ὁ Θεὸς συγχωρήσαι σοι, ἄνθρωπε. Καὶ οΰτως



<sup>1)</sup> Тутъ что-то пропущено. Можно подразумъвать: αὐτὸν (φονέα) τῷ ἐκκλησιάρχη ими: τὴν ἡμέραν τῆς κρίσεως.

άπελθών εν τινι γωνία ενδύεται και υποδύεται. Και μετά ταύτα γράφει ό πρωτέχδιχος τὸ γράμμα οὕτως προσήλθε τῷ ἰερῷ ἐχδιχείω τῆς ἀγιωτάτης του Θεου μεγάλης έχχλησίας, ο δείνα, και έξωμολογήσατο, ώς φθόνω και συνεργία του πονηρού δαίμονος περιέπεσεν είς έγκλημα φόνου. Ήμεζς γοῦν ἐξετάσει δεδωχότες τὰ περὶ τούτου, εὕρομεν τὸν ῥηθέντα φόνον ἐχούσιον, και κατά τὴν τῶν άγίων ἡμῶν πατέρων και διδασκάλων παράδοσιν, διεχρίναμεν, ώστε ἀπέχειν τῆς χοινωνίας χρόνους ιε΄. Ἐάν δὲ ἐπέλθη αὐτῷ άσθένεια θάνατον άπειλουσα, χοινωνείν χαι είπερ είς υγείαν έπανέλθη, πάλιν ἀπέχειν, μέχρις ἄν ὁ ιε΄ παρέλθοι χρόνος. Ἐπὶ δὲ χρόνους τρεῖς, ἀπέγειν χρέατος, τυρού τε καὶ ώου, Ιστασθαι έξω τῆς ἐκκλησίας ἐπ' ἀκροάσει των ίερων ύμνων, και προσκλαίειν και ζητείν συγγώρησιν παρά των είσερχομένων καὶ ἐξερχομένων, καὶ μετὰ τὴν ἀπόλυσιν εἰσέρχεσθαι καὶ άσπάζεσθαι τὰς άγίας εἰκόνας, καὶ ἐξέρχεσθαι ἀπέχειν άντιδώρου, ἔχειν δὲ παναγίαν καὶ ἐσθίειν αὐτήν 1). πίνειν ἀγίασμα 2) ἐν ταῖς δεσποτικαῖς έορταζς ούτε λειτουργίαν ποιείν, ούτε εύγέλαιον, ούτε έορτην, έλεημοσύνην δὲ μόνην τὴν δυνατὴν αὐτῷ. Κατὰ τετράδα καὶ παρασκευὴν ξηροφαγετι και υδροποτετι. Έν δὲ πάσαις τατς ἡμέραις τῆς ἐβδομάδος, ἄνευ σαββάτου καὶ κυριακής, ποιεῖν μετανοίας διακοσίας καθ' ἡμέραν ἐσθίειν δὲ τό χρέας έν ταῖς ἡμέραις τοῦ δωδεχαημέρου<sup>8</sup>), τῆς προσφωνησίμου 4), τῆς έβδομάδος του άγίου πάσχα και του Αγίου Πνεύματος. 'Οφείλει δὲ οὐτος διδόναι τὸ παρόν γράμμα τῶν ἐπιτιμίων αὐτοῦ πρὸς ἄνθρωπον είδησιν γραμμάτων έχοντα, όπως, άναγινωσχομένου τούτου, έρχεται ούτος είς μνήμην αὐτῶν. Τούτου γὰρ ένεκεν καὶ ἐγγράφως αὐτῷ ἐξεδόθησαν. Όρείλει δὲ καὶ παρά τῶν δημοσίων καὶ ἄλλου παντός καὶ συγγενοῦς τοῦ φονευθέντος εκείνου και άλλοτρίου, άνενόχλητος ευρίσκεσθαι και άνεπηρέαστος, ένα μηδενός έμποδισμού γεγονότος αὐτῷ, ἐκπληρώση τοὺς κανόνας αὐτοῦ καὶ σώση τὴν ἰδίαν ψυχὴν, εἰδέναι πάντων ὀφειλόντων, ὡς εἴ τις αὐτῷ ἐμπόδιον ὁπωσδήποτε γενήσεται καὶ ὅχλησιν αὐτῷ προξενήση, ἐκεῖνος τὸν περί τούτου λόγον ἀπαιτηθήσεται παρά τῷ Θεῷ. Καὶ εἰς ἀσφάλειαν έγεγόνει τῷ διαληφθέντι, ὁ δεῖνι, τὸ παρὸν παρ' ἡμῶν γράμμα, κατὰ μήνα τόνδε, ἰνδιχτιῶνος τῆσδε. Εἶτα ὑπογράφει τοῦτο ὁ πρωτέχδιχος μόνος.

А. Павловъ.



<sup>1)</sup> παναγία=προσφορά τῆς Παναγίας, т. е. вторая просфора, приносимая на проскомидіи въ честь Пресвятой Богородицы.

<sup>2)</sup> ауасция—святая Богоявленская вода.

<sup>3)</sup> δωδεκαήμερον—12 дней отъ праздника Рождества Христова до Богоявленія, по нашему—Святки.

<sup>4)</sup> ή προσφωνήσιμος (ἐβδομὰς)—недѣля Мытаря и Фарисея, по русски—сплошная передъ великимъ постомъ.

# Синодальная грамота 1213 года о бракъ греческаго императора съ дочерью армянскаго князя.

Предлагаемая грамота уже была напечатана мною, слишкомъ 20 леть тому назадь, въ XIII томе Записокъ Новороссійскаго Университета. Но благодаря крайне ограниченному числу экземпляровъ, въ какомъ выпускались эти Записки, помещенная въ нихъ синодальная грамота 1213 года оставалась почти столько же неизвъстною для ученаго міра, сколько была таковою и до своего изданія. Между темъ грамота эта по своему содержанію представляеть высокій интересъ для историковъ Византіи и Арменіи, и миб не разъ случалось давать объ ней сообщенія ученымь, не имівшимь въ рукахь указаннаго тома университетскихъ Записокъ 1). Въ последнее время она сильно заинтересовала Московскихъ армянскихъ ученыхъ, профессоровъ Лазаревскаго института восточныхъ языковъ. По настоятельной просьбъ одного изъ нихъ (Х. И. Кучукъ-Іоаннесова) я и ръшился издать ее вновь съ краткимъ историческимъ комментаріемъ, матеріаль для котораго, почерпнутый изъ недоступныхъ мнѣ армянскихх, обязательно сообщенъ мн самимъ названнымъ просителемъ. Для меня лично новое изданіе грамоты желательно потому въ особенности, что прежнее не было свободно отъ некоторыхъ невольныхъ погръщностей, исправленныхъ теперь по оригиналу, т. е. по рукописи Московской синодальной библіотеки № 33°).

<sup>1)</sup> Сколько помню, объ этой грамотъ спрашивали меня: профессоръ Харьковскаго университета М. С. Дриновъ, профессоръ С.-Петербургской духовной академів И. С. Пальмовъ и г. Пападопуло-Керамевсъ.

Подробное описаніе этой рукописи, писанной въ 1687 году, читатель найдетъ въ недавно напечатанномъ «Системат. описаніи рукописей (греческихъ) Московской

Въ грамотъ не названы по имени ни греческій императоръ, ни армянскій όηξ, договаривавшіеся между собою о бракт перваго съ дочерью последняго. Но грамота имфеть точно определенную дату: октябрь 6722 (1213) года, по которой легко узнать, что дёло шло о бракѣ Никейскаго императора Өеодора Ласкариса; а имя современнаго властителя Арменін (Малой) становится изв'єстнымъ изъ тогдашнихъ армянскихъ источниковъ: это былъ Леонъ Ц изъ династіи Рупенидовъ. Но воть что загадочно: наша грамота называеть невъсту греческаго императора родною дочерью (γνησία δυγάτηρ) армянскаго князя, а по современнымъ армянскимъ источникамъ Леонъ II выдалъ за Өеодора Ласкариса не дочь свою, а младшую племянницу - Филипи, дочь его брата Рупена, отъ котораго онъ наследоваль свой престоль 1). Какъ объяснить эти разноръчивыя показанія? Современные армянскіе историки не могли, конечно, ошибаться въ личности своей принцессы, сдълавшейся женою сосъдняго греческаго императора. Они сообщають объ этой Филиппь ныкоторыя біографическія свъдънія, не лишенныя значенія и по отношенію къ издаваемому нами греческому акту, упоминають, напримёрь, о ея первомь браке съ однимъ знатнымъ армяниномъ, о внезапномъ вдовствъ послъ этого брака, и въ то же время отличають ее отъ единственной дочери Леона II — Риты или Стефаніи, которую онъ въ 1215 году выдаль замуже за Герусалинскаго короля Іоанна Бріенна и которая, следовательно, въ 1213 году (когда писана издаваемая грамота) могла быть невъстою и для Өеодора Ласкариса<sup>2</sup>). Съ другой стороны, нътъ ни мальйшаго повода сомнъваться въ подлинности и неповрежденности текста предлагаемаго нами оффиціальнаго документа, хотя мы и знаемъ его только въ спискахъ XVII вѣка. Согласно съ содержаніемъ этого документа въ одномъ недавно изданномъ Савою анонимномъ греческомъ хронографъ, написание котораго ученый издатель относить къ концу XIII века, сообщается следующее известие о второмъ браке Осодора

Синод. библіотеки» архим. Владиміра, у котораго она стоитъ подъ № 386. Кромѣ Московскаго списка, я пользовался еще для настоящаго изданія спискомъ, писаннымъ за годъ раньше и находящимся въ рукописи одного греческаго монастыря въ Македоніи. Копія съ этого списка обязательно сообщена мнѣ г. Пападопуло-Керамевсомъ.

<sup>1)</sup> Cm. Recueil des historiens des croisades. Documents arméniens. Introduction, p. 510. Paris. 1869.

<sup>2)</sup> О бракъ Риты-Стефаніи съ Іоанномъ Бріенномъ см. въ исторіи Арменіи Алишана (на армянскомъ языкъ). Венеція. 1885, стр. 510—511 (цитата Х. И. Кучукъ-Іоаннесова).

Ласкариса послъ смерти первой жены его Анны: "Ефдась бъ каі ή ваσίλισσα Άννα πρό χαιρού τελευτήσαι, και ήγάγετο ό βασιλεύς γυναίχα έξ Άρμενίας την θυγατέρα τοῦ ἐκεῖσε ῥηγὸς Λεβούνη, ἀλλ' ἀποστόργως πρὸς αύτην διατεθείς ἀποστέλλει πάλιν πρός τον πατέρα 1). Ηο если этимъ извъстіемъ вполнъ подтверждается показаніе издаваемой нами грамоты, о томъ, что въ 1213 году между Никейскимъ императоромъ и армянскимъ риксомъ шли переговоры о бракъ перваго съ дочерью послъдняго: то, съ другой стороны, нельзя сомнъваться и въ полной достовърности выше приведенныхъ свидетельствъ современныхъ армянскихъ историковъ о томъ, что женою Осодора Ласкариса сделалась не дочь Леона II, выданная отцомъ за Іерусалимскаго короля, а племянница. Что же отсюда следуеть? — Ничего более, кроме необходимости допустить предположение, что армянскій буї позволиль себ'в подставить греческому βασιλεύς у вмёсто одной невёсты другую, которая могла называться его дочерью развѣ только по усыновлению (какъ вети, а не γνησία). Этимъ предположеніемъ всего проще объясняется, какъ происхожденіе, такъ и содержаніе издаваемой грамоты. Она писана въ отвъть на требование Леона II дать формальное удостовърение въ томъ, что Өеодоръ Ласкарисъ вступить въ половое общеніе (μίξκ) съ женщиной, руки которой искаль, не прежде церковнаго вынчанія съ нею. Зачыть армянскому князю понадобилось это удостовырение? Онъ не могъ не знать, что у современныхъ грековъ сожитіе мущины и женщины въ смысть брака иначе и не могло начаться, какъ церковнымъ вънчаніемъ. Это было безусловно обязательно для всёхъ и прежде всёхъ — для императора. Но задумавъ свой обманъ, Леонъ II могъ иметь разныя побужденія къ тому, чтобы потребовать отъ своего будущаго зятя вышеупомянутое удостовереніе. Во-первыхъ, этимъ требованіемъ онъ разсчитываль усыпить внимательность Өеодора Ласкариса, показать ему, что когда дело идеть о бракв единственной и нежно любимой дочери, тогда никакія предосторожности со стороны отца не могуть казаться излишними. Во-вторыхъ, армянскій князь, хорошо зная, что предназначенная имъ для греческаго императора невъста уже не дъвица, а вдова (хотя, по всей въроятности, еще и очень молодая), и предвидя что это обстоятельство не можеть остаться тайною для ея будущаго супруга, могъ имъть такое (конечно, ошибочное) представление, что по



<sup>1)</sup> Sathas, Bibliotheca graeca medii aevi, vol. VII, р. 462. О времени, когда жилъ и писалъ авторъ хронографа см. предисловіе издателя стр. σμα' (241).

греческимъ законамъ бракъ, пов'єнчанный въ церкви, долженъ оставаться нерасторжимымъ даже и въ томъ случаї, если бы мужъ былъ обмануть не только въ изв'єстныхъ личныхъ качествахъ своей жены, но и во всей ея личности, другими словами: если бы онъ былъ обв'єнчанъ съ подставнымъ лицомъ.

Изъ приведеннаго выше свидётельства анонимнаго греческаго хронографа о бракъ Осодора Ласкариса съ дочерью армянскаго князя Левуна мы уже знаемъ, что императоръ по какому-то неудовольствію развелся съ этою женою, что, повидимому, случилось вскоръ после брака; по крайней мере известие о томъ и другомъ событи (брак' в развод') пом' шены въ хронограф' рядомъ. Въ такомъ же видь представляеть оба событія и Георгій Акрополита — сь тымь только различіемъ, что онъ не называеть второй жены Өеодора Ласкариса ни дочерью, ни вообще родственницей армянскаго государя, а выражается объ ней глухо: ἡγάγετο (ὁ βασιλεύς) ἐξ Άρμενίας γυναίχα. Δυσαρεστήσας δὲ πρὸς αὐτὴν ἐπὶ τὴν ίδιαν πατρίδα Κιλικίαν ἐκπέμπει 1). Не показываеть ли этоть способь выраженія, что Акрополита быль лучше освъдомленъ о настоящей причинъ развода императора съ своею женою-армянкой, чемъ позднейшій и мене близкій къ Никейскому двору авторъ анонимнаго хронографа, но не находиль удобнымъ объявлять эту причину во всеобщее сведене, такъ какъ она роняла честь и достоинство царствующей династіи? Указаніе на непродолжительность супружеского сожитія Өеодора Ласкариса съ армянскою принцессой и вмёстё на дёйствительную причину его развода съ нею получается еще изъ сопоставленія следующихъ обстоятельствъ. По свидътельству Акрополиты, названный императоръ имълъ отъ этой жены своей сына Константина, которому въ годъ смерти отца († 1222) было восемъ леть з). Следовательно, необходимо допустить, что Ласкарись жиль съ своей супругой-армянкой, по крайней мара, 9 масяцевъ. А если такъ, то имая въ виду, что издаваемая синодальная грамота писана во концю 1213 года (январскаго) и что самый бракъ императора съ подставною дочерью армянскаго князя, по случаю Рождественскаго поста, не могь быть совершень прежде начала следующаго 1214 года, мы не погрешимъ противъ требованій исторической критики, если отнесемъ разводъ Ласкариса съ Филиппой къ 1215 году, когда, какъ выше замечено, Леонъ II выдалъ

<sup>1)</sup> Ed. Bonn. 1836, p. 89.

<sup>2)</sup> Edit. cit. p. 34.

дъйствительную дочь свою Риту-Стефанію за Іерусалимскаго короля Іоанна Бріенна. По случаю этого брака всего легче могь обнаружиться обманъ, какой имъль мъсто при вступленіи Өеодора Ласкариса во второй бракъ, — и воть дъйствительная и вполит законная причина, по которой названный императоръ отвергъ свою подставную жену. Повидимому, Ласкарисъ не долюбливалъ и своего сына, прижитаго отъ Филиппы; по крайней мърт наслъдникомъ себъ онъ назначилъ не этого принца, а своего зятя — Іоанна Дуку-Ватаци.

Закончимъ это предисловіе замѣчаніемъ, какимъ сопровождалось первое наше изданіе синодальной грамоты 1213 года. «Дата грамоты и первыя двѣ подписи подъ нею — писали мы тогда — важны для исторіи византійской и болгарской іерархіи. Оказывается, что въ октябрѣ 1213 года Константинопольскимъ патріархомъ былъ еще Михаилъ (Авторіанъ), умершій, по Лекену, 25 августа 1212 года (Огіепь christianus, t. І, р. 227), а болгарскимъ архіепископомъ — Іоаннъ (Каматиръ), а не Димитрій Хоматинъ, какъ думаетъ профессоръ Е. Е. Голубинскій (Истор. церквей болгарской и др. стр. 123)». Къ этому прибавимъ теперь, что отрицательное показаніе нашей грамоты о началѣ архіепископствованія Димитрія Хоматина блистательно подтверждено на страницахъ Византійскаго Временника положительными данными, извлеченными профессоромъ М. С. Дриновымъ изъ подлинныхъ сочиненій названнаго греко-болгарскаго архіепископа 1).

## Συνοδικόν γράμμα.

Πανευγενέστατε δηξ Άρμενίας, Κιλικίας καὶ Ἰσαυρίας. Εἰρήνην ἐπευχόμεθά σοι ἐν Χριστῷ τῷ τὰ διεστῶτα συναγαγόντι, ὅτι καὶ σὺ θεοφιλῶς τὴν μετὰ τοῦ φιλευσεβοῦς κραταιοῦ καὶ ἀγίου ἡμῶν βασιλέως συγγενικὴν ἡρετίσω ἀγάπην καὶ ἔνωσιν. Ὁ κραταιὸς καὶ ἄγιος ἡμῶν βασιλεὺς πρόσταγμα τῆς ἀγίας αὐτοῦ βασιλείας πρὸς τὴν καθ' ἡμᾶς ἀπέλυσε σύνοδον, παραδηλοῦν μετὰ τῶν ἄλλων καὶ τοῦτο, ὡς ἡ λαμπροτάτη εὐγένειά σου, συναλλάσσουσα εἰς συγγένειαν μετὰ τῆς βασιλείας αὐτοῦ γνησίαν ), καὶ εἰς γυναϊκα ταύτη διδοῦσα τὴν θυγατέρα αὐτῆς, ἀπήτησε μετὰ τῶν ἄλλων καὶ ἀσφάλειαν γενέσθαι αὐτῆ διὰ συνοδικῆς ἐγγράφου πράξεως περὶ



<sup>1)</sup> По соображеніямъ М. С. Дринова, Хоматинъ заняль архіспиской престоль въ концѣ 1216 или въ самомъ началѣ 1217 года. См. Византійскій Временникъ т. I, стр. 332.

<sup>2)</sup> γνησίαν — изъ Македонскаго списка.

τοῦ μὴ ἄλλως συναφθήναι τη βασιλεία αὐτοῦ¹) τὴν θυγατέρα τῆς σῆς εύγενείας, εί μή κατά κανονικήν άκολουθίαν και παρατήρησιν, μετά ίερολογίας τελείας και επί τούτου, κατά την σην αίτησιν, ποιήσαι την καθ' ήμας σύνοδον τὸ τοιούτον κανονικὸν διεκελεύετο πρόσταγμα. "Οτι γούν καὶ ἡμῖν εὐλογον ἐνομίσθη τὸ γενέσθαι, καθώς τε καὶ ἡ εὐγένειά σου ήτήσατο, και ό βασιλεύς πρός τοῦτο εἰκότως ἐπένευσε, τό παρὸν γράμμα ίδου πρός την σην ευγένειαν έγχαράξαι δέον έχρίναμεν, δι' ου και παραδηλούμεν αὐτή, ἐγώ τε ὁ πατριάρχης, ἐγὼ ὁ ἀρχιεπίσχοπος Βουλγαρίας, και ήμεζς οι υπό τον πατριαρχικόν μέγιστον δρόνον της Κωνσταντινουπόλεως το τηνικαύτα παρευρεθέντες άργιερεῖς καὶ ἐν ἀκροάσει γεγονότες τῆς ύποθέσεως, άλλά δη και ἐπίσκοποι<sup>2</sup>), ώς ὁ κραταιός και ἄγιος ημών βασιλευς όλος (Θεού χάριτι) της εύσεβείας έστι $^{3}$ ), και των θείων και ίερων κανόνων και όρων εξέχεται, και ούδεν παρά την νόμιμον και κανονικήν άκολουθίαν έθέλει ποιείν. όπερ και άκριβως είδότες ήμείς, και τη ση εύγενεία διά του ήμετέρου γνωρίζομεν γράμματος, και έντελή ταύτη πληροφορίαν διδόαμεν. ώς ούχ αν πρός μίξιν τη ση γνησία συναφθήσεται θυγατρί ό χραταιός και άγιος ήμων βασιλεύς, εί μή πάντα τὰ ἐκκλησιαστικὰ καί κανονικά εδιμά τε καὶ νόμιμα 4), κατά την της καθ' ήμας άγιωτάτης μεγάλης ἐχχλησίας ἀρχαίαν ἰερὰν παρατήρησιν, και ἐπὶ τῆ τοῦ προχειμένου συναλλάγματος ὑποθέσει κατὰ τὸ ἄρτιον τελειωθήσεται, καὶ αὐτὴ δὲ ἡ τελεία ιερολογία του γάμου άχολούθως τούτου εφέψεται. Πάντως γάρ ούτω ταύτα προβήναι έμελλον, εί μή και ή λαμπροτάτη σου εύγένεια φθάσασα τούτο ἀπήτησε, δι' ην, ως ἔφημεν, ἀχριβῶς οἰδαμεν ἔχειν $^{5}$ ) τὸν βασιλέα ήμων τον άγιον περί τὰ θεῖα εὐλάβειαν και περί τὰ κανονικά τε καί έννομα έθιμα, φυλαχήν και συντήρησιν. Οθεν και πάσης υποψίας τε και άμφιβολίας άνώτερον την σην ποιούμεν εύγένειαν, διά πλείονα[δέ] πληροφορίαν του πράγματος και άσφάλειαν, και δι' οἰκειοχείρων ὑπογραφῶν ἐν τῷ παρόντι ὑπεσημηνάμεθα γράμματι. Μηνὶ 'Οκτωβρίφ, ἰνδικτιῶνος β΄, έτους ,ςψκβ΄ (1213). Αι ὑπογραφαίτ

Μηχαὴλ ελέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας 'Ρώμης.



<sup>1)</sup> Въ обоихъ спискахъ айтйс.

<sup>2)</sup> Ἐπίσχοποι упоминаются въ грамотѣ отдѣльно отъ ἀρχιερεῖς потому, что на языкѣ патріаршей канцеляріи послѣдній титулъ преимущественно усвоялся митрополитамъ и архіепископамъ.

<sup>3)</sup> Примъры употребленія у византійскихъ писателей прилагательнаго бос въ сочиненіи съ родительнымъ падежемъ (въ смыслъ исполненный чего-либо) см. подъ этихъ словомъ въ Thesaurus Стефана.

<sup>4)</sup> єдіна те хаї убища ніть въ Македонском спискі.

<sup>5)</sup> Въ Московскомъ спискъ бхоч.

L

Ίωάννης ελέφ Θεοῦ άρχιεπίσχοπος πάσης Βουλγαρίας.

Ο μητροπολίτης Έφέσου Νικόλαος.

Ο μητροπολίτης Κυζίχου Νιχηφόρος.

΄Ο Σάρδεων Νιχηφόρος.

\*Ο Λαοδιχείας Θεόδωρος.

Ο Φιλαδελφείας Νικόλαος.

Ο Θεουπόλεως Προύσης Σέργιος.

Ο άρχιεπίσχοπος Κίου Κωνστάντιος.

Ο Λοπαδίου και Μελιτουπόλεως Νικηφόρος.

Ο Μελαγείνων Λέων.

А. Павловъ.

# Парижская рукопись хроники Симеона Логоеета.

Въ византійской исторіографіи довольно прочно установилось мийніе, что авторомъ хроники, большая часть которой, именно въ преділахъ отъ сотворенія міра до царствованія Льва Армянина, была издана въ первый разъ Крамеромъ подъ названіемъ 'Εκλογαί ιστοριών во второмъ томѣ его сборника Anecdota graeca Paris. по рукописи соdeх Paris. graec. № 854, быль Левъ Грамматикъ, названный въ припискѣ codicis Paris. № 1711, повидимому, какъ авторъ «τῆς τῶν νέων βασιλέων χρονογραφίας», простирающейся отъ Льва Армянина до смерти Романа I и изданной по этой рукописи еще Фр. Комбефизомъ.

Но, не говоря уже о загадочности смысла самой приписки codicis 1711 (срв. В. Г. Васильевскій, Хроника Логооста на слав. и греч., стр. 44—47), на чемъ было основано до сихъ поръ митніе о тождественности авторовъ упомянутыхъ нами летописей двухъ Парижскихъ рукописей и соединеніе ихъ въ Боннскомъ изданіи Льва Грамматика, какъ произведенія одного и того же автора?

На краткомъ примъчаніи Крамера къ концу изданной имъ части анонимной вътописи codicis Paris. № 854: «quae sequuntur exstant apud Leonem Grammaticum, continuatorem Theophanis».

Мы надѣемся, что излагаемые ниже результаты колляціи послѣдней части codicis Paris. № 854 (fol. 398—fol. 419), оставленной Крамеромъ безъ вниманія, съ текстомъ Льва Грамматика, напечатаннымъ Фр. Комбефизомъ, Өеодосія Мелитинскаго и распространенія и продолженія Георгія монаха Моск. ркп., существенно измѣнятъ миѣніе о тождественности авторовъ хроники codicis Paris. 854 со Львомъ Грамматикомъ codicis Paris. 1711.

Замѣтимъ, прежде всего, что въ № 854 хроника обрывается, къ сожалѣнію, далеко до конца ея, который, какъ увидимъ, слѣдуетъ предполагать тамъ же, гдѣ оканчивается «Хронографія новыхъ царей», Өеодосій и Логофетъ въ изданіи Муральта. Текстъ № 854 на fol. 419 доходить до стр. 779, 20 Mur. (Theodos. ed. Tafel, р. 191).

Между тѣмъ, на сколько мы могля убѣдиться изъ сличенія съ напечатанными текстами сохранившейся части анонимной хроники № 854, она, несмотря на промахи писца (особенно часто значительные пропуски ех homoioteleuto), въ общемъ даетъ текстъ болѣе исправный и полный, чѣмъ всѣ прочіе тексты, взятые въ отдѣльности, и при томъ вз редакціи болье первоначальной и независимой отт той, черезт которую одинаково прошли и хронографія № 1711, и Өеодосій Мелитинскій, и распространеніе и продолженіе Георія Монаха Московской синодальной рукописи.

Последнее обстоятельство иметь особенную важность, и мы постараемся его оттенить, такъ какъ на немъ более всего основывается наше определение автора летописи codicis Paris. № 854.

Заглавіе царствованія Льва Армянина въ № 854 f. 398 Λέων δ 'Αρμένιος δ και παραβάτης, при чемъ на полѣ замѣтны слѣды повторенія этого заглавія. Было, вѣроятно, и опредѣленіе года воцаренія отъ сотворенія міра, какъ они сохранились на поляхъ въ другихъ случаяхъ, но вообще въ рукописи нашей частью вслѣдствіе того, что письмо стерлось отъ времени, частью вслѣдствіе истлѣнія боковыхъ краевъ листовъ эти надписи на поляхъ, иногда и концы строкъ самого текста пострадали.

Царствованіе Льва не даеть какихъ нибудь подробностей или отступленій сравнительно со Львомъ Грамматикомъ. Мы могли бы отмѣтить только незначительныя прибавки въ текстѣ. Такъ, послѣ словъ:  $\beta$ ε $\beta$ αιώσας αὐτὸν ἐγγράφως περὶ τῆς ἑαυτοῦ ὁρθοδοξίας читаемъ еще въ № 854: ἀλλὰ γὰρ οὐх ἔλαθε τῷ καλῷ ποιμένι ὁ λύκος τῷ κωδίφ ἐγκεκρυμμένος и затѣмъ (f. 399): ὁ δὲ νέος Σεναχερείμ κτἑ, какъ у Льва Грамматика. Миг. р. 680, 7 Κροῦμος] ὁ τῶν Βουλγάρων ἀρχηγός, 10 τῷ πόλει] σὺν ὅχλφ βαρεῖ. Эти прибавки и нѣкоторыя другія разноченія (такъ, р. 681, 4 Миг. δίσκων σελήνης Paris. 854 || σεληνῶν Georg. ed. Миг., Theodos. Melit., Leo Gr.), гдѣ Левъ Грамматикъ, Өеодосій Мелитинскій и текстъ Георгія у Муральта (поскольку онъ не расходится съ двумя первыми) обнаруживають сходство противъ

текста codicis Paris. 854, уже намѣчають особую редакцію этого послѣдняго, болѣе наглядные признаки которой даются ниже.

Заглавіе царствованія Михаила II въ Paris. 854, f. 400: Μιχαήλ ὁ ᾿Αμορραῖος ὁ Τραυλός, на полѣ: Μιχαήλ ὁ ᾿Αμορραῖος αἰρετικὸς ὧν ⟨καὶ εἰκο⟩νομάχος ⟨ĕ⟩τ⟨ος⟩.... число года и нѣкоторыя другія буквы оцять стерлись. Опредѣленія вродѣ αἰρετικὸς ὧν знакомы намъ уже по части кроники, изданной Крамеромъ. Въ концѣ царствованія находимъ прибавку противъ Льва и къ содержанію, f. 401, послѣ словъ: ἀπηλλάγη τοῦ ζῆν (Mur. p. 699, 23) читается: ἀπέθεντο δὲ τὸ σῶμα αὐτοῦ ἐν τῷ ναῷ τῶν ἀγίων ἀποστόλων, τὸν πατριαρχικὸν θρόνον κατέχοντος ἔτι ᾿Αντωνίου τοῦ ⟨ἀπὸ?⟩ Συλαίου¹). Замѣтка принадлежитъ къ числу многочисленныхъ въ нашей лѣтописи указаній на мѣста погребенія императоровъ, опускаемыхъ Өеодосіемъ Мелитинскимъ (срв. В. Г. Васильевскій, указ. изсл., стр. 57), срв. и на этотъ разъ Theodos. Меlit. р. 147 ed. Tafel.

Заглавіе царствованія  $\Theta$ еофила:  $\Theta$ εόφιλος ὁ υίὸς  $\mathbf{M}$ ιχαὴλ τοῦ ᾿Αμορραίου (f. 401) и на поль:  $\Theta$ εόφιλος ὁ υίὸς  $\mathbf{M}$ ιχαὴλ τοῦ ᾿Αμορραίου μετὰ τῆς μητρὸς αὐτοῦ Εὐφροσύνης, ,ςτμς΄. Въ царствованіи  $\Theta$ еофила находимъ въ  $\mathbf{M}$ : 854 нѣкоторыя дополненія къ Льву Грамматику текста  $\mathbf{M}$ : 1711, которыя сходятся съ распространеннымъ Георгіемъ изданія  $\mathbf{M}$ уральта и  $\Theta$ еодосіємъ  $\mathbf{M}$ елитинскимъ: не только р. 703, 11—14, гдѣ у Льва издателями отмѣчается пробѣлъ, но и р. 704, 15 ὁ δὲ ἀρχιεπ.—18 τὰ δεινά и р. 711, 2—11²) читается въ текстѣ Paris. 854 (cf. fol. 402, fol. 402', fol. 405). Такимъ образомъ, если предшествующая замѣтка въ концѣ царствованія  $\mathbf{M}$ ихаила  $\mathbf{I}$ 1 пропущена у  $\mathbf{\Theta}$ еодосія, то здѣсь мы находимъ сходство съ нимъ тамъ, гдѣ онъ представляетъ больше, чѣмъ у Льва Paris. 1711.

Изъ разночтеній отмѣтимъ: р. 700, 9 Είχασία Georg. ed. Mur., Theod., Leo, Zonar. l. XV, с. 25; Anonym. Paris. 1712 || Κασία № 854, р. 702, 23 τό τε πενταπύργιον G., Theod., Leo || τὸ λεγόμενον πενταπύργιον. Ποсяѣ 26 ἐχελάδουν читается еще τοῦ πνεύματος διὰ χρυφίων πόρων εἰσπεμπομένου, слова для смысла существенныя, однако одинаково пропущенныя у Льва Грамматика, Өеодосія Мелитинскаго и въ распространенномъ Георгіѣ Муральта; послѣ р. 703, 1 χατασχευάσας τοὺς λεγομένους λώρους χαὶ τὰ λοιπὰ πάντα слѣдуетъ:

<sup>1)</sup> Срв. въ концѣ царствованія Миханда І: τὸν δὲ τῆς ἀρχιερωσύνης θρόνον κατεῖ- χεν ἔτι ὁ ἀγιώτατος Νικηφόρος.

<sup>2)</sup> Cps. Theodos. Melit., p. 149-150, p. 158-154 ed. Tafel.

καὶ τὰ τῆς πόλεως τείχη χθαμαλὰ ὄντα ἀνύψωσε  $^1$ ) — (дословно) Anon. 1712 (Patrol. graec. ed. Migne Vol. 109, р. 689 A). Левъ Граннатикъ опускаетъ слова τοὺς λεγομ. — ἀνύψωσε, прибавка о надстройкѣ стѣнъ отсутствуетъ также въ Моск. ркп. Георгія и у Өеодосія.

p. 713, 28 sqq.

Mq., Leo, Theod. παραδούς αὐτῷ διδάσκειν καὶ μαθητάς, παρέχων αὐτῷ τὰ πρὸς ὑπηρεσίαν ἄπαντα, öς καὶ μητροπολίτης ἐν Θεσσαλονίκη [μετὰ ταῦτα Theodos.] γέγονεν.

Paris. № 854, fol. 406: παραδοὺς αὐτῷ διδάσκειν καὶ ἐκπαιδεύειν μαθητὰς εὐφυεστάτους τῶν νέων, παρέχων αὐτῷ τὰ πρὸς ὑπηρεσίαν ἄπαντα, ος καὶ μητροπολίτης ἐν Θεσσαλονίκη μετὰ ταῦτα γέγονεν.

У Анонима Paris. 1712 (col. 701 C Migne), кром'в словъ: μετὰ ταῦτα, находимъ и другую прибавку codicis Paris. № 854 противъ сходнаго текста Льва, Өеодосія и Георгія: εὐφυεστάτους τῶν νέων. Изв'єстно, что имя Симеона магистра и логовета присвоено анониму № 1712 его первымъ издателемъ (Комбефизомъ неправильно, но сходство его во многомъ, начиная отъ исторіи мірозданія, съ хроникою логовета несомивно. р. 714, 1 δημῶται Paris. 854 | δημοι Leo, Theod., Mq. р. 714, 4 τὸ λεγόμενον μυστήριον, ἐν ῷ ἐν τῆ μιᾶ γωνία ὁ ἐὰν είτη τις, ἐν μυστηρίφ προσχεχυφώς, ἐξαχόυεται ἐν τῆ ἐτέρα φανερῶς. Слова: ἐν μυστηρίφ προσχεχυφώς и ниже φανερῶς отсутствують въ сходномъ текстъ Льва Гр., Θеодосія и Моск. ркп. Георгія, но что они принадлежать къ первоначальному тексту лѣтописи, видно изъ сопоставленія съ Апопут. 1712, col. 701 D Migne.

p. 714, 9 Θεόδωρος ὁ αὐτοῦ ἀδελφός], οἱ Γραπτοί \*).

Вотъ новый хорошій приміръ для характеристики редакціи Paris. 854 отличной и, вітроятно, боліве первоначальной, чітмъ та общая редакція, къ которой сводятся Левъ Грамм. въ Paris. 1711, Өеодосій и Георгій Моск. рукописи:

Mur. p. 715, 23 sqq., Theod. (p. 157), Leo.

Paris. № 854, fol. 406.

Ευρέθη τις σκαλωτής (Tafel τῆς σκαλωτῆς) τεχνίτης καὶ ἀνελθὼν ἐν τοῖς κεράμοις τῆς μεγάλης ἐκκλη-

Ευρέθη τις σκαλωτής, ος και διά τοξότου πρώτα μέν σχοΐνον λεπτήν βέλους έξαρτήσας, είτα διά ταύτης

<sup>1)</sup> Срв. еще Codin. de aedific. (въ началъ), Genes. ed. Bonn. p. 75, 9—12, Cedren. Vol. II, p. 107, 20—23, Zonar. l. XV сар. 27, p. 407. Vol. III Dind.

<sup>2)</sup> Отъ Льва Армянск. до конца хроники.

<sup>3)</sup> Ниже, р. 715, 10 γράφε γράμμασι, βασιλεῦ Paris. 854 | γράφε, γράφε, β. Theod. L.

σίας, βέλος ἀφῆκε μετὰ σχοινίου εἰς τὸν ἰππότην Ἰουστινιανὸν τὸν ἐκ χαλκοῦ συνιστάμενον (τὸν—συνιστ. οπ. Leo). καὶ τοῦ βέλους παγέντος ἐκεῖσε αὐτὸς διὰ τοῦ σχοινίου διαδραμὼν, θάμβος μὲν τοῖς ὁρῶσι παρέσχετο (παρείχετο Mq.) καὶ τὴν τοῦφαν προσήρμοσεν καὶ τὴν τοῦ βασιλέως ἐπεσπάσατο εὕνοιαν καὶ τῆ τέχνη καὶ τῆ φύσει μέγα προσέθηκεν ὄνομα, φιλοτιμηθεὶς παρὰ τοῦ βασιλέως νομίσματα ρ' (τῆ τέχνη—ὄνομα οπ. Leo).

παχεῖαν καὶ δι' ἐκείνης ἔτι παχυτέραν καὶ οἰον ἀσφαλῶς δύνασθαι φέρειν βάρος ἀνδρός, ὑπὲρ τὸν ἴππον τὴν στήλην διαβιβάζει. δι' ἤς σχοίνου καὶ ἀναθέων ἐπὶ τὴν στήλην ἄνεισι καὶ τὴν τοῦφαν τῷ οἰκείφ πάλιν τόπφ ἐναποκαθίστησι, πράγμα ἄξιον θαύματος πεποιηχώς, διὸ τὴν τοῦ βασιλέως ἐπεσπάσατο εὔνοιαν καὶ τῆ τέχνη ἔτι δὲ καὶ τῆ φύσει μέγα προσέθηκεν ὄνομα, φιλοτιμηθεὶς παρὰ τοῦ βασιλέως νομίσματα ρ'.

При всей подробности описанія codicis Paris. № 854 мы не находимь здієсь одной детали: καὶ ἀνελθών ἐν τοῖς κεράμοις τῆς μεγάλης ἐκκλησίας. Не есть ли это произвольная прибавка поздивишей редакцій, которая, однако, не устраняеть безсмыслицы, возникшей вслідствіе неудачнаго сокращенія подлинника, особенно замітной при словахь τὸν ἐκ χαλκοῦ συνιστάμενον? Эти слова, которыхь ність у Льва, были вставлены, віроятно, еще позже.

Значительно подробнъе текстъ Paris. № 854 также въ концъ царствованія Өеофила (cf. Mur. p. 717, 7 sqq.).

Theodos. p. 159 το δὲ σῶμα Θεοφόβου διὰ τοῦ Βουχολέοντος ἐξαγαγόντες, λαθραίως διέσωσαν (Leo ἐξάγοντες λ. δ.) πλησίον τὰ Ναρσοῦ ἐν τῆ νῦν λεγομένη (λεγ. νῦν Leo) μονῆ τῆς Θεοφοβίας καὶ τοῦτο ἐκεῖσε κατέθηκαν (κατέστησαν Μq.).

Paris. № 854, fol. 407 το δὲ σῶμα τοῦ Θεοφόβου διὰ τοῦ Βουκολέοντος ἐξαγαγόντες λαθραίως ἀπήγαγον πλησίον τῶν Ναρσοῦ ἐν τἢ λεγομένη μονἢ τῆς Θεοφοβίας, ὡς ἀπὸ τοῦ Θεοφόβου Πέρσου, καὶ τοῦτον ἐκεῖσε κατέθηκαν. τὸν δὲ τῆς ἀρχιερωσύνης θρόνον κατεῖχε ἀντώνιος ἀπὸ Συλαίου καὶ μετ' αὐτὸν Ἰωάννης ὁ σύγκελλος, ὁ νέος Ἰαννής.

Βъ № 854 следуеть заглавіе Μιχαήλ καί Θεοδώρα ή ὀρθόδοξος.

Мы переходимъ теперь къ пятой книгѣ распространеннаго и продолженнаго Георгія изданія Муральта, ясно обозначенной въ припискѣ къ концу IV книги въ Московской рукописи, какъ самостоятельный трудъ логовета.

Начальныя слова пятой книги:  $\tau \tilde{\eta}$  δὲ α΄ κυριακή τῶν ἀγίων νηστειῶν ἀπέστειλε Θεόκτιστον обнаруживають общую съ Львомъ Грами. Paris. 1711 неправильность. Опредѣленіе времени относится еще къ предшествующему (cf. Mur. p. 718, 9), къ утвержденію православія. Въ Paris. № 854, fol. 407 читается вѣрно:  $\tau \tilde{\eta}$  α΄ κυριακή τῶν ἀγίων νηστειῶν. ἀπέστειλε δὲ Θεόκτιστον κτέ.

p. 721, 16 sq. читается въ Paris. 854 καταλιπεῖν μαχαίρας ἔργον ὅσον οὕπω τοὺς Κρῆτας γενησομένους.

p. 723, 12 sqq. (Georg. ed. Mur. Leo Gr.).

Τοῦ δὲ ἔππου δρασυνομένου καὶ σκιρτῶντος ἡν ἀχθόμενος διὰ τοῦτο ὁ βασιλεὺς, ὡς μηδενὸς εὐπορῶν (Μq. μηδενὸς ὄντος μηδὲ εὐποροῦντος) γενναιότητος (Μq. γενναιότητι καὶ ἐπιστήμη) τὸν ἔππον ἐξημερώσοντος [ἡ μόνον κατακρατήσοντος Μq.]. ὡς οὖν ἡχθετο παρὼν ὁ Θεοφιλίτζης [εἶπεν Μq.], ὅτι, δέσποτα, ἔχω νεώτερον ἐμπειρότατον καὶ ἀνδρεῖον (Μq. ἀνδρειότατον) εἰς τοὺς ἔππους, οἰον ἐπιζητεῖ (Mq. Theod. ἐπιποθη) ἡ βασιλεία σου, τοῦνομα Βασίλειον.

Paris. fol. 407° τοῦ δὲ ἴππου θρατυνομένου καὶ μὴ εἴκοντος ἦν ἀχθόμενος διὰ τοῦτο ὁ βασιλεύς, ὡς μηδενὸς εὐπορῶν γενναιότητος καὶ ἐπιστήμης, τὸν ἴππον ἐξημερώσοντος [fol. 408] ἢ μόνον κρατήσοντος. Ὠς οὖν ἤχθετο, παρὼν ὁ Θεοφιλίτζης ἐκεῖνος, τῶν νουμέρων καὶ τοῦ τείχους κόμης ὧν, καὶ τοῦ βασιλέως εἰπόντος, ὡς οὐκ ἔχω τινὰ εἰς τοὺς ἐμοὺς ἴππους ἀνδρεῖον, ἔφη ὁ Θεοφιλίτζης, ὅτι, δέσποτα, ἔχω νεώτερον ἐμπειρότατον καὶ ἀνδρεῖον εἰς τ. ἴππους, οἰον ἐπιποθεῖ ἡ βασ. σου τοῦν. Βασ.

Мы сопоставили текстъ Paris. 854 со Львомъ Грамм. Paris. 1711 (и Моск. ркп.), чтобы еще разъ показать неправильность отождествленія текстовъ двухъ Парижскихъ рукописей. Но мы имѣемъ прибавку ἐχεῖνος — ἄν у Симеона Комбефиза, въ Vatican. и у Өеодосія, а у послѣдняго и остальныя слова, коими онъ восполняетъ сокращенный текстъ Льва Грамм. и Моск. ркп., срв. Theodos. р. 161: хαὶ τοῦ βασ. εἰπόντος — ἔφη ὁ Θεοφ.

Следы заглавія, одинаковаго съ Моск. ркп., стр. 724, 6 Mur. видны на поле Paris. 854; первыя строки этой главы точне текста Муральта, Өеодосія и Льва.

Theodos. p. 162 (cf. Leo ed. Bonn.

Leo ed. Bonn. Paris. Nº 854.

p. 231).

'Αναγκαΐον δὲ ἡγησάμην διηγήσασθαι περὶ τοῦ αὐτοῦ Βασιλείου Άναγκατον δὲ ἡγησάμην διηγήσασθαι τοῦ Βασιλείου τὴν ἀνατροτήν τε ἀνατροφὴν καὶ öθεν ἐστὶ φὴν καὶ οὕτως πάλιν ἄψασθαι τῆς μέχρι τῆς τοιαύτης ὑποθέσεως (μέ- ἀκολουθίας. Καὶ öθεν ἐστίν οὐτος χρι — ὑποθ. οτ. Leo). ὁ αὐτὸς γεν- γεννᾶται κτέ. νᾶται κτέ.

Посяв р. 724, 22 Миг. γυναικών читаемъ еще: εν οίς ην και ό Βασίλειος, прибавка, которой нѣтъ ни у Льва, ни у Өеодосія. Нѣсколько далѣе вмѣсто μέχρι τοῦ Δανουβίου читается, согласно съ Өеодосіемъ, πέραν τοῦ Δαν(ν)ουβίου. р. 725, 1 словъ текста Моск. ркп. καθώς ἐκεῖσε προεγράφη, какъ и слѣдовало ожидать, нѣтъ и въ Рагіз. № 854, какъ нѣтъ ихъ у Льва, Өеодосія и въ слав. логоеетѣ (срв. В. Г. Васильевскій, указ. изсл., стр. 24, примѣч.). Эта ссылка на предшествующее содержаніемъ дѣйствительно не оправдывается.

Имя Болгарскаго владыки р. 725, 3 у Муральта, у Льва Гр. и у Өеодосія (р. 162) дается въ одинаковой формѣ Βαλδίμερ, въ Paris. 854 вполнѣ согласно со слав. формою: Βλαδίμηρ. Любопытно сопоставить слѣдующія разночтенія двухъ редакцій:

p. 725, 5 sqq. Mur., Leo, Theod.

Paris. № 854.

Έποίησαν (L. Th.; ἐποίησεν G.) εὖν (L. δέ) βουλὴν ὁ λαὸς σὺν γυναιξὶ καὶ τέκνοις ἐξελθεῖν ἐν Ῥωμανία. ἐξελθόντος δὲ τοῦ (Th. L. om. τοῦ) Μιχαὴλ Βουλγάρου ἐν Θεσσαλονίκη, ἤρξαντο διαπερᾶν.

\*Εποίησε βουλὴν ὁ λαός πρό τοῦ καταλαβεῖν τὰ πλοῖα σὺν γυναιξί καὶ τέχνοις ἐξελθεῖν ἐν 'Ρωμανία. ἐξελθόν<τες δὲ>¹) μέχρι Βουλγαρίας ἐν Θεσσαλονίχη, ἤρξαντο διαπερᾶν.

Еще Фр. Комбефизъ задавался вопросомъ: «quem hic Michaelem Bulgarum vocat, num ipse sit, quem paulo ante Baldimerum apellaverit?» Онъ пришелъ къ довольно правдоподобному объясненю, сопоставивъ данное мѣсто съ дальнѣйшимъ разсказомъ (р. 732 sq. Mur.), гдѣ вождь Болгаровъ называется Михаиломъ раньше, чѣмъ сообщается о крещеніи его и принятіи имъ имени византійскаго царя. Тѣмъ не менѣе намъ кажется страннымъ и сбивчивымъ это названіе одного и того же лица подрядъ двумя различными именами. И въ самомъ дѣлѣ, Комбефизъ, въ своей конъектурѣ относительно хоµης (въ томъ же примѣчаніи къ Льву Грамм.) ссылающійся на Кедрина, упускаеть изъ виду, что у послѣдняго (какъ и у Анонима Paris. № 1712, срв. Раtrol. graec. Мідпе, Vol. 109 col. 728, сар. 25), col. 1036 ed. Мідпе, имя болгарскаго князя, который при крещеніи получаеть имя

<sup>1)</sup> Потеря наскольких буквъ всладствіе стершагося края листа.

Михаила, не Владиміръ, а Борисъ (въ греч. Βόγορις Cedr., Βόγαρις Anon. 1712, col. 725, cap. 21 и Γόβορι dativ. col. 728).

Не следуеть ли предпочесть чтеніе Paris. № 854?

р. 728, 19 sqq. Mur. читается въ № 854 такъ (f. 409): Βάρδας δὲ ὁ Καῖσαρ, ἀδελφὸς Θεοδώρας Αὐγούστης, συνεφιλιώθη Δαμιανῷ πατρικίφ καὶ παρακοιμωμένφ. ὁ δὲ τὸν βασιλέα δυσωπήσας, ἔπεισε τοῦ εἰσελθεῖν τὸν Βάρδαν ἐν τἢ πόλει. Слова: ἀδελφὸς—Αὐγ. опущены Львонъ Грамм., Θеодосіемъ, Логофетомъ у Муральта (Theodos. p. 164).

p. 729, 1 δεξιωσάμενος BM. διαδεξάμενος.

10 εν τῷ λούματι τῶν Άραβίνδου, κακъ у Θεομοςία.

Мелкіе пропуски Льва, которые въ текстѣ Муральта отиѣчены малою печатью, всегда возстановляются текстомъ № 854 (и Өеодосія).

- p. 730, 3 τὰ Σαυλα (τὰ Σαύθη Mur., Leo).
- p. 731, 71) είς τὸ μοναστήριον τὸ οὕτω τὰ Γάστρια καλούμενον.
- p. 732, 6 δοϋκα (BM. δομέστικον) των σχολών.
- p. 733, 8 Πετρωνᾶς ὁ ἀδελφὸς τῆς Αὐγούστης.

Въ разсказъ о смъщеніи патріарха Игнатія находимъ соединеніе двухъ редакцій: одной той, которая находится въ тексть продолженія Георгія, у Льва Гр. и Өеодосія, другой—Генесія. Тоже соединеніе двухъ редакцій одного и того же разсказа, краткой и подробной, имъется у Анонима Paris. 1712 и въ Ватиканскомъ спискъ, текстъ коего приведенъ Муральтомъ въ примъчаніяхъ на стр. 736 его изданія. Текстъ Paris. 854 нъсколько расходится съ Ватиканскимъ, болье приближаясь иногда къ тексту Анонима. Приведемъ здъсь соединенный текстъ объихъ редакцій.

Paris. 854, fol. 410 (cf. Mur. p. 735, 19 sqq.). Καὶ δήποτε μέλλοντα χοινωνεῖν τὸν Βάρδαν ) ὁ πατριάρχης ἀπώσατο, ὡς μὴ πειθόμενον κανόσιν ἤ παραινέσεσιν ). ὅς, ὁργἤ ) πληγεὶς τὴν ψυχὴν, τὸν παραινέτην, ὡς ἄνομόν τινα ) καὶ φθορέα τῆς ἐκκλησίας ἐξέωσε καὶ βασάνοις ἀπειροις καὶ ἀνημέροις ὑπέβαλεν, ώστε ποιῆσαι παραίτησιν ). Τοῦδε μὴ πεισθέντος Φώτιον πατριάρχην ἀντ' αὐτοῦ χειροτονεῖ, πρωτασηκρῆτιν

<sup>1)</sup> Ποσιά p. 731, 2 αὐτοκρατορεῖ ετω Νέ 854 (f. 409 v) επάθεται ο coδο e sarxasie ετω τεκατά: Μιχαήλ μόνος βασιλεύει ἔτη δέκα. Μιχαήλ μόνος βασιλεύει ἔτη δέκα καὶ προβάλλεται κτέ.

<sup>2)</sup> μέλλοντος—τοῦ Βάρδα Anonym., col. 729 A Migne, Leo. 8) μὴ πειδ.—παραιν. Leo, Theod., Mq. | ἀνάξιον Anon. 4) ὀργῆς An. 5) τινα om. An. 6) καὶ βασ. — παραίτησιν | Anon. καὶ παραιτήσασθαι ἀναγκάζων βασ. ἀπ. ὑπέβαλεν | Vatic. βασ. ἀνηκέστοις ὑπέβαλεν παραιτήσασθαι τὴν πατρ. ἐκβιαζόμενος. Πρη σκοσστημέ βρα οσταμμονή дальнъйшее: τοῦδε μὴ πεισθ.—ποιήσαι οπущ. Анон. Въ Ватик. сп. также, какъ у Анон:

δντα κατ' ἐκεῖνο καιροῦ καὶ λογιώτατον πάνυ, οὐ γνώμη καὶ βουλῆ έστέρθη ύπο Μιγαήλ βασίλέως, ο δε πατριάργης Ίγνάτιος ύπο Βάρδα χαίσαρος, θείου Μιχαήλ τοῦ βασιλέως, ἐπειδή ἐχώλυσεν αὐτὸν τῆς χοινωνίας διά τινα σφάλματα, της έχχλησίας έξώσθη χαι βασάνοις άνηχέστοις ύπεβλήθη και τὴν παραίτησιν τῆς πατριαρχείας ἐξεβιάζετο ποιῆσαι. και γὰρ παραδίδωσιν 1) αὐτὸν ὁ Βάρδας 2) Θεοδώρω τῷ Μωρῷ κατὰ κλῆσιν (cod. κατακλείσειν), πρὸς δὲ καὶ Γοργονίτη Ἰωάννη καὶ Νικολάφ τῷ Σχουτελώπτη<sup>8</sup>), ον και έν τῷ τῶν ἀποστόλων ναῷ ἐν τῷ λάρνακι τοῦ Κοπρωνύμου  $^4$ ) περικλείσαντες  $^5$ ), τούτον χειμώνος ώρα γυμνόν εἴασαν. ἔνθεν  $^{6}$ ) ὁ άθλητης ἐχ τῶν χρυφίων μελῶν  $^{7}$ ) ἀποβολην ἐπονεῖτο  $^{8}$ ) σαπρίας και αξικατος, ουτως εγκαρτερών τοις δεινοίς ο πανόλβιος ουκ εφθέγξατο πρός Κύριον το πονηρόν. Τοιγαρούν διανίστησιν αὐτῷ ὁ Κύριος τὸν Άρμένιον  $^{9}$ ), παραμυθούμενον αὐτῷ. οὐτος γὰρ  $^{10}$ ) ἀγγείδιον ὑέλου πληρῶν  $^{11}$ ) οίνου, πρός δὲ καὶ ἄρτον, ἔστιν ὅτε καὶ μῆλα τὴν τῶν κακοποιῶν ὑποχώρησιν λανθάνων τῷ ὀσίῳ εἰσῆγε καὶ τοῦ λάρνακος αὐτὸν καταβιβάζων ἀπεχούφιζεν 13) κατ' όλίγον 18) της συμφοράς μέχρι της έχείνων έλεύσεως. ό δὲ βασιλεὺς ἐξεστράτευσε κατὰ τῶν ᾿Αγαρηνῶν κτέ.

Вообще текстъ Paris. № 854 оказывается здёсь гораздо ближе къ Ватиканской рукописи, чёмъ къ Anon. Paris. 1712, но есть случаи 1) уклоненія нашей рукописи и отъ Ватиканскаго списка (и Генесія), и отъ Анонима, 2) сходства чтеній нашей рукописи съ Анонимовъ противъ Ватиканской рукописи.

Тексть, соответствующій Миг. 736, 1—8, у Анонима и въ Ватиканск. рукописи следуеть по окончаніи описанія мученій патріарха Игнатія; въ нашей рукописи порядокъ, очевидно, нарушенъ, а что въ ней есть лишняго противъ Анонима и Ватиканской рукописи, то представляеть явный дублеть къ р. 735, 20—23 Миг. Въ приведенномъ отрывке находимъ, темъ не мене, одну прибавку къ тексту Льва, Өеодосія и Московской рукописи, после р. 736, з πάνυ] ου γνώμη καὶ βουλή ἐστέφθη ὑπὸ Μιχαὴλ βασιλέως. При описаніи похода Руси на Византію (р. 736) на поле (f. 411) заглавіе: περὶ τῶν Ῥῶς τῶν στρατευσάντων κατὰ τὴν πόλιν.

<sup>1)</sup> παραδίδωσε γάρ Vatic. Anon. 2) ὁ Βάρδας om. Anonym. Vatic. 3) Σχ-πτη Αποηγη. | Σχουτέλωπε Vatic. 4) Κωνσταντίνου add. Vatic. | om. Anon. 5) οῖ καὶ περεάχλεισαν αὐτόν κτέ Αποη. | περεσχελίσαντες Vatic. 6) ἐνθένδε Vatic. 7) ἐχ τ. χρυφίων σαρχῶν Αποη. Vatic. 8) ἐποιεῖτο Αποη. Vatic. 9) Κωνσταντῖνον τὸν ᾿Αρμένιον Αποη. | Κωνσταντῖνον τὸν ᾿Αρμένιον Vatic. 10) καὶ γάρ Αποη. 11) ἔμπλεον πληρῶν Vatic. 12) καταβιβ. — ων ἐκούφιζεν Αποη. | κατεβίβαζεν ἀποχουφίζων Vatic. 13) μετ' ὀλίγον Vatic. | Αποη. τὸ πολύ.

р. 738, 3 αποχετραι έχετσε μοναχόν και προστάξαι φρουρετσθαι, какъ у Θεοдосія (Leo Gr. αποχετραι πρώτον και είναι εν φρουρά). 16 ελοιδόρει Βασίλειος τον Καίσαρα] πρός τον Μιχαήλ (f. 411°). Слова: πρός τ. Μ. опущены у Льва, Θεοдосія и въ Моск. ркп.

p. 739, 16 (cf. Leo, Theod. Paris № 854, f. 411 ὁ δὲ Καΐσαρ
 p. 170) ὁ δὲ Καΐσαρ τὸν βασιλέα διεβεβαιοῦτο μὴ ἐξελθεῖν μετ' αὐτοῦ πάλιν ἐπεφωνεῖτο φείδεσθαι τοῦ Βα- καὶ τοῦ Βασιλείου.
 σιλείου.

p. 740, 17 sqq. Paris. 854 читается такъ: ὑπῆρχον δὲ ἐν τῆ βουλῆ Μαριανός ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ καὶ Συμβάτιος καὶ Βάρδας ἀδελφὸς καὶ Πέτρος ὁ Βούλγαρος καὶ ᾿Ασύριος λέων (ниже имя Асилеона дается въ обычной формѣ) ὁ ἐξάδελφος αὐτοῦ καὶ Ἰωάννης ὁ Χάλδος καὶ Κωνσταντίνος ὁ Τοξαρᾶς. Также полно перечисленіе Θеодосія (р. 170 ed. Tafel.), но Асилеонъ здѣсь названъ раньше Петра Болгарскаго. Напротивъ, тексты Льва Гр., продолженія Георгія у Муральта и славянскаго логовета (срв. В. Г. Васильевскій, указ. изсл., стр. 54), каждый по своему не полонъ. Слѣдуеть отмѣтить, что у Анонима Paris. 1712, соl. 737 С ed. Мідпе имя Асилеона передается съ тою же игрою словами (Λέων ὁ ᾿Ασσύριος), какъ въ Paris. 854, но болѣе первоначальна эта пародія въ нашемъ текстѣ, такъ какъ перестановка словъ уничтожила сходство съ дѣйствительнымъ именемъ въ текстѣ Анонима.

р. 741, 2 въ Рагіз. № 854 (fol. 412) Прокопій названь не протовестіаріємъ кесаря Варды, а просто ἄνθρωπος, слугой (срв. стр. 748, 12). Не могло ди здісь произойти смітненія въ позднійшей редакціи съ другимъ Прокопіємъ, дійствительно протовестіаріємъ (срв. стр. 758, 7 и проч.)? Поводъ къ тому могли дать слова кесаря Варды въ отвіть на предостереженія слуги (ἀπρεπής ἐστί σοι ἡ τοῦ πατρικίου ἀξία).

Ηοβοε ποδοπωτιόε ρασιότειε πρεдсταβματό μαπό τεκετό: p. 740, 10—11 Φιλόθεος δὲ Paris. 854, fol. 412 Φιλόθεος δὲ πρωτοσπαθάριος καὶ γενικός, προσφιλής αὐτοῦ ῶν, εἶπε τῷ Καίσαρι σφιλεῖς (cod. προσφιλής) αὐτοῦ ὄν-(cf. Theodos. p. 171, Anonym. τες, εἶπαν τῷ Καίσαρι. Paris. 1712, col. 749 D ed. Migne).

Филовей называется у Льва, Өеодосія, Логовета Московской рукописи и Анонима протоспаваріємъ и геникомъ (δ γενικός 1) Scl.

<sup>1)</sup> ό γενικός встръчается еще у θеофана; τὸ γενικόν срв. въ біографія Василія Македонянина Константина (Theoph. contin. l. V, c. 31, col. 276 D.). Κροπε λογοθέ-

λογοθέτης, cpb. πρωτοσπαθάριος καὶ λογοθέτης του γενικου Constant. Porphyrog., de caerimon., p. 731, 10 Bonn.). Относительно его близости къ Кесарю Вардъ мы имъемъ еще независимое отъ даннаго мъста хроники свидътельство Генесія (Reg. lib. IV, p. 91, 1 ed. Bonn. οὕτως γὰρ αὐτῷ Φιλόθεός τις τῶν αὐτοῦ λίαν γνωστός καὶ τὴν του πρωτοσπαθαρίου υπέγων τιμήν έβεβούλευτο). Георгій остается для насъ неизвестнымъ лицомъ и можно подозревать, что здесь извращенъ текстъ нашей рукописи. р. 747, 1 sq. Έγεννήθη δε Κωνσταντίνος ὁ βασιλεύς ἐχ Μιγαὴλ καὶ Εὐδοχίας τῆς Άγγουρίνης (Paris. Nº 854 f. 413) || Έγεννήθη δὲ Λέων («Κωνσταντίνος Sym. 46 et cod. a prima manu, ed. Tafel. (Μιγαήλ corr.) και Εὐδοκίας τῆς Ίγγιρίνης Leo Theod. Mosq. (срв. къ этому м'ёсту стр. 738, 7 сы.). Что касается 'Аүүсиріνης № 854 при Ίγγιρίνης другихъ текстовъ и Ίγγιρίνην (cod. Άγγηρῖуау) въ самой нашей ркп. (р. 738, 8 cf. 854 fol. 411), какъ бы отъ Άγγούρης (πραιπόσιτος ὁ Άγγούρης p. 743, 15), эτο, повидимому, невърное чтеніе. Ήγγηρίνης читается и ниже въ нашей ркп. (р. 749, 2). Заглавіе и начало царствованія Василія Македонянина Paris. № 854, fol. 414: "Οπως ἐχράτησε τῆς βασιλείας Βασίλειος. Βασίλειος ὁ βασιλεύς έχ Μαχεδόνων πόλεως Άδριανοῦ. ἰστέον, ὅτι ἡ Άδριανούπολις πρότερον 'Ορεστιάς έχαλεῖτο έξ 'Ορέστου υίοῦ 'Αγαμέμνονος, δς έξ άρχης αύτην έχτισε διά το λούσασθαι έν τοῖς έχεῖσε οὖσι ποταμοῖς χαί απαλλαγήναι τῆς νόσου. ὕστερον δὲ ᾿Αδριανός Καζσαρ, εὐκζτίστοις ἐρύ-Paris. 1712 fol. 254> μασιν αυτήν μεγαλύνας, πόλιν 'Αδριανού μεταχέχληκε. Βασίλειος μετὰ υίῶν αὐτοῦ Κονσταντίνου, Λέοντος και ᾿Αλεξάνδρου ἐβασίλευσε μετά Μιχαήλ ἔτζος α' μηνας δ' κτέ (cf. Mur. p. 752, 5 sqq.).

Приведенный отрывокъ о родинѣ императора Василія можетъ быть заподозрѣнъ, какъ позднѣйшая интерполяція. Что его нѣтъ въ продолженіи Георгія у Муральта, у Льва и у Өеодосія, это само по себѣ еще ничего бы не значило при свойствахъ редакціи codicis Рагів. 854, но самая форма отрывка (ἐστέον, ὅτι κτἑ.) и его плохая связь съ послѣдующимъ: Βασίλειος μετὰ υίῶν κτἑ. заставляеть предполагать, что здѣсь мы имѣемъ схолій, занесенный въ текстъ съ полей. Добавимъ еще, что тоже сообщеніе о родинѣ Василія находится и въ анонимѣ Рагів. 1712 (col. 738 ed. Мідпе), гдѣ оно является въ началѣ повѣствованія о царствованіи Василія вслѣдъ за обычнымъ въ этой лѣтописи портретомъ императора. Здѣсь при томъ текстъ сооб-

Digitized by Google

της του γενιχού, встрѣчается терминъ λογαριαστής του σεκρέτου του γενιχού (cf. Zachariae von Lingental, Gesch. d. griech. röm. Rechts 3, S. 360 Anm. 272).

щенія подробнѣе въ той его части, гдѣ говорится объ Орестѣ. Какъ относится этотъ текстъ къ нашему и вообще каково отношеніе между нашей лѣтописью и анонимомъ 1712, этотъ вопросъ еще требуеть разслѣдованія.

- p. 752, 11 sqq. Paris. 854: ὁ μὲν Ἰα⟨χωβίτζης χυν⟩ [fol. 414]ηγῶν μετὰ τοῦ βασιλέως ἐν τῷ Φιλοπατίῳ, τοῦ ξίφους αὐτῷ ἐχπεσόντος 
  ώρμησε χατελθεῖν τοῦ ἔππου ἀραι αὐτὸ, χαὶ τοῦ μὲν ἐνὸς ποδὸς μὴ φθάσαντος τῆς γῆς ἐπιβῆναι, τοῦ δὲ ἐτέρου χρατηθέντος ἐν τῆ σχάλη χτὲ. 
  Θεομοςίҋ, Левъ и продолженіе Георгія дають совершенно одинаковыя разночтенія къ этому тексту (от. μὲν ἐνός, τῆ γῆ, ἀλλὰ τοῦ ἐτέρου) 15 sq. τὸν πόδα συντρίβεται (Theod. Leo. Μq. συντριβείς) ἐχ τοῦ ἔππου πεσὰν χαὶ τοῦ ποδὸς αὐτοῦ διασαπέντος ⟨χαὶ⟩ σχώληξι βρύσὰντος 
  (βρύσαντος om. Theod. Leo Mq.) τελευτᾳ. p. 754, 8 ἡ ἐχχχλησία, ὁ λέγεται τὸ σίγμα, κακъ у Θεομοςίя (Leo om. ὁ λεγ.).
- р. 754, 15 έλθόντα τον βασιλέα έν τη έκκλησία και μέλλοντα κοινωνείν είρξε, ληστήν και φονέα άποκαλών. Разночтенія Льва, Θеодосія в Моск. оть текста codicis Paris. 854 снова здёсь одинаковы.
- p. 755, 12 ον ἐπιζητήσας ὁ βασιλεὺς μετὰ ταῦτα—πολλοί γὰρ ἔλεγον τῷ βασιλεῖ, ὅτι «ἐγώ εἰμι» εὐρε καὶ τιμὴν αὐτῷ ἐδίδου. ὁ δὲ τὴν τιμὴν ἀφείς, τόπον βασιλικόν ἐζήτησεν, οὐ καὶ ἔτυχεν. Leo. Theod. Mosq. οπускають εὐρε—ἐδίδου, виѣсто чего раньше, передъ πολλοί, читается καὶ εὐρών καὶ γνωρίσας, виѣсто ἐζήτησεν во всѣхъ трежъ текстахъ ἢτήσατο и виѣсто ἔτυχε—τετύχηκε (срв. Theod. стр. 178).
- p. 758, 14 φιλοτιμησαμένου (φιλοφρονησαμένου Mq., φιλοφρονησαμένους Theod. cod., φιλοφρονησάμενος Leo) δὲ τὰ μέγιστα τούτους τοῦ βασιλέως (τοῦ βασ. πάντας Ἑβρ. Theod. Leo. Mq.) καὶ ἀντιλήψεις κτὲ.
- p. 766, 13 sqq. (Theod. p. 183), Paris № 854 fol. 416 Μετά δὲ ταῦτα ὁ βασιλεὺς ἀπέστειλεν Ἀνδρέαν δομέστικον τῶν ἀνατολικῶν ἄμα Ἰωάννη καὶ ἐν τῷ ἄμβωνι τῆς ἐκκλησίας ἐλθόντες καὶ τὰς τοῦ πατριάρχου Φωτίου αἰτίας εἰς ἐπήκοον πάντων ἐπαναγνόντες, ὡς ὅτι ἐπίβουλος ἐφωράθη, τοῦτον τοῦ θρόνου κατήγαγον καὶ περιώρισαν αὐτόν ἐν τῆ μονῆ τῶν Ἀρμενιανῶν, τῆ ἐπιλεγομένη τοῦ Γόρδωνος (Βόρδωνον Theod., Βόρδονος Georg. Βόρδου Leo). Слова: εἰς ἐπήκοον πάντων π ниже ὡς ὅτι ἐφωράθη οπущены одинаково у Льва, Θеодосія и въ Московск. ркп., виѣсто ἀνατολικῶν всѣ три текста читають σχολῶν.
- p. 771, 12 ο τινες πρός αἰσχροκέρδειαν ἀφορῶντες, τὴν ἐν τῆ πόλει γενομένην πραγματείαν τῶν Βουλγάρων ἐν Θεσσαλονίκη ἐκαινοτόμησαν (cod. ἐκαινοτόμησε), κακῶς τοὺς Βουλγάρους διοικοῦντες ἐν <τῷ> κομμερκεύειν.

Въ нѣкоторыхъ случаяхъ при общемъ уклоненіи отъ редакціи Льва, Өеодосія и Моск. ркп. чтенія Paris. № 854 поддерживаются текстомъ Анонима codicis Paris. 1712 или также Ватиканскаго списка, какъ можно видѣть изъ разночтеній подъ текстомъ Муральта.

Тексть № 854-го и въ разсмотрѣнной нами послѣдней части своей страдаеть теми недостатками, которые обнаруживаеть часть его, напечатанная Крамеромъ. Въ особенности многочисленны пропуски ех homoiotel. Такъ, опущено: р. 726, 13—15 (προσμονάριον—προσμονάριον), p. 727, 9—11 (ἀδελφόν αὐτοῦ — ἀδ. αὐτοῦ), p. 741, 16—19 (αὐτόν — αὐτόν), p. 750, 17—19 (ἡλθον — ἡλθον), p. 751, 5—7 (τ $\tilde{\phi}$ βασιλεί — τῷ βασιλεί), p. 768, 1—8 (Σανταβαρηνόν — Σανταβαρη-νόν), p. 773, 12-13 (άγοράσαι - ἐπαγοράσαι), p. 776, 20 κρατήσας, 777, 1 той отратууой (хай-хай). Иногда пропущены слова, при томъ имъющія значеніе для смысла; такъ, р. 727, 7 ίατρόν, р. 749 πρός την κλίνην του βασιλέως и т. под. Такимъ образомъ возможно, что и не всв чтенія рукописи, гдв она уклоняется отъ общей редакціи Осодосія, Льва и Моск. ркп., им'єють одинаковое достоинство. Однако, насколько мы могли заметить, вообще она даеть более правильный тексть. Въ нашихъ текстахъ Логоеета господствуетъ большое разногласіе въ собственныхъ именахъ и въ названіяхъ мъстностей, неустановленность нормы языка, стиля автора вызываеть неопредёленность грамматическихъ формъ и чтеній нікоторыхъ рідкихъ словъ и выраженій, часто приб'єгають къ исправленію и конъектурамъ тамъ, гдь рукопись даеть върное чтеніе, подтверждаемое новыми сличеніями рукописей 1). Мы не сомиванемся, что опубликованіе до сихъ поръ неизданныхъ вънскихъ рукописей Логоеета способствовало бы установленію гораздо болье полнаго и правильнаго текста первоначальнаго автора. Разсмотренная нами последняя часть Paris. 854 открываеть многіе недостатки текста редакціи Льва, Осодосія и Московск. ркп. Мы позволимъ себъ еще остановиться на собственныхъ именахъ въ Paris. 854-омъ.

p. 712, 17 ἐν τῷ Βρύα cf. Leo | Mur. ἐν τῷ Βρύαντι, p. 729, 4 Φαργάνον | Mq. Φάργανον | Leo Φάλγανον, τακже ниже Θεοφάνη τῷ Φαργάνφ, p. 740, 20 Ἰωάννης ὁ Νεατοχωμήτης Mq. | Ἰ. ὁ Νεατοχωμίτης Paris. 854 | Ἰ. ὁ Νεατοχόμης Theod. | Ἰ. ὁ Νεατοχόμητος Leo, p. 743, 19

<sup>1)</sup> Τακώ, p. 727, 19 ἐπίσγουρος Μq. cod., τακώ π Paris. 854, p. 746, 1 τιαφίου Μq. cod., τακώ π Paris. p. 787, 4 τη θαλάσση ἄκρφ Μq. cod., τακώ Paris. Theodos., p. 760, 17 τὸ δεύτερον αὐτοῦ (Tafel: κατ' αὐτοῦ?).

Συμβατιχίου (ΒЪ другихъ случаяхъ всегда Συμβάτιος, какъ въ Моск. ркп. н пр.), р. 744, 23 δ Γοῦβερ, р. 745, 7 δ Μαλέινος, 12 δ Μυξιάρης Paris. | Μυάρης Μq. | Μυιάρης Theod. Leo, 17 Κελετζινή | Κελτζινή Leo, Theod. Mq., p. 746, 20 ἐν τῷ Φάρφ. Par., Th. L., p. 755, 7 εἰς Τιβεριχήν (είς Τηβριχήν Mq.) είς Τεφριχήν Tafel p. 178 (είς Ίβριχήν cod.) είς Τιβρικοῖς L., p. 755, 1 ἐν τη βρική (Mq cod. p. 756, 7 εἰς τὴν βρικήν) έν Τεφρική Theod. | φρική Th. cod. prima erasa | Άφρική coni. Bonn. p. 760, 20 τὰ Ἐρημίας ἐν τῷ Μερδοσάγαρι Theodos. Paris. | Leo της έρημίας έν τῷ Μ. | Mq. τοῦ Ἱερεμίου έν τῷ Μερδοσαγάρη, p. 761, 18 τοῦ Μωσουλίχου Par. | τοῦ Μουσουλίχη Mq. | τοῦ Μοσιλίχη Theod. | του Μωσιλίκη L., 19, 22 'Αποστύπη Par. | 'Αποστύππου Mq. | 'Αποστούπη L., p. 762, 2 Εύχαϊτών Par. | Εύχαΐτων Mq. Leo, Theod., p. 763, 2 Μαγναύρα Par. | Μαναύρα Leo, Theod., p. 763, 16 ἐν τῷ τρικλίνω τῷ μαργαρίτη (cf. p. 700, 6 εἰς τρίκλινον τὸν λεγόμενον μαργαρίτην), p. 764, 11 ο Στυππιώτης | ο Στυπιώτης Μq. | ο Στουπιώτης Theod. L., 15 Ίω. τοῦ Κορχόα Paris. | Ίω. τοῦ Κροχόα Theod. Mq. | Ίω. τοῦ Κουρχούα L., p. 765, 1 τοῦ Κορχόα, p. 771, 4 τοῦ Γουτζινιάτου Par. 854 | τοῦ Γουζουνιάτου Mq. | Γουζιανίτου Ven., p. 773, 10 ἐν τή Δρίστρα Par. 854 (=Durostorum, Chancetpis), ἐν τἢ Δίστρα Theod. L. Mq., p. 774, 1 ἐν τῆ Μούνδραγα Par. 854 | ἐν τῆ Μουνδράγα Theod. | έν τῆ Μουλδάγρα L. | έν τῆ Μουνδάγρα Mq., 13 το Βουλγαρόφυγον Par. Theod. L. | τὸ Βουλγαρογέφυρον Mq., p. 775, 21 ὁ μάγιστρος Λέων ὁ θεοτάχης | ὁ θεοδοτάχης Theod. L. | ὁ θεοδοτάχιος Mur., p. 777, 11 του Καυλέου Par. 854 Vatic. p. 778, 7 τῷ Καλοχύρη Paris. Имя Ζαουτ-Сас всегда читается въ Paris. 854 съ удареніемъ на первомъ слогѣ отъ конца.

чается отъ редакціи общей Льву, Осодосію и Московской рукописи Георгія, поддерживаются независимыми отъ этой редакціи текстами Анонима 1712 и Ватиканской рукописи. Сами по себё тё дополненія къ тексту упомянутой редакціи, которыя впервые даетъ Paris. 854, за исключеніемъ двухъ случаевъ, гдё мы должны были предположить позднёйшее распространеніе первоначальнаго содержанія, говорятъ въ нользу нашей рукописи. Потому и всё варіанты ея заслуживаютъ вниманія, и окончательная оцёнка ихъ могла бы быть произведена только послё сопоставленія съ текстами Логосета, еще неизданными.

Изв'єстно, что начала хроники въ № 854-мъ не сохранилось. На fol., гдв начинается ея тексть, вверху страницы читаемъ: λείπει τὰ ἐξ ἀρχῆς τῆς ἰστορίας ταύτης, и тексть начинается со словъ: τοίνυν ἐχ τῶν εἰρημένων ἐννοεῖν χτέ.

Кому же приписать авторство? Наша колляція разрушила всякое право на это Льва Грамматика codicis Paris. 1711. Тъмъ менъе можно относить ее къ Өеодосію Мелитинскому, въ виду нікоторыхъ, давно указанныхъ отличій его отъ хроники Paris. 854. Посл'є того, какъ доказана подложность имени Юлія Поллукса въ заглавін рукописи, во многомъ сходной по содержанію (срв. В. Г. Васильевскій, указ. изсл., стр. 60-61), намъ остается только одно имя и при томъ то, которое съ большой достовърностью можно поставить въ заголовкъ хроники codicis Parisini 854. Это-имя Симеона магистра и логооета. Кроме прямых свидетельствъ Московской рукописи въ концѣ IV-ой кн. Муральта, Московской, Мюнхенскихъ и другихъ рукописей техъ же редакцій хроники Георгія монаха въ отрывке о Monce's p. 80 Mur. (шпацированная печать въ изд. Муральта), мы находимъ тоть самый тексть о сотвореніи міра и прочее, которыми открывается летопись codicis Paris. № 854, но съ самаго его начала, въгреческихъ и славянской рукописяхъ Симеона магистра и логоеета.

Βτ Parisin. 1712, fol. 6 Ηαχομματ: Συμεών μαγίστρου καὶ λογοδέτου εἰς τὴν κοσμοπαίαν ἐκ τῆς γενέσεως καὶ χρονικῶν ἐφεξῆς συλλεγὲν ἐκ διαφόρων χρονικῶν τε καὶ ἰστορικῶν.

Θεὸς ἄχρονος, τόνδε τὸν κόσμον μὴ πρότερον ὑφεστῶτα ἐν χρόνφ παράγων, ἐποίησεν ἐν ἀρχῆ οὐρανὸν καὶ γῆν κτέ. cf. Mur. p. 902 sqq., Theodos. Melit. ed. Tafel. Ηα листь 9 (въ порядкъ главъ, какъ ихъ находимъ у Муральта и у Тафеля) находимъ здѣсь главу Περὶ τῆς καταδίκης τῶν πρωτοπλάστων καὶ τῆς ὄφεως. За эτοй главой— Ἐρώτησις. Τίνος ἕνεκεν ἐκβάλλεται ὁ ᾿Αδὰμ ἐκ τοῦ παραδείσου καὶ περὶ τῶν δερ-

ματινών χιτώνων. 'Απόχρισις' έστι- и здёсь начинается вполне сходный текстъ съ текстомъ, коимъ открывается лѣтопись въ № 854-омъ 1. 328 - τοίνυν περί των είρημένων έννοειν κτέ. Ha 1. 12 οδορ. τεκττ Симеона оканчивается въ cod. Paris. 1712 среди перечисленія странъ. доставшихся при раздёлё земли (біжнеріснос тіс үйс) Івфету, словами Πελλήνη ή καλουμένη Πελοπόννησος (Leo Gramm. ed. Bonn., p. 17, 1, Theods. Melit. p. 19). Сравнивъ текстъ Симеона Paris. 1712 съ текстомъ Paris. 854, мы на всемъ этомъ протяжени не нашли между двумя летописями какого-нибудь различія, кроме техъ незначительныхъ разночтеній, иногда перестановокъ словъ, пропусковъ (со стороны cod. Paris. 1712 ex homoiotel.), какіе неизбъжны и между рукописями одного и того же автора, если онъ неодинаковаго достоинства. Въ общемъ при этомъ № 1712 представляетъ худшую традицію текста. Впрочемъ варіантовъ между двумя рукописями сравнительно такъ немного и ихъ случайность такъ очевидна, что намъ остается только повторить мивніе Гельцера, уже констатировавшаго полное сходство Paris. № 854 съ Симеономъ Логоестомъ по одной изъ Вѣнскихъ рукописей последняго.

Наконецъ, помѣщая имя Симеона Логоеста въ заглавіи лѣтописи codicis Paris. 854, мы не думаемъ сказать что нибудь новое, послѣ того какъ отношеніе труда Симеона Логоеста къ Льву Грамматику, Өеодосію и распространенной и продолженной хроникѣ Георгія монаха опредѣлено такъ убѣдительно и ясно многоуважаемымъ авторомъ уже не разъ цитованнаго нами изслѣдованія, на основаніи славянскаго перевода Логоеста.

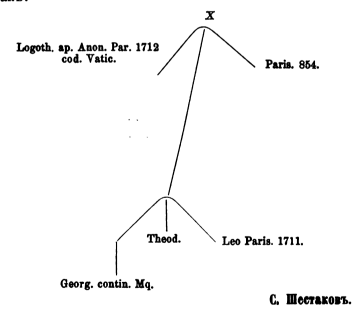
Несмотря на неясность выраженія πληρωθείσα 1) въ припискѣ Paris. 1711, несомнѣнно, что Левъ Грамматикъ не могъ быть авторомъ «хронографіи новых» царей», какъ она дается въ этой рукописи. Мы указали, что эта хронографія — только одинъ изъ представителей позднѣйшей редакціи Логофета и при томъ, добавимъ здѣсь, представитель, стоящій на ступень ниже Феодосія, который не разъ (обыкновенно вмѣстѣ съ Моск. ркп.) восполняетъ текстъ Льва Грамматика. Но и это имя, имя Феодосія Мелитинскаго, возбуждаетъ нѣкоторыя подозрѣнія. Что касается опредѣленія родины автора, Той Мєλιτίνου, поставленнаго Игн. Гардтомъ въ самомъ заглавіи приготовленнаго

<sup>1)</sup> Мы сосладись бы при объясненів этого выраженія на слідующее двустишіе одной ісрусалимской ркп. Catalog. bibl. Hierosolym. Vol. I, р. 189 (cod. 57): ἐν σοὶ τὸ πλῆρες, Χριστέ μου, τῷ μεσίτη. σὸ γὰρ κατάρχη τῆς ἡμῶν σωτηρίας.

имъ къ изданію списка хроники, оно приписано только позднѣйшею рукою на полѣ (cf. Catal. Bibl. Bavar., Vol. II, р. 472), и Тафель не безъ основанія не приняль его въ свое заглавіе труда Феодосія. Что ручается намъ за то, что это не есть догадка позднѣйшаго читателя, вродѣ Той Кебруюй въ заглавіи одной изъ Вѣнскихъ рукописей хроники Георгія монаха. Самое имя Феодосія занимаеть въ заглавіи Мюнхенской ркп. нѣсколько странное мѣсто: εἰς τὴν κεσμοποιάαν ἐκ τῆς γενέσεως καὶ ἐξ ἄλλων ἰστορικῶν ἐφεξῆς συναγωγὴ καὶ διαφόρων χρονικῶν Θεοδοσίου, какъ будто и это Θεοδοσίου въ оригиналѣ, служившемъ Мюнхенской рукописи, было приписано послѣ.

Заканчивая свою статью, мы должны зам'єтить, что хотя мы везд'є ссылаемся на текстъ Муральта, но нами постоянно им'єлись въ виду параллельные тексты Льва и Өеодосія и мы опред'єляли особенности текста Paris. 854 по отношенію именно къ этимъ посл'єднимъ. Логоеетъ Московской ркп. представляетъ въ текст'є ц'єлый рядъ мелкихъ и крупныхъ отличій отъ общей редакціи Льва и Өеодосія.

Такимъ образомъ, если позволительно приблизительно намѣтить генеалогію извѣстныхъ намъ изводовъ текста Логооета, мы бы выразили ее такъ:



Примычаніе. Статья эта была приготовлена къ печати и отослана въ редакцію въ декабръ 1895 г. Нъсколько поздиве, во время своихъ занятій въ Римъ, мы встрътил рукопись, содержащую Логовета въ редакціи вполив сходной съ Рагів. 854. Это сод. Vatican. gr. 1807, по инвентарю Vol. IV. Χρονικὰ ἀνωνύμου τινὸς εως Κωνσταντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου, XIV в. (предположительно).

С. Ш.

#### ОТДЪЛЪ II.

#### 1. KPHTHEA.

Spyr. P. Lambros. Catalogue of the greek manuscripts on mount Athos, edited for the syndics of the university press. Volume 1. Cambridge. 1895. (См. Ламбросъ, Каталогъ греческихъ рукописей на горъ Асонской, т. І. Кембриджъ. 1895).

Не нужно быть лично на Авонт для того, чтобы оцтнить заслугу проф. Ламброса и правленія Кембриджскаго университета, изъ которыхъ первый не пожальль труда, а второе - средствъ на это изданіе: въ иногочисленныхъ библіотекахъ Святой Горы, судя по тімъ драгопінностямъ, которыя оттуда вывезены первыми учеными путешественниками, мы можемъ предполагать неисчислимыя богатства, имъющія измънить своимъ появленіемъ на свъть чуть не всь установившіяся положенія относительно византійской исторіи и литературы; а каково работать съ мыслыю о возможности существованія таких документовъ? Съ другой стороны, описанія путешествій на Асонъ удостов'вряють нась, какъ трудно и неудобно работать во всёхъ его рукописныхъ коллекціяхъ, за исключеніемъ Пантелеймоновской: не говоря уже о значительной потеръ времени на получение разръшения въ протатъ, вы, и добравшись до м'вста, положимъ, хоть до Ватопеда, будете им'вть въ своемъ распоряженіи развів 2—3 часа въ день, да и то въ обществів почтеннаго отца библіотекаря, который, видимо, тяготится вашимъ присутствіемъ, и безъ всякихъ пособій, кром'в очень шохо составленнаго рп. каталога м'естныхъ рукописей, гдв, если не ошибаюсь, подобно каталогу Герусалии. подворья въ Константинополь, встречаются такія красноречивыя описанія: № такой то. Βιβλίον περιέγον и — пустое пространство строкъ на двадцать. Пройдеть недвля-другая; подружитесь вы съ эпитропами и съ библютекаремъ, вамъ будутъ чуть не десятками отпускать рукоп. въ ващу келійку, и вы можете сид'єть надъними, сколько хотите; но пособій вамъ все же не дадуть, такъ какъ ихъ не имъется, и вы всегда рискуете

списать статью, которая уже давно напечатана, не говоря уже о невозможности делать сличенія. А каково пользоваться долговременнымъ гостепріниствомъ незнакомыхъ вамъ людей? А каково вхать на авось, не зная, найдете ин вы въ данномъ монастыръ хоть что нибудь для темъ. васъ интересующихъ? Всв эти неудобства или, по крайней мере, главнъйшія изъ нихъ изчезнуть, когда будеть оконченъ Каталогь проф. Спир. Ламброса и снабженъ хорошимъ указателемъ. Но когда онъ будеть окончень? Судя по тому, что нижеподписавшійся слышаль нівсколько леть назадь именно въ Ватопеде оть отцевъ эпитроповъ относительно ихъ намвренія не допускать никого каталогизировать ихъ рукописи — для насъ-молъ и нашъ каталогъ хорошъ — это случится не скоро. А между тёмъ лётомъ 1891 г. въ монастырё Симопетры произошелъ пожаръ, истребившій библіотеку въ 245 рукоп. (въ томъ числів 6 лицевыхъ), къ счастью уже описанныхъ въ настоящемъ каталогв. Будемъ наденться, что энергія проф. Ламброса победить (а можеть быть уже и побъдила) нъсколько омаровскія тенденціи греческихъ отцевъ.

Лежащій передъ нами солидный томъ на первыхъ 74 стр. даеть факты, уже известные ученой публике съ 1888 г., когда издатель опубликоваль въ Аоинахъ въ небольшомъ томикѣ in 8° каталогъ 8-ми маденькихъ библіотекъ Абона (Протата, скита св. Анны, монастыря св. Павла, Хиландаря, Зографа, Костамонита, Григорія и Ксенофонта всего 865 рукоп.); теперь, исправивъ, насколько это возможно безъ новаго осмотра рукоп., прежде напечатанное 1), составитель прибавилъ каталогъ рукоп. еще 10 монастырей (Ставроникиты, Пандократора, Симопетры, Каракалла, Филовея, Эсфигмена, Ксиропотама, Дохіара, Кутлумуша, Діонисія — въ общемъ 3255 рукоп., что съ преждеописанными составляеть 4120 рукоп.). Система описанія осталась та же, что и въ первомъ авинскомъ выпускъ: нъкоторыя рукоп., болъе интересныя, описаны подробно, съ обозначениемъ полнаго заглавія, начала и конца каждой статьи, съ указаніемъ и характеристикой миніатюръ, съ приведеніемъ стихотворныхъ и прозаическихъ приписокъ; на другія же посвящено всего двъ-три строчки. Само собою разумъется, никто — и менъе всъхъ, безъ сомивнія, самъ почтенный составитель — не можетъ считать эту систему идеальной; но недостатокъ времени, съ одной стороны, недостатокъ средствъ, съ другой, являются мотивомъ для такой экономіи, которая въ данномъ случат оправдывается однообразіемъ состава авонскихъ книгохранилищъ, массой богослужебныхъ рукописей и въ особенности



<sup>1)</sup> Проф. Ламбросъ очень хорошо сдёлаль, что указанія на матеріаль, вёкъ рукоп. и способъ написанія (въ одинъ столбецъ или въ два) выдёлиль въ особую заглавную строчку; но едва-ли можеть быть оправдано чёмъ либо то, что онь опустиль указаніе на число листовъ въ тёхъ немногихъ случаяхъ, гдё оно было извёстно ему; см., напр., № 3—3. Онъ также исправиль и дополниль собственныя бибіограф. указанія къ содержанію нёкоторыхъ рукоп., какъ это можно видёть на примърё того же № 3—3.

рукоп. позднихъ (XVII и XVIII в.), изъ которыхъ едва ли 10°/о представляютъ значительный научный интересъ. Вопросъ былъ въ томъ, что предпочитать и чѣмъ жертвовать при условіяхъ равной степени древности и общепризнаннаго значенія; проф. Ламбросъ, какъ историкъ, пожертвовалъ многочисленными сборниками житій святыхъ и чудесъ и собраніями гимновъ, обратилъ же преимущественное вниманіе на номоканоны, особенно по типу Малаксы, такъ какъ византійскихъ хронистовъ здѣсь почти не оказалось; нижеподписавшійся, напротивъ того, предпочель бы подробное описаніе рукоп. агіографическихъ. Въ томъ то и непріятная сторона подобныхъ сокращенныхъ описаній, что сокращеніемъ непремѣнно кого нибудь да обидишь. Но что же дѣлать! Нужда законы премѣняетъ, и сокращенный каталогъ труднодоступныхъ рукоп. въ безконечное число лучше полнаго отсутствія каталога.

Если описаніе авонскихъ книгохранилищъ нужно для западноевропейскихъ ученыхъ, оно настоятельно необходимо для ученыхъ русскихъ и не только для византнистовъ, но и для изследователей родной старины. Припомнимъ, какую видную родь играла св. Гора для духовной жизни нашихъ предковъ въ XV столътіи; припомнимъ, что одинъ изъ дучшихъ и образованнъйшихъ нашихъ дъятелей, Нилъ Сорскій, чуть ли не всецъло обязанъ своимъ свътлымъ и гуманнымъ міросозерцанісмъ Авону; припомениъ, что съ Авона, изъ Ватопеда, пришелъ къ намъ Максимъ Грекъ, руководитель общественнаго инвнія нашей интеллигенців не одинъ десятокъ летъ, многочисленныя произведенія котораго переписывались съ такой охотой до самаго конца XVII въка. И Нилъ Сорскій, и Максимъ Грекъ, и многіе наши передовые люди учились, читаль, слагали свои убъжденія въ абонскихъ библіотекахъ, составъ и характеръ которыхъ сравнительно очень немного измёнился съ того времени. Они несли къ намъ списки и переводы съ тъхъ же святогорскихъ руков, часть которыхъ поименована и кратко описана въ каталогъ проф. Ламброса. Воть почему эта вынужденная краткость для насъ русскихъ обстоятельство, довольно печальное. Съ другой стороны, и по завершенів этого каталога, хотя бы даже въ боле полномъ виде, русские ученые не будуть считать себя удовлетворительно обставленными относительно знакомства съ абонскими книгохранилищами: кромъ греческихъ рукоп., тамъ много рукоп. славянскихъ, которыя, конечно, не могутъ расчитывать ни на труды авинскихъ профессоровъ 1), ни на деньги кембриджскаго университета. Но въ последнее время на Авоне перебывало несколько прекрасно подготовленныхъ славистовъ, которые поработали съ такой пользой для дёла (изъ русскихъ достаточно упомянуть хотя бы одного П. А. Лаврова), что если собрать вивств ихъ заметки и доклады, то одна 2-хъ-3-хъ мъсячная экспедиція, руководимая Константинополь-



<sup>1)</sup> Въ настоящемъ 1-мъ томѣ проф. Ламбросъ упоминаетъ только подъ № 3345 слав. рукоп. съ такимъ краткимъ описаніемъ: Κώδιξ σλαβικός (стр. 308).

свить Археологическимъ институтомъ, можетъ, мы думаемъ, собрать достаточный матеріалъ для приличнаго дополненія къ каталогу проф. Ламброса. Не будетъ, конечно, гръха въ томъ, если это дополненіе превзойдеть его обстоятельностью и даже явится въ свътъ прежде его окончанія.

1-й томъ настоящаго каталога вызвалъ довольно обстоятельную рецензію въ посл'вдней книжк'в Вуг. Zeitschrift (Bd. V, Heft. I, 214—217), въ которой почтенный редакторъ журнала исправилъ рядъ недосмотровъ составителя и далъ несколько важныхъ указаній для исторіи асонскихъ библіотекъ. Въ значительно большемъ количестве можетъ доставить посл'вднія даже одна наша Синодальная сокровищница; но мы отлагаемъ ихъ до появленія 2-го тома и указателя.

А. Киринчинковъ.

Г. П. Беглери, Храмъ святыхъ апостоловъ и другіе памятники Константинополя по описанію Константина Родія. Одесса. 1896. 8°. 40 стр.

Émile Legrand, Description des oeuvres d'art et de l'église des Saints Apôtres de Constantinople. Poème en vers jambiques par Constantin le Rhodien. T.(héodore) R.(einach). Commentaire archéologique sur le poème de Constantin le Rhodien. Revue des études grecques IX (1896), janvier-mars.

Άπὸ πολλοῦ ἤδη ἡ Βυζαντινή ἱστορία καὶ φιλολογία ἤρξαντο γίνεσθαι ἀντικείμενον σπουδαίων ἐρευνῶν παρά τε τοῖς Εὐρωπαίοις καὶ τοῖς ήμετέροις. Γνωσταὶ τοῖς πασίν εἰσιν αὶ ἐμβριθεῖς μελέται πολλῶν σοφῶν Βυζαντινολόγων. Τοῖς ἴχνεσι τούτων βαίνων καὶ ὁ ἐλλόγιμος κύριος Γεώργιος Π. Βεγλερῆς, μετὰ ζήλου δ' ἀνενδότου ἐπιλαβόμενος τῶν ἀφορώντων τὰ πάτρια, ἰκανὰ μέχρι τοῦδε ἐδημοσίευσεν, ὧν ἕν ἐστι καὶ τὸ ἤδη ἀγγελλόμενον «Ό Ναὸς τῶν Ἁγίων ᾿Αποστόλων καὶ ἔτερα ἀξιομνημόνευτα μνημεῖα τῆς Κων/πόλεως» ἐκδοθὲν ἐν ᾿Οδησσῷ τῷ 1896.

Ό χ. Γ. Π. Βεγλερῆς ἐν τοῖς προλεγομένοις αὐτοῦ ρωσσιστὶ συντεταγμένοις (1-7) πραγματεύεται περὶ τοῦ ποιητοῦ Κωνσταντίνου τοῦ 'Ροδίου, περὶ τῶν ἔργων αὐτοῦ, περὶ τῆς ἐποχῆς χαθ' ἢν ἤχμασε, ἤτοι χατὰ τὸν Ι΄ αἰῶνα ἀπὸ Χριστοῦ ἐπὶ τῆς βασιλείας τῶν Αὐτοχρατόρων Λέοντος τοῦ Σοφοῦ χαὶ Κωνσταντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου, ὡς χαὶ περὶ τῆς ἀξίας τοῦ παρόντος ἔργου τοῦ 'Ροδίου ὑπὸ ἔποψιν φιλολογιχὴν χαὶ ἀρχαιολογιχήν.

Τὸ ποίημα τοῦτο ἀποκείμενον τῆ Βιβλιοθήκη τῆς ἐν Ἡθφ Μονῆς τῆς Μ. Ααύρας, ἐγένετο γνωστὸν τὸ πρῶτον ὑπὸ τοῦ ἐξόχου μεσαιωνοδίφου Κ. Σάθα.....

Ο ἐν τἢ αὐτἢ Μονἢ ἐλλόγιμο; μοναχὸς κ. Ἀλέξανδρος Εὐμορφόπουλος, γνώστης ἐμπειρότατος τῶν χειρογράφων κωδήκων, οῦς ἐμπειρικλείουσιν αὶ πλούσιαι εἰς τοιαῦτα κειμήλια βιβλιοθηκαι τοῦ ἀγίου "Ορους, ἐπιμελῶς τὸ ποίημα εἰς διπλοῦν ἀντιγράψας, ἐπειμψε τὸ μὲν τῶν ἀντιγράφων τῷ ἐν Παρισίοις ἐξόχφ μεσαιωνολόγφ Κ. Ε. Legrand, τὸ δὲ τῷ κ. Γ. Π. Βεγλερἢ, προέδρφ τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει Μεσαιωνικῆς Ἑταιρείας. Ἀμφότεροι οὶ κύριοι οὐτοι ἐπελάβοντο τοῦ ἔργου δραστηρίως, ὁ μὲν κ. Γ. Π. Βεγλερῆς ἐν ἰδιαιτέρφ τεύχει ἐκδοὺς

μετὰ ρωσσιστὶ συντεταγμένων προλεγομένων ἐν 'Οδησσῷ κατὰ 'Ιανουάμον 1896, ὁ δὲ κ. Ε. Legrand κατὰ Μάρτιον τοῦ αὐτοῦ ἔτους 1896 ἐν τῷ τεύχει τῶν Janvier-Mars τῶν Revue des Études grecques μετὰ πολλῶν σχολίων καὶ ἐπεξηγήσεων τοῦ διασήμου ἐπίσης φιλολόγου κ. Τh. Reinach. Έχοντες ὑπ' ὅψιν ἀμφοτέρας τὰς συγχρόνωςσχεδὸν γενομένας ἐκδόσεις ταύτας παρατιθέμεθα ώδε βραχεῖαν ἀνάλυσιν.

Το ποίημα εν στίχοις 981 τριμέτροις ιαμβικοίς φέρει επιγραφήν τήνδε. «Στίχοι Κωνσταντίνου Άσηκρίτου τοῦ 'Ροδίου». Εὐθύς δε μετά τοῦτο προτάσσει την προσφώνησιν Κωνσταντίνω τῷ Πορφυρογεννήτω, υἰῷ Λέοντος τοῦ Σοφοῦ, ῷ δωροφορεῖ τὸ ἔργον αὐτοῦ «ὡς ῶν ἀπ' ἀρχῆς πατρικὸς αὐτοῦ οἰκέτης» (στίχ. 1—18).

Μετά τὴν προσφώνησιν ἔπεται προοίμιον τῆς ἐκφράσεως ἢ περιγραφῆς τοῦ ναοῦ τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων καὶ μερκιή τις διήγησις τῶν τῆς πόλεως ἀγαλμάτων καὶ τῶν ὑψηλῶν καὶ μεγίστων κιόνων ἐν στίχ. 19-421. Ἰδία δὲ τὸ μέρος τοῦτο περιέχει α΄) ἔκφρασιν τοῦ κίονος τοῦ Ἰουστινιανοῦ (40-50), β΄) τοῦ πορφυροῦ κίονος τοῦ Μεγάλου Κωνσταντίνου (52-89), γ΄) τοῦ Σενάτου, τῆς Συγκλήτου καὶ τῶν ἐν αὐτἢ κιόνων (90-162), δ΄) τοῦ κίονος τοῦ βαστάζοντος τὸν Σταυρὸν (163-177), ε΄) τοῦ ὑψηλοῦ χαλκοῦ ὑποστηρίγματος τῶν ἀνεμοδεικτῶν τοῦ Θεοδοσίου (178-200),  $\varsigma'$ ) τοῦ κίονος τῶν Ταύρων, δν ίδρυσεν ὁ Ἀρκάδιος εἰς τιμήν τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Θεοδοσίου (201-239),  $\varsigma'$ ) τοῦ Ξηρολόφου, ἔργου καὶ αὐτοῦ τοῦ Ἀρκαδίου, «φέροντος ὅμοια πάντα Ταύρου τῷ στύλφ» (240-253).

Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῶν κιόνων καὶ τῶν θαυμάτων καὶ λοιπῶν ἀγαλμάτων «τῶν εἰς θέατρον καὶ πολύχρυσον φόρον, ἔν τε στρατηγίω καὶ τοῖς ἀμφόδοις, οἰς ὧσπερ ἄστροις ἀγλαίζεται πόλις, καὶ τ' ὅμμα φαιδρὸν πανταχοῦ περιστρέφει ὡς οἰα δεσπόζουσα τῆς οἰχουμένης» (254—262). Πλὴν τούτων ὅμως «δυσὶν ἐτέροις ἐκθροεῖ, ἐκπλήττει πᾶσαν φύσιν καὶ πάντας ἄρδην εἰς κατάπληξιν φέρει». οὐτοι δ' εἰσιν ὁ ναὸς τῆς τοῦ Θεοῦ Σοφίας καὶ ὁ τῶν ἀγίων ᾿Απωστόλων, ὡν ὁ μὲν ὡς ἐξέχων πάντων κτισμάτων, ὁ δὲ ὡς ὑπερφέρων καλλονῆ δόμων (263—270).

Είς περιγραφήν ίδίως τοῦ ναοῦ τῶν Άγίων Άποστόλων ὡρμήθη ὁ ἡμέτερος 'Ρόδιος κελεύσει τοῦ Αὐτοκράτορος Κωνσταντίνου υἰοῦ Λέοντος, «τῷ καὶ γράφειν νῦν εὐλαβῶς ἀπηρξάμην παροτρύνοντος τοῦ σοφοῦ μου δεσπότου Κωνσταντίνου Λέοντος υἰοῦ τοῦ πάνυ τοῦ πρὶν διευθύνοντος σκῆπτρα πανσόφως τὰ τῆσδε 'Ρώμης εὐτυχοῦς Βυζαντίδος» (275—279). Τὴν δ' ἔκφρασιν ταύτην ἡ περιγραφὴν ἀφιεροῖ αὐτῷ τῷ Αὐτοκράτορι Κωνσταντίνφ τῷ Πορφυρογεννήτφ (391—421) προτάσσων τὴν ἐπιγραφὴν τήνδε'

Σοφῷ βασιλεί δεσπότη Κωνσταντίνω Κωνσταντίνος γέννημα τῆς νήσου 'Ρόδου (422-428).

Άμεσως δ' Επεται μακρά και πομπώδης περιγραφή του ναου των Άγιων Άποστόλων διά τῆς εἰσαγωγῆς τῆσδε:

> «Έχφρασις αύτη τῶν Ἀποστόλων δόμου, ἢν ἐξύφανεν ἐκ 'Ρόδου Κωνσταντῖνος,

δώχε δ' ἄνακτι πανσόφφ Κωνσταντίνφ ώς πατρός αὐτοῦ τυγχάνων πιστός λάτρις φιλεῖ γὰρ αὐτὸς τοὺς σοφοὺς Ἀποστόλους αὐτῶν γεραίρει καὶ ποθεῖ ξενοτρόπως» (424—430).

Μετά δὲ τὴν εἰσαγωγὴν ἄρχεται ἡ περιγραφή ἀπὸ τοῦ λόφου, τοῦ δίκην αὐχένος παρέρποντος εἰς τὸ μέσον τῆς πόλεως τοῦ Κωνσταντίνου, λόφου θεοστηρίκτου καὶ ὡρισμένου ἀρχῆθεν εἰς ναὸν τῶν Ἀποστόλων, ἀφ' ὅτου ὁ Θεὸς ἔκτισε τὸν κόσμον, λόφου μείζονος καὶ ὑψηλοτέρου τῶν λοιπῶν τῆς Ἑπταλόφου (436—481).

Έπὶ τοῦ λόφου τούτου ίδρυσε τὸ πρῶτον ὁ Μέγας Κωνσταντίνος μικρὸν ναόν, ἐν ῷ ἀπέθετο τὰ λείψανα τῶν ᾿Αποστόλων ᾿Ανδρέου ἐκ Πατρῶν, Λουκᾶ ἐξ Ἑλλάδος καὶ Τιμοθέου ἐξ Ἐφέσου, ὑπουργοῦντος Ἀρτεμίου, τοῦ ὕστερον θαυματουργοῦ μάρτυρος, ἐπωνόμασε δ᾽ αὐτὸν οὐχὶ τῶν τριῶν Ἀποστόλων, ἀλλὰ πάντων ὁμοῦ (475—492). Ἐπειτα μακροῦ τοῦ χρόνου παριππεύσαντος, ὁ κραταιὸς Ἰουστινιανὸς καθείλεν εἰς ἔδαφος καὶ αὐθις μετεσκεύασε δι ᾿Ανθεμίου καὶ Ἰσιδώρου τοῦ νέου εἰς τὸ νῦν (ἐπὶ Ῥοδίου) μέγα καὶ σχῆμα καὶ πρόβλημα καὶ ὑψωμα ξένον, δ οὕτε ὁ ῆλιος, οὕτε βροτῶν τις ἐθεάσατο ἔργον τοιοῦτον (493—499).

Μετὰ λεπτομερεσάτην περιγραφὴν τῆς κατασκευῆς καὶ τοῦ σχήματος αὐτοῦ καὶ τῆς ὕλης, ἐξ ἡς κατεσκευάσθη (500-749), περιγράφει ὁ ἡμέτερος 'Ρόδιος τὰς ἐν αὐτῷ εἰκόνας τοῦ Χριστοῦ, τῆς Θεοτόκου καὶ τῶν ᾿Αποστόλων (734-740). Ἔτι ἐπτὰ εἰκόνας παριστώσας τὸν Εὐαγγελισμὸν τῆς Θεοτόκου (750-758), τὴν γέννησιν τοῦ Ἰησοῦ (759-769), τὴν προσκύνησιν τῶν Μάγων (770-778), τὴν ὑπὸ τοῦ Συμεὼν καὶ τῆς προφήτιδος Ἄννης 'Υπαπαντὴν τοῦ Ἰησοῦ (779-790), τὸ βάπτισμα τοῦ Ἰησοῦ ὑπὸ Ἰωάννου ἐν τῷ Ἰορδάνη (791-802), τὴν εἰς Ἱερουσάλὴμ βαιοφόρον εἴσοδον τοῦ Ἱησοῦ (843-856), τὴν προδοσίαν τοῦ Ἰούδα (857-954), τελευταῖον δ' αὐτὸ τὸ πάθος τοῦ Ἰησοῦ, τὴν σταύρωσιν καὶ τὸν θρῆνον τῆς θεομήτορος (915-918).

Καὶ ἐνταῦθα λήγει ἡ ἔκφρασις τοῦ περιφήμου ἄλλοτε ναοῦ τῶν Ἁγίων ἀποστόλων καὶ τὸ ποίημα ὅλον τοῦ ἡμετέρου Ῥοδίου, διότι, ὡς λέγει ἐν τῷ προοιμίῳ αὐτοῦ, θέλει περιγράψει τοῖς τῶν ἰάμβων εὐδρομωτάτοις στίχοις ἄριστα τὸν ναὸν τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων «Νῦν οὖν τελέσας καὶ καλῶς συναρμόσας, ὅλον τὸ δρᾶμα καὶ νεὼ πᾶσαν φράσιν, ὑπουργὸς αὐτόκλητος ἥκω σοι φέρων» (5—12).

Τοιούτον èν βραχεία ἀναλύσει τὸ ποίημα τοῦ 'Ροδίου. Τὸ θέμα αὐτοῦ ἐστι κυρίως ἡ περιγραφὴ τοῦ ναοῦ τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων, ἢν ώφειλε ποιῆσαι κελεύσει τοῦ Αὐτοκράτορος Κωνσταντίνου' τοῦτο λέγει ὁ ποιητὴς ἐν τἢ Εἰσαγωγἢ αὐτοῦ (1—18)' τῆς περιγραφῆς ὅμως τοῦ ναοῦ ἐνόμισε καλὸν νὰ προτάξῃ προοίμιον τῆς ἐκφράσεως τοῦ ναοῦ τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων, μικράν τινα διήγησιν τῶν τῆς πόλεως ἀγαλμάτων καὶ τῶν ὑψηλῶν κιόνων (19—253). Μετὰ δὲ τὸ προοίμιον τοῦτο, καίτοι ὑποδηλῶν ὅτι θέλει περιγράψει καὶ τὸν ναὸν τῆς 'Αγίας Σοφίας (281—283), ἀφιστάμενος ὅμως τούτου ἐκπληροῖ τὴν διατα-

γὴν τοῦ Αὐτοχράτορος περιγράφων μόνον τὸν ναὸν τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων (410—421). Καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ ἐνότης τοῦ ποιήματος.

Ή γλώσσα ἐν γένει τοῦ ποιητοῦ ἐστιν ἀκραιφνής Ἑλληνική, αὶ εἰκόνες ἄφθονοι ἔκ τε τῆς Ἑλληνικῆς Μυθολογίας καὶ τῆς Ἁγίας Γραφῆς, ἡ στιχουργία ἡδεῖα καὶ ῥέουσα, οὶ ἔαμβοι ἐπίσης εὐδρομώτατοι μετὰ τῆς συνήθους τὸ τότε ἐναλλαγῆς περὶ τὴν χρῆσιν τῶν μακρῶν καὶ τῶν βραχέων, αὶ δὲ περίοδοι μακραὶ ἐνιαχοῦ καὶ φορτικαί. Καθ' ὅλου δ' εἰπεῖν τὸ ἔργον τοῦ 'Ροδίου καὶ διὰ τοῦτο καὶ διὰ τὴν περιγραφήν τῶν μνημείων τῆς προκαθεζομένης τῶν τῆς Ἑψας πόλεων κατὰ τὸν Ι΄ αἰῶνά ἐστιν ἰκανοῦ λόγου ἄξιον.

Παραβάλλοντες δ' ήδη άμφοτέρας τὰς ἐκδόσεις τοῦ τε ήμετέρου κ. Γ. Βεγλερῆ καὶ τοῦ κ. Ε. Legrand, καίτοι ἐκ τοῦ αὐτοῦ ἀρχετύπου καὶ διὰ τῆς αὐτῆς χειρὸς ἀπορρεούσας, παρατιθέαμεν τὰς διαφορὰς ώδε:

|           |            | D                         | Tan                                   |
|-----------|------------|---------------------------|---------------------------------------|
|           | _          | Βεγ.                      | Leg.                                  |
| Στίχ.     |            | τοῦ Άποστόλων δόμου.      | τῶν Ἀποστόλων δόμου                   |
| ))        | 23         | τετράφωτοι                | τετράφατοι.                           |
| ))        | 24         | [λυχνίαι]                 | ἀστέρες.                              |
| <b>))</b> | <b>32</b>  | σφαιροσυνθέτων            | σφαιροσυνθέτοις                       |
| ))        | <b>56</b>  | αὐτόν μαχρόν στῦλον       | αὐτός μαχρὸς στύλος                   |
| ))        | 60         | χόσμον                    | χόσμου                                |
| 33        | <b>62</b>  | τὸν                       | τοῦ                                   |
| <b>)</b>  | 67         | πυρφόρον                  | πυρφοροῦν                             |
| ))        | 74         | σῶζέ τ'                   | σῶζε δ'                               |
| 1)        | <b>7</b> 5 | [καὶ] πρός                | πρὸς [τά]                             |
| <b>))</b> | 85         | θαυμάτων ξένων            | θαῦμά τ' ὄν ξένοις                    |
| <b>))</b> | 89         | τἄργα πλέα                | τ' ἔργα πλέον                         |
| "         | 121        | μαχραί [στίχες]           | μακροίς στίχοις                       |
| ))        | 123        | οὖτος                     | οὖτως                                 |
| ))        | 127        | στοϊχον                   | τοῖχον                                |
| <b>))</b> | 152        | γέλως                     | γέλων                                 |
| ))        | 154        | οπισ <b>θε</b> ν          | ΰπερθεν                               |
| ))        | 156        | ทั้ง [รที่6]              | ἐστί                                  |
| <b>»</b>  | 163        | τί δ' αὖ                  | τὸ δ΄ αὖ, ἄνευ ;                      |
| ))        | 171        | τέρας                     | θράσος                                |
| ))        | 177        | βραβεύων                  | βραβεῦον                              |
| ))        | 180        | τό ἐχτεταμμένον           | τῶν ἐχτεταμμένων                      |
| w         | 187        | τέσσαρσι                  | τέτρασι                               |
| *         | 191        | παρά Βεγλερη έκ παραδρ    | ομής είς την άντιγραφήν εξερρύη ό     |
|           |            | στίχος έχων ώδε: «γυμ     | ινοί τ' έρωτες έμπλαχέντες άμπέλοις». |
| ))        | 193        | ἀνέμοις                   | ἀνέμους                               |
| ))        | 194        | <b>ἄλλοι ἄλλοι</b>        | <b>ἄλλος ἄλλος</b>                    |
| n         | 195        | <b>ငံ</b> တုိ ဝိ <b>ပ</b> | <b>ဲ့တု</b> ံ ဝပ်                     |
| ))        | 206        | γραφάς συντεταγμένας      | γραφαίς συντεταγμέναις                |
| ))        | 228        | τείχη                     | τρίχας                                |
| »         | 233        | voμίζει                   | vojeiζeiv                             |
|           |            |                           |                                       |

| Bεγ. |
|------|
|------|

## Leg.

| στίγ     | . 244 .     | και την                     | τήν τε               |
|----------|-------------|-----------------------------|----------------------|
| ))       | 245         | ęzzelbahhęnn                | έγκεκρυμμένην        |
| D        | 256         | μηχανουργίας                | μηχανουργία          |
| 1)       | 259         | ταζ τεταγμέναις             | τῶν τεταγμένων.      |
| ))       | 294         | πλάνον                      | πλάνου               |
| »        | 303         | ξργον                       | <b>ἔ</b> ρνος        |
| 1)       | 318         | άπερ                        | άς περ               |
| »        | 319         | θεωρίαν .                   | θ εωρίας             |
| n        | 323         | စပံ ်                       | μή                   |
| »        | 329         | πάλιν ἤπειρον               | πάλιν τ' ηπειρον     |
| n        | 344         | πύλας                       | πύλαις               |
| n        | 352         | τό λαχεῖν                   | τοῦ λαχείν           |
| n        | 382         | καὶ ποσῶς                   | κάν ποσῶς            |
| n        | 418         | πανσόρφ                     | πανσόφου             |
| 10       | 437         | μέσον                       | μέσην                |
| n        | 467         | <b>άριστος</b>              | άριστα               |
| 1)       | 499         | hugg                        | μήτε                 |
| n        | 501         | στηριγμόν                   | στήριγμα             |
| D        | 515         | αὖ τὴν                      | αὐτήν                |
| n        | 532         | <b>άπε</b> ρ                | 3' άπερ              |
| n        | 539         | άναγκαῖον                   | άναγκαϊος            |
| »        | <b>552</b>  | γραμμικάς θεωρίας           | γραμμιχήν θεωρίαν    |
| •        | 576         | δ' άμφοϊν πρός την<br>άψίδα | δ' άμφοϊν πρός άψίδα |
| n        | 585         | διασπασθέντας               | διασπασθέντες        |
| Ŋ        | 606         | έχχενώσαντο ξένοι           | έχ χενώματος ξένου   |
| ¥        | 618         | δακτύλους                   | δακτύλοις            |
|          | 623         | ἐργοσυνθέτους               | έργοσυνθέται         |
| <b>»</b> | 628         | σκέπης                      | σχέπην               |
| ))       | 632         | καννενούσας                 | καππεσούσας          |
| 10       | 634         | ξένων                       | ξένως                |
| ))       | 641         | μεγάλων                     | μετάλλων             |
| ))       | 647         | χ' Εὐρώπης                  | κ' Ευρώπης           |
| ))       | 659         | πλακός ήγλαισμένης          | πλάχας ηγλαϊσμένας   |
| ))       | 662         | τῆς ὀφιτῶν                  | τῶν ὀφιτῶν           |
| ))       | 673         | ας Πάρος                    | τὰς Πάρος            |
| »        | 684         | hęner                       | μένοι                |
| n        | 696         | σελασφόρον                  | σελασφόρων           |
| ))       | 705         | έξωθεν                      | ξνδοθεν              |
| 10       | <b>.716</b> | ယ်၄                         | ట్ .                 |
| ))       | <b>723</b>  | άριθμόν                     | άριθμῶν              |
| »<br>    | 724         | λευκαδικοῖς                 | λευχαριχοῖς          |
| 1)       | 725         | άμπέλου                     | άμπέλων              |

|                 |          | Beγ.                     | Leg.                                  |
|-----------------|----------|--------------------------|---------------------------------------|
| στίχ.           | 729      | τε εύειδεστάτοις         | τε κ' εὐειδεστάτοις                   |
| »               | 734      | ဧပ်πέδω                  | έν πέδφ                               |
| ))              | 783      | άνάστασίν τε             | άνάστασιν δέ                          |
| <b>»</b>        | 790      | εὶλήφασ'                 | εΐληφαν                               |
| ))              | 795      | <b>ήγλαϊσμένο</b> υ      | ήγλαϊσμένον                           |
| ))              | 796      | έξιχνουμένης             | ἐξιχνουμένης                          |
| ))              | 804, 843 | άμβεβηχότα               | <b>ἐμβεβηκότα</b>                     |
| ))              | 822      | άχοντίσαντες (λάθ. τύπ.) | άχουτίσαντες                          |
| <b>))</b>       | 829      | ζωηφόρον                 | φωηφόρου (φωηφόρον)                   |
| <b>&gt;&gt;</b> | 831      | πλέω                     | πλέον                                 |
| n               | 848      | [τε] χράζοντα            | χραυγάζοντα                           |
| n               | 850      | ἐχβοῶντος                | ἐχβοοῦντος                            |
| ))              | 871      | παγκάκφ                  | παγκάκη                               |
| ))              | 877      | ἀπεμπολῶντα λόγον        | κάπεμπολητήν λόγου                    |
| ))              | 881      | σπείραν                  | πεϊραν                                |
| ))              | 885      | χάπεμπολώντα             | χάπεμπολοϋντα                         |
| ))              | 887      | ejagegeshręnon           | eioδε <b>δει</b> γμένον               |
| ))              | 893      | θέαν                     | θέσιν                                 |
| ))              | 909      | <b>်</b> ယုဝ <b>ဴယ</b> ၄ | όμοίαν                                |
| ))              | 915      | τί δ' έβδομον            | τό δ' έβδομον, άνευ;                  |
| ))              | 931      | ἐξηλλαγμένον             | ἐξηλλαγμένην                          |
| ))              | 938      | ώσπερ γ' ἐχίδνης         | α σπέρμ' ἐχίδνης                      |
| ))              | 943      | hnbonheaue               | μυρομένης                             |
| ))              | 961      | ώς είπ' έχεινος          | છેς મુંવ' <b>દે</b> પ્રદૉ <b>ગ</b> ૦૬ |
| »               | 974      | τάχα                     | τάχα;                                 |

Ματθατος Παρανίκας.

Иванъ, Андреевъ. Константинопольские патріархи от времени Халкидонскаго собора до Фотіл. (Хронологія этихъ патріарховъ и очерки жизни и дѣятельности важнѣйшихъ изъ нихъ). Выпускъ первый. Хронологія Константинопольскихъ патріарховъ отъ времени Халкидонскаго собора до Фотія и очерки жизни и дѣятельности свв. Анатолія, Геннадія и Іоанна Постника. Сергіевъ Посадъ. 1895 г.

Хронологическія изслідованія въ области исторической науки вслідствіе особенных всюйствъ изслідуемаго предмета весьма сложны и весьма трудны, но въ то же время и весьма желательны и необходимы. Безъ точнаго опреділенія историческо-хронологических дать невозможно представить надлежащую и подлинную послідовательность фактовъ, а часто и понять ихъ истинное значеніе. Поэтому установленіе хронологів исторических фактовъ всегда было одною изъ первых заботъ всякаго историка, но не всегда и не везді эта забота увінчивалась успіхомъ. Есть отділы въ исторіи, въ которых вслідствіе неисправности, спутан-

вости и вообще недоброкачественности источниковъ, а также и нъкоторыхъ иныхъ причинъ, точная хронологія фактовъ досель еще не установлена надлежащимъ обзоромъ. Сюда между прочимъ нельзя не отнести тоть отдівль историческаго знанія, который именуется византологіей. Чувство недостатка въ этомъ отношени овладъваетъ каждымъ, кто посвящаеть себя спеціальному изученію той или иной эпохи византійской исторін и той или иной стороны византійской жизни. Нужда въ устраненів этого недостатка въ средъ ученыхъ давно сознается, и нельзя сказать. чтобы къ устраненію его досель не предпринималось никакихъ мъръ. Наша Императорская Академія Наукъ еще въ 1809 г. по представленію акадеинка Круга предложила на соисканіе преміи тему о полной византійской хронологіи. Но болье или менье удовлетворительный отвыть явился только черезъ 40 л'атъ, когда тема была повторена. Это — «Опытъ византійской хронографіи» Муральта. Первая часть этого «Опыта» отъ 395 по 1057 г. была напечатана на иждивеніе Академіи въ 1855 г., а вторая, съ 1057 г. по 1453 г., самимъ Муральтомъ въ 1871 г. Въ сочинени Муральта въ свое время указаны были рецензентами ея значительные недочеты, а теперь съ развитіемъ научнаго изученія документовъ, относящихся къ византійской исторіи, такихъ недочетовъ обнаруживается и еще болве. Вивств съ твиъ, конечно, все живве и живве сознается необходимость новыхъ хронографическихъ изследованій въ этой области.

Книга Ив. Андреева до некоторой степени отвечаеть назревшей потребности и является кстати, какъ нѣчто весьма желательное. Правда, авторъ для своихъ хронологическихъ изысканій беретъ сравнительно небольшой періодъ византійской исторіи съ половины V в. до половины ІХ, т. е. только четыре въка (457 г. - 846), да притомъ и въ этомъ періодъ отводить себъ весьма ограниченный участокъ, ставя задачею установить даты начала и конца управленія церковію каждаго изъ Константинопольскихъ патріарховъ этого періода; но и на такомъ ограниченномъ полѣ возможна серьезная работа и достижение результатовъ, важныхъ для всей вообще византійской хронографіи. Если автору удалось на пространствъ указаннаго періода установить точно нівсколько десятковъ дать, бывшихъ досель сомнительными, то и это уже весьма большой выигрышъ для науки, пбо каждая точно установленная дата становится какъ бы некотораго рода базисомъ для дальнъйшихъ изследованій, для исправленія и установленія другихъ смежныхъ, но сомнительныхъ датъ, равно какъ и вообще для улучшенія хронологической съти византійской исторіи. Г. Андрееву, несомивнию, удалось это сдвлать и въ этомъ его заслуга. Посмотримъ, что именно даеть онъ въ своемъ изследовании.

Изследованіе г. Андреева состоить всего изъ четырехъ главъ, предваренныхъ введеніемъ. Первая глава посвящена обзору пособій для изученія хронологіи Константинопольскихъ патріарховъ отъ времени Халкидонскаго собора до Фотія. Обзоръ этотъ авторъ почему-то начинаетъ съ позднейшихъ пособій, а именно: Опыта византійской хронографіи Му-

Винантійскій Временникъ.

ральта (1855 г.) и Патріаруїхої тічахес Гедеона (1884 г.). Далве следують сочиненія первой половины XVIII столетія: «Трактать о патріархахь Константинопольскихъ» Ле-Кеня въ его сочинении Oriens Christianus. «Примъчанія Бандурія къ каталогу Никифора Каллиста» въ его Imperium Orientale и «Хронологическая исторія патріарховъ Константинопольскихъ» Болландиста Купера въ Acta Sanctorum. August. А затемъ авторъ опять переходить къ позднъйшимъ сочиненіямъ: Гергенрётера и другихъ. представляя впрочемъ почти одинъ только простой ихъ перечень. Всв поименованныя пособія очевидно весьма тщательно изучены авторомъ, и онъ даетъ намъ обстоятельный разборъ техъ изъ нихъ, которыя считаеть болбе важными. Не скрывая ихъ достоинствъ, онъ сообразно со своими целями тщательно отменаеть ихъ недостатки и промахи, подтверждая свои указанія примірами и въ то же время стараясь выяснить причины, которыми обусловлены были те или иные недостатки и промахи. «Опыть» Муральта представляется автору однимъ изъ лучшихъ пособій для ознакомленія съ хронологіей патріарховъ, взятаго имъ для изученія періода. Матеріаль для этой хронологіи, заключающійся въ разнаго рода хроникахъ и исторіяхъ, т. е. матеріалъ наиболье ценьый, исчерпанъ Муральтомъ почти всецвло. Но за всвиъ твиъ хронологія эта весьма далека отъ научнаго совершенства, отъ желательной точности и безощибочности, такъ какъ въ ней нътъ оцънки достоинства и значенія хронологическихъ показаній самыхъ источниковъ. Имін недостаточно ясное представденіе о сравнительномъ достоинствъ хронологическихъ источниковъ, Муральтъ дължеть иногда цитаты совершенно излишнія и безполезныя изъ источниковъ, не имъющихъ никакого значенія, и не дорожить указаніями дъйствительно ценными. Въ томъ же недостатке въ еще большей степени обвиняеть авторъ и Гедеона. По его сужденію Гедеонъ далеко не воспользовался всёми показаніями всёхъ источниковъ хронологіи патріарховъ указаннаго періода, а то, чемъ онъ пользовался, употреблено имъ въ дело безъ надлежащей критической обработки. Полагаться на принятыя имъ даты для патріарховъ очень опасно. Тоть же господствующій недостатокъ, т. е. отсутствіе всякой критической обработки источниковъ, нашъ авторъ находитъ и у Ле-Кеня, и у Бандурія, и у Купера. Такое положеніе вещей, по его мивнію, зависвло всецвло отъ твхъ «взглядовъ на методы обработки хронологін, которые господствовали среди ученыхъ XVII-го и XVIII-го вв., когда мысль объ изследованіяхъ компетентности хронологическихъ источниковъ находилась еще въ младенческомъ состояніи, когда всв свидетельства, какимъ бы авторамъ они ни принадлежали, принимались, какъ ровноправныя. Опибки при такомъ положеніи дёла вкрадывались необходимо; но еще болье было мъста для произвола: часто выбиралось и принималось, какъ истинное, не то свидетельство, которое записано при обстоятельствахъ, благопріятныхъ для его точности, а другое просто потому, что оно все-таки свидетельство источника» (стр. 35). Только у Купера онъ находить проблески научной критики и тщательную

провёрку однихъ свидётельствъ другими; но это зависёло отъ случайнаго обстоятельства, отъ чрезвычайнаго (сравнительно) обилія матеріаловъ, которыми онъ могъ располягать, какъ членъ общества Болландистовъ, издававшихъ знаменитыя Acta Sanctorum и владъвшихъ такими книжными сокровищами, о которыхъ отдёльный ученый не сметь и мечтать, а не отъ живого сознанія необходимости улучшенія критическихъ пріемовъ. Всявдствіе этого, по словамъ г. Андреева, «то самое обстоятельство, которое въ нъкоторыхъ мъстахъ трактата помогало Куперу исправлять недостатки своихъ предшественниковъ, отыскивать новые, лучшіе пріемы отношенія къ источникамъ — разумвемъ обиліе матеріаловъ, — въ другихъ мъстахъ только сильнъе выказываетъ неумънье автора разобраться въ массъ показаній, только болье обнаруживаеть натяжки. которыя онъ себв позволяеть, только болве делаеть неизвинительною произвольность, съ которою онъ иногда обходить противоръчія источниковъ въ пользу необоснованной предвзятой даты» (стр. 37). «Нъкоторыя цвиныя замътки его остались случайно брошенными мыслями, не получившими должнаго развитія и вліянія на ходъ его работы» (39).

Высказывая такое суждение о своихъ предшественникахъ, г. Андреевъ подтверждаеть это суждение многими весьма выразительными примърами. Въ общемъ онъ конечно правъ, но тогда какое-же «пособіе» могли оказать ему столь внимательно изученные и разобранные имъ трактаты? Намъ кажется, что почти никакого. О некоторыхъ изъ нихъ онъ и самъ говорить это, наприм., о сочиненіяхъ: Гедеона, Гергенрётера и даже Ле-Кеня; въ другихъ же онъ находитъ нвчто полезное для себя, но въ самой небольшой мёрё. Такъ, о Муральте онъ говорить, что «некоторыя его догадки могутъ имъть значение при установлении той или иной даты, но что особенно его трудъ важенъ, какъ добросовъстное собраніе матеріала, которое во многомъ облегчало работу» нашего автора. «Примѣчанія» Бандурія являются для него прекраснымъ вспомогательнымъ пособіемъ при пользованіи общирными трактаціями Баронія и Паги о хронологін Константинопольских в патріарховь. О Куперв г. Андреевь говорить, что сочинение его пригодится для его при главнымъ образомъ въ томъ отношения, что изъ него онъ будеть черпать тв или другия свидетельства, которыхъ не имбетъ возможности заимствовать изъ самыхъ первоисточниковъ и которыхъ у Купера довольно много. Кромъ того, у Купера много остроумныхъ пріемовъ при соглашеніи разногласій различных уронологических свидетельству, которые тоже оказали нашему автору значительную помощь. Изъ этихъ отзывовъ не трудно замътить, что ніжоторую существенную помощь оказываеть автору только Куперь въ техъ случаяхъ, когда заменяетъ собою недоступные первоисточники. Помощь же остальныхъ ученыхъ, равно какъ и Купера, въ другихъ отношеніяхъ, кром'є указаннаго, совсёмъ незначительна. И въ самомъ д'єл'є при томъ методъ, какой намъчаетъ себъ авторъ для изследованія, какую помощь ему могли оказать ученые, которымъ таковой методъ совершенно чуждъ?

Самая существенная сторона метода, предположеннаго г. Андреевымъ для своего изследованія, состоить въ томъ, чтобы не подчиняться «пособіямъ» въ своихъ выводахъ, а основываться единственно на «первоисточникахъ», притомъ предварительно самымъ тщательнымъ образомъ обследованныхъ со стороны ихъ хронологической ценности или достоверности ихъ хронологическихъ показаній. Но такъ какъ, по словамъ автора, съ этой стороны источники, нужные ему, еще не подвергались обследованію въ наукв, и оценка ихъ въ этомъ отношеніи существуєть «боле въ идев, чемъ въ действительности», то онъ и вынужденъ былъ взять этотъ трудъ на себя целикомъ вместе съ сложною черновою работою (см. введ. стр. 9—12).

Задача эта выполнена г. Андреевымъ во впорой главъ его сочиненія, содержащей въ себъ «Обзоръ источниковъ для хронологія Константинопольскихъ патріарховъ отъ времени Халкидонскаго собора до Фотія». Глава эта самая большая въ сочиненіи и доминируеть надъ всіми другими главами размёрами своими и богатствомъ трактуемыхъ въ ней матерій. Авторъ здёсь съ большею старательностію выполняеть то дёло, которое никто изъ его предшественниковъ не нашель нужнымъ выполнить, — делаеть критическую оценку источниковь, содержащихь въ себъ хронологическія показанія, ръшаеть вопросы о томъ, какіе изъ этихъ источниковъ заслуживають большаго доверія, какіе меньшаго, како следуеть делать поправки въ известныхъ местахъ источниковъ, како согласовать противоръчивыя даты, како переводить разныя древнія летосчисленія на новое и т. п. (см. введ. стр. 8). Критическому разсмотрвнію въ указанномъ родв подвергнуты въ этой главв следующіе источники: Хроника Марцеллина, Хроника Виктора Тунунскаго, Хронографія Іоанна Малалы, Пасхальная хроника, Церковная исторія Іоанна Ефесскаго, Летопись Өеофана, Краткая исторія патріарха Никифора, Хроники продолжателя Ософана и Генесія, Historia miscella, Historiarum compendium Кедрина, Летопись Іоанна Зонары, Каталоги патріарховъ Константинопольскихъ, Менологіи и др. Всв эти источники очевидно паучены авторомъ съ не меньшею тщательностію, какъ и вышеуказанныя пособія, и обо всёхъ ихъ онъ даеть весьма обстоятельныя сведенія, объ однихъ большія, о другихъ меньшія, смотря по разміврамъ и характеру источника. Онъ не оставляеть безъ вниманія даже и такіе изъ нихъ, которые не имъють никакого значенія; такова, наприм., Historia miscella, о которой авторъ, сообщивъ нужныя сведенія на стр. 130, замечаеть, что она «не можетъ принести никакой пользы при написаніи хронологіи Константинопольскихъ патріарховъ». Едва ли, следовательно, была надобность и говорить о ней. Но что касается другихъ, особенно важныхъ источниковъ, то обстоятельное изследование ихъ съ точки эренія достовърности конечно весьма желательно. Таковое изслъдованіе мы и имъемъ

теперь въ книгъ г. Андреева. Обзоръ свой онъ начинаетъ двумя мало обследованными древними латинскими хрониками Марцеллина Комита и Виктора епископа Тунунскаго. Оба хрониста были продолжателями Іеронима, переведшаго на латинскій языкъ хронику Евсевія, и оба жили при обстоятельствахъ, дававшихъ имъ возможность достовърно знать хронологическія данныя относительно ніжоторыхъ Константинопольскихъ патріарховъ. У Марцеллина, хроника котораго съ продолженіемъ обнимаетъ собою періодъ времени отъ 379 г. до 566 г., г. Андреевъ находить возможнымъ взять восемь нужныхъ ему дать, «достовърность которыхъ утверждается на основаніяхъ очень прочныхъ и удовлетворяеть, всёмъ условіямъ, при которыхъ дата не можетъ возбуждать сомивній» (стр. 48). Но что касается Виктора Тунунскаго, доведшаго свою хронику отъ 444 г. до 566 г., то въ виду того, что всв решительно изследователи, заводившіе рвчь объ этой хроникв, жалуются на путаницу ея хронологическихъ показаній, а также и въ виду того, что Викторъ, черпая свой хронологическій матеріаль иногда изь ненадежныхъ источниковъ, необходимо долженъ быль надълать ошибокъ въ своемъ сочинении, авторъ находитъ возможнымъ пользоваться его показаніями только на столько, на сколько онв согласны съ показаніями другихъ источниковъ, и не считаетъ себя въ правъ отдавать имъ предпочтеніе предъ другими источниками: только дей даты у Виктора, или вирейе одну, нашъ авторъ считаетъ несомивнио точными, именно 565 г., т. е. годъ изгнанія Евтихія и возведенія Іоанна Схоластика. Такъ какъ оба хрониста ведутъ лётосчисленіе способомъ, давно уже вышедшимъ изъ употребленія, по консуламъ и индиктамъ, то авторъ находить нужнымъ указать правила, какимъ образомъ нужно поступать, чтобы найти точное обозначение головъ по нашему и другинъ лътосчисленіямъ.

За указанными двумя древними латинскими хрониками следують две тоже очень древнія хроники греческія — Малалы и Пасхальная, дающія каждая автору по пяти нужныхъ ему датъ. Въ параграфъ о Малалъ авторъ занимается главнымъ образомъ опредъленіемъ времени, когда написана извъстная подъ его именемъ хронографія. Вопреки мивнію Годія, относившаго эту хронографію къ ІХ в., Андреевъ согласно съ Каве, Гельперомъ и Крумбахеромъ доказываетъ, что «если не съ несомивнностію, то съ большою вітроятностію можно утверждать, что хронографія Малалы написана недолго спустя послѣ Юстиніана», т. е. въ концѣ VI или въ началъ VII в. Нъкоторыя изъ его доказательствъ очень остроумны и новы. Въ параграфъ о Пасхальной хроникъ тоже выдвигается вопросъ о времени ея происхожденія и о принадлежности ея двумъ авторамъ. По словамъ Андреева, «если принадлежность этой хроники двумъ авторамъ еще иногда и оспаривается, то о написаніи ея второй части во времена императора Ираклія, кажется, уже спора быть не можеть. Для подтвержденія приводится значительное количество весьма в'ёскихъ доказательствъ, а въ заключение установляется отношение между счисленіями — нашимъ и тѣмъ, которымъ пользуется авторъ Пасхальной хроники. Сдѣлавъ затѣмъ замѣчаніе о немногочисленныхъ, но чрезвычайно важныхъ хронологическихъ показаніяхъ въ «Исторіи» Іоанна Ефесскаго относительно патріарховъ — Евтихія и Іоанна III схоластика, г. Андреевъ переходитъ къ подробному разбору лѣтописи Өеофана.

Изследованіе летописи Өеофана занимаеть въ сочиненіи г. Андреева цълую половину, и даже нъсколько болъе, второй самой большой главы. Авторъ занимается этой «лётописью» съ особенною тщательностью и даже любовію. Онъ входить во всевозможныя подробности и не оставляеть безъ вниманія ни одного сколько нибудь важнаго вопроса, относящагося къ ея хронологическимъ показаніямъ. Это объясняется твиъ, что бесфанъ для г. Андреева въ сущности есть главный источникъ, такъ какъ содержить даты для всвхъ Константинопольскихъ патріарховъ изучаемаго имъ періода, но источникъ, уже не во всёхъ частяхъ первичный, значительно искаженный разными поправками и привнесеніями, а всл'ёдствіе того нуждающійся въ тщательной критической провірків и реставраціи. Согласно съ этимъ, авторъ ставить себ' дв задачи: 1) опред'ьдить условія, при которыхъ составдядась дітопись; 2) опредідлить по возможности, что несомивно принадлежить въ ней Өеофану и что интерполяторамъ. Объ эти задачи - весьма сложныя и нелегкія, тымъ болье, что послъ критическаго изданія этой «льтописи» De-Boor-омъ на нее было обращено особенное вниманіе и ею особенно много стали заниматься, вся в детвіе чего по разнымъ вопросамъ, относящимся къ ней, явилось множество разныхъ мевній и разсужденій, часто противорвчивыхъ и невполнъ основательныхъ. Съ этими мевніями автору необходимо приходится считаться, отчего должень быль увеличиться и его трудъ и размъры его изследованія. Во исполненіе своей первой задачи авторъ даеть біографическія св'ядінія о Өеофані, о времени его жизни, чтобы видіть, какихъ патріарховъ онъ былъ современникомъ и какихъ событій очевидцемъ, - о воспитаніи его, характер'в и направленіи, чтобы знать, насколько онъ способенъ быль быть точнымъ и осмотрительнымъ. Выводъ изъ біографическихъ фактовъ получается такой, что Өеофанъ находился въ довольно благопріятных условіяхъ, какъ по своему образованію, такъ и по своему вившнему положенію для совершенія такого труда, какъ написаніе его хронографіи. Даже бол'ве: «со стороны Өеофана вс'в условія для успѣшнаго выполненія предпринятаго имъ написанія лѣтописи были на лидо. Върный завъту своего предшественника Георгія Синкелла, доведшаго свою летопись только до Діоклитіана, Өеофанъ въ своей хронографіи стремился «обозначать літа со всевозможной точностью», и «помъщать каждое событіе отчетливо въ своемъ хронологическомъ мъсть.... Между тъмъ, кто бы ни заводилъ ръчь о трудъ Ософана, считаетъ первымъ долгомъ сказать, что хронологическая съть его крайне спутанна, противоръчива, страдаетъ неточностями» (стр. 75). Такъ какъ значительную часть противоречій и спутанности нужно отнести и на

долю переписчиковъ и читателей Өеофана, то отсюда является необходимость второй задачи-опредёлить, какія изъ имінощихся у него хронологическихъ показаній принадлежать ему и какія-интерполяторамъ. Авторъ полагаетъ, что если ставить себъ такую задачу по отношенію ко всему вообще хронологическому аппарату Өеофановой летописи, то рвшение ея сопряжено почти съ непреодолимыми трудностями, но къ счастью для него въ этомъ нътъ надобности, а въ той части этихъ показаній, которая его интересуеть, дело обстоить даже более благопріятно, такъ какъ сохранился документь, дающій возможность сдёлать точную повърку Өеофановыхъ датъ. Этотъ документъ есть латинскій переводъ лѣтописи Өеофана, сдѣланный Анастасіемъ библіотекаремъ не болье, какъ чрезъ 60 льть посль изданія подлинника, когда подлинникъ этотъ по всей въроятности не успълъ еще подвергнуться значительнымъ искаженіямъ и наполниться сторонними прибавленіями. Значеніе перевода Анастасія для критики подлинника авторъ ставить весьма высоко, вопреки De-Boor'y, который говорить, что «значеніе перевода иля критики текста оригинала не совствить велико». Свою мысль г. Андреевъ старается утвердить на самыхъ точныхъ данныхъ при помощи детальнаго сравненія перевода съ подлинникомъ. Изъ этого сличенія явствуеть, что переводъ Анастасія служить драгоцівнымь источникомь для повёрки хронологическихъ показаній современнаго оригинала лётоппси Ософана. Правда, Анастасій при перевод'в «лѣтописи» согласно съ своею целью сокращаль ее, делая значительные пропуски, но эти пропуски относятся только къ событіямъ гражданскимъ, а не церковнымъ; Анастасій удержаль въ своемь переводъ всь церковно-историческія извъстія подлинника. Этому не противоръчить даже и отсутствіе хронологін первыхъ Константинопольскихъ патріарховъ въ переводѣ Анастасія, такъ какъ отсутствіе это, не соотвітствующее хронологическимъ таблипамъ современнаго текста, объясняется тымъ, что только часть этихъ таблицъ принадлежитъ Өеофану, что таблицы эти интерполированы на основаніи хронографіи патріарха Никифора, а самъ Өеофанъ вель ихъ несомивнно отлично отъ того, какъ онв существують теперь. Все это авторъ весьма подробно доказываеть и делаеть такой выводъ, что безспорно принадлежать Өеофану только тв даты Константинопольскихъ патріарховъ, которыя есть въ переводь Анастасія, тв же даты, которыхъ нъть въ этомъ переводъ, даты лишнія, могуть быть принимаемы во вниманіе только въ томъ предположеніи, что если даже они и не принадлежать Өеофану, то все-таки суть произведенія читателей и переписчиковъ, которые могли достать источники для хронологіи своих патріарховъ очень подробные; во всякомъ случать даты эти не обязательны безъ повърки по другимъ источникамъ. Кромъ перевода Анастасія, по мнѣнію Андреева, для провърки хронологическихъ показаній Ософана могутъ служить въ нѣкоторыхъ случаяхъ свидѣтельства самого же Өеофана. Правда, такимъ путемъ можно провърить далеко не все; однако даты

12 патріарховъ, начиная съ Георгія (съ ноября 679 г.) и кончая Тарасіемъ, могутъ получить чрезъ такую провірку особую прочность. Въ данномъ случав проверка эта возможна потому, что Ософанъ упоминаеть объ этихъ патріархахъ дважды въ разныхъ мѣстахъ своей лѣтописи. Но какъ бы прочно ни былъ установленъ при помощи провърки тексть летописи Өеофана, относящійся къ церковно-историческимъ событіямъ и хронологіи патріарховъ, затрудненія при пользованіи имъ отъ этого далеко не совсъмъ уничтожаются. Остаются еще многія и важныя затрудненія, проистекающія отъ способа веденія Өеофаномъ своей лівтописи. Въ виду этого г. Андреевъ считаетъ очень полезнымъ отмътить и объяснить эти особенности веденія Өеофаномъ хронографіи. Онъ находить двъ такія особенности, которыя могуть ввести въ заблужденіе или въ недоумение изследователя-это, во-первыхъ, обычай обозначать продолжительность правленія патріарховъ круглыми числами и, во-вторыхъ, обычай начинать счеть годовъ правленія того или иного патріарха иногда совершенно неправильно съ года, следующаго за смертію предшествующаго патріарха, хотя бы онъ вступиль на престоль въ томъ же году, въ какомъ умеръ предшественникъ. De-Boor очень строго относится къ такой путаницъ, находя въ ней поводъ къзаподозрънію доброкачественности всей вообще хронологіи Өеофана. Но г. Андреевъ не соглашается съ такимъ строгимъ выводомъ и посредствомъ примфровъ показываеть, что путаница эта при внимательномъ отношеній къ д'Елу дегко можеть быть устраняема. Далее авторь объясняеть, какою эрою пользуется Өеофанъ, и какъ переводить годы Өеофана на наши годы, говорить также о летосчислении по индиктамъ, объ отношении индиктовъ и леть отъ Р. Хр. въ хронографіи Ософана. При этомъ онъ особенно отмечаеть тоть странный факть, обращавшій на себя вниманіе многихь ученыхъ, что въ значительной части хроники Өеофана замъчается несоотвътствіе между цифрою индикта и цифрою года на единицу, такъ что представляется одинъ годъ какъ бы пропущеннымъ. Это несоотвътствіе начинается съ 602 г. и кончается 775 г. Въ видахъ разъясненія этой странности въ наукъ явилась гипотеза, что въ эпоху Исаврійской династіи у грековъ было особое лътосчисленіе, которое относительно общензвъстнаго и общепринятаго заключало въ себъ разницу на одинъ годъ. Творцами этой гипотезы были ученые юристы Цахаріэ и особенно Геймбахъ. Еще лътъ 17 назадъ профессоръ В. Г. Васильевскій касался мимоходомъ этой гипотезы и отвергъ ее, какъ неосновательную, предложивъ объяснить указанное несоотвътствіе просто ошибкою. Но г. Андреевъ объ этой гипотезѣ Геймбаха говорить (стр. 108-109), что это его «утвержденіе онъ признаеть, хотя и съ нъкоторыми ограниченіями, совершенно върнымъ», вопреки отзыву профессора Васильевскаго, противъ котораго подъ строками и высказываетъ сильное неудовольствіе. Однако-жъ, потомъ, начавъ дёлать ограниченія, и самъ приходить къ тому выводу, что въ данномъ случав у Ософана никакого иного летосчисленія нетъ,

что «нарушеніе обычнаго отношенія индиктовъ и лѣтъ есть только ошибка Өеофана—ошибка, вызванная пропускомъ одного года» (стр. 125), и что, следовательно, за известный періодъ вълетописи Өеофана нужно отдавать предпочтеніе обозначеніямъ индиктовъ предъ обозначеніемъ лѣтъ отъ сотворенія міра и отъ Р. Хр., ибо ошибка коснулась только последнихъ, а не первыхъ. Поясненіемъ важности добытаго имъ вывода авторъ заканчиваетъ свое разсужденіе о Өеофанъ.

Дале объясняется ценность хронологических показаній «краткой исторіи» патріарха Никифора, и «хроникъ» анонимнаго продолжателя Өеофана и Генезія. У Никифора авторъ находить даты для пяти патріарховъ изучаемаго имъ періода, и, по его мнёнію, историческая ценность этихъ дать «должна быть поставлена выше всякаго сомнёнія». Но что касается Генезія и продолжателя Өеофанова, то оба эти автора очень скупы на хронологическія показанія и, кромё того, заимствують ихъ не всегда изъ доброкачественныхъ источниковъ, а потому однё изъ сообщаемыхъ ими дать не ясны, другія случайны и вызывають сомнёнія.

Разсмотрѣнными хрониками кончается рядъ первоисточниковъ для хронологін патріарховъ изучаемаго г. Андреевымъ періода. Далбе слъдують хроники компилятивнаго характера. Хронологическія указанія, въ нихъ содержащіяся, большею частію списаны у болье раннихъ и выше разсмотрънныхъ авторовъ, а потому значение ихъ не велико. Такъ Historia miscella не можеть принести никакой пользы при написаніи хронологіи Константинопольскихъ патріарховъ, Historiarum compendium Георгія Кедрина имбеть некоторое значеніе только для критики текста летописи Ософана, несколько дополняя значение въ этомъ отношении перевода Анастасія. Бол'є ціны имієть літопись Іоанна Зонары, такъ какъ Зонара свои источники подвергаетъ столь значительной переработкъ, что свести ихъ къ дошедшимъ до насъ сочиненіямъ нътъ возможности, вследствіе чего является весьма вероятное предположеніе, что большинство историческихъ трудовъ, которыми онъ пользовался, теперь затеряны. Зонара несомивно пользовался Өеофаномъ, но чвмъ онъ пользовался, кромъ Ософана-опредълить это весьма трудно и даже едва-ли возможно. Вследствіе этого, показанія его и получають особое значеніе. Какъ авторъ XII-го віка онъ могь иміть подъ руками обильнъйшіе и болье исправные источники для хронологіи патріарховъ своего родного города, чъмъ тъ, которые дошли до насъ. Значение его увеличивается еще и отъ того, что онъ весьма ясно ставитъ себъ между прочимъ спеціальную задачу-слёдить за тёмъ, «какія лица занимали Константинопольскую качедру, сколь долго каждое изъ нихъ... и когда кто изъ нихъ умеръ», а затемъ и отъ того, что даты обозначаются въ его летописи не цифрами, а словами и следовательно мене могли подвергаться порчв.

Посл'є хроникъ-компиляцій г. Андреевъ разсматриваетъ «каталоги» натріарховъ Константинопольскихъ. Это весьма важный для него источ-



никъ и притомъ источникъ спеціально хронологическій, а потому онъ останавливается на нихъ съ особымъ вниманіемъ. Каталоги эти онъ считаетъ очень важнымъ источникомъ, но увъренъ, что «съ ними одними въ рукахъ писать хронологіи нельзя, такъ какъ, къ сожальнію, есть очень много условій, сильно ограничивающихъ то значеніе, которое каталоги могли бы имъть для написанія точной хронологіи патріарховъ». Условія эти проистекають: 1) изъ невозможности указать для большинства каталоговъ источники, на основаніи которыхъ они составлялись и 2) изъ легкой возможности порчи хронологическихъ показаній, въ нихъ содержащихся со стороны переписчиковъ, вследствіе чего въ каталогахъ встръчаются большія разногласія въ обозначеніи времени правлевія многихъ патріарховъ. Чтобы при существованіи такихъ затрудненій имъть право ссылаться на каталоги, для этого нужно 1) составить себъ понятіе о томъ, какъ они вообще могли получить начало, изъ надежнаго ли источника черпался матеріаль для составленія ихъ; 2) опредълить, когда и при какихъ условіяхъ написаны тѣ каталоги, которые имъются въ нашемъ распоряжения и 3) установить и выдълить тъ случаи, когда искаженія переписчиковъ бывали особенно часты, подвести по возможности эти случаи подъ несколько более или менее постоянныхъ правиль. Стараясь выполнить первую изъ намеченныхъ задачъ, г. Андреевъ вступаетъ въ полемику съ Фишеромъ (De patriarch. Constantinop. catalogis. Lipsiae 1884), который доказываеть, что каталоги патріарховъ произопили изъ диптиховъ. Андреевъ же полагаетъ, что они произошли изъ городскихъ оффиціальныхъ записей въ родѣ нашихъ календарей, только составлявшихся не для одного года, и что начало свое получили отъ патріарха Никифора, а до того времени каталоговъ въ томъ видъ, какъ мы ихъ видимъ теперь, совсъмъ не существовало. Утвержденіе это намъ кажется рискованнымъ и недостаточно обоснованнымъ. Авторъ не объясняеть, что это за оффиціальныя записи въ родъ нашихъ календарей и упускаетъ изъ виду, что древняя вселенская церковь всегда придавала особенно важное значеніе непрерывности преемства въ церковной ісрархіи и строго блюла за нею. Возможно ли это было безъ каталоговъ? Сообщивъ затемъ сведенія объ образованіи каждаго изъ каталоговъ, имъвшихся у него подъ руками, авторъ даетъ намъ весьма любопытный обзоръ наиболе частыхъ ошибокъ переписчиковъ каталоговъ. По его мевнію всв эти случаи можно свести къ следующимъ 8 своего рода правиламъ: 1) встречаются пропуски действительныхъ лътъ правленія патріарха и замъна ихъ числомъ, обозначающимъ время правленія патріарха слідующаго, 2) очень обыкновенна замъна числа α' числомъ δ', 3) очень часто пропускается число ι', 4) очень часты изміненія числа у въчисло у и обратно, 5) есть случан превращенія  $\alpha'$  и  $\gamma'$  въ  $\kappa'$ , 6) встр'вчаются изм'вненія  $\gamma'$  въ  $\beta'$  и обратно, 7) довольно ръдко, но встръчаются превращения С въ с и 3, 8) иногда и измъняется въ у. Эти наблюденія не лишены значенія не только для

занимающихся хронологіей, но и вообще исторіей по рукописнымъ источникамъ.

Дальнъйшимъ хронологическимъ источникомъ въ исторіи патріарховъ нужно признать «менологіи» и литургическіе «синаксари». Пользованіе этимъ источникомъ, по словамъ Андреева, заманчиво въ высшей степени, такъ какъ даты, встрвчаемыя здесь, отличаются незаменимымъ достоинствомъ-точностью. Но темъ не мене пользование ими не безопасно и встръчаетъ множество затрудненій. Нівкоторые изъ этихъ затрудненій указаны арх. Сергіемъ въ его Полномъ місяцесловів Востока т. І, стр. 15, 16); некоторые же установляеть самъ авторъ. Трудности оказываются дъйствительно довольно значительными; но, несмотря на то, пользованіе менологіями для своей цёли нашъ авторъ считаеть возиожнымъ и законнымъ при соблюдении конечно только некоторыхъ особыхъ условій. Далье онъ опредыляєть и самыя эти условія и приводить примъры. Въ заключение главы авторъ заявляетъ, что, кромъ перечисленныхъ имъ источниковъ, есть довольно много и другихъ, весьма полезныхъ при опредёленіи той или иной одиночной даты, каковы житія, частныя зам'тки въ д'яніяхъ соборовъ и особенно письма, но отъ общаго обзора и одънки ихъ онъ отказывается, объщая замъчанія о каждомъ изъ нихъ дёлать при написаніи самой хронологіи.

Все, выше изложенное нами, содержится въ первыхъ двухъ главахъ сочиненія г. Андреева и представляетъ собою въ сущности только введеніе въ третью главу или отчетъ автора о великихъ трудахъ, подъятыхъ имъ по изученію источниковъ и пособій съ цѣлью написанія хронологіи патріарховъ Константинопольскихъ избраннаго имъ періода, т. е. третьей главы, въ которой эта хронологія помѣщена.

Эта третья глава составляеть несомивно центръ всего сочиненія и всь работы автора естественно направлены къ наиболъе твердому и научному ен обоснованію. Но по самому характеру своего предмета и изложенію, она такова, что какая либо сокращенная ея передача въ высшей степени затруднительна и даже невозможна. Авторъ показываеть намъ здёсь самый процессъ добыванія имъ точныхъ дать при помощи изученныхъ имъ источниковъ и пособій-процессъ очень трудный и замысловатый, который самъ авторъ во введеніи (стр. 12) сравниваетъ съ процессомъ рѣпиенія сложныхъ математическихъ задачъ, когда, кром'в знанія правиль, требуется еще догадливость, зам'вчающая при ръшени каждой задачи то, что свойственно именно этой задачъ, и усматривающая первоначальный узель, съ котораго только и можно начать распутывать сложную комбинацію. При помощи этой, какъ онъ называетъ, «догадочной критики», равно какъ и другихъ выработанныхъ имъ пріемовъ, авторъ на основаніи своихъ источниковъ установляєть въ своей третьей главъ по двъ даты на каждое патріаршествованіе, начиная съ Анатолія (449 г.) и кончая Месодіємъ (842 г.) всего 86 датъ для 40 патріарховъ, изъ коихъ трое патріаршествовали по два раза. Для каждаго патріарха берется только две даты – дата вступленія на престолъ и дата оставленія его пли смерти, вследствіе чего почти каждый отдёль, посвященный тому или иному патріарку, оканчивается такъ; «Итакъ, такой то занималъ канедру съ такого то числа, мъсяца и года до такого то числа, мъсяца и года». Никакихъ другихъ датъ, относящихся къ избраннымъ имъ патріархамъ, къ церковно-историческимъ н другимъ важнымъ событіямъ, совершившимся во время ихъ патріаршествованія, онъ не изследуеть. Никакого біографическаго и церковноисторическаго элемента онъ сюда не вводить, такъ что каждый патріархъ представляется читателю въ образѣ имени и двухъ только цифръ. Намъ кажется, что авторъ, искусившійся въ хронологическихъ выкладкахъ и догадкахъ, лучше бы сдёлалъ, если бы далъ своему столь трудному, но и столь полезному, искусству более значительную область для примененія, если бы, напримеръ, раздвинуль область своихъ хронологическихъ изследованій по крайней мере въ широту, т. е. изследоваль не только крайнія даты каждаго патріаршествованія, но и промежуточныя и побочныя и даль бы намъ хронологическій перечень церковно-историческихъ событій, въ которыхъ принималь участіе тоть или иной патріархъ, или которыя были ему современны. Одинъ уже такой перечень даль бы каждому патріарху болье или менье конкретный образъ. Введеніе же, хотя бы въ самомъ умівренномъ количествів, элемента біографическаго и историческаго еще бол'ве бы оживило сухое изложение третьей главы, которою естественно должно бы кончиться и все сочиненіе. Сочиненіе это получило бы тогда стройный, цівлостный видъ и вполет спеціальный характеръ, а отъ расширенія хронологической изследуемой имъ сети получило бы и въ научномъ отношени большее значеніе, особенно, если бы авторъ снабдиль его указателемъ и хронологическою таблицею или перечнемъ установленныхъ имъ датъ въ ихъ последовательномъ порядке. Такой указатель или перечень долженъ бы быль имъть мъсто и теперь въ концъ третьей главы.

Но авторъ разсудить вознаградить своихъ читателей, смущенныхъ необыкновенною сухостью и краткостью третьей главы, инымъ образомъ. Онъ прибавилъ еще четвертую главу, подъ заглавіемъ: «Очерки жизни и дѣятельности свв. Анатолія, Геннадія и Іоанна Постника» (стр. 205—286). Глава эта совсѣмъ иного характера и представляется какъ бы случайнымъ приложеніемъ, взятымъ изъ совершенно иного сочиненія. Но она очень интересна и заслуживаетъ внимательнаго прочтенія. Несмотря на сравнительную скудость матеріаловъ для составленія жизнеописаній упомянутыхъ патріарховъ, авторъ съумѣлъ живо обрисовать, какъ индивидуальные ихъ образы, такъ и основной характеръ дѣятельности каждаго изъ нихъ.

Въ отдълъ объ Анатоліи г. Андреевъ обращаетъ особенное вниманіе на двойственность его поведенія, особенно по отношенію къ папамъ и къ еретикамъ. Оправданіе такой двойственности, за которую часто и

жестоко упрекали его какъ старые, такъ и новые католическіе писатели, авторъ находитъ въ его необыкновенно тонкомъ и пронипательномъ умъ, дававшемъ сму возможность глубоко понимать сущность современныхъ церковныхъ и политическихъ отношеній. Извъстно, что Анатолію пришлось им'єть д'єло съ монофизитствомъ, а монофизитство было столько же религіозною, сколько и политическою партією и притомъ партією чрезвычайно опасною въ политическомъ отношенін. Монофизитство было девизомъ на знамени всъхъ сепаратистовъ и оторвало въ концъ концевъ отъ имперіи добрую ся половину. Грозную опасность для прости виперіи отъ распространенія монофизитства поняли очень рано всв лучшіе люди византійскаго правительства. Отсюда пізлый рядъ уніональных попытокъ, начавшихся вскорт послт Халкидонскаго собора, отсюда и тотъ видъ церковной политики, который характерно быль обозначень терминомъ: оіхочоміа. «Оіхочоміа — воть направленіе, котораго только и могъ держаться въ своей дъятельности Анатолій. По саному существу своему такая политика исключаетъ возможность заране составленных плановъ, резко очерченных программъ деятельности и прямодинейнаго ихъ вынодненія. Прислушиваясь внимательно къ требованіямъ жизни, которыя всегда капризны и измінчивы, она по необходимости должна была мёнять формы отношенія къ дёйствительности при разныхъ обстоятельствахъ и въ разное время, имъя въ виду одну только цъль-сохраненіе церковнаго мира» (стр. 232, 233). Отсюда понятно подозрительное отношеніе къ Анатолію папы Льва, который, разсуждая независимо отъ мёстныхъ обстоятельствъ и потребностей, всегда готовъ былъ удивляться и недоумевать той деликатности, съ которой обращались на востокъ съ иномыслящими, и истолковывать въ дурную сторону каждый случай умереннаго отношенія къ монофизитамъ со стороны Анатолія.

Въ отдъл о св. Геннадіи съ особенною рельефностью выступаеть нравственная высота его личности. «Геннадій быль дорогь-говорить авторъ-своимъ современникамъ и своему потомству главнымъ образомъ своими нравственными заслугами, своимъ моральнымъ вліяніемъ, прим'вромъ своей безупречной жизни, тою стороною д'вятельности, которая слагается изъ непрерывнаго ряда подвиговъ, перестающихъ быть и казаться этими подвигами именно въ силу этой своей непрерывности и синвающихся въ одинъ идеальный образъ, въ которомъ трудно замътить частности, но который въ целомъ вызываетъ чувство любви и благоговенія». Въ сознаніи византійскаго общества Геннадій всегда быль «идеаломъ благочестія и всего прекраснаго»—της εύσεβείας και καλου παντός τύπος — и не болье, какъ полвъка спустя посль его смерти личность его рисовалась въ сознаніи византійскаго общества всецёло, какъ носительница всёхъ тёхъ качествъ, съ которыми этому обществу представлялся идеаль святой нравственно-высокой жизни (стр. 242). Такимъ характеромъ личности Геннадія объясняются его энергическія заботы о мирѣ церковномъ на Востокѣ, о возвышеніи нравственнаго уровня христіанскаго общества и особенно пастырей церкви, объ удовитвореніи нравственныхъ нуждъ и объ искорененіи уклоненій отъ нравственнаго христіанскаго идеала. Ясные слѣды такой дѣятельности сохранились въ памятникахъ законодательства того времени, церковнаго и гражданскаго.

Въ отлъдъ о св. Іоаннъ Постникъ авторъ выдвигаетъ нъсколько весьма любопытныхъ, но мало извёстныхъ, индивидуальныхъ чертъ его характера, вытекавшихъ изъ его необычайнаго милосердія и аскетизма, и затъмъ весьма подробно разбираетъ вопросъ о мнимомъ присвоенія ниъ себъ титула: вселенскій. Разобравъ по этому предмету мивнія западныхъ ученыхъ, въ особенности Гергенрётера и Гельпера, авторъ приходить къ следующему заключению по этому вопросу: 1) «Титуль: вселенскій, какъ видно изъ употребленія его во время до Постника и изъ отношенія къ нему лиць, которымъ всего лучше было знать его настоящее значение, не быль символомъ притязаний на главенство въ перкви, какъ истолковалъ его папа Григорій Великій. 2) Но такъ какъ этотъ титулъ былъ все-таки пышнымъ эпитетомъ и принятіе его указываеть, если не на честолюбіе, то на недостатокъ смиренія, то съ этой стороны имвють большое значение выводы Гельцера, что Постникь: а) никогда самъ себя не называлъ «вселенскимъ патріархомъ» и б) позволяль только другимъ именовать себя такъ, не сдёлавъ нововведенія и въ этомъ последнемъ отношения, потому что такъ титуловались и его предшественники» (стр. 283).

Всв три патріарха, жизнеописанія которыхъ изложены авторомъ. были не только администраторами и святыми мужами, но и писателями. Поэтому авторъ не оставляеть безъ вниманія и этой стороны ихъ деятельности, хотя, въроятно вследствіе трудности предмета, останавливается на ней сравнительно кратко, не входя въ обсуждение спеціальныхъ вопросовъ, сюда относящихся. Такъ о литературной деятельности Анатолія онъ отказывается говорить вовсе, оговариваясь въ подстрочномъ примъчаніи, что приписываемыя ему стихиры «едва ли ему принадлежатъ». При разсуждении о литературной деятельности св. Іоанна Постника онъ также заинтересованъ почти исключительно сомнениями въ подлинности его эпитимейника или пенитентіала, сомевніями, выдвигаемыми со стороны многихъ западныхъ и некоторыхъ русскихъ ученыхъ. Боле подробно онъ говорить о литературной деятельности Геннадія. Онъ старательно наводить справки о количествъ сочиненій Геннадія гомилетическихъ, догматико-полемическихъ, экзегетическихъ и другихъ, большею частію затерянныхъ или сохранившихся въ незначительных отрывкахь. На основаніи сохранившихся отрывковь толкованій Геннадія на Св. Писаніе онъ старается опреділить даже «характеръ экзегесиса Геннадія» (стр. 248) и для поясненія своихъ соображеній приводить и которыя толкованія Геннадія на книгу Бытія и посланія

къ Римлянамъ цёликомъ. Жаль, что онъ вовсе не упомянулъ объ извёстномъ «Правилё о вёрё и жизни христіанской» или Стоглавникё, часто встрёчающемся съ именемъ Геннадія патріарха Константинопольскаго въ славянскихъ и русскихъ рукописяхъ. Подъ Геннадіемъ здёсь нельзя разумёть Геннадія II Схоларія, такъ какъ нёкоторыя рукописи, содержащія въ себё упомянутое сочиненіе, напримёръ, Троицкой Лавры, относятся ко времени ранёе Геннадія II къ XIV в. При томъ же по содержанію своему это сочиненіе, какъ нельзя болёе, соотвётствуетъ тому высокому нравственному облику, который обрисованъ въ его біографіи.

Біографіями патріарховъ Анатолія, Геннадія и Іоанна Постника заканчивается сочинение г. Андреева. Біографіи эти, сравнительно съ прежде извъстными (напримъръ, у преосв. Филарета Черниговскаго), безспорно имъють высокія достоинства. Но, спрашивается, почему только эти три патріарха удостоены авторомъ особаго изследованія? Если первыя три главы сочиненія г. Андреева не представляють собою совершенно особаго и самостоятельнаго сочиненія, а последняя глава не есть случайное къ нему прибавленіе, если упомянутыя три главы составляють только введение къ исторіи патріарховъ извістнаго періола, то естественно ожидать вслёдъ за третьею главою послёдовательную исторію (хотя бы только біографическую) патріарховъ, а не три только біографіи. Возражение это предугадаль самъ авторъ и въ своемъ введении старается устранить его следующими доводами (при чемъ имется въ виду, что. кром' указанных біографій, автором написаны еще четыре: Германа, Тарасія, Никифора и Менодія): «всв (патріархи, удостоившіеся біографіи) за исключеніемъ одного изъ нихъ Іоанна Постника были образованнъйшими людьми своего времени; всв они безъ исключенія были чуткими стражами перковныхъ нуждъ своего въка; всъ они безъ исключенія же выказали себя высокими нравственными характерами; каждый изъ нихъ сделаль заметный вкладь въ церковную исторію своею жизнію и деятельностію». Кром'й того, къ этому выбору побуждало автора еще «большее количество сведеній именно объ этихъ патріархахъ, чёмъ о всёхъ другахъ за время отъ Халкидонскаго собора до Фотія» (стр. 13). Однако, едва и авторъ въритъ тому, что только тв патріархи заслуживаютъ біографіи, которые представляются личностями выдающимися. Жизнь патріарховъ, какъ патріарховъ, заслуживаетъ изученія и совершенно независимо отъ умственныхъ или нравственныхъ ихъ достоинствъ, главнымъ образомъ въ силу той или иной, положительной или отрицательной, вялой или энергичной, церковно-исторической ихъ деятельности. Какъ патріархи всь они въ равной степени заслуживаютъ вниманія. Авторъ очевидно сознаеть это и самъ, когда прибавляеть въ концъ: «конечно было бы удобные представить послыдовательный рядь біографических очерковь всых патріархов изучасмаю нами періода». Почему же онъ не діласть такъ, какъ удобите? Отвътъ: quod potui feci. Противъ этого аргумента спорить нельзя; можно развъ только замътить, что возможность выполнить основательно ту или иную научную задачу обусловливается не только знаніями, талантами и трудолюбіемъ, но и временемъ: чего нельзя сдѣлать въ годъ, то можно въ два, три и т. д. Но могутъ быть побужденія особыя къ публикованію и неоконченныхъ работъ. . . .

Одесса. 8 января 1897 г.

## Проф. Н. Краспосельневъ.

Émile Molinier, Histoire générale des arts appliqués a l'industrie. Les ivoires. Paris, in fol. 245.

Исторія индустріальных искусствъ имѣетъ весьма важное значеніе. Благодаря знакомству съ индустріальными искусствами въ ихъ прошломъ, для насъ становится извѣстной техника многихъ художественныхъ производствъ, которая была въ употребленіи въ древности и которая съ большой пользой можетъ быть примѣнена къ нашимъ современнымъ производствамъ. Благодаря той же исторіи, для насъ становится извѣстнымъ цѣлый міръ художественныхъ, декоративныхъ формъ, которыя служили украшеніемъ различнаго рода вещей; эти художественныя и декоративныя формы могутъ также служить богатымъ матеріаломъ для современныхъ мастеровъ при украшеніи ими своихъ произведеній.

Но изученіе памятниковъ художественной индустріи важно и для исторіи самихъ искусствъ, одну изъ главныхъ вѣтвей которыхъ послѣдняя составляетъ. На основаніи памятниковъ художественной индустріи можно при обладаніи достаточнымъ, научно обслѣдованнымъ матеріаломъ писать исторію самихъ искусствъ, ибо эти памятники — результатъ той культуры народа въ извѣстную эпоху, показателемъ которой являются монументальные памятники.

Въ силу указанныхъ причинъ памятникамъ художественной индустріи отводится почтенное мъсто и въ собраніяхъ произведеній искусствъ, и въ ученой литературъ по исторіи искусствъ.

Среди трудовъ, посвященныхъ исторіи индустріальныхъ искусствъ среднихъ вѣковъ и эпохи возрожденія, до послѣдняго времени выдѣлялся трудъ Лабарта «Histoire des arts industriels au moyen âge et à l'époque de la Renaissance», вышедшій въ 1864—66 г.г. въ четырехъ томахъ текста, въ двухъ томахъ альбома, переизданный въ 1872 г. въ трехъ томахъ.

Въ настоящее время вновь французскій ученый, Molinier, предприняль новую капитальную исторію индустріальныхъ искусствъ; первый томъ этой исторіи, посвященный спеціально памятникамъ скульптуры въ слоновой кости, съ вышеприведеннымъ заглавіемъ, недавно вышель въ свътъ.

Изданію, къ сожалѣнію, не предпослано введенія и потому неизвѣстно, въ какой послѣдовательности и въ какомъ объемѣ можно ожидать изслѣдованія другихъ отраслей художественной индустріи. Вышедній томъ состоить изъ семи главъ, изъ которыхъ 1-я посвящена слоновой кости эпохи римскаго упадка, 2-я византійскимъ памятникамъ, 3-я памятникамъ каролингской эпохи, 4-я — эпохи романской. 5-я—эпохи готической, 6-я—ренессанса, 7-я — XVII и XVIII-го въковъ

Въ своемъ обозрѣніи книги мы коснемся только тѣхъ главъ, которыя непосредственно и посредственно касаются памятниковъ византійскаго искусства.

Исторію памятниковъ скульптуры въ слоновой кости Молинье открываеть обзоромъ консульскихъ диптиховъ. «Скульптура въ слоновой кости, которая восполняетъ на нѣсколько вѣковъ полное отсутствіе монументальной скульптуры (говоритъ онъ), имѣетъ то преимущество, что можетъ быть изучена въ своихъ началахъ по памятникамъ, расположеннымъ въ цѣлой серіи годовъ... Диптихами V и VI в.в. можно открывать изученіе средневѣковыхъ памятниковъ; по нимъ можно начертать исторію римскаго и греко-римскаго искусства, наблюдать паденіе ихъ на Западѣ, измѣненіе на Востокѣ при различныхъ сложныхъ вліяніяхъ».

Сообщивъ общія свідінія о происхожденій диптиховъ, о способахъ ихъ украшенія, о костюмі консуловъ, авторъ изъ наблюденій надъ диптихами выводить то заключеніе, что настоящая формула композицій консульскихъ диптиховъ устанавливается къ концу V-го віка или началу VI-го віка со сложными композиціями; лучшій образецъ такихъ диптиховъ консула Анастасія (517).

Въ §§ II и III-мъ той же главы разсматриваются диптихи римскихъ чиновниковъ; императорскіе и частныхъ лицъ. Интересны замізчанія Молинье о стиль, времени нъкоторыхъ выдающихся диптиховъ; такъ, о диптихъ Руфія Пробіана, относимаго имъ къ концу IV-го въка, о Барберинскомъ диптихъ, относимаго имъ къ VI-му въку, о Линцскомъ (авторъ не находить возможнымъ видъть въ изображенномъ поэтъ извъстное опредъленное лицо). Весьма любопытны общія заключенія автора о художественномъ значеній скульптуры въ слоновой кости, о происхождения самихъ памятниковъ. Нужно прибавить здёсь же, что всівдь за указанными параграфами у автора приведень перечень всівхь консульскихъ диптиховъ съ определенной датой, анонимныхъ консульскиль диптиховъ, чиновниковъ, частныхъ лицъ; всв изображения на нихъ описываются, приводится о нихъ полная литература, и даются съ наиболе важныхъ то фототипические снимки, то цинкографические прекраснаго исполненія; такъ изданы на таблицахъ диптихи: Стилихона, его супруги Серены, и сына Эвхерія (I), консула Проба (II), консула Ареобинда (III), Руфія Пробіана (IV); въ общемъ это богатый матеріаль для будущаго издателя и изследователя диптиховъ, и въ этомъ случав нельзя не выразить полной признательности автору за его трудъ, наиболье старательно исполненный въ первой главь. Итакъ вотъ заключенія Молинье.

Обзоръ состоянія скульптуры въ слоновой кости въ эпоху паденія вазантійскій Временняю. 14



римской имперіи даеть достаточно понятія о томъ, каково было это искусство, когда художникъ долженъ былъ замёнять минологическіе, языческіе сюжеты христіанскими. Главный интересъ, представляемый диптихами съ исторической точки зрвнія, довольно великъ, и онъ оставляеть въ тени ихъ художественное значение. Они не являются, за редкими псключеніями, замібчательными произведеніями, но они представляють начало художественнаго періода цівлой серіей датированныхъ памятниковъ. Большая часть этихъ диптиховъ восточныхъ консуловъ, и отсюда естественно воздать честь искусству, которому съ основаніемъ Константинополя въ IV-мъ въкъ, если не было дано рожденія — оно уже сушествовало—то развитіе съ новой силой. Старое эдлинское искусство. всегда живое, несмотря на ослабъванія, украсило юный стиль, который, отлѣдившись совершенно отъ греко-римской вѣтви, овладъетъ въ свою очередь значительной частью Италіи и окажеть могущественное вліяніе почти на весь Западъ въ теченіе среднихъ въковъ. Но эти измъненія, принесенныя византійцами въ стиль скульптуры, легче осязать въ эпоху ихъ апогея, въ X или XI въкъ, чемъ въ началъ. Если разсматривать вещи въ целомъ, то нетъ почти никакой разницы въ стиле между диптихомъ, исполненнымъ въ Италіи въ V в. и въ Византіи въ VI вѣкѣ. Лишь мало-по-малу образовалась между ними пропасть; установить отделеніе западнаго искусства отъ восточнаго тімъ трудніве, что искусство греко-римское, имъвшее мъсто въ Италіи и на югь Галліи, подвергалось разнообразному вліянію, сирійскому, александрійскому, оказавшему поэже въ свою очередь сильное вліяніе на византійское искусство:

Нельзя не согласиться съ заключеніями Молинье о трудности рѣщенія вопроса о происхожденіи памятниковъ V—VI в., если они не имѣютъ къ тому достовѣрныхъ признаковъ; эти заключенія столько же примѣнимы и къ другимъ областямъ художественной индустріи, даже къ памятникамъ монументальнаго искусства, напримѣръ, мозаикамъ. Но, конечно, на помощь при рѣшеніи вопроса являются другіе достовѣрные признаки — въ родѣ иконографическихъ деталей, архитектурныхъ, орнаментальныхъ особенностей, типовъ лицъ и т. п. На основаніи такого рода признаковъ, правда не всегда съ достаточной подробностью разобранныхъ, Молинье, какъ укажемъ далѣе, и основываетъ свои заключенія о памятникахъ именно этой эпохи, разсѣянныхъ въ различныхъ музеяхъ и собраніяхъ, напр., о тѣхъ, что съ христіанскими сюжетами, которымъ посвященъ § 4-й той же главы.

Авторъ въ началѣ отмѣчаетъ нѣсколько памятниковъ, которые изъ консульскихъ диптиховъ были обращены съ нѣкоторыми видоизмѣненіями и прибавкой надписей въ вещи христіанскаго церковнаго обихода. Таковъ диптихъ въ собраніи ризницы Монцскаго собора 1) съ мнимыми изображеніями, по надписи, Давида и св. Григорія, видоизмѣненный, по

<sup>1) № 44</sup> списка автора (стр. 37-38).

Молинье, въроятно, въ каролингскую эпоху; таковъ диптихъ Парижской библіотеки, на которомъ консуль видоизмѣненъ въ св. Петра. Далѣе имъ разсматриваются уже христіанскіе диптихи, какъ — Руанскаго собора (рис. на стр. 53) съ изображеніемъ Петра и Павла, VI вѣка, вѣроятно, работы галло-римской, диптихъ Тонгрскій 1) (рис. на стр. 55) вновь съ изображеніемъ Петра и Павла, но уже стиля греческаго, того, что извѣстенъ въ памятникахъ Равенны VI вѣка (кресла епископа Максиміана).

Обзоръ пиксидъ, предложенный авторомъ, далъе, весьма незначитеденъ; барельефы на этого рода многочисленныхъ памятникахъ съ часто единственными въ своемъ роде сюжетами — весьма интересны и важны и для иконографіи и для характеристики искусствъ V – VI въка, и потому общее изследованіе ихъ въ различныхъ отношеніяхъ было бы здёсь более, чемъ уместно, прямо необходимо. Авторъ несправедливо, или же по незнанію, игнорируеть литературу объ этихъ памятникахъ, изъ которыхъ многіе становятся изв'єстными въ посл'єднее время. Авторъ ограничивается б'вглымъ описаніемъ нав'встной пиксиды Берлинскаго музея. общимъ указаніемъ на происхожденіе большинства пиксидъ въ V — VI в.в.. и при томъ почему-то только во Италіи, но съ византійскимъ вліяніемъ. Равеннскій окладъ евангелія (часть диптиха) 2) — одинъ памятникъ изъ числа наиболье подвергшихся тому же вліянію и предшественникъ кресла епископа Максиміана, евангеліарія св. Лупицина и множества другихъ, въ которыхъ чувствуется рука практиковъ грековъ или итальянцевъ, работавшихъ подъ руководствомъ грековъ (стр. 57).

Не имъя возможности перечислить всъхъ памятниковъ до-иконоборческой эпохи, авторъ останавливается лишь на выдающихся, попутно замъчая, что иконоборческая эпоха не задержала движенія искусства, оно никогда не оставляло ни сюжетовъ, ни художественныхъ традицій языческой древности.

Не понятно, почему прекрасный диптихъ Музея Боргелло во Флоренцін<sup>3</sup>) съ чисто восточными деталями въ типахъ изображенныхъ лицъ, въ костюмахъ, съ чисто античной свъжестью въ передачв нагого тъла, въ изображенняхъ различныхъ животныхъ — авторъ видитъ «памятникъ исполненный въ Италіи, почти внъ всякаго прямого греческаго вліянія, въ V—VI въкъ».

На одной таблетк' этого диптиха, какъ изв'встно, изображенъ Адамъ въ раю, а на другой сцены изъ исторіи пребыванія ап. Павла на остров' Мелит' укупіеніе Павла зм'вею, исц'вленіе отца начальника острова Публія, исц'вленіе другихъ больныхъ 4); сцены расположены въ трехъ ря-

<sup>1)</sup> Одна часть его сохраняется въ Тонгръ, а другая-въ коллекціи Спитцера.

<sup>2)</sup> Garrucci, tav. 456.

<sup>3)</sup> Рис. на стр. 58, pl. V, 2, Garrucci, tav. 451, 8; 452, 8.

<sup>4)</sup> Деян. Auocr., гл. XXVIII. Cp. Apost. Hist. lib. II, с. V (Fabricius, Codex apocr. Nov. Test. 448).

дахъ; въ верхнемъ ряду изображенъ сидящимъ Павелъ, напротивъ него стоитъ, въроятно, Петръ, и сзади одинъ изъ апостоловъ, ближайшимъ образомъ опредълить оба лица — трудно; во всякомъ случав о папъ Линъ, преемникъ Петра, здъсь ръчи не можетъ быть.

Къ чисто византійскимъ памятникамъ авторъ относитъ извѣстную замѣчательную таблетку Британскаго Музея съ изображеніемъ архангела, опирающагося на жезлъ и держащаго въ рукѣ сферу, дѣйствительно относящуюся къ VI вѣку, т. е. времени Юстиніана; проф. Н. П. Кондаковъ сравниваетъ фигуру этого архангела съ той, что открыта Фоссати въ абсидѣ церкви св. Софіи Константинопольской, и видитъ въ ней одно изъ изображеній св. Софіи 1).

Къ византійскимъ же памятникамъ — съ чѣмъ вполнѣ можно согласиться — авторъ относить ящичекъ Брешіанскаго Музея, но не разбираеть ни изображеній, ни стиля, утверждая, однако, въ странномъ противорѣчіи самому себѣ, что «сюжеты трактованы по правиламъ иконографіи латинской, но въ стилѣ византійскомъ». Что это за латинская иконографія — не можемъ представить себѣ при отсутствіи въ книгѣ автора какихъ-нибудь иконографическихъ экскурсовъ.

Къ такого же рода памятникамъ принадлежитъ, по мивнію Молинье, диптихъ Парижской Національной Библіотеки, одна сторона котораго издана у Лабарта, pl. IV; этотъ диптихъ скорве можно двиствительно отнести къ западнымъ произведеніямъ съ византійскимъ вліяніемъ и при томъ къ болве позднему времени, чвмъ предыдущіе памятники.

Миланскій диптихъ <sup>2</sup>) Молинье не считаєть чисто византійскимъ памятникомъ: «если его рисунокъ, укорачиваніе фигуръ — еще латинское, то иконографія — совершенно греческая и, какъ въ скульптурѣ Константинопольской — въ ней вліяніе апокрифическихъ евангелій». Говоря такъ, авторъ однако не приводить ни одного примѣра Константинопольскихъ памятниковъ современныхъ, конечно, миланскому диптиху съ этими апокрифическими изображеніями, а это было бы весьма важно въ данномъ случаѣ; сравненіемъ памятниковъ не совсѣмъ достовѣрнаго происхожденія съ памятниками извѣстнаго происхожденія можно было бы приблизиться къ уяснененію происхожденія первыхъ. Всѣ признаки иконографическіе говорятъ скорѣе за чисто византійское происхожденіе памятника, какъ и предполагалъ Лабарть и др.

Съ наименованіемъ нѣкоторыхъ сценъ, изображенныхъ на диптихѣ и предлагаемыхъ авторомъ, нельзя согласиться. То, что онъ называетъ «Благовѣстіе пастухамъ», по нашему мнѣнію, поиски волхвами «Рожд-шагося»; «Христосъ предъ Пилатомъ» — это Христосъ среди книжниковъ; «Христосъ, Петръ и Павелъ» — это благословеніе Христомъ хлѣбовъ, которые держатъ два апостола; «Христосъ и Самаритянка» — это

<sup>1)</sup> Византійскія церкви и памятники Константинополя, 116.

<sup>2)</sup> Garrucci, t. 454, 455.

«Лепта вдовы»: Благовъщение у источника не по апокрифическому евангелію Іоанна, а Іакова.

Лишь отсутствіемъ детальнаго, сравнительнаго обозрѣнія памятниковъ, иконографическихъ экскурсовъ, невниманіемъ къ литературнымъ источникамъ можно объяснить указанный рядъ неправильныхъ наименованій сценъ.

Глава II-я посвящена византійскимъ памятникамъ изъ слоновой кости. Въ § I разсматриваются памятники до-иконоборческаго періода.

Къ концу IV въка или началу V-го, говоритъ Молинье, восходитъ серія памятниковъ изъ слоновой кости, чисто византійскихъ, которая не прерывается до конца первой четверти VIII-го въка, т. е. до наступленія иконоборческой эпохи, хотя въ нъкоторыхъ произведеніяхъ все еще видны традиціи классическаго искусства, но большинство ихъ можетъ быть приписано греческимъ художникамъ.

Благодаря диптиху Николая и Симмаха устанавливается время диптиха Руфія Пробіана (IV—V в.) и таблетки коллекціи Тривульчи (V в. 1). На таблеткі этой, какъ извістно, изображено явленіе женъ ко Гробу Господню. Описывая изображенія, авторъ говорить, что воины съ открытыми глазами; дійствительно это такъ, но ихъ жестъ изумленія едва ли относится къ воскресшему Христу, котораго не видно и который не изображается въ современныхъ памятникахъ выходящимъ изъ гроба, а къ ангелу, сидящему въ нижней сцень. Авторъ неправильно утверждаетъ (стр. 64), что символизмъ изъ апокалипсиса и Видінія Іезекінля заимствуется въ приміненіи къ изображеніямъ евангелистовъ съ V віка. А мозаика церкви св. Пуденціаны въ Римі, относящаяся въ IV віку? Такимъ образомъ это данное не можетъ быть примінено къ опреділенію времени таблетки Тривульчи.

На происхожденіе пластинки, по мивнію автора, указываеть круглая форма Гроба Господня, встрвчаемая на византійскихъ памятникахъ; есть и признаки купола. По тому же признаку авторъ считаетъ византійскаго происхожденія (V—VI в.) таблетку Мюнхенскаго музея (Garrucci, t. 459, 4), на которой изображены жены у Гроба Господня и Вознесеніе Христа.

Диптихъ Миланскаго собора, изданный Лабартомъ, (t. I, pl. XII, Garrucci, t. 450), относится послъднимъ къ итальянскому искусству IX въка. По мнънію Молинье, онъ исполненъ въ Византіи или подъ византійскимъ вліяніемъ въ VI—VII въкъ; признаки этого происхожденія — чисто византійская архитектура, костюмъ воиновъ.

Среди памятниковъ скульптуры VI в. византійско-восточнаго происхожденія (можетъ быть исполненныхъ въ Сиріи) занимаютъ главное мъсто барельефы пластинокъ изъ слоновой кости, входящихъ въ составъ кресла, извъстнаго подъ именемъ «кресла епископа Максиміана» (VI въка),



<sup>1)</sup> См. прекрасную VI таблицу въ книгъ автора.

хранящагося въ ризницъ Равеннской канедральной церкви. Памятникъ этотъ 1) представляетъ богатый матеріалъ и для византійской иконографін, и для орнамента и заслуживаеть спеціальнаго изследованія. Такого можно было ожидать въ книгв Молинье, но, къ сожалвнію, этого изследованія у него ніть; обзорь барельефовь, предложенный имь, поверхностенъ. Авторъ обрушивается на Лабарта, который ошибся, признавъ за Христа Предтечу, изображеннаго на передней сторон'в среди евангелистовъ, но самъ сильно ошибается, уподобляя типъ Предтечи типу Христа въ современныхъ памятникахъ: чсе type», говорить онъ, «ne diffère pas très sensiblement de celui qui dans des monuments presque contemporains a été adopté pour la figure du Christ, (р. 67). Но фигура Предтечи въ современныхъ византійскихъ памятникахъ именно рѣзко разнится отъ фигуры Христа. Поверхностный обзоръ изображеній и игнорированіе литературныхъ источниковъ приводить автора къ такимъ ошибкамъ, какъ признаніе въ сценв испытанія Богородицы водою обличенія рівдкой для автора сцены «упрека Богородицы Іссифомъ» 2).

Находя въ орнаментаціи сходство съ памятниками сирійскими, коптскими, авторъ въ заключеніе все же не высказываетъ опредъленнаго мнѣнія о происхожденіи памятника; его работали, говоритъ Молинье, различные мастера, изъ которыхъ одни были, въроятно, византійцы, а другіе итальянцы.

Вопросъ о содержаніи интересныхъ изображеній на таблеткъ собора въ Триръ — при указаніи различныхъ мивній — такъ и остается неръщеннымъ.

§ II той же главы посвященъ памятникамъ иконоборческаго періода. Авторъ сначала предпосылаетъ историческія справки и общія замівчанія объ этомъ періодів, какъ онъ отразился на памятникахъ искусства.

Иконоборческій періодъ продолжается отъ парствованія Льва Исаврянина (717) до Михаила IV (842). Преслѣдованія иконъ могли остановить развитіе религіознаго искусства, но они не вездѣ были одинаковы; внѣ Константинополя были слабѣе, въ иныхъ провинціяхъ могли и не быть. При дворѣ Константинопольскомъ могло имѣться мѣсто и въ это время для свѣтскаго искусства. Можно предполагать, что, если бы иконоборческое направленіе продолжилось на долгое время, то изъ византійскаго искусства выработалось бы нѣчто подобное болѣе позднему арабскому стилю. По мнѣнію автора, до насъ дошли памятники иконоборческой эпохи, но изученіе византійскаго искусства не стоитъ такъ высоко въ настоящее время, чтобы можно было ясно опредѣлять время памятника, явился ли онъ въ началѣ VIII вѣка или въ IX вѣкѣ.

<sup>1)</sup> Garrucci, tav. 414—422. Въ книгъ Молинье прекрасная VII табл. съ передней стороны кресла. См. нашу статью «Пластинка отъ кресла епископа Максиміана въ Равеннъ, изъ собранія графа Григ. Серг. Строганова» (Зап. Имп. Харьк. Унив.; 1893, III).

<sup>2)</sup> См. обзоръ памятниковъ со сценой испытанія Богородицы въ ст. Д. В. Айналова «Три древне-христіанскихъ сосуда изъ Керчи».

Однако самъ авторъ, правда, болѣе на основаніи историческихъ данныхъ, исходя изъ факта, установленнаго имъ, что на таблеткахъ, составлющихъ часть одного диптиха — Вѣнскаго кабинета древностей и музен Боргелло во Флоренціи — изображена императрица, полагаетъ возможнымъ отнести именно къ иконоборческому періоду указанный диптихъ. Эта императрица, по мнѣнію Молинье, Ирина, жена Льва IV, (797—802) 1).

Къ 886 году Молинье, раздёляя митніе Шлюмберже, относить таблетку съ изображеніемъ втичанія Богородицею Льва VI <sup>2</sup>).

§ III той же главы посвященъ памятникамъ свътскимъ съ VIII по XI въкъ.

Среди свътскихъ (по назначеню и содержанию изображений на нихъ) византийскихъ памятниковъ искусства этого времени почти исключительное мъсто занимаютъ ящички. Серія этихъ вещей драгоцънна, особенно въ томъ отношеніи, что въ украшеніяхъ сохраняются традиціи, вліянія античнаго искусства. Относеніе ихъ къ памятникамъ итало-византійскимъ ни на чемъ не основано, настоящее мъстонахожденіе ихъ не можетъ служить основаніемъ къ отнесенію ихъ происхожденія итальянскому, нъмецкому и т. п.

Мотивы изображеній на большинств'в ихъ въ значительной части одни и т'в же: подвиги Геркулеса, воины, борцы цирка, атлеты, кентавры, геніи, розетки, зв'взды, сцены Константинопольскаго ипподрома; мотивы декораціи скульптурной, восточныхъ тканей: орлы, рвущіе маленькихъ животныхъ, павлины по сторонамъ сосуда съ водой, и др. Восточная орнаментація заимствована отъ византійскихъ памятниковъ Х—ХІ в., и сами ящички, очевидно, этого времени. Авторъ приводитъ при этомъ описаніе н'вкоторыхъ ящичковъ и даетъ прекрасную VIII таблицу, представляющую дв'в стороны зам'вчательнаго ящичка изъ собранія музея Клуни (въ Парижъ).

Кром'в ящичковъ, авторъ останавливается кратко на рогахъ (олифантахъ), употреблявшихся для сохраненія и переноски мощей, изъ которыхъ одни восточнаго происхожденія, другіе копіи съ восточныхъ образцовъ, исполненныя въ Византій, третьи западные, но исполненные по восточнымъ образцамъ; завятки въ медальонахъ, фантастическія и реальныя животныя— признакъ именно восточно-византійскаго происхожденія указанныхъ памятниковъ.

§ IV посвященъ византійскимъ памятникамъ уже съ X въка.

Начиная съ X въка, по словамъ Молпнье, византійскіе памятники слоновой кости увеличиваются въ большомъ количествъ; но систематизація этихъ памятниковъ при маломъ изученіи ихъ со времени Лабарта



<sup>1)</sup> См. прекрасный рисунокь съ таблетки музея Боргелло у автора на табл. V, 3.
2) Рис. съ таблетки у Schlumberger, Mélanges d'archéologie byzantine, 1 série. 1895.

весьма затруднительна. Авторъ вспоминаетъ объ оцѣнкѣ, дѣлавшейся прежде памятникамъ византійскаго искусства, которое считали неподвижнымъ, о смѣшеніи подъ именемъ византійскихъ памятниковъ различнаго происхожденія. Теперь уже не то, но все же и теперь необходимо отличать произведенія, вышедшія изъ Константинополя, и провинцій; послѣднее, конечно, прибавимъ, необходимо, но это составитъ результатъ уже детальнаго изученія ихъ, а въ настоящее время является настоятельная необходимость въ изданіи всѣхъ извѣстныхъ памятниковъ, составленіи изъ нихъ сборниковъ по отдѣламъ, чтобы дать въ руки матеріалъ для изслѣдованій и детальнаго изученія: эти сборники могутъ сослужить большую пользу наукѣ археологіи, чѣмъ общіе обзоры памятниковъ, которые и могутъ быть плодотворны при условіи предварительнаго спеціальнаго изученія ихъ.

Реликвіарій животворящаго креста Кортонской церкви, Х віна (по надписи), служить для автора исходнымъ пунктомъ для подысканія другихъ современныхъ и родственныхъ памятниковъ. Таковъ, наприивръ, Гарбавилиевъ триптихъ, относимый Молинье къ последней четверти Х въка и считаемый имъ однимъ изъ лучшихъ византійскихъ памятниковъ. Прежде чемъ описывать его, авторъ выступаетъ со смъммо, какъ онъ называеть его, заключеніемъ: памятники византійскіе, говорить онь, должно раздёлить на два класса: къ одному относятся те, что созданы истинными художниками, а къ другому -- подражательные; при составленіи исторіи искусствъ последніе памятники надо оставлять въ сторонъ; правда, продолжаетъ онъ, благодаря этому уменьщается количество памятниковъ, но увеличивается качество ихъ: вивсто безсильнаго искусства найдемъ искусство, глубоко пропитанное греческой и греко-римской древностью, видоизм'вненной съ точки зрвнія декораціи восточными элементами, быстро ассимилированными; византинисть не явится болье фабрикантомъ изображеній Богородицы, Христа, святыхъ, вылитыхъ изъ одной формы, но продолжателемъ традицій классической древности, способнымъ связать изучение природы съ извъстными традиціями, формы и красоты которыхъ западное среднев вковье не знало.

Защита въ настоящее время византійскаго искусства отъ обвиненій его въ неподвижности, однообразіи не имѣетъ значенія въ виду появившихся капитальныхътрудовъ по исторіи его, которые знакомятъ насъ съ ростомъ его, съ періодами разцвѣта, упадка, т. е. тѣми явленіями, которыя переживаетъ всякое искусство. Выдѣленіе памятниковъ въ тѣ или иные періоды совершается послѣ изученія ихъ всѣхъ въ совокупности, послѣ вывода признаковъ общихъ для нихъ; для исторіи искусства являются важными, какъ памятники оригинальные, такъ и подражательные, второстепенные; послѣдними часто и характеризуются извѣстные періоды въ исторіи искусства.

Выставляя смёло свои мнёнія, авторъ не менёе смёло разрушаєть миёнія другихъ: однимъ приговоромъ. Такъ, по мнёнію профессора Н. П.

Кондакова 1), иллюстрированная Псалтырь явилась въ Византіи въ IX вѣкѣ, послѣ иконоборческой эпохи. «Но подобную теорію», говорить Молинье, «тѣмъ легче опровергнуть, что мы владѣемъ иллюстрированными рукописями Псалтыри и не византійскими, ранѣе этого времени.. Псалтыри, которыми мы владѣемъ, напримѣръ, Утрехтская, кожутся слабыми копіями итальянскаго оригинала, восходящаго, можетъ бытъ, къ IV вѣку» (стр. 122). Но на чемъ основано это предположеніе? Авторъ, къ сожалѣнію, не приводитъ фактовъ, не дѣлаетъ ссылки на чей-нибудь трудъ, посвященный вопросу о времени происхожденія иллюстрированныхъ кодексовъ Псалтыри. Ни памятники, ни исторія иконографіи, на сколько намъ извѣстно, не даютъ основанія возводить иллюстрацію извѣстныхъ кодексовъ Псалтири къ неизвѣстнымъ и трудно допустимымъ оригиналамъ IV вѣка.

Послѣ описанія Гарбавиллева триптиха (см. у автора табл. ІХ) авторъ останавливается еще на нѣкоторыхъ памятникахъ и въ качествѣ приложенія къ главѣ даетъ списокъ извѣстныхъ византійскихъ триптиховъ съ указаніемъ литературы, что является особенно важнымъ при отсутствіи спеціальнаго изданія византійскихъ памятниковъ, какое, напримѣръ, имѣется для древне-христіанскихъ въ трудѣ Гарруччи; къ сожалѣнію, только описаніе у Молинье не сопровождается иллюстраціями, которыми болѣе богата 1-я глава.

Второй главой и заканчивается у автора спеціальный обзоръ византійскихъ памятниковъ. Но о последнихъ упоминается въ последующихъ главахъ по стольку, сколько этого требуетъ вопросъ о вліяніи ихъ на памятники западные. Такимъ образомъ въ каролингскихъ скульптурахъ отмечается вліяніе восточно-византійскихъ образцовъ (стр. 131), тоже вліяніе — въ немецкихъ памятникахъ (ІІІ глава) уже съ ІХ века и позже; § IV (3-й главы) посвященъ спеціально памятникамъ, составляющимъ подражаніе византійскимъ въ Германіи и Италіи, въ ІХ—Х вв. (150—155 стр.); византійское вліяніе отмечается даже въ каролингскихъ вещахъ (§ V) съ англосаксонскою орнаментацією (стр. 156) и въ произведеніяхъ, считаемыхъ испанскаго происхожденія (169 стр.).

Трудъ Молинье, уже какъ видно изъ того краткаго обозрѣиія его, которое предложено выше, представляется весьма интереснымъ и полезнымъ; въ немъ затронуты весьма важные вопросы, предложено обозрѣніе весьма многихъ памятниковъ съ новымъ освѣщеніемъ ихъ, датировкой, съ прекрасными, хотя и не многочисленными, рисунками, особенно роскошными таблицами.

Если самое обозрѣніе памятниковъ является иногда поверхностнымъ, то это, несомнѣнно, зависитъ отъ обилія матеріала, который возможно детально изслѣдовать лишь усиліями многихъ лицъ. Въ заключеніе нельзя не привѣтствовать появленія такого капитальнаго сочиненія,



<sup>1)</sup> Histoire de l'art byzantin... Paris, 1886, I, 167.

требующаго большого труда, вниманія, и не пожелать скорѣйшаго появленія другихъ томовъ, посвященныхъ другимъ отраслямъ индустріальныхъ искусствъ.

Е. Ръдвиъ.

Д. В. Айналовъ. Мозаики IV и V въковъ. Изслидованія въ области иконографіи и стиля древне-христіанскаго искусства. СПБ. 1895 (отд. отт. изъ Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія за 1895 г.). VI — 198 стр.

Изследованіе, заглавіе котораго только что выписано, принадлежить талантливому молодому ученому, представителю школы проф. Кондакова, уже давшему не мало интересныхъ трудовъ, являющихся всегда результатомъ непосредственнаго и самостоятельнаго изученія памятниковъ. Эта же полная самостоятельность отмъчаеть и занимающій насъ въ настоящую минуту трудъ Д. В. Айналова. А priori, казалось бы, трудно ожидать особенно новыхъ и важныхъ результатовъ отъ работы начинающаго спеціалиста на томъ поприщъ, на которомъ недавно работале Гарруччи и знаменитый основатель христіанской археологіи, какъ науки, Дж.Б. де Росси. Текстъ последняго, сопровождающій общее изданіе мозанкъ Рима, предпринятое фирмою Шпитгефера и законченное уже по смерти де Росси, казалось, надолго представляеть последнее слово, какое только можно сказать про этотъ кругъ памятниковъ. На дёлё оказалось, что маститый, отошедшій отъ насъ мастеръ оставиль не мало для пытливости, энергіи и любви къ д'влу бол'ве молодой и св'вжей силы, каковою явился въ данномъ случав Д. В. Айналовъ. Краткій обзоръ содержанія его книги съ указаніемъ новыхъ результатовъ, надвемся, подтвердить это положеніе, могущее показаться см'ілымь на первый взглядъ.

Авторъ съ первыхъ же шаговъ прекрасно оріентируетъ читателя, предпосылая своему изученію мозанкъ краткій, но живо и изящно написанный очеркъ живописи катакомбъ. Этотъ очеркъ далеко не простое формальное введеніе, написанное лишь для того, чтобы настроить читателя. Оно имбеть значение въ общей экономии всего сочинения. Давая краткую, но м'ткую и полную характеристику основныхъ чертъ древнъйшаго христіанскаго искусства въ ту эпоху, когда оно еще носило вполнъ классическое обличье, авторъ тъмъ самымъ ръзче оттъняетъ группу памятниковъ, его ближайщимъ образомъ интересующихъ и характеризуемыхъ иными чертами, и вивств подготовляетъ почву для разръщенія вопроса: на счеть какихъ вліяній надо отнести эти новыя черты, отличающія памятники V-VI вв. оть памятниковь болье раннихъ. Одна изъ причинъ выясняется сейчасъ же. «Изъ темныхъ и тъсныхъ кубикуловъ мы переходимъ въ светлыя и просторныя здянія базиликъ, крещаленъ и купольныхъ церквей. Мъсто погребенія замъняется мъстомъ молитвы и собранія върующихъ. Измъняются поэтому и самые

пріемы декораціп и ея основная тема». Другія причины и вліянія выясняются позже, какъ результать всей работы.

Первая мозаичная роспись, останавливающая на себъ болье пристальное внимание автора — это мозаика мавзолея св. Констаниы въ Римъ. Изстедование этого памятника носить въ значительной степени характеръ архивный, такъ какъ за уничтоженіемъ варварскою реставрацією XVII в. сохранившихся частей мозаики купола приходится возстановлять ихъ содержаніе и обликъ по различнымъ стариннымъ рисункамъ. Авторъ перечисляеть ихъ, оцфинваеть ихъ сравнительную цфиность и точность и обогащаетъ запасъ опубликованныхъ воспроизведеній мозаикъ купола нёсколькими новыми, издаваемыми имъ на стр. 15, по собственнымъ копіямъ. Это: 1 — планъ росписи купола, находящійся въ одной изъ рукописей библіотеки св. Марка въ Венеціи, и 2-7 — наброски ученаго XVI в. Помпео Угоніо въ Феррарской рукописи, заключающей описаніе этихъ мозаикъ. Самое описаніе издано Мюнцемъ (Rev. Arch. 1878. Іюнь, стр. 361), рисунковъ же, какъ дъйствительно весьма несовершенныхъ, Мюнцъ не счелъ нужнымъ воспроизводить. Но разъ дело идетъ о памятникъ утраченномъ, разумъется, важно имъть въ виду всъ сохранившіяся копін, и въ этомъ отношеніи, конечно, важно изданіе и этихъ д'ътскихъ набросковъ Д. В. Айналовымъ. Въ самомъ изследовании важно указание (стр. 14), что «разнообразные мотивы водныхъ фризовъ, такъ привившихся въ римской школь, были хорошо извъстны на Востокъ, съ ссылкою на письмо Нила Синайскаго къ Олимподору и на одно мъсто св. Ипполита. По поводу двухъ, сохранившихся до нашего времени композицій, украшавшихъ прежде всв ниши обхода этого мавзолея, изображающихъ Христа съ апостолами Петромъ и Павломъ и Христа, сидящаго на сферъ съ неизвъстнымъ лицомъ, Д. В. Айналовъ также дъласть нъсколько важныхъ замъчаній, касающихся типа Христа. Рядомъ фактовъ доказывается возникновеніе историческаго (назорейскаго) типа Христа на Востокъ и перенесение на Западъ посредствомъ различныхъ почитаемыхъ иконъ (какъ, напримъръ, такъ называемый образъ Веропики). Но и въ самомъ назорейскомъ типъ наблюдается нъсколько разновидностей, именно безбородый типъ (Еммануилъ; напримъръ, на слоновыхъ костяхъ), типъ съ небольшой раздвоенной бородой — какъ въ первой изъ упомянутыхъ сценъ мавзолея св. Констанцы и въ миніатюрахъ снрійскаго Евангелія Парижской національной библіотеки VI в. и, наконецъ, съ большою бородою. Вторая мозанка сильно обезображена реставраціей и авторъ уб'йдительно доказываеть (при помощи детальнаго рисунка головы), что здёсь Христосъ быль изображень безбородымъ.

Если уже въ разсмотрѣнін мозаикъ св. Констанцы авторомъ внесено такъ много своего, новаго, то однѣми изъ самыхъ блестящихъ страницъ его книги надо признать объясненіе мозаики трибуны церкви св. Пуденціаны (стр. 34—71). Послѣ сжатаго обзора исторіи этой мозаики, т. е. обзора ея реставрацій, исказившихъ и обкарнавшихъ ее, лишивъ всей

нижней части, заслоненной мраморною баллюстрадою, и двухъ крайнихъ фигуръ апостоловъ, авторъ переходитъ къ ея описанію и стилистической оценке. Надо заметить, что эту последнюю ему всегда удается сдълать особенно наглядною, въ чемъ ему многіе могутъ позавидовать. Но самое важное и интересное — это совершенно новое объяснение обстановки, въ которой изображены на мозаикъ Христосъ и его ученики. Всв. и въ томъ числе де-Росси, примыкали обыкновенно къ старому мивнію Біанкини, который въ сочиненіи своемъ: «De vitis Romanorum pontificum» виділь здісь кресть, водруженный на томъ мість, гді возникла самая церковь св. Пуденціаны, и гдё прежде быль домъ сенатора Пуденса, въ которомъ, по преданію, жилъ апостолъ Петръ. Въ прочихъ зданіяхъ Біанкини виділь изображеніе ближайшихъ окрестностей перкви, такъ называемаго Vicus patricius, а въ двухъ женскихъ фигурахъ, держащихъ вънки у головъ апостоловъ Петра и Павла, дочерей Пуденса Пуденціану и Пракседу. По де-Росси, однако, зданія, формально заимствованныя изъ ближайшихъ окрестностей церкви, аллегорически изображають городь Божій, горній Іерусалимь. Все изложеніе Д. В. Айналова въ этой главъ представляетъ опровержение этого взгляда и блестяще развитое доказательство того, что эти зданія представляють Іерусалимь и въ частности Голгову съ окрестностями, съ крестомъ, богато укращеннымъ, и прочими сооруженіями, воздвигнутыми на святыхъ мѣстахъ Константиномъ и Еленою и изв'єстными на Запад'в изъ многочисленныхъ описаній паломниковъ. Исходнымъ пунктомъ для нашего автора служить именно крестъ, водруженный на небольшой горкъ, или скалъ, которую онъ. однако, то отождествляеть съ самою Голговою (стр. 45), то, повидимому, различаетъ отъ нея (стр. 49). Объ этомъ крестъ, укращенномъ золотомъ и драгоценными камнями, находившемся между Анастасисомъ и Мартиріумомъ т. е. собственно Константиновой базиликой, упоминають всв паломники и древивищие изъ нихъ говорять, что онъ былъ окруженъ баллюстрадою и стоялъ въ пространстве, имеющемъ видъ атріума, подъ открытомъ небомъ. Разъ мы знаемъ, что апокалипсическая идея горняго Іерусалима такъ часто воплощалась христіанскими художниками въ видъ города (причемъ надписи не оставляють никакого сомнънія насчетъ того, какой городъ имъется въ виду), разъ если эти зданія, будь они скопированы даже съ построекъ Vici patricii, все-таки, по мнѣнію лучшаго знатока христіанской археологіи, должны представлять горній Іерусалимъ, то что же можетъ быть естественнье мысли, что этотъ небесный городъ былъ представленъ подъ чертами своего земного первообраза, темъ более, если этотъ последній широко известень изъ описаній паломниковъ. Детальное совпаденіе этихъ описаній въ такой важной подробности, какъ крестъ на холив, кажется намъ, доказываетъ правильность такого объясненія безповоротно, и Д. В. Айналовъ совершенно правъ, говоря (стр. 53), что «при существовании такихъ свидътельствъ относительно формы и величины той скалы, на которой стояль кресть, и

при такомъ совпаденіи литературныхъ данныхъ съ художественными данными мозаики мы естественно должны покинуть Vicus patricius съ его титуломъ Пудента и перенестись въ Герусалимъ». Что касается отождествленія другихъ зданій, видимыхъ на мозаикъ, съ Константиновскими постройками въ Герусалимъ, то, на нашъ взглядъ, авторъ предъявляетъ въ этомъ случай къ мозаики уже излишнія требованія точности. Такъ. напр., онъ пишетъ: (стр. 53-4) «Христосъ съ 12 апостолами сидитъ на возвышенномъ мъстъ, что замътиль уже Гарруччи. Этимъ обусловливается то обстоятельство, что за крестомъ можеть быть видима общирная даль. которая могла открываться, только съ сравнительно высокаго мъста, тыть болье, что высокая полукруглая стына преграждаеть взору доступъ на нижнія части зданій. Это прежде всего напоминаетъ намъ возвышенное положение горы Кальварии съ Голговой на ней, куда подымались по ступенямъ, направляясь отъ запада, то-есть отъ церкви Воскресенія». Перспектива въ нашей мозанкъ такая же наивная, какъ и во всвхъ античныхъ и средневъковыхъ композиціяхъ, и изъ того, что зданія и холиъ съ крестомъ видны изъ за стіны, отнюдь нельзя заключать о высокой точкъ зрънія автора ея, каковое заключеніе было бы необходимо, если бы дівло піло о современной композиціи. Средневівковой мастеръ врядъ ли когда представлялъ общій видъ города иначе, какъ «съ птичьяго полета». Примъровъ тому можно было бы привести много. На всёхъ тріумфальныхъ аркахъ базиликъ, гдё изображаются Іерусалимъ и Внолеемъ - изъ за ствнъ этихъ городовъ видны разнообразныя зданія и не только крыши, но и двери, колонны и т. п. То же самое въ S. Apollinari Nuovo въ Равенив въ изображеніяхъ дворца Өеодорика и гавани, въ сюжетахъ изъ бытія на боковыхъ стенахъ, S. Maria Maggiore, такъ подробно изученныхъ и описанныхъ самимъ-же Л. В. Айналовымъ. гдъ видны даже люди, находящіеся въ городѣ (не на стынахъ, а, напр., въ дверяхъ жилищъ и т. п.). Какъ на поздній прим'єръ, уже на границахъ Возрожденія, можно указать, пожалуй, на города при изображеніяхъ Евангелистовъ въ верхней церкви св. Франциска Ассизскаго, принадлежащихъ Чимабуэ (Римъ при Ев. Маркъ у Стржиговскаго Cimabue und Rom, Taf. IV), гдв изъ за ствиъ видны зданія чуть ли отъ самаго цоколя. Стараніе Д. В. Айналова отождествить нікоторыя изъ зданій мозаики съ Константиновскими постройками на святыхъ мъстахъ, также кажутся намъ въ евкоторой своей части натянутыми. Только круглое зданіе съ четырьмя входами съ видимой стороны и съ купольнымъ покрытіемъ весьма въроятно и остроумно отождествлено съ круглымъ же зданіемъ Воскресенія, имфвшимъ, по свидфтельству паломниковъ, какъ разъ по четыре входа съ двухъ сторонъ (стр. 58). Форма этого зданія была очень хорошо извъстна во всемъ христіанскомъ міръ, что доказывается частымъ его изображеніемъ на памятникахъ искусства (ib.). Прочія зданія, включая и «сигму», передъ которой сидять Христосъ и апостолы, думается намъ, просто продуктъ фантазіи художника. Мы вполнъ убъдились доводами Д. В. Айналова, что здёсь Герусалимъ горній представленъ надъ чертами дольняго, а не Рима, но въ то же время думаемъ, что онъ представленъ по слухамъ и описаніямъ, а отнюдь не по какимъ нибудь чертежамъ или т. п., которые давали бы возможность топографически и архитектурно точнаго изображенія 1). Но и на этихъ страницахъ, гдѣ далеко не со всѣми результатами почтеннаго автора можно согласиться, онъ даритъ насъ новостью, именно прорисями съ неизданнаго рисунка XVI вѣка, хранящагося въ библіотекѣ Барберини и изображающаго нашу мозаику до позднѣйшихъ реставрацій. Заключительныя замѣчанія этой главы о двухъ женскихъ фигурахъ, въ которыхъ авторъ, думаемъ, справедливо видитъ аллегорическія изображенія церквей «отъ языкъ» и «отъ обрѣзанія», а не Пуденціану и Пракседу, о типахъ апостоловъ Петра и Павла и, наконецъ, самого Христа (3-я разновидность назорейскаго типа) очень цѣнны.

Обращаясь теперь ко второй главной части труда Д. В. Айналова, изследованію мозаикъ церкви S. Магіа Maggiore, мы прежде всего должны оттенить его безпримёрно добросовёстное отношеніе къ своей задачё, доходящее до самопожертвованія. Для ближайшаго изученія мозаикъ тріумфальной арки авторъ взбирался на крышу киворія надъ престоломъ, а мозаики нефа изучалъ (и даже зарисовывалъ детали акварелью)—стоя на карнизё, ничёмъ, разумёется, не огражденномъ. Результатомъ такого изученія явилось констатированіе множества неточностей во всёхъ предыдущихъ изданіяхъ, не исключая и монументальнаго изданія Мизаісі Cristiani, выходившаго подъ редакціей Де-Росси.

Изученіе мозаикъ св. Маріи Великой естественнымъ образомъ распадается на дві части сообразно двумъ главнымъ мозаическимъ цикламъ

<sup>1)</sup> Замъчательно, что, напр., по поводу сигны Д. В. Айналовъ впадаеть какъ разъ въ такой тонъ, какимъ обыкновенно высказываются мало обоснованныя предположенія. Такъ, напр. (стр. 68): «Если по Евсевію выходить, что только три стороны, съверная, южная и западная имъли портики, а на восточной сторонъ былъ фасадъ базилики, то это ничуть не означаеть, что на восточной сторонь не было никакого портика, или пристройки второстепеннаго значенія... портикъ не представляеть собою колоннады, а полукруглую ствну въ видв сигны, которую довольно часто, какъ самостоятельную архитектурную форму, мы встръчаемъ на христіанскихъ памятникахъ. Эта сигма не могла составлять фасада Константиновой базилики вся вдствіе своей полукруглой формы.... (стр. 64) крыща сигмы двлается шире къ краямъ мозанки и подымается надъ головами апостоловъ, что и служить яснымь признакомъ того, что два ряда фигурь апостоловь, размыщены въ глубинь пространства симы на довольно большемь разстояніи (! не забудемь, что еще двухъ крайнихъ фигуръ апостоловъ не сохранилось. Но и безъ того они, очевидно, сидятъ на переднейъ планъ). Изъ этого ясно (?), какимъ образомъ на этомъ пространствъ, которое было довольно велико, могла поставляться канедра для епископа и могъ присутствовать народъ». Но Д. В. Айналовъ самъ-же раньше приводилъ буквальное свидътельство паломницы Сильвіи (стр. 50), что канедра ставилась «in Golgotha post Crucem, quae stat nunc». Неужели такое выраженіе могло бы быть употреблено, если бы между крестомъ и канедрою находился цёлый портикъ, хотя бы и со многими дверями?

этой базилики: изображеніямъ на тріумфальной аркв и изображеніямъ на верхнихъ стенахъ средняго корабля. Д. В. Айналовъ не только описываеть и объясняеть изображенія того и другого цикла, широко пользуясь аналогіями памятниковъ другихъ мёсть и другихъ родовъ искусства, но и сообщаетъ массу мелкихъ, но ценныхъ подробностей насчетъ техники и реставрацій. Такъ, напр., весьма в'вроятное заключеніе, что реставраціи мозанкою сюжетовъ, украшающихъ верхнія стіны, сділаны Джакопо Торрити въ концъ XIII в., выведено исключительно на основанін технических ваблюденій. Подобных частностей мы тщетно стали бы искать въ другихъ описаніяхъ. Въ объясненіи сюжетовъ тріумфальной арки, въ общемъ, Д. В. Айналовъ придерживается того, что было добыто его предшественниками и въ томъ числѣ Н. П. Кондаковымъ (сцена встрвчи св. Семейства Афродисіемъ). Изъ частностей, съ которыми, по нашему метеню, нельзя согласиться, упомянемъ о предпочтении объясненія, видящаго Захарію, а не Іосифа въ человъкъ, стоящемъ у храмика въ первой сценъ. Во всей тріумфальной аркъ мы не находимъ никакого отношенія къ Предтечь, тогда какъ явленіе ангела Захаріи обыкновенно фигурируетъ, какъ первый сюжеть въ пиклахъ росписей, трактующихъ жизнь Предтечи. По замъчанію самого же Д. В. Айналова (стр. 78), фигура эта имбеть ту же одежду, что и фигура Іосифа въ следующей сцене Сретенія, но отличается отъ нея боле низкимъ ростомъ, темнымъ цвътомъ короткой бороды и волосъ и имъетъ жезлъ». Ростъ врядъ ли въ данномъ случав имветь значение - фигура стоитъ у храмика и должна же быть хоть нъсколько ниже его, жезлъ — Іосифъ имъетъ и въ другихъ композиціяхъ (см. прим. 1 на стр. 85) — остается куафюра. Не знаю, перевъщиваеть ли она указанные признаки противъ Захарія и не реставрирована ли она въ одномъ изъ двухъ случаевъ. Другая частность, противъ которой мы позволимъ себъ возразить — это сжещение церкви от образания съ синагогой въ объяснения действительно тенной сцены поклоненія волхвовъ. Эти дві аллегоріи должны быть, думаемъ, строго различаемы. Вообще объяснение загадочной фигуры налъво отъ трона, на которомъ сидитъ Младенецъ, фигуры къ тому же сильно реставрированной, по нашему мнѣнію, не удалось Д. В. Айналову, какъ и другимъ. По аналогіи съ тремя другими сюжетами арки здёсь ожидался бы Іосифъ, что и предполагали, если не ошибаюсь, и которые прежніе изследователи, но этому противоречать драгопенный костюмь и книга, по свидетельству г. Айналова хорошо сохранившаяся. Вопросъ этотъ следуеть оставить, полагаемъ, открытымъ. «Колонка бичеванія» (стр. 89) есть, кажется, просто ножка кресла. Въ сценъ встръчи Афродисія Д. В. Айналовъ вслёдъ за Гарруччи принимаетъ полуобнаженнаго старика въ тривонъ за философа-киника, приближеннаго или друга царя, и указываеть несколько аналогій подобной близости киниковь къ разнымъ царямъ. Разсмотрѣніе мозанкъ арки заключается весьма поучительнымъ и, какъ всегда, очень яснымъ стилистическимъ сравненіемъ ихъ съ другими

группами подобныхъ памятниковъ, какъ более ранними (мозанки Констанцы и Пуденціаны), такъ и современными и отчасти боле поздними (мозанки Неаполя и, въ особенности, Равенны) 1). Особенно поучительно сравненіе съ Равеннскими мозанками. Золотые и синіе фоны Равенны здёсь только отчасти играють роль фоновъ, прерываясь изображеніемъ облаковъ и земли, а синій, будучи употребляемъ въ весьма скромныхъ разм'брахъ, напр., для заполненія темной внутренности храма, или вороть, «Общій тонъ мозаикъ свётлый и слабый сравнительно съ мозаиками Неаполя и Равенны. Онъ приближается къ тону изящной мозанки Поипей и виллы Адріана съ радужной градаціей тоновъ, какъ и въ античной миніатюр'в Иліады» ..... «если въ мозанкахъ Равенны мы можемъ отмѣтить строго монументальный пріемъ декораціи, то есть употребленіе большихъ фигуръ для украшенія большихъ пространствъ, то мозанки арки прямо страдають плохимъ соображеніемъ съ містомъ. Всёхъ фигуръ на аркъ было болъе 60, не считая изображеній дома, пяти городовъ, двухъ храмовъ, трона и 12 овецъ. Фигуры эти малы и неясны. Детали сценъ, жесты, аттрибуты фигуръ теряются для зрителя. Роспись своими слабыми, плоскими, мелкими, но красивыми фигурами переходить въ детальный жанръ миніатюры и неудачно приспособляеть ихъ для декораціи высоко поднятыхъ большихъ отрівзковъ арки. Дівленіе на фризы здёсь также дано по способу, извёстному въ миніатюрахъ, но очень распространенному въ античномъ и христіанскомъ рельефъ, гдъ верхняя сцена отдёляется отъ нижней лишь полоской земли, а не рамой. Впоследстви часто для росписей арокъ избираются сюжеты, не требующіе дівленій ея на фризы, и все пространство арки занимается однимь, двумя сюжетами. Въ этомъ нельзя не видеть прямого улучшенія декоративнаго пріема и перехода къ монументальной декорація» (стр. 105).

Мы нам'вренно сдёлали эти н'всколько длинныя выписки, чтобы дать образчикъ стилистическаго разбора, ясности и точности котораго, повторяемъ, многіе могутъ позавидовать. Указывая, такимъ образомъ, на признаки, отличающіе мозаическую роспись Маріи Великой, какъ отъ первоначальнаго, катакомбнаго, христіанскаго искусства, такъ и отъ бол'ве позднихъ стадій его, напр., мозаичныхъ росписей Равенны, авторъ въ конц'в концовъ высказываетъ мысль, что «въ мозаикахъ арки мы можемъ вид'єть наиболе раннее произведеніе византійскаго искусства на римской почет». Этого положенія мы еще коснемся, когда дойдемъ до «заключенія» книги г. Айналова.

Мозанкамъ нефа, или верхнихъ стѣнъ средняго корабля той же церкви посвящены стр. 106—132. Ихъ описаніе очень детально, изобилуетъ массою техническихъ и стилистическихъ цѣнныхъ замѣчаній и

<sup>1)</sup> Жаль, что при опредъленіи времени возникновенія мозаикъ арки (стр. 103) г. Айналовъ позабыль упомянуть о надписи на ней: Xystus episcopus plebi Dei, объясняющей датировку ея «между 432—440 годами».

сравненій и, вообще, должно быть изучаемо наряду съ текстомъ де-Росси, какъ необходимое его дополненіе. Авторъ, какъ всегда, ясно оттвияеть античные элементы этой росписи и справедливо останавливается на сходствъ картинъ, ее составляющихъ, съ древнъйшими миніатюрами еще тесно примыкающими къ античной живописи, каковы ватиканскій Вергилій, Иліада, такъ называемый свитокъ Іисуса Навина и др. Съ другой стороны, онъ указываетъ и на черты византинизма, напр., въ костюмахъ дочери фараона и юнаго Моисея, роскоши нъкоторыхъ деталей и т. п. Надо замътить, однако, что это же описаніе виъсть съ твиъ и нъсколько небрежно. Такъ, онъ не упоминаетъ ни первоначальнаго числа сценъ (36), ни порядка, въ которомъ ведетъ свое перечисленіе. На стр. 129 содержаніе квадратовъ спутано (сцена каменнаго дождя относится не кътому квадрату, въ который помъщена). Описаніе это, очевидно, почти цъликомъ заимствовано изъзаписной книжки автора, писавшейся на карнизв, каковое обстоятельство, конечно, и извиняетъ извъстную монотонность,сухость и отрывочность изложенія. Порою кажется, что самому автору какъ бы наскучило это сухое регистрированіе мелочей и деталей (мы вполив понимаемъ это, такъ какъ сами производили подобныя работы). и это отражается невольно въ изложеніи. Такъ, на стр. 112 находимъ «рядъ мало выразительныхъ сценъ», на стр. 115 «скучныя перипетіи договоровъ съ Лаваномъ», на стр. 126 «скучныя сцены взятія города Іерихона и битвъ» и, наконецъ, на стр. 129 уже весь циклъ названъ «утомительнымъ рядомъ сценъ». Но заканчивается эти глава зато истинною прелестью, сразу освёжающею читателя аккордомъ совсёмъ другого античнаго - лада. Автору удалось, по нашему мивнію, самымъ несомивинымъ образомъ доказать — одинъ взглядъ на рисунокъ убъждаетъ въ этомъ-что значительная часть мозаики апсиды св. Маріи Великой не произведеніе Джакопо Торрити, а древняго происхожденія. Это настолько очевидно, что даже ссылка на Іоанна Діакона, описывающаго водный фризъ съ геніями этой апсиды, является уже какъ бы излишнею. И это никъмъ до Д. В. Айналова не указывалось!

Въ последней части своей работы авторъ описываетъ въ небольшихъ экскурсахъ мозаики иеркви св. Сабины и Латеранскаю баптистерія,
мозаики баптистерія св. Януарія въ Неаполь, мозаики церкви св. Приска
въ Капут, мозаики капеллы св. Аквилина при церкви св. Лаврентія въ Милань и капеллы св. Виктора въ церкви св. Амвросія тамъ же и, наконецъ,
мозаику баптистерія Альбеніа въ Лигуріи. Экскурсъ о мозаикахъ баптистерія св. Януарія заключаетъ много новаго. Авторъ прилагаетъ опять
самостоятельный рисунокъ, зам'єтно разнящійся отъ изданнаго Гарруччи
(табл. 269, 270 по копіямъ Капарони, впервые изданнымъ въ сочиненіи
Параскандало Метогіе.... della chiesa di Napoli 1847—48). Предварительно снятія своей копіи Д. В. Айналовъ вновь очистиль мозаику купола (см. Прибавленіе стр. 183) и зарисовываль ее зат'ємъ въ бинокль.
Рисунки изданы на стр. 138 (общій видъ купола), 144 (Левъ св. Марка),
византійскій временнияхь.

Digitized by Google

145 (Ангелъ св. Матеея), 147 (четверо святыхъ). Также точно очищалъ отъ копоти и вновь зарисовывалъ авторъ и мозаики св. Приска въ Капув (рис. 23—26 на страницахъ 151—154).

Закмоченіе (стр. 169—179), изящно и ясно написанное, даеть общій сводъ выводовъ изъ всей работы и вивств сводъ литературныхъ извъстій о развитіи и процвітаніи христіанскаго искусства на Востокі. Вследъ за Стржиговскимъ онъ относить появленіе византійскаго стил въ Равенив ко времени возвращенія Галлы Плацидін изъ Константинополя въ Равенну. Какъ обстоятельство, способствовавшее распространенію этого стиля въ Италіи, онъ указываеть об'вдненіе посл'ядней и притокъ въ нее варварскихъ народностей въ IV и V вв., съ одной стороны, и высокое состояніе науки и искусства на Востокъ въ то же время. съ другой. Аналогіи въ композиціяхъ, типахъ и множествъ деталей мозаикъ Италіи съ памятниками Востока авторъ справедливо считаетъ «лишь ничтожною теперь съ трудомъ различаемою струею восточнаго искусства, проникающаго на Западъ». Такимъ образомъ другою главною причиною измёненія стиля, наряду съ перенесеніемъ росписей изъ темныхъ катакомбъ въ свётлыя базилики, было вліяніе современнаго восточнохристіанскаго искусства. Но спрашивается, можно ли назвать это восточное искусство, вліявшее на искусство Италіи въ IV и V вв., уже визактийским, какъ это делаетъ авторъ, правда, почти всегда оговариваясь въ томъ смысле, что это раннее византійское искусство, или, еще точнее, «тоть стиль, который, стольтіе спустя, принимаеть несомнънный характеръ стиля византійскаго»? Столетіе спустя, т. е. въ эпоху Юстиніана, дъйствительно уже можно серьезно говорить и на Востокъ о начатках византійскаго стиля, но собственное процебтаніе его, какъ согласны, кажется, всв, относится къ эпохв гораздо более поздней, къ эпохв Максдонской династій, съ каковыхъ поръ обыкновенно принято говорить и о византійской имперіи, византійской литературів и т. д. Что касается восточныхъ вліяній въ западномъ христіанстві, то они, конечно, факть безспорный не только для IV—V вв., но и для боле раннихъ эпохъ 1). Сама книга г. Айналова, между прочимъ, ценна именно темъ, что даетъ тому рядъ доказательствъ и выдёляеть изъ числа обще-восточныхъ деталей рядъ деталей палестинских, для которыхъ терминомъ post quem является эпоха Константина Великаго. Въ эту эпоху, конечно, и г. Айнадовъ не сталь бы, по примъру Стржиговскаго, говорить о византийскомо нскусствъ и тъмъ болъе его вліяній на Западъ. Д. В. Айналовъ превосходно указаль, напр., на мозаикахъ Маріи Великой, шагъ впередъ отъ античныхъ росписей катакомбъ, шагъ, несомивнио, по тому пути, который приведеть черезь искусство Равенны и искусство эпохи Юстиніана къ византійскому искусству, но на этой стадіи христіанское искусство

<sup>1)</sup> Стоитъ только припомнить такіе факты, какъ греческая монограмма Христа, A и G,  $IX\Theta Y \Sigma$ , названія вродѣ: narthex, ambo, cantharus, Galilaea въ базиликахъ, греческія епитафіи древнихъ папъ и т. д.

все-таки еще нельзя называть византійскимъ, нельзя говорить о памятникахъ, хотя бы самыхъ раннихъ византійскаго искусства. Имперія эпохи Юстиніана уже не та, которая была при Антонинахъ, не та, которая была при Діоклетіанъ или Константинъ Великомъ, но ни одинъ историкъ не назоветъ поэтому Юстиніана византійскимъ императоромъ, а его имперію византійского.

Мы думаемъ, что достаточно энергично указали на сильныя стороны действительно выдающейся, талантливой работы г. Айналова. Думаемъ. что не испортимъ впечатавнія, указавъ нівкоторыя погрівшности стиля. которыя иногда досадно видёть, тёмъ болёе, что авторъ вполеё обладаеть даромъ изложенія. Такими «грібшками» являются: «исцівленіе (1) Лазаря», «квадратикъ запов'ёдей», «низведеніе небеснаго огня на жертву Васла» (стр. 14), «Благов'вщеніе Марія» («Марія» часто — вийсто Пресв. Авы, или Богородицы), «два ангела... стоять сзади ея, оживленно жестекулируя пальцами, сложенными двуперстно» (стр. 73), «жрепъ (тоже часто вм. священникъ) Захарія» (стр. 78). Попадаются неточности и другого рода, вродъ частаго смъщенія правой и львой руки, недоразумьнія въ описаніи мозавкъ нефа св. Маріи Великой (по крайней м'връ сравнительно съ рисунками въ Musaici де-Росси). Но этого всего, повторяю, не стоило бы упоминать, если бы изложение автора въ другихъ мъстахъ, напр. въ техническихъ и стилистическихъ описаніяхъ, не поражало своею точностью и своимъ изяществомъ.

А. Щукаревъ.

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. І. Одесса. 1896 г. 8°. IV → 53 → 175 → 75 стр., съ II таблицами.

1895 года 26 февраля совершилось открытіе Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь. Въ настоящее время вышель первый томъ «Извъстій» Института, который знакомить насъ и съ исторіей этого ученаго учрежденія, и съ задачами, преслъдуемыми имъ въ своей дъятельности, и съ результатами этой дъятельности за первый годъ его существованія, и съ научными трудами его работниковъ, нашедшихъ себъ мъсто въ указанной книгъ.

Какъ извёстно, въ русской ученой литературё необходимость изученія исторіи и культуры Византіи давно сознавалась, а равно находились работники, посвящавшіе свои силы на это изученіе, удёлявшіе вообще много вниманія вопросамъ Византіи, ея прошлаго, различныхъ вліяній ея на исторію и культуру Россіи; давно, прибавимъ, сознавалась и необходимость созданія такого учрежденія, которое бы спеціально трудилось надъ разработкой византинов'єдінія во всёхъ его проявленіяхъ и подготовляло работниковъ для этой цёли.

Мысль о созданіи такого учрежденія въ Константинополів, какъ это видно изъ рівчи Россійскаго посла въ Константинополів, сказанной въ день открытія Института, принадлежитъ русскому посольству въ Кон-

стантинопол'й; среди же профессоровъ Новороссійскаго университета эта мысль получила впервые существенный образъ: тамъ былъ составленъ впервые проектъ устава будущаго института. Но много препятствій пришлось преодол'йть лицамъ, трудившимся о приведеніи въ исполненіе этого проекта. И А. И. Нелидовъ въ своей р'йчи, и профессоръ Ө. И. Успенскій называютъ съ благодарностью имена лицъ, которыя наибол'йе помогли устранить эти препятстія и дать возможность осуществиться указанному проекту.

Мы не будемъ повторять здѣсь всей, весьма интересной исторіи института до его открытія. Отмѣтимъ лишь пункты рѣчей, произнесенныхъ въ торжественномъ засѣданіи, въ которыхъ намѣчаются задачи института, программа его будущей дѣятельности и указывается, какое вообще можетъ имѣть значеніе эта дѣятельность для науки.

А. И. Нелидовъ въ своей рѣчи, указывая бѣгло на то значеніе, которое можетъ имѣть дѣятельность института и для науки, и даже для политики, совершенно правильно говоритъ въ заключеніи: «способствуя проявленію духовной силы Россіи предоставленіемъ ей возможности занять первенствующее мѣсто на почти не разработанной почвѣ византологіи, мы открываемъ ей новый источникъ вліянія и могущества, источникъ, который разрабатывать и изъ котораго черпать должны будутъ гг. ученые» (стр. 6).

Профессоръ О. И. Успенскій въ своей річи, въ живой картині рисуеть положеніе византинов'єдінія у насъ въ Россіи и, констатируя ненориальность его, переходить къ уясненію того значенія, какое им'єють спеціальныя, научныя византійскія занятія съ точки зрівнія теоретической, общенаучной и съ практической, національно-русской.

«Какъ выраженіе государственныхъ, административныхъ и этнографическихъ особенностей, говоритъ онъ, византинизмъ проявляется въ слѣдующихъ конкретныхъ признакахъ: 1) въ постепенной замѣнѣ датинскаго языка греческимъ; 2) въ борьбѣ національностей изъ за политическаго преобладанія; 3) въ памятникахъ искусства, гдѣ появляются новые типы; 4) въ забвеніи преданій классической древности 1) и въ замѣнѣ ихъ новыми, по преимуществу иранскими. Очень хорошо извѣстно значеніе византинизма для тѣхъ народовъ, которые входили въ сферу вліянія восточной имперіи: болгаръ, сербовъ, румынъ, русскихъ, армянъ, грузинъ. Но теперь оказывается, что это вліяніе распространялось и на западъ и отразилось въ разработкѣ догматики, въ формахъ и содержаніи богослуженія, въ философскихъ системахъ и искусствѣ. Въ этомъ направленіи будущія изслѣдованія должны принести еще не мало новыхъ открытій. Таково значеніе византійскихъ занятій съ общенаучной точки зрѣнія».

«Еще важнъй та сторона, продолжаетъ О. И. Успенскій, которая по-

<sup>1)</sup> Полнаго забвенія ихъ, однако, никогда не было, напр., въ искусствъ (Е. Р.).

лучаетъ значеніе съ національно-русской точки зрѣнія. Для насъ Византія не археологическая или отвлеченная проблема знанія, а реальный предметъ, важный для познанія своей собственной исторіи. Наши сношенія съ Византіей въ ІХ и Х вв., закончившіяся принятіемъ восточнаго православія, оставили глубокіе слѣды въ народномъ сознаніи, отразились въ системѣ устройства русскаго государства, въ разнообразныхъ заимствованіяхъ по церковной, гражданской и бытовой обстановкѣ. Духовное и литературное общеніе съ Византіей, ставшее предметомъ научнаго изслѣдованія лишь въ послѣднее время, обнаруживается даже въ такихъ явленіяхъ, которыя всѣ привыкли считать спеціально народными» (стр. 9 и 10).

Заканчивая свою рѣчь, профессоръ О. И. Успенскій, говоритъ: «открывая нынѣ Археологическій Институтъ въ Константинополѣ, мы виѣстѣ съ тѣмъ освобождаемъ внзантиновѣдѣніе отъ служебнаго его положенія, видя въ немъ самомъ цѣль института. Русская наука начинаетъ этимъ исполнять свои обязательства по отношенію къ Византіи и освобождается отъ упрека въ пренебреженіи прямыхъ своихъ задачъ».

Изъ отчета секретаря института И. Д. Погодина, прочитаннаго въ томъ же засъданіи, видно, что институтъ на первыхъ порахъ (до его открытія) занялся созданіемъ библіотеки, какъ самой насущной потребности, удовлетвореніе которой достойнымъ образомъ отвъчаетъ многимъ цълмъ института: серьезной научной работъ, оказанію поддержки и всяческаго содъйствія русскимъ ученымъ, прибывающимъ на востокъ.

Благодаря сочувствію русскихъ ученыхъ обществъ, нѣкоторыхъ иностранныхъ и отдѣльныхъ лицъ, благодаря спеціальнымъ пожертвованіямъ и затратамъ изъ спеціальныхъ средствъ института, библіотека института въ настоящее время является богатѣйшей, обладающей многими цѣнными классическими трудами въ различныхъ отдѣлахъ историко-филологическихъ и археологическихъ наукъ.

Переходимъ теперь къ краткому указанію результатовъ ученой дівятельности института за 1895 г. на основаніи отчета, представленнаго въ «Извівстіяхъ» 1). Дівятельность института выразилась въ устройствів засіданій, различныхъ археологическихъ экспедицій, въ изученіи Константинополя и его ближайшихъ окрестностей, въ собираніи свіздівній о древностяхъ и различнаго рода содійствіи русскимъ ученымъ, въ устройстві учебно-вспомогательныхъ учрежденій.

Засъданій было шесть, на которыхъ были прочитаны рефераты. Археологическія экскурсіи членами института были совершены: а) по Анатоліи, б) на Анонъ и в) въ Анины.

Первая поъздка сопровождалась открытіемъ многихъ христіанскихъ памятниковъ, которые ждутъ ближайшаго ихъ изследованія и изученія



<sup>1)</sup> О дѣятельности института за указанное время см. отчеты о рефератахъ, предложенныхъ на X Археологическомъ съѣздѣ въ Ригѣ проф. О. И. Успенскимъ и др. («Визант. Врем.», 1896, вып. 4).

на мѣстѣ и снятіемъ съ нихъ фотографій, рисунковъ. Это фрески перквей, монастырей, въ которыхъ, кромѣ того, встрѣчаются замѣчательныя рукописи (номоканонъ Сумела XIII в.) и другіе предметы перковнаго обихода.

Вторая повздка дала въ результать открытіе цвиныхъ рукописей по историческому содержанію, по миніатюрамъ, съ которыхъ какъ и съ нвкоторыхъ другихъ памятниковъ искусства сняты были фотографіи.

Третья повздка была поучительна во многихъ отношеніяхъ— по ознакомленію съ порядкомъ веденія двлъ археологическихъ роскопокъ, изученія памятниковъ и т. п. иностранными институтами.

Изъ научно-вспомогательныхъ учрежденій института, кром'в библіотеки, нужно назвать еще кабинеть древностей, которой возникъ главнымъ образомъ изъ пожертвованій и влад'веть въ настоящее время уже значительнымъ количествомъ ц'внныхъ вещей, какъ античныхъ такъ и христіанскихъ: античной скульптуры терракотами, лампочками, вазами, надписями и др.; наибол'ве богато собраніе византійскихъ монетъ. Прибавимъ въ заключеніе перечня пособій института, что онъ въ настоящее время обладаетъ богат'єйшимъ собраніемъ фотографій съ различныхъ памятниковъ, какъ Константинополя, такъ и другихъ м'єстъ Востока. Многія изъ этихъ фотографій сд'вланы съ новооткрытыхъ, или неизв'єстныхъ въ научной литератур'є памятниковъ.

Переходимъ теперь къ обзору научныхъ трудовъ, помъщенныхъ въ «Извъстіяхъ».

На первомъ мѣстѣ стоитъ статья О. И. Успенскою: «Актъ отвода земли монастырю Богородицы Милостивой».

Актъ этотъ находится въ рукописи Иверскаго монастыря на Асонѣ; это протоколъ ввода монастыря во владѣніе двѣнадцатью крестьянами съ принадлежащею имъ землею. Актъ, по словамъ автора, отличается между другими, уже извѣстными полнотой, подробностями и въ особенности составомъ: «Съ одной стороны, рѣдко встрѣчающаяся полнота и сохранность этого акта, съ другой же, самое содержаніе, которое представляетъ весьма важныя дополненія къ системѣ организаціи крестьянскаго землевладѣнія въ Византіи, не можетъ не придавать ему первенствующаго значенія между всѣми актами подобнаго рода».

Авторъ, какъ извъстно, уже давно работаетъ надъ вопросами по исторіи византійскаго землевладінія, и его работы въ этой области пользуются извъстностью и авторитетностью. Названная статья примыкаеть къ этимъ работамъ, дополняя ихъ новымъ матеріаломъ, заключеннымъ въ указанномъ актъ. Авторъ разбираетъ, объясняетъ вст техническіе термины акта, т. е. уясняетъ различныя стороны византійскаго землевладінія. «Актъ отвода земли монастырю Богородицы Милостивой, говоритъ авторъ въ заключеніе и послі объясненія встрічающихся въ немъ техническихъ терминовъ, представляеть еще не мало любопыт-

ныхъ сторонъ для изученія. И прежде всего самыя имена крестьянъ и данныя имъ прозвища весьма хорошо рисують состояніе населенія въ этой части Македоніи въ періодъ византійскаго здёсь господства...... Очень любопытно, что между выборными людьми, присутствованшими при актё, оказались такіе, которые дали свою подпись по-славянски...» (стр. 25). Къ статьё приложенъ самый актъ.

Статья О. Ө. Вульфа «Семь чудесъ Византіи и храмъ святыхъ апостоловъ» — уже извістна по отчету о засіданіяхъ Х археологическаго съізда. Статья эта полна глубокаго интереса, такъ какъ во многомъ дополняеть, исправляеть предложенныя раніве другими комментаріи (Ренакъ) и даетъ новыя объясненія, новыя археологическія комментаріи къ сочиненію Константина Родія. Реконструкція автора храма св. апостоловъ на основаніи описанія этого писателя заслуживаетъ вполнів вниманія; но вопрось о томъ, что соборъ св. Марка въ Венеціи копія этого храма, заслуживаль бы большей разработки. Для автора, повидимому, этотъ вопрось возбуждаеть мало сомнівнія, хотя факты, приводимые имъ, не дають вполнів къ тому основанія.

Архитектура храма апостоловъ, какъ она предстаетъ въ описаніи Родія, разобрана авторомъ подробно. Но сравнительно кратко разобрано содержаніе мозаичныхъ композицій, описываемыхъ Родіємъ: было бы необходимо имъть болъе сопоставленій съ современными памятниками, чтобы на основаніи ихъ заключить о томъ, что дъйствительно могло принадлежать памятнику, и что описателю Х въка, дополнявшему видънное имъ деталями, заимствованными изъ перковныхъ пъснопъній, или же изъ художественныхъ памятниковъ, но своего уже времени.

Въ замѣчанія автора по поводу изображенія Срѣтенія вкралась, повидимому, опшбка. «Въ Срѣтеніи, говорить онъ, странно то, что Симеонъ сндить, а Іосифа совсѣмъ нѣтъ. Кромѣ него, тутъ является пророчица Анна, чему нѣтъ примѣра до XI—XII в.» (стр. 72). Однако извѣстно изображеніе Срѣтенія и съ пророчицей Анной до XI—XII в.: въ мозанкахъ церкви S. Maria Maggiore въ Римѣ, V вѣка.

Предположеніе автора, что въ сѣверномъ и южномъ куполахъ церкви апостоловъ могли быть композиціи апокалиптическаго содержанія (стр. 74), совершенно не допустимо для чисто византійскаго памятника и при томъ такой эпохи, какъ VI вѣкъ.

Е. М. Придикъ, «Надписи изъ Оессаліи», издаеть 131 надпись, отчасти уже изв'єстныя, но плохо ран'ве изданныя, отчасти неизв'єстныя, открытыя имъ во время экскурсіи по Оессаліи въ 1895 г. Изданіе снабжено комментаріями.

О пурпуровомъ кодексв Евангелія VI ввка, составляющемъ нынв одинъ изъ драгоцвинвить и замвчательныхъ памятниковъ, которыми владветъ Россія, и пріобретенномъ, главнымъ образомъ, благодаря вниманію и хлопотамъ института, былъ предложенъ докладъ проф. О. И. Успенскаго на X археологическомъ събзде; этотъ докладъ, пред-

ставляющій результаты работь по изслідованію кодекса наличных силь института, и составляеть предметь послідней статьи «Вновь найденный пурпуровый кодексь евангелія» изъ поміщенных въ «Извістіяхь». Нельзя не повторить заключительных словь статьи «Вь виду безспорной важности и высокой цінности вновь найденной рукописи весьма естественно ожидать, что она пріобрітеть громкую извістность и сділается предметомъ вниманія и изученія со стороны спеціалистовь. Было бы желательно озаботиться необходимыми мітрами къ облегченію средствь для изученія ея и въ то же время предохранить отъ порчи столь рітдкую древность. Пурпуровый кодексь потребуеть изданія и изданія роскошнаго, какъ издана синайская библія или Остромирово евангеліе».

Въ заключении тома «Извѣстій» предложена весьма интересная хроника: сообщенія о древностяхъ Востока, о ходѣ изученія ихъ, библіографическія свѣдѣнія п т. п.

Въ заключение нашего краткаго обзора содержания I тома «Извъстий» института пожелаемъ послъднему и въ будущемъ еще большей столь же плодотворной дъятельности, издания новыхъ матеріаловъ, которыми такъ богата еще Византия, издания трудовъ, посвященныхъ изслъдованию ея мало извъстныхъ памятниковъ.

В. Ръдпиъ.

В. В. Латышевъ. Сборникъ греческихъ надписей христіанскихъ временъ изъ Юженой Россіи. Спб. 1896. pp. III — 143 съ 13 таблицами.

Новый трудъ акад. Латышева, приветствовать который мы хотимъ въ этой замъткъ, является дополненіемъ къ вышедшимъ раньше двумъ томамъ его извъстнаго изданія Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini. Христіанскія надпися, уцільній въ разныхъ містахъ нашего юга отъ давнихъ въковъ существовавшей тамъ греческой культуры, не нашли себъ мъста въ названномъ изданіи. Матеріаль этотъ далеко не великъ, разбросанъ въ разныхъ изданіяхъ, и лишь находки новъйшаго времени нашли себъ прочное мъсто въ «Матеріалахъ Императорской Археологической Коммиссіи». Но и въ это изданіе попадають лишь надписи, находимыя въ раскопкахъ и археологическихъ розысканіяхъ, предпринимаемыхъ по порученію Коммиссіи. Собрать весь этотъ матеріаль въ одно изданіе и сопоставить его вмістів-значию оказать большую услугу всемь, кто интересуется разработкой нашихъ отечественныхъ древностей. Такъ какъ изданіе вновь находимыхъ надписей въ «Матеріалахъ» Коммиссіп ведеть г. Латыпіевь, то ему и лежало близко взяться за это дело. Во время своихъ археологическихъ экскурсій въ пору подготовительныхъ работъ къ изданію Сборника древнихъ надписей черноморскаго побережья имъль онь возможность провърить по оригиналамъ тексты христіанскихъ надписей, изданныхъ въ прежнее время; что же до новыхъ находокъ, то иныя изъ нихъ прибывали въ подлинникѣ въ Эрмитажъ, съ другихъ получалъ онъ сники или копіп отъ лицъ, доставлявшихъ свои отчеты въ Коммиссію. Такимъ образомъ, весь наличный матеріалъ былъ въ его распоряженіи, и г. Латышевъ съ обычной своей аккуратностью и щепетильной тщательностью опытнаго эпиграфиста составилъ полный (для времени изданія) сборникъ греческихъ христіанскихъ надписей, охвативъ побережье Чернаго моря отъ Дупая и до Таманскаго полуострова включительно. Эпиграфическія находки, сділанныя на территоріи восточнаго побережья Чернаго моря и Кавказа, не нашли мъста въ этомъ изданіи, такъ какъ онъ были собраны еще ко времени Тифлисскаго археологическаго съъзда въ 1881 году проф. Помяловскимъ.

Въ самомъ заглавіи новаго труда г. Латышева: Сборникъ преческихъ надписей, есть указаніе еще на одно ограниченіе. Какъ извѣстно, въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Крыма сохраннлось немало христіанскихъ надписей на латинскомъ языкѣ на сооруженіяхъ времени генуззскаго господства. Онѣ были опубликованы въ разное время и въ разныхъ изданіяхъ, и данными, которыя въ нихъ заключены, давно уже пользуются изслѣдователи въ историческихъ трудахъ. Оригиналы нѣкоторыхъ изъ этихъ надписей увезены были изъ Россіи въ пору севастопольской войны итальянцами и хранятся въ Генуѣ. Въ своемъ предисловіи г. Латышевъ не отказывается отъ труда представить впослѣдствіи обработку также и этихъ интересныхъ и важныхъ памятниковъ.

Сопоставленный въ «Сборникъ» матеріаль обнимаеть собою надписи 26-тн мъстностей, общее число эпиграфическихъ текстовъ — около 120. Какъ всегда въ эпиграфическихъ изданіяхъ, отдъльные памятники далеко не однородны по своему значенію и качеству. Рядомъ съ большими надписями, заключающими въ себъ драгоцънныя историческія свидътельства, немало въ этомъ «Сборникъ» надписей фрагментарныхъ, а между послъдними есть и такія, въ которыхъ мы имъемъ только буквы, не поддающіяся даже сложенію въ слова.

Для того, кто слѣдилъ за «Записками Одесскаго Общества Исторіи и Древностей» и знакомъ съ содержаніемъ 9 и 17 выпусковъ «Матеріаловъ» Императорской Археологической Коммиссіи, «Сборникъ» представляетъ очень немного новаго, что, конечно, нисколько не умаляетъ достоинства и пользы новаго изданія. Болѣе или менѣе крупные по размѣрамъ эпитрафическіе тексты, вошедшіе въ него, уже извѣстны, а нѣкоторые изъ нихъ имѣютъ о себѣ обширную литературу. Таковы слѣдующіе номера: изъ Аккермана — 3, надпись 1440 года, свидѣтельство о сооруженіи крѣпости валашскимъ воеводой Стефаномъ; изъ Херсонеса — 7, памятникъ времени имп. Зенона, о возобновленіи стѣнъ города; 8, недавно найденная и впервые опубликованная г. Латышевымъ въ «Матеріалахъ» и «Византійскомъ Временникѣ» надпись 1059 года объ обновленіи укрѣпленій Херсонеса; изъ Мангулъ-кале — 45, извѣстная надпись отъ 1427 года съ именемъ «князя Өеодоро́ и приморской области» Алексѣя; 46, фраг-

ментъ надписи XIV вѣка съ именемъ Тохтар... (вѣроятно Тохтамышъ); изъ Біасалы — 62, исчезнувшая нынѣ надпись, сохраненная Кеппеномъ, отъ 1587 года, свидѣтельство о сооруженіи церкви нѣкіимъ Бинатомъ, сыномъ Темирке; изъ Партенита — 69, надгробіе аввы Никиты, игумена монастыря св. Апостолъ; 70, свидѣтельство о возобновленіи храма Петра и Павла въ 1427 году при митрополитѣ Даміанѣ; изъ Geodociu — 75, эпитафія Тамгана отъ 819 года; изъ Тамани — 98, надпись съ именемъ имп. Юстиніана Великаго; 99, находка Сумарокова, свидѣтельство о сооруженіяхъ «славнѣйшаго стратилата и дуки херсонскаго» Евпатерія, спорной даты.

Къ этому числу болъе крупныхъ по размърамъ текстовъ слъдуетъ присоединить нъсколько надписей отъ V-го въка, найденныхъ нами въ Керчи на стънахъ катакомбъ. Онъ были изданы въ 6 и 19 выпускахъ «Матеріаловъ» Коммиссіи. Текстъ 90 псалма, написанный на стънахъ обънихъ катакомбъ, не воспроизведенъ въ «Сборникъ» г. Латышева, какъ непредставляющій непосредственнаго интереса въ смыслъ эпиграфическаго свидътельства; но эти надписи получили здъсь номера, а именно отъ 77 до 85.

Нъкоторыя изъ перечисленныхъ въ отдъльности надписей имъютъ о себь цылую литературу; таковь № 8, изъ Херсонеса, № 45, надпись. которая лишь путемъ научнаго изследованія пріурочена къ Мангупткале (камень находится въ настоящее время въ Симферопольскомъ музев), № 99, изъ Тамани, Вопросъ объ историческомъ уясненіи свидѣтельства этой последней надписи, равно какъ и другой, № 98 (тексть съ именемъ имп. Юстиніана Великаго)—недавно обсуждался на страницахъ «Византійскаго Временника» и быль предметомь ученаго спора между г. Латышевымъ и нишущимъ эти строки. Г. Латышевъ входитъ въ подробный разборъ высказанныхъ нами соображеній относительно номера 98 (Виз. Врем., II, 189—198) и не соглашается съ предложенной нами датировкой. Относительно № 99, гдв наши мивнія расходятся гораздо рівзче (Виз. Врем., ИІ, 1—16), почтенный издатель остается также при своемъ мийніи, отлагая до другого времени свои возраженія. Позволимъ себѣ напомнить здёсь сущность нашего разногласія.—Въ надписи названъ «благочестивъйшій и богохранимый нашъ владыка». Отъ имени уцъльло только окончаніе.. КІС. Кёне въ свое время предложиль дополненіе: МАУРІКІС, за которое стоять въ настоящее время гг. Бертье-Делагардъ и Латышевъ. Другое дополненіе, которое упрочено Бёкомъ въ его Корпусв греческихъ надписей, есть ІСААКІС. Такъ какъ тексть надписи заканчивается датой: «индикта 8», то ея хронологическое опредвленіе колеблется между 590 и 1190 годомъ. Столь ръзкое колебаніе въ датировкъ памятника представляется довольно страннымъ тъмъ болъе, что подлинникъ сохранился (онъ находится въ Эрмитажв) и возможно сужденіе о немъ съ точки эрвнія палеографіи. По мивнію г. Латышева, начертанія буквъ и ореографія памятника ведуть къ признанію принад-

лежности его VI въку. Что касается до насъ, то, принимая свидътельство палеографіи въ томъ смысль, какъ отстанваеть его г. Латышевъ, ны доказывали, что при Моврикіи Византія не могла им'єть никакого отношенія къ Боспору; а отсюда предположеніе: если надпись относится въ VI въку, то «нашъ владыка» не есть императоръ, а какой небудь варваръ, временно утвердившій свою власть надъ Крымомъ и Таманскимъ полуостровомъ, который остался намъ неизвёстенъ изъ историческихъ источниковъ, сохранившихъ вообще довольно скудныя свёдёнія объ этой далекой окранив культурнаго міра. Въ концв XII ввка Византія имівла отношеніе къ этой территоріи, за ней, повидимому, осталось наследіе князей «дальняго Тмутороканя». Но если свидетельство палеографіи не позволяєть читать имя «владыки» Ίσαάχις, то единственнымъ выходомъ изъ затрудненія оказывается наше предположеніе о неизв'істномъ варварскомъ князъ, въ родъ того Диптуна, который сталь недавно извъстенъ на недавно открытой боспорской надписи. Въ III-емъ том'в Виз. Врем., стр. 675, г. Безобразовъ имвать случай коснуться нашего разногласія и сділаль замінаніе по поводу одного моего соображенія. Я признаваль невозможнымь допустить, чтобы сановникь, облеченный высшимъ званіемъ въ Имперіи, стратилать, могь назвать себя на оффиціальномъ документь и притомъ на далекой окраинъ культурнаго міра «собственнымъ рабомъ» своего государя. Г. Безобразовъ ссылается на документы XII и последующихъ вековъ, въ которыхъ такія обозначенія діло самое обычное. Позволю себів замітить, что я не могу признать здёсь возраженія себё по существу вопроса и продолжаю думать, что для VI выжа такой эпитеть стратилата является болье чыть соминтельнымъ и во всякомъ случав нуждается въ подтверждении прямымъ свидътельствомъ. Я вполнъ признаю, что при чтеніи Ίσα άχις, которое пріурочиваеть нашу надпись къ 1190 году, эта подробность текста надписи не заслуживала бы никакого вниманія. Но иное д'вло VI и XII в. Цвль, которую имвла моя статья «Къ исторіи Боспора Киммерійскаго въ концѣ VI вѣка», указана въ самомъ ея заглавіи: разбираясь въ историческихъ данныхъ, я доказывалъ невозможность допустить прямую зависимость сввернаго побережья Чернаго моря отъ Византіи въ то время.

На таблицѣ XI-й г. Латышевъ далъ точный снимокъ съ мрамора, сохранившаго этотъ вызывающій споры текстъ. Стоитъ сопоставить видъ буквъ этой надписи съ начертавіями ихъ въ № 8 на стр. 16—надпись 1059 года,—чтобы виѣстѣ съ г. Латышевымъ опасаться хронологически сблизить эти тексты. Хотя, впрочемъ, врядъ-ли слѣдуетъ столь рѣшительно настаивать для № 99 на принадлежности его V—VI вѣку. Позволимъ себѣ указать на форму буквенныхъ начертаній въ № 12, который пріуроченъ почтеннымъ издателемъ къ половинѣ X-го вѣка, а также № 93—VIII-го вѣка и № 95—X-го вѣка.

Къ сравнительно крупнымъ эпиграфическимъ текстамъ, имъющимъ

важность въ смыслѣ историческихъ свидѣтельствъ, можно было бы по праву присоединить также и № 47 изъ Мангупъ-кале. Эта надпись тъмъ интереснъе, что она является одной изъ новинокъ «Сборника» и впервые въ немъ напечатана. Налпись эта находится на камив, вдвланномъ въ стъну башин надъ обрывомъ. Поверхность камия сильно вывътрилась и буквы очень пострадали. По бумажному слепку, который удалось следать лётомъ 1895 года пишущему эти строки, почтенный издатель прочель и разобраль по нескольку словь и буквь въ девяти строкахъ этой надписи; но, къ сожалънію, состояніе надписи таково, что о смыслъ текста можно лишь догадываться. Рачь шла, повидиному, о борьбъ съ какими то варварами и побъдъ надъ ними. Въ текстъ была дата, но цъликомъ она не поддается прочтенію. «Если-говорить г. Латышевъчтеніе двухъ первыхъ буквъ- с о - върно, то памятникъ относится къ 68 стольтію отъ сотворенія міра, т. е. къ XIV в. по Р. Х.». Въ пятой строкв текста ясно читаются слова: θεοφηλά[κτ]ου κάστρου Θεοδόρου; такимъ образомъ эта надпись окончательно устраняетъ всякую возможность сомнинія въ томъ, что имя Өеодоро принадлежало нынишнему Мангупъ-кале, и что онъ именно тожествененъ съ крвпостью и столицей крымскихъ готовъ, Дорос, имя извъстное хронисту Өеофану.

Впервые изданными въ «Сборникъ» является не мало надгробій изъ разныхъ мъстъ Крыма, которыя воспроизведены по фотографіямъ, бумажнымъ слъпкамъ и копіямъ отъ разныхъ лицъ, въ томъ числъ гг. Бертье-Делагарда, Думберга и пишущаго эти строки. Сюда относятся слъдующіе номера: 43, 44, 51, 53, 54, 57, 58, 59, 60, 61, 63, 64, 66, 76, 102, 109—изъ Инкермана, Качикальона (нынъ монастырь св. Анастасіи), Черкесъ-Кермена, Мармары и деревень Шуры, Лакъ (или же сосъдняго Керменчика), Фороса, города Өеодосіи, Тамани и неизвъстнаго происхожденія (109), и въ «дополненіяхъ»—43а, 44а, 50а, 51а, 85а, 91а, 91ь, 91с.

Несмотря на скромность своихъ свидетельствъ, а подъ-часъ и фрагментарность, надписи эти полны живого интереса. Какъ извъстно, южный Крымъ былъ покинутъ туземнымъ христіанскимъ населеніемъ при Екатеринъ II до окончательнаго присоединенія страны къ Россіи. Оставленныя тогда церкви и кладбища пришли въ запуствніе и постепенно разрушались; во многихъ мъстахъ исчезли даже самые следы христіанства, упрочившагося здесь еще въ IV веке. Запустели и пришли въ разрушение пещерные монастыри и города, которые, по видимому, еще раньше были оставлены ихъ обитателями въ виду опасности, которую представляли обвалы вследствіе выветриванія скалъ. Выселеніе туземнаго населенія прервало преданіе, а потому исторія Крыма представляется въ настоящее время болье темной, чымъ то могло бы быть при другихъ условіяхъ. Не малый интересъ имфеть поэтому узнать, что въ горной деревив Шуры, какъ она теперь зовется. существоваль храмь во имя архангеловь Михаила и Гавріила, обновленный въ 1594 году (№ 57), что близь него погребена была нъкая Калана (Кахѝ-"Ачча?) въ 1328 году (№ 58), а на окружавшемъ церковь кладбищѣ—нѣкій рабъ Божій Афети въ 1622 году (№ 60), въ эпитафіи котораго подлежащее стоитъ въ винительномъ падежѣ.

Эти и подобныя мелкія свидітельства, число которыхъ, какъ можно надільться, со временемъ увеличится, даютъ просвіть въ исторію христіанскаго Крыма и самымъ містомъ своего нахожденія могутъ служить къ разъясненію различныхъ топографическихъ вопросовъ.

Часть перечисленных выше надписей относится къ крымскимъ пешернымъ сооруженіямъ. Нікоторыя изънихъимінотъ хронодогическую дату: 6780 годъ отъ сотворенія міра, т. е. 1272 г. по Р. Х., значится на № 32, 6329, т. е. 821,—на № 33 (последняя дата представляеть, впрочемь, некоторыя сомивнія), 6911, т. е. 1403,—на № 44а; палеографическіе признаки позволяють пріурочить № 51-къ ІХ-Х вѣкамъ, № 54-къ VI—VII вв.; позволимъ себѣ прибавить пріуроченіе № 43—къ XIII— XIV и № 53-къ IX-X въкамъ.-Эти надписи суть живыя свидътельства о томъ, что крымскія нещерныя церкви были м'єстомъ молитвенныхъ собраній, а монастыри — жилищемъ монаховъ за время отъ IX и до XV вѣка, а, быть можетъ, и XVII (№ 54). При крайней скудости историческихъ свидетельствъ о пещерныхъ городахъ, показанія этихъ надписей имъють огромный историческій интересь. Почтенное изслъдованіе г. Бертье-Делагарда «Остатки древнихъ сооруженій въ окрестностяхъ Севастополя и пещерные города Крыма» (Зап. Одес. Общ. Ист. и Др., т. XIV, 1888) не доведено до конца, и тотъ правильный взглядъ на «пещерные города», а именю, какъ на сооруженія христіанскаго и притомъ довольно поздняго времени, который отстаиваетъ г. Бертье-Делагардъ, не получилъ еще и доселъ преобладанія. Сопоставленіе, хотя и немногихъ, христіанскихъ надписей, уцфлфвшихъ на стфнахъ пещеръ, будеть содъйствовать его распространенію въ средъ лицъ, интересующихся древнями судьбами Крыма.

Коснувшись здёсь вопроса о пещерныхъ монастыряхъ Крыма, позволимъ себё въ заключеніе отмътить, что одно сооруженіе такого рода стало недавно извъстно и за предёлами этой территоріи, въ самомъ существованіи котораго можно съ большой въроятностью признать воздёйствіе крымскаго христіанскаго населенія на древнюю Русь. Разумень «скальный монастырь» близь села Бакоты въ Ушицкомъ уёздё Подольской губерніи между мъстечкомъ Студеницею и городомъ Старою Ушицею на берегу ръки Днъстра. Нъсколько лътъ тому назадъ проф. Антоновичъ производилъ разслъдованіе этого интереснаго остатка нашей старины и констатироваль, какъ явствуеть изъ его описанія, типъ сооруженія, представляющаго полную аналогію съ пещерными монастырями въ Крыму. На стънъ одной пещеры подлъ ниши, служившей мъстомъ погребенія, была найдена надпись такого содержанія: «Григорій оуздвяглъ мъсто се. Благослови Христосъ Григорья ігумена давшаго снлу святому Михайлу». Сопоставляя свидътельства изъ разныхъ источ-

никовъ, проф. Антоновичъ готовъ предположить, что названный въ надписи игуменъ Григорій есть то самое лицо, о которомъ мы имѣемъ сообщеніе въ Ипатской лѣтописи подъ 1262 годомъ, и что въ этомъ именно монастырѣ спасался Войшелкъ Миндовговичъ. Отсылая читателя къ интересной статъѣ проф. Антоновича, помѣщенной имъ въ журналѣ «Кіевская Старина», 1891 годъ, октябрь,— мы позволимъ себѣ только замѣтить, что, быть можетъ, эта надпись, хотя она и славянская, могла бы имѣть нѣкоторое право на включеніе ея въ Сборникъ христіанскихъ надписей юга Россіи въ виду ея нахожденія въ пещерномъ монастырѣ.

## Юліань Кулаковскій.

Μανουήλ Ίω. Γεδεών, Προικόννησος ἐκκλησιαστική παροικία, ναοὶ καὶ μοναί, μητροπολίται καὶ ἐπίσκοποι. Έν Κωνσταντινουπόλει. 1895. Σελ. 233 καὶ 4 πίνακες.

Въ Мраморномъ морв лежатъ четыре острова — Проконнисъ (Прохочилос) или Мариара, Авлонія, Афузія и Кутались, составляющіе въ настоящее время Проконнисскую епархію. Въ византійскую эпоху эти острова принимали живое участіе въ церковно-общественной жизни византійской имперіи и, всябдствіе своей близости къ столицъ, были свидътелями и политическихъ переворотовъ въ государствъ, и церковныхъ споровъ, и непріятельскихъ наб'єговъ на Византію, и разнообразныхъ культурныхъ перемвнъ, которыя переживалъ богатый природными дарованіями и эллинскимъ наслівдіемъ византійскій народъ. Нерівдко эти острова служили м'встомъ ссылки различныхъ политическихъ леятелей. попавшихъ въ немилость при дворъ, они же были пріютомъ византійскихъ монаховъ, когда надъ ними разразилась буря иконоборческихъ гоненій; и послів, когда смолкла иконоборческая гроза, здівсь сохранилось движение въ пользу монашества: возникли новые монастыри и храмы, существовавшіе во всю византійскую эпоху, образовались новыя поселенія, жизнь народная и здісь билась въ такть съ общегосударственной вилоть до паденія Византіи и заглохла лишь подъ игомъ турецкимъ. Въ настоящее время на островахъ сохранились только остатки прежняго величія въ видъ древнихъ храмовъ и монастырей то упълъвшихъ, то лежащихъ въ развалинахъ, — въ видѣ надписей, рукописей и другаго матеріала, весьма интереснаго для историка и археолога, такъ какъ по нему можно прочитать исторію острововъ и уяснить ихъ церковно-общественную жизнь въ византійскія времена. Г. Гедеонъ и взяль на себя трудъ изучить историко-археологическій матеріаль, встрічающійся на островахъ, и представить данныя относительно ихъ историческаго значенія. Съ этою пълью онъ совершиль въ 1892 году повздку на острова, посътиль всъ болъе или менъе достопримъчательные ихъ пункты, осмотрель храмы и монастыри, ознакомился съ тамошними рукописями,

узналъ и о современной жизни на островахъ и всё свои наблюденія паложиль въ отмёченной книге.

Книга г. Гедеона написана по плану очень простому. Посттивъ посавдовательно всв острова, онъ описываеть сперва ихъ отдвленые пункты и памятники, обратившіе на себя его вниманіе, а затёмъ сообщаеть сведенія о целомь острове. На острове Авлоніи, куда г. Гедеонь прибыль 29 іюля 1892 года (стр. 9-39), онъ прежде всего посётиль село Алони, м'встопребываніе проконнисскаго митрополита Игнатія, отъ котораго получилъ рекомендательное письмо; его поиски за памятниками прошлаго оказались тщетными, и въ селв онъ нашелъ только двв -- три надписи поздивниаго времени. Ничего особо примвчательнаго г. Гедеонъ не встретиль въ монастыре «Пαναγιας στά δέντρα», постройки коего относятся къ византійскимъ временамъ, и въ обители Парабеіогоу; последняя возстановлена въ 1797 году монахомъ Ниломъ Палеологомъ, въ настоящее время составляеть метохъ монастыря св. Николая ('отх Σόρα) на островъ Андросъ и имъетъ до десяти монаховъ; обители принадлежать немалыя владенія, доходы сь коихъ поступають въ монастырь св. Николая, а на нужды мъстныхъ жителей ничего не удъляется; отъ византійской эпохи и здёсь не осталось следовъ вследствіе пожара, разрушивпіаго ніжогда обитель. Въ селі Хооудій вниманіе археолога было обращено на храмъ св. Троицы, построенный въ византійскія времена и сохранившій на своихъ ствнахъ три древнія надписи. Имбеть интересъ для археолога п храмъ св. Анны въ селв Вбоо, въ архитектурв коего г. Гедеонъ нашелъ следы византійского типа; некоторыя иконы храма писаны въ XVIII въкъ; найденная въ селъ рукопись XVI въка содержитъ замътки іеромонаха Дамаскина лътописнаго характера. Въ монастырькъ св. Аванасія оказались нъкоторыя данныя относительно позднвишей его исторіи. Въ містности Πασα-Λιμάν сохранились остатки древнихъ построекъ; именно храмъ св. Іоанна Предтечи, по мивнію г. Гедеона, воздвигнуть на основании древняго храма, на что указываютъ и сохранившіеся близь него колонны и саркофагъ безъ надписей. Древивищая ствиа сохранилась и въ другомъ мъстномъ храмъ св. Анны; нъкоторыя особенности имъются и въ третьемъ храмъ св. Параскевы. Обозрвніе археологических в древностей Авлоніи г. Гедеонъ закончиль ποδαμκοй на островокъ Γεράν (Ίεράν или Νήσος των προβάτων), въ xpaмахъ коего также сохранились архитектурные слёды византійской эпохи. Отмѣтивъ различные археологическіе памятники Авлоніи, сохранившіеся въ его селахъ и монастыряхъ, г. Гедеонъ далће излагаетъ общую исторію острова, приводя свид'втельства о немъ писателей классическихъ, византійскихъ и нов'єйшихъ (стр. 40-57). По его ми'єнію, въ византійскія времена тъсное общеніе Авлоніи со столицей началось въ царствованіе Юстина и Юстиніана, особенно окрѣпло въ эпоху иконоборства, когда островъ сдълался пріютомъ гонимыхъ монаховъ, и продолжалось вплоть до паденія Византіи.

На островѣ Афузіи, куда затѣмъ прибылъ г. Гедеонъ (стр. 58—68), онъ посѣтилъ села: Арапларъ, гдѣ въ мѣстности св. Константина оказались слѣды византійской эпохи въ видѣ глиняныхъ сосудовъ, но безъ надписей; Афузію, въ храмѣ которой во имя Успенія открыты двѣ надписи, одна XV вѣка, и найдена икона Богоматери отъ 1749 года; монастырекъ св. Георгія, составляющій метохъ Ватопедской обители на Авонѣ; въ библіотекѣ монастырька, нѣкогда богатой, оказался кодексъ Апостола XVII—XVIII вѣка, творенія Симеона Өессалоникійскаго и Номоканонъ XVIII вѣка; въ другихъ мѣстностяхъ острова найдены развалины древнихъ построекъ. Островъ особенно сталъ извѣстенъ въ исторіи во время иконоборства, когда сюда были сосланы иноки: св. Макарій изъ монастыря τῆς Πελεχητῆς въ Вивиніи, Іоаннъ, игуменъ обители τῶν Καθαρῶν, Иларіонъ Новый, игуменъ Константинопольскаго монастыря τῶν Δαλμάτων, и другіе (стр. 69—76).

И островъ Куталисъ былъ издавна населенъ, такъ какъ здѣсь встрѣчаются остатки мраморныхъ колоннъ и разныхъ строительныхъ матеріаловъ эпохи Константина Великаго и Юстиніана. Въ каеедральномъ храмѣ острова во имя Успенія сохранились иконы Спасителя и Богоматери отъ XV вѣка. Въ болѣе древнемъ храмѣ св. Николая имѣется антиминсъ 1729 года и Евангеліе 1745 года съ любопытными надписями (стр. 77—86).

Вторая и большая половина книги г. Гедеона (стр. 87-215) занята описаніемъ достопримівчательностей острова Проконниса или Мармара. На этомъ островъ любознательный археологъ быль въ значительной степени удовлетворенъ результатами своихъ изысканій. Въ сель Мармара онъ обозрълъ храмъ во имя свв. мучениковъ Осодора Тирона и Осодора Стратилата, гдв нашель надписи отъ 1594 и 1629 годовъ, касающіяся псторін храма, а въ другихъ храмахъ села открыты болье древнія надписи. текстъ коихъ и предложенъ въ книгъ. Въ монастыръ св. Ермолая, нъкогда богатомъ и независимомъ, а теперь весьма бълномъ, найдена надпись отъ 1650 года, біографія святаго со службой (аходорбія) и замітки монаха Діонисія, касающіяся монастыря и острова. Нѣсколько надписей открыты г. Гедеономъ и въ селахъ Прастею и Класахюй; въ последнемъ сохранились развалины храмовъ отъ XI въка. Монастырекъ св. Георгія, процвътавшій въ византійскія времена, быль возобновлень въ 1835 году, какъ видно изъ приведеннаго въ книгъ документа. Въ сель Афонни сохранилась замьчательная драгоцынность христіанскаго искусства XVI въка-священническая эпитрахиль съ вышитыми золотомъ изображеніями Спасителя, Богоматери, Іоанна Предтечи, Іоанна Милостиваго, Іоанна Златоуста, Василія Великаго, Аванасія Великаго, Николая Чудотворца, Епифанія Кипрскаго, Андрея Критскаго и Өеофана Начертаннаго. Въ монастыръ св. Николая, возникшемъ ранъе XII въка, им'вются следы византійской постройки; по мненію г. Гедеона, сюда быль сослань императоромь Михаиломь Палеологомь патріархь Арсеній. Древняго происхожденія и монастырь св. Тимовея, стоящій среди горъ, въ лесистой местности. Св. Тимовей жилъ, вероятно, въ VIII в., въ эпоху иконоборства, и былъ однимъ изъ иноковъ, пострадавшихъ за свои убъжденія. Біографія подвижника, изданная Николаемъ Хиліодромевсомъ (Константинополь. 1844), полна грубъйшихъ ошибокъ и не заслуживаеть вниманія. Существують на остров'в еще монастыри св. Параскевы и Стилари, не представляющія, впрочемъ, особаго интереса въ археологическомъ отношеніи; последній принадлежить Кутлумушскому монастырю на Аоонъ. Нъкоторые археологические памятники (въ видъ развалинъ, саркофаговъ, надписей) сохранились въ монастыръ Кастрелланъ, въ мъстностяхъ Паяя, и Ζαλούτο, въ деревив Палатіа, Галиминъ и др. Общая исторія Проконниса тесно связана съ жизнью имперіи. Еще у классическихъ писателей сохранились многочисленныя упоминанія объ островъ, а въ византійскую эпоху на немъ происходила разнообразная жизнь. Во времена иконоборства Проконнись сдёлался пріютомъ гонимыхъ монаховъ. Тогда на немъ, по метню г. Гедеона, возникли новые монастыри — св. Тимовея, св. Ермолая, св. Георгія и другіе. При Константинъ Копронимъ сюда былъ изгнанъ св. Стефанъ, а послъ здъсь жили св. Григорій Декаполить, натріархъ Никифоръ, Николай Студить. Въ ІХ-ХІ въкахъ островъ служилъ мъстомъ заключенія различныхъ почетныхъ узниковъ, вынужденныхъ оставить придворную жизнь. Въ 1204 году островъ былъ покоренъ латинянами, но скоро оказался подъ властью Никейскаго императора и жиль общею съ имперіей жизнію вплоть до завоеванія Константинополя турками. И въ новъйшее времяонъ неръдко упоминается въ историческихъ памятникахъ. Г. Гедеону удалось найти на островъ и оповъстить въ своей книгъ нъсколько рукописныхъ документовъ различнаго содержанія и эпохи, напримітрь: опись женскаго приданаго отъ 1684 года, две грамоты о правахъ наследства XVIII века, документы касательно монастырей Богоматери Ειστιλάριον и св. Параскевы Пαραδείσι отъ того же стольтія, грамоту о залогахъ (той фрравойом) митрополита Самуила отъ 1832 года, сигиллій вселенскаго патріарха Діонисія IV о монастырѣ св. Ермолая отъ 1672 года. Отметивъ далее местные праздники, г. Гедеонъ въ заключеній книги предлагаеть списокь проконнисскихь архіереевь, сперва епископовъ (съ V вѣка), потомъ (съ IX вѣка) архіепископовъ и, наконецъ, митрополитовъ (съ 1821 года), съ краткими свъдъніями о каждомъ изъ нихъ. Здёсь поименованы 42 лица. Таково содержание разсматриваемаго сочиненія.

Книга г. Гедеона имѣетъ своею задачею обратить вниманіе археологовь и историковъ на памятники прошлаго, сохранившіеся на четырехъ островахъ Мраморнаго моря. Разсматриваемая съ этой точки эрѣнія, она можетъ быть признана вполнѣ достаточной. Авторъ осмотрѣлъ многія достопримѣчательности острововъ, иныя только отмѣтилъ, а другія и описалъ, нашелъ новые рукописные матеріалы, хотя и не глубокой древности.

Digitized by Google

собраль и историческія свідівнія о церковно-общественной жизни на островахъ, - и все это опов'єстиль въ своей книгъ. Его работъ не достаеть, правда, глубины и основательности изследованія, но этого п трудно было ожидать отъ автора въ виду непродолжительнаго пребыванія его на островахъ и б'ёглаго обзора м'ёстныхъ памятниковъ. Н'ётъ въ книгъ и желательной полноты историческихъ упоминаній объ островахъ, а иногда встръчаются и ошибочныя сообщенія. Такъ, приводя указанія о Проконнись, встрьчающіяся въ памятникахъ исторической литературы, г. Гедеонъ не отметиль, что въ 1058 году на этомъ острове быль заточень императоромь Исаакомь Комниномь патріархь Михаиль Керулларій 1). Патріархъ Арсеній Авторіанъ занималь константинопольскую канедру не въ XIV въкъ, какъ утверждаетъ г. Гедеонъ (стр. 113), а въ 1255-1260 и 1261-1267 годахъ; затъмъ, на основани свидътельства Георгія Пахимера <sup>2</sup>), совсёмъ нельзя заключать, будто Арсеній былт заключент императоромъ Михаиломъ Палеологомъ въ монастырв св. Николая именно на Проконнисъ. Тъмъ не менъе книга г. Гедеона вполнъ достигаетъ свой пъли и доказываетъ еще разъ византологамъ, какая обильная работа предстоить имъ на Востокв по изученію византійскихъ памятниковъ, какой живой научный интересъ могутъ предоставлять для археологовъ и историковъ даже отдаленные и совсвиъ забытые уголки нъкогда славной и мощной Византійской имперіи.

И. Соколовъ.

## 2. Бивлюграфія.

## РОССІЯ.

Н. С. Тихонравовъ и С. Долговъ, Хожеденіе священношнока Варсонофія ко святому граду Іерусамиму въ 1456 и 1461—1462 годахъ (Православный Палестинскій Сборникъ, выпускъ 45). Москва. 1896. Стр. LXI—32. — Въ настоящемъ выпускъ помъщены описанія двухъ путешествій на востокъ, совершенныхъ въ XV въкъ русскимъ паломникомъ Варсонофіемъ. Этп памятники древне-русской паломнической литературы найдены покойныть академикомъ Тихонравовымъ въ одной рукописи XVII въка, написанной твердымъ и красивымъ полууставомъ, на языкъ съверо-западномъ. Покойный ученый еще въ 1893 году сдълатъ въ засъданіи Славянской Коммиссіи Императорскаго Археологическаго Общества сообщеніе о первомъ кожденіи Варсонофія, въ коемъ указалъ на особенности памятника и выяснилъ его научное значеніе. Это сообщеніе безъ измъненія и напечатано въ разсматриваемомъ изданіи (стр. III—XXVI). Ко второму хожденію Варсонофія написано обстоятельное введеніе г. Долго-

<sup>1)</sup> Ioannis Scylitzae Curopalatae historia, p. 644. Bonnae. 1839.

<sup>2)</sup> Georgius Pachymeres, De Michaële et Andronico Palaeologis, p. 271. Bonnae.

вымъ (стр. XXVII-LXI), а затъмъ слъдують и хожденія (стр. 1-25), напечатанныя церковно-славянскимъ шрифтомъ, съ удержаніемъ правописанія и сокращеній рукописнаго текста. По мижнію г. Лодгова, авторъ хожденій Варсонофій быль іеромонахъ, жившій или въ Кіевъ, или въ мъстности близъ Кіева; но говоръ его не кіевскій, не южно-русскій: въ его языкъ преобладаютъ черты съверо-западнаго говора, т. е. смоленскаго или полоцкаго. Ходиль онъ во Святую Землю дважды: первый разъ въ 1456 году, во второй-въ 1461-1462 г.г. Въроятно, по возвращенін изъ втораго хожденія Варсонофій быль избранъ игуменомъ на Бъльчицъ, а со временемъ перешелъ игуменомъ же въ Новгоролъ, передавъ свой пость ученику Іоакиму; въ Новгородъ онъ былъ духовникомъ владыки Іоны. Что касается хожденій Варсонофія, то первое изъ нихъ было совершено такимъ путемъ: изъ Кіева паломникъ отправился чрезъ Бългородъ въ Царьградъ, отсюда на Критъ, Родосъ, Кипръ, въ Лаодикію. потомъ въ Триполь, Бейрутъ и Дамаскъ, гдв прожилъ двв недвли, а затвиъ выбылъ во святой градъ Герусалимъ. Здёсь Варсонофій прожилъ два м'всяца и обходиль всв святыя м'вста. Въ хожденіи содержатся любопытныя свёдёнія о святыняхъ Іерусалима и его окрестностей — горы Сіонской, Геосиманіи, Елеонской горы, Висаніи, давры св. Саввы, Вислеема, монастырей Ханень и Креста, — дополняющія и исправляющія сообщенія другихъ паломниковъ. Разсказъ Варсонофія отличается непосредственностью и простотой, сохраняеть свёжесть и теплоту впечатлёнія, такъ какъ наблюдательный и добросов'єстный іеромонахъ описываль то, что видёль, для себя, а не для назиданія читателей. Второе хожденіе въ Іерусалимъ совершено Варсонофіемъ инымъ путемъ — чрезъ Египеть и Синай, святыни которыхъ онъ также подробно описалъ. Особый интересъ имбють известія о Синав, такъ какъ Варсонофій быль первымъ изъ русскихъ паломниковъ, описавшихъ св. гору Синайскую. Его описаніе по точности и обилію приводимых в сведеній стоить гораздо выше поэднъйшихъ паломническихъ извъстій до-Петровской Руси и не уступаеть даже западнымъ и греческимъ современнымъ сообщеніямъ о Синав. Къ сожаленію, рукопись втораго хожденія обрывается на разсказъ объ отправлении Варсонофія изъ Синайскаго монастыря въ Panev.

Настоящій выпускъ «Православнаго Палестинскаго Сборника» посвящень памяти Н. С. Тихонравова и служить, конечно, однимъ изъ листковъ того нетлѣннаго вѣнка, который окружаеть незабвенный обликъ покойнаго ученаго, открывшаго опубликованный здѣсь замѣчательный литературный памятникъ.

Архимандритъ Леонидъ, Хожденіе архимандрит Агревенья обътелі Пресвящыя Богородица около 1370 года (Православный Палестинскій Сборникъ, выпускъ 48). С.-Петербургъ. 1896. Стр. Х.—36.—И это изданіе посвящено памяти одного изъ видныхъ представителей русской науки, отца архимандрита Леонида (— 1891 г.), нам'встника Свято-Троицкой Сергієвой

давры, и есть последній трудь покойнаго паломника-писателя, много поработавшаго въ пользу изученія православнаго востока. Пом'вщенный здёсь памятникъ древне-русской паломнической литературы взять изъ принадлежащаго церковно-археологическому музею при Кіевской духовной академіи хронографа, писаннаго въ XV и XVI вѣкахъ, подъ № 174. По мивнію компетентнаго издателя, находящееся въ этой рукописи хожденіе принадлежить архимандриту Агриппину (Агриппію или Агриппів). а не Григентію, какъ думаль преосвященный Филареть Черниговскій, и не Гребенью, какъ предполагалъ г. Горожанскій. Паломникъ былъ архимандритомъ монастыря Пресвятой Богородицы въ Смоленскъ, откуда онъ и выступиль въ странствованіе. Эта обитель была основана смоленскимъ епископомъ Игнатіемъ (+ 1206 г.) и по имени перваго своего настоятеля, преподобнаго Авраамія, называлась иначе Аврамьевой. На основаніи ніжоторых данных въ содержаніи памятника и особенностей его языка архимандрить Леонидъ съ некоторою вероятностью заключаеть, что хожденіе Агресенья относится къ семидесятымъ годамъ XIV стольтія, и значить, Агреееній въ хронологическомъ порядкъ въ числъ русскихъ паломниковъ-писателей долженъ занять второе мъсто, именно послъ игумена Даніила. Его хожденіе отличается полнотою описанія п систематичностью изложенія; подобно хожденію игумена Данішла, оно разделено на главы, которыя вероятно были писаны тотчась или вскоръ послъ осмотра св. мъстъ, и потому носитъ на себъ печять свъжести и внимательнаго изученія описываемыхъ мість и предметовъ. И въ этомъ отношеній хожденіе архимандрита Агрееенья можетъ быть поставлено вслёдъ за произведеніемъ перваго русскаго паломника-писателя. Въ немъ, въ частности, описываются святыни Іерусалима, Геосиманів, Галилейской (Елеонской) горы, Виолеема, Виолнів, Назарета, монастыри св. Герасима и св. Саввы. Къ изданію приложенъ палеографическій снимокъ съ первой страницы рукописи.

Настоящимъ выпускомъ Императорское Православное Палестинское Общество закончило научное изданіе всёхъ извёстныхъ русскихъ паломниковъ-писателей до-Петровскаго времени.

Еписнопъ Арсеній, Николая Гидрунтскаго (Отрантскаго), игумена греческаго монастыря въ Казулахъ, три записи о собестдованіяхъ грековъ съ латинянами по поводу разностей въ въръ и обычаяхъ церковныхъ. Греческій тексть и русскій переводъ. Новгородъ. 1896. Стр. 76. — Изданные въ настоящей брошюрѣ памятники византійской литературы запиствованы взъ рукописи Московской Синодальной библіотеки № 240. Они принадлежатъ Николаю, игумену греческаго монастыря св. Николая въ мѣстности Κασούλων, близъ Отранто, и заслуживаютъ вниманія, какъ единственное, по мнѣнію почтеннаго издателя, свидѣтельство попытки римской церковной власти устранить, путемъ словесныхъ обсужденій, вѣромсповѣдныя несогласія во вновь основанной на востокѣ латинской имперіи, убѣдить грековъ подчиниться римскимъ догматамъ и обрядамъ и

признать папу главою церкви. При собесъдованіяхъ грековъ съ латинянами со стороны папы выступиль его легать, кардиналь Венедикть. авиствовавшій въ латинской имперіи съ мая 1205 года, а игуменъ Николай былъ посредникомъ и переводчикомъ; онъ записалъ эти собесвдованія на греческомъ языкі, а потомъ, по порученію Венедикта, перевель свои записи и на латинскій языкъ. Объ этихъ произведеніяхъ упоинналь, между прочимь, Алляцій въ двухъ главныхъ своихъ трудахъ. Эти именно записи, въ числъ трехъ, и издалъ въ настоящей брошюръ преосвященный Арсеній. Въ первой изъ нихъ (стр. 7-23) обозрѣвается въ православномъ смысле учение объ исхождении Святаго Духа, направленное противъ латинскаго мудрованія, во второй (стр. 24-59) - вопросъ о причащении кваснымъ хлёбомъ и въ третьей (стр. 60-76) - о пощеній въ субботу, бракахъ священниковъ и о литургій въ четыредесятницу. Кром' того, въ начал брошюры (стр. 4-6) пом' щенъ отрывокъ изъ «разговора» кардинала Венедикта съ греческими монахами въ 1207 году, записанный, вёроятно, тёмъ же Николаемъ; онъ взять изъ рукописнаго сборника № 313 Московской Синодальной библіотеки. — Издавши указанные греческіе памятники полемической литературы, преосвященный Арсеній перевель ихъ на русскій языкъ и по обычаю снабдилъ примъчаніями, поясняющими текстъ, п небольшимъ введеніемъ.

Еписнопъ Арсеній, Георгія Схоларія, впосльдствіи Геннадія, патріарха Константинопольскаго, разговорь. Греческій тексть и русскій переводь. Новгородъ. 1896. Стр. 1-62. - Опубликованное преосвященнымъ Арсеніемъ новое сочинение константинопольского патріарха Геннадія Схоларія по своему содержанію представляеть разговорь (διάλογος) по вопросу объ исхожденіи Св. Духа. Беседа ведется между тремя лицами - Ольвіаномъ. Евлогіемъ и Венедиктомъ, изъ которыхъ первые двое держатся православнаго образа мыслей, а последній разделяєть латинское ученіе объ исхожденін Св. Духа и отъ Сына (filioque). Мибніе Венедикта обстоятельно обсуждается сперва Евлогіемъ, а потомъ Ольвівномъ, и оба они на основаніи святоотеческаго ученія и историческихъ данныхъ доказывають его несостоятельность. Но Венедикть остался при своемъ убъжденів. Настоящее произведеніе Геннадія Схоларія издано преосвященнымъ Арсеніемъ по рукописи Московской Синодальной библіотеки № 243 каталога архимандрита Владиміра. Предложивши греческій его тексть, ученый архипастырь снабдиль его прекраснымъ переводомъ на русскій языкъ и сдъзалъ краткія подстрочныя примъчанія въ поясненіе нъкоторыхъ мъстъ произведенія. Разсматриваемое изданіе епископа Арсенія знакомить византологовъ съ новымъ памятникомъ литературной дёятельности знаменитаго патріарха Геннадія Схоларія, прекрасно характеризующимъ образъ мыслей и настроеніе латиномыслящихъ грековъ, которые, отставши по земнымъ побужденіямъ отъ православной віры, не могли еще окончательно усвоить латинскія воззренія и старались собственными измышленіями успокоить себя и облегчить свой переходъ въ латинство.

А. Пападопуло-Керамевсъ, Святьйшаго патріарха Фотія, архіспископа константинопольскаго, XLV неизданных писемь. Издано по авонскимь рукописямь. Спб. 1896. Стр. XVI + 130. — Опубликованныя г. Пападопуло-Керамевсомъ въ настоящемъ изданіи письма патріарха Фотія заимствованы имъ изъ двухъ абонскихъ кодексовъ, одинъ изъ которыхъ находится въ монастырв св. Діонисія (№ 163), а другой въ Иверскомъ монастырѣ (№ 684). Первый кодексь, изъкотораго взято двадцать четыре письма, относится къ XVII въку, а вторей, содержащій двадцать одно письмо, написанъ въ XVI столетіи. Все эти письма важны во многихъ отношеніяхъ. Письма, находящіяся въ Діонисіатскомъ кодексь, нивють характеръ нравоучительный и полны мудрыхъ наставленій, касающихся различныхъ сторонъ нравственной жизни. Письма же. взятыя изъ кодекса Иверскаго монастыря, большею частію полезны въ историческомъ отношенін; один изъ нихъ адресованы къ извістнымъ въ исторіи липамъ, съ которыми Фотій находился въ постоянной перепискъ, напр., къ Миханду, князю Болгарскому (письмо 13), Георгію, митрополиту никомидійскому (письмо 16), Өеофану, архіепископу кесарійскому (письмо 19); а другія дають новый матеріаль для характеристики личности Фотія и его высокихъ достоинствъ, напр., письма къ Павлу, ахрхіепископу оессалоникійскому, и Митрофану, архіепископу смирнскому (20 и 21). Кром'в писемъ, въ приложеніи къ изданію г. Пападопуло-Керамевса пом'вщены отрывки толкованій патріарха Фотія на евангеліе отъ Луки, взятые изъ 371 колекса Иверскаго на Авон' монастыря отъ XII в ка, и восемь ямбическихъ ирмосовъ, положенныхъ на гласы, принадлежащихъ тому же патріарху; они заимствованы изъ пергаментнаго ирмологія Х въка въ библіотек в Аеонской лавры св. Аеанасія. Въ предполовіи къ изданію говорится о значеніи издаваемыхъ писемъ патріарха Фотія и подробно описывается Иверскій кодексь подъ № 684, а въ заключеніи предложены указатели пословицъ, встречающихся въ письмахъ, изреченій св. Писанія, собственных в имень и всёхъ словъ, а также начальныя слова каждаго письма. Таковъ составъ новаго изданія г. Пападопуло-Керамевса. Безспорно, оно имъетъ немалую научную цънность, дополнивъ ранъе извъстное число (266) писемъ патріарха Фотія достаточнымъ количествомъ новыхъ, изданныхъ тщательно и умъло.

Григорій Церетели, Сокращенія вз треческих рукописях преимущественно по датированным рукописям С.-Йетербурга и Москви. Съ 30 таблицами. С.-Петербургъ. 1896. Стр. XLIII — 226. — Книга г. Церетели состоить изъ введенія, текста изслівдованія, списка рукописей съ указаніемъ заимствованных изъ каждой сокращеній и приложенія въ видітаблицъ. Во введеніи (стр. І—ХІІІ) авторъ обозріваєть различные способы сокращеній, встрівчающихся въ рукописяхъ, и съ особою обстоятельностью излагаєть очеркъ исторіи тахиграфической или стенографите

ческой системы рукописныхъ сокращеній, состоявшей въ правильной и последовательной замёнё конечных слогов и наиболее употребительныхъ словъ особыми значками, ведущими свое начало отъ древне-греческой тахиграфіи. Въ заключеніи обзора (стр. XLIII) авторъ пишеть, что уже въ рукописяхъ І-- ІІ в в ковъ по Р. Х. замътно небольшое вліяніе греческой тахиграфіи, выразившееся въ появленіи ніскольких вначковъ несомивно тахиграфическаго характера. Въ рукописяхъ последующаго времени до VII въка включительно это вліяніе не усиливается и значки какъ тахиграфическіе, такъ и не-тахиграфическіе встрібчаются въ рукописяхъ очень ръдко. Съ наступленіемъ VII въка вліяніе тахиграфіи дълается ощутительные и число тахиграфических знаковъ значительно увеличивается, хотя развивающіеся наравнъ съ ними значки не-тахиграфическіе пользуются сначала большимъ распространеніемъ и даже отличаются большею систематичностью. Въ ІХ вікі вийсті съ преобразованіемъ курсива въ письмо строчное начинается преобразованіе тахиграфическихъ знаковъ, заключающееся въ томъ, что они входятъ въ рамки опредъленной системы и подчиняются своего рода правиламъ относительно постановки. Въ Х въкъ тахиграфическіе значки, представляющіе собою уже общепринятую систему, продолжають увеличиваться въ числъ, отодвигають на второй планъ значки не-тахиграфическіе и витстт съ тыть начинають подвергаться ныкоторымы измыненіямы со стороны формы. Сначала, пока среди писцовъ встръчались люди, знакомые съ тахиграфіей, въ этихъ измёненіяхъ не было ничего случайнаго или произвольнаго, но вскоръ, именно къ концу XI въка, система сокращеній, оставаясь общепринятой, теряеть тахиграфическій характерь и дізается для писцовъ непонятною, но вмёстё съ тёмъ необходимою принадлежностью письма. Въ рукописяхъ XIII въка постепенное извращение общепринятой системы делается еще сильнее, и, наконець, въ XV веке тахиграфическіе знаки получають такія причудливыя формы, что лишь путемъ историческаго сравненія можно найти ихъ первоначальную чистотахиграфическую основу. - Въ текств изследованія (стр. 1-152) г. Церетели указываетъ и описываетъ тахиграфическіе знаки, употреблявшіеся при написаніи отдільных буквъ-гласных, согласных и двугласных, слоговъ и цълыхъ словъ. Авторъ по возможности излагаетъ постепенное развитіе каждаго тахиграфическаго знака и следить за его исторіей до XV въка, подтверждая свои взгляды многочисленными примърами. Въ спискъ кодексовъ, изъ которыхъ г. Церетели заимствовалъ сокращенія и которые пом'вщены у него всабдъ за текстомъ съ указаніемъ взятыхъ нзъ каждаго сокращеній (стр. 153-223), отмічено до 400 рукописей; онъ расположены въ хронологическомъ порядкъ. Находящіяся въ приложеніи таблицы, числомъ 30, служать прекрасною иллюстраціей къ тексту, такъ какъ содержатъ примъры на всъ тахиграфическіе знаки, описанные въ изследованіи.

Книга г. Церетели весьма полезна для изучающихъ греческую палеографію.

В. М. Грибовскій, приватъ-доцентъ Императорскаю С.-Петербуріскаю университета. Народъ и власть въ византійскомъ государствъ. Опытъ историко-доиматическаю изслюдованія. С.-Петербургъ. 1897. Стр. XXII—411.— Будетъ особая рецензія.

А. П. Лебедевъ, Эпоха гоненій на христіань и утвержденіе христіанства въ греко-римскомъ мірт при Константинт Великомъ. Изданіе второе. Москва. 1897. Стр. 362. — Означенная книга составляеть второй томъ предпринятаго проф. А. П. Лебедевымъ второго изданія собранія его перковно-историческихъ сочиненій и вышла въ свъть безъ всякаго намъненія сравнительно съ первымъ изданіемъ 1885 года. По своему содержанію книга раздёляется на два отдёла, въ которыхъ имёется семь главъ, кромъ введенія и приложенія. Въ введеніи (стр. 1-32) почтенный ученый уясняеть причины гоненій на христіанъ во II, III и началь IV въка и намъчаетъ задачи и планъ изследованія. Причины гоненій были троякаго рода: 1) государственныя, вытекавшія изъ языческой иден государства, считавшаго себя въ праве полновластно распоряжаться всею жизнью гражданъ и въ частности ихъ религіей и столкнувпіагося съ открыто заявленнымъ стремленіемъ христіанъ выдти изъ-подъ государственнаго контроля въ своей религіозной жизни и убъжденіяхъ: 2) религіозныя или религіозно-политическія, созданныя ревностнымъ охраненіемъ со стороны римскаго правительства исключительно правъ отечественной религіи съ ея «культомъ цезарей», лишавшимъ возможности христіанство, какъ религію новую и неизв'єстную, воспользоваться толерантностью на ряду съ другими религіями иностранныхъ народовъ; 3) общественныя, происходившія изъ нерасположенія къ христіанамъ со стороны языческаго общества въ лице императора, перваго члена общества, философовъ и ученыхъ, административныхъ классовъ и наролныхъ массъ. Въ первой главъ изследованія (стр. 33-65) описывается гоненіе на христіанъ императора Траяна (99-117 г.). Сдёлавъ характеристику Траяна и выяснивъ причины предпринятаго имъ гоненія. авторъ останавливается на личности Плинія Младшаго и разсказываеть объ участій его въ гоненій, излагаеть содержаніе указа Траяна, которымъ предписывалось гоненіе, и описываетъ мученическую кончину Симеона. епископа Герусалимскаго, и св. Игнатія Богоносца, при чемъ предлагаетъ обстоятельный анализъ мученическихъ актовъ славнаго антіохійскаго епископа. По аналогичному плану профессоръ Лебедевъ описываетъ во второй главъ (стр. 66--98) гоненіе Марка Аврелія (161-180 г.), анализируя мученическіе акты св. Поликариа Смирнскаго, Ліонскихъ и Вьенскихъ мучениковъ, въ третьей главъ (стр. 99-117) - гоненіе Декія (249-251 г.) съ подробной характеристикой его особенностей, въ четвертой (стр. 118—130) — гоненіе Валеріана (253—259 г.) и въ пятой главъ (стр. 131-193) - гоненіе Діоклетіана, его соправителей и преем-

никовъ (303-311 г.). Описавъ гоненія на христіанъ во II, III и началъ IV въка, проф. Лебедевъ во второмъ отдълъ своей книги занялся обозрвніемь обстоятельствь, при которыхь христіанская религія изъ гонимой сдівлалась господствующей. Въ шестой главів (стр. 194-271) онъ говорить о такъ называеныхъ толерантныхъ указахъ касательно христіанъ, изданныхъ языческими императорами: Адріаномъ (117-138 г.), Антониномъ Піемъ (138—161 г.), Септиміемъ Северомъ (193—211 г.), Галліеномъ (260—268 г.) и Галеріемъ (302—311 г.) и подготовлявшихъ почву для знаменитой законодательной реформы Константина Великаго. Въ сельмой и последней главе (стр. 272-331) речь идеть о торжестве христіанства надъ язычествомъ при Константинъ Великомъ, который и характеризуется здёсь со стороны умственной, нравственно-религіозной и со стороны всей своей дъятельности, направленной къ торжеству христіанства надъ язычествомъ. Въ приложеніи къ книгв (сгр. 332-362) обозрѣвается новъйшая литература о мученической кончинъ св. Поликарпа, именно работы Липсіуса, Гильгенфельда, Обэ, Гебгардта, Кейма, Визелера, Ренана, Ревиля и Ульгорна.

Пл. Соколовъ, Дерковноимущественное право въ греко-римской имперіи. Опыть историко-юридического изслыдованія. Диссертація на степень маистра. Новгородъ. 1896. Стр. 300. — Книга г. Соколова состоить изъ введенія, шести главъ изследованія и заключенія. Во введенія авторъ прежде всего (стр. 7-9) устанавливаетъ понятіе о церковномъ имуществъ, которое онъ разумъетъ въ смыслъ имущества, назначеннаго на удовлетвореніе нуждъ церкви и служащаго средствомъ для осуществленія ея задачь, а затыть (стр. 11-15) указываеть источники и литературу вопроса. Глава первая (стр. 17-82) разсматриваеть объекты перковнаго имущества и раздъляется по содержанію на двъ части. Въ первой обозрѣваются каноническія постановленія о священныхъ мѣстахъ (ἱεροὶ τόποι), Χράμαχτ (ναός, ἐκκλησία), ΜΟΛΗΤΒΕΗΗΜΙΚΤ ΛΟΜΑΧΤ (εὐκτήριοι οἶκοι) и священной утвари (ίερὰ σχεύη), а во второй указываются средства охраны церковнаго имущества въ свътскомъ правъ при посредствъ институтовъ: locus religiosus, res sacrae и dominium sub modo. Во второй главъ (стр. 83-124) опредъляются субъекты церковнаго имущества по римско-византійскому праву, къ которымъ относятся: епископія, канолическія церкви, сельскія церкви и монастыри. Въ главъ третьей (стр. 125-171) рівчь идеть о правоспособности и дівеспособности субъектовъ перковнаго имущества и прежде всего о способахъ пріобрътенія имуществъ церковью посредствомъ сделокъ съ частными лицами (negotia), т. е. путемъ negotia mortis causa и negotia inter vivos, и въ силу закона (ех lege), т. е. hereditas ab intestato и jura ex delicto, а затъмъ опредъляются права монастыря на имущества монашествующихъ. Четвертая глава (стр. 172-214) говорить о неотчуждаемости церковныхъ имуществъ; здъсь сообщается, что даже въ Юстиніановомъ законодательствъ неотчуждаемость признавалась неполно, и что, напротивъ, визаптійскій законъ допускаль два рода отчужденій церковныхъ ниуществъ отчужденіе принудительное (экспропріація) и отчужденіе по договорамъ; сказавши объ отношеній закона къ тому п другому, о формальностяхъ при отчуждении и последствіяхъ отчужденія неправильнаго, авторъ объясняетъ причину отсутствія въ Византіи законовъ о такъ называемой manus mortua («мертвая рука»). Въ главъ пятой (стр. 215—255) сообщается объ органахъ церковноимущественнаго управленія и ихъ отвътственности, именно - указываются органы управленія епископіей и другими церковными учрежденіями, опредёляется такъ называемое ититорское право и разсматриваются органы надзора за управленіемъ церковными имуществами. Глава шестая (стр. 256-296) обозрѣваетъ права въ перковныхъ имуществахъ, при чемъ, въ частности, говорится о содержаніи клириковъ, распаденіи церковныхъ имуществъ на массы со спеціальнымъ назначеніемъ, о клирикатахъ и адельфатахъ. Наконецъ, въ заключеній (стр. 297—300) высказывается общій взглядь на византійское церковноимущественное право и его отношение къ праву древнерусскому. Книга г. Соколова написана вполнъ научно.

Г. Ф. Герцбергъ, Исторія Византій. Переводь, примъчанія и приложенія П. В. Безобразова. Москва. 1897. Стр. 674. — Во введеній къ своему труду Герцбергъ заявляетъ, что онъ не ставитъ себѣ задачей входить во всѣ подробности византійской исторіи до паденія послѣдняго Палеолога, но намѣренъ только, насколько позволяютъ современныя спеціальныя изслѣдованія, прослѣдить въ общихъ чертахъ судьбу византійской имперіи до выступленія османовъ на сцену восточной исторіи. Въ виду того, что она не составляетъ труда новаго и неизвѣстнаго читателямъ «Византійскаго Временника», мы находимъ возможнымъ не входить въ подробный обзоръ ся обширнаго содержанія, а напомнимъ только о ся составѣ.

«Исторія Византіи» состоить изь двухь частей. Въ первой части излагается исторія византійской имперіи до завоеванія Константинополя латинянами въ 1204 году, а во второй-отъ четвертаго крестоваго похода до завоеванія Константинополя турками-османами въ 1453 году. Въ свою очередь, каждая часть делится на отделы. Первый отдель первой части разсматриваеть исторію византійской имперіи отъ Юстиніана I до конца Македонской династіи и состоить изъ трехъ главъ. Въ первой изъ нихъ (стр. 3-62) обозрѣвается романская эпоха византійской имперіи, во второй (стр. 62-89) византійская культура этой эпохи и въ третьей (стр. 90-196) эпоха иконоборческая и періодъ царствованія Македонской династін. Второй отдёль первой части разсматриваеть исторію Византіи отъ Василія II до четвертаго крестоваго похода и делится на две главы, въ первой изъ которыхъ (стр. 197-311) излагается исторія Комниновъ, а во второй (стр. 311-360) річь идеть о разложеніи византійскаго царства въ концѣ XII и началѣ XIII вѣка. Вторая часть книги Герцберга состоить изъ трехъ отделовъ. Въ первомъ, посвященномъ франкамъ и византійцамъ до новаго пріобрѣтенія Константинополя Палеологами, глава первая (стр. 361—383) говоритъ о латинскихъ феодальныхъ государствахъ и греческой реакціи на развалинахъ византійскаго царства, а вторая (стр. 384—410) о возстановленія византійскаго царства. Отдѣлъ второй, занятый обзоромъ царствованія Палеологовъ до завоеванія Адріанополя османами, въ первой главѣ (стр. 411—432) сообщаетъ о царѣ Михаилѣ VIII, о сербахъ и османахъ, во второй (стр. 432—461) излагаетъ исторію Балканскаго полуострова и Леванта до смерти царя Андроника III и въ третьей (стр. 461—499) говоритъ о Стефанѣ Душанѣ, Кантакузинѣ и переходѣ османовъ въ Европу. Наконецъ, въ третьемъ отдѣлѣ обозрѣвается исторія Балканскаго полуострова до завоеванія Константинополя османами, именно въ первой главѣ (стр. 499—523) рѣчь идетъ о султанахъ Мурадѣ I и Баязидѣ I, а во второй (стр. 523—580) о завоеваніи Константинополя турками въ 1453 году.

Къ тексту Герцберга переводчикъ, г. Безобразовъ, сдѣлалъ много примѣчаній, иногда довольно обширныхъ, въ поясненіе, дополненіе и исправленіе мнѣній нѣмецкаго историка, а въ концѣ книги (стр. 581—674) помѣстилъ семь составленныхъ имъ приложеній на слѣдующія темы: 1) Большой дворецъ и придворный церемоніалъ, 2) Ремесленныя и торговыя корпораціи, 3) Крестьяне, 4) Крестьянская община и земледѣльческій уставъ, 5) Мѣры въ защиту крестьянскаго землевладѣнія и зарѣпощеніе крестьянъ, 6) Положеніе крѣпостныхъ, крестьянскіе надѣлы и писцовыя книги и 7) Податная система и злоупотребленія сборщиковъ податей.

Выборъ книги Герцберга для ознакомленія русскихъ читателей съ исторіей Византіи можно признать удачнымъ. Въ ней довольно ум'вло изображается въ общихъ чертахъ судьба этого зам'вчательнаго государства съ VI-го до половины XV-го стол'втія, въ дух'в ум'вренномъ, языкомъ яснымъ, при помощи солиднаго знакомства съ предшествовавшими общими и спеціальными трудами западныхъ ученыхъ. Ц'внность книги зависить и отъ ученыхъ прим'вчаній, которыми снабдилъ ее авторитетный русскій переводчикъ, и приложеній, въ которыхъ трактуются не нашедшіе себ'в м'вста въ книг'в Герцберга интересные вопросы соціальнаго характера, разработанные г. Безобразовымъ на основаніи русскихъ изсл'ёдованій. Текстъ книги иллюстрированъ многочисленными рисунками. Интересующимся византійской исторіей читателямъ «Исторія Византіи» въ перевод'є г. Безобразова окажетъ немалую пользу.

Гастонъ Додю, Исторія монархических учрежденій въ латино-іерусалимскомъ королевстви (1099—1291 г.). Переводъ съ французскаю. С.-Петербургъ. 1897. Стр. VIII — 357. — Исторія монархическихъ учрежденій, организованныхъ латинянами въ іерусалимскомъ королевствъ, интересна не только въ виду недостаточной ея научной разработки въ европейской литературъ, но и по той аналогіи, которая существуетъ между управленіемъ, установленнымъ крестоносцами на востокъ, съ учрежленіями Франціи. Желая восполнить указанный научный пробіль, Гастонь Подю и поставиль целью своей книги изследовать вопрось, какинь образомъ управлялись латиняне королями своей расы въ покоренной ими странъ. При этомъ онъ особенно имълъ въ виду опредълить, какое положеніе занимала латинская монархія въ той политической и сопіальной средъ, въ которой она возникла, а съ цълью лучшаго изученія монаркическихъ учрежденій онъ оставиль въ сторонів вопросы частнаго права. Свое изследование авторъ распространилъ на весь періодъ существованія латинскаго королевства, отъ завоеванія Іерусалина въ 1099 году до паденія Сенъ-Жанъ-д'Акры въ 1291 году. Благодаря такому пониманію своей задачи. Додю имълъ возможность представить общую картину политической и административной дізятельности королевской власти въ датинской монархіи. Свою задачу онъ выполниль следующимь образомь. Въ предисловіи книги (стр. I-VIII) опредёляется цёль работы и намечается планъ, а во введеніи (стр. 1-69) обозр $^{*}$ вается литература предмета, критически разсматриваются историческія сочиненія (латинскія, греческія, армянскія и арабскія), законодательные тексты и грамоты, легпия въ основу изследования, и указываются новейшие исторические труды по интересующему автора вопросу. Въ главъ первой (стр. 70-100) опредъляется географическое положение латинского королевства и характеризуется отношеніе латинскихъ государей къ представителямъ высшаго феодализма. Во второй главъ (стр. 101-165) указываются общія и существенныя черты королевской власти, - разсматривается, въ какомъ порядкъ передавалась корона и въ какомъ отношени находилась верховная власть къ правамъ аристократіи. Въ третьей главъ (стр. 166—223) обращается вниманіе на организацію самой важной изъ общественныхъ функцій латинскаго государства — на военную службу, изслёдуется военная власть короля и феодальная служба въ ея внутреннемъ устройствъ, опредъляется роль на востокъ двухъ военныхъ орденовъ — тампліеровъ и госпитальеровъ. Въ главъ четвертой (стр. 224-248) изслъдуется финансовое и матеріальное положеніе королевской власти, указываются доходы и расходы короля. Въ главъ пятой (стр. 249-292) ръчь идеть о систем'в правосудія въ латинскомъ королевств'в, а въ шестой (стр. 293-343) разсматриваются организація духовенства, степень его могущества и характеръ отношеній къ свётской власти. Наконецъ, въ заключеніи (стр. 344—350) резюмируются существенные результаты изысканій автора и представлена синтетическая картина правительственной организаціи въ латино-іерусалимскомъ королевствъ.

Книга Гастона Додю написана старательно и научно. Переводъ ея на русскій языкъ нельзя не признать дёломъ полезнымъ.

Льтопись Историко-Филологическаго Общества при Императорскомъ Новороссійскомъ Университеть. VI. Византійское отделеніе. III. Одесса. 1896. — Составъ означенной книги таковъ:

- 1. С. Пападимитріу, Стефанъ Сахмикись и его стихотвореніе Άφήγησις παράξενος (съ двумя фотографическими снимками) и Пάρεργα (стр. 1—278). См. Визант. Времен., т. III, вып. 3 и 4, стр. 680—685.
- 2. 8. Е. Коршъ. Мысли о происхождении ново-греческаго языка (стр. 279-294). Въ этомъ докладъ почтенный ученый уясняетъ вопросъ о происхожденів того языка, на которомъ говорили византійскіе греки и на которомъ говорятъ и ихъ потомки, наши современники. По его мивнію. уже въ концъ V въка до Р. Х., въ эпоху пелопонниской войны и возвышенія анинской образованности на степень общегреческой, въ равном врномъ развитіи древне-греческаго языка наблюдается переломъ, выразившійся въ томъ, что границы между отдёльными нарічіями стали стираться и одно наржчіе стало переходить въ другое. Въ IV въкъ, когда усилилось духовное преобладание Анинъ и когда между греческими племенами возникли болье тъсныя и частыя сношенія, взаимольйствіе греческихъ наръчій возрасло. Съ половины IV въка въ судьбы Греціи вмъшалась Македонія; при Александр'в, сын'в Филиппа, всів племена Эллады соединились подъ знаменемъ одного общаго вождя во имя одного общаго дела. Осязательнымъ последствіемъ такого объединенія Грепіи было въ области языка образование такъ называемаго «общаго нарвчия» (ή хогуй) διάλεκτος), ставшаго языкомъ всей греческой прозы съ Аристотеля до II въка по Р. Х. Это наръчіе во всехъ своихъ памятникахъ изобличаеть одну и ту же основу - аттическое нарвчіе, лишенное своихъ исключительныхъ особенностей съ замбною ихъ грамматическими чертами другихъ нарвчій. Къ началу христіанской эры древнія нарвчія почти совствъ вымерли и на ихъ мъстъ возникли другія, часть которыхъ носитъ название эллинистическихъ. Древнъйшимъ памятникомъ безъискусственнаго эллинистическаго нарвчія служить переводъ Ветхаго Завъта, исполненный LXX учеными александрійскими евреями во II въкъ по Р. X. Языкъ этого перевода, за вычетомъ всякихъ семитизмовъ, оказывается въ основъ своей тожественнымъ съ «общимъ наръчіемъ»: тотъ же обезличенный и упрощенный аттикизмъ, только боле одичавшій. Но эта порча шла не отъ еврейскихъ переводчиковъ, а изъ наименъе литературной части Гредіи — съ съвера и наблюдается также въ языкъ съверныхъ грековъ и македонянъ. Разговорный греческій языкъ около Р. Х. со всёми его особенностями можно также возвести къ «общему наръчію», образовавшемуся подъ объединяющимъ и уравнивающимъ вліяніемъ македонскаго переворота. Изъ «общаго нарѣчія» возникъ и новогреческій языкъ; новогреческія нарічія всі одного типа, который быль намічень еще въ III віжі до Р. Х. и въ существенныхъ своихъ чертахъ всегда оставался неизмъннымъ на протяжении всей своей территорін; посл'в македонскаго періода его исторія сводится лишь къ развитію ранъе обозначившихся аналогій и въ усвоеніи иностранныхъ элементовъ: латинскихъ, романскихъ, турецкихъ, отчасти арабскихъ, средне-персидскихъ (пеглеви) и славяяскихъ. Различное распредъленіе

иноязычныхъ примъсей обусловливаетъ, между прочимъ, разницу и отдъльныхъ ново-греческихъ говоровъ.

- 3. Н. О. Красносельцевъ, "Преніе Панагіота съ Азимитомъ" по новъмъ греческимь спискамь (стр. 295-328). «Преніе Панагіота съ Азимитомъ» представляетъ любопытный историко-литературный памятникъ, въ которомъ содержится, во-первыхъ, политическая сатира на византійскаго императора Михаила Палеолога за его сочувствие Ліонской уніи 1274 года, а во-вторыхъ, заключаются разнообразныя космологическія повёрья византійскаго народа, сложившіяся подъ вліяніемъ апокрифической литературы, и его воззрвнія по отношенію къ франкамъ и ихъ въръ. Въ виду такого значенія «Пренія», оно подвергалось весьма серьезному изученію русскихъ ученыхъ-Попова, проф. Павлова, князя Вяземскаго, которые имъли только славянскіе, неполные и несогласные между собой переводы памятника, Васильева и Сперанскаго, въ распоряжени которыхъ были только отрывки греческаго текста «Пренія». Профессору Н. О. Красносельцеву удалось найти два греческіе списка интереснаго документа, одинъ изъ которыхъ, авонскій, находится въ рукописи Пантелеимонова монастыря № 842 отъ XV—XVI въка, содержащей въ себъ разныя ерфтатохрібец хаї ерипустац а другой помъщается въ рукописи XVIII въка въ Анинской Народной библіотекъ, № 472 по Саккеліону. Авонскій списокъ неполонъ и им'веть сходство съ текстомъ, изданнымъ Васильевымъ, а асинскій долженъ быть названъ самымъ полнымъ. Онъ представляеть стройную піесу съ різко обозначенной фабулой, съ завязкой и развязкой, съ прологомъ и эпилогомъ, который въ значительной своей части написанъ стихами. Изложивъ содержаніе «Пренія» по полной его греческой копіи и сділавь нікоторыя замівчанія касательно текста, проф. Красносельцевъ помѣщаетъ въ греческомъ оригиналъ и самый памятникъ по абинской рукописи, восполняя нъкоторые ея дефекты рукописью авонской.
- 4. Н. О. Красносельцевъ, Къ изученио "Типика Великой Церкви" (стр. 329—344). Настоящая статья написана въ дополненіе къ аналогичному изслідованію того же автора по поводу памятника ІХ віка— «Типика Великой Церкви», т. е. св. Софін Константинопольской, помінценному во второмъ томі Літописи Историко-Филологическаго Общества при Новороссійскомъ Университеті за 1892 годъ. Этотъ Типикъ, какъ изв'єстно, недавно изданъ въ полномъ виді г. Дмитріевскимъ по рукописи Патмосскаго монастыря Іоанна Богослова, а съ другой стороны, сділался до нікоторой степени доступнымъ для изученія и второй экземпляръ того же памятника по рукописи Х віка патріаршей іерусалимской библіотеки, отділенія рукописей Крестнаго монастыря № 40. Во время пребыванія въ Іерусалимі въ 1894 году проф. Красносельцевъ сділаль изъ этого кодекса нікоторыя выписки и въ разсматриваемой стать сопоставляеть нікоторыя сообщенія того и другаго списка Типика. Изъ представленныхъ имъ примітровъ (относительно той Моливочень

үсо, чтенія Евангелія на литургіи въ Паску, службы на Благовъщеніе и Успеніе, участія царя, властей и народа въ совершеніи праздничныхъ церемоній и процессій) видно, что позднъйшій іерусалимскій списокъ «Типика Великой Церкви» поясняєть во многихъ случаяхъ списокъ древнъйшій, Патмосскій, то давая болье исправное чтеніе, то дополняя его вставками, въ разныхъ отношеніяхъ полезными для правильнаго пониманія характера обрядовъ Великой Церкви, то, наконецъ, подтверждая чтенія, считавшіяся почему либо сомнительными.

- 5. В. Мочульскій, Апокрифическое сказаніе о созданіи міра (стр. 345—364). Въ древне-русской письменности сохранилась статья, заключающая въ себѣ апокрифическое сказаніе о созданіи міра и человѣка, извѣстная г. Мочульскому въ четырехъ спискахъ. Это же сказаніе существуетъ въ письменности латинской (Liber S. Iohannis) и южно-славянской, гдѣ оно часто соединяется съ «Бесѣдой трехъ Святителей». Но вообще количество списковъ даннаго памятника весьма ограничено, поэтому особенное значеніе долженъ имѣтъ греческій списокъ сказанія, найденный г. Мочульскимъ въ Парижской національной библіотекѣ въ сборникѣ XVI вѣка, № 500 (Supplem.). Помѣстивъ новооткрытый греческій текстъ памятника, авторъ разсматриваетъ его содержаніе и даетъ объясненія нѣкоторыхъ его мѣстъ.
- 6. Д. О. Бъляевъ, Придворный и церковный уставы о положени Евдома (стр. 364—379). Евдомъ (τὸ "Εβδομον, κάμπος, πεδίον) было поле въ Константинопол'в, соотв'єтствовавшее Марсову полю (Campus Martius) въ Римъ и бывшее мъстомъ весьма интересныхъ и важныхъ дъйствій, въ родѣ провозглашенія новыхъ императоровъ, тріумфальныхъ въвздовъ византійскихъ царей посл'в поб'єдоноснаго похода и т. п. Ученые расходятся во взглядахъ на мъстоположение Евдома и одни (Пьеръ Жилль и знаменитый Дюканжъ) помъщають его рядомъ съ Влахерискимъ храмомъ, а другіе (Адріанъ Валезій)—на Мраморномъ морѣ, на западъ отъ Константинополя... Проф. Бъляевъ на основании анализа въкоторыхъ ивсть Придворнаго Устава Константина Багрянороднаго (обряда восшествія на престоль Льва I Великаго, описанія въбада Василія I Македонянина въ Константинополь после победоноснаго похода, обряда въвзда въ городъ императора Өеофила) и Церковнаго Устава Константинопольскихъ церквей IX и X въковъ (описаніе крестнаго хода въ воспоминаніе избавленія отъ страшнаго землетрясенія въ 447 году) приходить къ выводу, что Евдомъ лежаль на Мраморномъ морв, на югозападъ отъ Золотыхъ воротъ, въроятно, на мъстъ теперешняго Макрикіёй.
- 7. А. Алмазовъ, Къ исторіи молитвъ на разные случаи. Замътки и памятники (стр. 380—432). Молитвы на разные случаи, иначе—«на различныя потребы», представляють почти нетронутое научнымъ изследованіемъ поле, а между тёмъ однё изъ нихъ могутъ служить характернымъ источникомъ для опредёленія возэрёній народа на значеніе религіи



въ его обыденной жизни, другія служать однимъ изъ лучшихъ показателей степени распространенности извёстныхъ народныхъ вёрованій прежняго времени и третьи, наконецъ, настоятельно нуждаются въ точномъ опредъления ихъ историческаго достоинства. Нечего говоритъ о важномъ и литургическомъ ихъ значении. Въ виду этого отибченная статья проф. А. И. Алмазова представляеть не малый питересъ. Въ ней авторъ даетъ общую характеристику молитвъ на разные случан и съ нъкоторою подробностью останавливается на болье характерныхъ изъ нихъ — или со стороны ихъ назначенія, или со стороны ихъ исторической судьбы. Всв молитвы онъ разделяеть на пять группъ. Къ первой относятся молитвы «освятительныя и очистительныя» для предметовъ, имъющихъ отношение къ богослужению, ко второй — для предметовъ, употребляемыхъ въ обыденной жизни; въ третью группу входять молитвы освятительныя и вибств съ твиъ просительныя объ успвшномъ окончанін какихъ либо предпріятій; въ четвертую-молитвы, направленныя къ утвшенію и облегченію человъка въ неудобныхъ и тягостныхъ положеніяхъ и къ пятой группъ относятся молитвы, предназначенныя къ устраненію вредныхъ вліяній силь и явленій природы. Разсмотр'ввъ молитвы по этимъ группамъ, проф. Алмазовъ въ приложеніи опубликовалъ сорокъ два номера молитвъ, извлеченныхъ изъ рукописнаго греческаго и славянскаго матеріала, хранящагося въ различныхъ библіотекахъ Европы.

А. И. Алмазовъ, Тайная исповидь въ православной восточной церкви. Опыть внишней исторіи. Изслидованіе преимущественно по рукописямъ. Томъ І. Общій уставъ совершенія исповиди. Томъ ІІ. Спеціальные уставы, отдильныя молитвословія и церковно-гражданскія постановленія, относящіяся къ исповиди. Томъ ІІІ. Приложенія. Одесса. 1894. Стр. XVI — 596 — 454 — 385. — Объ этомъ громадномъ трудѣ профессора Алмазова, давшемъ ученому автору степень доктора богословія, будетъ помѣщена особая рецензія въ одной изъ ближайшихъ книжекъ нашего журнала.

Н. В. Покровскій, Сійскій иконописный подашникъ. Выпускъ II (Памятники Древней Письменности. СХІІІ). 1896. Стр. II — 47 — 110. — Второй выпускъ иконописнаго подлинника Антоніева Сійскаго монастыря заключаетъ въ себѣ иконописные переводы, общеизвѣстные въ иконописной практикѣ XVII вѣка. Объясненіе рисунковъ ведется здѣсь, какъ и въ первомъ выпускѣ (см. Виз. Времен., т. II, вып. 4, стр. 692), въ порядкѣ листовъ оригинала безъ всякой систематизаціи и перестановокъ. Лучшіе изъ нихъ изданы въ особомъ альбомѣ, менѣе важные— въ текстѣ объясненія, а нѣкоторые рисунки, незначительные или неясно переданные въ оригиналѣ, лишь упоминаются въ текстѣ объясненія. Объясненія профессора Покровскаго направлены къ тому, чтобы отмѣтить наиболѣе характерныя черты каждаго перевода, опредѣлить ихъ происхожденіе и значеніе и отсюда, путемъ сравненія памятниковъ, указать мѣсто этихъ переводовъ въ общей исторіи византійско-русской ико-

нографіи. Наміченная задача вполні достигается почтенными учеными въ его трудів, научное значеніе котораго понятно само собою.

Священникъ Василій Преображенскій, Преподобный Өеодоръ Студить и его время (759—826 г.). Москва. 1896. Стр. 356. — Подъ такить претенціознымъ заглавіемъ издана книжка, составившаяся изъ статей, первоначально печатавшихся въ духовномъ журналѣ «Пастырскій Собесѣдникъ» и въ свое время обозрѣвавшихся на страницахъ нашего журнала. Книжка состоитъ изъ предисловія и одиннадцати главъ, въ которыхъ довольно подробно описывается жизнь и дѣятельность преподобнаго Өеодора Студита. Научнаго значенія трудъ священника Преображенскаго не имѣеть и пригоденъ лишь для популярнаго чтенія.

Петръ Сладнопъвцовъ, Древнія палестинскія обители и прославившіе ихъ святые подвижники. Выпускъ четвертый. Изданіе Императорскаго Православнаю Палестинскаю Общества. С.-Петербургъ. 1896. Стр. 268.— Въ настоящемъ выпускъ популярно излагается состояніе палестинскаго монашества въ VI и VII въкахъ, когда подвижничество, по мивнію автора, достигло полнаго развитія и самаго цвётущаго состоянія. Въ частности, здъсь описываются: киновіи-преподобнаго Анастасія близъ Іерусалима, Кесарійская, Скивопольская; обители іорданскія: лавра преподобнаго Петра, лавра Евнуховъ, киновія Пентокль или Плача, киновія Пресвятой Богородицы, называвшаяся Новая, лавра Пирги, Варихская киновія, давра преподобнаго Фирмина, киновія Византійская на гор'в Елеонской: газскія киновіп: Еваге или преподобнаго Серида и преподобнаго Лоровея; лавра Елусская въ Аравійской пустынъ, киновія св. Сергія, называемая Ксиропотамъ, близъ Вполеема, лавра Оара на югѣ Палестины, лавра преподобнаго Іуліана, монастыри на Өавор'в и Кармил'в и многіе другіе. Кром'є того, въ разсматриваемой книг'є изображаются подвиги многихъ иноковъ, проводившихъ анахоретскую жизнь въ пустыняхъ: Іерусалимской, Елеонской, Іорданской, Рува, Каламонской, у Мертваго моря и Кармильской.

Е. Рѣдинъ, Профессоръ Никодимъ Павловичъ Кондаковъ. Къ тридцатилетней годовщинъ его учено-педагогической дъятельности. С.-Петербургъ. 1896. Стр. 40.—Въ брошюрѣ сообщается объ ученой дѣятельности профессора Кондакова и даются критико-библіографическія свѣдѣнія объ извѣстныхъ трудахъ его изъ области византійскаго искусства.

Г. Муркосъ, Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинъ XVII въка, описанное его сыномъ архидіакономъ Павломъ Алеппскимъ. Переводъ съ арабскаго по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ. Выпускъ первый. Отъ Алеппо до земли казаковъ. Москва. 1896. Стр. X → 156. — Въ настоящемъ выпускъ помѣщены въ русскомъ переводѣ три книги интереснаго памятника восточной литературы, о двухъ изъ которыхъ была замѣтка на страницахъ нашего журнала (Виз. Врем., т. III, стр. 410—411). Въ третьей

Digitized by Google

книгѣ «Путешествія» разсказывается о пребываніи патріарха Макарія въ Валахіи, о нравахъ коей сообщаются любопытныя свёдёнія.

Эме Пюшъ, Св. Іоаннъ Златоустъ и нравы его времени. Переводъ съ Францизскаю А. Измайлова. С.-Петербургъ. 1897. Стр. XV + 349.—Книга французскаго автора въ оригиналъ отличается многими достоинствами содержанія и изложенія. Она въ полноть и со многими подробностями изследуетъ взятый предметъ, написана при пособіи обширной литературы и по всемъ пріемамъ научнаго изследованія, изложена языкомъ дегкимъ и вполнъ литературнымъ и проникнута глубокимъ удивленіемъ къ великому христіанскому пропов'й нику и искреннею любовью къ его исполненной евангельскаго духа деятельности. Не безъ основанія Французская Академія правственныхъ и политическихъ наукъ удостопла это сочинение преміи. Но въ русскомъ перевод в оно много теряетъ и въ своемъ содержаній, и въ изяществъ изложенія, и въ самомъ тонъ ръчи. Переводчикъ г. Измайловъ слишкомъ мало проникся достоинствами оригинала и предложилъ его русскимъ читателямъ въ видъ уръзанномъ, опрощеннымъ отъ научной обстановки и изложеннымъ не всегда правильно. Кром'в введенія (стр. I—XV), разсматриваемое сочиненіе состоитъ изъ шести главъ и заключенія. Въ главѣ первой (стр. 1-37) обозрѣвается жизнь и деятельность св. Іоанна Златоуста въ Антіохіи и Константинополь. Вторая глава (стр. 38-86) занята изложеніемь взглядовь св. Іоанна на матеріальное состояніе различныхъ классовъ общества, богатыхъ и бъдныхъ, при чемъ раскрываются его идеи о богатствъ и благотворительности. Въ третьей главъ (стр. 87-156) ръчь идеть о положеніи семьи во время Златоуста, именно о д'ввств'в и брак'в, о положеніи супруговъ въ семьт, о разводт, воспитани дтей, объ отношени къ рабамъ и т. п. Въ четвертой главъ (стр. 157-272) уясняется значение для общества религіи, какъ оно раскрыто вътвореніяхъ знаменитаго св. отца; здѣсь говорится о существѣ вѣры и отношеніи православныхъ къ язычникамъ и еретикамъ, о таинствахъ христіанскихъ и обрядахъ, объ устройствъ клира и его приходской дъятельности, объ идеалахъ аскетизма и положеніи въ церкви монашества. Въ пятой главь (стр. 273—297) излагается взглядъ св. Златоуста на эрвлища, а въ шестой (стр. 298-326) даются свёдёнія о нравахъ византійскаго двора и о гражданскихъ дёлахъ въ греко-римскомъ государствъ IV въка. Наконецъ, заключение (стр. 327-349) содержить общее суждение объ антіохійскихъ и константинопольскихъ нравахъ въ эпоху св. Златоуста, раскрываетъ принципы его морали и рисуеть его религіозно-правственный идеаль.

П. Тихановъ, Терновскій календарь 1275 года по списку Франца Миклошича. Матеріалы для греко-славянской агіологіи (Памятники Древней Письменности, CXVIII). 1896. Стр. ІІ — 16. — Терновскій календарь находится при одномъ рукописномъ четвероевангеліи, принадлежащемъ библіотекъ Югославянской академіи въ Загребъ. Какъ видно изъ приписки, четвероевангеліе было написано во время Болгарскаго царя Константина Тѣха (Τείχος), владычествовавшаго въ 1258—1277 годахъ, и при патріархѣ Игнатів. Терновскій календарь, въ числѣ другихъ источниковъ, послужилъ матеріаломъ о. Мартынову при составленіи его труда Annus Ecclesiasticus Graeco-Slavicus (Bruxellis. 1863), при чемъ о. Мартыновъ пользовался спискомъ памятника, сообщеннымъ ему Миклошичемъ. По этому же списку Терновскій мѣсяцесловъ изданъ и г. Тихановымъ. Мѣсяцесловъ содержитъ памяти святыхъ на весь годъ, съ сентября по августъ, и для греко-славянской агіологіи имѣетъ немалое значеніе.

Бернгардъ Куглеръ, Исторія крестових походовь. Переводь съ намецкаю. Съ рисунками, картами и планами. С.-Петербургъ. 1895. Стр. VII-459.—Книга Куглера состоить изъодиннадцати главъ и заключенія. Въ первой главъ (стр. 1—15) изображается состояніе востока и запада до крестовыхъ походовъ. Во второй главъ (стр. 16-66) описывается первый крестовый походъ 1097 года, объединившій тв военныя действія. средоточіемъ которыхъ было завоеваніе Іерусалима. Глава третья (стр. 67-101) разсказываеть о взаимоотношеніяхъ норманновъ и грековъ отъ 1099 до 1119 года, а въ четвертой главъ (стр. 102-134) излагается исторія Іерусалимскаго королевства отъ 1100 до 1143 года. Пятая глава (стр. 135—164) описываеть второй крестовый походъ 1147 года, вызванный потерей Эдессы и начавшимся паденіемъ крестоносныхъ государствъ. Въ шестой главъ (стр. 165-209) излагается исторія королевства Іерусалимскаго отъ 1149 до 1188 года. Въ седьмой главъ (стр. 210-268) рѣчь идеть о третьемъ крестовомъ походѣ 1189 года, представляющемъ отвътъ Европы на побъду Саладина подъ Герусалимомъ, въ восьмой (стр. 269-320) - о четвертомъ крестовомъ походъ 1204 года, ознаменовавшемся завоеваніемъ Константинополя и основаніемъ латинской имперіи, въ девятой (стр. 321-366)-о пятомъ походів, продолжавшемся съ 1212 до 1230 года, когда императоръ Фридрихъ II заключиль мирь съ султаномъ Алькамиломъ и въ последній разъ пріобрвль для христіанства Іерусалимь, въ десятой главв (стр. 367-397)о шестомъ и последнемъ походе, объединившемъ странствованія по святымъ мъстамъ въ сороковыхъ годахъ XIII-го въка, во главъ коихъ стояль Людовикъ Святой. Одиннадцатая глава (стр. 398-444) описываеть конець господства христіань на востоків, а въ заключеніи (стр. 445-459) опредвляются причины неудачи крестовыхъ походовъ и выясняется ихъ значение для культурной жизни запада. Въ книгъ помъщены рисунки, планы и карты. - Въ русской литературъ переводъ книги Куглера, вышедшей въ оригиналъ въ 1879 году, имъетъ значение для популяризаціи знаній по византологіи.

Іеромонахъ Владиміръ Благоразумовъ, Св. Аванасій Александрійскій, ею жизнь, учено-литературная и полемико-догматическая длятельности. Кишиневъ. 1895. Стр. 414. — Кром'в предисловія и введенія, книга іеромонаха Владиміра состоить изъ трекъ частей, каждая изъ которыхъ ділится на главы. Въ предисловіи (стр. 1—8) авторъ выясняеть научную потреб-

ность своего изследованія и указываеть немногочисленные источники и пособія, которыми онъ пользовался. Во введеніи (стр. 9-62) изображается состояніе христіанской церкви въ IV въкъ, когда православіе вело непрерывную борьбу съ различными ересями и когда на защиту перкви выступиль великій ся лівятель — св. Асанасій (296 — 373 г.). Первая часть книги и посвящена описанію жизни св. Асанасія и хронологическому обзору его литературной деятельности. Въ частности, въ главе первой (стр. 63-81) обозрѣвается жизнь и дѣятельность св. Аоанасія въ парствованіе императора Константина Великаго, во второй (стр. 81-123)—въ парствованіе Констанція и въ третьей (стр. 124—147) — при Юліан'в и Валент'в. Вторая часть книги занята изложеніемъ полемики св. Асанасія съ современными ему ересями. Здёсь, въ главе первой (стр. 148—165) разсматривается опровержение св. Аванасіемъ савелліанства, во второй (стр. 165-229) - опровержение аріанства, въ третьей (сгр. 229-255) — аполлинаріанства и въ четвертой (стр. 255-269) опровержение неправильного учения о Святомъ Лухв. Въ третьей части изследованія о. Владиміра разсматривается догматическое ученіе св. Аванасія. Въ глав'в первой (стр. 270-308) излагается ученіе св. Аванасія объ отношеніи Бога Слова къ Богу Отцу и къ Святому Духу, во второй (стр. 308-337) — ученіе объ отношеніи Сына Божія, Бога Слова къ міру вообще и къ человіку въ частности; въ третьей главі (стр. 338-391) обозрѣвается положительное ученіе св. Аванасія объ отношеніи Божеской природы къ человъческой въ лицъ Господа нашего Іисуса Христа и о дёлё искупленія. Наконецъ, въ заключеніи (стр. 392-412) предложена общая характеристика св. Аванасія, его д'вятельности и литературныхъ трудовъ, а въ приложении (стр. 413-414) помъщенъ въ русскомъ переводъ символъ св. Аванасія. — Въ небогатой русской патрологической литератур'в трудъ о. Владиміра им'веть свое значеніе, несмотря на то, что составленъ онъ при сильномъ пособіи иностранной литературы, особенно трудовъ Voigt'a и Atzbenger'a.

Юліанъ Нулановскій, Древности южной Россіи. Двів керченскія катакомбы съ фресками. Приложеніе: Христіанская катакомба, открытая въ 1895 году. Съ 14 таблицами рисунковъ и 14 политипажами (Матеріалы по археологіи Россіи, издаваемые Императорскою Археологическою Коммиссіею. № 19). С.-Петербургъ. 1896. Стр. II — 67. — Изследованіе профессора Кулаковскаго иметъ своимъ предметомъ фрески двухъ катакомбъ, изъ которыхъ одна открыта въ 1890, а вторая въ 1891 году на северномъсклоне горы Митридата въ Керчи. После общаго обзора всехъ катакомбъ съ фресками (въ числе восьми), открытыхъ на Боспоре, хронологической ихъ датировки и изследованія о происхожденіи фресковой росписи стенъ и о судьбе этого вида искусства на Боспоре (стр. 1—15), авторъ описываетъ катакомбу Сорака, открытую въ 1890 году, определяеть общій характеръ ея росписи, указываетъ самостоятельные сюжеты введенные въ декорацію стенъ катакомбы, и анализируетъ надпись въ

катакомов, представляющую эпитафію Сорака (стр. 16—33). Въ томъ же порядкі ведется затімь описаніе и катакомом, открытой въ 1891 году (стр. 34—43). Въ отдільной главі (стр. 44—57) разсматривается сцена «трапезы», встрічающаяся въ обінхъ катакомом, и изслідуется ея сюжеть въ отношеніи къ религіознымь вірованіямь о загробномь существованіи. Въ заключеніи профессоръ Кулаковскій сообщаеть, что роспись обінхъ катакомом въ ціломъ и деталяхъ относится къ области классическаго искусства, но въ катакомом Сорака замічается ослабленіе классическихъ традицій; эта катакомом относится къ ІІІ или ІV віку христіанской эры, а вторая къ концу І-го или ко ІІ віку (стр. 58). Въ приложеніи (стр. 61—67) поміщено описаніе третьей катакомом, открытой въ 1895 году и содержащей нісколько надписей; катакомом относится къ V віку.

А. Шахматовъ, Исходная точка автосчисленія «Повъсти временныхъ авто». (Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1897, мартъ, стр. 217—227). Исходною точкою лѣтосчисленія въ «Повѣсти временныхъ лѣтъ» является 6360 годъ отъ сотворенія міра или 852-ой отъ Р. Х., когда, по словамъ лѣтописца, началось царствованіе византійскаго императора Михаила, сына Өеофила. Между тѣмъ Михаилъ вступилъ на престолъ въ 6350 году, а именно 21-го января 842 года отъ Р. Х. Объясняя эту ошибку сводчика «Повѣсти временныхъ лѣтъ», г. Шахматовъ находитъ, что она заимствована имъ изъ лѣтописи царьградскаго патріарха Никифора (—828 г.) вслѣдствіе ошибочныхъ данныхъ того греческаго списка этой лѣтописи, который легъ въ основаніе славянскаго его перевода.

Отчеть командировиннаго за границу привать-доцента Московскаго университета Василія Истрина за вторую половину 1894 года (Окончаніе. Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія, 1896, ноябрь, отд. 2, стр. 1-41). - Заканчивая отчеть о своихъ заграничныхъ занятіяхъ въ области византійско славянской письменности (Виз. Врем., т. III, в. 2-4), г. Истринъ описываетъ следующие ея памятники: 29) авонския хроники въ числѣ восьми, а именно: а) Ватопедскаго монастыря № 602, б) Иверскаго монастыря № 166, в) монастыря Діонисіата № 341, г) Ватопедскаго монастыря № 601, д) Иверскаго монастыря № 167, е) Иверскаго монастыря № 170, XVII вѣка, ж) Андреевскаго скита № 109, 1600 года и з) Пантелеймоновскаго монастыря № 266; на основаніи этихъ рукописей въ отчетв двлаются некоторыя поправки и дополненія къ статьв Пректера Eine vulgärgr. Paraphrase der Chronik des Konstantinos Manasses (Byzantinische Zeitschrift, B. IV) и къ сообщенію г. Истрина о грекославянскихъ хроникахъ (Archiv zür slavische Philologie, B. XVI); 30) греческій тексть легенды объ Іудів, соотвітствующій сказанію Legenda aurea и помъщенный въ рукописи № 192 въ авонскомъ монастыръ Діонисіать, подъ заглавіемъ Пері той тарачо́ной Іооба (л. 322—325); подобный же тексть, но съ некоторыми добавленіями, издань въ брошюре

по рукописи Иверскаго монастыря подъ заглавіемъ: Βίος καί κακουργήματα του προδότου καὶ φιλαργύρου Ἰούδα του Ἰσκαριότου; на основаніи этихъ памятниковъ въ отчетъ сообщаются легендарныя данныя объ Іудъ, новыя сравнительно съ темъ матеріаломъ, какой собранъ въ книге г. Соловьева: «Историко-литературные этюды. Къ легендамъ объ Іудъ предатель. Выпускъ І. Харьковъ. 1895»; 31) греческія рукописи Парижской національной библіотеки № 1021, XV въка, и № 1608 XIV въка, а также другія греко-славянскія сказанія объ Іланні Крестителів и Захаріи, его отців, вносящія нівкоторыя дополненія въ научныя изслівдованія соотвётствующихъ легендъ (напр., Berendts, Studien über Zacharias-Apocryphen und Zacharias-Legenden. Leipzig. 1895); и 32) сербскій списокъ мученія Никиты въ абонскомъ монастырів Хиландарів въ сборників № 75. XV въка, и греческіе списки того же апокрифа въ библіотекахъ: Венепіанской св. Марка (Арр. Class. II сод. XC), Вінской придворной (cod. Histor. 57 и 126) и Парижской національной (fonds grecs 768 и suppl. gr. 162).

А. Митякинъ, Рождество Христово по изображенію его въ искусствъ (Христіанское Чтеніе, 1897, январь, стр. 3-26). — Сказавши въ предисловін нісколько словь объ отношенін кь религін науки и искусства вообще и живописи въ частности, авторъ указываеть на древнъйшія изображенія Рождества Христова, одно изъ которыхъ встрівчается еще въ катакомбахъ, а другое находится на гравированномъ камив изъ музея Веттари, а затъмъ описываеть дучшіе образцы средневъковаго пскусства, пменно картины художниковъ: Орканья, Джіотто, Масолино-да-Паникале, Анджелико (въ храмъ св. Марка въ Венеціи), Пьеро-делля-Франческа (въ Британской національной галлерев), Сандро Боттичелли (тамъ же), Антоніо Росселино, Лоренцо ди-Креди (въ академіи художествъ во Флоренціи), Амброджіо Боргоньоне (въ церкви св. Цельса въ Миланѣ), Луки Синьорелли (въ Британской національной галлерев), Антона Бентивольо (въ Болоньв), Тинторето, Бернардо Каваллино (+1654) и Дюрера. Дальше отмівчаются картины, изображающія поклоненіе пастырей и принадлежащія Лорендо Лотто, Романино, Рембрандту, Веласкезу, Корреджіо и Фіоренцо-ди-Лоренцо, и картины съ изображеніемъ поклоненія волхвовъ, написанныя художниками: Дабріано, Веронезе, Дюреромъ, Бернардино Луини, Доменико Гирландайо, Тинторето и Борнъ-Джонсомъ. Статья составлена на основаніи сочиненія каноника Фаррара: The Life of Christ as represented in art. London, 1894. Къ ней приложены восемь рисунковъ.

А. Лопухинъ, Св. Іоаннъ Златоустъ, какъ проповъдникъ человъколюбія и милостыни (Христіанское Чтеніе, 1897, январь, стр. 27—48, февраль, стр. 242—260).—На основаніи твореній св. Іоанна Златоуста въ настоящей стать в изображается его отношеніе къ б'ёднымъ. Предварительно авторъ указываеть на величайшее зло древности— крайности богатства и б'ёдности и на общее отношеніе св. отца къ этимъ крайностямъ, затёмъ

ļ

характеризуеть его, какъ проповѣдника человѣколюбія и милостыни, иллюстрируя свою характеристику восторженною похвалою проповѣдника «царицѣ добродѣтелей» — милостыни. Далѣе выясняется важность человѣколюбія, какъ добродѣтели, при чемъ опредѣляется взглядъ св. отца на сущность соціальныхъ отношеній и на значеніе собственности, откуда выводится обязанность совершенія милостыни, особенно со стороны богатыхъ, возраженія которыхъ въ оправданіе себя обстоятельно опровергаются св. отцомъ.

**И. Соколовъ,** О народных в школах в Византіи съ половины IX до половины XV выка (842—1453 г.). Ръчь въ собрании С.-Петербургскаго православнаю братства во имя Пресвятой Боюродицы (Церковныя Въдомости, 1897, прибавленія, № 7, стр. 235—243, № 8, стр. 273—282).—Рѣчь открывается опредёленіемъ условій, при которыхъ существовала народная школа въ Византіи въ IX-XV въкахъ, при чемъ отмъчается совмъстное участіе византійской церкви и государства въ діль народнаго образованія. Далье характеризуются различные виды византійскихъ народныхъ школъ, именно — царскія, патріаршія, епископскія, церковныя, монастырскія и частныя. Школами зав'ядывали въ Византіи почти исключительно клирики и монахи, которые и учили народъ. Курсъ народной школы слагался изъ чтенія, письма, півнія, грамматики, ариометики, а иногда еще піитики, географіи и исторіи. Обученіе соединялось съ воспитаніемъ и носило церковно религіозный характеръ, въ силу чего византійская школа имбла важное значеніе въ общемъ стров церковнообщественной жизни Византіи.

Г. Мурносъ, Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинь XVII выка, описанное его сыномъ, архидіакономъ Павломъ Алеппенимъ. Переводъ съ арабскаго по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ (Русское Обозрѣніе, 1897, январь, стр. 241—271; февраль, стр. 875—910). Въ настоящей части (четвертой) замѣчательнаго описанія путешествія въ Россію антіохійскаго патріарха Макарія (см. выше) сообщается о пребываніи его въ землѣ казаковъ и въ Кіевѣ; здѣсь содержатся любопытныя извѣстія о Малороссіи.

А. Дмитріевскій, Тотіха́. Addenda et corrigenda (Труды Кіевской духовной Академіи, 1896, декабрь, стр. 527—545). Въ статъв двлаются дополиенія и поправки къ изданію г. Дмитріевскаго: «Описаніе литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго востока. Томъ І. Тотіха́. Часть первая: Памятники патріаршихъ уставовъ и ктиторскіе монастырскіе Типиконы. Кіевъ. 1895». Прежде всего, г. Дмитріевскому посчастливилось найти новый списокъ Типикона константинопольскаго Пантократорскаго монастыря, даннаго его основателемъ императоромъ Іоанномъ Комниномъ въ 1137 году. Таковой оказался въ Парижской національной библіотекѣ въ рукописи XVIII вѣка основного (Fonds), такъ называемаго королевскаго собранія № 389, давно извѣстной въ наукѣ подъ именемъ «Типикона византійскаго императора Іоанна Пале-

олога». При ближайшемъ изследовании рукописи открылось, что она представляеть новый списокъ Типикона императора Іоанна Комнина. даннаго Пантократорскому монастырю, скопированный ижкімиъ Іоанномъ Византіемъ Палеологомъ, котораго описыватель рукописи ошибочно приняль за византійскаго императора Іоанна VII Палеолога (1425—1448 г.). При сличеніи этого списка Пантократорскаго Типикона съ темъ, который изданъ г. Дмитріевскимъ въ его книгъ по Халкинской рукописи № 85, оказалось, что оба списка сдёланы съ одного оригинала (вёроятно, съ пергаменнаго кодекса богатой константинопольской библіотеки извъстнаго мецената, Молдавскаго воеводы, князя Николая Маврокорлато), такъ какъ текстъ ихъ тожественъ и существующіе дефекты составляють принадлежность обоихъ, скопированныхъ почти одновременно, не позже первой половины XVIII въка. Наиболъе важныя разночтенія новаго списка сравнительно съ Халкинскимъ г. Дмитріевскій и отмінаетъ въ своей статьъ. Далъе, онъ ознакомился съ подлиннымъ спискомъ Типикона 1159 года константинопольскаго монастыря св. Маманта, хранящимся въ рукописи № 92 (Supplément) Парижской національной библіотеки, и также отивтиль его разночтенія сравнительно сь изданною имъ копіей устава по рукописи Халкинской библіотеки № 85. Въ Казанатенской библіотек въ Рим в г. Дмитріевскій изучиль Типикъ сокращенный (Compendium) 1595 года, переписанный монахомъ Гротта-ферратскаго монастыря Лукою (Lucas de Felicibus) для Монтекасинской обители (рукопись № 1249) и находящійся въ генетической связи съ Типикономъ Гротта-ферратскаго монастыря, даннымъ ему въ 1300 году игуменомъ Власіемъ II. Изъ обзора состава рукописи, представленнаго въ статьъ, видно, что уставъ монаха Луки, хотя и называется συντομωτάτη έπιτομή. но въ действительности заключаетъ нечто и такое въ своемъ содержаніи, что составляеть исключительно ему свойственное достояніе, неръдко не имъющее ничего родственнаго съ уставомъ Власія. Наконецъ, въ стать в исправляется одна несомивнияя историческая ощибка книги г. Дмитріевскаго (стр. 614), касающаяся константинопольскаго монастыря Мануила. — Читатели весьма ценной книги г. Дмитріевскаго о византійскихъ Типиконахъ должны непременно иметь въ виду настоящую его статью.

А. Голубцовъ, О древнъйшихъ изображеніяхъ Божіей Матери (Богословскій Вѣстникъ, 1897, январь, стр. 25—48). — Сказавши о древнѣйшей иконографіи Богоматери на основаніи литературныхъ источниковъ, авторъ описываетъ различные иконографическіе типы Ея, встрѣчающіеся въ римскихъ катакомбахъ (между прочимъ, въ усыпальницахъ Прискиллы и св. Агнессы) и въ памятникахъ византійскаго искусства, и анализируетъ христіанское преданіе, возводящее начало изображеній Богоматери ко времени евангелиста Луки.

Священникъ С. Петровскій, Очерки изъ исторіи христіанскаю законоучительства. І. Законоучительство въ древней христіанской церкви до V въха включительно (Странникъ, 1897, январь, стр. 26—40, февраль, стр. 230—243). — Въ настоящемъ очеркъ предварительно ръчь идеть о различныхъ типахъ школъ (философскихъ, богословскихъ, огласительныхъ), существовавшихъ въ христіанской церкви до V въка включительно, а затъмъ—объ объемъ учебнаго курса по Закону Божію въ этихъ школахъ и о способахъ преподаванія этого предмета.

П. Цвътновъ, 1) Писни Боюматери. Изъ произведений древне-христианской поэзи. Переводъ съ преческаго подлинника (Радость христіанина, 1896, кн. ХІІ, стр. 269—270). — Предложенныя здъсь въ русскомъ переводъ «пъсни» издатель ихъ на греческомъ языкъ Питра (Analecta sacra, t. I, р. 302—303) называетъ эготохия, т. е. пъснями Богоматери, обыкновенно заканчивающими пъсни въ канонахъ, и считаетъ ихъ составителемъ Іерусалимскаго патріарха Ореста (ІХ в.). 2) Писнь св. Романа Сладкопъвца о трехъ отрокахъ въ Вавилоню (тамъ же, стр. 271—281). Настоящее довольно общирное произведеніе св. Романа Сладкопъвца имъетъ ту особенность, что содержаніемъ его служитъ ветхозавътное событіе, имъющее, впрочемъ, преобразовательное значеніе. Св. Романъ свободно и одушевлено драматизируетъ здъсь избранное событіе, при чемъ пъснь полна сравненій, антитезъ и созвучій. Греческій подлинникъ помъщенъ въ томъ же изданіи Питры.

### Рецензии появились на следующия книги:

Н. Каптеревъ, Сношенія іерусалимскихъ патріарховъ съ русскимъ правительствомъ съ половины XVI до конца XVIII стольтія. Православный Палестинскій Сборникъ, выпускъ 43. Спб. 1895. Рецензія г. А. П-ова въ Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія, 1896, ноябрь, стр. 127—138.

Г. Воскресенскій, Характеристическія черты четырехъ редакцій славянскаго перевода Евангелія отъ Марка по сто двівнадцати рукописямъ Евангелія XI—XVI візковъ. Москва, 1896. Рецензін: г. И. Евсівва въ Христіанскомъ Чтеніи, 1897, январь, стр. 189—194, профессоровъ М. Муретова и И. Норсунскаго въ Богословскомъ Вістникі, 1897, январь и февраль, отд. V, стр. 459—500.

Путешествіе Антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половин' XVII в'яка, описанное его сыномъ архидіакономъ Павломъ Алепискимъ. Переводъ съ арабскаго профессора Г. Муркоса (по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Д'ялъ). Выпускъ I, отъ Алеппо до земли казаковъ. Москва. 1896. Рецензія г. М. Глубоновскаго въ Русскомъ В'ястникъ, 1897, январь, стр. 403—405.

Actus epistolaeque apostolorum palaeoslovenicae. Ad fidem codicis Christinopolitani saeculo XII scripti edidit Aem. Kalužniacki. Sumptibus Caes. litterarum Academiae. Vindobonae. 1896. Рецензія профессора Г. Воскресенскаго въ Богословскомъ В'ястник'я, 1897, январь стр. 198—208.

Е. К. РЪдинъ, Мозаики Равеннскихъ церквей. Спб. 1896. Рецензіи: въ Русскомъ Въстникъ, 1897, февраль, стр. 363—364, въ Историческомъ Въстникъ, 1897, мартъ, стр. 1116—1117.

Лугъ Дуковный. Твореніе Блаженнаго Іоанна Мосха. Переводъ съ греческаго съ подробными объяснительными примѣчаніями законоучителя Николаевскаго сиротскаго института священника М. Хитрова. Изданіе Свято-Троицкой Сергіевой лавры. 1896. Рецензія г. В. С-ва въ Церковномъ Вѣстникѣ, 1897, № 8, стр. 252—253.

А. Мюллеръ, Исторія ислама съ основанія до новъйшихъ временъ. Переводъ съ нъмецкаго подъ редакціей приватъ-доцента Мъдникова. Спб. Т. І и ІІ. 1895. Т. ІІІ и ІV. 1896. Рецензія г. К. Лосскаго въ Историческомъ Въстникъ, 1896, ноябрь, стр. 671—672.

Д. Тихомировъ, Галицкая митрополія. Церковно-историческое изслѣдованіе. С.-Петербургъ. 1895. Рецензія въ Кіевской Старинѣ, 1896, январь, стр. 45—46.

В. Грибовскій, Народъ и власть въ византійскомъ государствъ. Опытъ историко-догматическаго изслъдованія. Спб. 1897. Рецензія г. Б. Нинольскаго въ Историческомъ Въстникъ, 1897, мартъ, стр. 1095—1101.

Пл. Соколовъ. Церковно-имущественное право въ греко-римской имперія. Новгородъ 1896. Рецензія г. А. З. въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1897, прибавленія, № 9, стр. 343—345.

Священникъ Василій Преображенскій, Преподобный Өеодоръ Студитъ и его время (759—826 гг.). Москва. 1896. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1897, мартъ, стр. 1111—1113.

Архимандритъ Порфирій Успенскій, Путепествіе въ Метеорскіе и Осоолимпійскіе монастыри въ Оссоаліи въ 1859 году. Изданіс Императорской Академіи Наукъ подъ редакціей П. А. Сырку. Спб. 1896. Рецензія г. І. Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1896, декабрь, стр. 1060—1062.

Профессоръ А. П. Лебедевъ, Вселенскіе соборы IV и V въковъ. Обзоръ ихъ догматической дъятельности въ связи съ направленіемъ школъ александрійской и антіохійской. Сочиненіе на степень доктора богословія. Изданіе второе. Сергіевъ Посадъ. 1896. Рецензія г. С. тамъже, стр. 1057—1059.

Г. П. Беглери, Храмъ святыхъ Апостоловъ и другіе памятники Константинополя по описанію Константина Родія. Одесса. 1896. Рецензія въ Историческомъ Въстникъ, 1896, декабрь, стр. 1065—1066.

Эме Пюшъ, Св. Іоаннъ Златоустъ и нравы его времени. Переводъ съ французскаго А. Измайлова. Спб. 1897. Рецензія г. Р. А. въ С.-Петер-бургскомъ Духовномъ Въстникъ, 1897, № 9, стр. 181—182.

Nicephori Blemmydae curriculum vitae et carmina nunc primum edidit Aug. Heisenberg. Praecedit dissertatio de vita et scriptis Nicephori Blemmydae. Lipsiae. 1896. Рецензія г. С. Шестанова въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1897, мартъ, стр. 245—253.

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift" herausgeg. von K. Krumbacher. Band VI, Heft. 1.

Въ I отдъть (стр. 1—165) помъщены стъдующія изстьдованія и статьи:

H. Hagenmeyer, Der Brief des Kaisers Alexios I Komnenos an den Grafen Robert I von Flandern (crp. 1-32).

Въ настоящей стать вавторъ подвергаетъ пересмотру вопросъ о подлинности письма императора Алексія I къ Роберту фландрскому и о времени и обстоятельствахъ его написанія. Полный текстъ письма дають 39 рукописей Hist. Hierosolymitanae Роберта Реймсскаго; довольно много фразъ, буквально взятыхъ отсюда, вложены въ уста папъ Урбану II при описаніи Клермонтскаго собора въ Liber de modernis regibus francorum Гуго Флерійскаго; въ видъ изложенія письмо находится еще у аббата Гиберта въ Gesta Dei per Francos. Греческаго текста нътъ. По мнънію Гагенмейера, всъ эти три писателя имъли передъ глазами одинъ тотъ же текстъ, именно текстъ, сохраненный въ Hist. Hierosolymitana, а дополненія Гиберта (о обращеніи мусульманами христіанскихъ храмовъ въ стойла и о прелестяхъ константинопольскихъ дамъ) не болье какъ глоссы.

Затемъ авторъ перечисляетъ противниковъ и защитниковъ подлинности письма, останавливаясь особенно внимательно на мивніяхъ графа Piana, Paulin Paris'а и Папарригопуло съ одной, академика Васильевскаго съ другой стороны. Признавая датировку Ріана опровергнутою Paris'омъ, онъ доказываетъ, что какъ фактъ письменнаго обращенія Алексія къ Роберту достов'вренъ, такъ и содержаніе письма вполн'в отвъчаютъ положению дълъ въ империя отъ битвы при Дристръ 1087 г. до 1091 г., какъ оно описано у Анны Комнины. Посольство, съ которынъ было отправлено письмо, сообщаемое, или лежащее въ основании сообщаемаго хрониками, авторъ относить къ 1088 году. На него, по его мивнію, Роберть ответиль присылкой Алексію 500 воиновь и 150 коней; завоеваніе Митилины и Хіоса турками, упоминаемое въ письм'в, только упоминается у Анны Комнины позже отправленія этого отряда, но произойти могло и раньше, какъ полагалъ уже Муральтъ. Словомъ, письмо въ основв подлино, но дошло до насъ въ томъ видв, въ какомъ было распубликовано Робертомъ, какъ excitatorium; по гречески или по датыни оно было первоначально написано-вопросъ открытый.

F. W. Brooks, On the lists of patriarchs of Constantinople from 638 to 715 (crp. 33—54).

Результаты этого тщательнаго изследованія уже включены проф. Крумбахеромъ во второе изданіе его Geschichte der byzantinischen Litteratur, явившейся въ прошломъ году (см. стр. 1149). Оно произведено на основаніи внимательнаго сличенія и анализа 10 источниковъ; обозрѣніе ихъ отношеній и ихъ извѣстій другъ къ другу облегчается двумя таблицами, стр. 39 и 40; окончательный результатъ—хронологическая таблица патріарховъ отъ Пирра (638 г.) до Германа (715 г.)—оканчиваетъ статью.

J. Dräseke, Prokopios' von Gaza «Widerlegung des Proklos» (стр. 55—91). Эта статья представляеть подробное развитіе темы, нам'єченной авторомь въ работь: «Nikolaus von Methone als Bestreiter des Proklos» (см. Theologische Studien u. Kritiken, 1895, 2, стр. 590—616 и Визант. Времен. 1895, 2, стр. 484—485), что все сочиненіе Николая Мевонскаго противъ Прокла буквально списано съ Прокопія Газскаго. Когда открытый Демосвеномъ Руссомъ отрывокъ Прокопія оказался буквально совпадающимъ съ разборомъ 146-й главы Прокловой «στοιχείωσις θεολογική» у Николая Мевонскаго, авторъ сталь искать признаковъ авторства Прокопія по всей книгѣ Николая, и нашель ихъ, какъ онъ думаєть, очень много.

Постоянное противопоставленіе античнаго міровоззрѣнія христіанскому, какъ «вашего» «нашему»; свободное оперированіе автора съ тончайшими философскими понятіями неоплатонизма, и предположеніе полнаго знакомства читателей съ этими понятіями; частыя обращенія къ Проклу лично, какъ живому лицу, — все это доказываеть, что спорить съ Прокломъ современникъ. Таковы субъективныя основанія Дрэзеке. Болѣе объективный характеръ носять указанія на то, что авторъ опроверженія Прокла готовъ дать въ своей богословской системѣ извъстное мѣсто платоновскимъ идеямъ, что «Сократъ и Платонъ» служатъ у него логическимъ примѣромъ вмѣсто обычнаго въ болѣе позднее время «Петра и Павла»; что онъ говорить о христіанахъ, истолковывающихъ аллегорически платоновскую ретеубфатфобс, т. е. о Немезіи, врядъ ли извѣстномъ Николаю.

Считая авторство Прокопія доказаннымъ, Дрэзеке дѣлаєтъ попытку приблизительно указать время написанія имъ книги противъ Прокла. Указавъ на зависимость христологіи Прокопія отъ псевдо-Василія Великаго 1) и вѣроопредѣленія Халкидонскаго собора, онъ устанавливаєтъ terminus post quem—451 г. Проклъ умеръ въ 485 г.; στοιχείωσις θεολογική онъ написалъ, по Фрейденталю (Hermes XVI, 217), въ 30-хъ годахъ V-го вѣка.

Прокопій обращается къ Проклу, какъ къ живому преемнику Платона по авинской школь. Сльдовательно наше сочиненіе писано между 450—485 годами; м. т. до сихъ поръ жизнь Прокопія относили къ 465—528 г.г. «Книга противъ Прокла» заставляеть полагать ее нъ



<sup>1)</sup> Дрэзеке пишеть: Аполлинарія Лаодикійскаго. Річь идеть однако о соч. «Противь Евномія» и «діалогахь о Троиці», относительно которыхь авторство Аполлинарія, утверждаемое Дрэзеке, далеко не общепризнано. Г. Спасскій въкнигі: «Аполлинарій Лаодикійскій» (Сергієвь Посадь, 1895 г.) оспариваеть его очень полновісными доводами и считаеть авторомъ Дидима Александрійскаго.

сколько ранве, напр. отъ 450 до 512—515 гг. (Постройка еракійской ствны императоромъ Анастасіемъ еств последнее событіе, ясно упоминаемое Прокопіемъ. Землетрясеніе же въ Антіохіи, упоминаемое въ отрывкахъ «монодіи» на Антіохію, можетъ быть и землетрясеніемъ 458, а не 528 года).

Далъе, если не только 146-я глава, а все сочинение противъ Прокла принадлежитъ Прокопію, то несомнънно, что Прокопій зналъ и пользовался такъ называемымъ Діонисіемъ Ареопагитомъ, и предполагалъ для Прокла такое знаніе возможнымъ (гл. 78), т. е. что псевдо-Діонисій писалъ въ IV—V въкахъ.

Г. Дрэзеке извъстенъ своей болье усердной, чъмъ успъшной погоней за открытіями въ области исторіи византійской литературы. Какъ видитъ читатель, въ настоящей стать в нътъ ни одного соображенія, сдълать которое было бы невозможно до открытія Демосеена Русса; что ихъ никто не делалъ, что никто до техъ поръ не считалъ Николая Меоонскаго въ данномъ случав плагіаторомъ, показываеть, какъ мало въ нихъ объективно-убъдительнаго. Дъйствительно въскимъ основаниемъ въ пользу авторства Прокопія остается открытіе Демосеена Русса. Что Николай буквально списаль Прокопія, ничего не прибавляя и не убавляя, Прэзеке не доказалъ, и врядъ ли можно съ наличными средствами доказать это; а выводы относительно Діонисія Ареопагита, сдёланные имъ отсюда, такого рода, что при современномъ состояни вопроса о последнемъ я бы охотиве призналъ въ Николав Месонскомъ ивчто большее. чвиъ переписчика, чвиъ согласился бы отнести Діонисія къ началу V. темъ более къ IV веку. "Dionysische Anschauungen und Ausdrücke", указанныя Дрэзеке, на рубежв V-VI вв. (такъ какъ хронологія Дрэзеке опять-таки не обязательна), въ Газъ, у полемиста противъ неоплатоника возможны; но самыя сочиненія и ихъ псевдонимъ врядъ ли могъ быть известенъ и Проклу, и даже Прокопію.

J. van den Gheyn, S. I., Le siège épiscopal de Diaulia en Phocide (стр. 92—95). Дается списокъ изв'встій о діавлійской епископской каседр'в съ VIII по конецъ XVIII в'вка; вс'вхъ зам'втокъ автору удалось собрать 16 и число изв'встныхъ по именамъ епископовъ поднять съ 5 (какъ у Ле-Кіена) до 12-ти.

Th. Buttner-Wobst, Die Verehrung der heiligen Glykeria (crp. 96—99).

По Өеофилакту Симокаттъ I, 11 и Іоанну Антіохійскому (С. Müller F. H. G. V, 1, р. 38), мощи св. Гликеріи почивали въ VI—VII въкъ въ Гераклев; въ VIII-мъ, по АА. SS. (Sept. V, р. 276), они находились на Лемносъ. На мраморной ракъ въ церкви св. Георгія въ Гераклев есть надпись въ стихахъ, свидътельствующая, что въ ракъ почивали мощи св. Гликеріи, при чемъ они названы θεία χάρα.

Авторъ думаетъ, что по перевезеніи мощей въ Лемносъ въ Гераклев продолжали утверждать, что тамъ осталась глава св. Гликеріи; иначе, что двіа хара надо понимать буквально, какъ сдёлаль уже первый изда-

тель Мордтманнъ (Archäol.-epigr. Mitteilungen aus Österreich, т. VIII, стр. 226 и сл.). Третьимъ мѣстомъ, гдѣ особенно чтилась св. Гликерія, можно считать мѣсто ссылки игумена св. Никиты Мидикіота въ 813 г. (ошибка, вмѣсто 815 г.)—одинъ изъ Принцевыхъ острововъ, носившій нмя ἀγία Γλυκερία; по соображеніямъ автора, это нынѣшній островокъ Ніандро.

D. Kaufmann, Die Chronik des Achimaas über die Kaiser Basilios I u. Leon VI (crp. 100-105).

Дается переводъ разсказа еврейской хроники, изданной Нейбауеромъ въ 2-мъ томѣ Mediaeval Jewish Chronicles, стр. 110—132, о пребываніи раввина Шефатхи въ Византіи у императора Василія I и о преслѣдованіи за вѣру, воздвигнутомъ этимъ императоромъ на евреевъ въ южной Италіи и прекращенномъ Львомъ VI. Изъ разсказа хроники ясно, что гонитель евреевъ былъ Василій I, а не II, какъ думалъ Цунцъ, и что Левъ VI не продолжалъ гоненія, какъ думалъ Грэцъ.

G. Wartenberg, Das Geschichtswerk des Leon Diakonos (стр. 106—111). Пересматривается вопросъ, законченное ли произведеніе представляєть изъ себя хроника Льва Діакона, или нѣтъ. Послівднее думаєть Фишеръ на основаніи фразы X, 10: ἀλλὰ ταῦτα μἐν κατὰ μέρος εἰς τοὺς ἐαυτῶν καιροὺς ἡ ἰστορία παραδηλώσει, при чемъ обіщаннаго, повидимому, этими словами разсказа въ хроникѣ не оказывается. Авторъ находить во второй частн хроники немало признаковъ незаконченности ея: такова частая перемѣна мѣста дѣйствія безъ требуемыхъ стилемъ Льва Діакона въ этихъ случаяхъ оговорокъ; выведеніе на сцену лицъ и событій, какъ новыхъ, котя о нихъ уже говорилось ранѣе; наконецъ, 2 противорѣчащихъ другъ другу извѣстія о наказаніи, постигшемъ Фокадовъ Льва и Никифора послѣ перваго возстанія (VII, 2 и IX, 3).

K. Prächter, Ein Chronikfragment aus Cod. Bern. 450 (crp. 112—113).

Этотъ списокъ римскихъ кесарей (Ромулъ, Юлій Цезарь, Августъ и т. д. до Траяна) стоитъ въ означенной рукописи на 22 мѣстѣ; онъ взятъ повидимому изъ патріарха Никифора (именно по Paris. 233, р. 91,8), но съ нѣсколькими дополненіями и передѣлками, источники которыхъ указываются авторомъ замѣтки.

G. Caro, Zur Chronologie der drei letzten Bücher des Pachymeres (crp. 114-125).

Попытка установить хронологію приключеній каталанскаго наемнаго отряда въ Константинопол'в и попутно р'вшить вопросъ о времени составленія хроники Пахимера до 6-й книги и 6 и 7 книгъ. Для этого сличаются изв'встія 3-хъ посл'вднихъ книгъ Пахимера и хроники участника похода Мунтанера (изд. Antonio de Bofarull, Cronica Catalana de Ramon Muntaner, Barcelona 1860). Результаты сопоставлены въ конц'в статъи въ форм'в таблицы. Книги Пахимера 1—5 окончены, по г. Каро, приблизительно зимой 1304/5 г., кн. 6 и 7 не позже осени 1307 г.

Sac. G. Mercati, Gli aneddoti d'un codice Bolognese (стр. 126—143). Авторъ сообщаеть: во-первыхъ, о сочиненияхъ Михаила Италика, пи-

сателя, открытаго въ 1895 г. М. Treu (см. Byz. Ztschr. т. IV, стр. 1—22; Виз. Врем. т. II, стр. 256—257), находящихся въ Болонской рукописи № 2412. Эта рукопись составлена изъ 3-хъ, переплетенныхъ вмѣстѣ, 2-хъ XIII-го, одной XV-го в.; сочиненія — 4 рѣчи — Михаила Италика занимаютъ листы 61—92 первой части. Изъ нихъ особенно интересны двѣ: рѣчь о дѣяніяхъ императора Іоанна Комнина въ Сиріи и панегирикъ Мануилу, сыну императора Іоанна. Во второй части 1-й рукописи, лл. 143—151, послѣ исторіи Зонары находятся 4 статьи неизвѣстнаго автора, архимандрита Манганскаго монастыря св. Георгія. Это лирическія изліянія, жалобы на судьбу и моленія къ Иринѣ Августѣ и императору Калоіоанну. Отрывки автобіографическаго характера приведены г. Меркати полностью. По его мнѣнію, авторъ жилъ между 1060 и 1120 годами. Полностью же дается въ концѣ статьи текстъ обоихъ «моленій».

R. Crampe, Noch einmal Philopatris (crp. 144-149).

Авторъ защищаетъ свою книгу о пресловутомъ діалогѣ противъ Rohde (Byz. Ztschr. V, 1—15; Виз. Врем. III, 1, стр. 187—188). Ничего новаго въ этой защитѣ однако нѣтъ, такъ что, кто до сихъ поръ склонялся на сторону Газе, Нибура и Роде, тотъ останется на ней и послѣ этой статьи. Крампе, пытаясь отнять рѣшительный характеръ у фактическихъ возраженій Роде, вѣскость которыхъ признается имъ самимъ, настаиваетъ тутъ особенно на томъ, что только при принятіи его толкованія діалогъ получаетъ цѣльность и первая часть является органически необходимой.

E. Kurtz, Zu der itazistischen Spielerei (crp. 150).

По рукописи Моск. Син. библ. № 316 исправляется текстъ извъстныхъ шутокъ итацизмами, напечатанныхъ Treu въ Вуг. Ztschr. V, 337.

Th. Reinach, Un poème méconnu du patriarche Gennadius (стр. 151—154). Указывается, что стихотвореніе, напечатанное у Миллера (Manuelis Philae carmina, II, 380), им'ветъ акростихъ: Σχολαρίου πέφυκι παν χειρών πόνος, откуда видно, что авторъ его—изв'єстный Георгій, въ монашеств'в Геннадій, Схоларій.

C. Ferrini, Notizie su alcuni manoscritti importanti per la storia del diritto greco-romano (CTP. 155—157).

Сообщаются нѣкоторыя свѣдѣнія о рукописяхъ: Ambros. D 62 (палимпсестъ XI в., Базилики); Cod. Vall. E 55 (ватиканская, по Цахаріэ, рецензія Прохирона, но съ нѣкоторыми отличіями отъ Vatic. 1168) и Cod. Vallic. F 13 (неизвѣстный до сихъ поръ списокъ Прохирона съ любопытными добавленіями въ концѣ).

R. Wünsch, Zur Escorialhandschrift W-IV-22 (ctp. 158-163).

Въ названной рукописи, по каталогу Миллера, на лл. 21—213 значились неизвъстныя доселъ произведения греческой народной поэзии. Wünsch, бъгло разсмотръвъ рукопись, нашелъ, что это не совсъмъ такъ: главное содержание этихъ листовъ — извъстный романъ о Ливистръ и Родамиъ; есть однако и новые стихи и стихотворения, особенно съл. 139,

почему Wünsch считаетъ желательнымъ, чтобы кто нибудь внимательно занялся этой рукописью.

А. Elter, Johannes Kotrones der Verfasser des Hermippus und anderer Dialoge? (стр. 164—165). — Обращаетъ вниманіе на сод. Taurin. XLV в., V, 25 по описанію Пазини, гдѣ значатся 3 философскіе діалога: «Ермиппъ» и 2 неизданныхъ съ именемъ Іоанна Котрона, неизвѣстнымъ Фабрицію; тому же автору они приписаны и въ замѣткѣ сод. Таигіп. ССLXXXVI, с. І. 41. Авторъ объщаетъ издать 2 новыхъ діалога (Ермодотъ и Мусоклъ).

II-й отдѣлъ (стр. 166—181) состоитъ изъ рецензій на слѣдующія книги:

Constantin le Rhodien, Description des oeuvres d'art et de l'église des saints apôtres de Cple, publiée par Emile Legrand et suivie d'un commentaire archéologique par Théodore Reinach. Revue des études gr., 9 (1896) 32—103 и Г. П. Беглери, Храмъ свв. Апостоловь и другіе памятники К-ля по описанію Константина Родія. Одесса 1896. Рец. Th. Preger (стр. 166—168).

A. Wirth. Chronographische Späne. Frankfurt a. M., M. Diesterweg 1894. Рец. С. E. Gleye (стр. 168—169).

Aegyptische Urkunden aus den Königlichen Museen зм. Berlin. Herausgegeben von der Generalverwaltung. Koptische u. arabische Urkunden. Erster Band. Erstes Heft. Berlin 1895. Рец. A. Wiedemann (стр. 169—170).

Marci Diaconi Vita Porphyrii episcopi Gasensis ediderunt societatis philologicae Bonnensis sodales. Lipsiae 1895. Pen. A. Ehrhard (crp. 170—172).

Aug. Grosspietsch, De τετραπλών vocabulorum genere quodam. Bresl. philol. Abhandlungen, VII B., 5 Heft. Breslau 1895. Peq. K. Dieterich (crp. 172—173).

Gaston Dodu, Histoire des institutions monarchiques dans le royaume latin de Jérusalem 1099-1291. Paris 1894, H

Онъ-же, De Fuliconis Hierosolymitani regno. Paris, Hachette 1894. Рец. K. Neumann (стр. 173—174).

Μανουήλ Ίω. Γεδεών, Προικόννησος. Έκκλησιαστική παροικία, ναοί καὶ μοναί, μητροπολίται καὶ ἐπίσκοποι. Έν Κ/πόλει 1895. Pen. E. Oberhummer (crp. 175).

Ан. Спасскій, Аполлинарій Лаодикійскій. Сергіевъ Посадъ 1895. Рец. N. Bonwetsch (стр. 175—177).

Aršak Ter-Mikelian, Die armenische Kirche in ihren Beziehungen zur byzantinischen (vom IV—XIII Jahrh.). Leipzig, G. Fock. 1892. Pen. A. Ehrhard (crp. 177—179).

На страницахъ 180—181 Wilhelm Pecs реферируетъ свою полемику съ K. Fick'омъ о древнемъ названіи венгровъ у Константина Багряно-

роднаго (De administrando imperio cap. 18)—Σαβαοτοιάσφαλοι. Реферируемыя статьи пом'вщены въ Egyetemes Philologiai Közlöny 1896, май. 385-389 (Pecz); Századok 1896, сентябрь, 607—616 (Fiók); Egyet. Phil. Közl. 1896, ноябрь, 800-806 (Ресz).

Въ отделе III (стр. 181-218) обращаемъ внимание читателей на следующія указанныя редакціей книги и статьи:

# По литературъ, книговъдънію и фольклору:

J. de Arnim, Dionis Prusaensis, quem vocant Chrysostomum, quae exstant omnia, vol. II. Berlin, Weidmann 1896. На стр. 311-332 приводятся извлеченія изъ Діона Синезія и сужденія о немъ Ареоы кесарійскаго и Өеодора Метохита. См. рец. Leop. Cohn'a въ D. Litteraturzeitung, 1897, № 2, crp. 54-55.

Wilh. Weinberger, Studien zu Thryphiodor u. Kolluth. Wiener Studien 18 (1896, 116-159). — О языкъ названныхъ писателей. Объщанъ отдълъ о ихъ метрикв и затвиъ новое изданіе текстовъ.

Chronica minora saec. IV, V, VI, VII ed. Theodorus Mommsen, Vol. III fasc. III Bb: Monum. Germ. historica, Auctorum antiquissimorum tomi XIII pars III. Berolini, Weidmann 1896, 356-496.

Сюда вошли между прочимъ Fasti Theonis Alexandrini a. 138-372; Fasti Heracliani a. 222-630 u Laterculi regum et imperatorum ab astronomis Alexandrinis conditi et Cpoli continuati въ обработкъ Узенера, разъясненія котораго чрезвычайно важны для византійской хронологіи. См. реп. Neumann'a въ D. Litteraturzeit. 1896, № 46, стр. 1454—1455.

Max Brückner, Zur Beurteilung des Geschichtschreibers Prokopius von Cäsarea. Gymnasialprogramm. Ansbach 1896.

Anton Ruger, Praepositionen bei Johannes Antiochenus. I Teil. Programm des Gymnasiums Münnerstadt für 1895-96. Münnerstadt 1896.

Karl Holl, Die Sacra Parallela des Johannes Damascenus. Leipzig, Hinrichs 1896 (Texte u. Untersuch. herausgeg. von Gebhardt u. Harnack, Neue Folge I, 1).

На всв три книги объщаны рецензій.

K. Prächter, Unbeachtete Philonfragmente. Arch. f. Gesch. der Philosoрніе, 1896, 415-426. — Указывается, что въ отделахъ ветхозаветной исторіи Симеона Логовета, Льва Грамматика и прочихъ писателей этого цикла есть не мало отрывковъ изъ Филоновыхъ Quaestiones in genesim.

Nicephori Blemmydae curriculum vitae et carmina nunc primum edidit Aug. Heisenberg. Praecedit dissertatio de vita et scriptis Nic. Bl. Leipzig, Teubner 1896.—Объщана рецензія.

G. Polivka, Zur Geschichte des Physiologus in den slavischen Litteratu-Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

18

ren. Archiv. f. slav. Phil. 1896, 523—540. — Изследование сербскаго текста Физіолога, изданнаго Александровымъ.

### По языку:

A. Thumb, Beiträge zur neugriechischen Dialektkunde I. Der Dialekt von Amorgos. Indogerm. Forsch. 1896, 1—37. — Попутно дается не мало ц'внныхъ зам'вчаній относительно среднегреческаго народнаго говора.

Gust. Meyer, Albanesische Studien. V. Beiträge zur Kenntnis der in Griechenland gesprochenen albanesischen Mundarten. Sitzungsber. d. Kais. Ak. d. Wiss. in Wien, philol. hist. Cl., Bd. 134 (1896).

### По богословскимъ наукамъ:

Edmund Hauler, Eine lateinische Palimpsestübersetzung der Didascalia apostolorum. Wien Gerold 1896 и въ Sitzungsber. d. Kais. Ak. d. Wiss. in Wien, phil. hist. Cl. Bd. 134, Abh. 11.—По автору, напечатавшему по веронскому палимпсесту конца V в. латинскій переводъ Did. ар., изв'єстной до сихъ поръ въ вид'є пілаго лишь по сирійски (греческаго полнаго оригинала ніть), переводъ сділанъ въ IV в.

Anton Halmel, Die Entstehung der Kirchengeschichte des Eusebius v. Cäsarea. Essen, Baedeker 1896 u

Bruno Violet, Die palästinisischen Märtyrer des Eusebius von Cäsarea, ihre ausführliche Fassung u. deren Verhältniss zur kürzeren. Leipzig, Hinrichs 1896. (Texte u. Untersuchungen herausgeg. von Gebhardt и Harnack, XIV, 4). По Гальмелю, церковная исторія Евсевія незадолго до 313 г. была окончена, какъ цёльное произведеніе въ 7 книгахъ; къ 315 году она издана впервые съ прибавленіемъ 8 и 9 книгъ; около 325 г. прибавлена 10-я; книга о палестинскихъ мученикахъ стояла на послёднемъ мёстё во всёхъ этихъ редакціяхъ и послё 325 г. окончательно заняла свое мёсто послё 10-й книги. Віоле даетъ сирійскій текстъ этой книги Куретона, варіанты сирійскаго текста Ассемани и отрывки греческаго подлинника и латинскаго перевода, при чемъ печатаетъ новый отрывокъ о св. Өеодосіи, изъ Моп. 366.

- P. Benedict Contzen, O. S. B., Die Regel des heiligen Antonius. Metten 1896, 66 стр. Уставъ св. Антонія сравнивается съ житіемъ Антонія Аванасія Великаго (подлинность этого житія послівдній защищаеть Цёклеръ противъ Вейнгартена въ книгѣ Askese и Mönchtum, см. ниже, стр. 277), письмомъ Антонія и ἀποφθέγματα его, и доказывается, что отрицать подлинность его, или по крайней мѣрѣ его основы, нѣтъ причинъ.
- O. Bardenhewer, Ungedruckte Excerpte aus einer Schrift des Patriarchen Eulogius v. Alexandrien (580—607) über Trinität u. Inkarnation. Theol. Quartalschrift 1896, 353—401. Отрывки напечатаны по Paris. 228, XIII в. и Вагосс. 25, XIV в. (лучшая рукопись) и снабжены нъмецкимъ

переводомъ и примъчаніями издателя; все изданіе сдълано съ обычной у Bardenhewer'я тщательностью и глубокимъ знаніемъ дъла.

A. Ehrhard, Die Legendensammlung des Symeon Metaphrastes u. ihr ursprünglicher Bestand. Eine paläographische Studie zur griechischen Hagiographie. Festschrift zum 1100 jähr. Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom. Freiburg in Breisgau, Herder 1896, стр. 46—82. — Очень значительная попытка опредёлить точно на основаніи изученія рукописей Метафраста: Моск. 382 и парижских характерь и размёры трудовъ Метафраста въ византійской агіографіи.

По Эргарду все сочинение Метафраста состояло изъ 150 житій святыхъ, особенно же греческихъ мучениковъ, по числу псалмовъ Псалтыри, расположенныхъ въ порядкъ константинопольскаго календаря и раздъленныхъ на 10 книгъ, послъднюю изъ которыхъ даетъ въ первоначальномъ видъ Мозс. 382. Послъ него его собрание переписывалось или въ почти первоначальномъ, или распространенномъ видъ; но древнихъ текстовъ оно собою не упразднило и яе вытъснило, и ихъ сохранилось гораздо больше, чъмъ обыкновенно предполагается.

### По исторіи, этно- гео- и топографіи:

0. Seeck, Die Entstehung des Indiktionencyklus, Deutsche Ztschr. f. Geschichtswissensch., 1896, стр. 279—296. — Авторъ выводитъ 15-лътній циклъ индиктіоновъ изъ Египта, гдъ въ началь IV-го въка за начало счисленія взяты годы совпаденія народной переписи съ началомъ пятильтняго податного ценза, что происходило каждые 15 лътъ и впервые произощло въ 312 г., почему и установленіе пятильтняго податнаго ценза надо относить къ 297 г.

• Emil Schurer, Der Kalender u. die Aera von Gaza, Sitzungsber. d. k. preuss. Akad. d Wiss. 1896, стр. 1065—1087.—На основаніи христіанскихъ надгробій VI віка, монетъ, имерологія съ отмітками газскихъ місяцевъ, житія Порфирія Газскаго и пасхальной хроники устанавливается Газская эра—28 окт. 61 г. до Р. Х.

- S. Stanojević, Die Biographie Stefan Lazarević's von Konstantin dem Philosophen als Geschichtsquelle. Arch. f. slav. Philol. 1896, стр. 409—472.—Біографія сербскаго князя Стефана Лазаревича (1389—1427), напечатанная и изслёдованная С. Станоевичемъ, написана Константиномъ Философомъ изъ Кюстендиля въ 1431—2 г.; авторъ о многомъ говоритъ, какъ очевидецъ.
- 0. Seeck, Untersuchungen sur Geschichte des Nicänischen Conzils. Ztschr. f. Kirchengesch. 1896, 1—71, 319—362.—Рядъ хронологическихъ и критическихъ зам'ётокъ и изследованій къ предположенной авторомъ исторіи аріанства.

Funk, Konstantin der Grosse u. das Christentum. Theol. Quartalschr. 1896, 429—462. — Основательно критикуется и отвергается мивніе,

будто Константинъ руководился въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству исключительно политическими расчетами, — метініе, довольно популярное на западъ, менъе—въ русской наукъ.

Georg Pfeilschifter, Der Ostgotenkönig Theoderich der Grosse u. die Katholische Kirche. Münster in Westph., H. Schöningh 1896 (Kirchengesch. Studien herausgeg. v. Knöpfler, III B., H. 1 и 2).—Доказывается, что Теодорихъ не только не притёснялъ православія, но защищаль его отъ монофизитства и покровительствовавшихъ последнему императоровъ и отъ внутреннихъ враговъ (лаврентіанская схизма). Спеціально отношенія Теодориха и папства къ Византіи разбираются на стр. 36, 47, 138—164, 184—203.

A. Mayr, Zur Geschichte der älteren christlichen Kirche von Malta. Histor. Jahrbuch der Görresgesellsch. 1896, стр. 475-496. — По автору, епископство на Мальтъ установлено впервые только въ 533 г., и при арабахъ (869—1091), и далеко въ XII-й въкъ христіанство было почти искоренено на островъ; въ періодъ 533—869 г. Мальта входила въ составъ сначала римскаго, а съ императора Льва III-го константинопольскаго патріархата.

## По исторіи искусства, нумизматик в и эпиграфикв:

Joseph Führer, Eine wichtige Grabstätte der Katakombe von S. Giovannibei Syrakus. Blätter für das (bayerische) Gymnasialwesen 1896, стр. 574—584, 699—702.—Паоло Орси издаль въ Rom. Quartalschr. т. 10, стр. 57 и сл. изображеніе увѣнчанія дѣвственницы Христомъ и надпись, находящуюся на одной гробницѣ названной катакомбы; и рисунокъ и надпись сильно испорчены. Фюреръ возстановляетъ и объясняетъ, насколько возможно, надпись. Дѣвственница Δεάθοτα (— Адеодата) скончалась, повидимому въ первой половинѣ V вѣка. См. рецензію въ Theologisches Litteraturblatt, 1897, № 5, стр. 59.

Friedrich Henkel, Der Lorscher Ring. Eine kunstarchäologische Studie als Beitrag zur Entwickelungsgeschichte der Goldschmiedekunst im Mittelalter. Westdeutsche Zeitschrift für Geschichte u. Kunst 1896, стр. 82—99 и отдъльно Trier 1896.—Референтъ Вуг. Ztschr. J. S(trzygowski) относится съ большой похвалой къ остроумію и проницательности автора и его мыслямъ о исторіи мастерства золотого дъла. Самое кольцо, найденное въ 1893 г. (теперь въ дармитадтскомъ музев) онъ относитъ къ концу X или началу XI в. и считаетъ его работой нъмецкаго мастера, бывшаго подъ сильнымъ византійскимъ вліяніемъ.

Jul. v. Schlosser, Die höfische Kunst des Abendlandes in bysantinischer Beleuchtung. Mitteilungen des Instituts f. österreich. Geschichtsforschung 1896, стр. 441—456. — Объ ἐχφράσεις Мануила II и Іоанна Евгеника, описывающихъ фландро-французскіе гобелены.

Georg Stuhlfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. Zweites Heft der

von Joh. Ficker herausgegebenen Archäol. Studien zum christlichen Altertum u. Mittelalter. — Объщана особая рецензія.

Carl A. Romstorfer, Die moldauisch-byzantinische Baukunst. Allgem. Bauzeitung 1896, Heft. 3, S. 82—99 и отд. — Объщана особая рецензія.

Дале, страницы 217 и 218 заняты некрологами Павла Каллигаса († 15 27 сентября 1896 г.) и Никифора Калогераса († 18 30 октября 1896 г.), принадлежащими перу проф. Спиридона Ламброса.

Указываемъ еще нъсколько рецензій въ нъмецкой литературъ, не вошединихъ еще въ библіографію «Byzantinische Zeitschrift»:

F. C. Conybeare, Philo abouth the contemplative life, 1895 г., и Wendland. Die Therapeuten u. die philonische Schrift vom beschaulichen Leben, 1896 г. Рец. А. H(ilgenfeld) въ Zeitschr. f. wissenschaftliche Theologie 1897, 1-tes Heft, стр. 154—158.

Dieterich, A., Die Grabschrift des Aberkios, Leipzig 1896. Рец. V. Schultze въ Theol. Litteraturblatt 1897, № 8, стр. 94—96.

Stählin, Beiträge sur Kenntniss der Handschriften des Clemens Alexandrinus, Nürnberg, 1895. Рец. Klostermann, тамъ же, стр. 96—97.

Franchi de Cavalieri, Pio, La passio SS. Perpetuae et Felicitatis. Römische Quartalschrift für christl. Altertumskunde u. f. Kirchengeschichte, fünftes Supplementarheft. Peu. V. Schultse, Theol. Litteraturblatt, 1897, Ne 1, crp. 4—6.

La guerra gotica di Procopio di Cesarea, ed. Dominico Comparetti, Vol. I. Roma 1895. Реп. C. Neumann въ Deutsche Litteraturzeitung 1896, № 45, стр. 1415—1416.

Zöckler, Askese u. Mönchtum. 2-te Auftage, I Band. 1897. Pen. Joh. Dräseke Bb Zeitschr. f. wissensch. Theol. 1-es Heft., crp. 158—159.

Kurts, Joh. Heinr., Abriss der Kirchengeschichte. 14-te Anflage. Рец. въ Theol. Litteraturblatt 1897, № 7, стр. 84.

Bardenhewer, Der Name Maria. Geschichte der Deutung desselben. Freiburg 1895. Рец. Zöckler въ Theol. Litteraturblatt 1897, № 13, стр. 158.

A. Mordtmann, Die deutsche Gesandtschaft in Konstantinopel 1573—1587. Bern 1895. Рец. J. Goldsiher въ Deutsche Litteraturzeitung 1897, № 4, стр. 147.

Frans Xaver Kraus, Geschichte der christlichen Kunst, I Band, Freiburg 1895. Рец. Funk въ Theologische Quartalschrift 1897, Heft. 1, стр. 152—155; и Ficker въ Deutsche Litteraturzeitung 1896, № 49, стр. 1556—1557.

Григорій Церетели, Сокращенія въ преческих рукописяхь, преимущественно по датированнымъ рукописямъ Петербурга и Москвы. СПБ. 1896. Рец. W. Wattenbach въ Deutsche Litteraturzeitung 1897, № 1, стр. 16—17.

Б. Меліоранскій.

6-го апръля 1897 года.

### ФРАНЦІЯ.

Hipp. Delehaye. Une épigramme de l'Anthologie Grecque. (Напечатано въ Revue des études grecques 9 (1896), р. 216—224).— Ученому Delehaye удалось съ помощью еще неизданной легенды о Данівлѣ Столиникѣ объяснить и возстановить дошедшую до насъ въ испорченномъ видѣ эпиграмму на него (см. Anthol. Palat. I, 99). Издатель эпиграммы съ большею вѣроятностью предполагаеть, что авторомъ ея является Киръ, основатель знаменитаго храма тὰ Κύρου.— См. Byzantinische Zeitschrift. В. VI. Н. 1. 1397. S. 183.

Giorgio Castellani. Un traité inédit en grec de Cyrioque d'Ancona. (Напечатано въ Revue des études grecques. 9 (1896), р. 225—230).—Ни объ одномъ греческомъ сочиненіи итальянскаго купца Кирьяка Анконскаго, который является предшественникомъ нашихъ ученыхъ археологовъпутешественниковъ, до сихъ поръ ничего не было изв'йстно. Теперь Кастеллани издалъ на основаніи Cod. Marc. gr. 517 небольшой греческій трактатъ Кирьяка о римскихъ названіяхъ м'йсяцевъ; трактатъ этотъ имъ написанъ въ 1448 году при двор'й спартанскаго деспота Константина Палеолога, которому и посвященъ. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 186.

J. Bidez et L. Parmentier. Notes sur quelques manuscrits de Patmos. (Напечатано въ Revue de philologie 20 (1896), р. 116—125).— Напечатанныя замѣтки двухъ упомянутыхъ авторовъ касаются одной изъ патмосскихъ рукописей, въ которой находится церковная исторія Евагрія и Сократа; но по всѣмъ признакамъ рукопись эта не даетъ никакихъ исправленій къ тексту обоихъ церковныхъ историковъ.—См. Вуz. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 189.

A. Fournier. Sur une formule magique de guérison. (Напечитано въ Метоігез de la Société de linguistique 9 (1896), р. 399—405).—Изданный Васильевымъ въ Anecdota graeco-byzantina (I, р. 336) довольно поздній греческій отрывокъ вновь на основаніи рукописи воспроизведенъ французомъ Фурнье, объясневъ имъ со стороны языка и переведенъ на французскій языкъ.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 190.

Léon Clugnet. Dictionnaire grec-français des noms liturgiques en usage dans l'église grecque. Paris, Picard. 1895. XII, 186.—Книга эта мн'в изв'єстна только по заглавію.

A. d'Avril. La lettre d'Anastase le bibliothecaire. (Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien 1 (1896), p. 124—129).

Ch. Diehl. L'Afrique Byzantine. Histoire de la domination byzantine en Afrique (533—709). Ouvrage couronné par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Paris. 1896. XV 644 стр.— Будеть особая рецензія. См. благопріятную рецензію въ Revue Historique. 1897. Mars-Avril, p. 325—328.

L. Duchesne. Les missions chrétiennes au sud de l'empire romain. (Напечатано въ Mélanges d'archéologie et d'histoire 16 (1896), р. 79—122).— Авторъ описываетъ судьбы христіанства въ странахъ, сосъднихъ съ римской имперіей, отъ Атлантическаго океана до Персидскаго залива и Евфрата. Въ упомянутой стать разсказывается только судьба абиссинской церкви. Статья эта вновь напечатана въ книгъ того же автора «Églises séparées».— См. Вуz. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 205.

L. Duchesne. Les premiers temps de l'état pontifical. III. L'empire italien. IV. La succession de Louis II. (Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. I (1896), стр. 297—334; 453—483).— Названная работа служитъ продолжениемъ уже ранѣе отмѣченнаго на страницахъ Византійскаго Временника (т. III, стр. 710) труда того же автора и рисуетъ отношенія папства къ императорамъ со смерти папы Льва III (12 іюня 816 г.) до смерти папы Іоанна IX (январь 900 г.).—См. Вуг. Zeitschr. B. VI. H. I. S. 206.

A. d'Avril. La Scrbie chrétienne. (Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. I (1896), стр. 7—42; продолжение будетъ).—Мив неизвъстно.

Germer-Durand. Épigraphie Pulestinienne. (Напечатано въ Revue Biblique 5 (1896), стр. 601—617).— Авторъ въ своей работъ издаетъ много датинскихъ и греческихъ надписей императорскаго времени.—См. Вуг. Zeitschr. B. VI. H. I. S. 212.

H. Derenbourg. Souvenirs historiques et recits de chasse par un émir Syrien du XII-e siècle. Autobiographie d'Ousâma-Ibn-Mounkidh intitulé: L'instruction par les exemples. Traduction française d'après le texte arabe par H. Dar. 1 томъ, 238 стр. Paris. Leroux. 1895. — Въ своей новой книгѣ, которая является какъ бы дополненіемъ къ предыдущему труду Деренбурга о жизни Усамы (см. Revue critique, 1894, 2 sem., р. 130), авторъ даетъ хорошій, изящный французскій переводъ арабской автобіографіи сирійскаго эмира XII вѣка Оизâma-Ibn-Mounkidh, который большую часть своей бурной, полной приключеніями жизни провелъ на полѣ битвы. Въ его автобіографіи интересны отношенія этого знаменитаго мусульманскаго героя къ христіанамъ, къ которымъ у него не было непримиримой фанатической ненависти. Кромѣ того, эта книга даетъ обстоятельныя свѣдѣнія о настроеніи и нравахъ мусульманъ въ періодъ времени между первымъ и третьимъ крестовыми походами. — Рецензію см. въ Revue Critique. 1896, № 45, стр. 333—335.

H. Derenbourg. Les croisades d'après le dictionnaire géographique de Jâkoût. (Extrait des publications de l'École des langues orientales). — Деренбургъ на основаніи географическаго словаря изв'єстнаго арабскаго путешественника XIII в'єка Якута, изданнаго въ арабскомъ подлинник Вюстенфельдомъ (Jacut's geographisches Wörterbuch. 6 томовъ. Лейпцигъ. 1866—1871), въ хронологическомъ порядк изложилъ встречающіяся у него св'єд'єнія о крестовыхъ походахъ. Въ новой книг Деренбурга можно найти н'єкоторыя подробности о взятіи Антіохіи и

Іерусалима во время перваго крестоваго похода, о франкскихъ завоеваніяхъ въ періодъ времени между первымъ и вторымъ походомъ, особенно о капитуляціи Тира (1124—1125), о взятіи Сен-Жан-д'Акры въ 1191 году, о походѣ на Даміетту. Якутъ не говоритъ ни о второмъ, ни о четвертомъ походѣ.—См. Revue Critique. 1896, № 45, стр. 334—335.

J. van den Gheyn. Le siège épiscopal de Diaulia en Phocide. (Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift, B. VI. H. I. S. 92—95).— См. выше стр. 269.

Th. Reinach. Un poème méconnu du patriarche Gennadius. (Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift, B. VI. H. I. S. 151—154).—См. выше стр. 271.

Ch. Diehl, L'origine du régime des thèmes dans l'empire bysantin. Extrait des «Etudes d'histoire du moyen âge dédiées à Gabriel Monod». Paris, Leopold Cerf, 1896, 16 стр. — Д'вленіе византійскаго государства на темы, т. е. на округа, въ которыхъ военная и гражданская власть были въ однъхъ рукахъ, является результатомъ медленнаго развитія. Первые признаки темъ заметны въ VI веке, въ magistri militum (напр., magister militum per Thraciam). Еще въ VII вък можно опредълить границы тьхъ большихъ округовъ, которые находились подъ военнымъ управленіемъ magistri militum. Такому magister militum per Armeniam въ VI вѣкѣ соотвътствуетъ Στρατηγός των Άρμενιάκων въ VII въкъ, во второй половинъ котораго извъстны намъ слъдующіе военные округа: Италія, Африка, Арменія, Анатолійскій, Опсикій, Оракія, Кивиреотовъ, Эллада н Сипилія. Эти округа оказались настолько общирными, что съ теченіемъ времени распались на болбе мелкія, ранбе неизвъстныя единицытемы, которыя въ Х въкъ сдълались очень многочисленны, что мы видимъ изъ сочиненія императора Константина Багрянороднаго De thematibus. Также не сразу, а мало-по-малу развивалось и другое явленіе, а именно, соединение въ рукахъ начальника темы-стратега или патрипія-военной и гражданской власти. Самое слово тема въ смыслі области, округа является впервые около середины VIII стольтія. Раньше слово θέμα равнялось по значенію греческому στρατός, латинскому exercitus; такимъ образомъ первоначально темы были не чемъ инымъ, какъ корпусомъ солдатъ, назначеннымъ для защиты опредъленной области. Со временемъ военная власть все теснее и теснее сросталась съ территоріей, и у Никифора Патріарха уже слово отрато; неоднократно замівняется словомъ дора. Подобныя колебанія въ терминологіи указывають на борьбу между прежними гражданскими эпархіями и новою военною властью, которая и поглотила совершенно первыя. Поэтому ранве обширныя темы, частью всябдствіе стратегическихъ и политическихъ цівлей, частью вслёдствіе того, что на нихъ пала обязанность управленія и гражданскими дълами, были подраздълены на болъе мелкія. -- См. Вуг. Zeitschrift. B. VI. H. I. S. 202-203.

Dr. E. Tachella. Les anciens pauliciens et les modernes bulgares catholiques de la Philippopolitaine. (Въ Museon et la Revue des religions. Т. XVI et I, № 1. Louvain. Janv. 1897, стр. 68—90, будетъ продолжение).

1. B. Chabot. Le livre de la chasteté, composé par Jesdanah, évêque de Baçrah. Publié et traduit par G. B. Ch. (B'b Melanges d'archéologie et d'histoire de l'école Française de Rome. XVL année, fasc. III.—IV. Mai-Juillet. 1896. Paris—Rome).

А. Васильевъ.

#### ИТАЛІЯ.

D. Comparetti. La Guerra Gotica di Procopio di Cesarea. Testo greco emendato sui manoscritti con traduzione Italiana. Vol. secondo. Напечатано въ Fonti per la storia d'Italia pubblicate dall' Istituto storico Italiano. Scrittori. Secolo VI. Roma. 1896.— Будеть особая рецензія.

Dom Bassi. Due altri codici inesplorati dell' opuscolo di Pediasimo περι των δώδεκα άθλων τοῦ Ἡρακλέους. (Напечатано въ Rivista di filologia. N. S. 2, 1896, 544—548).— Авторъ описываетъ кодексы Ambros. А. 80. sup. и А. 115. sup., въ которыхъ находится названное произведеніе Педіасима, и говорить о результатахъ сличенія этихъ кодексовъ съ текстомъ изданія Вагнера (R. Wagner), Mythographi graeci I, p. 247—259.— См. Вуz. Z. В. VI. Н. 1. S. 186.

Giorgio Castellani. Documenti Venesiani inediti relativi a Francesco e Mario Filelfo. (Напечатано въ Archivio storico Italiano. Ser. V. Т. 17, 1896, 364—370). — Авторъ на основаніи двухъ латинскихъ документовъ, которые онъ тутъ же приводитъ, говоритъ объ отношеніяхъ Франческо Филельфо и его сына Маріо къ Венеціи, куда они оба, одинъ въ 1417, другой въ 1460 году, были приглашены въ качествъ учителей. Франческо нъкоторое время служилъ секретаремъ венеціанскаго посла въ Константинополъ.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 186—187.

V. Puntoni. Indice dei codici greci della biblioteca Estense di Modena. (Напечатано въ Studi italiani di filologia classica 4, 1896, p. 379 – 536).— Изданіемъ подробнаго каталога греческихъ рукописей моденской библіотеки Пунтони оказалъ большую услугу наукъ. До послъдняго времени ученые могли пользоваться только неполнымъ рукописнымъ инвентаремъ библіотеки; вследствіе чего происходили, напримеръ, такія недоразумвнія, что лучшему знатоку текста историка Зонары Бюттнеру-Вобсту остались неизвъстными двъ важныя находящіяся въ этой библіотекъ рукописи этого писателя. Большинство рукописей моденской библіотеки состоить изъ произведеній светской литературы, между которыми можно отметить сочинение императора Никифора Фоки Пері каταστάσεως ἀπλήκτου; Miscellanea Θеодора Метохита; сочиненіе Іоанна Вотаніаты о ямбическомъ размітрь; нриписываемыя Георгію Акрополиту схоліи на Григорія Назіанзина; разныя сочиненія Георгія Кипрскаго, Никифора Влеммиды, Георгія Пахимера, Плануды и др.—См. Вуz. Zeitsch. B. VI. H. 1. S. 188-189.

Bessarione. Publicazione periodica di studi orientali. Roma-Siena. 1896. Anno I. № 4—6. Вопреки ожиданію ученыхъ, что въ этихъ публикаціяхъ будутъ появляться статьи по исторіи византійской церкви, посл'ёдніе вышедшіе номера занимаются современнымъ вопросомъ о соединеніи церквей и другими, которые не им'єють никакого отношенія къ византійской наук'є. —См. Вуz. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 190.

Giovanni Mercati. Un palimpsesto Ambrosiano dei salmi esapli. Torino. 1896. 24 стр. (Извлеченіе изъ Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino, vol. XXXI).— Меркати доказываеть, что латинскій комментарій псалмовъ, значительная часть котораго сохранилась въ Cod. Ambros. С. 301 и въ одной туринской рукописи, представляеть изъ себя, по всей въроятности, появившійся въ V въкъ переводъ юношескаго произведенія Өеодора Мопсуестскаго, которымъ послъдній началь свои екзегстическіе труды и отъ котораго до сихъ поръ были извъстны только греческіе отрывки и сирійскія пзвлеченія.— См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 196.

G. Minasi. Le chiese di Calabria dal quinto al duodecimo Secolo. Napoli. Typografia Lanciano e Pinto. 364 стр.—Книга эта до насъ не дошла.

Paolo Orsi. Di una necropoli dei bassi tempi riconosciuta nella contrada "Groticelli" in Siracusa, въ Notizie degli scavi. Roma, Agosto. 1896, стр. 3—25.— Неутомимый изслѣдователь сиракузскихъ катакомбъ описываетъ въ своей новой работѣ 32 гробницы въ области Groticelli къ сѣверу отъ каменоломни св. Венеры въ Сиракузахъ, которыя онъ считаетъ произведеніями византійскаго искусства съ VI по IX вѣкъ.—См. Вуz. Zeitsch. В. VI. Н. 1. S. 209.

F. Brandileone e V. Puntoni. Prochiron Legum pubblicato secondo il codice Vaticano greco 845 a cura di F. Br. e V. P. (Издано въ Fonti per la storia d'Italia pubblicate dall' Istituto storico Italiano. Leggi. Secolo XII. Roma, nella Sede dell' Istituto 1895. XVIII, 348 стр.). — Впервые указалъ на содержаніе вышеназванной рукописи Bart. Capasso въ своемъ изданіи греческаго законника короля Рожера (въ IX том' Atti dell' Accademia Pontaniana); но данное имъ описаніе рукописи не отличалось точностью. Брандилеоне, изследователь византійско-итальянскаго права, и Пунтони, издатель извъстной исторіи Στεφανίτης и Ίγνηλάτης, обнародовали часть кодекса (fol. 3-90), содержащую въ себъ законникъ, который былъ обработанъ и употреблялся въ греческой Италіи и, безъ сомнѣнія, въ Калабрін. Изданъ законникъ быль, вероятно, въ конце Х века, хотя сохранившійся тексть носить на себъ слъды переработки, которая, повидимому, должна относиться къ середине XII века, ко времени короля Рожера (1130—1154). Законникъ имъетъ такое заглавіе: Πρόγειρον νόμων διηρημένον εν τίτλοις μ'; его нужно строго отличать отъ Prochiron Bacuлія І. Источниками вновь изданному законнику служили исаврійская Еклога, Πρόχειρος νόμος, Έπαναγωγή Василія, изданная въ 920 году Έπιτομή των νόμων и некоторыя др.; местами заметны следы южно-итальянскихъ и даже лонгобардскихъ и франкскихъ правовыхъ воззрвній. Весь матеріалъ раздвленъ на 40 главъ. Брандилеоне написалъ большое предисловіе объ источникахъ, характерв, мьств и времени изданія Прохирона, приложилъ латинскій переводъ, примечанія и указатель словъ; Пунтони же сравнилъ рукописи и установилъ греческій текстъ. Византійская наука должна быть благодарна этимъ двумъ ученымъ итальянцамъ за такое превосходное изданіе столь важнаго для исторіи византійской Италіи памятника. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VI. Н. І. S. 212—213.

Giovanni Mercati. Gli aneddoti d'un codice Bolognese. (Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI. H. I. S. 126—143).— См. выше стр. 270—271.

C. Ferrini. Notizie su alcuni manoscritti importanti per la storia del diritto greco-romano. (Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI. H. I. S. 155—157). — См. выше стр. 271.

А. Васильевъ.

### АНГЛІЯ.

- J. B. Bury. Note on Zosimus V, 46. (Η απαθαταθό Β΄ Τhe Classical Review 10 (1896) 305). Βυτγ Β΄ αποθέ βαμάτκε πρεμπαραστό απέχνοιμε απαθατά γιο μπαραστό και των άλλων ιλών όσαι Παίονάς τε τοὺς ἄνω καὶ Νωρικοὺς καὶ Ῥαιτοὺς ἐφύλαττον. См. Βуχ-Zeitsch. B. VI. H. I. S. 184.
- F. C. Conybeare. Talmudic elements in the «Acts of Abercius». (Напечатано въ The Academy 1896 № 1257, р. 468—470). Сопуbeare сравниваеть въ этой небольшой стать разсказъ о путешестви Аверкія въ Римъ съ однимъ разсказомъ въ Талмудѣ и разсматриваетъ послѣдній, какъ болѣе простой и первоначальный. См. Вуг. Zeitschrift. В. VI. Н. І. S. 195.

Forbes Robinson. Coptic apocryphal gospels. Translations together with the texts of some of them. Cambridge, University Press 1896. XXXIII, 264 стр. (Въ Техts and Studies. Vol. IV. № 2). — Робинсонъ издаетъ нъкоторые коптскіе тексты съ англійскимъ переводомъ или даетъ англійскій переводъ уже извъстныхъ текстовъ, содержащихъ въ себъ отрывки изъ жизнеописанія Св. Дѣвы, разсказъ о смерти св. Іосифа и выдержки изъ проповѣдей, которыя имѣютъ апокрифическое содержаніе. Текстъ снабженъ подробными объясненіями. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. І. S. 197.

F. E. Brightman. Liturgies eastern and western being the texts original or translated of the principal liturgies of the church edited with introduction and appendices by F. E. B. On the basis of the former work by C. E. Hammond. Vol. I. Eastern liturgies. Oxford. Clarendon Press. 1896. CIV, 607 стр. — Великольно изданная книга содержить слъдующія службы:

І. Сирійскій ритуаль: 1) Литургія 8-й и 2) 2-й книги апостольскихъ постановленій. 3) Лит. св. Іакова. 4) Лит. сирійскихъ якобитовъ. II. Египетскій ритуаль: 1) Лит. св. Марка. 2) Лит. коптскихъ якобитовъ. 3) Эфіопская лит. 4) Лит. абиссинскихъ якобитовъ. III. Персидскій ритуалъ: лит. Несторіанъ. IV. Византійскій ритуаль: 1) Лит. св. Василія и Іоанна Златоуста въ IX въкъ. 2) Лит. Преждеосвященныхъ Даровъ въ IX въкъ. 3) Лит. св. Іоанна Златоуста современной православной греческой церкви. 4) Современная лит. св. Василія В. 5) Лит. армянъ. Къ этимъ текстамъ въ книгъ присоединевы многочисленныя приложенія, напр.: лит. въ Налестинъ въ IV въкъ, антіохійская литургія (Іоанна Златоуста), Сирійская лит. въ V-VIII въкъ, письмо Іакова эдесскаго къ пресвитеру Оомъ (Assemani bibl. orient. v. I), јерусалимскіе диптихи, египетская литургія по твореніямъ египетскихъ отцевъ церкви, египетская лит. по арабскимъ Didascalia с. 38, лит. Григорія Назіанзина и другихъ Каппадокійцевъ, византійская лит. до VII въка, визант. лит. VII въка, визант. диптихонъ и проч. Греческіе тексты приведены въ оригиналь, восточные въ переводъ. Въ концъ книги приложенъ указатель цитатъ изъ Библіи и глоссарій для техническихъ богослужебныхъ терминовъ. — См. Вуг. Zeitsch. B. VI. H. I. S. 200-201.

Edward Harper Parker. The origin of the Turks. (Напечатано въ The English Historical Review. 11 (1896) стр. 431—445). — Эта работа частью на основаніи сдівланных русскими археологических открытій и китайских исторических источниковъ, частью на основаніи византійских и персидских изв'єстій занимается древн'єйшей исторіей и этнографіей такъ т'єсно связаннаго съ Византіей турецкаго народа. Особенно интересно сравненіе изв'єстій Менандра Протектора и Өеофилакта Симокаттскаго съ изв'єстіями китайских источниковъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. VI. Н. І. S. 208.

E. W. Brooks. On the lists of the patriarchs of Constantinople from 638 to 715. (Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI. H. I. S. 33—54).—См. выше стр. 267—268.

Max Muller. Letters from Constantinople. With 12 illustrations. London. 1897.

William Metcalfe. The Great Palace of Constantinople by the late Dr. A. G. Paspates, translated from the greek by W. M. With a map. London. 1897.

Henry Jackson. Notes on Clement of Alexandria. (Напечатано въ The Journal of Philology. Vol. XXIV, № 48).

Fr. C. Conybeare. On the sources of the text of S. Athanasius. (Bъ The Journal of Philology. Vol. XXIV, № 48).

А. Васильевъ.

James Frederick Hopkins, The Art of the Bysantine Empire. — The Boston Herald, 12 Febr. 1897.

Джемсъ Гопкинсъ прочиталъ въ Бостонъ рядъ лекцій о византій-

скомъ искусствъ частію въ Бостонской Публичной библіотекъ (The Boston Public Library), частію же въ Высшей Англійской Школь (The English High School). Лекцій сопровождались указаніями на разныя иллюстрированныя изданія о Константинополів, Венеціи и Равеннів, — изданія, которыя составляли целую выставку. Въ введени онъ представилъ краткій, но содержательный очеркъ развитія искусства въ Греціи иРим'в въ то время, когда Константинъ Великій перенесъ свой дворъ изъ Рима въ Византію въ 330 г. и сдвивиъ восточный городъ столицею Римской имперіи. Затвиъ онъ указываеть на условія, при которыхъ быль основанъ Константинополь. «Византія, сказаль онъ, была провинціальнымъ городомъ съ большимъ значеніемъ и богатствомъ. Въ торговомъ отношеніи она была однимъ изъ большихъ рынковъ востока; ея положение и живописность дъластъ ее совершенно идеальнымъ городомъ. Когда Римъ уже падалъ, она кръпко усиливалась и быстро поднялась до значенія митрополіи; она была нетолько живописно расположена, но имъла въ это же время немалое число художниковъ и живописцевъ съ острововъ и изъ Малой Азіи. Эти дюди преисполнены были того духа, который сдёлаль греческій народъ великимъ и быль въ силе развивать те способности, которыя могли давать артистическіе результаты».

Восточная торговля, нравы и обычаи были всегда извъстны въ коммерческомъ городъ и попытки къ введенію восточнаго колорита и украшеній находили тамъ удобную почву. Эти попытки, эта любовь къ колориту и украшеніямъ, которыя шли изъ Греціи и востока, были ограничены, когда императоръ перенесъ сюда свой дворъ, энергическимъ духомъ римскаго строительства, благодаря которому возвышались купола, воздвигались колонны и выростали зданія. Ничего нътъ удивительнымъ; ибо онъ являлся въ такихъ благопріятныхъ условіяхъ, что то очаровываль, то казался новымъ и оригинальнымъ. Съ артистической стороны замъчательно, что это вліяніе было столь широко, что оно распространилось нетолько по всему востоку, но проникло впослъдствіи путемъ торговли въ Венецію и Равенну, гдъ мы видимъ много примъровъ этого вліянія, которое для изученія здъсь представляетъ превосходныя удобства.

Стиль церковной постройки сталъ господствовать въ Римѣ, когда Константинъ, измѣнивъ его капитолій, положилъ основу стилю базилики, за которою осталось это имя. За этимъ Гопкинсъ описываетъ признаки стиля базилики и затѣмъ говоритъ о вліяніи этой формы на церковную постройку въ Византіи и въ частности на Св. Софію, которую описываетъ довольно подробно; въ ея орнаментикѣ онъ видитъ пошибъ древней Греціи съ одной стороны, а съ другой онъ видитъ тотъ стиль, какой замѣчается въ украшеніяхъ стѣнъ Альгамбры и во дворцахъ сарацинской эпохи. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ даетъ характеристику византійской архитектуры.

Далве онъ говоритъ о проникновеніи византійской архитектуры въ Италію съ сверо-востока, въ Равенну и отсюда почти до Болоньи. Онъ особенно останавливается на Равеннской перкви San Vitale, о которой приводитъ не мало подробностей. За этимъ онъ говоритъ о Венеціи, въ краткихъ словахъ о значеніи ея на Средиземномъ морв и на востокв в довольно подробно о церкви Св. Марка, котораго мощи перенесены венеціанцами изъ Александріи; главнымъ образомъ онъ распространяется объ ея архитектурв и о восточныхъ мотивахъ въ ней, больше всего о египетскихъ. Нъсколько останавливается на бронзовыхъ коняхъ надъ дверьми Св. Марка, высказывая предположеніе, что они отлиты по повельнію Нерона, на памятникъ котораго они находились и откуда были взяты для Траянова памятника; Константинъ Великій взялъ ихъ отъ послъдняго памятника. Венеціанскій дожъ Дандоло взялъ его верхиюю часть, когда онъ овладълъ Константинополемъ, но впослъдствіи эта часть взята была Наполеономъ и перенесена въ Парижъ.

Въ послъдней своей лекціи Гопкинсъ говорить о византійской мозаикъ, указывая на то, что въ Венеціи, въ церкви Св. Марка, въ мозанкъ преобладаетъ металлъ, тогда какъ въ Византіи стекло, хотя характеръ мозаики въ обоихъ мъстахъ одинъ— византійскій.

Сдёлавъ въ заключени характеристику византиского стиля, Гопкинсъ считаеть, что этоть стиль особенный, единственный и оригинальный. Онъ объ этомъ говорить такъ: по своему характеру византійскій стиль представляется единственнымъ и оригинальнымъ. Какъ правило, можно считать, что самый высокій интересь представляеть по содержанію его внутренность по сравненію съ внішностію. Происходя и развиваясь отъ формы базилики, онъ скоро заимствоваль отъ римлянъ употребление купола, но выставиль последній совершенно инымь способомь. Эти куполы (т. е. византійскіе) не им'вють подобія римскихъ: тв были закрыты, эти же-вь видь выповь и вь нихь влыданы были окна. Этоть стиль отличается свободою въ употребленіи цветовъ, но не въ живописи, мозаикъ и цвътахъ мрамора; и своды всегда были инкрустированы золотою, голубою и ярко-зеленою мозанкою для того, чтобы помость, фигуры и живопись находились въ пріятномъ контраств, а колонны и поддержки изъ разноцвътнаго мрамора украшали стъны, на которыхъ ръзьба была чистая и тонкая, и онъ были болье въ невысокомъ рельефъ, чъмъ смълые и крыпкіе. Византійская архитектура была болье способна къ воспріятію неблагопріятныхъ условій, чівиъ архитектура греческая и римская.

The Boston Herald снабдиль свой довольно подробный отчеть о лекціяхъ Гопкинса четырьмя изображеніями: церкви св. Марка въ Венеціи, внутренняго вида той церкви, мечети св. Софіи въ Константинополів и наконецъ константинопольской мечети, носящей на себ'в вліяніе византійской архитектуры.

П. Сырку.

## ГРЕЦІЯ и ТУРЦІЯ.

I. Κοη μπακικό (Ιωάννης Κονδυλάκης), Οι άγωνες του 'Ερωτοκρίτου [Εστία, № 30, 31, 33. 1896 г.].— Эротокритъ — это герой пъсни въ стихахъ на народномъ критскомъ наръчіи, принадлежащей Виченцо Корнару, благородному венеціанскому патрицію, родившемуся на Крить. Время, когда жилъ Корнаро, неизвъстно въ точности, но полагаютъ, что οθώ жиль въ XVI столетій ('A. N. Ίανναρής, Περί του Έρωτοκρίτου καί του жилтой айтой. 'Ev 'Aдухац. 1889, стр. 5-31). Разсказъ Корнара объ Эротокрить, содержание котораго излагается въ статьяхъ Кондилакиса, давно проникъ въ народную массу и сталъ извъстенъ всему греческому народу, какъ народная былина. Въ немъ говорится о рыцарскихъ состязаніяхъ при дворв анинскаго царя Иракла; въ турнирв участвуетъ цізый рядъ благородныхъ князей и королей, чтобы пріобрівсти его дочь Аретузу. Эротокритъ сынъ Пезострата, царскаго совътника безумно любилъ Аретузу, на состязаніяхъ съ царевичами вышель побівдителемъ и получилъ назначенный побъдителю вънецъ и руку царевны, которая также питала любовь къ Эротокриту. Ср. Krumbacher, Gesch. der Byzant. Litter. 2, S. 870.

Д. Ангелидисъ (Δ. 'Αγγελίδης), Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς δικαιοδοσίας Ναυπάκτου [Καιροί, 1896, № 2658].—Авторъ, по извістнымъ ему источникамъ, вкратці разсказываетъ о томъ, что г. Навпактъ въ качестві митрополичьей канедры извістенъ съ V віка и въ ІХ вікі ему подчинялось девять епископій. Во времена эпирскихъ деспотовъ, въ XIII столітін, Навпактскій митрополить назывался «пречестнымъ Арты и Навпакта и экзархомъ Этоліп». Послітого, какъ образовалось нынішнее королевство Греціи, Навпактъ сділался просто епископскою канедрою съ подчиненіемъ Навпактской и Евритской епархіи.

Н. П. Димитракопулосъ (N. П. Δημητρακόπουλος), 'Αγώνες καὶ ἀθλητικὰ γυμνάσματα παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς [Καιροί, 1896, 30 и 31 марта].— Авторъ задался цѣлью дополнить наши свѣдѣнія объ играхъ и атлетическихъ упражненіяхъ у византійцевъ. Поводомъ для этой статьи послужило изслѣдованіе профессора С. Ламброса, о которомъ мы скажемъ ниже. Г. Димитракопуло дѣлаетъ свои дополненія и поправки, между прочимъ даетъ объясненіе нѣкоторыхъ названій этихъ игръ, напримѣръ, μονόβολον, κοντομονόβολον, чего не сдѣлалъ г. Ламбросъ.

Анеимъ Аленсудисъ, Амасійскій митрополитъ ("Ανθιμος 'Αλεξούδης, μητροπολίτης 'Αμασείας), Σύντομος ιστορική περιγραφή τῆς 'Απολλωνίας, πόλεως πάλαι ποτὲ τῆς Νέας 'Ηπείρου [Κωνσταντινούπολις, 1896, № 108, 112 и 114]. — Высокопреосвященный митрополитъ Амасійскій Анеимъ даетъ здѣсь краткую, но ясную исторію древняго города Аполлоніи въ Эпирѣ. Онъ говоритъ, во-первыхъ, о времени основанія этого города, о заселеніи его греками въ древнѣйшія времена до Р. Хр. и о тогдашнемъ

образѣ правленія его; затѣмъ, сообщаеть о немъ историческія свѣдѣнія, изъ которыхъ видно, что этотъ городъ уничтоженъ совершенно послѣ V вѣка по Р. Хр.

Н. Флегель (Κ. Φλέγγελ), 'Εκδρομή εἰς τὴν ἐν Σάμφ μονὴν τοῦ Τιμίου Σταυροῦ [Νεολόγος, 1896, № 8146 и 8174]. — Авторъ этой замѣтки описываеть свое путешествіе въ монастырь Честнаго Креста на о. Самосѣ. По сообщаемымъ имъ свѣдѣніямъ, этотъ монастырь основанъ около конца XVI вѣка. Изъ числа находящихся въ немъ рукописей авторъ видѣлъ одну, написанную въ XV вѣкѣ и содержащую слова императора Льва VI Мудраго, а также и нѣкоторыя патріаршія грамоты XV вѣка. Впрочемъ, эти грамоты намъ извѣстны изъ книги г. Эпаминонда Стаматіадиса: 'Еххλησιαστικά Σύλλεκτα. 'Εν Σάμφ. 1891.

Мелиссиносъ Христодулъ, архимандритъ (Μελισσηνός Χριστόδουλος, άρχιμανδρίτης), Το όνομα τῆς πόλεως Σαράντα Ἐκκλησιῶν [Κωνσταντινούπολις, 1896, № 40].— Авторъ этой статьи архимандрить Медиссинъ поставиль себъ задачею найти источникь, откуда произошло название города Σαράντα Έλκλησίαι (Сорокъ церквей) въ Восточной Румелін. Въ древности мёсто этого города занималь, какь показывають нёкоторыя карты, еракійскій городъ Ταρπόδιζος или Καρποδαίμων. Упоминаются еще -и два другіе города, какъ занимавшіе мъсто нынъшняго города, именно Ήρακλεια и Τζόιδος. По мивнію архимандрита Мелиссина, місто города Σαράντα Έκκλησίαι занималь скорбе городь Καρποδαίμων. Что же насается до названія Σαράντα Έχχλησίαι, то авторъ держится того мивнія, что это названіе есть переводъ турецкаго названія Кыркъ-Килысе—40 церквей. Авторъ приводить четыре мъстныхъ преданія о названіи этого города, а также и показаніе одного турецкаго хронографа, который называеть этоть городъ Кыркъ-Клиса. Изъ этого онъ заключаеть, что городъ Σαράντα Έκκλησίαι названъ турками такъ потому, вероятно, что при завоеваніи его увидали въ немъ какую нибудь большую церковь. Слово Кыркъ пе означаетъ только 40, но и большой, мною, по замъчанію автора. Изложивъ свое мивніе, авторъ критикуєть названіе, данное этому городу въ 1860 году однимъ болгариномъ и мало-по-малу распространившееся. Это новое болгарское названіе Лозеградо — не имъетъ никакой исторической подкладки, тогда какъ для турецкаго названія Kirk-Klisse есть и своя исторія и разныя преданія.

Анастасій М. Левидисъ ('Αναστάσιος Μ. Λεβίδης), 'Αρχαΐον πολύτιμον χειρόγραφον Εὐαγγελίου [Νεολόγος, 1896, № 8088]. — Въ этой небольшой стать в содержатся свъдънія о Четвероевангеліи V стольтія, находящемся теперь въ С.-Петербургъ въ Императорской Публичной библіотекъ. Ср. выше стр. 231 сл.

\*\* Ή Κοινότης τοῦ Αγίου Όρους [Κωνσταντινούπολις, 1896, № 217, 220 и 223].— Подъ этимъ заглавіемъ изданы изъ архива Протата св. Авонской Горы: 1) два синодальныхъ документа вселенскихъ патріарховъ Гавріила (1783) и Неофита (1790) и 2) два синодальныхъ документа для

настоятелей Авонскихъ монастырей (1791). По всёмъ этимъ документамъ Авонскіе монахи не могутъ ни содержать въ Карей магазиновъ, ни вообще торговать на Авонё. Не только монахи, но и свётскіе не ниёютъ права содержать магазины и вести какую бы то ни было торговию на Авонё, п только Святогорской общинё дается дозволеніе для удовлетворенія мёстныхъ нуждъ содержать въ Карей четыре магазина, а именно: двё мелочныя и двё овощныя и хлёбныя лавки.

Αρμετидъ Н. Панагіотидисъ (Άριστείδης Ν. Παναγιωτίδης), Ή κηδεία Εὐδοκίας τῆς Αὐγούστης [Ἡμίφυλλον ἀκροπόλεως, 1896, Νοεμβρίου 17. ἀθῆ-ναι]. — На основаніи лѣтописи патріарха Никифора и пасхальной хроники, г. Панагіотиди описываеть похороны императрицы Евдокіи, супруги императора Ираклія, происходившія въ 612 г. въ Константинополѣ. Статья популярнаго характера. Г. Панагіотиди написалъ также и другую статью подъ заглавіемъ: Τὸ Βυζαντινὸν κράτος κατὰ τὸν δέκατον αἰῶνα [Ἡμίφυλλον ἀκροπόλεως, 1896, Δεκεμδρίου 10]. Эта вторая статья также не даеть ничего новаго.

**Н. Г. Мистанидисъ** (N. Г. Μυστακίδης), Πραγματεία περὶ Δροβιανῆς [Φωνὴ τῆς 'Ηπείρου, 'Αθηναι, 1895, № 159, 160—165 стр. и т. д.]. — Монографія о город'в Дровіани въ Эпир'в.

Η. Г. Мистанидисъ (Ν. Γ. Μυσταχίδης), Περὶ τοῦ ἐν Θεσπρωτία Τσαμαντά [Φωνή τῆς Ἡπείρου, 1896; № 181 и 183]. — Τσαμαντάς — названіе села въ Эпирѣ, въ Өеспротійской епархіи. Въ своемъ описаніи этого села г. Мистакиди сообщаетъ названія всѣхъ окружающихъ его мѣстностей, напр. горъ, источниковъ и т. п. Кромѣ того, онъ сообщаетъ и одно преданіе относительно цилиндрическаго камня, сохраняющагося близъ мѣстности Λιμιχό и называемаго мѣстными жителями Λίδος τῆς Μάντζιος или Μονοβίτζης.

Αθαнасій Петридись (Άθανάσιος Πετρίδης), Τοϋ βασιλέως Πύρρου το έν Ήπείρω στρατόπεδον καὶ ἡ ἐν Ἰλλυρία πόλις Φανωτή [Φωνὴ τῆς Ἡπείρου, 1896 № 188, 189, 190]. — Авторъ настоящей статьи занялся вопросомъ о мѣстоположеніи лагеря Эпирскаго царя Пирра (Castra Pyrri: Livius XXXVI, 13), а также и мѣстоположеніи города Фаνωτή.

Спиридонъ П. Ламбросъ (Σπυρ. П. Λάμπρος), 'Η ονοματολογία τῆς Άττικῆς καὶ ἡ εἰς τὴν χώραν ἐποίκησις τῶν Άλβανῶν. Έν Άθήναις, 1896, 8°, стр. 1—38. [Оттискъ изъ журнала Φιλολογικὸς Σύλλογος Παρνασσός. Έπετηρίς]. — Это изслѣдованіе профессора Ламброса составляетъ важный вкладъ для исторіи колонизаціи албанцевъ въ Аттикѣ. Здѣсь говорится объ источникахъ относительно этого предмета, а также и о сохранившихся древнихъ и новыхъ названіяхъ въ Аттикѣ, изъ которыхъ многія, по мнѣнію г. Ламброса, албанскаго происхожденія. Такъ, напр., знаменитое по своимъ древностямъ село въ Аттикѣ, называемое Τοῦ Σπάτα, по мнѣнію г. Ламброса, есть остатокъ феода албанскаго рода Σπάτα, весьма извѣстнаго въ средневѣковой исторіи Эпира. Г. Ламбросъ справедливо придаетъ большое значеніе родительному падежу члена τοῦ, съ

Digitized by Google

которымъ нынѣпініе жители Аттики соединяютъ многія мѣстныя названія и который показываеть, что нѣкогда существовало владѣніе или феодъ того лица, съ которымъ соединяется членъ той. Въ доказательство своего мнѣнія г. Ламбросъ приводитъ многіе примѣры изъ Аттики, т. е. нынѣшнія мѣстныя названія, которыя напоминаютъ древнія владѣнія византійскихъ и албанскихъ родовъ, какъ это видно и изъ древнихъ документовъ.

Константинъ П. Ламбросъ (Кωνσταντίνος П. Λάμπρος), Περί σικυών καὶ σικυάσεως παρά τοῖς ἀρχαίοις. Άθήνησι, 1895, 4°, стр. VI—61.—Σικύα хирургическій инструментъ кровососная банка. Докторъ-хирургъ г. Константинъ Ламбросъ, братъ профессора-историка Спиридона Ламброса, въ этомъ своемъ сочиненіи занимается исторіей кровососной банки и употребленія ея съ приложеніемъ многихъ рисунковъ изъ древнихъ памятниковъ, изображающихъ формы этого инструмента. Авторъ описываетъ и объясняетъ точно, какъ спеціальный археологъ, изв'єстныя до сихъ поръ древнія кровососныя банки. Изсл'єдованіе его представляетъ собою единственную въ своемъ род'є археологическую монографію, которая безспорно составитъ эпоху въ области медицинскихъ греко-римскихъ древностей. Зд'єсь мы упоминаемъ объ этомъ сочиненіи потому, что въ немъ приводятся также св'єд'єнія о кровососной банк'є, находящіяся въ медицинскихъ сочиненіяхъ византійскихъ временъ.

Μυχαυντ Παπακομεταμτική (Μιχαήλ Παπακωνσταντίνου), Αί Τράλλεις ήτοι συλλογή Τραλλιανών ἐπιγραφών μετὰ των ἐπ' αὐτών ἱστορικών καὶ ἐπιστημονικών σημειώσεων των εν Αθήναις άρχαιολογικών σχολών Γαλλίας, Γερμανίας καὶ Άμερικῆς, συνοδευομένων ὑπὸ συνοπτικῆς ἱστορίας τῶν Τράλλεων ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων. Ἐν Ἀθήναις [ЧΗΤΑΪΙ: Ἐν Σμύρνη], 1895. 4°, стр. 1—68 и табл. XV1. — Авторъ этой книжки житель города Айдинъ въ Малой Азіи, занимающаго мъсто древняго города Траллъ. Ему пришла хорошая мысль собрать въ этой книжкъ всъ древнія греческія и датинскія надписи, находящіяся какъ въ этомъ городѣ, такъ и въ его окрестностяхъ. Камни и мраморы, на которыхъ находятся эти надписи, хранятся въ гор. Айдинъ и въ Смирнскомъ музеъ. Авторъ изобразилъ на особыхъ литографическихъ таблицахъ и самые мраморы, где ясно можно видеть форму шрифта надписей. Всехъ надписей, пом'вщенныхъ въ этой книгв, 151. Ни одна изъ нихъ не относится къ византійскому времени. Мы говоримъ здёсь объ этомъ трудѣ Папаконстантину потому, что въ немъ (стр. 7-16) излагается исторія гор. Траллъ. Въ этомъ мъсть авторъ вкратцъ, безъ указанія источниковъ, передаетъ все, что ему извъстно относительно этого города, начиная съ первыхъ въковъ христіанства до 1290 г. Городъ Траллы переименованъ въ Айдинъ съ 1290 г., когда онъ взять былъ мусульманскимъ эмиромъ Айдиномъ.

'Όλυμπιακοί ἀγῶνες (776 μο Ρ. Χρ.—1896 πο Ρ. Χρ.). Μέρος Α΄: Οι ἀγῶνες ἐν τῆ ἀρχαιότητι ὑπὸ Σπ. Π. Λάμπρου καὶ Ν. Γ. Πολίτου, καθηγη-

των του Έθνικου Πανεπιστημίου μετά προλόγου ύπο Τιμολέοντος Φιλήμονος, γενιχού γρημματέως των διεθνών όλυμπιαχών άγώνων. Έν Άθήναις, παρά τῷ Καρόλω Μπέχ, 1896. 4°, стр. VI+102. - Эта книга издана по случаю Олимпійскихъ игръ, бывшихъ въ Аннахъ въ марть мъсяць 1896 г. въ древнемъ стадіи Ирода. Она напечатана въ Аншахъ съ необыкновенною роскопіью, р'вдкою не только для Анпнъ, но и для Европы. Многіе листы покрыты золочеными рисунками, изображающими цвъты. Въ началь текста есть и рисунокъ, изображающій золоченый вынецъ изъ масличнаго дерева. Въ самой же книгъ встръчаются многіе блестящіе рисунки и факсимиле, изъ которыхъ одни черные, другіе розовые, а третьи разноцвътные, изображающие мъстности Олимпіи и всъ выдающіеся памятники древнихъ Олимпійскихъ игръ. Эта книга, которая можетъ служить украшеніемъ стола любителей искусства, сопровождается и франпузскимъ переводомъ, сдъланнымъ Léon Olivier. На стр. 1-46 есть статья профессора Ламброса, въ которой излагается исторія Олимпійскихъ игръ съ древивишихъ временъ. На стр. 48-99 есть описание Олимпін и важитивить археологических находокъ, бывшихъ въ наши

Πανηγυρικόν τεῦχος τῆς «Έστίας». Ὀλυμπιακοὶ ἀγῶνες έν Άθήναις. Μάρτιος-Άπρίλιος 1896. Βιβλιοπωλείον της «Εστίας» Γ. Κασбоул (Авины, 1896) 4° стр. 67. — И эта книга, изданная по случаю бывшихъ въ Аоннахъ Олимпійскихъ игръ, напечатана роскошно, съ многими факсимиле мъстностей Абинъ, Олимпіи и древнихъ памятниковъ ея, Микинъ, Кориноа, Саламина, Спарты, а также и съ рисунками древнихъ памятниковъ, представляющихъ виды игръ. Составители этой книги г.г. Д. Викела, Г. Сотиріади, Х. Цунта, Д. Филіосъ, К. Палама, Эмм. Ликуди, С. Сакелларопулъ и Сп. Ламбросъ. Наиболъе близкое отношение къ нашему журналу имъетъ изследование г. Ламброса, которое носитъ заглавіе: Оі γυμναστικοί άγωνες παρά τοῖς Βυζαντινοῖς (стр. 58-63). Здівсь говорится обо всъхъ играхъ, которыя знали и совершали византійцы. Главнымъ образомъ описываются игры, происходившія въ Константинополь, въ циканистріи и въ ипподромь. На источники въ статью не имъется указаній, такъ какъ книга написана не для ученыхъ, но главнымъ образомъ для публики. Статья г. Ламброса укращена и иллюстраціями, изображающими ипподромъ, ивкоторыя игры, происходившія въ немъ, одинъ μολυβδόβουλλον партіи венетовъ и, наконецъ, императрицу Өеодору со свитою ея. Какъ мы выше сказали, эту статью дополнилъ въ газетъ Какрой г. Николай Димитракопулъ.

Тим. Ампела (Tі $\mu$ . Ά $\mu$ πελάς), Оі δυμελιχοί ἐν τῷ ἀγιολογί $\phi$  ['Ολυμπιαχοί ἀγῶνες. Ἐπετηρίς τοῦ συλλόγου τῶν φιλοτέχνων. Άδήνησι, 1896, 4°, стр. 2—4]. — Въ этой статейк $\dot{B}$  г. Ампела излагаетъ свои мысли, вынесенныя изъ чтенія житій святыхъ. Зд $\dot{B}$ сь онъ говоритъ, что въ древнія христіанскія времена театръ не былъ прекращенъ. Въ доказательство этого своего ми $\dot{B}$ нія г. Ампели приводитъ достаточно свид $\dot{B}$ тельствъ изъ

Digitized by Google

житій святыхъ. Эта статейка не имъетъ научнаго характера, но она даетъ поводъ изучить надлежащимъ образомъ этотъ предметъ. Авторъ статейки, впрочемъ, замъчаетъ, что намъренъ напечатать изслъдованіе объ актерахъ и о духовныхъ лицахъ — драматургахъ у византійцевъ.

Ант. Ө. Спиліотопулосъ (Άντ. Ө. Σπηλιοτόπουλος), 'Ολυμπιαχοὶ ἀγῶνες. 'Η γυμναστική διὰ μέσου τῶν αἰώνων. Οἱ ἀγῶνες παρ' Ελλησι, 'Ρωμαίοις, Βυζαντινοῖς καὶ Φράγκοις. 'Αρματωλικοὶ καὶ νεώτεροι χρόνοι. 'Εν 'Αθήναις, 1896, 12°, стр. ІХ—132. — И эта книга издана по случаю бывшихъ въ Авинахъ Олимпійскихъ игръ и носитъ популярный характеръ. Авторъ дѣлаетъ обзоръ совершенія игръ у древнихъ народовъ. Начиная съ 76-ой страницы, онъ говоритъ объ играхъ у византійцевъ и у франковъ. На стр. 105—124 помѣщена интересная глава объ играхъ, бывшихъ въ употребленіи у греческихъ арматоловъ съ XVI вѣка до возстанія грековъ противъ турокъ въ двадцатыхъ годахъ нашего столѣтія. Здѣсь г. Спиліотопуло приводитъ отрывки народныхъ стихотвореній, а также и портреты атлетовъ изъ среды арматоловъ.

Іаковъ Ватопедскій, архимандрить (Ίάχωβος Βατοπαιδινός, άργιμανδρίτης), Ἡ ἐν Μόσχα συνοδική βιβλιοθήκη τῶν χειρογράφων. Ἐπιτομή τοῦ ύπο του άργιμανδρίτου Βλαδημίρ(ο)υ ρωσσιστί εκδοθέντος καταλόγου του τμήματος των Έλληνικων γειρογράφων της έν τω Κρεμλίνω βιβλιοθήκης. Μόσγα, 1896, 4°, стр. IX-75. — Настоятель Константинопольскаго патріаршаго подворья въ Москвъ архимандритъ Іаковъ сдълалъ сокращенное изданіе напечатаннаго архимандритомъ о. Владиміромъ описанія греческихъ рукописей Московской Синодальной библіотеки, полезное для библіотекарей Святогорскихъ монастырей. Излагая вкратцѣ въ вышеназванной своей книгъ описаніе о. Владиніра, архимандрить Іаковъ перечислиль всъ рукописи Синодальной библіотеки, происходящія изъ Святогорскихъ монастырей, а именно изъ Лавры, Ватопеда, Ивера, Хиландаря, св. Діонисія, Кутлумуша, Пандократора, Ксиропотама, Дохіара, Филовея, Симонопетры, Ставроникиты, Эсфингмена, св. Пантелеймона, Кастамонита и Кареи. По этимъ монастырямъ онъ и раздёлилъ рукописи въ своей книгъ, изъ которой каждый Авонскій монастырь можеть знать, что именно взято изъ его библіотеки и хранится въ Москвъ. Такой же перечень о. Іаковъ сделаль и для рукописей, перешедшихъ въ Москву изъ Константинополя, Іерусалима, Александріи и другихъ греческихъ странъ. Книга архимандрита Іакова полезна главнымъ образомъ для грековъ незнакомыхъ съ русскимъ языкомъ, но темъ не мене желающихъ иметь понятіе о греческихъ рукописяхъ хранящихся въ Московской Синодальной библіотекв.

Мих. Іан. Марнополисъ (Μιχ. Ἰακ. Μαρκοπόλις), Ναξιακαι προλήψεις [Έστία Εικονογραφημένη; 1895, стр. 79).—Авторъ настоящей замътки перечисляеть двънадцать народныхъ повърій жителей о. Наксоса.

Г. Типальдо-Козанисъ (Г. Тіπάλδος-Κοζάκης), "Εν δράμα [ Εστία Είκονογραφημένη, 1895, стр. 84—85]. — Эта статейка представляетъ собою разборъ одной драмы Д. Гр. Камбуроглу въ трехъ дъйствіяхъ подъваглавіемъ: Н № разбах, еще не напечатанной, но представленной на сценъ въ Аоинахъ. Сюжетъ этой драмы — одно народное Аоинское повърье о статуяхъ Эрехейскихъ (Каріатидахъ). Когда онъ были увезены лордомъ Эльджиномъ въ 1807 г., аоиняне распространили слухъ, что эти статуи, которыя, по ихъ повърью, были царскія дочери, обращенныя въ Нераидъ, ночью наканунъ того дня, когда ихъ увозили, заплакали, и что на ихъ плачъ отвъчали тоже плачемъ остальныя каріатиды Акрополя. Авторъ «Нераиды» на основаніи этого повърья написалъ драму, дъйствующими лицами которой являются одинъ аоинянинъ и одна изъ Авропольскихъ нераидъ. Въ этой драмъ авторъ рельефно изображаетъ повърья греческаго народа о нераидахъ.

Спир. П. Ламбросъ (Σπυρ. П. Λάμπρος), 'Η 'Υπέρεια εν Φεραϊς ['Εστία Εικονογραφημένη, 1895 г., стр. 100—101].— Г. Ламбросъ говоритъ здёсьобъ Иперіи въ топографическомъ и историческомъ отношеніяхъ. Иперія была извёстный у древнихъ (Пиндаръ, Пие. IV, 221. Страбонъ, IX, 439) источникъ при Ферахъ въ Өессаліи, близъ Велестина. И теперь эта мёстность водяниста и живописна. Въ XIII вѣкѣ это мёсто было извёстно подъ названіемъ Милотопія (Μηλοτόπια) и принадлежало епископіи Димитріадской, а потомъ Предтеченскому Неопетрскому монастырю. Къ своей статейкѣ г. Ламбросъ приложилъ и фотографическую картину, изображающую мёстность Иперію.

А. Травлантонисъ (А. Τραυλαντώνης), Ή Παρηγορίτσα [Έστία Είκονογραφημένη, 1895 г., стр. 114—117]. — Παρηγορίτσα — названіе церкви Пресв. Богородицы въ Артѣ, измѣненное изъ слова Παρηγορήτισσα (Утѣшительница). Авторъ здѣсь сообщаетъ впечатлѣнія своего путешествія въ Арту, а также и многія свѣдѣнія о Парηγορίτσα. По этимъ свѣдѣніямъ церковь, носящая это названіе, построена во время Эпирскихъ Комниновъ.

Мих. Іан. Маркополисъ (Μιχ. Ἰάκ. Μαρκόπολις), Ἡ Δυτική ἐκκλησία τῆς πόλεως Κύθνου [Εστία Εικονογραφημένη, 1895 г., стр. 125—127].— Въглавномъ городѣ острова Киеноса есть древнія латинскія церкви въ развалинахъ. Г. Маркополисъ сообщаетъ о нихъ историческія свѣдѣнія по архивамъ и по сообщеніямъ путешественниковъ.

Спир. П. Ламбросъ (Σπυρ. П. Λάμπρος), Έθνικαὶ ΰβρεις [Έστία Είκονογραφημένη, 1895, стр. 130—132, 140—142, 154—156, 163—165, 172—173].— Этотъ рядъ статей представляетъ собою общирное и замѣчательное изслѣдованіе о ругательныхъ словахъ, бывшихъ въ употребленіи у грековъ во всѣ прошедшіе вѣка, съ древнѣйшихъ временъ, относительно подвластныхъ имъ или вообще другихъ чужихъ народовъ. Особое значеніе для насъ имѣютъ замѣчанія г. Ламброса о ругательныхъ словахъ, употребляемыхъ византійцами относительно чужихъ народовъ. Авторъ собралъ здѣсь много свѣдѣній о нихъ, какъ, напр., о встрѣчающемся у Константина Порфиророднаго γαρασδοειδής ὄψις ἐσθλαβωμένη, а также

свѣдѣнія о значеніи бывшихъ у грековъ византійскаго времени названій: Фра́укоς, Катайа́чоς, 'Арµє́чюς, Латічоς; при этомъ г. Ламбросъ приводить и сохранившіеся о нихъ народные взгляды и ругательныя пословицы. Достойны вниманія также и замѣчанія автора относительно ругательствъ, которыя и теперь еще существуютъ у грековъ на счетъ цыганъ (гифтовъ), евреевъ и другихъ народовъ, а также и о ругательствахъ, употребляемыхъ между собою, напр., на жителей острововъ: Хіоса, Крита, Митилины, Мани и другихъ греческихъ странъ.

Χ. Χριστοβασίλης). Ταὐτιὰ τοῦ μεγάλου ἀλεξάνδρου παράδοσις τῶν Κουρεντοχωριῶν τῆς Ἡπείρου [Ἑστία Εἰκονογραφημένη, 1895, стр. 183—184]. — Здѣсь на народномъ эпирскомъ языкѣ передано одно сказаніе, обычное въ деревняхъ провинціи Κούρεντα, въ Эпирѣ, объ ушахъ Александра Македонскаго. Одно ухо было у него, по мѣстному повѣрью, собачье, а другое ослиное.

Τριφοίο Εβαιγελιάσιος Τρύφων Εύαγγελίδης), Γεννάδιος Σγολάριος, πρώτος μετά τὴν ἄλωσιν οἰκουμενικός πατριάρχης ἰστορική καὶ κριτική μελέτη. 'Еч Адуусі, 1896, 8°, стр. 116. — Эта книжка разделяется на две части. Въ первой части (стр. 5-67) говорится о жизни вселенскаго патріарха Геннадія Схоларія, возшедшаго на патріаршій престоль посл'в взятія Константинополя турками и уничтоженія православной имперіи. Во второй части (стр. 68-111) содержится перечень трудовъ Геннадія Схоларія, а также и приложеніе къ изложенной уже жизни его. Посл'в этого следуетъ перечень техъ печатныхъ книгъ, которыя авторъ имель въ виду при составленіи своей книги. Что касается біографической части книги, то хотя въ ней есть множество ссылокъ на разныя книги, но, по моему мивнію, она написана безъ системы и безъ личнаго изученія авторомъ самихъ источниковъ. Авторъ полагается на писателей, также не изучавшихъ источниковъ. Вотъ примъръ этого: На стр. 60 онъ говоритъ объ одной патріаршей грамоть, въ которой сказано, что въ 1455 г. патріархъ Геннадій рукоположиль въ Родосскіе митрополиты Нила (прежде Николая) съ соизволенія папы Римскаго Каллиста. Списокъ этой грамоты, изданной уже давно Саккеліономъ, находится въ одной рукописи Іоанно Богословскаго монастыря на о. Патмосъ. Мануилъ Гедеонъ въ своихъ Патріаруікої пічаке (стр. 474) впервые заговориль объ этой грамотъ, канъ о произведснии будто бы патріарха Геннадія. Теперь г. Евангелидись повторяеть ошибочныя мивнія Гедеона. Между твиъ, всякій, изучающій самый тексть грамоты, уб'ядится въ томъ, что она принадлежить лжепатріарху Константинопольскому Григорію Мамасу, греко-уніату, жившему въ Рим'в, и что, сл'єдовательно, и Нилъ, рукоположенный имъ въ Родосскіе митрополиты, быль Родосскимъ греко-уніатомъ! По нашему мивнію, достопиство изследованія г. Евангелидиса заключается во второй его части, гдъ дълается перечень во-первыхъ изданныхъ трудовъ Геннадія Схоларія, затемъ перечень неизданныхъ трудовъ его и, наконецъ, перечень списковъ, какъ изданныхъ, такъ и

неизданныхъ его трудовъ, сохраняющихся въ разныхъ восточныхъ и западныхъ библіотекахъ, на основаніи печатныхъ каталоговъ последнихъ. Та часть книги, въ которой содержится все это, действительно полезна, такъ какъ здесь собранъ весь матеріалъ, который раньше былъ разсенть въ разныхъ книгахъ.

Симеонъ С. Фарасопулосъ (Συμεών Σ. Φαρασόπουλος), Τὰ Σύλατα. Μελέτη τοῦ νομοῦ Ἰκονίου ὑπὸ γεωγραφικήν, φιλολογικήν καὶ ἐθνολογικήν ἔποψιν. Έν Ἀθήναις, 1895, стр. 136 in 12°. — Силата — греческая деревня въ Иконійскомъ вилайэть, въ Малой Азіи, находящаяся на югь на разстояніи 4 часовъ отъ города Невсехера (Неаполь, Νεάπολις). Авторъ описываеть мѣстность Силаты, а также и окружающія ее горы съ древностями. Главнымъ образомъ онъ въ своей книгъ говорить объ обычаяхъ и о греческомъ нарѣчіи жителей Силаты. Онъ описываеть и села и города, находящіяся вокругъ Силаты, съ ихъ древностями, а также и Калливеру, которая уже извъстна нашимъ читателямъ по описанію архимандрита Іоанна Пантелеимонида [см. Визант. Временникъ, І, стр. 740]. Въ книгъ г. Фарасопула есть извъстія о всѣхъ селахъ и городахъ Иконійскаго вилайэта, въ которыхъ живутъ греки. На стр. 103—111 есть текстъ шести народныхъ пѣсенъ на Силатскомъ нарѣчіи, а на стр. 113—126 помѣщенъ словарь этого нарѣчія.

Γεοργία Κ. Γαταρμου (Γεώργιος Κ. Γάγαρης), Δωδώνη. Ειχονογραφημένον Ήπειρωτικόν ήμερολόγιον. Έτος πρώτον. 1896. Έν Άθήναις, 8°, стр. 176.— Подъ этимъ заглавіемъ авторъ издаль календарь, въ которомъ онъ собраль много матеріала, относящагося къ нынфшнему состоянію Эпира, къ обычаниъ его жителей, къ языку ихъ и къ исторіи этой страны. Авторъ приложилъ и иллюстраціи, изображающія современныхъ выдающихся людей изъ Эпира, а также и мъстности его. На первомъ мъстъ въ этомъ календаръ есть статья Спиридона Ламброса о неизданномъ «'Очоµатіхо́у»' В Іоанна Вилары (стр. 35—47), написанномъ на народномъ языкъ и содержащемъ рядъ греческихъ словъ по произношению временъ Вилары и нашего времени. Въ другой статъй (стр. 51-57) помъщены статистическія свёдёнія о церковномъ и учебномъ состояніи православныхъ грековъ Яниинской епархіи. Въ третьей стать (стр. 67-70) есть историческія свіздінія о городії Кориції (Κοριτζά). Затімь слідують статьи о городкв Коница (Комт (а) (стр. 83-84), о Дельвинской епархін (стр. 115-133), о Гефирѣ Артской (стр. 146-150), о Погоніанской епархіи (стр. 153-156). Всв эти топографическія и историческія статьи написаны г. Гагарисомъ. Въ стать В Д. А. Панагіотиди (стр. 73-79) говорится о племени Тζιάμιδες, живущемъ въ области Өеспротів. Н. Г. Досіось пом'єстиль статейку (стр. 80-83) о скрытых сокровищахь по повърьямъ эпиротовъ. На стр. 113-114 г. Гагарисъ передаетъ одно народное преданіе объ Эпирскомъ святомъ Косьмъ, а на стр. 162 онъ пометнить десять народных эпирских пословиць съ объяснением ихъ. Кром'в того, на стр. 165-170 онъ сообщилъ и неизданныя народныя эпирскія пѣсни, изъ которыхъ одна поется во время плясокъ въ Эпирѣ и помѣщена въ концѣ книги литографированною на нотахъ, составленныхъ композиторомъ Иваномъ Харисіадомъ. Въ этой книгѣ цѣнны также и повѣсти гг. Христавасили и Казанцы на народномъ эпирскомъ языкѣ; сюжетомъ же для нихъ служатъ обычаи и преданія жителей Эпира.

Панагіоть Оптохоевсь (Παναγιώτης 'Ωπτοχοεύς), 'Ο δήμος Τριαάλων, ήτοι ή άρχαία Πελλήνη ύπὸ ἔποψιν άρχαιολογιαήν καὶ ιστοριαήν μέχρι τῆς σήμερον. Έν 'Αθήναις, 1894, 8°, стр. 93. — Кромѣ Триккальскаго уѣзда въ Өессаліи есть еще Триккальскій уѣздъ въ Пелопоннисѣ близъ Коринеской области. Въ вышеназванной своей книжкѣ г. Оптохоевсъ описываеть этотъ уѣздъ съ составляющими его окрестностями въ археологическомъ и историческомъ отношеніяхъ; при этомъ онъ помѣстилъ и нѣкоторые документы изъ эпохи греческой революціи 1821 г. Крупный недостатокъ этой книги тотъ, что въ ней не имѣется ни одной цитаты, по крайней мѣрѣ, для историческихъ свѣдѣній, собранныхъ въ ней.

А. Нападопуло-Керамевсъ.

#### СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

Sava Chilandarec. Rukopisy a starotisky Chilandarské. V. Praze. 1896.— Кто бываль на Анонъ, тотъ хорошо знаеть, насколько затрудняется обозрѣніе монастырскихъ библіотекъ вслѣдствіе отсутствія каталоговъ. Хиландарскому монастырю следуеть поставить въ заслугу, что онъ пришель на помощь наукъ напечатаннымъ въ Прагъ описаниемъ рукописей своей большой библіотеки. Трудъ привести библіотеку въ должный порядокъ принялъ на себя отецъ Савва хиландарецъ, чехъ родомъ, съ 1894 г. вступившій въ должность библіотекаря. Свётлая, чистая и сухая комната, въ которой помъщается библютека въ Хиландаръ, производитъ благопріятное впечатльніе на посътителя - особенно, если ее сравнить съ темной каморкой, въ которой въ безпорядки сложены славянскія рукописи монастыря св. Павла, изъ которыхъ многія пострадали отъ сырости, червей и мышей. Въ каморку эту мы и не входили и должны были довольствоваться тёмъ, что вынималь для насъ сопровождавшій насъ монахъ. При такихъ условіяхъ, хотя мы п нашли большую часть рукописей, уже извёстныхъ намъ по замёткамъ отца архим. Леонида, кое-что отъ насъ во всякомъ случат могло ускользнуть и при томъ независимо отъ доброй воли монаха (насъ приняли въ монастыръ любезно и предупредительно), а просто потому, что въ темной комнать, доставая одну книгу за другой, легко недосмотръть н недодать какую нибудь завалившуюся книгу, а потому никогда нельзя быть вполна увареннымъ, что дайствительно все было показано. Въ Хиландаръ теперь подобное неудобство окончательно устранено и отправляющійся въ монастырь можеть напередъ знать, что найдеть въ библіотект. Какть ни кратко описаніе, составленное отцемъ Саввою, оно даетъ гораздо болте, чти вста вста порти появлявшіяся въ печати обозртнія библіотеки у преосв. Порфирія, архим. Леонида и др. Такое описаніе могло появиться только благодаря трудамъ постояннаго монастырскаго обитателя. Вста рукописей въ Хиландарт 471 и старопечатныхъ книгъ 147. Изъ рукописей зб пергаменныхъ. Отецъ Савва обыкновенно точно опредтляетъ форматъ рукописи въ сантиметрахъ, количество листовъ, отмъчая вырванные и недостающіе, даетъ указанія на правописаніе сербское, болгарское и др.; при описаніи болте или менте важныхъ рукописей указываетъ на изследованія и замттки о ней, насколько это разумтется можно было ему сдълать; печатаетъ записи, главнымъ образомъ, впрочемъ, лишь тт, которыя указывають на время написанія той или другой рукописи, иногда цтликомъ, а нертрико лишь въ краткомъ извлеченіи.

Остановимся на нѣкоторыхъ отдѣльныхъ рукописяхъ. Превосходное Мирославово евангеліе XII в. сербскаго письма, какъ видно изъ пом'вшенной въ концъ описанія замътки, въ 1895 г. подарено было братіей сербскому королю Александру, и проф. Любомиръ Стояновичъ приготовляеть полное фототипическое изданіе этого памятника, который представляеть интересь не только со стороны языка, но и въ художественномъ отношени, благодаря превосходнымъ заглавнымъ буквамъ, писаннымъ золотомъ и красками. Нельзя не привътствовать счастливое ръшеніе братіи поднести этоть драгоцінный памятникь сербской письменности сербскому королю, чемъ обезпечено какъ сохранение его, такъ и скоръйшее появление въ свътъ. При описании болгарскаго евангелия 1322 г. отецъ Савва воспроизвелъ находящуюся на последнемъ его листе интересную тайнопись. Теперь всякій можеть убъдиться, что ничего глаголическаго въ ней нътъ, что мы уже и отмътили въ замъткъ, посвященной этому евангелію въ Изв. Акад. Наукъ, опровергая мивніе Дучића, который въ Старинахъ Хиландарскихъ поместиль эту запись, но неудовлетворительно, стр. 102.

Въ своемъ краткомъ описаніи отецъ Савва далеко не исчерпываетъ содержаніе каждой отдёльной рукописи. Особенно этотъ недостатокъ даетъ себя знать при описаніи сборниковъ. Такъ, напримѣръ, крайне важный пергаменный сборникъ XIII в. сербскаго письма, на который обратили вниманіе мы въ сдѣланномъ нами сообщеніи въ засѣданіи Слав. Коммиссіи Моск. Арх. Общ., протоколъ котораго еще не напечатанъ, а также въ письмѣ о поѣздкѣ на Авонъ въ бюллетенѣ Академіи Наукъ, и вслѣдъ за нами В. М. Истринъ въ Журналѣ Мин. Нар. Просв. Апр. 1896 г., описанъ далеко не такъ, какъ бы онъ того заслуживалъ. Чтобы имѣть полное представленіе объ этомъ сборникѣ, слѣдовало бы перечислить заголовки всѣхъ его статей, слѣдя при этомъ за Описаніемъ Изборника 1073 г. у Горскаго и Невоструева. Мы было начали этотъ трудъ, но не

имъ́я подъ руками Горскаго, при другихъ занятіяхъ въ Хиландаръ́, не могли довести его до конца. Мы ограничились липь тъ́мъ, что списали нъ́сколько статей изъ него; полнаго указанія на его составъ не даетъ и В. М. Истринъ. А между тъ́мъ этотъ сборникъ получаетъ особенный интересъ, представляя одинъ и тотъ же переводъ въ своихъ сходныхъ частяхъ съ Изборникомъ 1073 г., какъ это замъ́чено и В. М. Истринымъ.

Изъ другихъ пергаменныхъ рукописей отмътимъ поученія Іоанна Златоустаго — рукопись, въ которой мы нашли слъды глаголицы, ср. І т. Труд. Слав. Ком., стр. 261. Прибавимъ здъсь, что кромъ того въ этой рукописи съ палеографической стороны очень интересны заглавныя буквы, представляющія часто изображенія животныхъ, напримъръ, рыбы и др. Заслуживаетъ вниманія также паремейникъ сербскаго письма, хотя и не полный, уже потому, что югославянскіе списки этого памятника немногочисленны.

Изъ рукописей, имъющихъ историческій интересъ, обращаютъ винманіе Л'втовникъ Георгія той же редакціи, что и Собранія Шаф., Синод. библ., монастыря св. Павла, только последній сохранился вполев и съ годомъ, между тёмъ какъ хиланд. сохранился хуже; серб. списокъ лётописи Манассіи, л'втопись Зонары по опред'вленію отца Саввы, списокъ Законника Стефана Душана, тоть самый, который видёдъ Григоровичъ и относительно котораго проф. Т. Д. Флоринскій выражаль опасенія, не пропаль ли онъ (Памятники законодательной деятельности Душана, стр. 263), оканчивается 45 статьей о приселицахъ, ср. тамъ же, стр. 262. Для сербской исторін важны пергаменный списокъ житія св. Саввы 1) и похвалы св. Симеону и Саввѣ, № 9, ср. также № 70 и 303, житіе св. Симеона и Саввы № 80, житіе Стефана Дечанскаго № 309, ср. № 327, Родословъ архіепископа Даніила № 174, при слѣдов. псалтыри № 125 лѣтопись. начинающаяся отъ Адама и переходящая къ сербской исторіи (у Стояновича нѣтъ указаній на этотъ списокъ), № 214 въ которомъ житіе князя Лазаря, ср. также № 308 и № 450 весь посвященный сербскимъ святымъ. Заслуживаетъ вниманія въ сборникъ № 385 болгарскаго письма статья: книга глаголемам гранографа начало писменомь царскихь родовь оть многихь летописець. Изъ рукописей по каноническому праву имеются два списка Синтагмы Матвъя Властаря № 218 и 315, судя по книгъ проф. Флоринскаго оба неизвъстные. Интересенъ также полный списокъ догматики панопліа Евеннія Зигабена (неполный есть въ собранін Григоровича въ Одессъ), отмъченный еще преосв. Порфиріемъ, но остающійся необслідованнымъ.

Изъ другихъ рукоппсей отмътимъ пятокнижіе болг. ред. № 306,

Нельзя не пожальть о томъ, что памятники сербской письменности изданы неръдко по спискамъ позднимъ, именно, это житіе было напечатано Даничичемъ по списку XV в.

слова патріарха Евенмія св. Константину и Еленѣ, стр. 44, житіе Іоанна Рыльскаго, стр. 53, ср. также стр. 37, службу Өеоеанѣ царицѣ (нѣтъ въ спискѣ Сырку въ сборникѣ проф. В. И. Ламанскаго). Въ сборникахъ встрѣчаются и статьи апокрифическаго характера. Немало рукописей новоболгарскихъ, напримѣръ, Дамаскинъ, Амартолонъ сотиріа и др. Есть рукописи важныя для исторіи монастыря: поменованіе св. ктиторовъ, игуменовъ и братіи Хиландарской, тефтеръ хиландарскій (съ 1709—1795 г.), т. е. книга, заключающая счетоводство по хозяйству. Насколько помнимъ, чрезвычайно общиренъ по размѣру хиландарскій помѣникъ. Значительное число рукописей хиландарскаго монастыря могутъ представлять особый интересъ для языка по указаніямъ на мѣстность, гдѣ онѣ писаны, хотя бы по содержанію онѣ и не были важны. Наконецъ, мы должны оговориться, что въ этой краткой замѣткѣ мы не исчерпали все богатство и разнообразіе библіотеки.

Остается еще сказать нёсколько словъ о послёсловіяхъ. Очень многія рукописи снабжены записями на послёднихъ листахъ, представляющими разнообразный интересъ (ср. сказанное В. М. Истринымъ въ Жур. Мин. Нар. Пр. Апр. 1896). Такія записи слёдовало бы напечатать всё безъ исключенія, у отца Саввы пом'єщены только немногія. Причина отчасти нонятна: непривычному къ кирилловской скорописи чеху стоило большого труда разобрать и удовлетворительно прочесть такія зам'єтки. При раскрытіи титлъ въ передач'є напечатанныхъ записей явились нер'єдко неточности; поэтому ими можно пользоваться только со стороны содержанія; а между тёмъ языкъ записей всегда представляетъ значительный интересъ. Для прим'єра укажемъ н'єкоторыя неисправности. Въ пергаменюмъ апостол'є 1365 г. запись, переданная отцомъ Саввою на стр. 19, въ рукописи читается такъ:

Сй прабо абль приложих азь грышный аванысти бби хиландарской да й на сръ. да кто га высхощеть взети ил Шдыти кымо любо. да моу й соупырникы бы и прыста бба. и Ш ме грышынаго да на прощень. ла вы б б г.

Послесловіе къ Толковой палев напечатано безъ соблюденія удареній и менве исправно, чёмъ у В. М. Истрина, хотя и у последняго есть опечатки (такъ напр. должно быть: на шпако). Въ самомъ конце послесловія отецъ Савва произвольно прочель: дамаскинь. Въ рукописи стоитъ: бамаски со значкомъ надъ и. Быть можетъ это имя составитель описанія напечаталь, имёя въ виду еще одну запись въ этой рукописи, которую вполне не удалось разобрать и намъ. А именно на 1 л. киноварью читается:

писасе книга рукою дхивника дамаскина. из манастира......
при кур висартино за дито дамаскина.....
перомонаха помъни.....вшаго захартю оченика его. Отецъ Савва не передаль этой записи быть можеть потому, что ее трудно прочесть, но она важна уже по одному указанію на писавшаго рукопись и его ученика.



Вотъ подобными то записями и испещрены часто последніе листы хиландарскихъ рукописей.

Введеніе къ описанію, заключающее обозрѣніе трудовъ ученыхъ путететественниковъ, посѣщавшихъ Хиландарь и дававшихъ свѣдѣнія о его библіотекѣ, классификацію рукописей по содержавію, языку и правописанію и указатели именълицъ и мѣстъ, составлено Ф. Пастрнекомъ, за что всякій, кому придется пользоваться этой книжкой, выразить редактировавшему ее искреннюю благодарность.

Намъ остается пожелать, чтобы и другіе авонскіе монастыри посл'єдовали прим'єру Хиландарскаго.

И. Лавровъ.

### 3. Новыя вниги, поступившія въ Редавцію.

Н. Кондаковъ. Русскіе клады. Изследованіе древностей великокняжескаго періода. Томъ І. Съ 20 таблицами рисунковъ и 122 политипажами. С.-Петербургъ. 1896. 4°.

В. В. Латышевъ. Сборникъ греческихъ надписей христіанскихъ временъ изъ Южной Россіи. Съ 13 таблицами. С.-Петербургъ. 1896. 8°. Цъна 2 руб.

Павелъ Саввантовъ. Описаніе старинныхъ русскихъ утварей, одеждъ, оружія, ратныхъ доспѣховъ и конскаго прибора, въ азбучномъ порядкѣ расположенное. С.-Петербургъ. 1896. 8°.

Епископа Порфирія Успенскаго. Книга бытія моего. Дневникъ и автобіографическія записки. Часть IV. Съ 18 марта 1850 г. по 3 апрыя 1853 г. Изд. подъ редакціей П. Сырку. С.-Петербургъ. 1896.

Петръ Сладкопъвцевъ. Древнія Палестинскія обители и прославившіе ихъ св. подвижники. Вып. IV. Обители V и VI въковъ. Изд. Имп. Прав. Палест. Общ. С.-Петербургъ. 1896.

Wladimir de Bock, Chambellan de S. M. l'Emp., Lettre au Prince François de Liechtenstein au sujet d'une croix reliquaire byzantine appartenant au Baron d'Inkéy et Pallin. St.-Pétersbourg. 1896.

'Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ίεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, ἐκδοθεῖσα ἀναλώμασι τοῦ Αὐτοκρατορικοῦ Ὀρθοδόξου Παλαιστινοῦ Συλλόγου. Τόμος Γ΄. Έν Πετρουπόλει. (Commiss. Leipzig, Otto Harrassowitz). 1897.  $8^{\circ}$ .  $8^$ 

'Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Ανάλεκτα Ίεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, ἐκτυπούμενα ἀναλώμασι τοῦ Αὐτοκρατορικοῦ 'Ορθοδόξου Παλαιστινοῦ Συλλόγου. Τόμος Γ΄ καὶ Δ΄. 'Εν Πετρουπόλει. (Commiss. Leipzig, Otto Harrassowitz). 1897.  $8^{\circ}$ .  $\varsigma'$  — 585 crp.,  $\iota \alpha'$  — 613 crp. Цѣна каждаго тома 10 руб.

А. Papadopulos-Kerameus, Fontes historiae imperii Trapezuntini. I. Petropoli. 1897. А. Пападопуло-Керамевсъ. Сборникъ источниковъ по исторіи Трапезундской имперіи. І. С.-Петербургъ. 1897. XV — 177 стр. Отд. отт. изъ 43 части Записокъ Ист.-Фил. Фак. Имп. С.-Пбург. Университета.

Dr. J. Haury, Zur Beurtheilung des Geschichtschreibers Procopius von Cäsarea. Programm des Wilhelms-Gymnasiums. München. 1896. 8°.

Emil von Renesse, Die Lehre der zwölf Apostel. Text, Uebersetzung und eingehende Erklärung nebst Untersuchungen über die Entstehung, sowie die Bearbeitung der Didache in den späteren Schriften. Giessen. Ricker. 1897. 8°.

Halmel, Die Entstehung der Kirchengeschichte des Eusebius von Caesarea. Essen, G. D. Baedeker. 1896. 8°.

Dr. Waldemar Nissen. Die Regelung des Klosterwesens im Rhomäerreiche bis zum Ende des 9 Jahrhunderts. Bericht der Gelehrtenschule des Johanneums. Hamburg. 1897. 4°.

G. N. Hatzidakis. Zur Abstammung der alten Makedonier. Eine ethnologische Studie. Athen 1897. 8°.

Ch. Diehl. L'origine du régime des thèmes dans l'empire byzantin. Paris, Léopold Cerf. 1896. Отд. отд. изъ Études d'histoire du moyen âge dédiées à Gabriel Monod.

D. C. Hesseling, Les cinq livres de la Loi (Pentateuque). Traduction en néo-grec publiée en caractères hébraïques à Constantinople en 1547, transcrite et accompagnée d'une introduction, d'un glossaire et d'un fac-simile. Leide, S. C. von Doesburgh. 1897. 8°. pp. LXIV — 443.

Greek Papyri. Series II. New Classical fragments and other greek and latini Papyri. Edited by Bernard P. Grenfell and Arthur S. Hunt. With five plats. Oxford, Clarendon Press. 1897.

Σπυρ. Π. Λάμπρος. Ιστορία τῆς Έλλάδος. Τεῦχος 71, 72, 73, 74, 75. Έν Άθήναις, Κάρολος Μπέχ 1896—1897.

Έλλάς. Περιοδικόν τοῦ ἐν ᾿Αμστελοδάμω Φιλελληνικοῦ Συλλόγου. VI. 3. Leide. 1897.

Μαργαρίτης Δήμιτσας. Ή Μακεδονία ἐν λίθοις φθεγγομένοις καὶ μνημείοις σωζομένοις ήτοι πνευματική καὶ ἀρχαιολογική παράστασις τῆς Μακεδονίας ἐν συλλογή 1409 ἐλληνικῶν καὶ 189 λατινικῶν ἐπιγραφῶν καὶ ἐν ἀπεικονίσει τῶν σπουδαιοτέρων καλλιτεχνικῶν μνημείων. Τόμ. Α΄—Β΄. Ἐν ᾿Αθήναις.  $8^{\circ}$ . μ΄ — 1046 ctp. Цѣна 20 φp.

Πρακτικά της εν 'Αθήναις 'Αρχαιολογικής Έταιρείας του έτους 1895. 'Αθήνησιν. 1896.

Γεωργίου Π. Βεγλερή. Τὸ ἔργον τοῦ ἐν Κωνσταντινουπόλει Αὐτοκρατορικοῦ 'Ρωσσικοῦ 'Αρχαιολογικοῦ 'Ινστιτούτου. Έν Κωνσταντινουπόλει. 1897. Μετατύπωσις ἐκ τῆς Ἐκκλησιαστικῆς 'Αληθείας.

Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина. Книга XIII. София. 1896.

В. Н. Златарски. Писмата на византийския императоровъ Романа Лекапена до Българския царь Симеона. София. 1894. 41 стр. Отд. отг. изъ «Сборника за народни умотворения» XIII.

Alexandru Stefulescu, Manastirea Tismana. Cu illustratiuni de V. Rola Piekarski și M. Wertschitzky. Targu-Jiŭ. 1896. Цъна 4 фр.

## ОТДЪЛЪ III.

### Дополненія къ т. III, вып. 3-4.

«Άνωνύμου ποίημα παραινετικόν εν εξαμέτροις», изданное Н. Г. Досіосомъ на стр. 560—573, какъ сообщаеть нашъ уважаемый сотрудникъ г. Э. Курцъ, представляеть собою «Disticha Catonis» въ греческомъ переводъ Максима Плануды.

Въ рецензіи г. Э. Курцъ на книгу «Систематическое описаніе рукописей Московской Синодальной библіотеки» архимандрита Владиміра на стр. 643. 16, по недосмотру типографіи, осталось слово «Грамматикъ», назначенное къ уничтоженію.

Русскій Археологическій Институть въ Константинополь. 2-го марта 1897 г. происходило торжественное засѣданіе Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь, который праздноваль вторую годовщину своей дѣятельности. Засѣданіе было открыто почетнымъ предсѣдателемъ института А. И. Нелидовымъ. Онъ привѣтствоваль институть достигнутыми имъ учеными результатами, закончивъ свою рѣчъ словами, что быстрый рость этого юнаго учрежденія вполнѣ оправдываетъ выраженныя имъ въ прошедшемъ году надежды, а блестящее осуществленіе ихъ позволяетъ съ еще большею увѣренностью смотрѣть на будущее; самоотверженная неустанная дѣятельность директора, ученаго секретаря и сотрудниковъ института служитъ ручательствомъ того, что онъ и впредь будетъ идти по пути преуспѣянія на пользу и успѣхъ науки и на славу русскаго имени.

Затемъ директоръ института О. И. Успенскій произнесъ речь на тему: значеніе славянскаго элемента въ византійской имперіи. Указавъ на общензвёстный фактъ культурнаго вліянія Византіи на зависимые оть нея народы, ораторъ замётиль, что для полноты исторической картины не следуетъ забывать и объ обратныхъ вліяніяхъ на Византію со стороны соседнихъ съ нею народовъ. Извёстно, что съ VI в. славяне почти сплошь заселили Балканскій полуостровъ, а въ VII и VIII вв. ви-

зантійскіе императоры по разнымъ политическимъ соображеніямъ поселили громадное количество славянъ также и въ Малой Азіи. Г. Успенскій высказаль мевніе, что всв эти славянскія племена, поселившіяся въ предвлахъ имперіи, сохранили свои обычаи, языкъ и устройство. Это подтверждается извъстіями о славянскихъ обычаяхъ у Прокопія, Маврикія и Льва Мудраго и появленіемъ въ VIII в. крестьянскаго закона «уо́мос γεωργικός. Льва Исавра, въ которомъ ораторъ видитъ древивищую редакцію обычнаго славянскаго права и объясняеть этимъ фактомъ распространеніе закона и переводы его на славянскіе языки въ средніе въка. Доказательство дъйствія упомянутыхъ славянскихъ правовыхъ нормъ въ Византіи можно видъть въ новеллахъ императоровъ Македонской династіи, которыя изданы въ защиту медкой поземедьной собственности отъ захвата властелей или динатовъ. Дълая анализъ новеллъ, О. И. Успенскій выдвинуль въ особенности то обстоятельство, что, какъ видно изъ новеллъ, самымъ существеннымъ элементомъ у византійскихъ крестьянъ является самая организація общины, именно пять категорій родственныхъ земельныхъ и административныхъ отношеній. Такая форма сельской общины въ византійскомъ государствів могла произойти только вследствие славянской эмиграции. Кроме того, изучение устройства славянской общины на основаніш византійскихъ источниковъ даеть нѣкоторыя черты, которыхъ мы не можемъ даже найти въ національныхъ славянскихъ источникахъ.

Наиболее важной эпохою славянскаго вліянія въ имперіи ораторъ считаеть еще XIII в., при чемъ указываеть на свидетельство историка Пахимера и ссылается на неизданное свидетельство Феодора Ласкариса. На основаніи этихъ источниковъ онъ доказываеть, что никейская имперія могла отстоять свое положеніе на востоке и собрать силы для новаго объединенія эллинскаго міра, благодаря славянскимъ колонистамъ. Мы встречаемъ славянина на константинопольскомъ патріаршемъ престоле, видимъ другого славянина, который выдавалъ себя за сына царицы Ирины и стремился даже къ царской власти, наконецъ, находимъ множество славянъ въ числе византійской администраціи, на военной служов и при дворе. Все это указываеть на то, что нельзя не придавать серьезнаго значенія вліянію славянъ на различныя стороны византійской жизни.

Отчетъ, прочитанный затъмъ секретаремъ института П. Д. Погодинымъ, былъ посвященъ обзору дъятельности института за истекшій 1896 годъ.

По окончаніи предварительных работь по устройству и организаціи на м'єст'є институть получиль возможность заняться ознакомленіемъ съ тёми м'єстностями, которыя подлежать его изученію, и собираніемъ научныхъ матеріаловъ. Съ этою ц'єлью быль предпринять рядъ экскурсій въ Виеинію (Брусса, Никея, Никомидія и ея окрестности), въ Конію, въ Палестину и въ Болгарію. Съ результатами этихъ путешествій инсти-

туть имъль отчасти возможность ознакомить русскій ученый міръ, принявъ участіе въ Рижскомъ археологическомъ съвздв, на которомъ было сявлано восемь сообщеній на основаніи матеріаловъ, собранныхъ институтомъ. Признавая деятельность института вполне определившейся и считая въ высшей степени желательнымъ дальнъйшее ея расширеніе, съвздъ постановилъ ходатайствовать объ увеличении суммъ, отпускаеныхъ на содержание института.

Рядомъ съ собираніемъ матеріаловъ идетъ и ихъ обработка, хотя въ вилу ограниченности ученыхъ силъ института и большого количества собраннаго матеріала обработка его не могла двигаться съ тою быстротою, которой заслуживала бы новизна и значеніе данныхъ, находящихся въ распоряжении института. Темъ не мене въ І томе Извести института появилось описаніе Сармысахлійскаго Евангелія, изданы документы по исторіи византійскаго землевладенія и комментаріи къ Константину Родію, текстъ коего изданъ членомъ института Г. П. Беглери. Въ слъдующемъ второмъ томъ Извъстій института появятся документы, касающісся Іоанна Итала, и историко-археологическое описаніе древностей Ни-ROMHAIH.

Заседаній въ отчетномъ году въ институте было 6, на которыхъ были сделаны сообщенія директоромъ, ученымъ секретаремъ и членами института (см. т. III, стр. 736). Помимо засёданій, на канонерской додкё «Донецъ» институтомъ былъ устроенъ рядъ популярныхъ бесёдъ о древностяхъ и исторіи Константинополя.

Въ числъ большихъ научныхъ предпріятій, занимающихъ институтъ, на первомъ планъ стоитъ собирание свъдъний о монастыряхъ, нынъ существующихъ въ въдъніи константинопольскаго патріархата. Отвъты на окружныя письма, разосланныя по просьбъ института святьйшимъ Вселенскимъ Патріархомъ, уже начинають поступать. Трудно сказать съ увъренностію, удастся ли довести эти свёдёнія до желательной полноты; во всякомъ случав не подлежить сомнвнію, что нвкоторыя изъ полученныхъ свъдъній имъють самостоятельное значеніе.

Пополненіе библіотеки продолжалось путемъ пожертвованій и покупкою. Въ виду того, что основныя сочиненія по предметамъ спеціальности института были пріобр'єтены еще въ 1895 году, въ 1896 году обращено было особое вниманіе на отдёль періодическихь изданій и число получаемыхъ журналовъ было доведено до 49. Пріобретены также целыя серіи наиболье важныхъ періодическихъ изданій, напр., изданія Германскаго Археологическаго Института, Bulletin de correspondance hellénique, Revue de l'art chrétien и пр. Изъ крупныхъ пріобр'втеній савдуеть отм'втить La Basilique de S. Marc, Lequien Oriens Christianus, Исторія Іерусалимскихъ патріарховъ Досиося, Латинскій словарь Форчеллини и проч. Число томовъ въ библіотек въ настоящее время достигаеть 7300 т.

15 марта 1897 г.

Константинополь.

г. П. Беглери. 20

Эллинскій филологическій силлогъ въ Константинополь. Годичное застданіе Симога, состоявшееся въ Воскресенье 19 мая 1896 года, собрало въ пом'вщеніе Силлога значительное количество публики, въ рядахъ которой находились: Вселенскій патріархъ, несколько другихъ особъ священнаго сана, греческій посланникъ, и другія выдающіяся лица. Председатель Силога А. Христидись сжато изложиль деятельность Силлога въ отчетномъ году. Состоялось 20 заседаній, въ которыхъ было прочтено 18 докладовъ филологическаго, археологическаго и иного научнаго содержанія. Кром'в того, по прим'вру прежнихъ летъ Силлогомъ было устроено 23 публичныхъ чтенія (въ предыдущемъ году 23 засёданія съ докладами и 33 публичныхъ чтенія 1). Спеціальныя коммиссіи при Силлогъ работали, по словамъ отчета, усердно, но подробностей о ихъ занятіяхъ отчеть не сообщаєть. Изъ сочиненій, представленныхъ на призь Карапаноса, ни одно не удостоено преміи; что касается приза Зографа, то онъ въ теченіе отчетнаго года и не должень быль выдаваться, такъ какъ по вновь измъненному положенію о немъ черезъ годъ проценты съ капитала, положеннаго на этотъ призъ, употребляются на напечатаніе матеріаловъ, собранныхъ и ув'внчанныхъ преміей въ предшествующій годъ. Библіотека Силлога увеличилась 400-ми названій, читальня новыми періодическими изданіями, высылаемыми даромъ, нумизматическая колдекція богатымъ вкладомъ покойнаго митрополита Мисимны Никифора Глика, археологическая коллекція — приблизительно 40 вазами онванскаго происхожденія, принесенными въ даръ М. Гедеономъ. Въ заключеніе річи предсідатель выразиль сожальніе по поводу печальнаго состоянія кассы Силлога, въ которой дефицить достигаеть 75 лиръ. За отчетомъ последовалъ рефератъ Н. Фотіада: «Объ Елевсинскихъ мистеріяхъ», въ которомъ онъ доказываль, что мистическое ученіе было въ сущности монотеизмомъ и такимъ образомъ подготовляло почву для принятія и распространенія христіанства. О политеизм'в же референтъ такого мивнія, что онъ быль религіею невіжественной толпы. Въ заключение Вселенскій патріархъ благословилъ собраніе и выразилъ пожеланіе улучшенія программъ и системы образованія въ греческихъ училищахъ и приближенія ихъ къ современнымъ потребностямъ общества.

На 27 мая назначенъ въ Силлоге докладъ М. Гедеона: «О типике церкви Богоматери Спасительницы міра (τῆς Κοσμοσωτείρας) XII-го в.

Въ началъ лъта въ Силлогъ происходили лишь дъловыя собранія коммиссій, завъдующихъ издательской дъятельностью, и одно собраніе совъта по поводу необходимыхъ ремонтныхъ работъ въ помъщеніи Силлога. Обо всемъ этомъ въ газеты проникли лишь самыя краткія сообщенія.

Посл'в л'втняго перерыва Силлогъ открылъ свою д'вятельность лишь 11 ноября 1896 г. Такое позднее начало объясняется, в'вроятно, упоия-

<sup>1)</sup> Рефератовъ интересующаго насъ характера, т. е. относящихся къ византійской исторіи и археологіи, въ весеннемъ полугодіи вовсе не было и потому мы прошли молчаніемъ отчеты объ этихъ засёданіяхъ въ газеті Комотамитомоблюю.

нутыми ремонтными работами. Первое засъданіе было открыто рѣчью предсъдателя А. Христидиса. Содержаніе рѣчи—горькая жалоба на равнодушіе общества къ дѣятельности Силлога, хорошо извѣстной въ Европъ, съ академіями и учеными обществами которой Силлогъ поддерживаетъ оживленныя сношенія, и ненаходящей себѣ сочувствія дома. Результатомъ такого равнодушія является плачевное матеріальное положеніе Силлога, непозволившее минувшимъ лѣтомъ произвести должнымъ образомъ даже необходимѣйшія понравки въ помѣщеніи. Такъ, напр., не нашлось средствъ перенести библіотеку и коллекціи Силлога въ нижній этажъ, что оказывается необходимымъ по теперешнему состоянію зданія. Несмотря на призывъ къ членамъ и публикѣ о матеріальномъ содѣйствій, отозвалась только одна дама и нѣкоторые, особенно аеонскіе монастыри.

На 18-е ноября назначено очередное собраніе съ сообщеніемъ М, Г. Гедеона «О воспитаніи женщинъ въ средніе вѣка».

1-го декабря прочтена было Н. Фотіадомъ первая публичная лекція въ сезонѣ на тему: «О пользѣ раздѣленія труда». Отчетъ опять жалуется на равнодушіе публики, выразившееся, между прочимъ, въ незначительномъ стеченіи народа на лекцію.

На 16 декабря назначено очередное собраніе съ докладомъ П. Д. Николопула: «О Фотів, патріархв Константинопольскомъ, по неизданнымъ матеріаламъ св. Горы».

А. Щукаревъ.

Сообщение въ Имп. Русскомъ Археологичесмомъ Обществъ. 4-го марта въ засъданіи русскаго отдівленія Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества Х. М. Лопаревъ сдвилъ сообщение «Алексви Комнинъ на Руси и въ Сициліи». Х. М. Лопаревъ остановиль свое вниманіе на краткой записи въ Новгородской летописи подъ 1186 г. о прівзде въ Великій Новгородъ «царя греческаго Алексъя Мануиловича». Какъ выясняетъ сопоставленіе этого изв'єстія съ сообщеніями византійскаго историка Никиты Хоніата, жившаго въ начал'в XIII в., событіе, которое въ данномъ случав имвлось въ виду нашимъ летописцемъ, передано не точно и датировано не върно. Послъ смерти императора Мануила въ Новгородъ дъйствительно прівзжаль двоюродный внукъ этого императора Алексви Комнинъ, облыжно называвшій себя сыномъ императора Мануила. У «господина Великаго Новгорода» искатель византійскаго престола просиль поддержки деньгами и войскомъ. Обманувшись здёсь въ своихъ расчетахъ, Алексви Комнинъ обратился въ Сицилю. Вильгельмъ II пошелъ съ нимъ на Византію, но въ томъ же 1185 г. Алексви Комнинъ былъ схваченъ и ослещенъ.

Сообщенія въ Императорскомъ Обществъ любителей древней письменности. Въ засъданіи 7-го марта были сдъланы слъдующія сообщенія.

Профессоръ А. И. Соболевскій остановился на двухъ памятникахъ древне-русской переводной литературы — сказаніи о Иверской (грузинской)

цариць Динарь и девяти главах из «Книги Эсфирь». Въ чися древнихъ рукописей, хранящихся въ разныхъ библіотекахъ, часть мы можемъ отнести къ переводамъ, сделаннымъ на славянскомъ юге въ XV-XVI в. Другая часть-должна считаться переведенной уже въ Россіи, на что указывають не столько фонетическія и морфологическія особенности языка переводовъ, сколько ихъ словарный матеріалъ. Изследуя въ этомъ отношеніи повъсть о Динаръ, встръчающуюся въ спискахъ начала XVII-го въка, но восходящую къ концу XVI-го, референтъ отмътиль ръдкіе архаизмы языка ея, не встръчающіеся въ другихъ памятникахъ слова, и на основаніи словъ спеціально русскихъ пришелъ къ заключенію, что повъсть эта переведена въ Россіи. Что это не оригиналь, а переводъвъ этомъ убъждають насъ многочисленные грецизмы; сверхъ того, данныя языка и стиля заставляють нась предполагать оригиналь стихотворный, написанный ямбомъ, со многими риторическими украшеніями, сложными словами въ стиле поздне-византійскомъ, напр.: властодерство, звъролюбство, женогрежство и т. п. Переводъ сдъланъ порою слишкомъ близко буквъ оригинала и потому въ иныхъ мъстахъ неясенъ. Остается теперь заняться спеціалистамъ-византинистамъ источникомъ того стихотворенія, къ которому восходить русская «пов'єсть о Динарів».

Вторая зам'єтка проф. А. И. Соболевскаго касалась «Книги Эсфирь» въ древне-славянскомъ переводъ. Извъстенъ переводъ всего 9 главъ, именно техъ, которыя находятся въ еврейскомъ, дошедшемъ до насъ текств; прочихъ же, извъстныхъ по греческимъ переводамъ-въ славянскихъ нътъ. Горскій и Невоструевъ признали славянскій переводъ этихъ 9 главъ не древнимъ и сдъланнымъ прямо съ еврейскаго. Вслъдъ за ними и другіе ученые повторяли то же и считали переводъ этотъ сдівланнымъ въ XVI в. Осодоромъ-свресмъ. Было забыто замъчание Востокова, что переводъ этотъ относится по языку къ глубокой древности. Сверхъ того, найденъ текстъ этихъ 9 главъ въ спискъ XV в. Наконецъ, изследование языка, сделанное референтомъ, подтвердило догадку Востокова и опровергло голословныя предположенія, повторявшіяся досель. Въ пользу древности говорятъ рѣдкіе въ другихъ памятникахъ архаизмы: на конихъ, десятьма, нечленныя формы прилагательныхъ во вськъ падежахъ, правильное употребление plusquamperfect'a, сослагательнаго наклоненія и описательных рормъ, супина. То же и въ отношеніи синтаксиса и словаря. Последній указываеть отчасти и на место перевода этого памятника-это Западная Русь (абы, охвота, борздый и др.). На вопросъ, съ какого языка былъ сдёланъ переводъ — отвъчаетъ языкъ: нигдъ не встръчается въ именахъ буква ш, и, ь, столь обычныя въ непосредственныхъ переводахъ съ еврейскаго; вездъ господствуетъ византійское правописаніе, имена передаются въ греческой форм'в, да еще и ошибочно: писецъ или переводчикъ кое-гдъ принялъ винительный падежъ греческаго языка на-нъ за именительный и такъ перенесъ слово въ переводъ. Безъ всякаго сомивнія, переводъ сдівланъ съ греческаго, съ одного изъ текстовъ, существовавшихъ независимо отъ признаннаго текста 70 толковниковъ. Къ числу такихъ же памятниковъ, переведенныхъ въ Россіи, по мненію А. И. Соболевскаго, принадлежатъ Пандекты Никона Черногорца, уставъ Студійскій, житіе Андрея Юродиваго, Варлаама и Іоасафа, исторія Іосифа Флавія, Уваровскій списокъ «Физіолога» и некоторые другіе.

Х. М. Лопаревъ сообщилъ о результатахъ своихъ розысканій о такъ называемомъ русскомъ паломникъ Леонтіи, упоминаемомъ Антоніемъ Новгородскимъ, бывшимъ въ Константинополѣ и св. Землѣ въ XII в. Объ этомъ Леонтіи читаемъ, что въ ц. Георгія лежить тёло «попа русина» Леонтія, великаго человъка, путешествовавшаго три раза въ Палестину. Отсюда всв историки заключали о существовании такого паломника. Г. Лопаревъ, заподозривъ, что здёсь произошла ошибка по разсвянности писца, и что вмъсто «поп русинъ» слъдуетъ читать въ рукописи «поп Прусинъ», попытался пров'врить свой домыслъ и при полномъ отсутствін какихъ-либо другихъ изв'істій о русскомъ поп'і Леонтін-паломникъ натолкнулся на житіе греческаго святого Леонтія, въ міръ Петра, по описанію очень схожаго съ названнымъ выше Леонтіемъ русиномъ, но происходившимъ изъ греческаго города Бруссы или Пруссы, т. е. въ русской передачъ-прусинъ. Нъкоторыя замъчанія о невозможности такого перехода прозвища греческаго именно въ такую русскую форму были сделаны А. Соболевскимъ, А. О. Бычковымъ и А. И. Кирпичниковымъ. Несмотря на соблазнительность вывода, сделаннаго референтомъ, трудно съ нимъ согласиться еще и потому, что рукописное чтеніе вездів даеть «русина», а о прусинів нигдів не упоминается, кромів указаннаго житія. Сверхъ того, «русинъ» путешествоваль въ Палестину трижды, и более ничего неизвестно о немъ, тогда какъ о «Прусине Леонтіи» даже краткая «память» сохранила рядъ біографическихъ фактовъ.

Въ засъдани 4-го апръля Д. Ө. Кобеко сдълать сообщение «Опытъ исправления текста Бесъды о святыняхъ Царяграда». Въ 1890 г. академику Л. Н. Майкову удалось найти неизвъстный памятникъ древне-русской литературы, озаглавленный имъ по его содержанію «Бесъда о святыняхъ Царяграда». Тогда же Л. Н. Майковъ издалъ этотъ памятникъ, предпославъ ему предисловіе, гдъ онъ высказалъ предположеніе, что «Бесъда» эта сложилась въ XIII—XIV въкъ. Д. Ө. Кобеко, тщательно изслъдовавъ памятникъ, пришелъ къ заключенію, что онъ былъ составленъ въ первой четверти XIV въка, такъ какъ епископъ, разсказывающій въ немъ царю о своемъ хожденіи въ Царьградъ, ни слова не упоминаетъ о туркахъ, поселившихся на Балканскомъ полуостровъ въ 1356 г., а, съ другой стороны, онъ упоминаетъ о видънныхъ имъ въ храмъ св. Софіи мощахъ патріарха Арсенія, которыя въ концъ XIII въка находились не въ храмъ св. Софіи, а въ монастыръ св. Андрея. Судя по нъкоторымъ отдъльнымъ выраженіямъ, какъ, напр., кума въ значеніи монеты, мы

должны предположить, что памятникь этоть быль составлень въ Новгородъ, и въ такомъ случав весьма возможно, что авторомъ быль епископъ Григорій Каліка, получившій епископскую каоедру въ 1329 году. Кром' того Д. О. Кобеко указаль, что въ памятник есть непоследовательность въ описаніи святынь Царяграда: начавъ съ описанія восточной стороны города, авторъ переходить къюго-западной, а затвиъ снова возвращается къ описанію восточной части. По мивнію референта, мы имъемъ здъсь перестановку, происшедшую при позднъйшихъ списываніяхъ памятника, и стоить лишь поставить вторую его часть на м'есто третьей, чтобы получить стройное и последовательное описаніе цареградскихъ святынь. Въ добавленіе къ сообщенію Д. О. Кобеко Л. Н. Майковъ сказалъ, что памятникъ этотъ составной, что здёсь мы имеемъ бесъду между царемъ и епископомъ, одна часть которой носить легендарный характеръ, другая же часть исторически върная. Этой двойственностью памятника можеть быть объясняемь и находящійся въ немъ анахронизмъ: епископъ, описывая Константинополь XIV въка, разсказываеть о починкъ храма св. Софіи послъ землетрясенія, что имъло мъсто въ XI въкъ. При этомъ Л. Н. Майковъ сказалъ, что странное и подозрительное сообщеніе нашего паломника о какихъ то жабахъ, которыя ночью ходили по Цареграду и подметали его, находить, какъ указаль А. Н. Веселовскій, подтвержденіе и у Доровея Монемвасійскаго, тоже говорящаго о существованіи подобной жабы въ Константинополів.

**Диспуты на степень магистра.** Въ теченіе сего 1897 г. въ С.-Петербургскомъ университет в состоялись нижеследующіе диспуты на степень магистра:

- 19 января. Е. К. Рѣдинъ на сочиненіе «Мозаики Равеннскихъ церквей».
- 19 января. Пл. Соколовъ на сочинение «Церковно-имущественное право въ греко-римской имперіи».
- 30 марта. В. М. Грибовскій на сочиненіе «Народъ и власть въ византійскомъ государствъ».

Древній водопроводъ въ Кизикъ. Недалеко отъ развалить древняго Кизика и въ  $2^{1}/_{2}$  часахъ отъ нынѣшней Артаки, близъ обильнаго источника, носящаго названіе Кайнарджи, найдены въ началѣ іюля 1896 года замѣчательно хорошо сохранившіеся остатки водопровода, судя но техникъ, римскихъ временъ. На разстояніи приблизительно 600 метровъ сохранилась подземная галлерея, шириною въ метръ и вышиною въ 1,20 метра. Водопроводныя трубы состоятъ изъ цилиндровъ обожженой глины, длиною въ 1 метръ и 0,45 м. въ діаметръ. Общая длина водопровода была около 6 километровъ, но вслъдствіе разрушенія токъ воды прекратился почти на всемъ протяженіи сооруженія. Димархомъ и жителями приняты мъры къ реставраціи и приведенію водопровода въ состояніе служить и въ настоящее время.

Открытіе участка Ильгинъ-Конія малоазіатскихъ жельзныхъ дорогъ, состоявшееся въ субботу 13 іюля, не можеть не интересовать и людей интересующихся пропілыми судьбами страны, доступь въ которую облегченъ теперь новой линіей. Нынвшній турецкій вилайеть Конія, соименный своему главному городу, обнимаеть древнія Каппадокію, Писидію, Памфилію и западную Киликію. Въ византійскую эпоху Иконій былъ резиденцією архієпископа Ликаоніи. Въ 1097 г. завоеванъ сельджуками и съ техъ поръ часто упоминается въ эпоху крестовыхъ походовъ подъ нменемъ Румъ. Отъ сельджукской эпохи здёсь сохранились значительные архитектурные памятники. Конія, находящаяся въ 750 километрахъ отъ Константинополя, при всей медленности турецкихъ желъзныхъ дорогь отдёляется теперь отъ столицы лишь двумя сутками пути, тогда какъ до постройки желъзной дороги требовалось двадцать дневныхъ переходовъ, чтобы попасть туда. Такимъ образомъ самое сердце Малой Азіи становится все болье и болье доступнымъ для путешествій; а вмыств съ твиъ и для изследованій. А. Щ.

Раскопии въ Ефесъ, производившіяся прошлымъ лѣтомъ Бенндорфомъ, привели къ открытію кварталовъ, построенныхъ въ византійскую эпоху. Кварталы эти ясно отличаются отъ построенныхъ въ римское время узостью и неправильностью своихъ улицъ и незначительными размѣрами домовъ. Газета Кωνσταντινούπολις (3 окт. 96 г.) особенно оттѣняетъ открытіе общественнаго ἀποχωρητήριον, который она характеризуетъ, какъ «περίεργον διὰ τὴν ὅλην χατασχευὴν αὐτοῦ». А. Щ.

Ξενοφάνης. Подъ этимъ именемъ начата новая періодическая публикація, предпринятая «силлогомъ малоазіатовъ» въ Авинахъ. Она задается цѣлью собирать матеріалы по исторіи и археологіи Малой Азіи въ самомъ широкомъ смыслѣ этихъ понятій. Первая тетрадь, уже появившаяся, заключаетъ, между прочимъ, слѣдующія изслѣдованія. «О философю Ксенофань», имя котораго избрано для заглавія всего изданія, М. Евангелида, профессора философіи въ Авинскомъ университетѣ; «О названіи Малая Азія», П. Каролида, проф. исторіи тамъ же; А. Киріака «Объ александрійскихъ богословахъ: Клименть, Пантэнь, и Оригень и нѣкот. друг.». Остается пожелать новому предпріятію, намѣревающемуся стать главнымъ центральнымъ органомъ всѣхъ научныхъ изслѣдованій Малой Азіи, которая, по его словамъ, весьма плохо извѣстна изъ «поверхностныхъ и кратковременныхъ экскурсій въ нее иностранцевъ», — большей долговѣчности чѣмъ та, какую имѣла масса не менѣе серьезныхъ по задачѣ начинаній на нынѣшнемъ эллинскомъ Востокѣ.

А. Щ.

Древній подземный ходъ въ Константинополь. Кωνσταντινούπολις (16 апр. 1896 г.) сообщаеть объ открытіи при раскопкахъ (или случайныхъ земляныхъ работахъ), производившихся на участкъ нъкоего Айвазъ-ефенди

близъ Влахернъ, подземнаго хода. Куда онъ велъ въ моментъ находки, нельзя было опредёлить съ достоверностью. Некоторые предполагали, что онъ служилъ въ древнее время темницею. Газета обещаетъ более подробное описаніе по выясненіи дальнейшихъ деталей раскопками.

A. III.

Патріаршая енциклика. З іюня 1896 г., по предложенію русскаго археологическаго института въ Константинополів, Вселенскій патріархъ опубликоваль енциклику, обращенную къ митрополитамъ, епископамъ и настоятелямъ монастырей съ требованіемъ доставленія свіддній историческаго и археологическаго характера о старинныхъ церквахъ и монастыряхъ. Въ енцикликів выставлено три пункта, по которымъ желательно
было бы иміть отвіты: а) какія обители существують въ настоящее
время въ епархіи или округів, b) какія обители закрыты или разрушены
и какія свідднія сохранились о нихъ у старинныхъ писателей, с) какія
вовсе исчезнувшія теперь обители существовали въ древности и какія
достовірныя свідднія о нихъ сохранились.

A. III.

† И. И. Малышевскій. 11 января скончался заслуженный профессоръ Кіевской Духовной Академіи Иванъ Игнатьевичъ Малышевскій. Покойный, сынъ священника Минской губ., родился въ 1828 г. Высшее образованіе онъ получилъ въ Кіевской Духовной Академіи, которую окончилъ въ 1853 г. первымъ магистромъ, и былъ оставленъ баккалавромъ по кафедръ историческихъ наукъ. Въ 1861 г. онъ былъ произведенъ въ экстраординарные, а въ 1862 г. въ ординарные профессора Академіи по кафедръ русской церковной исторіи.

Учено-литературная деятельность покойнаго была весьма плодовита. Преимущественнымъ предметомъ его занятій была исторія русской церкви и вопросъ объ уніи. Однимъ изъ любимыхъ предметовъ изследованія его была также общая церковная исторія, при чемъ здёсь онъ обращаль преимущественное внимание на соприкосновения восточно-православной церкви съ православно-русскою. Изъ сей последней группы трудовъ, которые преимущественно должны интересовать византолога, назовемъ следующіе: 1) Мелетій Пигасъ, патріархъ александрійскій, и его участіе въ делахъ русской церкви, Т. I-II. Кіевъ 1873 г. Второй томъ этого сочиненія заключаеть въ себ'в собраніе посланій, писемъ и др. сочиненій п. Мелетія, извлеченныхъ изъ греческихъ рукописей (Халкинской библіотеки близъ Константинополя) и разныхъ западно-русскихъ и иностранныхъ изданій XVI и XVII вв. 2) Константинопольская патріархія и греческая церковь въ подвластныхъ латинянамъ греческихъ земляхъ съ пол. XV до 80-хъ годовъ XVI в. (Тр. Кіев. Духови. Акад. 1873 г., т. І, стр. 57 и след.). 3) Свв. Кириллъ и Менодій: а) речь, произнесенная имъ 7 апръля 1885 г. на актъ въ Кіевской Духовной Академіи (тамъ же 1885 г., т. 2, стр. 84-121 и 149-268) и б) особое изследование (такъ

же 1885 г., т. 2, стр. 380—419; 526—581; т. 3, стр. 49—105, 275—310, 424—469; 1886 г., т. 3, стр. 549—586), вышедшее потомъ отдёльною квигой. 4) Вопросы критики относительно нъкоторыхъ источниковъ для исторіи свв. Кирилла и Менодія (тамъ же 1877 г., т. 3, стр. 791—799). 5) Логоеетъ Өеоктистъ, покровитель Константина философа (тамъ же 1887 г., т. II, стр. 265 и след.). 6) Св. Сампсонъ, пресвитеръ, страннопрінменъ и врачъ (Руковод. для сельск. паст. 1887 г., № 23. стр. 195— 202). 7) Клирики Никомидійской церкви, святые Гликерій пресвитеръ, архидіаконъ — сослужитель его и Өеофиль діаконъ (тамъ же 1887 г., № 31, стр. 465—473). 8) Св. Мокій, пресвитеръ амфилодитанскій (тамъ же 1887 г., № 32, стр. 523—528). 9) Святые Агаеоподъ, діаконъ, и Өеодуль, чтець, солунскіе мученики (тамъ же 1887 г. № 33, стр. 536— 547). 10) Св. Тимоеей, чтецъ (тамъ же 1887 г., № 37, стр. 64-70) 11) Св. Евстаеій, діаконъ Никомидійскій, и его братья Өеопесій и Анатолій (тамъ же 1889 г., № 2, стр. 44—45). 12) Оригенъ Адамантовый, учитель и пресвитеръ (тамъ же № 19, 1-14, № 21, 84-91, № 26 235—244, № 28, 312—318, № 30, 369—378). 13) Св. Іоаннъ Златоустъ въ званіи чтеца, въ санъ діакона и пресвитера (Тр. Кіев. Духовн. Акад. 1890 г., т. 3, стр. 161—191; 1891 г., т. 1, стр. 275—309; т. 2, стр. 41— 98 и 1892 г., т. 1, стр. 598—643; т. 2, стр. 521—566 и т. 3, стр. 62 и саба.. 115 и саба.); сочинение это вышло и отдельнымъ изданиемъ. 14) Подвиги пресвитеровъ антіохійской области въ борьб'в съ аріанствомъ, въ царствование Валента (тамъ же 1893 г., т. 2, стр. 355-378). 15) Патріархъ Фотій (Церковн. Вѣдом. 1891 г., № 11, стр. 332—339 и № 12, стр. 374—382). 16) Замъчательный образецъ филантропическихъ учрежденій при древнихъ византійскихъ монастыряхъ (Церк. Въд. 1895 г., № 47, стр. 1672—1676).

† Павель Каллигась. Каллигась родился въ 1814 году въ Смирнѣ. Получивъ образованіе въ Женевѣ и посвятивъ нѣсколько лѣтъ изученію философіи и юриспруденціи въ Мюнхенѣ, Берлинѣ и Гейдельбергѣ, онъ въ 1838 году пріѣхалъ въ Афины, гдѣ продолжалъ свои занятія юридическими науками; съ 1843 по 1845 годъ Каллигасъ былъ профессоромъ естественнаго права, а позднѣе съ 1854 по 1879 годъ читалъ лекціи по римскому праву. Въ промежутокъ между 1845 и 1854 годами онъ занималъ отвѣтственный постъ министра иностранныхъ дѣлъ, былъ верховнымъ судьей, депутатомъ и весьма опытнымъ адвокатомъ. Посвятивъ съ 1879 года свои силы преимущественно политикѣ, онъ съ 1882 по 1885 годъ работалъ съ министромъ финансовъ Трикуписомъ. Въ 1885 г. Каллигасъ сдѣлался помощникомъ директора и, наконецъ, директоромъ Національнаго банка. 27 Сентября 1896 года въ преклонномъ возрастѣ 82-хъ лѣтъ Каллигасъ скончался въ Афинахъ.

Это быль одинь изъ самыхъ дёятельныхъ и талантливыхъ греческихъ ученыхъ. Занятія Каллигаса Римомъ и римскимъ правомъ не-

вольно заставили его обратиться къ изученію византійской исторіи, въ области которой онъ много поработаль.

Εго труды, касающіеся византійской исторіи, следующіе: 1) «Пері δουλοπαροικίας παρά 'Ρωμαίοις καὶ Βυζαντίνοις καὶ περὶ φορολογικῶν διατάξεων»; напечатано въ первый разъ въ 1859 г. въ журналѣ «Пандора», потомъ въ 1865 г. въ «Өемидѣ» и, наконецъ, въ его книгѣ «Мελέται καὶ Λόγοι» (Авины 1882). 2) «Δύο βυζαντιναὶ μελέται» (Авины 1868); оба эти изследованія «περὶ τοῦ τυπικοῦ τῆς βυζαντινῆς αὐλῆς» и «περὶ τῆς στάσεως τοῦ Νίκα» также перепечатаны въ Μελέται καὶ λόγοι. 3) «Пеρὶ τῆς ἐν Φλωρεντία συνόδου» въ Μελέται καὶ λόγοι (стр 5—180). 4) «Μελέται βυζαντινῆς ἱστορίας ἀπὸ τῆς πρώτης μέχρι τῆς τελευταίας ἀλώσεως, 1205—1453». Авины 1894. ή —775 стр. Кромѣ того, въ 1842—1843 годахъ Калигасъ въ журналѣ «Ἐρανιστής» перевелъ на новогреческій языкъ сочиненіе Ранке о венеціанцахъ въ Пелопоннисѣ. — См. Вуг. Zeitschr. VI, 1, S. 217—218.

† Никифоръ Калогерасъ. Никифоръ Калогерасъ умеръ 30 октября 1896 года на родномъ островъ Спетсы у береговъ Пелопонниса. Родившись въ 1835 году и получивъ первоначальное образованіе на о. Спетсы, а затъмъ въ авонской школъ, Калогерасъ на Авонъ былъ посвященъ въ санъдіакона; потомъ онъ продолжалъ свои занятія богословіемъ въ авинскомъ университетъ и въ Германіи. Сдълавшись въ 1868 году профессоромъ на богословскомъ факультетъ авинскаго университета, онъ занималъ это мъсто до 1883 года, когда былъ назначенъ архіепископомъ Патраса и Ахайи. Но черезъ два года Калогерасъ возвратился къ частной жизни, предпринималъ ученыя путешествія и въ 1891 году присутствовалъ на конгрессъ старокатоликовъ въ Люцернъ. Калогерасъ занимался рукописями и въ Россіи, а именно въ Москвъ.

Καιοτερας οσταβιίτ πος τός ενδηνοιμέ οτπος πίσες κτ βισαμτικού μετορία τρυμμ: 1) Περὶ τῆς καταστάσεως τῆς ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως κατὰ τὴν πρώτην καὶ ἡμίσειαν ἐκατονταετηρίδα ἀπὸ ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπὸ Μωάμεθ τοῦ Β΄ (βτ Ἀθήναιον 1875, ctp. 385 sq.) 2) ἀλέξιος Α΄ ὁ Κομνηνός, Εὐθύμιος ὁ Ζιγαβηνός καὶ οἱ αἰρετεκοὶ Βογομίλοι (ταμτ πε 1880, ctp. 255 sq.). 3) Περὶ τῶν ἔτι ἀνεκδότων ὑπομνημάτων Εὐθυμίου τοῦ Ζιγαβηνοῦ εἰς τὰς ἐπιστολὰς Παύλου τοῦ ἀποστόλου καὶ εἰς τὰς καθολικάς (ταμτ πε 1881, ctp. 331 sq.). 4) Μάρκος ὁ Εὐγενικὸς καὶ Βησσαρίων ὁ καρδινάλις εὐθύνας, ὡς πολιτικοὶ τοῦ ἐλληνικοῦ ἔθνους ἡγέται, τῆ ἱστορία διδόντες. Οἰς προστίθεται καὶ πραγματεία περὶ τῆς ἐν Βασιλεία συνόδου 1433—37. Αθημι. 1893. 135 ctp. 5) Τὰ ἔσχατα τοῦ ἐν Βυζαντίω ἐλληνικοῦ κράτους καὶ τὸ τελευταῖον διπλωματικὸν αὐτοῦ ἀπόρρητον ἤτοι Ἰωσὴφ τοῦ Βρυεννίου ὁ περιαδόμενος μυστηριώδης ἐνωτικὸς λόγος νῦν πρῶτον διὰ τῆς ἱστορίας ἑρμηνευόμενος. Αθημι, 1894, βτι περβομτ τομικό δυδιίοτεκη Ἑταιρεία ὁ Ἑλληνισμός. — Cm. Byz. Zeitschr. VI, 1, S. 218.

А. Васильевъ.



Digitized by Google



мозаика въ церкви на О. Кипръ. Пахауја Ауугдохтобор.



Digitized by Google



------

ВЕРХНЯЯ ДОСКА РАВЕННСКАГО ДИПТИХА ВЪ СОБРАНІИ ГРАФА Г. С. СТРОГАНОВА.



serenger meere uberenbur urt, moerbe.

часть нижней доски Равеннскаго диптиха въ совраніи графа г. с. строганова.

### ОТДЪЛЪ І.

# Гдѣ находилась вичинская епархія константинопольскаго патріархата?

Въ спискъ епархій константинопольскаго патріаршаго престола, принадлежащемъ времени импер. Андроника Палеолога старшаго (1282-1328), значится въ числъ митрополій канедра, замъститель которой названь: ὁ Βιτζίνης, т. е. вичинскій. Епархія эта стоить подъ 95 номеромъ въ сосъдствъ съ тремя слъдующими: δ Ζηχ/ίας -93,  $\delta$  Воотброи—94,  $\delta$  Σουγδαίας—96  $^{1}$ ). Мѣстности трехъ названныхъ епархій намъ хорошо изв'єстны, что же касается до Вичины, которая не названа ни въ какомъ другомъ изъ публикованныхъ понынъ списковъ, то географическое ея опредъленіе составляеть само по себъ вопросъ 2). Если бы въ этомъ спискъ въ перечислени каоедръ имъла значение близость географическая, то естественно было бы искать вичинскую епархію въ странахъ съвернаго побережья Понта; но какъ гласить самое заглавіе этого списка<sup>8</sup>), и какъ убъждаеть въ томъ его содержаніе, епархін перечислены въ немъ исключительно въ ранговомъ порядкъ съ указаніемъ въ каждомъ данномъ случат на нроисшедшія въ этомъ отношеніи изміненія. Такимъ образомъ, бли-

Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Parthey, Hieroclis Synecdemus etc. Notitiae graecae episcopatuum. Ber. 1866, crp. 233.

<sup>2)</sup> Pалли и Потаи въ своемъ изданіи этого списка, Σύνταγμα etc. (Athen. 1855), V, р. 494, прим. 5, предполагають здёсь просто ошибку: ἴσως Βυδίνης, т. е. Видинъ, болг. Бдинъ.

<sup>3)</sup> Ib. ctp. 225: Έκθεσις βασιλέως κυροῦ ᾿Ανδρονίκου τοῦ Παλαιολόγου τοῦ γέροντος, ὅπως νῦν ἔχουσι τάξεως αἰ ὑποκείμεναι μητροπόλεις τῷ πατριαρχικῷ θρόνῳ τῆς Κωνσταντινουπόλεως.

зость вичинской каседры къ тремъ названнымъ выше въ отношенім ранга не даеть сама по себѣ никакого указанія на мѣстность, въ которой слѣдуеть искать эту епархію.

Еще со времени Ле-Кіена вопросъ этотъ считается однако рѣшеннымъ, но, какъ мы думаемъ, совершенно неправильно. Ле-Кіену были извѣстны два вичинскіе епископа, а именно: Лука, помянутый у Пахимера (V, 3), и другой безъ имени, который участвоваль въ соборѣ противъ ереси Акиндина въ 1341 году. Такъ какъ у Пахимера епископъ Лука является посредникомъ въ сношеніяхъ съ императоромъ Андроникомъ старшимъ въ 1300 году Аланъ, которые пожелали поступить на службу къ императору, то отсюда, повидимому, вывелъ Ле-Кіенъ заключеніе, что каеедра этого епископа находилась по близости отъ тѣхъ мѣстъ, гдѣ искони сидѣли Аланы, т. е. на сѣверномъ Кавказѣ. Помѣстить однако непосредственно въ Аланіи этого епископа Ле-Кіенъ не могъ, такъ какъ то была особая митрополія, носившая названіе аланской; поэтому онъ помѣстилъ вичинскаго епископа на Кубань и въ своей картѣ поставилъ городъ Вичину на нижнемъ теченіи этой рѣки 1).

Авторитеть Ле-Кіена даль право послѣдующимъ изслѣдователямъ воспроизводить безъ дальнѣйшей провѣрки сдѣланное имъ пріуроченіе Вичины къ прикавказскимъ мѣстностямъ. Такъ, Вильчъ въ своемъ «Руководствѣ церковной географіи и статистики» съ полной увѣренностью утверждаетъ, что вичинскій епископъ былъ подчиненъ аланскому митрополиту наравнѣ съ кавказскимъ; Вильчу извѣстны два вичинскіе епископа и только одинъ кавказскій изъ времени Андроника старшаго <sup>2</sup>).

Преосвященный Макарій въ своей «Исторіи христіанства до Владиміра» говорить о двухъ «аланскихъ епископахъ», аланскомъ и вичинскомъ, при чемъ помѣщаеть послѣдняго на Кубани. Ссылаясь на того же Ле-Кіена, онъ утверждаеть, будто городъ Вичина значится «на древнихъ картахъ» на Кубани и «не подалеку отъ Каспійскаго моря» (?) 3).

<sup>1)</sup> Le-Quien, Oriens Christianus, I, p. 1349-1350.

<sup>2)</sup> Wiltsch, Handbuch der kirchlichen Geographie und Statistik. Berlin. 1846. II, § 608, стр. 352.—Но вичинскій епископъ быль и самъ митрополить, см. ниже.

<sup>3)</sup> Второе изд. стр. 88.—Позволимъ себѣ добавить, что почтенный историкъ русской церкви допустилъ въ своемъ изслѣдованіи много погрѣшностей въ изложеніи древнѣйшаго періода; такъ, напр., на стр. 89 и 91 онъ отожествляетъ Хазаръ съ Аланами.

Проф. Голубинскій, имівшій случай помянуть о вичинской епархін въ своемъ «Очеркъ исторін православныхъ церквей болгарской, сербской и румынской», выражается осторожные. Ссылаясь на карту Ле-Кіена, онъ отмечаеть, что городъ Вичина помещень «въ верховьяхъ нынъшней ръки Кубани», и дълаеть при этомъ предположение. что тоть вичинскій митрополить, который въ 1359 году сталь митрополитомъ Угровлахів, — «приняль приглашеніе зав'ядывать чужою церковью, в роятно, потому что въ то время его собственная епархія существовала болбе по имени, чемъ на деле, и онъ, оставаясь просто титулярнымъ митрополитомъ, жилъ, подобно другимъ такимъ же архіереямъ, безъ всякаго дела въ Константинополе» 1). — Считаемъ себя въ нравъ усумниться въ справедливости и надобности этихъ предположеній и обращаемся къ указанію на тѣ матерьялы для даннаго вопроса, которыми не располагаль въ свое время заслуженный Ле-Кіенъ. Разумбемъ прежде всего акты константинопольскаго патріархата, изданные Миклошичемъ и Мюллеромъ. Въ нихъ содержатся следующія данныя для нашего вопроса.

Въ 1317-18 году епископы вичинскій, аланскій и зикхо-матрахскій получають порученіе разследовать споръ, возникшій между готскимъ и сугдейскимъ митрополитами относительно правъ того и другого на пограничныя селенія этихъ двухъ епархій. Запустывшія отъ внёшнихъ невзгодъ местности заселились вновь, и митрополиты спорили между собою о томъ, кому изъ нихъ принадлежитъ право взимать съ нихъ доходы (то хачочихоч). На трехъ названныхъ архіереевъ возлагается порученіе побывать въ спорныхъ містностяхъ и решить дело по его выяснении. Выборъ патріархомъ посредниковъ мотивировань темь, что они—«ближайшіе архіерен» (πλησιογωρούντες аруцерегс) 2). Заключающееся здысь указаніе на мыстонахожденіе вичинской епархіи не противоръчить предположенію Ле-Кіена точно также, какъ и другое, которое можно извлечь изъ документа, близкаго по времени къ приведенному выше. Епархія вичинская находилась въ мѣстностяхъ, которыя въ XIV вѣкѣ подвергались внѣшнимъ опасностямъ. Видно это изъ того, что патріархъ счелъ нужнымъ взять съ

<sup>1)</sup> Стр. 350, прим. (изд. 1871 г.).

<sup>2)</sup> Miklosich et Müller, Acta Patriarch. Const. № 41... ΐνα γένηται τοπιχώς δι' ἐπιστασίας τῶν πλησιοχωρούντων ἀρχιερέων ἐξέτασις παρεῖναι ὀφείλοντος καὶ τοῦ ἱερωτάτου ἀρχιερέως Γοτδίας... Итакъ, предписывается съъхаться названнымъ іерархамъ на спорный территоріи.

вичинскаго, также какъ и съ херсонскаго митрополитовъ, при ихъ назначени на мъсто, обязательство въ томъ, что они, после посвящения, не стануть затягивать своего отъбзда изъ Константинополя, будуть прилагать все стараніе оставаться въ предёлахъ своихъ епархій, претерпъвая даже лишенія, а въ случат, если бы пришлось вернуться въ столицу, не будуть выпрашивать себъ у патріарха новыхъ назначеній 1). Подтвержденіе правильности опасеній патріарха можно, повидимому, признать въ томъ, что, вичинскій митрополить участвоваль въ соборахъ и, значитъ, находился въ Константинополъ, въ маъ 1341 года, въ апреле 1343 г., затемъ въ сентябре 1348 г. 2). Но, быть можеть, это частое участіе въ соборахъ при патріархѣ объясняется и не тымъ, что вичинскій митрополить не выбажаль въ теченіе этого времени въ свою епархію, пользуясь лишь титуломъ и правами, какія ему предоставляло его званіе, — а тімь, что его епархія находилась вовсе не на Кубани, а въ мъстностяхъ, весьма недалекихъ отъ Константинополя. Показаніе въ этомъ сиыслі даеть документь 1359 года. Онъ заключаеть въ себъ соизволение патріарха на просьбу воеводы Угровлахін (Николай, сынъ Александра I, отъ 1352 до 1366) назначеть митрополитомъ въ его страну Іакиноа (Критопула), состоявшаго въ ту пору митрополитомъ вичинскимъ. Въ документъ указанъ и самый мотивъ, обусловившій просьбу воеводы, а именно: близость Βυчины κъ Угровлахіи  $(\pi \lambda \eta \sigma i \alpha \zeta \circ \nu \tau \alpha \alpha \upsilon \tau \vec{\phi})^8$ ), что и было, в роятно, причиной личнаго знакомства.

Таковы данныя, которыя можно извлечь изъ документовъ, опубликованныхъ Миклошичемъ и Мюллеромъ. Данныя эти свидътельствують о существованіи вичинской митрополіи въ теченіе болье половины XIV въка, причемъ эта канедра оказывается, съ одной стороны,—«сосъдней» съ готской и сугдейской въ Крыму, а съ другой—«близкой» къ Угровлахіи. Сосъдство Вичины съ Готіей и Сугдеей нельзя не признать относительнымъ, такъ какъ таковыми же на-

<sup>1)</sup> lb. №№ 83 и 84. Имя вичинскаго митрополита—Макарій, документь сохранился безъ точной даты, но въроятно ок. 1838 г.

<sup>2)</sup> Ib. NeNe 98, 106, 124.

<sup>3)</sup> Ib. № 171. Именно этотъ документъ вызвалъ приведенное выше разъясненіе о вичинской канедръ проф. Голубинскаго.—Арх. Антонинъ, представившій наложеніе содержанія этого документа, наряду съ переводомъ нъкоторыхъ другихъ, изъ наданія Миклошича и Мюллера въ VI томъ Записокъ Одес. Общ. Ист. и Древ. (1867 г.), счелъ нужнымъ сдълать такое замъчаніе: «двусмысленное выраженіе о близости Іакинна къ Господарю, поведимому, должно означать личное отношеніе перваго къ послъднему, а не близость вичинской епархів къ Угровлахів»—стр. 455,

званы епархіи зикхо-матрахская (т. е. нынёшняя Тамань) и аланская, имёвшая въ ту пору свою каеедру въ Сотиріуполё (т. е. нынёшняя Пицунда) 1). Такимъ образомъ, предполагать непосредственную близость Вичины къ Крыму нётъ никакой надобности. Точно также и свидётельство документа 1359 года о сосёдствё Вичины съ Угровлахіей можно понимать не въ смыслё непосредственной пограничности, а лишь нёкоторой территоріальной близости. Во всякомъ случаё Вичину приходится искать никакъ не въ странахъ прикавказскихъ, а въ припонтійскихъ мёстностяхъ къ западу отъ Крыма, т. е. въ области нижняго Дуная, и вопросъ разрёшается съ полной опредёленностью, если привлечь къ его разсмотрёнію свидётельство надежнаго источника, которое почему то ускользало отъ вниманія изслёдователей. Разумёемъ Анну Комнину.

Анна Комнина два раза поминаетъ имя Вичины, въ первый разъ, какъ рѣку, а второй, — повидимому, какъ поселеніе, носившее это имя. Рѣку Вичину Анна называетъ въ подробномъ разсказѣ о походѣ имп. Алексѣя Комнина противъ варваровъ въ 1088 году 2).

Собравшись въ походъ, императоръ стоялъ съ войсками между Діамполемъ,  $\Delta$ і $\alpha$  $\mu$  $\pi$ о $\lambda$ і $\zeta$ , нынѣ Ямполь, и Голоей, Го $\lambda$  $\dot{\zeta}$ η. Отправивъ Георгія Евфорвина съ флотомъ, который долженъ былъ войти въ Дунай и направиться къ Дристрѣ, нын. Силистрія, Алексѣй двинулся черезъ Балканы по проходу, который носилъ у Византійцевъ названіе Желѣзнаго,  $\Sigma$ і $\delta$ ηρ $\tilde{\alpha}$ 8). Пройдя черезъ горы, онъ сталъ лагеремъ на рѣкѣ Вичинѣ, Βιτζίνα. Анна прибавляетъ въ поясненіе, что эта рѣка течетъ съ балканскихъ горъ ( $\pi$ οτα $\mu$  $\dot{\zeta}$ 5 δὲ οὐτος ἀπὸ τῶν παρακειμένων ὁρῶν ῥέων). На разсвѣтѣ слѣдующаго дня Алексѣй овладѣлъ городомъ Плисковой, Πλίσχο $\beta$  $\alpha$ , занялъ затѣмъ высоты, носившія имя «гора Симеона», или по туземному, Вои $\lambda$ ευτήριον τῶν  $\Sigma$ χυθῶν. На слѣдующій день онъ подошелъ къ рѣкѣ, протекающей подлѣ Дристры, и сталъ лагеремъ въ 24 стадіяхъ отъ этого города. Затѣмъ онъ разо-

<sup>1)</sup> Parthey, Hieroclis Synecdemus et Not. gr., App. 2, p. 315: Σωτηρόπολις τὰ νῦν Πύθια. (Burckhardt въ своемъ изданіи Синекдема 1893 г. читаєть Σωτήρουτα, помянувъ подъ строкой о разночтеніи σωτηρόπολις). Гдѣ была первоначально канедра аланскаго митрополита, неизвѣстно; въ XIV же вѣкѣ аланская епархія была соединена съ авазгійской, и ея канедра помѣщалась въ Сотиріуполѣ. См. Асtа Patr. Const. № 114 отъ 1847 года.

<sup>2)</sup> Anna Comn. VII c. 2-3, I p. 333 sq.

<sup>3)</sup> Ποπιοε μμη Σίδηρα τέμπη, Σ. Κλεισούρα (An. Com. II p. 25). Ο μέστε προχομα cm. Jireček, Die Heerstrasse von Belgrad nach Constantinopel und die Balkanpässe. Prag. 1877, crp. 148—150.

риль (?) Дристру, но отступиль оть нея, оставивь не взятыми оба акрополя этого города, и сталь лагеремь на берегу Истра. Здёсь быль собрань военный совёть, на которомь императорь не вняль совёту болёе опытныхъ вождей, которые предлагали сначала овладёть бывшей столицей болгарскаго царства, Прёславой, Перісэдая да и сдёлать ее опорнымь пунктомь дальнёйшихъ военныхъ предпріятій въ этой странё. Императорь предпочель на слёдующій же день вступить въ бой съ печенёгами. Выборь мёста оказался неудачнымь. Печенёги сами напали на войска Алексёя во время похода. Произошло безпорядочное бёгство и остатки арміи спаслись въ Верою (нын. Эски-Загра). Самъ императоръ, блестяще выказавъ свою личную храбрость, какъ разсказываеть, впрочемъ, о томъ его дочь съ его же словъ, спасся ночью въ Голою. Въ Константинополё сложили по этому поводу насмёшку: «отъ Дристры до Голои—конецъ не малый, Комнинъ».

Мы здёсь имбемъ полный маршруть съ указаніемъ, конечно, относительнымъ, и разстояній отдёльныхъ пунктовъ передвиженія византійскихъ войскъ. Названная здёсь рёка Вичина есть Камчія, которую одну только и могъ встрётить Алексёй на своемъ пути, перейдя черезъ Балканы по одному изъ восточныхъ проходовъ. Изо всёхъ рёкъ, текущихъ изъ балканскихъ горъ, одна только Камчія имбетъ восточное теченіе и впадаеть въ Понтъ, между Варной и Месемвріей 1). (Древнее имя Камчіи было Па́уосос). На той же рёкѣ расположена была и Прѣслава 2), куда такъ неудачно началъ наступленіе Алексёй.

Рѣка Вичина извѣстна Константину Порфирородному подъ именемъ Дичины, Διτζίνα, какъ она названа въ одномъ мѣстѣ его сочиненія De administrando imperio, глава 9, и Дичика, Διτζίκη, въ другомъ, глава 33. Весьма вѣроятно, что это различіе: Дичина и Дичика, есть не болѣе какъ погрѣшность нашего рукописнаго преданія, самъ же авторъ зналъ одно лишь имя этой рѣки. Въ первомъ мѣстѣ Константинъ поминаетъ устье Дичины, какъ одинъ изъ пунктовъ «болгарскаго» побережья, гдѣ пристаютъ русскіе на своемъ пути въ Царьградъ. Эта остановка есть слѣдующая за Варной и предшествуетъ Месемвріи, гдѣ оканчивается «болгарское» побережье, и откуда начинается для русскихъ уже опасное плаваніе. Названное у Константина

<sup>1)</sup> Иречекъ, Ист. Болгаръ, пер. Бруна, Одесса. 1878, стр. 13.

<sup>2)</sup> Иречекъ, о. l. стр. 159. Пръслава, нынъ Эски-Станбулъ, въ 4-хъ часахъ пути къ западу отъ Шумлы.

устье раки Вичины вполна соотватствуеть устью нынашней Камчіи 1).

Въ другомъ своемъ упоминаніи о рѣкѣ Дичинѣ Константинъ даетъ интересное сообщеніе, что эта рѣка называлась Вислой и переименована въ Дичику, εἰς τὸν ποταμόν Βίσλας, τὸν ἐπονομαζόμενον  $\Delta$ ιτζίχη  $^2$ )  $^3$ ).

Возвращаемся къ Аннъ Комнинъ, Кромъ ръки Вичины, она знаетъ. повидимому, и городъ того же имени или, быть можетъ, цёлую мёстность съ укръпленіемъ, носившемъ имя Вичины, который быль центромъ владеній какого то варварскаго князя въ техъ местахъ. Упоминаніе это дано въ разсказь о набыть варваровь, который окончился тяжкимъ пораженіемъ ромеевъ за два года до описаннаго похода имп. Алексия за Балканы, т. е. въ 1086 году. Анна сообщаеть, что въ области нижняго Дуная сидъли князья, имена которыхъ она и приводить: Τατούς, Χαλή, Σέσθλαβος и Σατζά. Первый изъ нихъ владълъ Дристрой, остальные занимали «Вичину и прочія міста, Вітуї хад тάλλα. Въ эту область незадолго до того произошло переселение нѣкоего скиескаго племени», γένος τι Σχυθικόν, изъ-за Дуная. «Скиеы», выселившіеся съ своей родины вследствіе постоянныхъ нападеній «савроматовъ», переправились черезъ Дунай съ разрѣщенія и согласія названных князей, устлись и сдтлали завоеванія на новых мітстахъ, широко распространили затъмъ свои грабительскіе походы и, соединившись съ «манихеями», явились на югъ отъ балканскихъ горъ, гдъ и нанесли тяжкое поражение ромеямъ 4).

Въ этомъ сообщеніи Анны Вичина есть городъ, или по крайней мѣрѣ укрѣпленіе, замокъ, въ которомъ имѣлъ свое пребываніе одинъ



<sup>1)</sup> Болгарское побережье, безопасное для русскихъ, начинается отъ Сулинскаго гирла Дуная,  $\Sigma$ ελινά, куда свободно и пристаютъ русскіе, миновавъ враждебный и опасный для нихъ берегъ, занятый печенѣгами. Кромѣ приведенныхъ выше стоянокъ, Консгантинъ называетъ еще двѣ между Сулиной и Варной, а именно  $K\omega v \sigma r \alpha u$  и  $K\omega v \sigma r \alpha v \tau v v v \alpha u$ . Послѣдній городъ извѣстенъ намъ по средневѣковымъ картамъ подъ именемъ Costanza, нынѣ Кюстендже; что же до перваго, то близкаго къ нему имени иѣтъ въ нашемъ географическомъ преданіи. Нельзя не вспомнить здѣсь мѣстности Caliacra, Аколятря въ спискѣ Воскресенской Лѣтописи, о чемъ ниже.

<sup>2)</sup> Константинъ даетъ при этомъ (р. 160) интересное свѣдѣніе, что съ этой рѣки выселняся въ Захлумье родъ извѣстнаго въ началѣ Х вѣка Михаила той Воυσεβούτζη, имѣвшаго званія патрикія и проконсула. Названное имъ лицо есть Михаилъ Вышевичъ, см. Иречекъ, о. 1. стр. 214.

Недьзя не отмѣтить при этомъ, что и теперь одна изъ рѣкъ, изъ которыхъ составляется Камчія, носить имя Deli-Kamčik, т. е. дикая Камчія. См. Jireček, о. l. p. 144.

<sup>4)</sup> Anna Comn. VI 14, I p. 323 и сл. Татой названъ въ дальнъйшемъ Тато́с, стр. 852.

изъ князей, сидъвшихъ туть до переселенія новыхъ пришельцевъ изъ-за Дуная. Трудно сомневаться, чтобы сомменный реке городъ лежаль гдь либо поодаль, а не на самой рыкь. Но вы какомы именно мъсть ея теченія, на это нътъ указаній у Анны Коминны. Но у насъ есть данныя, которыя позволяють предполагать, что городъ этоть быль на усты рыки Вичины. Не говоря уже о свидытельствы Константина Порфиророднаго, что русскіе въ своихъ походахъ въ Царьградъ имбли пристань въ устьб реки Дичины, т. е. Вичины, и делали тамъ стоянку, мы можемъ воспользоваться показаніемъ среднев ковыхъ картъ черноморскаго побережья. На самой древней между ними, Vesconte 1318 года, къ югу отъ Варны и съвернъе Месемвріи изображено устье ръки съ надписью lauiza1). На картъ братьевъ Пиццигани 1367 года въ томъ же мъсть стоить имя Viça. На карть Каталопской 1375 года, гдв устье рыки не обозначено, въ томъ же мѣсть береговой полосы написано имя Veza2). На картахъ болье позднихъ это имя является въ формахъ: lavica (Pasqualini, 1408 г.), lauiça (Gratiosus d'Ancona, 1480 r.), leiuiza Anonymus, 1530-1550), leuyca (Diego Homein, 1561), lanize (Martines, 1570)<sup>3</sup>).— Такъ какъ эти карты преследують мореходныя цели, и на нихъ нанесены мъста, служившія торговыми центрами или пристанями, то отсюда можно съ большой въроятностью предположить, что на усты ръки Вичины быль городъ, который и отибченъ па этихъ картахъ.

На картахъ не дано нигдѣ имя въ формѣ, которая бы точно воспроизводила имя города, какъ оно записано у византійцевъ. Это не можеть однако служить препятствіемъ къ тому, чтобы отожествить Laviza, Viça, Veza съ Вичиной, такъ какъ въ устахъ западныхъ моряковъ очень многія имена мѣстностей черноморскаго побережья являются въ искаженной и сокращенной формѣ. Но есть одинъ памятникъ, сродный картамъ, въ которомъ имя интересующаго насъ города дано въ формѣ, тожественной той, какая намъ извѣстна отъ византійцевъ. Разумѣемъ итинерарій Antoniotto Usodim are. Къ сожалѣнію, для насъ лично, мы обречены въ отношеніи къ нему на цитату у Кастильони въ его изданіи Monete Cufiche (Milano. 1819). Мѣсто это гласитъ такъ: «Item in ista provincia manet imperator



<sup>1)</sup> Карта Весконте воспроизведена у Бруна, Черноморье, томъ II, табл. 2. Въ текстъ у Бруна, стр. 856, невърно сказано, будто у Весконте читается viça.

<sup>2)</sup> Notices et Extraits, т. XIV (1843), часть 2, карта 3.

<sup>3)</sup> Tafel , Constantinus Porphyrogenitus etc. Tubingae. 1847, crp. 38.

Usbech, scilicet in civitate Seray. Imperium suum est valde magnum et incipit in provincia de Borgaria, scilicet in civitate de Vecina, et finit in civitate de Cerganghi versus levantem et comprehendit in illam directam tramontanam» 1).

Происхожденіе этой зам'єтки изъ текста карты очевидно, если сблизить ее съ сл'єдующей подписью на Каталонской карт'є 1375 года: «Aci esta lemperador de aquesta regio septentrional del qual lo imperi comenca en la provincia de Burgaria e feneix en la ciutat de Orancio. Le senyor es appellat Jambech senyor de Sarra».—Подпись эта сд'єлана подл'є сидящей фигуры хана, снабженнаго знаками его царскаго достоинства; самая же фигура пом'єщена на л'євомъ берегу р'єки (очевидно Волги), по близости отъ городовъ: Ciutat de Sarra и Вогдат, стоящихъ на р'єк'є. Городъ Ciutat d'Oranci отодвинуть много дал'єє на востокъ 2).

Въ объихъ замъткахъ царство золотоордынскихъ хановъ простирается до Болгаріи, что находится въ согласіи со свидътельствомъ путешественника Рубрука в) и сообщеніями византійцевъ о Ногаъ. Не касаясь здѣсь возникающихъ историческихъ вопросовъ, ограничимся лишь констатировкой того факта, что городъ Вичина ф) существовалъ въ XIV вѣкъ и былъ извѣстенъ западнымъ людямъ, какъ

<sup>1)</sup> Кастильови примѣнялъ, конечно, имя Вогдагіа къ волжскимъ Болгарамъ, а потому и для города Vecina отыскивалъ мѣсто на Волгѣ: «forse sotto nome dee intendersi Ouwiek citta posta sul Volga» и притомъ недалеко отъ Саратова. — Брунъ, который зналъ эту цитату изъ одного изслѣдованія Десимони, сдѣлалъ возраженіе касательно пріуроченія имени Borgaria — Черноморье, ІІ стр. 358, — гдѣ онъ привелъ также отрывокъ изъ какой то грамоты 1418 года, въ которой названо также имя Вичины: «flumen Vicine versus Tanam». За неимѣніемъ въ нашей библіотекѣ изданія Atti della Società Ligure, мы лишены возможности заглянуть въ текстъ этой грамоты, которая, быть можетъ, содержить и другія географическія указанія.

<sup>2)</sup> Notices et Extraits, т. XIV (1843), ч. 2, карта 4-я, въ текств стр. 129.

<sup>3)</sup> Recueil de voyages et de mémoires publié par la Société de Géographie. IV, 2 crp. 216: Ab orificio Tanais versus occidentem usque ad Danubium totum est eorum (Tartarorum) etiam ultra Danubium, versus Constantinopolim, Blakia que est terra Assani, et minor Bulgaria usque in Sclavoniam, omnes solvunt eis tributum et etiam ultra tributum condictum sumpserunt annis nuper transactis de qualibet domo securim unam et totum ferrum, quod invenerunt in massa.

<sup>4)</sup> Акад. Васильевскій, имѣвшій случай помянуть Вичину въ равборѣ свидѣтельствъ по русскихъ на Дунаѣ въ ХІ вѣкѣ»—Печенѣги и Византія, Ж. М. Пр. 1872, декабрь, приложеніе 2, стр. 304,—читаетъ Бичинъ и отожествляетъ его съ Дичинымъ. Проф. Голубовскій въ своемъ изслѣдованіи Торки, Половцы, Печенѣги. Кіевъ, 1884, стр. 206 повторилъ отожественіе Бичина съ Дичинымъ. Смѣемъ думать, что существованіе города Вичины, отличнаго отъ Дичина на Дунаѣ, доказано нами достаточно.

пограничный пункть державы золотоордынскаго хана. Что же касается до вичинской епархіи, то мы можемъ съ полной увѣренностью утверждать, что она имѣла свою территорію на югъ отъ нижняго Дуная, т. е. находилась въ нынѣшней Добруджѣ, обнимая собою часть территоріи бывшихъ провинцій Нижней Мэзіи и Скиеіи. Понятно, поэтому, что она въ глазахъ патріарховъ была «сосѣдней» къ Крыму и «близкой» къ Угровлахіи; понятно также и то, почему аланы въ 1300 году могли искать посредства вичинскаго митрополита Луки въ своихъ сношеніяхъ съ императоромъ.

#### II.

Позволимъ себъ однако нъсколько остановиться на разъяснении этого послъдняго эпизода.

Аланы, просившіе императора черезъ посредство митрополита вичинскаго Луки о разр'єщеніи поселиться въ пред'єдахъ имперіи, принадлежали къ орд'є Ногая и были его сподвижниками въ многочисленныхъ его военныхъ предпріятіяхъ 1). Ногай, съ которымъ императоръ Андроникъ вступилъ въ союзъ, скр'єпленный брачными узами, предпринималъ, между прочимъ, походы и въ Болгарію и распоряжался въ ней, какъ въ завоеванной странть. Это и было ближайшимъ поводомъ сношеній съ нимъ Византіи 2). Ногай погибъ въ столкновеніи съ ханомъ Тохтой. По арабскимъ изв'єстіямъ, событіе это относится къ 1299 году 3); по Пахимеру, оно имтело мтесто за 5 или за 6 л'єтъ раньше 4). Тохта не сразу подчинилъ себ'є непосредственно весь улусъ Ногая, а лишь спустя н'єкоторое время, и притомъ будучи вовлеченъ въ д'єла ногайской орды междуусобіями сыновей Ногая, Джеки и Теки 5). Нельзя не признать, что арабская датировка этихъ

<sup>1)</sup> Pachym. Andr. Pal. IV, 16, II p. 307 Β: αὐτοὺς γὰρ εἶναι καὶ τοὺς τῷ Νογᾳ παραπίζοντας καὶ δι' ὧν ἐκεῖνος τὰ μεγάλα κατώρθου.

<sup>2)</sup> Pachym. Mich. Pal. V, 3, I p. 344 B.

<sup>3)</sup> Тизензаузенъ, Матеріалы для исторіи Золотой Орды, І, стр. 114 (Рукнеддинъ Бейбарсъ), 159, 383. Ср. Ноworth, History of the Mongols, II, 2, стр. 1016 и сл.—Въ замѣткахъ на сугдейскомъ синаксарѣ есть указаніе на то, что еще въ 1299 году жива была въ Крыму память о Ногаѣ. Подъ 20 декабря помянуто, что въ этотъ день явилось его войско подъ стѣнами Сугден: ἡλθε τοῦ νοσταῖ τὸ φουσάτω, τοῦ ϛωζ' ἔτ. (6807—1299).—Зап. И. Одесс. Общ. Ист. и Древ., V, 596.

<sup>4)</sup> Pachym. Andr. Pal. III, 27, II p. 268. Cp. Muralt, Chronogr. II, p. 462.

<sup>5)</sup> Тизенканзенъ, о. l. стр. 117: «двухъ сыновей своихъ, Тукулбугу и Ильбасара, отправилъ (Тохта) во владънія Ногая. Что касается Тукулбуги, то онъ утвердился въ Исакчи, на ръкъ Дунаъ и на мъстахъ, прилегающихъ къ Жельзнымъ Воротамъ, гдъ находились становища Ногая, а Ильбасаръ устроился на ръкъ Ликъэ.

событій ставить для нихъ слишкомъ тёсную рамку одного года; что же касается до Пахимера, то у него помянуты нёкоторые изъ относящихся сюда фактовъ безъ обозначенія времени въ общемъ обзорѣ сношеній Византіи съ татарами 1). Рукнеддинъ Бейбарсъ разсказываеть, что когда возникли раздоры между наслёдниками Ногая, то Джека бёжалъ «въ страну асовъ», т. е. аланъ, при помощи которыхъ онъ сначала возстановилъ свои права; но когда междуусобіе возгорѣлось сильнёе, онъ бёжалъ «въ земли волоховъ», гдё и завладѣлъ одной крѣпостью. Хотя царь волошскій былъ ему родственникъ по женё, но, боясь гнѣва Тохты, онъ схватилъ Джеку и заключилъ его въ крѣпость Тырновъ; а позднѣе лишилъ его жизни, по приказанію хана Тохты 2). О судьбѣ Джеки въ Болгаріи Пахимеръ сообщаетъ болѣе полныя и точныя свѣдѣнія. Его убійцей былъ Святославъ ('Оофєутіоддарос), сынъ Тертерія; родная сестра Святослава была женой Джеки (Тζαха́с).

Появленіе аланъ на границахъ имперіи и просьба ихъ о пропускъ въ ея предълы не приведены у Пахимера ни въ какую связь съ этими событіями; нътъ у него указаній и на то, откуда явились эти аланы. Никифоръ Григора поминаетъ лишь о томъ, что они «жили за Дунаемъ» (итер том Потром). Пахимеръ глухо поминаетъ о какихъ то бедствіяхъ, которыя они претерпели раньше в). Бедствія эти вполнъ понятны, если эти аланы были сподвижниками Джеки и, боясь гивва Тохты, искали убежища въ имперіи. Къ Кавказу и своимъ тамошнимъ соплеменникамъ они не имъли, конечно, никакихъ отношеній. Они не были военнымъ отрядомъ, какіе, быть можетъ, выставляла ихъ прикавказская родина для военныхъ предпріятій татаръ, на подобіе того, какъ ходили съ татарами наши князья въ XIII въкъ 4). Они были туземцами въ тъхъ мъстахъ, куда спасался въ ихъ среду Джека, и представляли изъ себя, повидимому, кочевую орду. На границы имперіи они явились со своими кибитками, семействами и всёмъ достояніемъ 5). Они были христіане, какъ и все ихъ

<sup>1)</sup> Pachym. II, p. 263 u ca.

<sup>2)</sup> Тизенкаузенъ, о. 1. стр. 117 и тоже самое свёдёніе у Эннубейри, стр. 157.

<sup>3)</sup> Pachym. II, p. 309 Β: μόλις δ' ἀποσωθέντες πολλών ἀποναμένων τών δυσχερών οίς τ' ἐπεστάτησαν οίς τε συνήντησαν...

<sup>4)</sup> Брунъ, Черноморье, II, стр. 355, правильно указаль на то, что асы, къ которымъ спасался Джека, не могли быть прикавказскими аланами.

<sup>5)</sup> Niceph. Greg. VI, 10, p. 205 B.— ήκουσιν οἱ Μασσαγέται τέκνοις ἄμα καὶ γυναιξι χιλιάδες ὑπὲρ τὰς δέκα.—Pachym. II, p. 807 B: καὶ παμπληθεὶ ἐφ' ἀμαξῶν καὶ λαμπήναις προσηυτομόλουν.

племя съ давнихъ поръ; но после долгаго сожитія съ татарами и братства съ ними по оружію, они усвоили себе ихъ нравы 1) и были христіанами только по имени, какъ это и обнаружилось за восемь лётъ ихъ пребыванія на византійской службе. Христіанство ихъ дало имъ поводъ искать посредства соседняго византійскаго іерарха. Северная граница имперіи была въ ту пору уже давно не на Дунає. Месемврія и Анхіалъ были спорными пунктами между болгарами и имперіей. О переходе Месемвріи во власть императора, благодаря междуусобіямъ болгарскихъ князей, Пахимеръ сообщаєть въ обзорю сношеній императора Андроника съ татарами 2).

Какъ въ 1300 году аланы перешли въ имперію съ болгарской территоріи, такъ восемь лётъ спустя они измёнили императору ради болгарскаго царя. Они заключили союзъ съ Святославомъ и двинулись въ его владенія; но на самой границе Болгаріи, близь горнаго прохода, вероятно, того же «Железнаго», подверглись нападению со стороны своихъ прежнихъ союзниковъ и товарищей по оружію, съ которыми они раньше бывали и врагами, каталонцевъ и туркопуловъ. Пахимеръ и Никифоръ Григора сообщають, что поводомъ къ нападенію была зависть прежнихъ союзниковъ къ той богатой добычь, которую увозили въ своемъ обозъ аланы. Нападавшіе оказались сильнее, битва длилась долго, добыча была отбита, и лишь немногіе изъ аланъ спаслись въ предёлы своего новаго союзника, болгарскаго царя. — Итакъ, аланы уходили изъ имперіи въ Болгарію. Это обстоятельство д'алаетъ весьма в'вроятнымъ предположение, что они пришли оттуда же. Тотъ самый Святославъ, который нъсколько льть тому назадъ опуталь обманомъ ихъ татарскаго властителя Джеку и лишиль его жизни въ Тырновъ, переманиваль ихъ теперь къ себъ на службу противъ Византіи.

Позднѣе, во время смуть послѣдняго года правленія императора Андроника Старшаго, когда Андроникъ Младшій выступиль претендентомъ противъ своего дѣда, имѣлъ мѣсто эпизодъ, въ которомъ мы

<sup>1)</sup> Пахимеръ засвидътельствовалъ, что всѣ подчиненные татарами народы: аланы, зихи, готы, русскіе, принимали языкъ, одежду и обычаи татарскіе, см. І, р. 345 В.

<sup>2)</sup> Расһут. І, р. 349 В. Месемврію сдаль Византів въ 1265 году владъвшій ею князь, по вмени Митуўс, который не надъялся отстоять ее самъ отъ Константина. Онъ быль зять Асьня II и шуринъ Өедора Ласкариса. Его сынъ быль царь болгарскій, Іоаннъ Асьнь III. См. Расһут. І, р. 435.—Ср. Иречекъ, Исторія Болгаръ, стр. 359, прим. 2.

опять встречаемъ аланъ, но уже на службе у болгарскаго царя; аланы вмёсте съ венграми подъ начальствомъ русскаго вождя, по имени, Ивана, человека храбраго и отличавшагося знаніемъ военнаго дёла, отстаивали Филиппополь отъ византійцевъ. Фактъ относится къ 1323 году<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ эпизодъ съ аланами въ 1300 году находится въ полномъ согласіи съ установленной нами локализаціей вичинской митрополіи, и если имя аланъ было поводомъ къ тому, что вичинскую канедру искали въ странахъ прикавказскихъ, то это было лишь недоразумѣніе. Предложивъ нашъ отвѣтъ на поставленный въ заголовкѣ вопросъ: «гдѣ находилась вичинская епархія?», мы не можемъ однако считать его исчерпаннымъ, такъ какъ онъ имѣетъ еще одну сторону, которой мы лишь слегка коснулись въ предыдущемъ, а именно: для кого, т. е. для какого населенія создана была эта канедра, къ какому племени принадлежала паства вичинскаго митрополита?

#### III.

Напомнимъ прежде всего, что область нижняго Дуная была завоевана во второй половинъ Х въка великимъ княземъ Святославомъ («одолѣ Святославъ Болгаромъ и вся городовъ 80 по Дунаю»—Инат. Лът. стр. 42). Собираясь изъ Кіева въ 969 году назадъ въ Болгарію. Святославъ признавалъ «в Переяславци в Дунаи» середину земли своей. Дристра, Дерьстеръ нашей летописи, а также помянутые Львомъ Діакономъ города: Преслава, первая столица Волгаріи, и близкіе къ реке Вичинъ — Плискова и Динея, равно какъ и другіе сосъдніе, не названные по имени Львомъ, имѣли тогда болгарское населеніе. Такое заключение приходится вывести изъ разсказа названнаго автора объ измънъ болгаръ и тъхъ мърахъ устрашенія и строгости, какія принималъ въ виду этого Святославъ 2). Таковъ ли былъ составъ населенія въ низовьяхъ Дуная и въ упільтвшихъ отъ древнихъ временъ приморскихъ городахъ нынёшней Добруджи, объ этомъ нёть свёдёній въ нашихъ источникахъ. Нельзя не отметить однако того, что послѣ первой битвы, которую даль Святославъ послѣ высадки, болгары быжали въ Дристру. Очевидно, это былъ первый укрышенный городъ Болгарін съ съверо-востока. Цоходъ Цимискія противъ Свя-

<sup>1)</sup> Cantacuz. I, 86, p. 178 B.

<sup>2)</sup> Leo diac. VIII, 9, p. 139 B.

тослава и продолжительная борьба подъ стѣнами Дристры привели къ заключенію мира, по которому Святославъ не только отказался отъ своихъ завоеваній за Дунаемъ, но и обязался впредь не водить своихъ дружинъ ни въ Болгарію, ни въ страны, подвластныя Византіи, включая сюда и Корсунь 1).

Константинъ Порфирородный называеть все побережье отъ Сулины и до Месемвріи болгарскимъ и для русскихъ въ ихъ морскихъ походахъ на Царыградъ безопаснымъ. Но после победъ Цимискія и продолжительныхъ войнъ императора Василія положеніе измёнилось. Византія держала охрану «городовъ и селеній по Истру». Охрана эта не была, впрочемъ, достаточно сильна, чтобы преградить русскимъ вступленіе въ устья Дуная и высадку въ тёхъ мёстахъ. Напомнимъ свидётельство лётописи о походё «на Грёкы» въ 1043 году: «И поиде Володимирь на Царыградъ в лодьяхъ, и придоша в Дунай, и отъ Дуная поидоша кь Царюграду» 2). После неудачи подъ Константинополемъ, о чемъ умалчиваеть наша лётопись, но о чемъ есть подробный разсказъ у Кедрина 3), русскій флотъ пострадаль отъ бури, и часть дружины, съ Вышатою во главе, направилась отъ Варны сухимъ путемъ на Русь. Здёсь произошло сраженіе, въ которомъ русскіе потерпёли пораженіе и Вышата попаль въ плёнъ.

Если въ 1043 году устье Дуная было пристанью для русскихъ, но береговая полоса не была для нихъ безопасна, такъ какъ ее занимала византійская охрана, то поздиве, когда по твиъ местамъ прошли печенеги, а за ними узы, условія изменились. Выше было приведено свидетельство Анны Комнины о сидевшихъ въ области нижняго Дуная князьяхъ, изъ которыхъ одинъ носилъ имя Всеслава. Князья эти приняли въ свою среду и соседство какое то «скиеское племя», которое прочно оселось въ той стране. Проф. Васильевскій, разбиравшій это свидетельство Анны въ своемъ изследованіи о печенегахъ, отметиль всю важность одной детали въ сообщеніи Анны, а именно, что пришельцы занимались земледёліемъ (), т. е., значить,

<sup>1)</sup> Ипат. Лът., изд. Археогр. Ком., стр. 48.

<sup>2)</sup> Ib., crp. 108.

<sup>3)</sup> Сеdren. II, 551—555. Начальника охраны, Катакалона Кекавмена, Кедринъ называетъ: ἄρχων τῶν περὶ τὸν Ἱστρον πόλεων καὶ χωρίων, и поминаетъ о томъ, что онъ отражалъ разбои русскихъ во время ихъ высадки въ устъ Дуная по пути въ Царьградъ.—О Кекавменъ см. Васильевский, Совъты и разсказы византійскаго боярина XI въка. Спб. 1881, стр. 75—76.

<sup>4)</sup> Anna Comn., VI, 14, I, p. 323: κάντεῦθεν ἐκεχειρίαν τινὰ σχόντες, ἀροτριῶντες

не были кочевниками, и призналь въ нихъ русскихъ. Добровольное соглашение подунайскихъ князей съ пришельцами, а равно также самое имя одного изъ нихъ-Всеславъ позволяють, быть можеть, пойти несколько дальше и сделать предположение, что русские составляли и до того времени, т. е. до переселенія «скиескаго племени», часть населенія той территоріи 1). Атталіота, въ своемъ сообщеніи о населеніи области нижняго Дуная, говорить о существовании тамъ «многихъ и большихъ городовъ» съ населеніемъ, которое онъ называеть эпитетомъ μιζοβάρβαρον, свидътельствуетъ, что тамъ слышался «всякій языкъ», и въ той же связи прибавляеть одну очень важную подробность, на которую, повидимому, еще не было обращено вниманіе, а именно, что города эти имфють пфшее войско и притомъ довольно значительное 3). Изъ числа князей Атталіота называеть лишь властителя (ἐξάρχων) Дристры, Τατρύς, а не Τατούς, какъ у Анны Комнины; различіе, которое по отношенію къ варварскимъ именамъ не имбеть, конечно, никакого значенія.

Хотя область нижняго Дуная и считалась въ ту пору принадлежащей Византіи, но князья подунайскихъ городовъ были независимы. Они не только самовольно донускали въ свою среду и сосёдство новыхъ переселенцевъ, но даже получали ежегодную дань отъ императора. Когда въ правленіе Михаила VII, въ 1074 году, была сдёлана попытка сократить ея размёры, то Татрисъ или Татусъ, а вёроятнее—Татушъ, какъ передаетъ это имя проф. Васильевскій, ополчился противъ Византіи. Въ союзе съ сосёдними князьями и призвавъ на помощь печенёговъ, онъ отомстилъ императору опустошительнымъ походомъ въ Румелію и дошелъ до самыхъ стёнъ Константинополя въ

Тотъ же самый князь сидёль въ Дристре и въ то время, когда императоръ Алексей предприняль походъ на северъ отъ Балканъ въ 1088 году, маршрутъ котораго приведенъ выше. Предвидя осаду

έσπειρον κέγχρους τε καὶ πυρούς.— Васильевскій, Ж. Мин. Просв. 1872, декабрь, стр. 305.

<sup>1)</sup> Отмътимъ, что *Иречекъ*, Исторія Болгаръ, стр. 274,—зачисляетъ всѣхъ этихъ князей въ болгары и принимаетъ «скиновъ», помянутыхъ у Анны, за кумановъ, говоря о союзъ болгаръ съ куманами въ 1086 году.

<sup>2)</sup> Attal., p. 204 Β. 'Εθρυλλεῖτο δὲ καὶ τὸ παρὰ τὸν Ἰστρον κατοικοῦν μιζοβάρβαρον. Παράκεινται γὰρ τἢ ἔχθη τούτου πολλαὶ καὶ μεγάλαι πόλεις, ἐκ πάσης γλώσσης συνηγμένον ἔχουσαι πλήθος, καὶ ὁπλιτικὸν οὐ μικρὸν ἀποτρέφουσαι. Πρὸς αἶς οἱ περαιωθέντες Σκύθαι τὸ πρότερον τὸν Σκυθικὸν ἐπιφέρουσι βίον.

<sup>3)</sup> ib., p. 209; Zon. 18, 17.

своего города, Татушъ предоставилъ его защиту своимъ родственникамъ, а самъ отправился искать помощи у половцевъ, которыхъ и привелъ съ собою, когда императоръ Алексъй былъ уже разбить, бъжалъ и успълъ откупиться отъ печенъговъ 1).

Проф. Васильевскій называеть Татуша печеньгомъ 2). Признаемся, что не видимъ для этого никакихъ основаній. То, что онъ заключаль союзы съ печенъгами и половцами, ничего, конечно, не говорить о его національности; а что касается до его имени, то оно, въ передачь византійцевъ, слишкомъ неопредёленно, чтобы можно было что-либо на немъ основывать. То обстоятельство, что для сношеній съ немъ императоръ избралъ вестарха Нестора, родомъ иллирійца, т. е. славянина (на что справедливо обращаеть вниманіе проф. Васильевскій), свидътельствуеть о преобладаніи славянскаго элемента въ странъ Татуша и его сосъдей, а въ то же время дълаетъ весьма въроятнымъ славянство его самого. Не лишено значенія, думается намъ, и то, что выборъ императора палъ на илирійца, а не болгарина, которыхъ было не мало на византійской службь. Если бы Татушъ и его люди были болгары, то болгаринь могь бы быть въ данномъ случат полезнъе, какъ соплеменникъ и человъкъ одного языка. Весьма въроятно поэтому, что население тахъ масть не было въ ту пору болгарскимъ, какъ не было оно, конечно, и печенъжскимъ в). Подтвержденіемъ этому служить и то обстоятельство, что Анна Комнина въ разсказъ о событіяхъ 1086 года опред'іленно отличаеть «скиновъ» оть Травла и его «манихеевъ» 4). --- Итакъ, мы бы считали в фолтнымъ допустить, что Татушъ, Всеславъ и другіе князья съ ихъ подначальными были и сами пришельцы, какъ и тѣ «скины», о которыхъ сообщила Анна, но что утвердились они въ подунайскихъ городахъ въ нъсколько болъе раннюю пору; явиться же сюда они могли только изъ-за Дуная, т. е. съ русской территоріи.

Сокрушеніе болгарскаго царства въ походахъ Іоанна Цимисхія в Василія Болгаробойцы и последовавшее затемъ переселеніе печене-

<sup>1)</sup> Anna Comn., VII, 5, I, р. 352 и сл.

<sup>2)</sup> Какъ принималъ это Дюканже въ комментаріи къ Аннѣ Комнинѣ, бониское изд., II, р. 562.

<sup>3)</sup> Attaliota, p. 205: τίνες τῶν τοιούτων πόλεων εἰς ἀποστασίαν ἐπέβληψαν καὶ εἰς τὸ ἔθνος τῶν Πατζινάκων παρήγγελλον, μ далѣе въ наложенін οбъ намѣнѣ Нестора: τῆς αὐτῆς ἐκείνοις βουλῆς καὶ γνώμης ἐπὶ συνθήκαις καὶ τὸ τῶν Πατζινάκων ἔθνος συναρμοσάμενος πολεμεῖν τοῖς Ῥωμαίοις μετὶ αὐτῶν ἀσπόνδω τῆ μάχη συνέθετο.

<sup>4)</sup> Anna Comn., I, p. 323.

говъ въ предълы Имперіи вызвало, помимо непосредственнаго запуствнія области нижняго Дуная, также и отливъ болгарской народности далье на западъ. Здысь начались впослыдствіи ты возстанія, которыя имыли своимъ послыдствіемъ возстановленіе болгарскаго царства, столицей и центромъ котораго явился уже городъ Тырновъ. Печены грабили и опустощали области Имперіи, но городовъ не занимали и земледылемъ не занимались. Но слыдомъ за кочевниками могли проникать въ область нижняго Дуная русскіе, которые были знакомы съ тыми мыстами еще со времень морскихъ походовъ на Царыградъ и завоеванія Болгаріи Святославомъ.

Отъ начала XII вѣка наша лѣтопись даетъ прямое свидѣтельство о тяготѣніи Кіевской Руси къ нижнему Дунаю и даже установленіи власти кіевскаго князя въ городахъ подунайскихъ. Подъ годомъ 6624, т. е. 1116 читаемъ: «В се же лѣто великій князь Володимеръ посла Ивана Войтишича и посажа посадники по Дунаю». Такимъ образомъ, для установленія власти кіевскаго князя въ тѣхъ мѣстахъ не нужно было ни похода, ни завоеванія. Но, очевидно, посадники Владиміра сидѣли къ востоку отъ Дристры, которая была въ ту пору во власти императора или составляла самостоятельное владѣніе, не признававшее кіевскаго князя своимъ государемъ, такъ какъ подъ тѣмъ же годомъ значится слѣдующее: «Томъ же лѣтѣ ходи Вячеславъ на Дунай съ Фомою Ратиборичемъ, и пришедъ к Дърьстру и не въспѣвше ничто же, воротишась» 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Засвидътельствованныя здъсь событія находятся въ прямой связи съ судьбою царевича Леона Діогеновича, о которомъ наша лѣтопись сообщаетъ слѣдующее: «В се же лъто иде Леонъ царевичъ, зять Володимерь, на куръ Олексия царя, и вдася городовъ ему Дунайскыхъ насколко, и в Дельстра города лестию убита и два Сорочинина, посланная царемъ, мъсяца августа въ 15 деньв. - Вопросъ о личности царевича Леона разъясненъ проф. Васильевскимъ, см. Русско-Византійскіе отрывки. І. «Два письма Византійскаго императора Михаила VII Дуки къ Всеволоду Ярославичу», Ж. М. Пр. 1875, декабрь, стр. 299-309. — Леонъ быль сынъ имп. Діогена (1067-1071) отъ перваго брака; онъ былъ женатъ не на дочери, а на сестръ Всеволода Ярославича. — «Будучи сыномъ болгарской царевны, онъ могъ, при помощи русскихъ, сдёлать много вреда на Дунаё» (стр. 309). Пребываніемъ этого возможнаго претендента среди русскихъ возбуждало, по мивнію проф. Васильевскаго, опасенія имп. Михаила и было однимъ изъ поводовъ къ тому, что онъ самъ искалъ сближенія съ Русью.— Отъ времени правленія Михаила VII (1071—1078) и до того года, подъ которымъ наша летопись сообщаеть о получени Леономъ царевичемъ удъла отъ Алексъя Комнена, т. е. 1116, прошло во всякомъ случаъ слишкомъ много льть, чтобы можно было видьть въ утверждении Леона на Дунав фактъ насилія, выступление его претендентомъ на византійскій престолъ или представителемъ болгарскаго движенія противъ имперіи. Да и літопись, единственный источники этого свъдънія, говоритъ ясно, что удълъ на Дунат данъ былъ Леону императоромъ, ко-

Отъ 1159 года есть свидётельство о томъ, что рыболовы галицкіе промышляли на нижнемъ Дунат. Оно дано въ связи съ сообщеніемъ о разбояхъ въ тёхъ мёстахъ князя Ивана Ростиславича, по прозвищу Берладника 1).

Въ правление Мануила Комнина область нижняго Дуная считалась, какъ и въконцѣ XI вѣка, подвластной Византіи, но имперія попрежнему не могла отстаивать свои границы и предоставляла здёсь уньлы русскимъ выходцамъ. Таковъ смыслъ свидътельства нашей летописи подъ 1162 годомъ: «Том же лътъ идоста Гюргевича Царюгороду, Мьстиславъ и Василко, съ матерью, и Всеволода, молодого пояща со собою третьего брата; и дасть царь Василкови в Дунаи 4 городы, а Мьстиславу дасть волость Отъскалана» 2). Хотя здесь и не сказано, что удълъ Василька быль на нижнемъ Дунав, но, по общему характеру событій того времени, врядъ ли возможно въ этомъ сомить ваться. Относительно разгадки имени Отъскалана не ртшаемся выступать съ какими либо догадками; что же до его положенія, то очевидно онъ быль однимъ изъ тахъ топарховъ, о которыхъ дано столько живыхъ и интересныхъ сведений въ открытомъ проф. Васильевскимъ источникъ для исторіи Византіи и ея внутренняго состоянія въ XI вѣкѣ, а именно: Cecaumeni Strategicon et incerti scriptoris De officiis regiis libellus 3).

Въ концѣ XII вѣка русскіе принимали непосредственное участіє въ борьбѣ болгаръ за независимость. Они являются у современнаго свидѣтеля, Никиты Акомината, подъ обозначеніемъ: οί ἐχ Βορδονης, Ταυροσχυθῶν ἀποσπάδες. Проф. Успенскій, который впервые привлекъ это свидѣтельство въ обороть ученаго изслѣдованія, призналь въ имени Βορδόνη указаніе на русскихъ бродниковъ 4). Проф. Васильев-

торый, прибавимъ, хорошо зналъ по опыту невозможность установленія непосредственной власти Византіи на нижнемъ Дунав и раньше того мирился съ пребываніемъ въ твхъ мёстахъ князей Татуша, Всеслава и другихъ. Занимая свой удёлъ, Леонъ выступалъ, въроятно, какъ русскій князь, почему Владиміръ и могъ посль его смерти послать своихъ посадниковъ, которыхъ и разм'єстилъ тамъ Войтишичъ.

<sup>1)</sup> Ипат. Лѣт., стр. 341: «Иванъ же тогда уполошивъся ѣха в поле къ Половцемъ, и шедъ с Половци и ста в городѣхъ Подунайскыхъ, и изби двѣ кубарѣ (=камары) и взя товара много в нею, и пакостяше рыболовомъ Галичьскымъ. И придоша к нему Половци мнози и берладника у него скупися 6000, и поиде»...

<sup>2)</sup> ib., crp. 357.

<sup>3)</sup> Petropoli, 1896.— За 15 явть до того проф. Васильевской опубликовать въ переводв важнейшія места текста съ общирнымъ объяснительнымъ комментаріемъ: «Советы и разсказы византійскаго боярина XI века». Спб. 1881.

<sup>4)</sup> Успенскій, Образованіе втораго Болгарскаго царства. Одесса. 1879. Приложеніе V, стр. 35.

скій предлагаль отожествить имя Бордона съ терминомъ terra Burzia или Burza, т. е. юговосточный уголъ Седмиградія, на востокъ отъ трансильванскаго теченія ріки Ольты 1). Если это такъ, то мы не имітемъ здіть непосредственныхъ сосітдей Болгаріи.

Быть можеть несколько иначе обстоить дело въ отношени техъ русскихъ, которые принимали участіе въ дёлахъ Болгаріи въ самомъ началь XIII выка. Послы убійства Ивана Асыня I въ 1207 году его малол'єтній сынъ, будущій Ас'єнь II, быль спасень в'єрными людьмиείς τους Σχύθας, какъ выражается Акрополита, а въ другомъ мёстё точнье: ἐπὶ τὰ τῶν Ῥώσων, т. е. въ русскую землю. Пробывъ тамъ десять лёть, царевичь вернулся съ русскимь отрядомь, устраниль Ворилу, захватившаго болгарскій престоль по смерти его отца, и водворился въ Тырновъ 2). Акронолита называетъ русскую дружину Астыя словомъ-συγκλύδες. Наиболте подходящій переводъ этого последняго слова на современный русскій языкъ будетъ, какъ намъ думается, — бъженцы; но наша льтопись даеть возможность предложить иной переводъ, который уже самъ по себъ ближайшимъ образомъ ръшаеть вопросъ о національности дружины Астия, а именно-«выгонцы». Въ описаніи сборовъ русской земли для борьбы съ татарами въ 1224 году помянута вольная дружина на 1000 ладьяхъ подъ именемъ «выгонцы Галичькыя» 3). Не касаясь вопроса о тожественности или нетожественности съ «выгонцами» берладниковъ и бродниковъ 4), мы находимъ въ нихъ во всякомъ случат тоть свободный и подвижной элементь, который по разнымъ причинамъ и поводамъ могъ представить русскую колонизацію въ области нижняго Дуная. Въ этомъ последнемъ отношени не могло остаться безъ вліянія татарское

<sup>1)</sup> Въ рецензіи на сочиненіе проф. Успенскаго, Ж. М. Пр. 1879, августь, стр. 835.

<sup>2)</sup> Acropolita, с. 20, р. 35. Ό του 'Ασὰν υίὸς Ίωάννης φυγαδεία χρησάμενος ἐπὶ τὰ τῶν 'Ρώσων χωρεῖ, ἐκεῖσέ τε χρόνον ἐφ' ἰκανὸν διαμείνας, καί τινας τῶν συγκλύδων 'Ρώσων σὺν ἐαυτῷ περιαγαγών τὴν πατρικὴν ἀνακαλεῖται κληρονομίαν καὶ πολεμεῖ τῷ Βορίλα καὶ νικὰ τοῦτον καὶ χώρας οὐκ ὀλίγης ἐγκρατὴς γίνεται.— Ср. с. 13, р. 27.— κρύφα τις λαβών.... ἐπὶ τοὺς Σκύθας κεχώρηκεν.— Обозначеніе русскихъ именемъ скием не есть, конечно, что либо необычное; но не можемъ не прибавить, что область нынѣщей Добруджи есть именно древняя провинція Σκυθία, и ученый византіецъ могъ не даромъ употребить это выраженіе въ данномъ случаѣ.

<sup>3)</sup> Ипат. Лѣт., стр. 496. «А выгонци Галичькыя придоша по Двѣпру (Двѣстру?) и въндоша в море; бѣ бо ладей тысяща, и воидоша во Двѣпръ, и возведоша пороги, и сташа у рѣкы Хорътицѣ на броду у Протолчи; бѣ бо с ними Домамѣричь Юрьгій и Держикрай Володиславичь».— Приношу благодарность за указаніе на это мѣсто Лѣтописи моему уважаемому товарищу, проф. Дашкевичу.

<sup>4)</sup> О бродникахъ и берладникахъ см. Успенскій, І. с.; Голубов с кій, Печенѣги торки и половцы. Кієвъ. 1884, стр. 196 и сл.

нашествіе. Оно оторвало подунайскихъ русскихъ отъ ихъ прежияго живого центра. Кіева, а также и Галицкой земли; оно же объединило южнорусскія степи и переднюю Болгарію подъ единой верховной властью золотоордынского хана, господство котораго простиралось до Вичины и Жельзныхъ Воротъ 1). Въ этой связи нельзя не отмътить свидетельства Пахимера о томъ, что русскіе вмёсте съ другими народами, которыхъ покорили татары, какъ то зихи (черкесы), готы, аланы, усвоивали образъ жизни татаръ, принимали ихъ нравы, вооруженіе и даже языкъ 2). Но, сближаясь съ татарами, русскіе, выроятно, не забывали о своемъ христіанствъ, какъ не забыли о немъ и одичавшіе аланы, просившіеся на службу императора въ 1300 году. Нельзя также въ этой связи не напомнить о двухъ историческихъ лицахъ русской національности, которые принадлежать однако Болгарін. Таковъ князь Яковъ Святославъ, который правиль въ половинь XIII выка гдь то въ съверной Болгаріи и быль вовлечень на ногибель себъ въ династические интересы царя Константина<sup>3</sup>). Князь этоть самь засвидетельствоваль свою связь съ Кіевомь въ записи на книгъ Номоканона, которую онъ присладъ въ Кіевъ въ 1262 году: «Всея русскыя земли благодержавнаго рода моего, ихъ же отрасль и корень азъ быхъ святыхъ отыц моихъ». Такимъ же загадочнымъ является и тоть Ивань, «храбрый и опытный въ ратномъ деле воевода», который въ 1328 году отстанваль отъ Византіи городъ Филиппополь, состоя на службъ у болгарскаго царя.

#### IV.

Приведенныя въ предшествующемъ свидътельства источниковъ позволяютъ признать за неподлежащій сомнънію фактъ пребываніе русскихъ въ области нижняго Дуная. Если же это такъ, то и возникновеніе вичинской епархіи, принадлежащей къ юрисдикціи константинопольскаго патріархата, получаетъ тъмъ самымъ особое значеніе. Болгарская церковь была самостоятельна и ея епархіи не входять поэтому въ дошедшія до насъ во множествъ списки епархій (notitiae, тактіха́). Возникшая еще въ пору принятія болгарами христіанства пръславская епархія существовала непрерывно въ качествъ

<sup>1)</sup> Свидътельства приведены выше.

<sup>2)</sup> Pachym., I, p. 345: ὡς δὲ χρόνου τριβομένου, ἐπιμιγνύντες σφίσιν οἱ περὶ τὴν μεσόγαιον κατψκημένοι, ᾿Αλανοὶ λέγω, Ζίκχοι καὶ Γότθοι, ᾿Ρῶσοι καὶ τὰ προσοικοῦντα τούτοις διάφορα γένη, ἔθη τε τὰ ἐκείνων μανθάνουσι καὶ γλῶσσαν τῷ ἔθει μεταλαμβάνουσι καὶ στολὴν, καὶ ἐς συμμάχους αὐτοῖς γίνονται.

<sup>3)</sup> Расһут., І, р. 430. Подробный разсказъ о коварствъ Маріи.

болгарской 1). Но по сосъдству съ нею существовала еще въ IX въкъ епархія проватская, Προβάτου, которая принадлежала константино-польскому престолу. Одновременно съ этимъ существовала и болгарская проватская каеедра 2). А въ спискъ Андроника Старшаго въ той же области появляется епархія вичинская, которая и существуетъ вплоть до 1359 года, а въроятно и позднъе. Если бы она была болгарской по составу своей паствы, то она не могла бы принадлежать къ константинопольскому натріархату, а стояла бы въ зависимости отъ тырновскаго патріарха, права котораго въ XIII и XIV въкахъ признавала Византія 3). Отсюда становится вполнъ въроятнымъ, что она была основана для населенія, принадлежавшаго другой національности, а какой именно, о томъ была рѣчь выше.

Среди документовъ, изданныхъ Миклошичемъ и Мюллеромъ, есть одинь сохранившійся безъ точной даты, но принадлежащій времени отъ 1318 до 1323 года. Онъ содержить въ себѣ перечисленіе пѣлаго ряда патріаршихъ владіній въ сіверо-восточной части Балканскаго πολυοτροβα. — Τὰ περί την Βάρναν πατριαργικά καστέλλια. ή Καρνάβα. ἡ Καρνέα. τὰ Κέλλια ἤτοι τὸ Λυχοστόμιον. τὰ Γεράνια. ἡ Δρύστρα. ή Γαλιάγρα 4). — Вмѣсто всякаго комментарія къ этому документу сопоставимъ съ его свидетельствомъ показаніе нашей летописи въ известномъ списке: «Градомъ русскимъ далнымъ и ближнимъ» 5), который обыкновенно пріурочивается спеціалистами по русской исторін къ первой половинъ XIV въка. Начиная съ Виддина и Тырнова, здесь перечислены следующія местности: «по Дунаю Дрествинь, Дичинъ, Килія, на усть Дуная Новое Село, Аколятря, на мор Карна, Каварна». — Пять именъ русскаго списка совпадають съ именами патріаршихъ хаστέλλια, а именно: Карна = Κρανέα, Каварна = Καρνάβα (Cavarna — на карть братьевъ Пиццигани и поздныйшихъ), Килія — К $\acute{\epsilon}$ λλιlpha, Аколятря — Гlphaλι $\acute{lpha}$ γρlpha (Caliacra — среднев $\acute{\epsilon}$ ковых $\emph{b}$ картъ), Дрествинъ = Δρύστρα. Что касается до русскаго Дичина, то въ немъ можно признать городъ Диногетію, лежавшій на месть, где нижній Дунай міняеть свое теченіе съ сівернаго на восточное, чтобы

<sup>1)</sup> Голубинскій, Краткій очеркъ и т. д., стр. 51 и 94.

<sup>2)</sup> ib., crp. 54.

<sup>3)</sup> ib., crp. 80-81.

<sup>4)</sup> Miklosich et Müller, Acta Patr. Const. No 52 (I, p. 95).

<sup>5)</sup> Воскресенская лѣтопись (Полн. Собр. Лѣтоп., т. VII), стр. 240. — Списокъ этотъ былъ предметомъ разбора со стороны *Бруна* въ его статъѣ: «Догадки касательно участія русскихъ въ дѣлахъ Болгаріи въ XIII и XIV столѣтіяхъ». Черноморье, II, 346—362.

затѣмъ разлиться на рукава, которыми онъ впадаетъ въ море  $^1$ ). Неяснымъ остается для насъ положеніе шестого и послѣдняго патріаршаго хаотѣ $\lambda$ ιον —  $\Gamma$ εράνια  $^2$ )  $^3$ ).

Совпаденіе территоріи, которую обнимають два приведенные выше списка, принадлежащіе притомъ одному и тому же времени, не можеть быть діломъ случая. Русскій літописець называеть эти города русскими, а византійскій документь свидітельствуеть, что они не принадлежали къ Болгаріи въ началі XIV віка. Если Дристра и была болгарскимъ городомъ въ пору Святослава, а также принадлежала Болгаріи поздніє, при царі Іоанні-Александрі і), то, какъ ясно изъ предшествующаго, она долгое время была во владініи Византіи и «варварскихъ» князей. Потому то, віроятно, и не было болгарскаго епископа въ Дристрі около 1203 года, фактъ, который затруднялся объяснить проф. Голубинскій і).

Предоставляя спеціалистамъ по русской исторіи разъяснять вопросъ о спискѣ «градомъ русскымъ», мы позволимъ себѣ сдѣлать лишь сопоставленіе его съ документомъ того же времени, но совершенно другаго происхожденія. Быть можеть, мы и удалились тѣмъ нѣсколько въ сторону отъ вопроса о вичинской епархіи, но смѣемъ думать, что не посуществу дѣла, такъ какъ указанное совпаденіе подтверждаетъ гипотезу о русскомъ элементѣ въ паствѣ вичинскаго митрополита.

Юліанъ Кулаковскій.

24 ноября 1896 г.

Кіевъ.

<sup>1)</sup> Городъ Дичинъ помянутъ въ русской лѣтописи подъ 1160 годомъ, какъ мѣсто, гдѣ берладники потерпѣли пораженіе отъ Гюргія Нестеровича и Якуна: «Том же лѣтѣ посла Ростиславъ ис Киева Гюргя Нестеровича и Якуна в насадехъ на берладники, оже бяхуть Олешье взяли; и постигше ѣ у Дциня избиша ѣ и полонъ взяша» (стр. 346).— На это свидѣтельство указалъ проф. Голубовский, Печенѣги, торки и половцы. Кіевъ. 1884, стр. 206.

<sup>2)</sup> Само собою разумѣется, что читать это имя по русски Геранія было бы столь же неправильно, какъ передавать имя рѣки у Константина Порфиророднаго Ге́и́х черезъ Геяхъ, что однако нерѣдко дѣлаютъ наши византинисты. Константинъ слыхалъ Іенхъ, т. е. почти тоже, что Яикъ, какъ и назывался еще тогда нашъ Уралъ.

<sup>3)</sup> Позволимъ себѣ по поводу этого списка отмѣтить ошибочное утвержденіе въ почтенномъ трудѣ г. Петрушевича, «О городѣ Галичѣ за Лухвою» (Вѣстникъ Народнаго Дома, 1888), стр. 420. Въ Кариѣ г. Петрушевичъ узнаетъ Варну. Не можемъ мы согласиться съ нимъ и въ томъ, что въ Болоховцахъ онъ признаетъ Румынъ.

<sup>4)</sup> Голубинскій, о. l., стр. 100.

<sup>5)</sup> ib.

# Описаніе нѣкоторыхъ греческихъ Житій святыхъ.

Наслъдіе, завъщанное средневъковою греческою литературою, такъ велико, что далеко еще не исчерпано, несмотря на четырехвъковую работу европейскихъ ученыхъ. Въ частности это же можно сказатъ и о Житіяхъ святыхъ. Несмотря на усиленную дъятельность болландистовъ, отдъльныхъ западныхъ и русскихъ ученыхъ, довольно иного агіографическихъ памятниковъ все еще лежитъ сокрытыми върукописныхъ библіотекахъ.

Особый родъ литературы, Житія пользовались большою распространенностью и сохранились, вообще говоря, во многихъ спискахъ. При этомъ замъчается та любопытная особенность, что степень распространенности Житія стояла въ прямой зависимости отъ степени его назидательности. Житія греческихъ святыхъ написаны не всѣ по одному шаблону: въ томъ случат, когда они составлялись много времени спустя послъ кончины святаго, когда біографическихъ чертъ сохранилось очень мало, действительно заметна хрія, изменявшаяся сообразно съ темъ, написано ли Житіе простецомъ, или человекомъ литературно образованнымъ. Другое дѣло, когда агіографы σύγχρονοι. Но и ученики святыхъ, писавшіе ихъ Житія, были люди различнаго образованія, начиная съ простыхъ грамотевь, кончая въ высшей степени образованными лицами, усвоившими правила тогдашняго грамматического и риторического искусства. Кром' того, Житіе, какъ памятникъ литературы, само по себѣ пріобрѣтало тотъ или другой интересъ въ зависимости отъ общественнаго положенія святаго: жизнь отшельника естественно во многомъ отличалась отъ жизни, напр., патріарха, и отличіе это не могло не сказаться и въ литературной передачь ихъ житій: подобно тому, какъ та узкая и замкнутая,

а эта болье общественная, — и характеръ Житій видоизмынялся: Житіе аскета написано простымь языкомь, по общему типу, полно чудеснаго элемента, мало или совсымь не касается современныхь событій; это—собственно Житіе, любимое чтеніе византійца и древне-русскаго читателя. Житія другихъ святыхъ составлены ихъ учениками, прошедшими извыстную школу, мудренымь языкомь, съ значительною примысью античной традиціи, риторики и краснорычія, отводять довольно мыста мірскимъ событіямь, смотря по степени участія въ нихъ святыхъ; это, такъ сказать, біографіи, мало читавшіяся въ Византій и неизвыстныя въ древней Руси. Тымъ не менье все-таки трудно провести рызкую границу между Житіями и біографіями. Иной аскеть, жившій гды нибудь вдали, извыстень быль своею святостью настолько, что привлекаль къ себы, кромы духовныхъ, и мірянъ, начиная съ простыхъ граждань, кончая высшими должностными лицами и императорами.

Чёмъ более Житіе описывало подвижничество, аскетизмъ и чудеса святаго, чёмъ менёе оно касалось действительной, мірской жизни, тёмъ более оно читалось и распространялось, и наобороть, чёмъ менёе оно отвёчало общему агіографическому типу, тёмъ менёе находило читателей. Греческихъ Житій—безчисленное количество, но біографій святыхъ, написанныхъ современниками, очень немного. Тёмъ не менёе съ точки зрёнія исторіи и литературы каждый памятникъ заслуживаетъ вниманія: историкъ найдетъ въ нихъ новыя крупицы для политической, церковной или бытовой исторіи, литература обогатится новымъ памятникомъ, который будетъ имёть различное приложеніе: и какъ новое звёно въ цёпи однородныхъ произведеній, и какъ новый фактъ для уясненія литературной, агіографической схемы, и, наконецъ, какъ новый матеріалъ для языка въ его историческомъ развитів.

Но, къ сожальнію, очень многихъ Житій святыхъ, написанныхъ современниками, до насъ не сохранилось. Причиною этого косвеннымъ образомъ является дъятельность св. Симеона Метафраста, предпринявшаго въ Х въкъ пересказъ всъхъ Житій святыхъ, этого св. Димигрія Ростовскаго Византіи. Дъятельность эта, ожидающая еще своего изслъдователя 1), сильно подорвала охоту у книжниковъ перепи-



<sup>1)</sup> Работы акад. Васильевскаго въ Ж. М. Н. Пр. 1879, XII, 379—437; Н. Delehage. Sa vie de S. Paul et la chronologie de Metaphraste, 1893; Ehrhard, въ Festschrift 1896, S. 46—82; ср. «Виз. Врем.», 1897, IV. 275); Ж. М. Н. Пр. 1897, VI. 332 и слъд.

сывать оригинальныя Житія, такъ какъ пересказы Симеона, удивительные по своей точности и простоть языка, вполнъ замъняли и объединяли разнородный стиль агіографовъ. Западные ученые сильно нападають за это на Метафраста, но совершенно напрасно: Симеонъ работалъ не для истребленія памяти о своихъ предшественникахъ, а для того, чтобы сдълать общедоступнымъ великое наслъдіе прошлаго, и не вина его, если онъ угодилъ потребности времени, вкусу читающаго народа, — напротивъ, его достоинство. Мы должны жалъть объ исчезновеніи оригиналовъ, но относиться съ великимъ уваженіемъ къ знаменитому агіографу. Тъмъ пріятнъе, когда отыскивается гдъ нибудь въ далекомъ книгохранилищъ оригиналъ, извъстный дотолъ лишь въ пересказъ. Какъ уникъ литературнаго произведенія, онъ естественно требуеть прежде всего обнародованія.

Оригинальныя Житія и ихъ древніе пересказы составляють существенную часть въ исторіи византійской литературы. Безъ оригинала нътъ возможности надлежащимъ образомъ оцънить передълку, какъ трудно по однимъ сучьямъ составить себъ полное понятіе о деревѣ, и наоборотъ, оригиналь безъ знанія существующаго его пересказа подобенъ дереву съ отломанными сучьями и побъгами; въ томъ и другомъ случат мы не будемъ имъть полнаго понятія о действительной жизни среднев ковой греческой литературы. Перед влки, особенно позднія, им'бють интересь почти исключительно литературный, н было бы странно требовать отъ нихъ услугъ въ дёлё филологіи, а иежду темъ въ наше время одинъ немецкій, весьма известный ученый, издавая одно оригинальное Житіе по одному неисправному списку, вмъсто того, чтобы воспользоваться другими списками, прибыть именно къ Метафрастовской передылкы для возстановления текста оригинала, и конечно вынесъ невыгодное суждение о достоинствъ труда Симеона.

Меньшее значеніе имѣетъ агіографія послѣ паденія Византіи, но и здѣсь слѣдуетъ быть осторожнымъ. Мы привыкли думать, что пока стоялъ христіанскій Константинополь, письменное наслѣдіе его за это время всегда имѣетъ цѣну прямаго источника, какъ написанное или современникомъ, или на основаніи не дошедшихъ памятниковъ, а послѣ гибели имперіи настало время лишь пересказовъ извѣстныхъ намъ Житій святыхъ, не имѣющихъ историческаго значенія или во всякомъ случаѣ нуждающихся въ критической провѣркѣ. Само собою разумѣется, что чѣмъ болѣе поздняя рукопись Житія или какого другаго

памятника, тъмъ недовърчивъе мы къ ней относимся: филологъ скептически будеть разсматривать списокъ, встрачая испорченность и замѣну древнихъ формъ и оборотовъ новыми, современными переписчику; историкъ не будеть особенно довърять списку, не зная о времени его происхожденія и объ источникь, откуда заимствованы ть или другія свёдёнія; историкъ литературы не будеть въ состояніи распознать, какого времени Житіе, оригинально оно, или представляеть лишь передълку, - и всё они будуть бояться, нёть ли въ памятник случайных или намбренных пропусков или интерполяцій. Однако было бы большою ошибкою полагать, что если сочинение сохранилось въ спискъ XVI или XVII въка, то онъ не можетъ восходить къ болбе раннему времени, не можеть заключать въ себъ передачи стараго, погибшаго сочиненія. Паденіе Византій не отразилось такъ гибельно на ходъ работы писцовъ, какъ можно бы было думать съ перваго раза. Центръ литературной работы — Константинополь и М. Азія — замеръ, но съ темъ большею силою забилъ родникъ на Авонъ, Синаъ, на Западъ и всюду, гдъ не такъ чувствовалось турецкое господство. Въ XVI и особенно въ XVII въкъ, не смотря на появленіе печатнаго станка, изумляещься количеству рукописной работы грековъ. Житія святыхъ, слова и поученія, за ними памятники боле светскаго характера, напр., хронографы, и дале произведенія классической древности, --- все это переписывалось съ древнихъ и обветшалыхъ рукописей на новыя въ самомъ большомъ количествъ, и не редко случается, что сохранениемъ того или другаго памятника византійской литературы мы обязаны какому нибудь писцу XVI или XVII вѣка.

Съ такими мыслями мы отправились въ мат прошлаго года на Святую Гору и, несмотря на кратковременное (мъсячное) пребывание тамъ, обогатились целымъ рядомъ малоизвъстныхъ памятниковъ византійской литературы. Результаты поъздки мы и предлагаемъ вниманію читателей. На первый разъ сообщаемъ замъчанія о нъкоторыхъ Житіяхъ святыхъ.

# І. Мученіе св. Модеста Іерусалимскаго.

"Αθλησις св. Модеста сохранилась въ cod. Synod. Mosq. № 381, 1023 года (л. 112—122 v.) и издана нами въ «Памятникахъ Древней Письменности» (1892, XCI). Рукопись эта до половины XVII в.

находилась въ Афонскомъ Иверскомъ монастыръ, гдъ, какъ кажется, въ началь XVII ст. съ этого Мученія сдылань быль списокь, попавшій затімь въ Солунь, а ныні находящійся въ библіотек Абонскаго Пантелеймоновскаго монастыря 1). Что онъ есть списокъ именно съ Иверо-Московскаго кодекса, доказывается особенно тъмъ, что полустертая строка въ рукописи XI века (по изд. стр. 55: точ...... віоч ооо) опущена въ спискъ XVII стольтія, гдъ просто читается: "Аук ієромартос... Въ началь Пантелеймоновского списко идеть анонимная Служба святому, однако отличная отъ изданной Аходоодія монаха Агапія Критскаго, а затімъ Житіе его на новогреческомъ языкі, написанное, какъ значится въ концѣ его, іеромонахомъ Веніаминомъ 1 августа 1622 года. Затемъ въ библіотек Ватопеда въ сод. 647, XVII в., писанномъ очень мелкимъ и красивымъ письмомъ, мы отыскали Службу и Мученіе св. Модеста, памятники, заслуживающіе особаго вниманія. Аходоидіа, тожественная съ Пантелеймоновскимъ спискомъ, составлена, какъ здёсь значится, Синесіемъ Еланикомъ. Объ этой личности им вются очень скудныя сведенія. Мы знали до сихъ поръ только, что Синесій Еланикъ жилъ около 1670 года, былъ искуснымъ эпиграмматикомъ, оставившимъ стихотворенія ироелегическія и ямбическія 2). Ватопедскій кодексъ № 647 можеть дать нѣсколько новыхъ чертъ для литературной деятельности Синесія. На л. 48 рукописи пом'вщено его довольно длинное Είς έαυτὸν ἐπιτάφιον, начинающееся словами:

"Ενθα μεθ' έσπερίης γε πολυπλανέων λαβυρίνθων, "Η δὲ βαρυστονάχου Ελλάδος ἄρ' ἀπιτόν' Κλεινῆς π τ. д.

Оказывается, что Еланикъ довольно много занимался въ области агіографіи и оставилъ на языкѣ византійскомъ цѣлый рядъ Служебъ и Мученичествъ новыхъ святыхъ, XVI вѣка (исключая Модеста):

1) (f. 1—31) Служба и Мученіе св. Модеста, оконченныя имъ 18 декабря 1603 года: (въ началѣ Службы) πόνος καὶ κτῆμα Συνεσίου, (въ концѣ Службы) Ἐτελειώθη τὸ παρὸν εἰς τὸν ἐν ἀγίοις ἰερομάρτυρα Μόδεστον πόνημα γραφῆ τε καὶ ποιήσει δι' ἐμοῦ τοῦ τῶν ἀμαρτωλῶν ἐλαχίστου καὶ ἐαυτοῦ δούλου Συμεών τε τοῦ καὶ Συνεσίου τῶν Ἑλανικῶν

<sup>1)</sup> Указаніемъ на этотъ списокъ мы обязаны любезности о. Матеея, библіотекаря упомянутой обители, которому приносимъ глубокую благодарность.

<sup>2)</sup> Γ. Ι. Ζαβίρα. Νέα Ἑλλάς, ἐκδ. ὑπὸ Γ. Π. Κρέμου. Άθήν. 1872 σ. 526-527.

κατά την 18 του δεκεμβρίου μηνός, ημέραν πέμπτην, εν ή και την του παρόντος άγιου εορτήν εορτάζομεν, αχγ' της του σωτηρος ήμων ενανθρωπήσεως, όθεν άξιω οι εντυγχάνοντες ύπερ εμού εύχεσθε κοινήν γάρ το παρατρέχειν. "Ερρωσθε. Συμεών"

Σύγγνωθι πάντ' ἄριστε τῷ Συνεσίφ Ύμνους ἄν οὐ σθένον τι μέλπειν ἀξίως, Μὴ γοῦν ἀπορρίψης με σῆς εὐσπλαγχνίας Έχων δὲ τὴν δύναμιν ἢν νέμεις, πάτερ, 'Ωσπερ θέλεις ἄριστον ἐν τοῖς μάρτυσιν' Νῦν οὖν με προφθάσης ἀνοχλούμενον.

2) (б. 33-48) Служба св. Говделаю Персу (память 29 сентября), написанная въ 1618 году: Έτελειώθη το παρόν είς τον εν άγίοις μεγαλομάρτυρα Γοβδελαᾶν πόνημα γραφή τε καὶ ποιήσει δι' ἐμοῦ τῶν άμαρτωλών εύτελους και έαυτου δούλου Συμεών του και Συνεσίου των Ελανιχων, αχιη΄ της του σωτήρος ήμων ένανθρωπήσεως. εύχεσθε τοιγαρούν ύπερ εμού οι εντυγχάνοντες διά τον χύριον, съ эпиграммой святому, акростихъ которой также Уимеюч. 3) (f. 49-71) Служба и Мученіе св. великомуч. Өеофана Новаго (пам. 8 іюня); 4) (f. 71-84) служба и Мученіе св. Макарія Прусскаго (пам. 6 ноября); 5) (f. 84-97) Служба и Мученіе св. Лазаря (пам. 23 февраля) 1). Изъ этихъ святыхъ Макарій и Лазарь совершенно неизв'єстны и даже имена ихъ не попали вътакіе полные М'всяцесловы, какъ трудъ архимандрита Сергія. Можно заключить, что агіографическая діятельность Симеона-Синесія Еланика относится къ первой четверти, даже половинъ XVII стольтія, и если и можно принять Завировскую дату 1670, то развъ только въ смысле предельнаго срока жизни агіографа. Въ виду того, что подлинная рукопись Синесія находится въ Ватопедскомъ монастырь, позволительно предположить, не быль ли агіографъ инокомъ этой обители. — Въ срединъ службы св. Модесту помъщена, какъ сказано, его "Адалок, чрезвычайно общирная (f. 15-26 v.) и въ литературномъ отношенім очень любопытная. Синесій им'вль подъ руками основной тексть, быть можеть, Иверскій (нын' Московскій) кодексъ, но, съ другой стороны, ему извъстна была и редакція Минейно-Синаксарная. Въ виду того, что въ первомъ кодексъ очень мало говорится о Модеств до его патріаршества, а, напротивъ, въ

Въ концъ кодекса другою рукою и на другой бумагъ написана Служба свв. Хрисанеу и Даріи.

позднайшихъ редакціяхъ предложено много сваданій именно объ этой поръ святаго, Синесій Еланикъ составиль сводное Мученіе и при этомъ выделиль чудеса въ конце его. Онъ довольно близко держался текста XI въка и даже сохранилъ имя Платона, предшественника Модестова: продажа Модеста дътьми златоковача связана здъсь съ прибытіемъ его въ Іерусалимъ и кончиною Платона. О почитаніи св. Модеста свидътельствують и изображенія его со стадомъ скота, видънныя нами въ Григоріатскомъ монастырт на Авонт, и многочисленныя частицы его мощей: глава въ Симопетръ, правая рука въ Діонисіать, частицы въ Пантелеймоновскомъ монастырь, Ксенофъ и Ксенофскомъ скитъ, Есфигменъ, Ватопедъ и въ Андреевскомъ скитъ. Итакъ литературная исторія этого агіографическаго памятника представляется теперь въ следующемъ виде: 1) "Адарсь 1023 года, 2) Στίχοι 1295 года 1), 3) Μνήμη минейная XVI (?) в., 4) Μνήμη синаксарная XVI (?) в., 5) Іерусалимская редакція XVI (?) в., 6) Στίγοι, Άχολουδία и Άθλησις соч. Симеона-Синесія Еланика 1603 г., 7) Адарок соч. Веніамина 1622 г., 8) Адарок соч. Іеровея Иверита XVII (?) Β., 9) Άχολουθία Arania Κρατοκατό XVII Β. α 10) Εύχή Ημкодима Святогорца, XIX въка.

# II. Житіе св. Матроны Пергской.

Время жизни св. Матроны Пергской (въ отличіе отъ Хіосской, XV в.) относится къ V столѣтію. Житіе ея въ пересказѣ Метафраста, читанное нами въ пергаминномъ кодексѣ Герусалимскаго подворья въ Константинополѣ (№ 13, f. 53—68 v.: Тоѐс обфромас том  $\beta$ (ом), не издано и не лишено нѣкоторыхъ неточностей 2). Матрона происходила изъ Перги, одного изъ городовъ Памфиліи. По поводу послѣдняго имени въ Житіи сообщается, будто эта страна расположена на границахъ Киликіи и Исавріи ( $\xi$ ) редоріоіс Кідіхом те хаі Ібайром хеірієм); названіе свое она получила отъ многолюдства жителей, собравшихся здѣсь ото всѣхъ городовъ: δіὰ τὸ хоυротро́фом ταύτης хаі πολυάνθρωπом хаі τὸ  $\xi$  άπασῶν τῶν πόλεων οἰχήτορας  $\xi$ χειν τοιαύτης  $\xi$ τυχε τῆς

<sup>1)</sup> Архии. В ладиміръ, стр. 530, № 354 f. (подъ 19 октября, ср. стр. 521) и f. 165.

<sup>2)</sup> Изложено архіеп. Филаретомъ (Житія св. подвижницъ. Спб. 1885<sup>2</sup> стр. 220—224). Вълатинскомъ переводъ житіе у Surius: АА. SS., 8 ноября. Основное житіе Матроны (по слав. пер.) издано въ только что появившемся выпускъ Макаріевскихъ Миней-Четіихъ, изд. Археогр. Коммиссіи.

προσηγορίας. По выходъ замужъ за нъкоего Дометіана, Матрона родила дочь Өеодоту и затёмъ отправилась въ Константинополь, гдё между прочимъ посътила храмъ Апостоловъ и вошла въ Вассіановъ монастырь къ самому Вассіану подъ именемъ евнуха Вавилы<sup>1</sup>). Но поль этого инока быль открыть иноку Акакію, который быль потомь игуменомъ Аврааміева монастыря (δς καί της είς τό τρίτον μονής του θεοφόρου Άβραμίου ποιμήν ετύγχανε), и Вавила долженъ быль оставить Вассіанову обитель. Н. П. Кондаковъ, считая основателемъ Аврааміева монастыря преп. Авраамія († 29 октября 360 г.), отожествляеть обитель съ монастыремъ Аврамитовъ; но, какъ кажется, объ обители не совмёстимы: μονή του Άβραμίου находился въ Константинополь, а μονή των Άβραμιτων въ Малой Азін, въ провинціи Понта, или еще - точнъе въ Понтійской Иракліи. Последній монастырь назывался также «Нерукотворнымъ» (τη των Άβραμιτων, ην και άγειροποίητον ονομάζουσι: Leo diac. ed. Hase p. 29). О немъ упоминается въ IX в. (Мученичество Аврамитскихъ мучениковъ 832 г.: AA. SS. Boll. 8 іюля II. 659), въ X в. (последняя остановка новаго императора Никифора Фоки при въбздб въ Византію) и въ XI въкб (посъщеніе монастыря Алексвемъ Комнинымъ въ 1074 г.: Nic. Bryen. p. 94 ed. Bon.)<sup>2</sup>). Житіе сообщаеть затымь, что во время этой Матроны обрытена была честная глава св. Іоанна Предтечи, и Матрона ходила посмотрёть на τορжество обрѣтенія. Κατ' έχεῖνο τοίνυν χαιροῦ γεηπόνος τις τὸ γήδιον έργαζόμενος ἐπὶ συχναῖς ταῖς ἡμέραις ἀναδιδομένην ἐώρα φλόγα τῆς γῆς και ή άνάδοσις συνεχής τε και ούδαμῶς λήγουσα. οὐτος οὖν ἄτε δἡ γεωργός οὐδὲν δυνηθείς συμβαλεῖν ὑψηλότερον τῷ ἐπισκόπῳ τῆς πόλεως προσελθών ἀπαγγέλλει. καί ος έχ τοῦ φαινομένου μέγα τι συνείς τὸ δηλούμενον άμα τῷ ὑπ' αὐτὸν κλήρφ τὸν τόπον καταλαβών καὶ ὡς προσῆκον ἦν εύχην ποιησάμενος την γην ἐπέτρεπεν ἀνορύττειν. οὐ καὶ γενομένου στάμνος ευρέθη ου χρυσον ένδον χρύπτουσα ή τι άλλο τοιούτων 8) οίον αν φι-

3) τοιούτον cod,

<sup>1)</sup> Житіе называеть и втораго преемника Вассіанова — Іоанна. Въ виду показанія Менологія, будто Матрона прибыла въ Константинополь съ ребенкомъ на 15 году своего возраста (!), о чемъ у Метафраста нётъ рёчи, арх. Сергій склоненъ думать, что существовало другое житіе св. Матроны (Полный мёсяц. Востока, II. 352).

<sup>2)</sup> Монастырь Аврамитовъ, построенный патр. Тарасіемъ, находился также въ Виенніи: память Анны—Евфиміана (Мучаточ, 29 октября, с. 178—180 изд. Венец.). Какъ кажется, «Нерукотворные» монастыри существовали и въ другихъ мѣстахъ; см. Eustathii Thessalon Opuscula, ed. Tafel. Francof. 1832 р. 358. Названіе это, вѣроятно, произошло отъ того, что монастыри были построены во имя Спаса Нерукотворнаго Образа. Ср. В. Васильевскій. Одинъ изъ греческихъ сборниковъ, стр. 44.

λόχοσμον θέλξη ψυχὴν, άλλὰ τίμιόν τι χρῆμα καὶ τοῦ παντός ἄξιον, τὴν σεβασμίαν τῷ ὄντι τοῦ βαπτιστοῦ κεφαλήν. Ταύτης πανταγοῦ διαδραμούσης της φήμης ούδεις ήν όστις οίχοι παρήν, άλλά πανπληθί πάντες πρός την θέαν συνέρρεον. Здівсь разумівется второе обрітеніе главы Предтечевой, имфвинее мфсто около 452 года и описанное участникомъ событія пресвитеромъ Маркелломъ, который является въ Житіи Матроны въ санъ діакона. Мъсто обрътенія не поименовано ни Маркелломъ, ни агіографомъ: первый говорить только, что это было мізстечко около Емесы, епископъ которой Ураній іздиль на торжество открытія, а агіографъ передаеть, что Матрона, жившая въ Виритскомъ (по другимъ пересказамъ въ Емесскомъ) монастыръ, ходила на итьсто обрътенія 1). — Изъ Виритскаго монастыря Матрона ушла въ Іерусалимъ и на Синай, послъ чего снова вернулась въ Константинополь, гдв посвтила храмъ Божія Мира, св. Ирины: εἶτα πρὸς τὸν ἐπ' ονόματι τῆς τοῦ θεοῦ Εἰρήνης ίδρυμένον παρὰ τῆ θαλάσση ναὸν γενομένη. Черезъ епископа она вызвала изъ Вирита своихъ духовныхъ сестеръ и окончательно поселилась въ столицъ, въ монастыръ, который получиль ея имя 2). Μετά γάρ πολλών ἄλλων και ή βασιλίς Βερίνα ή του μεγάλου Λέοντος γαμετή ώς αὐτήν ἐφοίτα, — второе опредѣленное указаніе на время жизни св. Матроны.

# Ш. Житіе св. Андрея Критскаго.

Житіе св. Андрея, какъ памятникъ литературный, оставалось неизвъстнымъ до послъдняго времени и даже не напло себъ мъста въ Актахъ Болландистовъ. Оно сохранилось въ двухъ редакціяхъ: одна (Οὐ δεμιτόν ἐστιν) по рукописямъ Аеонскаго Каракаллова монастыря (№ 52, f. 281) и Протата (№ 48, XV в.) написана παρὰ Νικήτα πατρικίου καὶ κοιαίστωρος καὶ πανευφήμου и существуетъ въ славянскомъ переводъ въ Макаріевской Минеѣ (подъ 4 іюля)³); другая (Οὐδὲν αν οίμαι γένοιτο), читанная нами въ Аеонской Ватопедской библіотекѣ (сод. 550, 1422 г. л. 19—28), принадлежить перу іеромонаха Ма-

<sup>1)</sup> Архіен. Филареть, упустившій изъ вида исторію обрѣтенія главы, страннымъ образомъ пріурочиваеть разсказъ Маркелла къ болѣе раннему времени и опрометчиво обвиняеть Симеона Метафраста въ невѣжествѣ (Житія св. подвижницъ, пр. 319). Но ср. В. Васильевскій въ Ж. М. Н. Пр. 1897, VI. 403—404.

<sup>2)</sup> Theoph. Chronogr., ed. Boor., I. 141.

Житіе ето въ непродолжительномъ времени намѣренъ издать А. Пападопуло-Керамевсъ.

карія Макри, о чемъ также прямо сказано въ заглавіи: οὐτος ὁ βίος συνεγράφη παρά τοῦ σοφωτάτου εν ιερομονάγοις χῦρ Μαχαρίου τοῦ Μαχρῆ. Объ обоихъ авторахъ мы имфемъ очень мало сведеній. Впрочемъ, нъть никакого препятствія къ отожествленію патрикія и квестора Никиты съ тъмъ «преславнъйшимъ магистромъ Никитою», который написаль Житіе Өеоктисты Лесбосской. Званіе квестора указываеть на его должность, которая могла соединяться съ такими титулами, какъ магистръ. Никита, какъ видно изъ житія Өеоктисты, служиль во флоть и не разъ вздиль по морю по порученю императора. Льва Мудраго (886-911), точные въ началы Х столытія. Онъ бываль на о. Лесбось и по разсказамъ здъшнихъ жителей написалъ Житіе Лесбосской подвижницы. Есть опредъленное указаніе, что онъ бываль и на Крить, гдь также могь слышать объ Андрев и также на основаніи разсказовъ составить его Житіе. Віод не богато историческими данными, да и трудно было написать живую біографію святаго спустя два стольтія. Что же касается до Макарія, инока-полемиста XV выка, то онъ только пересказаль Никитино сочинение. Обработка эта осталась неизвъстною проф. Крумбахеру.

Къ библіографіи твореній Андрея Критскаго следуеть теперь прибавить, что вскорт по восшестви своемъ на архіепископскую каөедру онъ произнесъ слово περί λειτουργικής τάξεως, нын уже не встръчающееся въ рукописяхъ. На Критъ онъ воздвигъ храмъ во имя Бога Слова и Богоматери и назваль его Влахернами: καὶ αὐτὸς έχ βάθρων άνεγείρει πάντων χάλλιστόν τε χαὶ μέγιστον χαὶ τῷ περιχαλλεῖ τε και υπερουρανίω του θεου λόγω εμψύχω ναώ τη θεομήτορι και παρθένω τούτον άνατίθησι, Βλαγέρνας θέμενος όνομα (f. 26). Βωπηςκα ετα служить прекрасною иллюстрацією къ свидітельству Оеодора пресвитера (VII вѣка): хаі ἐν ἄλλαις πλείοσι πόλεσι τῆς θεοτόχου τινὲς τῶν εύσεβων οίχους αναδειμάμενοι Βλαγέρνας τους τόπους χεχλήχασιν, ώς λίαν ἐφηδομένης τῆς θεομήτορος Βλαγερνών τῷ ὀνόματι¹). Значить, что постройка Влахернскихъ храмовъ, начиная съ V въка, производилась въ разныхъ пунктахъ имперіи не только въ VI и началь VII стольтія, но и въ концѣ его. Кромѣ храма, Андрей построилъ еще пріють для престарылыхь (έτι τε καὶ ξενώνα εξ αὐτών κρηπίδων ίδρύεται εἰς θεράπειαν γεγηρακότων) и другія сооруженія. Наконецъ, молитвами его арабскій флоть быль разбить во время осады Крита. Что, соб-

<sup>1)</sup> Ср. «Визант. Временн.», 1895 г., II. 589.

ственно говоря, при Андрев островъ подвергался сарацинскимъ набъгамъ, заключають обыкновенно изъ двухъ его словъ -- слова на Обръзание Господне и св. Василия и на св. ап. Тита. Въ первомъ критскій пастырь говорить: έθνων φόβον αποδρασοιμεν, καὶ νησοι λύτρωσιν εἰσδέζονται αἱ τῆς ἐχχλησίας διὰ λοιμῶν ἀνδρῶν ἀχοσμίαν ἀραιρέσεις είκόνων παθούσαι, ὑπὸ ᾿Αγαρηνῶν συγκινδυνεύσασαι¹); во второмъ: ούς (враговъ креста) βυθοῖς θαλάσσης ἄβυσσος ἐγκολπώσεται καὶ ναυμαχείν πειρωμένους, τοίς έαυτής περιπτύξεται χύμασιν.... αὐτὸς ὑπὸ χεῖρα τούτοις χαθυποτάξειε τὰ φῦλα πάντα τὰ βάρβαρα τὰ τοῖς αἴμασι γαίροντα... πρός δὲ καὶ ὁρατῶς τε καὶ ἀφανῶς ἐγγειρούντων ἡμᾶς πολεμεῖν ἐθελοκάκων ἐγθρῶν<sup>2</sup>). Чудо св. Андрея, по Макарію Макри, представляется въ следующемъ виде: Варваріхой στόλου τη νήσφ επιθεμένου, χαὶ αὐτῆ δὴ τῆ τοῦ μεγάλου ποίμνη ἐπιγειρήσαντος, χαὶ χύχλω ταύτην τῶν πολεμίων διαλαβόντων, καὶ παντοίαν μηχανὴν καὶ ἐλέπολιν κεκινηκότων, και όλως δεινήν τινα και άφυκτον κατ' αυτής πηξαμένων πολιορχίαν, οὐ μόνον ἀνωτέραν ταῖς εὐγαῖς τοῦ χινδύνου τὴν πόλιν πεποίηχεν, άλλά και τοῖς βαρβάροις δεινόν τι και φοβερόν ἐμβαλών δέος, οὕτω φεύγειν ἐπεισδιώχοντος 8) μηδενός, ώς ἐχ τῆς ἀτάχτου φυγῆς τε χαὶ συγκλονήσεως τους πλείστους διαφθαρήναι και τή θαλάσση και ταϊς τῶν πολιορκουμένων уєрбії (f. 26 v.). Такимъ образомъ и самъ Андрей и его біографы согласно свидътельствують, что осада арабами острова была неудачна, что непріятельскій флоть быль разбить и вмість съ экипажемъ частью утонуль, частью достался грекамь и только часть успыла спастись бъгствомъ. Хроники ничего не говорять о нашествіи арабовъ на Крить въ концѣ VII столѣтія; поэтому были попытки истолковать вышеприведенныя фразы изъ речей въ томъ смысле, что слова эти написаны другимъ, болъе позднимъ Андреемъ, жившимъ или пережившимъ иконоборческую эпоху. Но имбя теперь агіографическое свидътельство въ пользу нашествія Сарацынъ на Критъ именно при Андрећ, мы можемъ болће не сомнъваться въ дъйствительности происшествія. Быть можеть только, что флоть ихъ быль не такъ великъ, нашествіе не такъ страшно и результаты его не столь тяжелы для враговъ и блестящи для критянъ, чтобы слухъ о событіи могь выйти изъ области местной исторіи, распространиться въ Константинополе и быть занесеннымъ въ политическую летопись.

<sup>1)</sup> Migne. Patr. gr. t. 97 col. 932.

<sup>2)</sup> Migne. ibid. col. 1168-69.

<sup>3)</sup> επεισεδιώχοντος cod.

Возвращаясь изъ столицы, Андрей прибыль на о. Лесбосъ съ намѣреніемъ посѣтить землю Ієріσσός, гдѣ и умеръ, не дойдя до Крита. По Минейному разсказу (и нашему Прологу), онъ умеръ єν τινι νήσφ καλουμένη Ἐρεσσῷ, τῇ πλησίον Μιτυλήνης.

## IV. Житіе св. Филарета Милостиваго.

Несмотря на то, что Житіе св. Филарета (Вісу Зварвотом кай подітвіам) написано близкимъ по времени человѣкомъ и существуеть во многихъ греческихъ спискахъ¹), оно остается доселѣ неизданнымъ. Древне-русскіе переводные списки Житія восходятъ къ XV вѣку³), но они при всѣхъ ихъ достоинствахъ не лишены искаженій и пропусковъ и не могутъ вполнѣ замѣнить подлинника.

Богатства Филарета описываются въ Житін следующимъ обра-30ΜЪ (ΒЪ СЛАВ. ПРОПУСКЪ): ἡν τε αὐτῷ κτήνη πολλά. ζεύγη βοῶν ἐκατον, βόες έτεροι έξαχόσιοι, ἵπποι νομάδες ὼχταχόσιοι, τῆς δὲ ὑπηρεσίας αύτου ίπποι και ήμιονοι δγδοήκοντα, πρόβατα γιλιάδες δώδεκα, προάστεια πεπληρωμένα ν' μονώτατα<sup>3</sup>) πάντα καὶ πολλής τιμής ἄξια, καθὲ γὰρ ξχαστον αυτών πηγή ήν βλύζουσα άπό χρυφής, άρδεύουσα πάντα τά χρειωδώς έξ αὐτῆς ἔχοντα ἀρύεσθαι, οἰκέται πολλοί μετὰ γυναικών καί παίδων. Но вотъ на Пафлагонію и въ частности на родину Филарета Амнію (Аμνεια) напали арабы, и святой сталь совершеннымъ бъдня-ΚΟΜЪ: τοῦ δὲ θεοῦ παυσαμένου ταῦτα παρέγειν έχατονταπλασίονα τέλος πάντων διά τε της των Ίσμαηλιτων ἐπιδρομης διά τε ἐτέρων προφάσεων είς έσχάτην πενίαν έλήλυθεν. Ηο и въ такомъ положеніи Филареть отдаль свою последнюю лошадь солдату Мусулію, когда тоть должень быль идти на войну противъ сарадынъ. Мета γουν όλίγον χρόνον ήλθε έχ των βασιλευόντων χέλευσις πρός τους έν ταζς στρατείαις χαταλεγομένους ἐπιστρατεῦσαι κατὰ τῶν Ἰσμαηλιτῶν, ληιζομένων τότε τὸ τῶν Ῥωμαίων, τοῦ ἀδνομίου δὲ προσδοχωμένων 4), ἀπητοῦντο πάντες παρὰ τῶν άρχόντων τά τε δικάβαλλα και τὰ ἄρματα ἀνελλιπῶς. εἰς δέ τις τῶν στρατιωτών, Μουσούλιος ὄνομα, πτωχός... είς ἀπορίαν τοίνυν ἐσχάτην περι-

<sup>1)</sup> Cod. Vátic. № 17, X—XI в. (Pitra, p. 9), Paris. № 1510, XII в., № 1608, XIV в., № 162, XIV в. и пр. (Omont, II. 72—105, III. 226, 830), Taurin. № 201 (Pasinus, I. 301), Athon. Caracal. № 81 XV в. (этимъ спискомъ мы и пользуемся) и пр. Въ со-кращенномъ новогреческомъ пересказъ житіе издано въ Νέος Пαράδεισος II. 876.

<sup>2)</sup> Моск. Дух. Акад. № 90 (декабрь), л. 2-27 об.

<sup>3)</sup> μονότατα cod.

<sup>4)</sup> προσδοχομένων [cod.

πεσών ό στρατιώτης τῷ φόβφ τοῦ ἄρχοντος καὶ μὴ ἔχων καὶ πόθεν άγοράσει... Простой земледелець, Филареть породнился съ импераτοροκимъ домомъ следующимъ образомъ: κατ' έκετνον δε τον καιρον βασιλευούσης Εἰρήνης τῆς φιλοχρίστου σύν ἄναχτι Κωνσταντίνω τῷ υἰῷ αὐτῆς ἀπεστάλησαν ἐν πάση τὴν τῶν Ῥωμαίων ἐπικρατεία ἀπὸ ἀνατολῶν ἔως δυσμῶν ζήτησιν ποιούμενοι χόρης ὡραιοτάτης, ἡτις ἦν ἀζία συνζευχθήναι τῷ βασιλεί Κωνσταντίνφ. Въ числь сорока невысть находилась дочь некоего Геронтіана (Героитіаної, ниже Гратіаної, въ слав. Геронтіа, Геронтіева), которая однако не была допущена Ставракіемъ нь очамъ царевымъ, Σταυράχιον τον των ανάχτων έπιστήθιον τον και πάσαν πρόνοιαν ποιούμενον τοῦ ίεροῦ παλατίου (Β΄ ΤΗ ΤΗ ΤΕΝ ΠΟΙΑΤΕ). Выборъ Константина остановился на внукъ Филаретовой, Маріи, которая и сдълалась его супругою. Въ дальнъйшемъ славянскій текстъ опять значительно сокращень: την δέ δευτέραν (сестру Маріи) είς των μεγιστάνων αὐτοῦ ὀνόματι Κωνσταντινάχιος τῆ τοῦ πατριχίου ἀξία τετιμημένος, την δὲ τρίτην ἀπέστειλαν πρός Άργοῦσιν τὸν τῶν Λογγιβάρδων βασιλέα μετά δώρων πολλών. οὐτος γάρ ὁ Άργοῦσις ἡν αἰτησάμενος μνηστευσαι αυτῷ ἀπό Κωνσταντινουπόλεως νεανίδος πρός γάμου χοινωνίαν, πλην και τῷ κάλλει κεκοσμημένη και το είδος ώραία, κᾶν πενιχρὰ ἡ. Подъ Аруобок разумбется здбсь герцогъ Беневентскій Аригизъ II (758—774—787). Назвать его лонгобардскимъ βασιλεύς омъ было со стороны агіографа д'Еломъ не политическимъ и прямо таки ошибочнымъ. Аригизъ клялся въ върности византійскому императору и получиль изъ Константинополя титуль патрикія и инвеституру неаполитанскаго герцогства 1); для Беневента онъ быль dux, даже rex и princeps, но только не imperator; никакіе брачные союзы не могли дать ему такого титула. Мы имбемъ некоторыя сведенія, что Аригизъ жилъ не въ ладу со своею супругою и держалъ на сторонъ любовницъ. По поводу расторженія брака императора Константина съ Маріею Өеодоръ Студить и его біографы писали: соблазнъ сей имъль и другія следствія: народы, привыкшіе все еще взирать на Византію съ ея принципомъ божественнаго самодержавія, какъ на образецъ для подражанія, пришли въ немалое смущеніе, услышавъ, что святой царь презрыть такъ произвольно церковные каноны; лонгобардскій король (ό τῆς Λογγιβαρδίας ῥήξ), король готескій и нам'єстникъ воспорскій приводили этоть примёрь для оправданія своихь любов-

<sup>1)</sup> M. Amari. Storia dei musulmani di Sicilia. Firenze 1854, I. 188.

ныхъ связей <sup>1</sup>). Что же касается до отца Маріина Іоанна, то царь велѣлъ ему

σπαθάριον δντα τῷ βασιλικῷ (л. 19) спафарію сущу и надъ ἀξιώματι, ὁμοίως καὶ τοὺς ἐγγό- Маглавишты такоже и внуць νους παραστῆναι ἐν τῆ τραπέζη. пръдстояти у тряпезы.

За сыномъ и внукой Филаретъ послѣдовалъ въ Константинополь. Здѣсь въ женскомъ монастырѣ Суда онъ заказалъ себѣ гробъ (ἔρχεται ἐν ἐνὶ τῶν μοναστηρίων τοῦ Βυζαντίου καλούμενον (?) Κρίσις, τινὲς δὲ καὶ 'Ροδοφυλίου τοῦτο προσαγορεύουσι) и вскорѣ умеръ; а черезъ 12 лѣтъ скончались въ монастырѣ Богородицы, около Пятыхъ воротъ, его внуки: ἐν τῆ μονῆ τῆς ὑπεραγίας δεοτόκου πλησίον τῆς πέμπτου πόρτης ²). Извѣстно что церковь св. Андрея въ Судѣ (нынѣ ме-

<sup>1)</sup> Migne. Patr. gr., t. 99, col. 137, 252, 1013, 1660; Өсөдөра Студита Творенія. Спб. 1867, І. 214; ІІ. 606; Миханяъ. Житіе св. Өсөдөра, гл. 14. Въ Житін патр. Никифора (р. 160 Воог) говорится объ одномъ Таврическомъ намѣстникъ.

<sup>2)</sup> Кстати присоединить къ этому нъсколько словъ о дальнъйшей судьбъ Маріи и ея потомства. Извъстно, что императоръ Константинъ имълъ отъ Маріи двухъ дочерей; впоследствіи онъ развелся съ женою, заточиль ее въ монастырь (быть можеть Гастрійскій) и женился на ея фрейлинъ Осодотъ. Въ монастырской тиши внука Филарета пережила бурную жизнь своего мужа, вела переписку съ Өеодоромъ Студитомъ и будто бы оставила памятникъ своего каллиграфическаго искусства въ видъ двухтомной рукописи: четвероевангелія, нынів, къ сожалівнію, неизвівстнаго, и Діяній и пославій апостольскихъ вибств съ Апокалипсиссиъ въ толкованіи Андрея Кесарійскаго. Лично знакомые съ этою рукописью (cod. Athon. S. Pauli, № 2 in gr. -4°), мы можемъ сказать о ней следующее: Первые 22 листа кодекса бумажные и писаны рукою XVII въка; далъе слъдуетъ пергаминъ съ изръдка встръчающимися также бумажными листами. На первомъ бумажномъ листа читаемъ: 'Η βίβλος αύτη περιέχει τό δεύτερον μέρος τῆς χαινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς πράξεις τῶν ἀποστόλων (πος καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης ἤτοι τὰς καινῆς διαθήχης Αποκαπημισμού) όμου με τὰ εν τοῖς περιθωρίοις σχόλια Άνδρέου Καισαρείας εγράφη δε παρά Μαρίας βασιλίσσης εν έτει ω': +800. Затемъ на л. 1 οб. идетъ краткая новейшаго времени Βιογραφία Άνδρέου Καισαρείας. Святой этотъ жиль, какъ здъсь сказано, περί τὰς ἀρχὰς τοῦ πέμπτου αἰῶνος, διήρχεσεν ἄχρι τοῦ πεντηχοστοῦ τοῦ αὐτοῦ ἤτοι φν' ἐπὶ τῆς βασιλείας Ίουστίνου τοῦ Θρακός καὶ Ἰουστινιανοῦ τοῦ μεγάλου αὐτοκρατόρων, κατὰ τὴν πιθανωτέραν γνώμην τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἰστοριογράφων. Далѣе на π. 2 слѣдуетъ Ἰωάννου Ζωναρᾶ περὶ Μαρίας βασιλίσσης ἀντιγραψάσης τὴν βίβλον ταύτην. Μετὰ τὸν θάνατον Λέοντος υίου Κωνσταντίνου χαββαλίνου (χοπρωνύμου) διεδέχθη την βασιλείαν Είρηνη ή αὐγούστα μετὰ τοῦ υἱοῦ αὐτῆς Κωνσταντίνου. παιδίον χρόνων δέχα, χαὶ θέλουσα μνηστεῦσαι είς τον υιόν της νύμφην ἔπεμψε πρός Κάρουλον ρήγα Γαλλίας προξενῶντας είς τον υιόν του(;)τὴν θυγατέρα του. ἀλλ' ἐπιθυμοῦσα ίνα βασιλεύη αὐτὴ καὶ φοβουμένη μήπως διὰ τὴν συγγένσταν (συγγένειαν;) ήθελε λάβη ὁ υἰός της τὴν βοήθειαν τῶν Φράγκων ἀφῆκε τὴν συναλλαγήν ταύτην καὶ κατὰ θείαν νεῦσιν ἔφερεν ἀπὸ τὴν ἰδίαν μίαν κόρην ἔκγονον τοῦ άγίου Φιλαρέτου τοῦ διαβοήτου εἰς ἐλεημοσύνας καὶ ὑπάνδρευσεν αὐτὴν μὲ τὸν υἰόν της Κωνσταντίνον, ἐκαλείτο δὲ ἡ κόρη Μαρία. φθάσας δὲ εἰς ἡλικίαν ὁ Κωνσταντίνος καὶ ποιήσας διαφόρους πολέμους. ή Εἰρήνη οὖσα φιλότιμος καὶ ποθοῦσα νὰ διοικῆ αὐτὴ τὴν βασιλείαν έσυμβούλευσε τὸν υἰόν της νὰ διώξη τὴν σύζυγόν του βασίλισσαν Μαρίαν διὰ νὰ ἤθελε μισηθή ἀπό οΐους καὶ καταντίδη πάλιν εἰς αὐτὴν ἡ διοίκησις τής βασιλείας. "Οθεν ὁ Κωνσταντίνος ἀπεδίωξε τὴν βασίλισσαν Μαρίαν καὶ τὴν ἐβίασε μὲ κάθε τρόπον, νὰ γίνη καλο-

четь Хаджи-Мустафы), между Силиврійскими и Золотыми воротами, внутри города, построена была Аріадною, сестрою императора Өео-

γραία. ὡς δὲ ἐξεδύθη ὑμνὴ τοῦ βασιλέως Μαρία τὰ βασιλικὰ ἄμφια ἐνεδύθη, μὴ θέλουσα τὰ μοναχικὰ ῥάσα, καὶ ἀνελθοῦσα εἰς μοναστήριον ἐδικόν της ἡσύχασε καὶ ἔδειξε πολλὴν ἄσκησιν ἀρετῆς. διότι ἡτον παιδιόθεν πεπαιδευμένη τὴν θείαν γραφὴν καὶ ἐγράφησεν ὑραίως καλλιγραφοῦσα καὶ τῷ θεῷ εὐαρεστοῦσα ἄχρι τελευταίας αὐτῆς ἀναπνοῆς. Αὕτη καλλιεγράψατο καὶ τὴν παροῦσαν ἱερὰν βίβλον, ἤτοι τὰ ἄπαντα τῆς νέας διαθήκης εἰς τόμους δύο, εἰς μὲν τὸν α΄ τὰ τέσσαρα ἱερὰ εὐαγγέλια μετὰ τῶν σχολίων ἐν τοῖς περιθωρίοις, εἰς δὲ τὸν β΄ τὰς πράξεις καὶ ἐπιστολὰς τῶν ἀποστόλων καὶ τὴν ἱερὰν ἀποκάλυψιν τοῦ θεολόγου Ἰωάννου, μετὰ τῶν ἐν περιθωρίοις σχολίων, ἄτε ὁ ἱερὸς Ἀνδρέας ἀρχιεπίσκοπος Καισαρείας Καππαδοκίας ἐρανισθεὶς παρὰ τῶν τοῦ θεολόγου Γρηγορίου τὰ πλεῖστα καὶ παρ' ἄλλων σχολιαστῶν τῶν πρό αὐτοῦ ἐπιμελῶς συνάψας συνέθετο. Ὁ δὲ βασιλεύς Κωνσταντῖνος τυφλωθεὶς παρὰ τῆς μητρός του, ἔγινεν ἡλίου ἔκλειψις ἡμέρας 17, καὶ μοναρχήσασα ἡ Εἰρήνη ἔτη δ ἐξορίσθη εἰς Μιτυλήνην. Ἡ δὲ μακαρία Μαρία ἔγραψε τὸ παρὸν τεῦχος ἐν ἔτει 800 καὶ πρός. Βα самомъ концѣ рукописи на пергаминномъ мистѣ, но другими, болѣе блѣдными, чернилами и другимь, болѣе толстымъ, каламомъ записамю:

σταυ ρε φύ λαττε βασίλισ σαν **Μ**α ρίαν

а съ боку позднею рукою сделано примечание: Μαρία ή έχγονος Φιλαρέτου του έλεήμονος, γυνή δε γενομένου Κωνσταντίνου βασιλέως.... έλαβε τὸ ἀγγελικὸν σχήμα, ἡσύχασε εν μοναστηρίω εν Βυζαντίω. Центръ тяжести въ приведенныхъ выпискахъ лежить такимъ образомъ въ записи Маріи и въ ея «біографіи Іоанна Зонары». Само по себъ нисколько не удивительно, если внука Филарета могла переписать Новый Завътъ, а Зонара видъть этотъ кодексъ и приложить къ нему біографическія свёдёнія о царственной переписчицъ, которыя затъмъ, въ турецкое время, были переложены на новогреческій языкъ и въ такомъ именно видѣ и сохранились въ настоящее время, тогда какъ «подлинная записка» Зонары утратилась. Но вотъ какія соображенія заставляють насъ недов'врчиво отнестись къ напечатаннымъ зд'ёсь текстамъ: 1) Письмо рукописи, какъ намъ показалось, болъе поздняго времени; старый минускулъ тонкій, медкій и красивый; 2) свёдёнія Зонары о браке и разводе Маріи здёсь такого характера, что они могли быть лишь позднейшею блёдною обработкою того матеріала, который данъ въ хроникъ этого писателя (ed. Dind. III. 358, 365); 3) въ записи самой Маріи нізть даты, а трудно допустить, чтобы Зонара въ XII віжь могь знать точно годъ списанія кодекса (если только цифры не было въ концѣ недошедшаго четвероевангелія). — Одна изъ дочерей Маріи Евфросинія была впоследствіи замужемъ за императоромъ Михаиломъ II (820—829) и въ санѣ августы звала свою нать изъ монастыря къ себъ во дворецъ, но Өеодоръ Студитъ не совътовалъ послъдней идти въ міръ (Осодора Студита Творенія, ІІ. 466-468). Евфросинія посл'в женидьбы ея сына Өеофила на Өеодоръ ушла въ Гастрійскій монастырь (W. Regel, Anal. р. 5), быть можетъ къ своей матери. Сестра ея Ирина была замужемъ за патрикіемъ и стратигомъ въ Арменіи, а потомъ въ Греціи; по смерти мужа она также ушла въ монастырь, гдѣ была настоятельницею, и скончалась около 821 года. Съ нею также переписывался Өеодоръ Студитъ — по вопросамъ каноническимъ, стоявшимъ въ связи съ незаконнымъ бракомъ Константина на Осодотъ (Осод. Студ. Творенія II.

досія II 1). Изъ Житія Филарета слёдуеть, что этоть монастырь, расноложенный въ мѣстности «Судъ» и нотому называвшійся просто монастыремъ Суда или Розолистнымъ, былъ монастырь женскій, во главѣ котораго стояла игуменья. Замѣчательно, что и въ XIII в. въ немъ устроенъ былъ придѣлъ великомуч. Андрея также женщиною— Оеодорою Рауленою 2). Что же касается до Богородицина монастыря около Пемптійскихъ, давно заложенныхъ, воротъ (между Адріанопольскими и воротами св. Романа), то монастырь этотъ находился гдѣ-то около церкви Флора и Лавра.

## V. Перенесеніе мощей св. Евфиміи.

Простой, живой и интересный разсказъ Тійскаго енископа Константина, современника перенесенія мощей св. Евфиміи изъ Лимна въ Константинополь (при имп. Иринъ и Константинъ), изданный въ Acta Sanctorum<sup>3</sup>), на почвѣ Византіи подвергся пересказу уже извъстнаго намъ ісромонаха Макарія Макри: въ cod. Athon. Vatop. № 550, 1422 г. (д. 228 об.); въ заглавін сказанія значится: συνεγράφη τὸ ὑπόμνημα τοῦτο παρὰ τοῦ σοφωτάτου ἐν ἰερομονάγοις χῦρ Μαχαρίου τοῦ Μαχρή (Άλλά πῶς ἄν τις μᾶλλον). Пересказъ значительно сокращенъ: такъ въ немъ опущены сведенія о мученіяхъ патріарха Германа, о мъстоположении храма Евфимии, о тайномъ почитании иконъ сестрами и дочерьми Льва Исавра, о византійской гавани той λεγομένων Σοφιών 4), о Константинь Копронимы и его преемникы, о надписи двухъ братьевъ на мраморѣ, о комитѣ Анастасіи и о митрополить Андреь; разсказъ собственно о перевезении мощей съ острова у Макарія представленъ также очень кратко. Допущены кой-какія мелкія отступленія отъ оригинала: напр., Сергій и Сергона (Σεργωνάς, у Макарія Σαργωνάς), по Константину, только тали въ лодкт около

<sup>280—283, 295, 525—527).</sup> Вся семья—Константинъ, Марія, Ирина и Евфросина, равно какъ дочь Ософила Анна и отецъ Іоанна Цецеса (Chiliad. V. 17), погребены вистъ въ константинопольскомъ Ливадійскомъ (τῶν λιβαδίων) монастырѣ Евфросины въ гробницѣ изъ висинскаго камня (Banduri, Imp. Orient. I. 124, II. 816; Migne, Patr. gr. t. 157 col. 737, 740).

<sup>1)</sup> Кондаковъ, стр. 161.

<sup>2)</sup> О монастыр's Du-Cange, Fam. Byz. 252; Notae ad. Niceph. Gregor. II, 1184; ad Zonar. VI. 41.

<sup>3)</sup> AA. SS. Boll. 5 сент., V. 274—283 по соd. Vatic.; на Асонъ мы имъле подъруками соd. Laur. Δ. 79, XIII в., л. 129—136.

<sup>4)</sup> Οδωκηοβειμο ομα μασωβαετος λιμήν τῶν Σοφίας (Teoh. I. 368), ὁ τῆς Σοφίας λιμήν (Leo diac., 84 B), ὁ τῶν Σοφιῶν λιμήν (Cedr. I. 715).

столицы, — по Макарію, они были рыболовы. Для образца передълки приводится здёсь нёсколько параллельныхъ мёсть.

(По Константину) Императоръ Левъ Исавръ έπί τον Βουχολέοντα διαβιβάσας ξρριψεν (Μοιμμ Εβφимін) ἐν τῷ τῆς θαλάσσης ῥεύματι καὶ τῆ ἐπαύριον σελέντιον ἀσεβὲς ποιησάμενος <sup>1</sup>).

Принявъ мощи въ лодку, Сергій н Сергона ἄραντες οὖν τὰ ἰστία κατέπλεον έξελθειν βουλόμενοι το της Άβύδου στόμιον.

τὸ ἄχρον τῆς νήσου (Лимна), ἐν ώ τραγύς υπήργε και ναυαγώδης τόπος.

Лимнскій епископъ ήν οἰχοδομήσας έν τοῖς χρόνοις ἐχείνοις σεβάσμιον τέμενος.

(По Макарію) Императоръ, принеся мощи ἐπὶ τὸ μέρος τῆς πόλεως, δ Βουχολέοντα χαλεΐν είώθασιν οί πολλοί, μετά του φέροντος χιβωτίου τῷ τῆς θαλάσσης ῥωθίω δίδωσιν.

άραντες πλήρεσιν ίστίοις ἐπὶ τὴν Προποντίδα κατέπλεον και οὐ πρότερον ἔστησαν πρίν τὸν Ἑλήσποντον φθάσαι και ἐνορμίσαι τὸ σκάφος τῷ τῆς Αβύδου λιμένι.

τῷ ἄχρφ τῆς νήσου τραχεῖ χαὶ πλήρει σπιλάδων ὄντι.

άρτι ναόν χάλλιστον ίδρυσάμε-

По перенесеніи мощей въ столицу онъ были расхищены дочерьми царя (по Макарію: дочерьми царицы) и другими,

ώς και την χετρα την άγιαν δι' πατρικίου το ἐπίκλην Μονομάχου ἐν τη Σιχελών νήσφ τη μάρτυρι ναόν δειμαμένω άναθέσθαι φασί.

Патрикій Никита Мономахъ ής τὸν τόμον ἐδέξατο ὑπὸ Νικήτα ΒΒΑΙΤ ΕΑ ΡΥΚΥ, δι' ής τὸν ἰερὸν τόμον ὤρεξε τῆ θεία συνόδφ τηνικαῦτα χτησάμενον ἐπὶ Σιχελίαν διαβιβάσαι και ἐπ' αὐτῆ ναὸν κάλλιστον ἀνεγείραι τη μάρτυρι.

Последняя фраза заслуживаеть особеннаго вниманія. Тійскій епископъ подъ дочерьми *царя*, какъ кажется, разумѣетъ извѣстныхъ уже намъ Ирину и Евфросинію, хотя онъ могли быть во время событія еще очень маленькими; напротивъ, Макарій говорить о дочеряхъ царицы, то есть, безъ сомненія, Ирины, но такихъ не было: ясно, что Макри допустиль существенную неточность. Затемъ изъ словъ Константина следуеть, что Никита Мономахъ частицу руки св. Евфиміи взяль себъ, а по пересказу Макарія, онь отдаль ее тогдашнему со-

<sup>1)</sup> Өеофанъ (І. 439) и Георгій р. 662 Mur.) называють въ этомъ случав Константина Копронима.

бору (конечно, VII вселенскому). Если въ этомъ случат јеромонахъ освтдомленъ менте епископа, то выходитъ, что перенесение мощей произошло именно въ 796 г., какъ мы привыкли доселт считать, а не въ 788 году. Однако традиція говоритъ, что тело Евфиміи положено было въ храмт ея имени, около Ипподрома, и здтсь находилось до неизвтстно какого времени; потомъ оно оказалось почему-то въ землт, найдено въ 1190 году и перенесено въ лавру Космы и Даміапа (около Влахернъ): «се же отъ сего 10-е лт явившися отъ земля плотію: не вт вдяху бо ея, гдт (= когда) положена бысть» 1).

## VI. Житіе Өеофилакта Никомидійскаго.

Бароній, располагавшій малыми свідініями о св. Өеофилакті, склоненъ былъ относить его ко временамъ Льва Исавра; но съ появленіемъ  $Mv\eta\mu\eta^2$ ) діло перемінилось, тімь болье что память оправдалась пересказомъ святогорца Никодима (XIX в.), основанномъ на Житіи Никомидійскаго архіспископа в). Мы им'єли возможность прочитать это основное Житіе въ Авонскомъ Діонисіевомъ монастырѣ (cod. № 143, XVII в. л. 52—60: Άλλοις μέν άλλαι βίων) и можемъ сообщить следующія сведенія о памятнике. Віос написано не современникомъ, мало знавшимъ о святомъ и болће распространяющимся о патріархахъ Тарасіи и Никифорф и объ императорахъ, начиная съ Ирины и кончая Өеодорою. Тъмъ не менъе въ немъ есть нъсколько интересныхъ данныхъ. Въ Константинополѣ Өеофилактъ близко сошелся съ τῷ βασιλικῶν ἐντυγχάνων μυστογράφω Ταpacieмъ; по Μνήμη и Синаксаристу, Тарасій быль тогда простабляруть, но это одно и тоже, такъ какъ, по Житію Тарасія, онъ состояль въ должности перваго секретаря царскихъ тайнъ. Поставленный во архіепископа Никомидін, Өеофилакть είχους άνεγείρας έν ταύτη τη πόλει διαφόρους χαί εὐχτήριον ναὸν (Βο имя Κοсмы и Даміана), κλίνας τε καὶ στρομνάς ἀποθέμενος τούτοις, ἰατροὺς καὶ ὑπηρέτας καταστησάμενος καὶ τὴν ἄλλην άπασαν χρείαν, ής ο ενδεής επαρχείται λαός, όπερ ιατρείον έξ εχείνου χαί μέχρι της δεύρο περίεστι. Затымь онь, очевидно по примъру своего учителя, έκάστφ μηνί την τροφήν πασιν έδίδου απαράσπαστόν τε καί άδιάλειπτον. Не менъе любопытенъ и слъдующій заведенный имъ обы-

<sup>1)</sup> Антоній Новгородскій, изд. П. Саввантова, ст. 133-134.

<sup>2)</sup> Combesis. Hist. haer. monoth. (Auct. nov.). Paris. 1648, II. 1029-1032.

<sup>3)</sup> Συναξαριστής (Αθήν. 1868), ΙΙ. 20-21.

чай: ἐν δὲ τἢ ἐκτη ἡμέρα τῆς ἐβδομάδος λουτρῷ τούτοις τῶν πόνων τὴν Ιασιν ἐδαψίλευε λέντιον γὰρ χριστομιμήτως διαζωννύμενος εὐχῆς καὶ δλονύκτου ίκεσίας τελουμένης καὶ φιάλης τῷ λουτρῷ θερμῶν προκειμένης υδάτων πάντας τοὺς νόσῷ κατειληζμ)μένους καὶ λώβη βαρεία πειζομένους οἰκείαις χερσὶ προθύμως ἀπέσμηχε. Императоръ Левъ Армянинъ очень сурово встрѣтилъ патріаршихъ посланцевъ: Евоимія Сардскаго, Емиліана (cod. Αἰλιανός) Кизическаго, Іосифа Солунскаго, Евдоксія Аморійскаго, Михаила Синнадскаго и Өеофилакта Никомидійскаго, пытавшихся заступиться за иконопочитаніе, удариль послѣдняго по липу и сослаль его въ Стровиль (въ өемѣ Киверріотовъ ¹), гдѣ καὶ φασὶ αὐτὸν τριάκοντα σχεδὸν ἔτη τῆ ὑπερορία διηνυκέναι. При Θеодорѣ и патріархѣ Меводіи тѣло его принесено въ Никомидію καὶ κατατίθεται ἐν τῷ ὑπ² αὐτοῦ κτισθέντι ναῷ Νικομηδείας τῆς πόλεως.

## VII. Житіе св. Евдокима.

Житіе Евдокима, изданное нами по списку Московской Синодаль-HOЙ **библ**іотеки (№ 382, 1063 г. л. 125—136: Εὐδοχίμου τοῦ χατά θεόν), какъ было уже замъчено 2), есть произведение Симеона Метафраста съ весьма незначительнымъ историческимъ содержаніемъ. Но, благодаря имени знаменитаго пересказчика, опо пользовалось громадною извъстностью, сохранившись и досель во множествъ списковъ XI и следующихъ столетій. Теперь мы можемъ уже определенно высказаться, что сочинение Метафраста есть именно только пересказъ Житія, а подлинникъ сохранился, кажется, въ одной только рукописи-Авонскаго монастыря св. Діонисія (№ 228, XV в. л. 219—240: Είτα εί γραφική μοι), съ которой мы имфемъ теперь списокъ. Подлинное Житіе, къ сожальнію, анонимно; изъ него можно только заключить, что агіографъ жиль въ Константинополь. Написано оно въ дух классических традицій, которыя мы привыкли читать въ сочиненіяхъ діакона Великой Церкви Игнатія. Обиліе красисовъ и энклитикъ (γε, πη, πως), въ томъ числѣ энклитическаго мѣстоименія (οί, τφ), форма предлога ές, упоминаніе классическихъ именъ (Ахиллесъ, Хиронъ, Платея, Одиссей, Афродита), --- все это заставляетъ думать, что если мы имфемъ здфсь перо не Игнатія, то, безъ сомифнія

<sup>1)</sup> Другой Стровияъ находияся около Солуня (Eustathii Thessal. Opuscula, ed. Tafel, p. 358).

<sup>2)</sup> Памятники Древней Письменности, 1893, XCVI, стр. І.

стиль той Тарасіевой школы, изъ которой вышель агіографъ Тарасія и Никифора. — Весьма замъчательно, что анонимный агіографъ ни разу не обмолвился насчеть имени императора, который назначиль Евдокима на должность командира одной изъ ротъ Каппадокійскаго баталіона. Это обстоятельство показываеть, что біографъ не быль поклонникомъ Өеофила; да и трудно было въ то время сочувствовать императору, иконоборныя увлеченія котораго сділали его ненавистнымъ въ глазахъ подданныхъ. Невольно при этомъ припоминается Житіе Григорія Деканолита, анонимный авторъ котораго, имбющій какую то связь съ Игнатіемъ, также тщательно умалчиваеть о иконоборческихъ императорахъ. Наиболе важныя места Житія суть следующія: родители Евдокима πρός των χρατούντων είς τιμήν έλαγον πάνυ γέ τω τότε των τιμιωτάτων βασιλεύσι τυγχάνοντα καὶ σχεδόν τὰ πρώτα παρ' αὐτοῖς φέροντα (f. 220 v.), a camb οης τιμάται πρός τοῦ βασιλέως ούχ ελαχίστου τοῦ τῆς Καππαδοχίας κλίματος στρατοπεδαργεῖν (f. 227 v.), однако о резиденціи его въ Харсіан' здісь ничего не говорится. Мы можемъ лишь догадываться, что если Евдокимъ, будучи Каппадокійскимъ стратопедархомъ, умеръ въ Харсіанѣ, то вѣроятно онь здёсь и имёль постоянную квартиру; поэтому свидетельство Меταφράςτα και περί το καλούμενον Χαρσιανόν διατρίβων (Βъ καчествь хριτής) мы считаемъ тоже не болье, какъ его догадкою  $^1$ ). Τὶς  $\delta$ ' ἄλλη παρθένος την μοναδικήν πολιτείαν προελομένη... του σεμνείου, εν ώ διηγεν αύτη... Μαντίναιον ή κλησις τούτφ γε ήν (f. 238 v.), у Симеона: Παρθένος τις σεμνείου, δ τὸ Μαντίναιον  $^2$ ) ἐχαλεῖτο ἀφηγουμένη (p. 22). Гдё находился этотъ монастырь, съ точностью неизвестно. Мы въ свое время высказали догадку, что онъ стояль около ликаонскаго озера Татта. По Кедрину (II. 497), онъ находился въ Вукелларіи (єх Μαντινείου της έν βουχελλαρίω μονης); Вукелларіемъ же называлась область на границъ Виоиніи и Галатіи, какъ видно изъжитія св. Никифора Милесійскаго: χώρας τής των Μαρυανδηνών ώρμητο, είτουν Βουχελλαρίων, χώμη δ' αὐτῷ Βασίλεον (= Βασίλειον, Ἰουλιούπολις) προσαγορευομένη <sup>8</sup>); озеро же Татта принадлежало столько же Ликаоніи, сколько и Галатіи, — поэтому мы имфемъ основаніе остаться при первоначально высказанномъ предположеніи, а именно, что монастырь

<sup>1)</sup> Надписи на двухъ письмахъ М. Пселла тф хртт той Харстой (Sathas: Biblioth., V, 308, 370), быть можетъ, следуетъ читать Харстачой:

<sup>2)</sup> Такъ cod. Jber. и Vatop., cod. Mosq.: Мачтічьюч.

<sup>3)</sup> Analecta Bollandiana, XIV. 134.

Мантинійскій находился между Каппадокією и Византіей, точнье—на границь Галатіи и Вионніи. Τὸν ἰχέσιον πρόσδεξαι τοῖς εἰσεβῶς ἡμῶν βασιλεῦσι καθ' ὁρατῶν ἐχθρῶν καὶ ἀοράτων συνίστασο (f. 239 v.), такъ выражается агіографъ въ концѣ Житія, обращаясь въ молитвенномъ настроеніи къ Евдокиму. Подъ βασιλεῖς, вѣроятно, разумѣются имп. Михаиль и Өеодора, при которыхъ совершилось пренесеніе мощей св. Евдокима изъ Харсіана въ Константинополь, хотя конечно, какъ обычная формула, это можеть относиться и къ одному императору.

Разсматривая взаимоотношение между оригиналомъ и его пересказомъ, мы прежде всего видимъ, что подлинникъ очень подробно говорить обо всемь, о чемь Метафрасть замечаеть лишь вкратие, и даже о некоторыхъ вещахъ, которыя опущены въ переделке, напр., о значенім цифры 33, числів лість жизни Евдокима. Но съ другой стороны мы встръчаемъ у Симеона двъ прибавки, не находящіяся въ подлинникъ, --- это причитаніе матери надъ гробомъ сына и свидътельство, что церковь Богородицы, куда перенесены были въ серебряной ракъ мощи Евдокима, построена его родителями. Само собою разумћется, что Метафрастъ не могъ не восполнить столь естественнаго пробъла въ оригиналь, какъ плачъ матери надъ гробомъ сына; но что касается до втораго факта, то онъ наводить на мысль, что агіографъ написаль Житіе еще до постройки церкви, тогда какъ Симеонъ, уже знавшій о храмѣ и мощахъ Евдокима здѣсь, говорить объ этомъ какъ свидетель. Такимъ образомъ можно думать, что Богородичная церковь была построена Василіемъ и Евдокіею около половины ІХ стольтія. О мьстоположеній храма можно было догадываться на основаніи контекста нашего паломника XII в. Антонія Новгородскаго, который помъщаеть его между монастыремъ Дія (у Силиврійскихъ воротъ) и воротами св. Романа 1), т. е. около Меландисійскихъ вороть. Но такой догадке противоречить свидетельство анонимнаго русскаго паломника XIII въка, опредъленно помъщающаго женскій монастырь (очевидно во имя Богородицы) съ мощами Евдокима близь Золотыхъ воротъ 3). Находясь въ полномъ недоумении относительно действительнаго местоположенія храма, мы съ темъ боль-

<sup>1)</sup> Путешествіе Антонія, изд. П. Саввантова, ст. 124.

<sup>2)</sup> Бесёда о святыняхъ Цареграда, изд. Л. Майкова, Спб. 1890, стр. 20. Іосифъ Вріенній, говоря о мощахъ въ Константинополів, упоминаєть ώς τὰ τῶν ἀγίων Εὐδοκίμου καὶ Μιχαήλ (Ἰωσὴφ μοναχοῦ τοῦ Βρυεννίου τὰ εὐρεθέντα, ἐκδ. ὑπὸ Εὐγενίου τοῦ Βουλγάρεως. Ἐν Λε:ψία 1768, II. 35), но изъ этого ничего опредёленнаго вывести невозможно.

шимъ удовольствіемъ обращаемся къ новому свидетельству-Типику св. Софін, ІХ въка. Здісь подъ 31 іюля, днемъ памяти святаго, значится: τοῦ όσίου Εὐδοχίμου τοῦ ἐν τῷ Ἑξαχιονίω<sup>1</sup>). Итакъ містность, гдь лежали мощи св. Евдокима, называлась Ексакіоніемъ. К. фонь-Бооръ страннымъ образомъ счелъ эту местность лежащею совсемъ не въ Константинополь 2). Бандури, Дюканжъ и др. вслъдъ за Кодиномъ считали болбе правильнымъ чтеніе не Еξαχιόνιον и не Еξαχιόνιον, а Έξωχιόνιον, толкуя это слово такъ, что статун были поставлены императоромъ Константиномъ онго земляной стены. Между темъ образованіе этого слова совершенно аналогично со словами Еξаμіλιον и Έξαίππιον, тоже мъстностями въ Константинополь: и въ томъ и въ другомъ случат первыми двумя составными частями являются  $\xi\xi + \alpha$  copulativum (cp.  $\xi\xi + \alpha + \beta \beta \lambda 0 \zeta$  и пр.); такимъ образомъ иы имъемъ мъстности Шестистолиную, Шестимильную и Шестиконную. Где же въ Константиноноле находилась местность (или часть стены) Шестистолиная? Жилль помъщаеть Шестистолиный кварталь на пятомъ холмъ, въ одиннадцатой части города, подъ Евдомомъ, стало быть, въ Фанаръ, и это положение принимается Бандуриемъ. Но если это такъ, то затрудненія по вопросу о действительномъ м'есте мощей св. Евдокима еще болье усложняются: вивсто двухъ несогласныхъ свидътельствъ получается три. Къ сожальнію, Дюканжъ, собравшій массу свидетельствъ объ Ексакіоніи (П. 171), не высказаль своего мненія по занимающему насъ вопросу. Весьма важно отметить здесь, что по Кольбертинскому кодексу «Древностей» Ексакіоній названь уероатом тетуос, а у Кодина — уробеом тетуос, чёмъ, повидимому, и можно объяснить свидетельство Майковскаго анонима.

### VIII. Житіе св. Михаила Малеина.

Болландисты не знали Житія св. Михаила и вообще имѣли о немъ самыя скудныя свѣдѣнія. Въ новогреческомъ сокращенномъ пересказѣ Житіе его съиздавна печаталось въ Калокерини<sup>8</sup>), но не могло



<sup>1)</sup> Н. Красносельцевъ, въ Лѣтоп. Новоросс. Университета, Византійск. отд. Одесса 1892, І. 183; А. Динтріевскій. Описаніе литургическихъ рукописей. Τυπικά. Кіевъ 1896, І. 98. Въ рукописи: Ἐξακιονίφ.

<sup>2)</sup> Theophan. Chron. II. 603, 650.

<sup>3)</sup> Καλοκαιρινή, ὑπὸ ᾿Αγαπίου μοναχοῦ. Ἐν Ἑνετίησι 1818, σ. 201—211. На основаніи этого пересказа составлена брошюра архієп. Сергіємъ (ср. «Виз. Врем.». 1896, III. 399—400).

быть источникомъ по самому свойству передёлки; въ славянскомъ Прологь (подъ 12 іюля) мы имъемъ общирную Память, написанную въ Россіи при цар' Михаил Оеодорович , который быль тезоименникомъ святаго 1). Оригинальное Житіе Михаила Маленна (Віос хаі πολιτεία και άσκησις του όσίου και θεοφόρου πατρός ήμων Μιγαήλ του Μαλείνου, συγγραφείς ὑπὸ Θεοφάνους μοναγοῦ μαθητοῦ αὐτοῦ. Οὐχ ἔργοις γρη μόνον δαυμάζειν) μει читали въ Αθοнскихъ рукописяхъ Ватопедскаго монастыря (№ 550, 1422 г., л. 238 об.—259 об.) и Лавры (A. 79, XIII в., л. 136 об.—148). Вотъ существенныя стороны разбираемаго памятника. Михаиль родился въ Харсіанъ Каппадокійскомъ, о которомъ замѣчено: ἔρυμα μὲν ὑπάρχον ἀνεπιγείρητον καὶ βαρβαριχαΐς ἐφόδοις δυσπρόσιτον, ἀφ' ἐαυτοῦ δὲ τῆ χώρα πάση μεταδεδωχός τοῦ ὀνόματος καὶ τὴν παλαιὰν κλησιν ἐναποσβέσαι φιλονεικοῦν. Ρυςсκίй книжникъ, не зная разбираемаго здёсь Житія, ограничился замёчаніемъ: «Отечествомъ же коего града или веси, откуду бъ, не изобрътено бысть». Предки его были богаты и знатны: дёдъ по отцу быль Εβεταθίμ, τὸν ἐν πατριχίοις μέγα χτησάμενον ὄνομα καὶ ἐν στρατηγίαις περιφανώς διαπρέψαντα, а по матери Αдралесть (Άδράλεστος), τὸν τη αὐτή μὲν τῶν πατριχίων ἀξία τετιμημένον, στρατηλάτην δὲ τῆς ἀνατολῆς άπάσης διὰ τὸ τῆς ἀνδρείας καὶ φρονήσεως ὑπερβάλλον γενόμενον; δαδκα его происходила изъ царской крови, будучи родственницею императора Романа. Появленіе въ Житін именъ Евстаоія и Адралеста — несомнынное пріобрытеніе для генеалогической исторіи византійской аристократів. Патрикій Евстасій, безследно прошедшій въ греческой хронографіи, изв'єстенъ быль въ свое время и именитостью своего рода, и военными заслугами передъ имперіею; родоначальникомъ фамилін Малейновъ пока можеть считаться Никифоръ Малеинъ, изв'єстный своимъ укрощеніемъ мятежа армянина Самбата въ 866 году (Geogr. Hamart. 745); Евставій могь быть ему сыномъ или братомъ. Правда, въ Житіи онъ Малеиномъ не называется, но свидѣтельство агіографа, что Малеинъ быль внукомъ Евставія по отцу, говорить въ пользу этого положенія. Затімь, судя по місту рожденія Ми хаила, родиною Малеиновъ былъ Харсіанъ или во всякомъ случав

<sup>1)</sup> Проложное житіе въ извлеченіи у Ф. Терновскаго. Изученіе визант. ист. І. 205—214; въ русскихъ рукописяхъ встрѣчался и кановъ Михаилу Маленну; но одна такая рукопись виѣстѣ съ апокрифическимъ сказаніемъ о птицахъ была, какъ кажется, сожжена по распоряженію правительства XVII вѣка (Памятн. Др. Письм., СХУІ, стр. XXV).

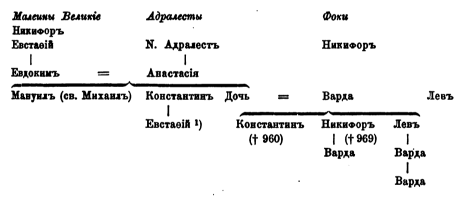
Каппадокія; это можно подтвердить и темъ соображеніемъ, что, повидимому, правнукъ Евстаоія, изв'єстный магистръ Евстаоій Маленнъ. жиль въ Каппадокій у себя (є̀ν τοῖς οἰχείοις: Cedr. II. 448) 1). Фамидія Алралестовъ также не безызвістна въ исторіи Византійскаго государства 2); высокая должность стратилата всего Востока, въ которую облеченъ быль нашъ Адралестъ, кажется, женатый на родственниць императора Романа, невольно заставляеть отмытить это имя вы военной исторіи имперіи Х стольтія. Родители его назывались Евдокимъ и Анастасія (Ауастасы). Вторымъ сыномъ Евдокима быль Константинъ по прозванію Великій 8), на сестрѣ котораго быль жевать несарь Варда, ὁ εὐτυχέστατος καΐσαρ, короновавшій императора Ниκαφορα α τὸν οὐχ ἡττον βαρβάρων ἡ παθῶν ὀλετῆρα καὶ Λέοντα τὸν μεγαλοπρεπέστατον χουροπαλάτην εύτυγως ἀπεγέννησε. ΑΓΙΟΓΡΑΦ' ΗΑзываеть двухъ сыновей Варды Фоки — Никифора и Льва (ср. Zonar. IV. 66); однако у него быль еще сынь, Константинь, стратигь Селевкін, убитый эмиромъ въ 960 году (Cedr. II. 327; ср. Du Cangius, р. 149 sq.). Любопытно извъстіе Житія о «счастливъйшемъ» кесаръ, короновавшемъ своего сына на царство. Мы знали до сихъ поръ, что Никифоръ Фока провозглашенъ былъ императоромъ прежде всего восточной армією, что отецъ его, доместикъ школь, Варда Фока, подъ вліяніемъ интригъ Вринги б'єжаль въ храмъ искать уб'єжища, что онъ потомъ, по вступленій сына въ столицу, получиль санъ кесаря (а сынъ его Левъ — санъ куропалата) и оказаль уже коронованному патріархомъ Никифору услугу клятвеннымъ подтвержденіемъ, что дети Ософаны (Василій и Константинъ) не Никифоровы, а его собственные крестники, после чего только патріархъ Поліевкть и могь примириться съ бракомъ новаго императора на Өеофанъ (Cedr. II. 352; Zonar. IV. 76-78). Какимъ же образомъ надобно понимать свидетельство Житія о венчаніи Вардою своего сына? Біографъ Өеофанъ, какъ кажется, намекаетъ здёсь на тайную, но первенствующую роль Варды, облегчившаго для Никифора свободный

2) Georg. ed. Mur. 818; Niceph. Blemmyd. ed. Heisenberg, p. 82.

<sup>1)</sup> Ср. Баронъ В. Розенъ. Имп. Василій Болгаробойца. Спб. 1883, стр. 86.

<sup>3)</sup> Въ XII въкъ упоминается также Κωνσταντίνος ο Μέγας (Eustathii Thessalon. Opuscula, ed. Tafel. Francof. 1832, p. 289). Итакъ фамилія св. Миханла— Мегасъ; быть можеть, на это же указываеть и Житіе св. Асанасія (изд. И. Помяловскаго, стр. 8): Μιχαήλ... μέγας τῷ ὄντι (игра словъ) καὶ τὸ γένος καὶ τὴν ἀρετήν. Изслъдователь этого послъдняго Житія И. И. Соколовъ («Виз. Врем.». 1896, III. 649) однако не останавливается на словъ μέγας.

доступъ къ престолу: боясь неудачи, онъ искалъ спасенія, а достигнувъ цели — получиль санъ кесаря. Счастливейшимъ его Өеофанъ называеть или за успёхъ предпріятія, или за долготу его жизни (жиль 90, а по Луитпранду, будто бы 150 лёть). Родители Михаила были бездётны, сокрушались о безплодій и молились Богу. Однажды въ Богородичномъ храмь (οίχος) εν Κουκά, χωρίον δε έστιν ούτω καλούμενον πρός των οίκητόρων τιμώμενόν τε καί σεβαζόμενον, Бοгородица явилась во снъ іерею Менодію, настоятелю той бухой, хатє́уоиба буθεν έν τη χειρί μαφόρια μέν τέσσαρα, σουδάρια δὲ τρία, οτμαλά πχω μλπ передачи Анастасіи и предсказала ей рожденіе сына. Родившійся мальчикъ былъ названъ Мануиломъ. Мѣстность Кука съ храмомъ Богородицы, куда, какъ кажется, Евдокимъ и Анастасія ходили для молитвы, находилась очевидно въ Каппадокіи и неподалеку отъ Харсіана. Мануиль, сынь Евдокима, по единогласному свидетельству Льва Діакона (ed. Hase, p. 51), нашего Пролога, основаннаго на «греческихъ исторіяхъ», и косвенно Житія св. Михаила, приходился дядею (Зегос) императору Никифору Фокѣ (по G. Schlumberger, р. 314, propre oncle maternel); родство это можеть быть представлено въ следующей генеалогической таблице:



По достиженіи возраста Мануиль сділался спаварокандидатомъ. Въ этомъ званіи онъ состояль въ царствованіе императора Льва Мудраго (886—911). Газе (р. 200, 308) несправедливо считаль его въ сані патрикія и стратига Каппадокійскаго, смішавь его съ другимъ Малеиномъ, кажется, его племянникомъ, Евставіемъ.

По смерти императора Льва Мудраго Мануиль находился въ раздумы, оставаться ли ему міряниномъ, или стать инокомъ. Онъ раскрыль

<sup>1)</sup> Въ XII в. (1185 г.), упоминается нѣкій Маленнъ, «родомъ изъ Филиппійской области, человѣкъ незнатнаго рода» (Nicet. Choniat. I. 384).

псалтирь и прочель начало X псалма: «На Господа уповать, како речете души моей: превитай по горамъ, яко птица». После этого онъ оставиль Константинополь и, прибывь на реку Γάλλω, ος πλησίον του Κυμιναίου όρους διέργεται καὶ ἐν τῆ τοῦ μονοκαμάρου γεφύρα γενόμενος, отослаль свою свиту къ отцу, а самъ остался здёсь лишь съ немногими. Затымь онь την χώμην Κερσίνης χατέλαβε πρός αυτους ήδη χειμένην τοῦ ὄρους τοὺς πρό πόδας и здёсь по близости отыскаль монаха старца Іоанна, Έλατίτης δὲ τὸ ἐπίκλην, у котораго и поселился, перемънивъ имя Мануила на Михаила. Итакъ Мануилъ изъ Харсіана ушель на Киминейскую гору. О местоположени ея существують противоръчивыя свъдънія: нашъ Прологь свидътельствуеть, что Михаиль «отъиде вскрай святыя горы Аоона — не въ горнюю часть Авона, но отъ восточныя страны вскрай ея вселися на ибсть, идъже Маленнъ глаголема есть гора... на ней же и Кименская обитель»; Г. Шлёмберже (р. 315) пом'вщаеть Киминскій монастырь въ Оессаліи (или Ктименъ на границѣ Долопіи). Однако ни та, ни другая догадка не заслуживаютъ признанія. Мы имбемъ довольно опредбленное свидетельство въ Житін Аванасія Авонскаго, ученика св. Михаила, что Аванасій съ Киминской горы ушель на Авонъ (изд. И. В. Помяловскаго, стр. 14), что гора Кишийс, на которой подвизался Михаиль, находилась въ Малой Азін и гдів-то недалеко отъ Олимпа: πρός Κρήτας... καὶ πρός έτερα μὲν ὅρη, τό τε τοῦ Κυμινᾶ καὶ τὸ τοῦ 'Ολύμπου (р. 26). Судя потому, что около горы протекала ріка Γάλλω, можно догадываться, что Киминская или Киминейская гора, а равно и мъстечко Керсина, находились въ Галатіи. Память св. Оомы Дефуркина (Мучаточ, дек., Вечетіа 1843 р. 83) подтверждаеть это: блаженный πατρίδα έσγε την είς πρόποδας του Κυμιναίου (въслав. Прологь: лежимыя! хециечои?) όρους γην αποφέρουσαν, и въ этихъ краяхъ одинъ вельможа εν τῷ πρὸς Σάγαριν ποταμῷ φροντιστήριον εδείματο. Ръка Сангарій протекасть по Висиніи, Галатіи и Фригіи.

Послѣ долгаго подвижничества Михаиль и его спостникь Агапій ἔχριναν μεταβήναι ἐχ τῶν τοῦ Γάλλου μερῶν χαὶ πρὸς τὰ τῆς Προυσιάδος ὅρια προσχωρήσαι; Михаиль поселился въ Ксиролимнѣ (Ξηρολίμνην πρὸς τῶν ἐγχωρίων ὀνομαζόμενον). Михаиль Малеинъ уходить такимъ образомъ изъ Каппадокіи совершенно послѣдовательно — сначала въ Галатію, потомъ въ Виеинію или точнѣе въ Прусіаду, гдѣ и поселяется въ Сухоезерѣ. Прославившись святостью своей жизни, онъ быль часто навѣщаемъ мірянами. Ἡνίχα χατὰ Βουλγάρων ὁ Ῥωμαϊκὸς

στρατός έξωπλίζετο έν τοῖς γρόνοις Κωνσταντίνου τε καὶ Ζωῆς τῶν βασιλευόντων και ή καθ' ήμας οίκουμένη διεκλονεϊτό τε και σφοδρώς εταράσσετο, έγένετό τις πρεσβεία πρός του όσιον παρά τινων φιλοθέων ανδρών έχλιπαρούντων ένδελεχῶς πρὸς τὸ έχ θεοῦ τὸ τέλος τοῦ συγχροτουμένου подещое мачету, и Миханить, не отвечая прямо, разсказаль сонь, что будто бы черная собака пожрала бёлую, изъ чего слёдовало заключить о неудачь ромейскаго оружія (f. 253). Здысь имыется вы виду Ахелойское пораженіе, нанесенное грекамъ болгарскимъ царемъ Симеономъ въ 917 году; о немъ довольно нодробныя свъдънія сообщены Симеономъ Магистромъ (Georg. Hamart., ed. Muralt, p. 807), Скилиціемъ (Cedren. II. 286), Зонарою (IV. 54) и другими. Предсказаніе исхода войны путемъ разсказа сновидьнія, въ которомъ являются былыя и черныя собаки, --- мотивъ довольно общій въ византійской агіографіи; съ нимъ мы еще встретимся ниже. Кроме всего этого, въ Житін есть нісколько других висторических свіддіній, напр., о дітяхъ восшедшаго на престолъ императора Романа (f. 255), и пр.

## IX. Житіе св. Ахиллія Ларисскаго.

Позднее и потому бъдное содержаніемъ Житіе Ахилія, епископа Ларисскаго (IV в.), читанное нами въ Абонской рукописи Діонисіева монастыря (№ 143, XVII в., л. 120 и сл.), имѣетъ иѣкоторое значеніе по даннымъ, касающимся перенесенія его мощей изъ Лариссы въ Болгарію. По смерти Ахиллія συχναί παρήλθον ήμέραι και οὐκέτι στάσεις των είσιόντων έγίνετο οὐδέ τις παῦσις πρός τὴν συνδρομήν τε καὶ τὴν συγκίνησιν, σύγχυσις διὰ ταῦτα τοῖς εἰσερχομένοις τῷ θείω συντάγματι γίνεται, κάντεῦθεν ή λάρναξ κρύπτεται καὶ καλύπτεται σῶμα ἰερὸν, ίνα μη βεβήλων τούτου χείρες εφάπτωνται. και ην ο θησαυρός κεκρυμμένος, ώς τῷ χρείττονι ἔδοξε, καὶ τὸ ἰερὸν κειμήλιον κεκαλυμμένον καὶ μὴ πρός χρήσιν έγχείμενον παρεζργρύησαν έπὶ τούτοις χρόνοι πολλοὶ, ὡς οἰ τὰ αὐτοῦ ἐξιστορήσαντες ἔφησαν, χαὶ πάλιν ἀναχαλύπτεται τὸ θησαύρισμα. οὐχ οἶδαμεν οὖν, ὅπως ἀναχαλύπτεται δ' οὖν χαὶ τὸ ἱερὸν ἐχείνω σῶμα, γνώριμον τοῖς πᾶσιν ἐγγίνεται, χαὶ πάλιν αἱ τῶν μύρων βλύσεις και αύθις αι των νοσημάτων άπαλλαγαι και πάλιν Λαρισσαίοις τὰ χάλλιστα. ἀλλὰ πεφθόνηκεν αὐτοῖς τοῦ μεγάλου τούτου θησαυροῦ τὸ δαιμόνιον. καὶ ὁ βασκαίνων τοῖς ἡμετέροις καλοῖς ἐγείρει μάχην Βουλγάρων κατά Ρωμαίων. έπει δὲ πρός καιρόν οι Βούλγαροι ἴσχυσαν, συλῶσι τὸν θησαυρόν καὶ τὸν μέγαν πλοῦτον τῶν Λαρισσαίων ἀρπάσαντες εἰς τὴν -

Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

σφετέραν μετατιθέασι. καὶ ἔστι ἐκεῖσε πολλῶν θαυμάτων καὶ ἐξαισίων αὐτουργὸς γενόμενος. ἡ λάρναξ δὲ παρὰ Λαρισσαίοις καί τι μέρος τοῦ σώματος διατέτμηται γὰρ καὶ ἀπανταχοῦ διαδίδοται τὸ καλόν. ἀλλ' ἐπεὶ τὰ καθ' ἰστορίαν ἡμῖν καθὼς ἐπέγνωσθαι, οὐτωσί πως καὶ γέγραπται. Βъ настоящее время трудно опредѣлить, какими источниками пользовался агіографъ, — свѣтскими ли хрониками, или болѣе древнимъ Житіемъ Ларисскаго святителя. Τѣмъ не менѣе извѣстно, что здѣсь разумѣется походъ Болгарскаго царя Самуила, 978 года. Скилицій (-Кедринъ) на основаніи, быть можеть, древняго Житія разсказываеть, что Самуиль, по занятіи Өракіи, Македоніи, окрестностей Солуня, Өессаліи, Еллады и Пелопонниса, вмѣстѣ съ плѣнными изъ Лариссы μετήγαγε καὶ τὸ λείψανον τοῦ ἀγίου ἀχιλλείου, ἐπισκόπου Λαρίσσης χρηματίσαντος ἐπὶ Κωνσταντίνου τοῦ μεγάλου κάν τῆ μεγάλη καὶ πρώτη συνόδφ παρόντος σὺν Ῥηγίνφ Σκοπέλων καὶ Διοδώρφ Τρίκκης, καὶ εἰς τὴν Πρέσπαν ἀπέθετο, ἔνθα ἡσαν αὐτῷ τὰ βασίλεια¹).

## Х. Житіе св. Лазаря Галисійскаго.

Существуетъ два Житія св. Лазаря († 7 ноября 1054): одно, вмѣстѣ со службою, аненимно (О πλάσας κατὰ μόνας τὰς καρδίας ἡμῶν) и помѣщено въ Аеонской Лаврской рукописи (J. 127, XIV в., л. 81—293); другое, сравнительно новаго письма, нриписано перу св. патріарха Григорія (О τῶν κατὰ θεὸν πολιτευομένων βίος, тамъ же л. 296—341). Святогорецъ Никодимъ полагаетъ, что Житіе это принадлежитъ Константинопольскому патріарху Григорію Кипрскому (1283—1289), но въ заглавіи рукописи противъ слова Γρηγορίου на полѣ сдѣлана помѣтка: ἴσως Γεωργίου Ξιφιλίνου. Это послѣднее сочиненіе засвидѣтельствовано и въ грамотѣ Никифора Хумна о единеніи монастырей Галинскаго и Анастасіева в), гдѣ говорится, что Житіе Лазаря Галисійскаго составлено константинопольскимъ патр. Георгіемъ Кипрскимъ. Въ виду того, что Никифоръ былъ ученикомъ Георгія, авторство послѣдняго не подлежитъ сомнѣнію. Что же касается



<sup>1)</sup> G. Cedr. Syn. Hist. Bonn. II. 436; Преспа — нын селеніе Агиль между двума Преспанскими озерами; ср. Григоровичь. Очеркъ путешествія. М. 1877 (на карть); Голубинскій. Краткій очеркъ церквей, стр. 55—57; Hahn. Reise durch die Gebiete des Drin und Wardar, S. 242; Jireček. Geschichte der Bulgaren. Prag. 1876, S. 192; Сергій. Мъсяцесловъ Востока, И. 137. Подробности похода изложены А. Липовскимъ. Изъ исторіи греко-болгарской борьбы въ Х—ХІ в. (Ж. М. Н. Пр. 1891 ХІ. 128—130).

<sup>2)</sup> Boissonade. Anecdota graeca. Paris 1830, II. 81.

до перваго сочиненія, то анонимный агіографъ, какъ можно заключить, происходиль или временно находился въ Магнисіи, гдѣ слышаль разсказы о молодости Лазаря со словъ его няни. Поступивъ въ обитель Галисійскую, онъ пользовался довѣріемъ самого Лазаря, который сообщилъ ему нѣсколько чертъ изъ своей жизни. Какъ кажется, послѣ кончины своего учителя онъ перешелъ въ Константинопольскій монастырь Спаса, гдѣ и написалъ Житіе Галисійскаго подвижника. Къ составленію труда онъ могъ быть поощренъ своимъ игуменомъ Игнатіемъ, младшимъ братомъ Лазаря. Сочиненіе это сохранилось не въ подлинникѣ, а въ спискѣ XIV вѣка. Другой списокъ указанъ Ламбромъ въ Авонскомъ Аннинскомъ скитѣ, XVIII вѣка 1), но которое Житіе онъ заключаетъ въ себѣ, неизвѣстно.

Судьба этой рукописи описана въ концѣ Житія (л. 294 об.): оказывается, что нынѣшній Лаврскій кодексъ принадлежаль константинопольскому монастырю Спасителя; при взятіи Византіи и монастыря онъ достался туркамъ, отъ которыхъ попаль въ руки одного
инровара (μυρεψός); этотъ послѣдній вырваль изъ него нѣсколько
инстовъ, и т. д. Оба памятника, 'Ο πλάσας и 'Ο τῶν, остаются неизданными, хотя первый изъ нихъ въ очень сокращенномъ видѣ вошель въ Синаксаристъ Никодимовъ 2) и отсюда изложенъ въ Мѣсяцесловѣ арх. Сергія (ІІ. 350—351). Мы читали также первое Житіе,
какъ болѣе древнее, и можемъ сопроводить біографію подлинными
выписками.

Лазарь (въ мірѣ Левъ) происходиль родомъ изъ τῆς Ἀσιάτιδος γῆς ἐξ ἀγροῦ τινος ἐγγύς που τῶν τῆς Μαγνησίας ὁρίων κειμένου, τὴν κλῆσιν ἐπ' ὀνόματι τῆς δεοτόκου φέροντος. Трудно съ точностью опредѣлить, разумѣется ли здѣсь Магнисія Лидійская на Гермѣ, или Магнисія Карійская на Меандрѣ; однако мы считаемъ возможнымъ остановиться на второй изъ нихъ — потому, что Левъ подвизался неподалеку отъ своей родины — на Галисійской горѣ, находящейся около Ефеса. Мѣстечко, въ которомъ онъ родился, могло называться Θεотокого или «Богородицыно».

Родители его, Никита и Ирина, достаточные люди; Левъ—пятый ихъ ребенокъ, но, какъ видно изъ дальнѣйшаго, у него былъ еще братъ, болѣе младшій. Надъ родившимся ребенкомъ появился свѣтъ, который увидѣла его ἡ μαῖα, ἡτις καὶ σύζυγος ἦν τοῦ μεγάλου Λεον-

Σπ. Λάμπρος. Κατάλογος, 1888, Ι. 28.

<sup>2)</sup> Въ Венеціанской, Мучаточ (1843 г., стр. 48) одно заглавіе со стихомъ.

τίου τοῦ Μοναχοῦ, τοῦ ἐμοὶ ταῦτα πάλιν καὶ τὰ λοιπὰ τῆς αὐτοῦ νηπιότητος καὶ ὅσα μέχρι τῆς ἐχ τῆς ἰδίας πατρίδος πρὸς τοὺς ἱεροὺς τόπους τούτου μεταναστεύσεως εἰς αὐτὸν γεγόνασι διηγησαμένου. Почему пресвитеръ Леонтій Монахъ, жена котораго была нянькою въ семействѣ средняго достатка, названъ въ Житіи Великимъ, неизвѣстно, да и самое имя кромѣ настоящаго памятника нигдѣ болѣе не встрѣчается; быть можеть, онъ быль великъ по своимъ нравственнымъ качествамъ, по уму и образованію? быть можеть, онъ чѣмъ либо подобнымъ прославился въ лѣтописяхъ мѣстной церкви?

По достиженім возраста Левъ παραδέδοται τῷ προρρηθέντι πρεσβυτέρφ Λεοντίφ υπό των γονέων αυτού τη προτροπή Ήλιου, του αυτου θείου, δς ην μοναχός εν τη μονή των Καλαθών. Μέςτοπο**π**οженіе Καлаоскаго монастыря неизвъстно: существовало мъстечко Κάλαθος, но оно находилось въ Болгаріи, около Варны 1), и нев'єроятно, чтобы дядя Льва могь быть тамъ монахомъ. По смыслу Житія, обитель находилась вероятно въ Ефесской метрополіи, но здесь мы находимь лишь Καλάη<sup>3</sup>) или Καλόη<sup>8</sup>), родину историка Льва Діакона, епископскій городъ, подвідомственный въ церковномъ отношеніи Ефесской митрополів. Положимъ, что употребленіе формъ ед. и мн. числа для именъ городовъ - факть, очень часто наблюдаемый (Δέρχων и Δέρχης или Δέρχου, Έτεννών и Έτέννης и десятки другихъ), тъмъ не менье трудно объяснить въ этомъ случай появление или ислезновение аспиративнаго 3? По указанію дяди мальчикъ для изученія св. писанія отданъ былъ нъкоему нотарію Георгію, жившему въ Оровскомъ монастырѣ (είς 'Ορόβους). Отсюда Левъ тайно ушелъ съ намѣреніемъ посътить Іерусалимъ и другія св. мъста, но быль разысканъ дядею, возвращенъ обратно въ монастырь и подвергся побоямъ. Черезъ два года онъ посланъ дядею είς την του Στροβηλίου μονήν (въ Памфили) къ одному нотарію Николаю для болбе глубокаго изученія нотарійнаго дела. Проживъ здесь три года и переменивъ мірскую одежду на монашескую, Левъ витстт со странниками опять пошель было въ Іерусалимъ, но былъ опять насильно возвращенъ. Наконецъ, въ третій разъ ему уже удалось видъть желанныя мъста. Но изъ Стровильскаго монастыря Левъ отправился не прямо въ Іерусалимъ, а вмёсть съ



<sup>1)</sup> Man. Philae Carmina, ed. E. Miller, Paris 1857, II, 248; ср. наше «Визант. поэтъ Мануилъ Филъ». Спб. 1891, стр. 27. Calatha—островъ около Нумидін.

<sup>2)</sup> Gelzer. Georgii Cyprii Descriptio. Lipsiae 1890, p. 61.

<sup>8)</sup> Σύνταγμα των κανόνων, ύπό Γ. 'Ράλλη καὶ Μ. Πότλη, V, 476.

каппалокійскими попутчиками пошель въ Хоны. Въ числѣ поклонниковъ образу св. Михаила была одна женщина, обокраденная ворами. Изъ Хонъ Левъ вместе съ пафлагонскимъ монахомъ прибылъ въ памфилійскую Атталію, въроятно, съ цълью състь въ судно и моремъ направиться въ Палестину. Однако въ Атталіи монахъ-спутникъ прооελθών τινι των ναυχλήρων διελέγετο αὐτῷ τῆ ἀρμενίων διαλέχτω μ coставиль заговорь — продать юношу; Левъ спасся лишь благодаря тому, что своевременно быль предупреждень объ опасности. Онъ поднялся на сосёднюю гору вмёстё съ однимъ старымъ монахомъ и убъжденный последнимъ, что въ Герусалимъ по причине молодости идти сще рано, провель у него въ монастыръ нъсколько лъть и въ это время перемъниль свое имя на Лазаря 1). Узнавъ, что противъ горы есть пещера, Лазарь отпросился у старца посмотръть ее. Здъсь жило иного подвижниковъ, которые избрали его своимъ настоятелемъ. Лазарь написаль письмо Филитскому епископу (τῷ ἐπισχόπω τῆς Φιλητοῦ) и, получивъ согласіе отъ него и отъ своего старца, δέγεται αὐτοὺς είς хοινωνίαν. Εпископъ прівзжаль къ Лазарю и удивился его подвижнической жизни; за нимъ и міряне стали посъщать пещеру. Левъ выстроиль здёсь молитвенный домь (εὐχτήριον) и кельи; шестеро монаховъ рукоположено было епископомъ на болбе высокую степень.--Епескопъ Филитскій (обыкновенно ὁ Φιλήτων) въ церковномъ отношенін находился въ зависимости отъ митрополита Миръ-Ликійскаго и самая епархія Филить по всей віроятности соприкасалась съ памфилійской Атталіей, всл'ядствіе чего Левъ и сносился съ нимъ, какъ сь ближайшимъ святителемъ мъстности. По прошествіи семи лътъ Лазарь тайкомъ ночью отправился въ Герусалимъ. Около Великой Антіохіи онъ встретиль по дороге людей, плакавшихь о похищеніи армянскимъ войскомъ одной дъвушки. Святой пошелъ, отнялъ и вернуль ее путешественникамъ. Въ Герусалимъ онъ обощель всъ святыя места и монастыри, после чего решился поселиться въ Савиной лавре, куда онъ и отправился съ архидіакономъ храма Воскресенія Христова. Вручивъ лаврскому игумену, по заведенному здёсь обычаю (χαθώς ἦν ὁ τῆς μονῆς τύπος), двінадцать номисмъ 2), Лазарь быль

<sup>1)</sup> Скарлатъ Византій ('Η Κ πολις, 'Αθήν. 1851, I), говоря объ иконописцѣ IX вѣка Лазарѣ, мірское имя котораго немзвѣстно, пишетъ: ὁ περιώνυμος ζωγράφος Δέων (?), ὁ μετονομασθεὶς διὰ τοῦ μοναχιχοῦ σχήματος Λάζαρος. Не явилась ли эта ошибка подъвліяніемъ Жвтія Лазаря Галисійскаго? П. И. Саввантовъ (Антоній, пр. 268) усвовъть эту ошибку.

<sup>2)</sup> По уставу монастыря Всемилостиваго Спаса, начертанному самимъ основате-

вкиюченъ въ число братіи и прожиль шесть леть въ сане канонарха. Затемъ безъ ведома игумена онъ оставиль лавру и ущель въ монастырь Евоимія. Однако изъ монастыря онъ присужденъ быль опять вернуться въ лавру, откуда былъ посланъ игуменомъ къ іерусалимскому патріарху, который рукоположиль его въ протодіакона и потомъ во священника. Вернувшись въ лавру, Лазарь жилъ эдесь иеγρις ου ή ἐπανάστασις τῶν μιαρῶν Αγαρηνῶν ἐγένετο (f. 96 v.). Πο внушенію свыше онъ оставиль лавру и черезъ пустыню Рува (той 'Рουβа) и Мертвое море ръшился вернуться на свою родину. Любоπιστής, ατο ώς ήδη περί τον τόπον έγένετο, έν ώ ή του Λώτ γυνή είς στήλην άλος παγείσα ίστατο, ίδων αυτήν και υπομειδιάσας δίδωσιν αυτή ράπισμα είς την όψιν είπων οὐαί σοι ταπεινή, τί πέπονθας; τοῦτο δὲ ἐποίει ού την στήλην πλήττων ή ταλανίζων πως γάρ άψυχον ούσαν και άναίσθητον; άλλὰ μᾶλλον τὸν ἐαυτοῦ λογισμόν, δι' ἐκείνης ἐκφοβῶν πρὸς τὸ μη ύποστρέψαντα και αύτον είς την αύτου πατρίδα το αύτο παθείν κατά την του χυρίου φωνήν, το ότι ούδεις βαλών την χειρα αύτου έπ' ἄροτρον και στραφείς είς τὰ ὀπίσω εὕθετός ἐστιν είς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν (f. 97) 1). Соляной столиъ Лотовой жены послужиль для византійскихь писателей символомъ опаснаго преследованія двухъ противоположныхъ, исключающихъ одна другую целей. Какъ известно, Лотъ съ семействомъ избъгалъ наказанія только подъ условіемъ, чтобы, убъгая изъ Содома и Гомора, онъ не оглядывался назадъ; но жена его, желая спастись и въ то же время полюбопытствовать, что сталось съ городами, оглянулась назадъ и была наказана превращениемъ въ столпъ соли. Лазарь, ударивъ по лицу соляной столпъ, темъ самымъ утверждался въ мысляхъ, что надо бъжать изъ Палестины безъ оглядки, какъ бы, оглянувшись назадъ, не увидёть безбожныхъ, тёмъ самымъ не погръщить и не лишиться небеснаго царства. Въ XII въкъ Солунскій митрополить Евстаоій, говоря о монашеской жизни и о томъ, что человъкъ, разставшійся съ имуществомъ и ушедшій въ монастырь, не долженъ уже возвращаться назадъ, къ имъніямъ, пишеть: год ий των προτέρων μνησάμενος ἐπαναδράμη τις πάλιν εἰς ἐκεῖνα: προσαπαι-

лемъ его, историкомъ Михаиломъ Атталіотомъ, постригаемый вносиль десять номисмъ (Sathas. Bibl. Graeca medii aevi, II, 29; ср. Н. Скабалановичъ, стр. 438). Данныя Житія для Палестины и Іерусалима изложены нами въ «Сообщеніяхъ Имп. Прав. Палест. Общ.», Февраль 1897, стр. 14—82 отд. оттиска.

<sup>1)</sup> ΕΒΑΗΓΕΛЬСΚΙΚ ΤΕΚΟΤЬ (Луκ. ΙΧ. 62) ЧИТАЕТСЯ ТАКИМЬ οбразомЪ: οὐδεὶς ἐπιβαλών τὴν χεῖρα αὐτοῦ ἐπ' ἄροτρον, καὶ βλέπων εἰς τὰ ὀπίσω, εὔθετός ἐστιν εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.

τεται ἀρνήσασθαι αὐτίκα καὶ τὴν ἐπίκτησιν, εἰτ' οὖν τὴν μετὰ ταῦτα κτῆσιν, τὴν δευτέραν, δι' ἡς τοῦ βίου αὖθις γίνεται, καὶ εἰς τὰ ὁπίσω στρέφεται, ἄθετος ὢν εἰς βασιλείαν οὐρανῶν, καὶ αὐτόχρημα στήλη μωρίας, εἴ τι χρὴ οὕτως τὴν γραφικὴν τῆς τοῦ Λὼτ γυναικὸς ἐκλαβέσθαι στήλην διὰ τὸ μωραινόμενον ἄλας, ὡς παρελάβομεν 1).

Въ это время попущениемъ Божимъ,

οί βέβηλοι και παμμίαροι Άγαρηνοί, κατά των γριστιανών ἐπαναστάντες, πάσαν σχεδόν την οίχουμένην καὶ τὰ ἐν αὐτῆ μοναστήρια καί τὰς ἐκκλησίας ἡρήμωσαν. ὧν άρχηγός ην τις ονόματι Άζίζης. οὐτος Άζίζης έλθων είς τὴν άγίαν πόλιν καὶ τὸν ναὸν τῆς τοῦ Χριστοῦ χαί θεου ήμων άναστάσεως ίδων ούτω περιχαλλή χαι θαυμαστόν ύπάργοντα προστάσσει ό δυσσεβής τινα των αύτου ώς είπεζν χυνών, ρώμη σώματος και τῆ κακία τῶν άλλων διαφέροντα άνελθεϊν, φεῦ μοι, και τὸν τίμιον σταυρόν τὸν ἐπάνω τῆς τρούλλης χρυσοῦν ὄντα χαταβιβάσαι χαὶ είς γῆν ρίψαι, δ χαὶ πεποίηχεν ο του παρανόμου χαί παμβεβήλου ἄρχοντος παρανομώτερος και βεβηλότερος υπηρέτης. δυσφημήσας οὖν πλεῖστα ὁ ἀλιτήριος Άζίζης κατά του χυρίου καί θεού και σωτήρος ήμων Ίησου Χριστου, χελεύει μετά θυμου πάντας άνελθεῖν καὶ τὸν ναὸν χαλάσαι. μήπω δε τοῦ λόγου σχεδόν έχ τοῦ μιαροῦ στόματος ἐξελθόντος τελείως, έχεζνοι, χαθάπερ χύνες ἐπὶ ἄγραν χελευόμενοι, χαθυλαχτούντες, δρομαΐοι ἀνελθόντες μετὰ σπουδής τὸ нечистые и мерзостные Агаряне, возставшіе на христіанъ, обратили въ пустыню почти всю вселенную, монастыри и церкви въ ней. Начальникомъ ихъ былъ нѣкій по имени Азись. Этоть Азись, войдя во Святый Градъ и увидя храмъ Воскресенія Христа Бога нашего столь великольпнымъ и дивнымъ, приказываетъ безбожный одному изъ своихъ, такъ сказать, псовъ, отличающемуся передъ другими тълесною силою и злодействомъ, подняться и (увы мнь!) вытащить золотой честный крестъ съ верху купола и повергнуть на землю; что и сдёлаль беззаконнъйшій и сквернъйшій исполнитель (слуга) беззаконнаго и всесквернаго начальника. Итакъ жалкій Азисъ, совершивъ многочисленныя хулы на Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, съ гиввомъ приказываетъ всвиъ выйти и разрушить храмъ. Но не успъло еще почти слово выйти совершенно изъ жалкаго рта, какъ они, подобно псамъ, которымъ вѣлять (бросаться) на дичь и лаять, быстро вошли и усердно испол-

<sup>1)</sup> Eustathii Thessal. Opuscula, ed. Tafel, Francof. 1832, p. 228; cp. p. 219.

προσταγθέν αὐτοῖς έξεπλήρουν. χαὶ δη ώς ήρξαντο αύτον χαλάν 1), ευρισχον μέσον του τοίγου έν ταζο όπαζς<sup>2</sup>) χόσμιά τινα καὶ νομίσματα, ά ήσαν βαλόντες οί ποτε μετά τῆς μαχαρίας Ελένης έχεζσε παραγενόμενοι, πόθω τῷ πρὸς τὸν Χριστὸν χινούμενοι ανδρες τε χαι γυναϊχες. καί διά τοῦτο οὐκ ἐπαύσαντο γαλώντες οι δυσσεβείς έως ου τελείως αὐτὸν ἡδάφισαν. Ταῦτα ὁρῶντες ὅ τε πατήρ και οι λοιποι πατέρες, έχεισε γάρ ώς έλεγεν ίστατο, οίχείοις οφθαλμοίς πάντα βλέπων, ἔχριναν τῶν ἐχεῖσε ἀναγωρῆσαι. χαὶ ού τοσούτον διά ταύτα όσον διά τόν διωγμόν τὸν χατά τὸν χαιρόν ἐχεῖνον γινόμενον πολλούς γάρ άνεῖλον μοναγούς τε καί κοσμικούς καί τό δή χαλεπώτερον ότι πολλοί τὸν σώματιχόν θάνατον, είμει, φοβηθέντες, κατά ψυχὴν τεθνήκασι, τὴν πίστιν άρνησάμενοι καὶ άντὶ χριστιανῶν σαραχηνοί μετονομασθέντες. τότε δη και ούτοι ἀπάραντες ἐκ τῶν έχεζσε οι του χόσμου φωστήρες χαί των θείων άποστόλων μιμηταί έπί τὰ τῆς 'Ρωμανίας κλίματα ἄλλος άλλαγου διεσπάρησαν. και γίνεται και έπ' αύτοζς ώσπερ πάλαι έπι τῶν άποστόλων ή τοῦ Στεφάνου ἀναίρεσις αίτία τῆς εἰς τὸν σύμπαντα κόσμον διασπορᾶς (f. 28).

няли приказанное имъ. И когда они начали разрушать храмъ, оне стали находить внутри станы въ углубленіяхъ драгоцінности и номисмы, которыя положили прибывшіе сюда нікогда съ блаженною Еленою и движимые любовью ко Христу мужи и жены. По этой причинъ безбожные не переставали разрушать, пока совершенно его не ниспровергли. Видя это, отецъ и остальные отцы (по словамъ его, онъ тамъ стоялъ и все видѣлъ собственными глазами) рѣшились уйти оттуда; и не столько но этой причинъ, сколько изъ-за преследованія, появившагося въ то время, ибо (враги) убили многихъ монаховъ и мірянъ; а что всего тяжелье, такь это то, что многіе, боясь (увы мнь!) тылесной смерти, умерли душою, отказавшись отъ втры и назвавшись христіанъ сарацинами. Тогда эти свътильники міра и подражатели божественнымъ апостоламъ, отправившись оттуда, разоплись по областямъ Ромейскаго царства каждый въ свою сторону. И для нихъ, какъ древле для апостоловъ, убіеніе Стефана становится причиною разсвянія по всему міру.

Въ приведенной выдержкъ описывается походъ египетскаго халифа Азиса въ 1010 году въ Палестину. Скилицій (Кедринъ) объ этомъ событіи разсказываеть слъдующее: «восьмаго индикта 6518 г.

<sup>1)</sup> χαλανων cod.

<sup>2)</sup> ώπαῖς cod.

египетскій властитель Азись (Аζίζιος) по незначительной причинѣ и столкновенію, не заслуживающему и упоминанія, разорвавъ миръ съ Ромеями, разрушиль въ Герусалимъ богато воздвигнутый божественный храмъ при Гробъ Спаса Христа, опустошилъ священные монастыри и разогналъ по всему лицу земли ихъ подвижниковъ» 1). Зонара выражается менте опредтленно: «Египетскій властитель (по Указателю: Azizus rex Emesorum), разорвавъ миръ съ Ромеями. ниспровергь храмъ въ Іерусалимъ, въ которомъ находится Гробъ Господень, и тамошніе монастыри» 2). Византійская редакція разсказа объ Азись, какъ видно, нашла себь мьсто и въ Житіи Лазаря. Между тыть арабскіе источники, которые въ данномъ случай сообщають болье точныя сведенія, говорять, напротивь, о сыне Азисовомь, халифе Хакимъ, опустошившемъ въ 1009 году Іерусалимскій храмъ. По свидетельству Яхън, Хакимъ «написалъ также въ Сирію Яруху, наместнику Рамлы, чтобы онъ разрушилъ церковь св. Воскресенья и уничтожилъ ея виднъйшія части, и окончательно разбилъ священныя реликвін ея. И послаль Ярухъ Юсуфа, своего сына, и ал-Хусейннон-Захир-ал-Ваззанаи послаль вмъстъ съ нимъ Абу-л-Фаварис-ал-Дайфа. И забрали они всю находившуюся въ ней утварь, и сама церковь была разрушена до основанія за исключеніемъ тёхъ частей, разрушеніе которыхъ было слишкомъ трудно и уничтоженіе которыхъ невозможно. И былъ разрушенъ Краніонъ и (василика) св. Константина и все, что находилось въ ея предълахъ, и были окончательно уничтожены священныя реликвій. И старался ибн-Захиръ уничтожить гробъ Господень и стереть следъ его, и разбилъ большую часть его, и разрушиль его. И быль въ соседстве съ нимъ женскій монастырь, известный подъ именемъ монастыря ал-Сари (?). Онъ тоже быль разрушенъ. И было начало разрушенія ея (церкви Воскресенья) во вторникъ 5-го Сафара 400 (28 сент. 1009). И были разграблены всъ ея имбиія и завбщанныя имущества и захвачены вся ея утварь и металлическія веши<sup>8</sup>).

Лазарь вийсти съ монахомъ Павломъ, покидая Палестину, имили

<sup>1)</sup> Cedren. II, 456.

<sup>2)</sup> Zonar. IV, 121.

<sup>3)</sup> Бар. В. Розенъ. Имп. Василій Болгаробойца. Извлеченія изълватописи Яхън Антіохійскаго. Спб. 1883, стр. 48; В. Васильевскій. Пов'єсть Епифанія: Прав. Палест. Сборн., 1886, XI, 269—270. Григорій Палама въ своей 'Ігросодория́с (1862 г., стр. 422—423) передаетъ почти дословно текстъ Скилиція, но пріурочиваетъ событіє къ 1008 г. и къ халифу Хакиму.

намбреніе бхать въ Римъ. Но увидбвъ канонарха Савина монастыря омусульманившимся и въ сарацинскомъ платът, святой лично отправился πρός τὸν ἀμηρᾶν съ просьбою отпустить съ нимъ инока, на что тоть согласился, хотя и не безъ колебаній. Путешественники прибыли въ Тиверіаду, на Өаворъ, въ Дамаскъ и черезъ Ливанъ достигли Триполя и Лаодикей. Отсюда Лазарь направился въ Антіохію и посѣтиль монастырь св. Симеона на Дивной горь, затьмъ прошель Киликію и, явившись въ каппадокійскіе преділы, зашель въ Аргею (τὸν Άργέαν). Собаки, преследовавшія его, разорвали на немъ одежду, но встре-ΤΗΒΙΙΙΙΝΟΙ ίππότης ἐκβαλών ο ἐπάνω τῶν αὐτοῦ ἰματίων κένδουκλον ἡν φορών αὐτῷ δέδωχεν. Далье поклонникь прибыль въ Кесарію и, посытивъ храмъ св. Василія, направился къ Өеодору Стратилату, затемъ въ Евханты въ храмъ св. Өеодора Тирона, далбе бій той йуатоліхой θέματος прибыль опять въ Хоны въ храмъ архистратига. Наконецъ, изъ Хонъ онъ прибылъ въ Ефесъ въ храмъ Іоанна Богослова. Имъя все еще въ виду Римъ, онъ однако посетилъ свою родину — Оровы, въ монастыръ которой жиль его прежній учитель Георгій, и эти края сдълались мъстомъ его подвиговъ 1). Несмотря на то, что протекло уже двадцать льть, мать и другія лица узнали нотарія Льва. Изъ Орова Лазарь снова посетиль Ефесь и местечко Малпадею (уфром Махиаδέας), гдѣ остановился у пресвитера Георгія, который послаль его въ монастырь Богородицы την άνωθεν κηπίου χωρίου την ούτω καλουμένην Άππίονος. Изъ этой обители онъ въ сопровожденіи Аппіонскаго игумена поднялся на холмъ Кумаронскій (του βουνού του λεγομένου Κουμαρώνος) и постиль εύχτηριον Марины, въ которомъ жили два монаха, родные братья, Иларій и Леонтій. Здёсь Лазарь, по образцу Симеона Стилита, поставилъ столпъ и началъ свои подвиги, привлекая къ себъ богатыхъ и бъдныхъ мірянъ. Тогда братья перешли на противоположный холиъ «Высокій» (βουνόν τόν καλούμενον ύψηλόν), ανωθεν του γωρίου της Λήγου и здёсь поставили монастырь, ο και μέγρι της σήμερον ίσταται την ἐπωνυμίαν φέρον τοῦ μοναχοῦ Ίλαρίωνος. Ο ΜΒΑ женщина Іудитта, έх τῆς τῶν Καλαυρῶν χώρας ὑπάρχουσα, пришла къ Лазарю, воздвигла храмъ Марины и усыновила восьмилетняго брата Лазарева Игнатія, τὸν τότε μὲν παῖδα ὑπάρχοντα, νῦν δὲ ἡγούμενον ήμων όντα, замібчаеть агіографь. Особенно почиталь святаго Ефес-



<sup>1)</sup> Болландисты при разборѣ памятей св. Осодосія Новаго, ІХ вѣка, встрѣтивъ названіе Оровскаго монастыря, не знали, въ какихъ краяхъ онъ находился (АА. SS., авг. II. 851); изъ настоящаго Житія видно, что онъ находился въ Ефесской области.

скій митрополить Өеодоръ, который даже даль ему сосѣднюю съ монастыремъ землю для обработки (f. 109). Земля эта (часть ея засѣвалась подъ бобы) и монастырь находились около дороги ( $\pi\lambda\eta\sigma$ боν тоб  $\delta\rho$ б $\mu$ ου). Гора, на которой Лазарь провелъ столиникомъ семь лѣтъ въ истязаніяхъ плоти посредствомъ желѣзныхъ веригъ, называлась Галисій ( $\Gamma\alpha\lambda\eta\sigma$ 60), была скалиста, камениста, не доступна и безводна 1). На ней давно скончался аскетомъ монахъ Пафнутій, хадю;  $\xi\xi$  аὐτο  $\xi\xi$ 0 τοῦ ἀγίου πατρὸς  $\xi\xi$ 1 μῶν  $\xi\xi$ 2 κουσα, говоритъ біографъ. Этотъ Пафнутій происходилъ родомъ изъ Аеннъ, въ молодости былъ въ Римѣ и другихъ мѣстахъ; послѣ кончины тѣло его было перенесено въ Константинополь; мощи его были раздѣлены, а глава, пишетъ агіографъ, и доселѣ хранится въ храмѣ Спасителя.

Πρи описаніи многочисленных чудесь при жизни св. Лазаря Галисіота (ὁ Γαλησιώτης) являются слёдующія лица: монахи Мелетій Мавръ, Николай Господиблагословишинъ (Κῦρ Εὐλόγησος), «Григорій, отецъ бывшаго нашего иконома Кирилла», священникъ Мина ἐх τοῦ χωρίου Σαμαχίου, монахъ Παξαμάδης, Іоаннъ Κουφαλίδης, родомъ изъ Атталіи, протоспаварій Левъ Василицъ 2), Меводій ὁ Μαχρός 3) и Сава ὁ ἐх τοῦ Γιζηνοῦ, явившіеся къ Лазарю изъ τοῦ μέρους τοῦ Χαλχοῦ Άλωνίου, монахъ Фотій, ѣздившій изъ Іерусалима въ Константинополь и посѣтившій въ Лидіи (περὶ τὰ μέρη τῆς Λυδίας) монастырь Θеофилакта τὴν λεγομένην Κουζηναν 4), монахъ Варволомей, «нынѣшній нашъ икономъ», Корнилій изъ Армянской страны, монахъ Германъ ὁ νῦν τῶν Βαρβατζιανῶν οἰχονόμος ῶν, игуменъ съ братією въ Лопадійскомъ монастырѣ, Василій ὁ Βλαττοπώλης изъ Смирны, постриженникъ монастыря Κουζηνα, Имерій ὁ τοῦ μετὰ Ἰωάννου λεγομένου χηδεστής, Макремволитъ 5), Іоаннъ ὁ τοῦ Μιτα τὴν τοῦ Μυρελαίου 6) ἐπί-

<sup>1)</sup> Собственно говоря, въ Житіи нётъ рёчи о Галисійскомъ монастырів, но это само собою разумівется; выраженіе ἡ μονή τοῦ Γαλησίου встрівчается у Пахимера (Migne, Patr. gr. t. 143 col. 701); το Γαλήσιον у Влеммяда, р. 34.

<sup>2)</sup> Βασιλίτζης Ημκομαμ (Cantacuz. 1. 509).

<sup>3)</sup> Одинъ изъ членовъ этой фамили у Miklosich et Müller. Acta et diplomata, IV, 173.

<sup>4)</sup> Въроятно это тогъ же монастырь, въ который сосланъ былъ въ XI в. Никифоръ Протевонъ и о которомъ Кедринъ говоритъ: είς τὸ Θρακήσιον εν τη μονη τοῦ Κουζηνοῦ (II, 610).

<sup>5)</sup> Макремволиты уже въ XI в. считались аристократами; Евдокія Макремволитисса приходилась племянницею патріарху Миханлу Керулларію. Особенною изв'єстностью они пользовались въ XII в'єк'є.

<sup>6)</sup> το Μυρέλαιον (Zachariae. Jus graeco-romanum, I, 47). Въ Мирелейскомъ монастыръ проживала посяъ пострижения супруга императора Исаака Коминиа Ека-

σκεψιν την εν τῷ θέματι τῶν Θρακησίων έγχειρισθείς η дядя его Евстаній ὁ Μιτᾶ, Γеоргій ὁ Αὐλητης ὁ καὶ Κύων ἐπιλεγόμενος, Θεοφημακτω Ὁσαγοπώλης, Κοηςταητήμω ὁ Φλασκάς, μομακώ Ιοαμήω ᾿Αρδαγαστηνός η μησιο другихъ лицъ. Изъ другихъ чудесъ приводимъ дословныя выписки.

Ο δὲ τῆς Ἐφέσου μητροπολίτης δι' οἰχείας γραφῆς και μὴ βουλόμενον τοῦ ὅρους κατελθεῖν αὐτόν (Лазаря) ἐποίησε και εἰς τὴν ἀγίαν Μαρίναν πάλιν ἀπελθεῖν. και δὴ μετά τινα καιρόν εἰσελθόντος τοῦ μητροπολίτου ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀποστέλλει ὁ πατὴρ οἰχοδόμον μετὰ και ἀδελφοῦ, και ἀνακαινίζουσι τὴν πρός τοῦ σπηλαίου μικρὰν δεξαμένην οὐσαν, ἢν πάλαι ὁ τοῦ ναοῦ τοῦ Προδρόμου τὸν λεγόμενον Μαρμαστὸν ψικοδόμησεν (f. 122 v.).

Объ Ефесскомъ митрополить Өеодорь II извъстно было досель следующее: онъ вступилъ на каседру после Киріака, рукоположиль Сисинія во епископа Теоса и онъ же, в'фроятно, разум'ьется въ синодальныхъ опредъленіяхъ патр. Іоанна Ксифилина оть апрыл 1066 и 6 ноября 1073 года 1). Къ этому теперь мы можемъ присоединить, вопервыхъ, нъсколько болъе точныя данныя относительно времени его управленія и, во-вторыхъ, нёсколько новыхъ о немъ фактическихъ данныхъ. По словамъ г. Скабалановича, Киріакъ подписался на обоихъ синодальных в опредёленіях в 1027 и 1028 годовъ. Если мы отнесемъ его дъятельность даже и къ 1030 году, то и въ такомъ случат преемникъ его Өеодоръ быль отделенъ отъ Киріака пространствомъ въ 30 льть, что слишкомъ много. Съ другой стороны, исходя изъ того положенія, что на Ефесской канедрів за Осодоромъ слідоваль другой митрополить и оба они им вли сношенія съ Лазарень и что, какъ прямо сказано въ Житіи, Галисійскій подвижникъ скончался въ 1054 году, не трудно заключить, что деятельность Өеодора II относится къ боле раннему времени, чемъ какое ему отводитъ Н. А. Скабалановичъ, именно къ 30-40 годамъ XI столетія, и потому въ синодальныхъ определеніяхъ 1066 и 1073 годовъ подъ Ефесскимъ митрополитомъ долженъ подразумъваться не Өеодоръ, а иной митрополить. Өеодоръ питалъ особенное уважение къ Лазарю Галисійскому и даже далъ ему въ собственность часть своей земли, смежной съ монастыремъ. Тамъ не менте Оеодоръ умтълъ быть и требовательнымъ по отношенію къ безпокойному и постоянно мінявшему місто Лазарю: собственноруч-



терина съ дочерью Марією (Scylitz.-Cedr. II, 649; Скабалановичъ, стр. 428), онъ упоминается и въ болъе позднее время (Miklosich et Müller. Acta et diplom., I. 854).

1) Н. Скабалановичъ, стр. 405—406.

нымъ письмомъ онъ однажды просилъ Лазаря оставить гору и вернуться въ Маринину обитель, чему Лазарь долженъ былъ подчиниться, хотя и неохотно. Извёстно теперь также, что Өеодоръ по дёламъ ёздилъ въ Константинополь. Послё него въ Житіи упоминается Ефесскій митрополитъ Евенмій, личность доселё совершенно неизвёстная. Онъ крестилъ одного сарацынина (τῶν τῆς Ἄγαρ ἀπογόνων) и желалъ видёться съ Лазаремъ, для чего посылалъ новокрещенаго къ Галисійскому подвижнику вмёстё съ толмачемъ. У себя въ Ефесе Евенмій однажды принималъ грузинскаго инока Іеремію (ἐπεἰ καὶ ἐν Ἐφέσφ κατὰ πάροδον γέγονεν ὑπὸ τοῦ μητροπολίτου Εὐθυμίου ὑποδεχθείς), подвизавшагося въ Палестинё и ходившаго однажды въ столицу. О внёшности Іереміи въ Житіи замёчено: τοιοῦτος γὰρ ἐδόκει τὸ σχῆμα καὶ τὴν μορφὴν, οἰον δὴ τὸν Πρόδρομον ἰστοροῦσε.

Απέσταλχέ ποτε ο πατήρ γραφήν μετά Ήσαίου χαι Νεοφύτου πρός Νιχηφόρον τον Καμπάνην εν Κωνσταντινουπόλει, ην εχείνος δεξάμενος είς χείρας και διελθών, στραφείς πρός τους μοναγούς έφη τι έστι, πατέρες; ο μοι ὁ πατὴρ ὁ ἄγιος ἔγραψεν, ὅτι ταραχὴ καὶ θόρυβος ἐν τῆ πόλει γέγονεν. άλλά σὺ μὴ θροηθής, ὡς οὐδέν τι τοιοῦτον ἐν τῆ πόλει συμβέβηκε. πως μοι ο πατήρ έγραψεν; οι δὲ άδελφοι μηδὲ γινώσχειν περί τούτου είπόντες, προσχυνήσαντες άπό προσώπου αὐτοῦ ἐξῆλθον. Οὐ πολὺ τό μέσον, και ή ἐπανάστασις γέγονε τοῦ βασιλέως Μιχαήλ, ος Καλαφάτης ώνόμαστο. ότε αὐτὸς μὲν ἐν τῆ νέα κυριακή Ζωὴν τὴν δέσποιναν ἀποκείρας ἐξώρισε, τη δὲ τρίτη τοῦ λαοῦ κατ' αὐτοῦ ἐπαναστάντος οὐκ ὀλίγος φόνος τη αὐτοῦ προτροπή ἐν τῷ ἰπποδρομίῳ 1) ἐγένετο καὶ τῆ τετράδι αὐτός τε καὶ ὁ θεΐος αύτοῦ εἰς το λεγόμενον Σίμα<sup>2</sup>) τοὺς ὀφθαλμοὺς ἐκτυρλοῦνται. ταῦτα ό την του πατρός δεξάμενος γραφην θεασάμενος, προσχαλεσάμενος τους άδελφούς λέγει ίδου πατέρες, όπερ μοι ό άγιος πατήρ έγραψε, πέρας έσχε σαφές, μη θέλων γαρ ἐκφάναι ἀριδήλως το μέλλον ἐν τῆ πόλει γενέσθαι, ώς ήδη μοι γεγενημένον εδήλωσεν, άλλ' εί και έκετνος έαυτον κρύπτειν πειράται, έγω γουν ἀφ' ής ήμέρας τουτον έωραχα, ως ένα των πάλαι θεοφόρων και άγίων πατέρων ήγημαί τε και σέβομαι. ήν γάρ έωρακως αὐτὸν πρότερον ότε χριτής ἐτέλει ῶν ἐν τῷ θέματι (f. 154 v.).

Описанное въ Житіи предсказаніе Лазаря насчеть возмущенія въ Константинополів иміло місто въ апрілів 1042 года. До сихъ поръділо низверженія Калафата представлялось въ слідующемъ видів: въ

<sup>1)</sup> ύποδρομίφ cod.

<sup>2)</sup> Στγμα?

первое воскресеніе послѣ Пасхи, именно 18 апрѣля 1042 гола, вечеромъ Зоя была отвезена на о. Принкипо, а ночью съ воскресенья на понелъльникъ ее постригли и одъли въ монашеское платье; въ понедъльникъ утромъ эпархъ города Анастасій явился съ царскимъ манифестомъ, въ которомъ объяснялись причины, заставившія удалить Зою. Не успъль онъ кончить свое чтеніе, какъ толпа съ криками «Да вдравствуеть Зоя! долой Калафата» взялась за камии; эпархъ едва успъль спастись. На следующий день, утромъ 20-го апреля, Осодора, объявивъ Калафата низложеннымъ съ престола, назначила, какъ императрица, новыхъ должностныхъ лицъ, въ томъ числъ эпархомъ столицы Никифора Кампанара. Между тымъ вооруженное возстаніе народа продолжалось, и съ утра вторника война противъ Калафата и придворныхъ началась съ новою силою и кончилась, унеся съ собою не мало жертвъ. По словамъ Скилиція, погибло около 3000 челов'єкъ, но это показаніе должно понимать въ самомъ общемъ смысль: число 3000 слишкомъ часто фигурируетъ въ византійскихъ бунтахъ. Къ вечеру явился въ Студійскій монастырь новый эпархъ, Никифоръ Кампанаръ, съ порученіемъ отъ Өеодоры взять Миханла Калафата и его дядю Константина и перевести ихъ въ другое, болъе надежное мъсто. Едва они успъли пройти изъ Студійскаго монастыря въ мъстность «Сигму», какъ навстречу имъ попались палачи съ орудіями для ослъпленія. Новелиссимъ Константинъ и туть не потеряль присутствія духа и самъ первый легь на землю; Калафать же потеряль всякое самообладаніе... На следующее утро, въ среду 21 апреля ослепленные провезены были на мулахъ по улицамъ столицы и отправлены въ ссылку 1). Житіе Лазаря даетъ нъсколько новыхъ подробностей. Никифоръ Кампанаръ<sup>2</sup>) былъ прежде судьею, въроятно, въ азіатской еемѣ в), видаль Лазаря, зналь и уважаль его. Передъ возстаніемъ онъ проживаль въ Константинополь, случайно ли, или быль вызвань заблаговременно оппозиціонною партією, во главѣ которой стояла Өеодора. Исаія и Неофить прибыли къ нему съ письмомъ отъ Лазаря около 17 априля 1042 года. Кампанаръ, безъ соминия, знавший о тревожномъ состояніи города, тімъ не менье очень удивился, прочтя о какомъ-то бунтъ въ столицъ. Но затъмъ быстро наступившія ръ-

<sup>1)</sup> Скабалановичъ, стр. 44, 47, 49, 50.

<sup>2)</sup> Какъ кажется, въ Житін слідуеть читать Каштау(ар) ус.

<sup>8)</sup> Судебное разбирательство быть можеть этого Кампанара (ὁ Καμπανάριος ὁ κριτής) помъщено въ Пεїра (Zachariae. Jus graeco-romanum, I, 88).

шительныя событія, выдвинувшія его на весьма видный постъ столичаго градоначальника, оправдали предсказаніе Галисійскаго подвижника, и Кампанара могъ съ удовольствіемъ заявить посланцамъ о святости ихъ старца. Насъ менѣе интересуетъ чудо Лазаря, а болье литературная его форма: оказывается, что агіографъ пользовался въ данномъ случаѣ свѣдѣніями Скилиція, по крайней мѣрѣ не привнесъ къ нимъ ничего новаго: по Скилицію (что видно изъ контекста), постриженіе Зои произошло въ воскресенье, — по Житію ἐν τῆ νέα χυριαχῆ; событія понедѣльника выпущены агіографомъ; далѣе, по Скилицію (ІІ, 538), τῆ τρίτη... δήμου ἐν τῷ ἰππιχῷ προσβαλόντος... γίνεται φόνος πολύς, — по Житію, τῆ δὲ τρίτη οὐχ ὀλίγος φόνος ἐν τῷ ἰπποδρομίῳ ἐγένετο; по Скилицію, Κалафатъ ослѣпленъ «21-го апрѣля 1042 года», по Житію τῆ τετράδι, т. е. въ среду 21-го числа.

Κωνσταντίνος ο Βαρύς ἐπονομαζόμενος παρὰ τοῦ βασιλέως Μονομάγου έξορίαν κατεδικάσθη. ήν γάρ περί της βασιλείας υποπτευόμενος. μαδών δὲ τὰ περί τοῦ πατρός ἐπιστολὴν γράψας καὶ ἰκανὴν χρυσίου ποσότητα εν ἀποδέσμφ μετὰ μολιβδίνης σφραγίδος θέμενος επισφραγίσας τε όμου και το γράμμα, ταυτά τε και εν σκαραμάγγιον ἀπέστειλε μετά τινος πιστοῦ αὐτοῦ ἀνθρώπου πρός τὸν πατέρα... Ηο Λαзαρь τὴν ἐπιστολὴν άναπτύξας και εύρων εν αυτή, ότι δήλωσιν αίτει παρ' αυτού περι βασιλείας, εί άρα μέλλει ταύτης επιλαβέσθαι μετά τὸ ξυνισθήναι τὸν ἄνθρωπον καὶ ανελθεῖν πρὸς αὐτὸν, ἐκβαλὼν τότε χρυσίον βεβουλωμένον 1) καὶ τὸ βλατίον 2) δίδωσιν αὐτῷ πάλιν ταῦτα, προσπαρασχών αὐτῷ xai δύο νομίσματα... (f. 157)... Святой сказаль посланцу: возьми принесенное, вернись къ пославшему и скажи, что мы недостойны знать это... Врахос о цетабо χρόνος και οὐ μόνον τῆς βασιλείας ὁ ἀφ' ἐαυτοῦ ταύτην ζητῶν οὐκ ἐπέτυχεν, άλλὰ και την οικείαν γλώσσαν διὰ ταύτην ἀπώλεσε... ούτω δυστυγή λαμβάνει την έχβασιν. — Личность Константина Вариса, хотя и не засвидътельствована исторіографією, тъмъ не менье нъть причинъ сомивнаться въ ней; въ Х в. Михаилъ и сынъ его Константинъ Варисъ, въ должности командира Иканатскаго батальона, стояли на сторонъ правительства и оказали ему важную услугу въ борьбъ съ Львомъ Фокою в). Въ половинъ XI столътія могь жить, пожалуй, внукъ Константина, носившій имя своего деда. Любопытно, что о заговоръ его противъ Мономаха современники не упоминаютъ; а между

<sup>1)</sup> βεβουλωμένου cod.

<sup>2)</sup> βλαττίον.

<sup>3)</sup> Cedren. II, 294.

тьмъ о тяжести его преступленія можно судить по силь наказанія. Н. А. Скабалановичъ между заговорами Мономахова времени находить одинь, въ которомъ заговорщикъ не поименованъ: онъ имъль намъреніе около 1050 г. заръзать императора въ его спальнъ и овладъть престоломъ, но былъ схваченъ и подвергнутъ допросу. Какъ онъ былъ наказанъ, говорить Скабалановичъ, неизвъстно 1). Но теперь, если отожествить заговорщика съ Константиномъ Варисомъ, то придется думать, что не смотря на разныя заискиванія и подкупы, къ которымъ онъ прибъгалъ въ предварительномъ заключении, онъ всетаки быль лишенъ языка и сосланъ. Единственнымъ препятствіемъ къ такому отожествленію служить разница въ происхожденіи заговорщиковъ: Константивъ Варисъ былъ, какъ кажется, византіецъ 2), а заговорщикъ 1050 года — иностранецъ. Та бе хата том йби опопσόμενον ἄνδρα Νιχηφόρον δηλαδή τὸν τοῦ Εὐθυμίου χαί τοι διὰ την αὐτήν υποψίαν παρά του αυτού βασιλέως την ίσην έξορίαν χαταχριθέντα υπό χρηστής και συνετής γνώμης δεξιάς τυγχάνει και τής εκβάσεως. Πραβοдится нъсколько сходное съ предыдущимъ чудо. Личность Никифора и участіе его въ заговорѣ извѣстны изъ лѣтописи: оговоренный въ 1050 году Никифоръ, сынъ Евениія, изъ всёхъ своихъ родичей поплатился одинъ: имущество его было конфисковано, а самъ онъ сосланъ<sup>3</sup>). Не помогли ему ни надежда на подкупъ, ни заискиваніе его передъ Лазаремъ!

## XI. Житіе св. Кирилла Филеота.

Личность Кирилла Филеота совершенно неизвѣстная въ православной агіографіи. Проф. Сп. Ламбръ ) впервые въ 1895 году указаль на существованіе житія его въ рукописи Авонскаго Каракаллова монастыря: Βίος και πολιτεία και μερική θαυμάτων διήγησις τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Κυρίλλου τοῦ Φιλεώτου, συγγραφείς παρὰ τοῦ ὁσίου Νικολάου τοῦ Κατασκεπηνοῦ (Εὐλογητὸς ὁ θεός: cod. № 42, 1341 г. л. 47— 203). Мы имѣли возможность читать это Житіе по означенной рукописи и извлечь изъ него наиболѣе существенныя данныя. Но предварительно слѣдуеть замѣтить, что агіографъ Кирилла, Николай Ката-

<sup>1)</sup> Н. Скабалановичъ. Визант. госуд. и церковь въ XI в. Спб. 1884, стр. 66.

<sup>2)</sup> Врачъ Варос упоминается у Cantacuz. I, 403, 405.

<sup>8)</sup> Cedren., II, 602; Скабалановичъ, стр. 66.

<sup>4)</sup> Sp. Lambros. Catalogue. Cambridge 1895 I. 132.

скепинъ — его современникъ и почти землякъ 1), не безъизвѣстный церковный пѣснописецъ, авторъ «Великаго канона» (Κανών μέγιστος), находящагося въ двухъ спискахъ Аеонскаго Пантелеймоновскаго монастыря 3); поэтому фактическія свѣдѣнія Житія, исходящія прямониють самого Кирилла, или его среды, заслуживають полнаго довѣрія, хотя и нуждаются въ нѣкотораго рода провѣркѣ.

Кирилть (въ мірѣ Киріакъ) родился хата το Θραχώον μέρος εν τῷ χωρίφ Φιλέα. По словамъ царевны Анны (П. 86), τόπος δὲ παράλιος οὐτος τοῦ Πόντου, занесенное во всѣ сколько нибудь полные историческіе атласы  $^8$ ).

По достиженіи возраста онъ отъ руки м'єстнаго скопа (παρά τοῦ τῆς χώρας ἀργιεπισχόπου) быль поставлень въ чтецы; въ своемъ клире его желали видеть многіе, въ томъ числе и самъ архіепископъ Деркскій (Дерхоо). На двадцатомъ году онъ женися и сталъ отцомъ семейства. Въ это время въ немъ обнаружилась склонность къ подвижничеству. Три года онъ служиль на суднъ и Ездиль по разнаго рода дёламь по Дунаю: ἀπήλθομέν ποτε είς τὰ παρὰ Δάνουβιν φρούρια διά τινα πραγματείαν και άνύσαντες αὐτὴν ὑπεστρέφομεν сіхαδε (f. 61). Съ ранняго времени открылось въ немъ юродство, котораго однако не могли понять ни его жена, ни другія близкія къ нему лица. Однажды, разсказываль онь Николаю Катаскепину, ώς διεπλέομεν μέσον τοῦ ποταμοῦ, μὴ δυνάμενος ἐμάυτοῦ περιγενέσθαι ἡρξάμην γοερώς θρηνείν και την όψιν μού ποτε μέν τύπτειν... οὕτως ποιοῦντός μου ώς είδον οι ναυτικοί ἤρξαντο όρχίζειν με... ἐγὼ δὲ οἰμώξας μέγα είπον. ούτος ὁ ποταμός, ὂν ὁρᾶτε, ὡς ἀνέμαθον, ἐξέργεται ἐχ τοῦ παραδείσου καί χυχλοί πάσαν την γην. έλογισάμην οὐν αὐτόν είναι χάρτην έγγεγραμμένας έγοντα τὰς άμαρτίας μου, но разсужденія эти вызвали лишь смёхъ въ путешественникахъ. Киріакъ хотель было бросить семью и стать отшельникомъ, но уступиль просьбамъ жены и остался въ своей келіи (ηὐλίζετο ἐν τῷ ἐρημιχωτέρω τόπω τῆς λίμνης), подвергая истязаніямъ свою плоть: ἐδέσμησε δὲ καὶ τὸ σῶμα σιδήρφ βαρεί. Изъ своего уединенія Киріакъ однажды ходиль въ Константинополь и помолившись въ

<sup>1)</sup> Катаскепа—мёстечко около устьевъ Понта, гдё въ XII вёкё императоръ Мануилъ Комнинъ воздвигъ обитель во имя Архистратига Михаила (Nicet. Choniat., I. 270, ed. Bonn.).

<sup>2)</sup> Проф. Крумбахеръ не знасть этой личности.

<sup>3)</sup> Βτ Ατμας von Kampen (Justus Perthes) 1893 (tab. 7 и 10) οшибочно: Philias. Κ. Σάθας называеть его (Bibliotheca graeca medii aevi, VII. 676) προάστειον (Κοнстантинополя?).

храмѣ Влахернской Богоматери, вернулся обратно. ἔστι δὲ ἡ ὁδὸς, ὡς τινες λέγουσι, μίλια τριακονταέξ ή και τεσσαράκοντα. Разъ мъстность, въ которой онъ жиль, постиль голодь и моровое повттріе: λιμοῦ δὲ σφοδροῦ ποτε κατά την χώραν γενομένου, και πολλής θνήσεως ὑπό τε τοῦ λιμοῦ καὶ λοιμοῦ συμβάσης, καὶ ὁ θαυμαστός οὐτος ἀνὴρ ὑστερήθη τῶν άναγχαίων πρός μιχρόν. Оставивъ последній хлебь своей семье, Киріакъ отправился опять въ столицу. Дорогою онъ изнемогъ отъ голода и трудностей пути, помодился Богу и Господь чудеснымъ образомъ дароваль ему пищу. Явившись въ храмъ, святой со слезами на глазахъ вознесъ Богородицъ и Спасителю благодарственныя молитвы. Изъ Богородичнаго храма онъ прибылъ въ мѣстечко Неаполь (τὸ γωρίον Νεάπολιν). Неапольскій кураторъ спросиль о личности пришельца, но не получивъ отвъта, прибилъ его; впрочемъ онъ скоро догадался, что это юродивый праведникь, и просиль прощенія. Затемь Киріакъ снова появляется въ Константинопол'в и знакомится зд'есь съ подвижникомъмонахомъ Иларіономъ.

'Ηξίωσε δὲ αὐτὸν ὁ ὅσιος ἐχεῖνος άνηρ ἐκπέμψαι μετά γραμμάτων, ὡς μέγα(ν) τινά θησαυρόν πρός τινα γυναΐκα τῶν ἐπιφανῶν, τὸ ἐπίκλην Κομνηνήν ούπω δὲ ἦν βασιλεύουσα. έτίμα γάρ αὐτὴν χρατοῦντος τότε τὰ σχήπτρα τής βασιλείας νεωστί του εύσεβεστάτου χυρού Μιγαηλ του Δούκα. τῆς γὰρ ἀγνοουμένης ἀρετῆς ώσπερ του κατωρυγμένου χρυσίου ή λαμπρότης οὐ βλέπεται. ἀπελθών μέντοι ὁ ὅσιος πρὸς αὐτὴν τὰ γράμματα αύτη δέδωκε. ή δὲ ταῦτα ἀναγνούσα καὶ αὐτὸν ἐπιγνούσα ἔκ τε τοῦ στολίσματος καὶ βαδίσματος και βλέμματος και της ωγρότητος καὶ ξηρότητος τῆς ὄψεως (ἦν γὰρ συνεσταλμένος τῷ ἤθει), ἀναστᾶσα προσέπεσεν αύτοῦ τοῖς ποσὶ, δεομένη τῆς παρ' αὐτοῦ εὐχῆς καὶ εὐλογίας (f. 78 v.).

Удостоилъ же его (Киріака) блаженный тоть мужъ послать съ письмами, какъ великое нѣкое сокровище, къ одной женщинъ изъ аристократін, по прозванію Комнинъ. Она еще не была царствующею особою. Ее онъ почиталь (тогда только что-вступиль въ управленіе скипетромъ царства благочестивѣйшій государь Михаилъ Дука). Не эримъ вѣдь блескъ незнаемой добродетели, какъ зарытаго злата. И такъ блаженный, отправившись къ ней, передалъ ей письма. Она же, прочтя ихъ и узнавъ его по одеждъ, походкъ, взгляду, бледности и сухости взора (ибо онъ былъ сосредоточеннаго нрава), встала и поклонилась ему въ ноги, прося у него молитвы и благословенія.

Само собою разумбется, нътъ возможности опредълить болье точнымь образомъ личность Комниной; но не лишне будеть припомнить затьсь, что вообще отношенія Михаила Дуки или Парапинака къ Комнинамъ получили болбе дружественный характеръ лишь со времени окончательнаго паденія Романа Ліогена, приверженцами котораго они были. Одною изъ первыхъ мъръ молодаго императора въ 1072 году было вызвать изъ ссылки куропалатиссу Анну Комнину (урожденную Далассину) витстт съ ея дтыми и породниться съ домомъ Комниновъ посредствомъ выдачи племяннины своей жены Маріи за Исаака Комнина 1). Нетъ ничего невероятного, если въ приведенномъ отрывке подъ Комниною разумъется именно Анна. Она никогда не была царицею-супругою царя, такъ какъ Іоаннъ Комнинъ, къ неудовольствію ея, отклонилъ отъ себя предложение короны, и если сдёлалась августою, то только въ последстви, въ положени матери Алексея Комнина. Вызывая изъ заточенія Анну Комнину, Михаилъ Дука очевидно питалъ къ ней большое уважение, — Житие прямо свидетельствуетъ о томъ же <sup>9</sup>). Въ свою очередь Анна, питая уважение къ иноку Иларіону и вообще къ монахамъ (φιλομόναγος), прониклась почтеніемъ и къ Иларіонову посланцу Киріаку, беседовала съ нимъ о спасеніи души и на прощаніи уб'єдила его взять н'єсколько денегь.

Далье Киріакъ отправился на поклоненіе въ Хоны. Дорогою разбойникъ отняль у него деньги, но потомъ, увъровавъ въ его святость, вернуль три номисмы и одинъ милліарисій обратно. Изъ Хонъ блаженный пошель къ своему духовному отцу, δς τὴν οἴκησιν ἐκἑκτητο ἐν τῷ Στενῷ ἐν τῷ χωρίῳ Νεαπόλει ἐν τῷ μονῆ τοῦ ἀγίου Φιλίππου. Слава о Киріакѣ распространилась далеко и многіе міряне п даже наиболѣе благочестивые изъ игуменовъ стали посѣщать его. Въ это время два его родственника ѣздили въ Римъ для поклоненія св. апостоламъ въ чаяніи исцѣленія отъ своихъ болѣзней. Въ дошедшихъ до насъ Житіяхъ греческихъ святыхъ XI вѣка постоянно попадаются указанія на то, что греки изъ Византіи ѣздили для поклоненія въ Римъ: Пафнутій Аеинскій, Лазарь Галисійскій (собиравшійся, но не попавшій), два родственника Киріака, Христодулъ, Мелетій Новый,—всѣ они горѣли желаніемъ поклониться гробницамъ Петра и Павла. Акад. В. Василь-

<sup>1)</sup> Niceph. Bryen., p. 56; H. Скабалановичъ, стр. 111.

<sup>2)</sup> По прямому смыслу фразы выходить, что Иларіонъ уважаль Комнину; впрочемъ неясность оборота очевидна; не служить ли здёсь подлежащимъ genitivus absolutus, примъры чего изрёдка встръчаются и у другихъ писателей?

евскій объясняєть это традицією, оказавшеюся столь крѣпкою, что ее не могло поколебать даже такое событіе, какъ окончательное раздѣленіе церквей 1). Έκἐκτητο δὲ πλησίον τοῦ χωρίου αὐτῶν ἐκκλησίαν προγονικὴν τῷ τοῦ θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ὀνόματι σεμνυνομένην, ἄοικον δὲ καὶ ἀνεπιμέλητον, ἐν ἡ ὁ Μιχαὴλ κατοικήσας καὶ ἀποκαρεὶς μετωνομάσθη Ματθαῖος, ος τῆ τοῦ θεοῦ συνεργία καὶ χάριτι ἐξ οίκείων καὶ πόνων μοναστήριον συνεστήσατο καὶ ἀδελφοὺς ἀπεκτήσατο καὶ συντόμως εἰπεῖν ἐκ τοῦ μὴ ὅντος εἰς τὸ εἶναι καὶ εὖ εἶναι αὐτὴν ἀπειργάσατο. Брать Михаила, Киріакъ ходиль къ нему и устроиль здѣсь монастырское житіе.

Έγένετο δέ τις έθνων ἐπιδρομὴ κατὰ τὸ Θρακωον μέρος καὶ πάντων τοῖς φρουρίοις προσφευγόντων διὰ τὸν φόβον αὐτων. προσέφυγε καὶ ὁ ἀββᾶς Ματθαῖος μετὰ τῶν συναδελφῶν αὐτοῦ εἰς τὸ φρούριον Δέρκου. ὁ δὲ ὅσιος αὐτάδελφος αὐτοῦ διὰ τὴν τοῦ πλήθους ὅχλησιν οὐκ ἡθέλησε συνεισελθεῖν, ἀλλ' εἰς ἐρημικώτερον τόπον τῆς λίμνης ἀπελθών καὶ εἰς ἔλος μικρὰν καλύβην πηξάμενος, ἐκεῖσε ἦν, ἔως οὐχ ὁ θεὸς τοὺς θεηλάτους ἐκείνους ἐχθροὺς ἐκ τῆς χώρας ἀνήλασεν (f. 89).

Случилось же некое вторжение народовъ во Оракійскую область. И всё обжали изъ-за страха передъ ними въ крепости. Бежаль и авва Матеей съ собратами своими въ крепость Деркскую. А блаженный брать его (родной) изъ-за безпокойства отъ толпы не пожелалъ войти съ нимъ, но уйдя въ более пустынное место залива, въ низменность, сколотилъ себе небольшую хижину и жилътамъ до техъ поръ, пока Богъ не удалилъ изъ страны насланныхъ имъ техъ враговъ.

Въ приведенномъ отрывкѣ подъ варварами необходимо, какъ кажется, разумѣть Печенѣговъ. Извѣстно нѣсколько походовъ ихъ при имп. Алексѣѣ на имперію, изъ которыхъ одинъ относится къ 1086 году: они опустошали тогда Оракію и Македонію, разбили греческія войска Бакурана и Вароза, но были разсѣяны Тактикіемъ 2).

Съ этого времени Киріакъ уже не возвращался въ свою семью, но уйдя въ монастырь Спаса, принялъ здёсь постриженіе подъ именемъ Кирилла. Въ цвётущей мёстности онъ построилъ келію и обитель Спаса и прожилъ здёсь молчальникомъ три года. Δέδωκε δέ ποτε

2) Anna I. 223; Zonar. IV. 241.

<sup>1)</sup> В. Васильевскій. Одинъ изъ греческихъ сборниковъ, стр. 11; его же: Николая Месонскаго и Сеодора Продрома житія Мелетія Новаго, стр. XVI—XVII.

ἐπάνω καμάλαυκα ἔνδεκα ἐκ τοῦ ἐργοχείρου αὐτοῦ φιλοχρίστφ τινὶ πορευομένφ εἰς Άγχίαλον τοῦ πωλῆσαι ταῦτα πρὸς σἴτον, но христолюбець, забывь о порученін, возвратиль Кириллу эти καμαλαύκια. Однажды святой встрѣтился съ армяниномъ и завель съ нимъ разговоръ о вѣрѣ; результатомъ бесѣды ихъ было присоединеніе армянина къ канолической и апостольской церкви.

Τατον γένος ἐξῆλθε παγγενῆ ληίζον τὴν δύσιν, ἔφθασε καὶ μέχρι τοῦ Θρακώου μέρους, πάντων δὲ καταφευγόντων ἐν τοῖς φρουρίοις διὰ τὸν ἐπικείμενον κίνδυνον, οἰκ ἡθέλησεν ὁ ὅσιος διὰ τὴν ὅχλησιν ἀπελθεῖν ἐν τῷ φρουρίῳ Δέρκου, ἀλλὰ πρὸς τὴν Προποντίδα τοῦ Στενοῦ ἀπελθών πρός τινας μοναχοὺς ἐδέχθη ὑπ' αὐτῶν ἀσμένως καὶ μᾶλλον ὑπὸ τοῦ προεστῶτος τῆς μονῆς (f. 103).

Когда же отвратительнёйшій родъ Скиновъ вышелъ со всёмъ родомъ своимъ, опустошая западъ, и достигъ до Оракійской области, то всё побёжали въ крёпости въ виду угрожающей опасности,—блаженный же; безпокоимый (народомъ), не захотёлъ идти въ Деркскую крёпость, но уйдя къ Босфорской Пропонтидё къ нёкоторымъ монахамъ, былъ принятъ ими радушно, въ особенности на стоятелемъ монастыря.

Этотъ походъ Печенѣговъ относится, быть можеть, къ 1091 году: они прошли тогда Өракію и обложили Хировакхскую долину; имп. Алексѣй хотя и одержалъ надъ ними побѣду, но не могъ помѣшать имъ отсюда идти на самую столицу 1). Впрочемъ стереотипность разсказа такова, что почти невозможно сказать, разумѣется ли здѣсь иной походъ Печенѣговъ, или тотъ же, о которомъ только что была рѣчь.—Но когда его сталъ навѣщать здѣсь народъ, Кириллъ покинулъ обитель. По словамъ его,

<sup>3</sup>Ην δὲ τῷ τότε καὶ ὁ τῶν Σκυδῶν ἀφόρητος χειμὼν ἐκεῖνος τῆ τοῦ θεοῦ βοηθεία καὶ τῆ τοῦ κρατοῦντος συνεργεία εἰς γαλήνην μεταβληθείς. τούτων οὕτω συμβάντων ἀνῆλθον ἐν τῆ μονῆ, ἐν ἦ καὶ πρώην σὺν θεῷ κατώκησα, ἡσυχάζων ἐν τῷ κελλίω μου (f. 109 v.). Была же въ то время невыносимая та скиеская зима, Божіею помощію и сод'єйствіемъ государя, превращена на миръ. Среди такихъ событій я поднялся въ обитель, въ которой и ран'єе жилъ съ Богомъ, безмолвствуя въ своей келіи.

Подъ Скинами здёсь разуменотся, какъ кажется, Половды, походъ

<sup>1)</sup> Anna II. 1 sq.

которыхъ на имперію подъ начальствомъ Тугортака относится къ 1095 году. Вмёстё съ Валахами они проникли во Оракію до Анхіала и Адріанополя и провозгласили императоромъ Діогена. Алексей нанесъ имъ пораженіе у Агаооники и Аврилево (близь Адріанополя<sup>1</sup>). Событіе это отмечено также нашею летописью и кроме того описано въ одномъ изъ чудесъ св. Мелетія Новаго<sup>2</sup>).

Источникъ воды, устроенный Кирилломъ, оказался цълебнымъ; агіографъ свидетельствуеть, что онъ самъ пиль изъ него воду и выздоровель оть боли въ желудке. Молитвами святаго получили испеценіе жители Филеи по прозванію Клатас и Мелиморас. Въ числь почитателей Кирилла быль Константинь Хиросфакть, который однажды явился къ святому и бесъдоваль съ нимъ о спасеніи души. <sup>3</sup> Ну уар о άνθρωπος εὐλαβής καὶ φοβούμενος τὸν θεόν λέγει αὐτῷ οἶδας, ὅτι κέκτημαι κτήμα πλησίον της μονής άπογαρίζομαι λοιπόν τουτο τη άγιωσύνη σου έξ ολοκλήρου, ου μόνον δέ, άλλα και τα ζωα, δσα έν αυτώ κέκτημαι, και εί κελεύεις, ξοτωσαν έν τῆ μονή εί δ' οὐν πωλήσας αὐτό μετὰ τῶν έν αὐτῷ, διάδος πτωχοῖς, ὅπως σὺν θεῷ διὰ σοῦ εὕρη χουφισμόν τινα έλεεινή μου ψυχή εν τη ήμερα της χρίσεως (f. 114). Изъ двухъ фамилій Хиросфаговъ (Хοιροσφαγείς) и Хиросфактовъ (Χοιροσφάκται), отожествляемыхъ де Бооромъ, последняя пользовалась большею известностью. Изъ Хиросфаговъ мы знаемъ пока одного Льва, вздившаго при имп. Львь Мудромъ посломъ къ восточнымъ патріархамъ 3); изъ Хиросфактовъ же известны въ XI веке Евстратій, Михаиль и Константинь. Евстратій Хиросфакть, магистръ, протонотарій дрома и протасикрить, съ которымъ переписывался Михаилъ Пселлъ 4), палъ въ битвъ при Манцикерть 5); Михаиль Хиросфакть, извыстный также своею корреспонденціею съ Пселломъ 6), и наконецъ Константипъ Хиросфактъ, бывшій сначала преторомъ Еллады и Пелопонниса<sup>7</sup>), потомъ прото-

<sup>1)</sup> Anna II. 62 sq.; Zonar. IV. 244.

<sup>2)</sup> В. Васильевскій: Николая и Өеодора житія Мелетія, стр. XXV, 26—27, 108—104; Одинъ изъ греческихъ сборниковъ, стр. 15.

<sup>3)</sup> Vita Euthymii, ed. de Boor. Berolini 1888 p. 46, 53.

<sup>4)</sup> Psell. ap. Satham, V. 372.

<sup>5)</sup> Mich. Attaliot. p. 167.

<sup>6)</sup> Tafel. Eustath. Thessal. ор., р. 256; здёсь письмо приписано Евстаено, но какъ показалъ В. Гр. Васильевскій (Описаніе Порфиріевскаго сборника № 250. Спб. 1885 стр. 28), оно относится къ Пселлу.

<sup>7)</sup> Πενατό εγο: Έλλας με και (ή) Πελοπόννησος δέχου Κωνσταντίνον πραίτωρα τον Χοιροσφάκτην издана y G. Schlumberger. Sigillogr. byzant. p. 188, 686; Mordtmann въ Revue archéolog. 1877, II. 48; В. Васильевскимъ: Одинъ изъ греческихъ сбор-

проедръ и έπί των δεήσεων, одинъ изъ близкихъ чиновниковъ при дворь имп. Алексъя Комнина, оформившій въ 1088 году передачу иноку Христодулу о. Патмоса для построенія здёсь монастыря 1). Какъ видно изъ Житія Мелетія Новаго, онъ питаль особое благогов'єніе къ этому святому; когда заболълъ близкій ему слуга, онъ усиленно просиль св. Мелетія помолиться и возложить на него руки; Міупольскій подвижникъ уб'єдился доводами Константина и исц'єлиль больнаго 2). Изъ разбираемаго здёсь Житія св. Кирилла видно, что Константинъ былъ богатый землевладёлецъ, имёнія котораго съ полнымъ сельско-хозяйственнымъ инвентаремъ, что называется въ полномъ ходу, разбросаны были въ разныхъ мёстахъ; одно изъ такихъ имёній, находившихся близь Кирилловой обители, владёлецъ принесъ въ даръ монастырю. Другой видный человекъ, Евмаеій дуксъ Филокалисъ (Εύμάθιος δούξ ό Φιλοχάλης), котораго Кириллъ встрѣтилъ очень недружелюбно (τί ἐλήλυθας ἐνταῦθα, μονόλυχε, ὁ μήτε τὸν ποιμένα φοβούμενος και τάς κύνας μή αιδούμενος, άλλ' άφειδως τά ποίμνια σπαράσσων (f. 116), приходилъ для молитвы къ исцеленію своей хромоты, и святой помогъ ему въ этомъ. Личность Филокалиса засвидетельствована и дочерью имп. Алексъя. Это быль дуксъ Кипра, назначенный Алексвемъ въ 1092 году на пость стратопедарха для охраны острова в). По словамъ царевны Анны, этотъ родовитый человѣкъ не получиль никакого военнаго образованія и не ум'ёль какъ сл'ёдуеть ни натягивать лука, ни закрываться щитомъ; но обладая природнымъ умомъ, открытымъ сужденіемъ и отличаясь практичностью и діловитостью, онъ какъ никто другой способень быль устраивать засады и одолевать непріятеля не въ открытомъ бою, а путемъ разныхъ военныхъ хитростей, и въ этомъ отношении изобретательность его была почти геніальна. Гроза враговъ, Евмасій при нападеніи Пизанцевъ на Кипръ двинулъ свои войска на встречу, —и непріятель поспещно

никовъ Московск. Синод. Бябліотеки Спб. 1886 (изъ Ж. М. Н. Пр. XI) стр. 19, и затемъ перепечатана имъ же въ Житіяхъ Мелетія Новаго (изд. Прав. Пал. Общ.) стр. XXXVII.

<sup>1)</sup> Zachariae. Jus graeco-romanum, III. 371-372.

<sup>2)</sup> Николая Месонскаго в Осодора Продрома Житія Мелетія Новаго, изд. В. Васильевскаго, стр. 34, 113, 114.

<sup>3)</sup> Anna, ed. Reif. II. 34—35, 125. Современникомъ и вёроятно родственникомъ его былъ Андроникъ Филокалисъ, бывшій во времена Дуки катепаномъ Болгарін (Сеса и meni Strategicon, ed. W. Wassiliewski et V. Jernstedt, Petr. 1896 р. 72); въ концѣ XII в. эпархомъ Константинопольскимъ былъ также Евмаеій Филокалисъ (Nicet. Chon. I. 630).

удалился 1). Предвидя опасность со стороны Турокъ, онъ настояль передъ императоромъ на оборонъ кръпости Атталіи. Онъ уже двинулся черезъ Авидосъ и прибыль въ Атрамитій, но узнавъ объ осадъ Турками Смирны, перемениль плань действій и вместо укрепленія Атталів решился изолировать сухопутную турецкую армію Гассана, шелшую къ Смирнь, для чего приказаль укрыплять лидійскую крыпость Филадельфію. При этомъ онъ вель дело настолько энергично, что заставлять работать даже по ночамъ и зорко сторожить окрестности. Трехдневная осада города Гассаномъ была безуспъшна, и когда турецкая армія двинулась отсюда къ Смирнь, Филокались выслаль вслъдъ за нею свои войска, которыя нанесли Туркамъ жестокое пораженіе 2). Сохранилось изв'єстіе, что Евмасій іздиль однажды въ качествъ посланника къ сербскому кралю<sup>3</sup>). Въ частной жизни своей Евманій отличался благочестіемъ, испытанностью дружбы и преданностью династіи Комниновъ 4). Какъ человъкъ религіозный, въ чаяній небесной помощи (онъ быль хромъ на об'в ноги), Филокались прибыль однажды къ Филейскому подвижнику, но Кирилль, имъвшій обыкновеніе встрічать посітителей сурово, приняль и его неласково (ἐν ἀπλεύστω ἤθει), назвавъ его волкомъ (μονόλυχος), разгоняющимъ стадо. Что хотыль этимъ сказать подъ чась юродствовавшій аскеть, осталось тайною, быть можеть не разгаданною и саминь дуксомь. Въ виде догадки мы позволяемъ себе предположить, что Кирилъ, напуганный непріятельскими вторженіями, приняль посттителя быть можеть за турецкаго военачальника Монолика (Мочоборожос), занимавшагося въ 1115 г. морскими разбоями преимущественно около Никен (Анна II. 244 sq.). Быль ли Филокались хромъ отъ рожденія, или раненъ на войнъ, съ точностью неизвъстно, но второе можно предположить съ большимъ въроятіемъ. Особенное почтеніе питаль къ Кириллу Іоаннъ, севасть, родственникъ имп. Алексъя Комнина. Іоаннъ Дука, адмираль флота (δούξ μέγας), внукъ кесаря Іоанна, сынъ Андроника, братъ имп. Ирины и дядя царевны Анны, былъ, по словамъ последней, человекъ способный и очень воинственный. Въ 1085 г. онъ воеваль въ Далмаціи около Диррахія (І. 252), затёмъ съ Турками (II. 29), быль на Крить (II. 33) и въ 1097 г. на малоазіатскомъ по-

<sup>1)</sup> Anna, II, 134-135.

<sup>2)</sup> Anna, II. 224-227.

<sup>3)</sup> Sathas. Bibl. gr. VII. 185.

<sup>4)</sup> Anna, II. 224.

бережым (II. 116). Имп. Алексью Комнину онъ приходился шуриномъ (по Житію ανεψιός); женать быль на дочери одного протостратора (γαμβρός του πρωτοστράτορος); у Кирилла бываль не разъ (έθος είχεν).

<sup>σ</sup>Οτε ὁ εὐσεβέστατος καὶ παμμαχάριστος βασιλεύς χῦρις Αλέξιος έξηλθε σύν θεῷ πολεμήσων τοὺς Φράγγους, λέγω δη τον ύπερνεφη καί άλαζόνα Βαϊμουνδον ἐχεῖνον, τῶν μέν λεγόντων, ὅτι νιχῆσαι ἔχει αὐτὸν ό βασιλεύς, των δέ, τουμπαλιν. καθήμενος μετά τοῦ όσίου εἶπον αὐτῷ. άββᾶ, τίς ἄξιος γνώναι ἐν ἀληθεία, πως μέλλει εὐοδωθήναι εἰς τὸ ταξείδιον αύτοῦ ὁ βασιλεὺς ἡμῶν; ὁ δὲ είπε· τὸν μὲν ἄξιον χαὶ τὴν ἀλήθειαν έπίσταται ὁ θεός ο δὲ πρὸ ὁλίγων ήμερων είδον, εί τε έχ θεου, εί τε έχ δαιμόνων, έρῶ σοι. μετὰ γὰρ τὸ πληρώσαί μου την νυχτερινήν δοξολογίαν, έθος έχων μεμνήσθαι των βασιλέων ἐν τῆ αὐτῆ μου, ὁ ἀνάξιος ήρξάμην δεήσεις προσφέρειν θεῷ μετά δαχρύων και πόνου ψυγής ύπερ αύτου. τίς γάρ εστιν, ος ούχ εύχεται τοιούτφ άνδρί; είτα είπων τὸ τρισάγιον καὶ πληρώσας τὸν ψαλμόν τόν Κύριε έν τῆ δυνάμει σου εὐφρανθήσεται ὁ βασιλεύς, χαθίσας είς το ψιαθίον 1) μου ηδολέσχουν, οία είχος φροντίζων ύπερ αὐτοῦ. καὶ μιχρόν ὑπνώσας ὁρῶ, ὅτι ἐπορευόμην είς τόπον όμαλόν τινα καί πεφωπσμένον. και άτενίζων ἔνθεν κάκειθεν όρῶ ἐν μὲν τῷ δεξιῷ μέρει σχη-

Когда благочестивъйшій и всеблаженнъйшій царь господинъ Алексей вышель съ помощью Божією воевать противъ Франковъ, разумбю мрачнаго и гордаго онаго Боэмунда, то одни говорили, что царь побъдить его, другіе — наоборотъ. Сидя съ блаженнымъ, я сказаль ему: авва, кто достоинь знать воистину, съ какимъ успъхомъ совершитъ посвой царь ходъ нашъ? ответиль: достой наго истину знаеть Богъ, а воть я скажу тебь, что я видыть ньсколько дней тому назадъ, -- отъ Бога ли это, или отъ демоновъ. По исполнении мною ночнаго славословія, им'єя обычай поминать въ немъ царей, недостойный, я началъ возносить моленія Богу о немъ (Алексѣѣ) со слезами и душевнымъ напряженіемъ; ибо кто не молится за такого мужа? Потомъ произнеся Трисвятое и исполнивъ псаломъ «Господи, силою Твоею возвеселится царь», я съль на свою постель и думая о немъ, предавался размышленію о степени в фроятности (победы). И заснувъ немного, я вижу, что я отпра-

<sup>1)</sup> Діоскоридъ и Никита Хоніатъ (І. 395) употребляють болье правильную форму ψιάθιον.

удалился 1). Предвидя опасность со стороны Турокъ, онъ настоялъ передъ императоромъ на оборонъ кръпости Атталіи. Онъ уже двинулся черезъ Авидосъ и прибыль въ Атрамитій, но узнавъ объ осадъ Турками Смирны, перемениль плань действій и вмёсто укрепленія Атталіи рышился изолировать сухопутную турецкую армію Гассана, шелшую къ Смирнъ, для чего приказаль укръплять лидійскую кръпость Филадельфію. При этомъ онъ вель дёло настолько энергично, что заставляль работать даже по ночамь и зорко сторожить окрестности. Трехдневная осада города Гассаномъ была безуспъщна, и когда турецкая армія двинулась отсюда къ Смирнѣ, Филокалисъ выслаль всябль за нею свои войска, которыя нанесли Туркамъ жестокое пораженіе <sup>2</sup>). Сохранилось изв'єстіе, что Евмаеій іздиль однажды въ качествъ посланника къ сербскому кралю<sup>8</sup>). Въ частной жизни своей Евманій отличался благочестіемъ, испытанностью дружбы и преданностью династіи Комниновъ 4). Какъ человькъ религіозный, въ чаяній небесной помощи (онъ быль хромъ на об'в ноги), Филокались прибыль однажды къ Филейскому подвижнику, но Кирилль, имъвшій обыкновеніе встрічать посітителей сурово, приняль и его неласково (ἐν ἀπλεύστφ ήθει), назвавъ его волкомъ (μονόλυχος), разгоняющимъ стадо. Что хотъль этимъ сказать подъ часъ юродствовавшій аскеть, осталось тайною, быть можеть не разгаданною и самимъ дуксомъ. Въ виде догадки мы позволяемъ себе предположить, что Кирилгь, напуганный непріятельскими вторженіями, приняль посётителя быть можеть за турецкаго военачальника Монолика (Μονόλυχος), занимавшагося въ 1115 г. морскими разбоями преимущественно около Никеи (Анна II. 244 sq.). Быль ли Филокались хромь оть рожденія, или раненъ на войнъ, съ точностью неизвъстно, но второе можно предположить съ большимъ в роятіемъ. Особенное почтеніе питаль къ Кириллу Іоаннъ, севастъ, родственникъ имп. Алексъя Комнина. Іоаннъ Дука, адмираль флота (δούξ μέγας), внукъ кесаря Іоанна, сынъ Андроника, братъ имп. Ирины и дядя царевны Анны, былъ, по словамъ последней, человекъ способный и очень воинственный. Въ 1085 г. онъ воеваль въ Далмаціи около Диррахія (І. 252), затёмъ съ Турками (II. 29), быль на Крить (II. 33) и въ 1097 г. на малоазіатскомъ по-

<sup>1)</sup> Anna, II. 134-135.

<sup>2)</sup> Anna, II. 224-227.

<sup>3)</sup> Sathas. Bibl. gr. VII. 185.

<sup>4)</sup> Anna, II. 224.

бережьи (II. 116). Имп. Алексью Комнину онъ приходился шуриномъ (по Житію ἀνεψός); женать быль на дочери одного протостратора (γαμβρός τοῦ πρωτοστράτορος); у Кирилла бываль не разъ (ξθος είχεν).

<sup>α</sup>Οτε ο εύσεβέστατος και παμμαχάριστος βασιλεύς χῦρις Αλέξιος έξηλθε σύν θεῷ πολεμήσων τοὺς Φράγγους, λέγω δη τον ύπερνεφη καί άλαζόνα Βαϊμουνδον έχεινον, των μέν λεγόντων, στι νικήσαι έχει αὐτόν ό βασιλεύς, τῶν δὲ, τοὕμπαλιν. καθήμενος μετά τοῦ όσίου εἶπον αὐτῷ. άββᾶ, τίς ἄξιος γνώναι ἐν ἀληθεία, πως μέλλει εὐοδωθηναι είς το ταξείδιον αύτοῦ ὁ βασιλεύς ήμῶν; ὁ δὲ είπε· τὸν μὲν ἄξιον και τὴν ἀλήθειαν ξπίσταται ό θεός. ο δὲ πρὸ ὀλίγων ήμερών είδον, εί τε έχ θεού, εί τε έχ δαιμόνων, έρῶ σοι. μετὰ γὰρ τὸ πληρώσαί μου την νυχτερινην δοξολογίαν, έθος έχων μεμνήσθαι των βασιλέων ἐν τῆ αὐτῆ μου, ὁ ἀνάξιος ήρξάμην δεήσεις προσφέρειν θεῷ μετά δακρύων και πόνου ψυχής ύπερ αύτου. τίς γάρ εστιν, ος ούχ εύγεται τοιούτω άνδρί; εἶτα εἰπών τὸ τρισάγιον καὶ πληρώσας τὸν ψαλμόν τόν Κύριε ἐν τῆ δυνάμει σου εύφρανθήσεται ὁ βασιλεύς, καθίσας είς τὸ ψιαθίον 1) μου ἡδολέσχουν, οἶα είχος φροντίζων ύπερ αὐτοῦ. καὶ μιχρόν ὑπνώσας ὁρῶ, ὅτι ἐπορευόμην είς τόπον όμαλόν τινα καὶ πεφωτισμένον. και άτενίζων ένθεν κάκειθεν όρῶ ἐν μὲν τῷ δεξιῷ μέρει σχη-

Когла благочестивьйшій и все**блаженнұйшій** царь господинъ Алексей вышель съ помощью Божіею воевать противъ Франковъ, разумбю мрачнаго и гордаго онаго Боэмунда, то одни говорили, что царь победить его, другіе — наоборотъ. Сидя съ блаженнымъ, я сказаль ему: авва, кто достоинъ знать воистину, съ какимъ успъхомъ совершитъ похолъ свой царь нашъ? ответиль: достой наго и истину знаеть Богь, а воть я скажу тебѣ, что я видѣлъ нѣсколько дней тому назадъ, -- отъ Бога ли это, или отъ демоновъ. По исполнении мною ночнаго славословія, им'єя обычай поминать въ немъ царей, недостойный, я началъ возносить моленія Богу о немъ (Алексъъ) со слезами и душевнымъ напряженіемъ; ибо кто не молится за такого мужа? Потомъ произнеся Трисвятое и исполнивъ псаломъ «Господи, силою Твоею возвеселится царь», я съль на свою постель и думая о немъ, предавался размышленію о степени в фроятности (побъды). И заснувъ немного, я вижу, что я отпра-

<sup>1)</sup> Діоскоридъ и Никита Хоніатъ (І. 395) употребляють болѣе правильную форму ψάδιον.

νην βασιλικην, σχημα έκκλησίας έχουσαν, και πλήθος στρατιωτικού λαού περί αὐτήν. και ἔσωθεν αὐτῆς καθήμενον τὸν βασιλέα ἐπὶ θρόνου ύψηλου και βασιλικου. έμβλέψας δὲ κάν ἐν τῷ εὐωνύμῳ, ὁρῶ θάλασσαν φοβεράν, ξχουσαν πλοΐα πολλά μιχρά και ταύτα συντρίβουσαν και περί την ακτην απορρίπτουσαν. Εκειτο δέ καί κύων παμμεγέθης, μέλας, αίματώδεις έχων τούς όφθαλμούς, ώς πρός τὸν βασιλέα ἀποβλέπων. ἦν δὲ χρατῶν αὐτόν τις λαμπρός δεδεμένον μετὰ ἀλύσεως. εἶτα ὀρῶ μετὰ μιχρόν τόν αὐτόν λαμπρόν στρατιώτην, έλχοντα τόν χύνα μετά βίας. και άπελθών ἔρριψεν αὐτόν εἰς τοὺς πόδας του εύσεβεστάσου βασιλέως ήμων. Και ώς δοχω ύποτάξαι αὐτὸν έχει, δ Καὶ γέγονε ઈ કહે (f. 121 v.).

влялся въ нъкое ровное и освъщенное мъсто, и вглядываясь пристально туда и сюда, вижу по правую сторону царскую палатку, им вощую видъ церкви, и множество военнаго народа нея, а внутри ея-царя, сидящаго на высокомъ и царскомъ тронъ. Взглянувъ же въ лѣвую сторону, вижу страшное море со множествомъ небольшихъ судовъ, разбивающее ихъ и разбрасывающее по берегу. Лежалъ же превеликій черный песъ съ налитыми кровью глазами, смотрѣвшій какъ бы на императора; держалъ же его на цепи некій блестящій (мужъ). Потомъ вскорѣ я вижу, что тотъ же блестящій воинь влечеть насильно пса и подойдя, повергаеть его къ ногамъ благочестивъйшаго царя нашего. Какъ я думаю, (царь) цодчинить его; что и случилось съ Божіею помощью.

Приведенный отрывокъ въ чудесной окраскъ изображаетъ исходъ войны Боэмунда Тарентскаго противъ имп. Алексъя Комнина въ 1108 году. Изъ Алексіады и многихъ другихъ, греческихъ и западныхъ, хроникъ извъстно, что Боэмундъ началъ походъ съ осады Диррахія. Въ какомъ настроеніи паходился передъ войной самъ императоръ, показываютъ слова его дочери: «Всякій былъ пораженъ волненіемъ души императора. Хотя онъ казался для присутствовавшихъ презрительно настроеннымъ къ извъстію о блокадъ Дураццо, но внутренне сильно безпокоился объ этомъ; и разсудилъ онъ, что необходимо вытать опять изъ Византіи. Явившись въ загородную царскую палатку Гераній, онъ однако не ръшался идти въ походъ: онъ боялся, что ему Влахернская Богоматерь не покажетъ своего обычнаго чуда; вслъдствіе чего онъ жилъ тутъ четыре дня, и при закатъ солнца со-

вершивъ со своею супругою обратный путь, тайно вошель съ немногими въ священный храмъ Богоматери, гдф совершилъ обычное песнопеніе и сугубыя молитвы; тогда исполнилось обычное чудо, и такимъ образомъ императоръ вышель изъ храма съ хорошими надеждами» 1). Какъ теперь оказывается, и общественное мивніе передъ войной раздылилось: одни, зная о подвигахь Норманна и его побыды 1081 года, подагали, что Боэмундъ отбросить греческія войска отъ Драча и побъдоносно вступить въ Македонію; другіе върили въ военное искуство и дипломатію Алексія и думали, что онъ одержить верхъ. Политическія страсти проникли и въ монастырскія стѣны. Монахи, подобно мірянамъ, томились въ ожиданіи исхода войны. Какъ самъ императоръ искалъ прореченія, такъ и Николай Катаскепинъ не устояль противь общаго искушенія и однажды спросиль объ этомъ у своего св. старца Кирилла. Но Филеотскій уроженецъ вибсто прямаго ответа прибегь къ довольно распространенной форме разсказа, нередавъ ему содержание виденнаго имъ сна. Въ ІХ веке Николай воинъ разсказалъ слушателямъ свой пророческій сонъ о греко-болгарской войнъ 811 года<sup>2</sup>); въ X въкъ Михаиль Малеинъ такимъ же образомъ предсказалъ исходъ греко-болгарской войны 917 года, а Василій Новый — исходъ греко-русской войны 941 года<sup>8</sup>); въ XI въкъ Кирилъ Филеотъ точно такимъ же образомъ предсказываетъ исходъ греко-норманиской войны 1108 года. И Михаилъ и Кириллъ, быть можеть вернее ихъ агіографы Өеофанъ и Николай Катаскепинъ, усвоили себъ даже общую литературную форму, выводя на сцену собакъ: черныя и кровожадныя собаки означали враговъ, все былое и блестящее знаменовало небесную помощь или Грековъ. Въ 917 году черныя собаки (Болгары) пожрали былыхъ (Грековъ), а въ 1108 году блестящій воинъ притащиль кровожадную собаку (Боэмунда) и бросилъ ее къ ногамъ имп. Алексвя. Сонъ Кирилла въ общихъ чертахъ оправдался. Алексей, какъ извёстно, направиль свой путь въ Солунь, откуда черезъ Пелагонію прибыль на ріку Діволь и поручиль охрану горныхъ проходовъ и крипостей разнымъ своимъ полководцамъ. Путемъ тайной сдълки съ вождями Боэмунда, плена двухъ его военачальниковъ и прекращенія подвоза со стороны моря

<sup>1)</sup> Anna, ed. Reif. II. 175.

<sup>2)</sup> V. S. Nicolai Stud. (Combefis. Hist. haer. monoth., II. 920—925); Μηναΐον Βενετία 1843, деκαόρь, p. 203—204).

<sup>3)</sup> А. Веселовскій, въ Ж. М. Н. Пр. 1889, І. 83-86.

императоръ и его войско вынудили Боэмунда не только отказаться отъ Драча, но и просить мира 1).

Βъ Деркской архіепископій жиль одинь священникь по прозванію Μανός: ούτος διδασχαλικοῦ χαρίσματος ἐφιέμενος καὶ οἰόμενος εἰναί τι μηδὲν ῶν καὶ ἐαυτόν φρεναπατῶν. Кирилль путемь долгаго наставленія избавиль его оть ложнаго тщеславія. Въ бесёдё ихъ приводится слёдующее филологическое толкованіе имени Іуды Искаріота: Ἰούδας происходить оть слова ἰοῦ (ядъ) и δαία, означающее «жгу», а Ἰσχαριώτης оть слова ἰοῦ (ядъ) и хήр (хηρός или χαρός), значущее «смертоносный жребій», «смерть». Манось з), уподобленный Кирилломь Іудё Искаріоту, очевидно убёдился словопроизводствомь и не захотёль унаслёдовать ядовитую и огненную смерть. По поводу продажи Христа за тридцать сребренниковь въ Житіи дёлается слёдующее замёчаніе (f. 125): ἰστέον δὲ, δτι τὰ λεπτὰ ἐχαλοῦντο ἀσσάρια τὰ παρὰ Ῥωμαίων χληθέντα ἀπὸ Νουμᾶ βασιλέως Ῥωμαίων νουμία. ἐξήχοντα δὲ ἀσσαρίων ἡν ὁ ἄργυρος ῆγουν φόλεων ἐξαχισχιλίων ἀναβιβαζομένων εἰς μιλλιαρήσια πενταχόσια...

Отсюда видно прежде всего, что агіографъ отожествляєть монеты: λεπτά = ἀσσάρια = νουμία. Что нумін получили свое имя отъ римскаго царя Нумы Помпилія, — неосновательная филологическая догадка агіографа и его современниковъ: νουμίον явилось слѣдствіемъ латинизаціи слова νόμος: νόμος — пишив — νοῦμος — νουμίον — пиштиши — νοῦμος — νουμίον — пиштиши — νοῦμος, доказывается 1) значеніемъ этого слова: «законъ» и «монета» 4), и 2) наличностью производнаго греческаго (безъ датинскаго посредства) νόμισμα. Но насколько правъ агіографъ, отожествляя три названія монеть? Λεπτόν составляла ½, мѣднаго фунта, какъ денежной единицы 5). Застаріом (Ав) въ разные періоды римскаго государства подвергался сильнымъ колебаніямъ: первоначально эта денежная единица соотвѣтствовала мѣдному фунту, поэже, передъ первою Пуническою войною, она упала до ½ фунта, затѣмъ поднялась до 2 фунческою войною, она упала до ½ фунта, затѣмъ поднялась до 2 фунческою войною, она упала до ½

<sup>1)</sup> Anna, ed. Reif., II. 175 sq., Zonar. ed. Dind. IV. 248; ср. П. Безобразовъ. Боэмундъ Тарентскій. Спб. 1888 стр. 68 и сл. (съ указаніемъ западныхъ лётописей).

<sup>2)</sup> Маносъ—въроятно фамилія священника; существовала также фамилія Мαννός (Miklosich et Müller. Acta et diplomata, IV. 231).

<sup>8)</sup> Hultsch. Griechische und römische Metrologie. Berlin 1862 S. 291; Ниссенъ въ Handbuch'в Ивана Миллера обходить этотъ вопросъ молчаніемъ.

<sup>4)</sup> C. I. Gr. 5774 crp. 123: δέχα νόμως άργυρίω.

<sup>5)</sup> Hultsch, 167.

товъ (as dupondius), снова упала и въ императорское время опять поднялась до 2 фунтовъ 1). Такимъ образомъ детто́у, 1/2 ассарія въ его нормальной стоимости, приближался въ ценности къ самому ассарію только во время полнаго упадка этой последней монеты: стало быть отожествление монеть ни въ какомъ случав неправильно. Что касается до νουμίον, то эта монета приравнивалась къ римскому сестерцію или 21/2 новыхъ перецененныхъ ассаріевъ. Считая нумій въ его нормальной стоимости, мы можемъ допустить, что онъ приближался къ ассарію только въ эпоху нікотораго подъема этого послідняго, то-есть наобороть тому, что мы видели по отношенію къ лепте. Отсюда становится яснымъ, что агіографъ усвоилъ себ'є представленіе о древней монеть ассаріи только обезціненной и притомъ въ разной степени. Далье онъ говорить, что 60 ассаріевь = 6000 фоль = 500 милліарисіевъ, то-есть 1 ассарій = 100 фолъ = 12 милліарисіевъ (1 номисма); но что это также неправильно, доказывается приблизительною стоимостью этихъ монеть на наши деньги: м'Едный фоль стоиль около 2 коп'векъ, а серебрянный милліарисій ( $\frac{1}{1000}$  золотаго фунта), равный двумъ серебрянымъ кератіямъ, —30 — 35 копъйкамъ. Принимая стоимость ассарія, какъ м'єднаго фунта, даже въ 4 коп'єйки, мы найдемъ, что серебряный, стоившій 60 ассаріевь, равнялся 240 копфикамь, такъ что «цена крови» — только 72 рубля. Въ древнерусскихъ выкладкахъ, основанныхъ на византійскомъ счеть, замъчается также большая путаница: 1) «глаголють быти единъ сребреникъ 12 литръ и по щету къ 30 сребренникомъ 360 литръ, а въ литре вѣсу полеунта, нтого въ сребреника(хъ) 180 оунтовъ, а пудами четыре пуда 20 оунтовъ, всего въ 30 сребренникахъ 1692 рубли» 3); 2) 30 сребрениковъ им'ьють въ себ'ь 360 литръ, каждая литра—60 рублей в); 3) «всякая сребриница имать въ себъ по 60 (12?) литръ и всякая литра по 60 рублевъ, итого 21,600 рублевъ» 4); 4) «что есть сребреникъ? Сребреникъ единъ имать въ себъ 12 литръ, пенезей 3 и третія часть пенезя 20 кесаріевъ 100 динаріевъ. Что есть въ сребренник рублевъ рускихъ? 720 рублевъ. Что есть въ литръ рублевъ? 60 рублевъ. Что имать пенязь рублевъ? 216 рублевъ 99 копћекъ 4,832

<sup>1)</sup> Hultsch, 111, 192, 237, 240.

<sup>2)</sup> Путешествіе Трифона Коробейникова: Правосл. Палест. Сборн., вып. XXVII стр. 35.

<sup>3)</sup> Лът. Занят. Археогр. Коммиссін, III. 84.

<sup>4)</sup> С. Соловьевъ. Къ легендамъ объ Іудѣ предателѣ. Харьковъ 1895 стр. 68.

(8,324?) доля копъекъ. Что имать кесарій рублевъ? 36 рублевъ. Что имать динарій? 7 рублевъ 20 копъекъ. Въ 30 сребреницехъ коли(ко) имать литръ? 366. Колико имать пенезей? 120. Колико имать динарієвъ? 3,000. Колико Іюда взя за Христа рускихъ рублевъ? 21,600 рублевъ» 1).

Въ Житіи записано очень много случаевъ изъ жизни имп. Алексія Комнина; приведемъ здісь наиболісе главныя черты, характеризующія религіозное настроеніе и государственный умъ императора.

Ποτὲ γὰρ ὁ εὐσεβέστατος καὶ παμμαχάριστος βασιλεύς ήμῶν 'Αλέξιος ἀπῆλθε πρός τινα μοναγόν, οία φιλομόναγος ών ο του θεου άνθρωπος. ὁ δὲ μοναχός οὐτος ἦν γνωστός τῷ ὁσίῳ καὶ οὕτως ἀμφότεροι συνεδέδεντο τη κατά θεόν άγάπη, ώς εν δυσί σώμασι μίαν χεχτήσθαι ψυχήν, συντυχόντος τοίνυν τοῦ βασιλέως τῷδε τῷ μοναχῷ, πῶς εἰπεῖν ούχ ἔχω, ἐμνήσθη τῶν ῥημάτων τοῦ όσίου ὁ μοναγός. ὁ δὲ βασιλεύς. καὶ τίς ἐστιν ὁ ἀββᾶς Κύριλλος; καὶ τοιούτον όντα, ώς σύ φής, πώς αύτὸν ού γνωρίζω; και ό μοναχός τίς είμι έγὼ ὁ ἀνόητος, ἵνα εἴπω περὶ αύτοῦ καὶ μαρτυρήσω περὶ άληθείας: όφθαλμοὶ γάρ ώτίων πιστότεροι. έγω ούτως πιστεύω, ότι και ό θεός αύτον μαρτυρεί δούλον αύτου άληθή είναι. ταϋτα ἀχούσας ὁ βασιλεὺς χαὶ χαρᾶς πλησθείς, μή μελλήσας ἔστειλε τῆς συνεύνου αὐτοῦ τὸν ὁμαίμονα τὸν πρωτοστράτορα. ἦν γὰρ φιλομόναχος και αὐτὸς και φοβούμενος τὸν θεόν. ἀπελθών οὖν ἐσπέρας βαθείας καὶ τῆ μονή κρούσας, ὡς ἤνοι-

Нѣкогда благочестивѣйшій и всеблаженн в йшій парь нашъ Алексъй прибыль къ одному монаху, ибо Божій человікь быль миихолюбецъ. Монахъ же этотъ былъ извъстенъ преподобному, и оба были такъ связаны любовью по Бозь, какъ будто имъли въ двухъ телахъ одну душу. И такъ, когда царь встретился съ этимъ монахомъ (какъ это вышло, сказать не умъю), монахъ вспомниль о словахъ преподобнаго. Царь же спросиль: кто этоть авва Кирилль? и если онъ таковъ, какъ ты о немъ говоришь, то какъ я его не знаю? И монахъ ответилъ: Кто я, несмысленный, чтобы могъ говорить о немъ и свидътельствовать объ истинъ, ибо глаза достовърпре ушей, — я такъ врю, что Богъ свидътельствуетъ о немъ, какъ объ истинномъ своемъ рабъ. Услышавъ объ этомъ, исполнивзамъшкавъ, шись радости, не царь послаль родного брата своей супруги - протостратора,

<sup>1)</sup> Прав. Палест. Сборн., XXVII. 36. См. также цённыя замёчанія о стоимости сребренниковъ въ недавнемъ отчете В. М. Истрина въ Ж. М. Н. Пр.

ξεν ό πυλωρός, εύθυς κρατήσας αύτον τῆς χειρός παρέδωχε τοῖς ὑπ' αύτόν. τοῦτο δὲ ἐποίησε διὰ τό μὴ σχυλήναι τους άδελφούς. βαδίσας δὲ ήσύγω ποδί έστη έζω τῆς θύρας τοῦ όσίου, χεχλεισμένης οὔσης, χαὶ χρούσας εἶπεν' εὐλόγησον, πάτερ. χαὶ ὁ ὅσιος, ὁ θερς ος πύ αε εργολύση. ὁ δὲ καὶ πάλιν κρούσας ἔφη εὐλόγησον, πάτερ.—εἶπόν σοι ὁ θεὸς ου μή σε ευλογήση. είτα τρίτον χρούσας εἰρήχει ἄνοιξον, πάτερ. ὁ δέ μὴ γένοιτό μοι υίον ἔχειν σε, κατηργημένε, ἄπελθε πρός τον πατέρα σου τὸν σατανᾶν, κάκεῖνος εὐλογήσει σε, ώς εἶ ἄξιος. καὶ ὁ σεβαστός ἄνθρωπός είμι, άββᾶ, οὐχὶ δαίμων, καὶ ήλθον εύλογήναι παρά τής άγιωσύνης σου... έγώ είμι Μιγαήλ ό σεβαστός καὶ πρωτοστράτωρ, ώς δὲ τούτο ήχουσεν, εύθυς άναστάς ήνοιξε (f. 162 v.).

какъ и онъ былъ мнихолюбецъ и бояйся Бога. Итакъ отправившись позднимъ вечеромъ и постучавшись въ монастырь, и когда портарь отперъ, то взявъ его за руку, онъ передаль своей свить. Саблальже онъ это ради того, чтобы не безпокоить братів. Пройдя тихимъ шагомъ, онъ остановился у запертой двери преподобнаго и постучавъ сказалъ: «Благослови отче»! Преподобный же отвѣтилъ: «Богъ не благословитъ Тоть снова постучавшись сказалъ: «Благослови отче!» — «Я тебъ сказаль: Богь не благословить тебя». Наконецъ въ третій разъ постучавшись, онъ сказалъ: «Открой отче». А тоть въ отвѣть: «бездѣльникъ, да не будетъ мнѣ имѣть тебя сыномъ; иди къ отцу твоему сатанъ и онъ благословить тебя, какъ ты того достоинъ». И севастъ сказалъ: «Я человѣкъ, авва, а не демонъ, и пришель получить благословеніе отъ твоей святости... Я Михаиль, Севасть и протостраторъ». Когда же тотъ услышаль это, тотчасъ вставъ отперъ (дверь).

Мяхаилъ Дука, протостраторъ, внукъ кесаря Іоанна, сынъ Андроника, братъ упомянутаго выше Іоанна и имп. Ирины и дядя царевны Анны, былъ начальникомъ корпуса (фаланги), внушавшимъ всъмъ удивленіе своимъ сильнымъ природнымъ умомъ и тълесною кръпостью; ему имп. Алексъй давалъ разныя военныя порученія въ борьбъ съ Турками, Савроматами и Боэмундомъ Тарентскимъ 1). По-

<sup>1)</sup> Anna, ed. Reif. I. 175, 237; II. 10.

добно своему брату, и Михаилъ, какъ теперь оказывается, былъ человъкъ набожный, любившій монашеское общество. Имп. Алексьй, желая познакомиться съ Кирилломъ, поступилъ какъ нельзя болбе политично, пославъ къ аскету именно Михаила: передъ монахолюбивымъ протостраторомъ Кириллъ могъ раскрыть свою душу и показать себя темъ, чемъ онъ былъ. Первый пріемъ Михаила былъ однако очень недружелюбень; но къ этому, быть можеть, уже привыкли. Мы видъли, что Кипрскій дуксъ Евиасій Филокались, не смотря на суровость пріема, добился бесёды съ аскетомъ и вышель оть него съ благоговеніемъ; протостраторъ Михаилъ также принужденъ былъ выслушать несколько нелестныхъ словъ отъ подвижника, прежде чёмъ добился его душеспасительной бесёды. Кириллъ, повидимому, находиль безсмыслицу въ общеупотребительномъ возгласъ «благослови отче», особенно въ устахъ мірянина; онъ возмущался собственно словомъ «отче» и до тъхъ поръ не пускалъ къ себъ посътителя, пока тотъ не назвалъ его «аввой». Пробеседовавъ съ аскетомъ всю ночь, Михаиль утромь явился къ императору и разсказаль ему о Кириллъ въ восторженныхъ выраженіяхъ. Алексый рышился посытить подвижника.

'Απελθόντος μέντοι πρός τόν όσιον του βασιλέως πανοικί. τὰς κεφαλάς αὐτῶν κλινάντων καὶ άλλήλους, εύλογησάντων καὶ κατασπασαμένων ούχ ήθέλησε χαθίσαι ο βασιλεύς, έως ού ό γέρων πεισ**θε**ίς τῆ μεγαλειότητι αύτοῦ ἐχαθέστη. εἶτα φησί τι ἐλήλυθας ἐνταῦθα, εὐσεβέστατε βασιλεῦ, πρός σαπρόν γέροντα και μηδέν τι κεκτημένον άγαθόν. ἔφθασαν αἱ ὑποχρίσεις τῶν ῥημάτων καὶ πράξεών μου καὶ μέχρι τοῦ κράτους σου ... και ο βασιλεύς οίδας, άββᾶ, ὅτι τὸ ἔλαττον ὑπὸ τοῦ κρείττονος χαταχοσμείται τοιαύτην γάρ άρχὴν ἐμπιστευθέντος μου παρά τοῦ θεοῦ, εἰ καὶ ἀναξίως, καὶ ὑπὸ τῶν ταύτης φροντίδων έξασχολουμένου χαὶ δονουμένου νυχτός χαὶ ἡμέρας

Итакъ царь отправился къ преподобному со всёмъ семействомъ. Когда они наклонили главы, благословили другъ друга и обнялись, царь не хотель сесть, пока старецъ, убъжденный его величествомъ, не сълъ (первымъ). Затьмъ онъ сказалъ: «почто прибыль сюда, благочестивъйшій государь, къ негодному старику, не имъющему ничего хорошаго? Слухи о словахъ и делахъ моихъ достигли и до твоей державы...» И царь сказаль: «Ты знаешь, авва, что меньшее украшается лучшимъ: ибо мив вверена Богомъ (хотя и недостойно) такая власть; заботами о ней я днемъ и ночью занять и обезпокоень наτοσούτον, ώστε ένίστε μηδέ μνημονεύειν θεου, οι χρή με τιμάν τους φοβουμένους τὸν θεὸν, ὁποῖοι ᾶν ὧσι τῷ σχήματι. οὐ μὴν ἀλλά καὶ πρὸς αύτους πορεύεσθαι και τάς άγιας αὐτῶν εὐχὰς ἀπαρύεσθαι πρὸς φωτισμόν της ἐσχοτισμένης μου ψυχης και εύόδωσιν τοῦ στρατοῦ. σὸ οἰδας, ότι πολλά ίσχύει δέησις διχαίου ένεργουμένη, εί και ἡ ῥαθυμία μου ούκ ἐᾳ με ἐνεργῆσαι κατὰ τὰς άγίας ύμῶν εὐγάς. ἀλλ' οὖν και εἰς αὐτὸ τούτο πιστεύω διά των άγίων ύμων ένδυναμωθήναι. έγω δε ούτως έχω. και δήλον πάντοθεν ότι των άγελαζον καὶ μεγάλα 1) ἐπανηρημένων βίον, κάν ὧσι σεμνότητι διαφέροντες, οί τὸν μοναστικόν καὶ ἀνακεχωρημένον 2) επανηρημένοι βίον είσὶ προτιμότεροι... (f. 173).

столько, что иногда некогда вспомнить и о Богь. Не следуеть - ли мит почитать боящихся Бога, каковы бы они ни были по внёшности? мало того, но также ходить къ нимъ и (такъ сказать) запасать-СЯ ИХЪ СВЯТЫМИ МОЛИТВАМИ ДЛЯ ПРОсвътленія помраченной души моей и для благоуспѣшности войска; ты знаешь, что многое можеть действительное моленіе праведнаго, хотя моя безпечность пе позволяеть мнь льйствовать по святымъ вашимъ молитвамъ; но я вёрю въ то, что вашими святыми молитвами это сделается возможнымъ; таково мое настроеніе; и отовсюду ясно, что всёхъ избравшихъ мірскую и высокую жизнь, хотя бы они и отличались благоприличіемъ, много почтеннье ть, которые посвятили себя монашескому и . отшельническому житію»...

Βτ μπητού и ποδοπειτιού δες έμε στ μαρείτ Κυράπτυ με γηγστηπι заметить, чτο μάλλον τους Σχύθας, λύχους γάρ όντας, ποτέ τη του θεου συνεργεία και χάριτι αίσθητως και νοητώς κατατροπωσάμενος πρόβατα πεποίηκας άπαντας και τη ποίμνη του Χριστού συνηρίθμησας διά του λουτρού της παλιγγενεσίας.

Семья Алексія Комнина была довольно многочисленна: онъ, супруга его Ирина, три сына: Іоаннъ, Андроникъ и Исаакъ и четыре
дочери: Анна, Марія, Евдокія и Өеодора. Безъ сомнінія, туть были
еще принцы крови и свита императора (ниже говорится: οἰ ὑπ' αὐτούς), такъ что въ общемъ обитель Кирилла посітило многочисленное
общество. Относительно времени самаго посіщенія ничего опреділеннаго сказать невозможно. Допуская хронологическую послідователь-

<sup>1)</sup> μέγαν?

<sup>2)</sup> Cod. ἀναχαχωρημένον.

ность въ разсказѣ Катаскепина, мы могли бы думать, что Алексѣй быль у Кирилла послѣ 1108 года, послѣ побѣды своей надъ Боэмундомъ. Перебирая случаи его семейныхъ поѣздокъ, мы невольно останавливаемся на 1113 годѣ, когда онъ таүүєνҳ выѣхалъ изъ Византіи на Стримонскую гору¹), былъ въ Филиппополѣ и затѣмъ вернулся обратно въ столицу. Возможно, что онъ на обратномъ пути и посѣтилъ Филейскаго подвижника. Царевна Анна не упоминаетъ объ этомъ визитѣ, но быть можетъ потому, что она рисуетъ своего отца преимущественно какъ воина и императора, не углубляясь въ его частную жизнь.

Не менѣе интересенъ и разсказъ самого императора, когда онъ еще не достигъ трона: ποτὲ ῶν ταξιάρχης, ἐπέμφθην παρὰ τοῦ βασιλέως εἰς ἀνατολὴν πολεμήσων 'Ρωσέλην τὸν Φράγγον, δς τἢ οἰχεία ἀλαζονεία θαρρῶν ἐπήρθη κατὰ τοῦ βασιλέως καὶ κακὰ οὐ τὰ τυχόντα ἐποίει. ἡ δὲ μήτηρ μου φιλομόναχος οὖσα προσέταξέ μοι ἄνδρα τινα ἄγιον συνακολουθῆσαί μοι, οὐ μόνον δὲ ἀλλὰ καὶ πατέρα πνευματικὸν ἔχειν αὐτόν. ἀπῆλθον οὖν ἐν τἢ ἀνατολἢ φροντίδα ἔχων οὐ τὴν τυχοῦσαν. περιπεσών δὲ ἐν ἀσθενεία, οὐχ εἰχον τί διαπράξασθαι. ὅπερ μαθών ὁ ὑπερνεφὴς ἐκεῖνος ἐπιπλέον παρετάσσετο πολέμους (f. 179). Во время болѣзни, продолжаль Алексьй, явился ко мнѣ мой духовный отець св. Игнатій ²), помолился о рабѣ Божіемъ Алексіи, и я выздоровѣлъ; помню, что Игнатій, напутствуя меня, произнесь: σὸ δὲ ἐπιβὰς τῷ ἴππφ σου ἔχου σὺν θεῷ τῆς διακονίας σου, καὶ ὅτε οἰς κρίμασιν οἰδεν, αὐτὸς θήσει τὸν θεήλατον 'Ρωσέλην εἰς τοὺς πόδας σου.

Императоръ Алексей Комнинъ разсказывалъ здёсь о своемъ походе 1073—74 года. Никифоръ Вріенній, зять его, такъ пов'єствуетъ объ этой кампаніи. По взятіи городовъ Амасіи и Новой Кесаріи Урселій сталъ опустошать окрестности, требуя съ нихъ дани. Императоръ Михаилъ Парапинакъ отправилъ противъ него Никифора Палеолога, который долженъ былъ собрать для себя аланскую армію. Набрано было около шести тысячъ челов'єкъ, но и те за неплатежемъ денегъ не хотели служить въ войске, и большею частью разошлись, такъ что Урселію не трудно было одол'єть остальныхъ. «Когда до-

<sup>1)</sup> Zonar. IV. 249-250.

<sup>2)</sup> Въ другихъ походахъ Алексъя, по желанію его матери, при немъ находимся инокъ Іоанникій (Anna. I. 29) или Симеонъ, настоятель Асонскаго монастыря Ксенофонта (Niceph. Bryen., 155); въ походъ противъ половцевъ, 1095 г., при немъ состоялъ инокъ Иларіонъ (Житіе Мелетія Новаго, В. Гр. Васильевскаго, стр. 26, 27, 104).

несли объ этомъ царю Михаилу, онъ призвалъ прекраснаго юношу Алексия, ибо Промыслу было угодно, чтобы наконецъ открылась и его доблесть. Призванный къ царю, онъ объявленъ былъ стратопедархомъ и полновластнымъ вождемъ въ войнъ противъ Урзеля. Алексъй охотно принялъ предложение царя; но мать его, услышавъ о томъ, принуждала сына отказаться оть этой власти, говоря, что война противъ Урзеля требуетъ не юношескаго ума и силы, а мужа храбраго, много извъдавшаго и многое сдълавшаго. Однако жъ Алексъй сильными просьбами уговориль ее и, напутствованный ея молитвами, выступиль, не получивь оть царя ни денегь на издержки военныя, ни достаточнаго войска» 1). Ни Никифоръ Вріенній, ни супруга его Анна, ни Атталіотъ не говорять о бользни Алексыя въ походы, но нътъ ничего невъроятнаго, если стратопедархъ и былъ нъкоторое время боленъ, когда Урселій могъ свободно заниматься грабежами. Святой дядька Алексъя предсказаль ему побъду надъ непріятелемъ οίς χρίμασιν οίδεν αύτος (ό θεός), и Урселій, захваченный на пиру туркомъ Тутахомъ, былъ проданъ въ Амасіи въ пленъ Комнину; такимъ образомъ стратопедархъ овладълъ имъ, но не въ честномъ бою, а воровскимъ образомъ, путемъ покупки победы. При обозначении должности Алексъя въ походъ современники употребляютъ не одинаковыя выраженія: родня его говорить, что онь состояль тогда вь должности στρατοπεδάρχης и στρατηγός αυτοκράτωρ, постороннія лица называють его πρόεδρος, а самъ себя Алексый называль ταξιάρχης.

Щедроты императора описываются въ житіи слѣдующимъ образомъ: πᾶσι γὰρ τοῖς μοναστηρίοις οὐ μόνον τοῖς οὖσιν ἔσωθεν τῆς βασιλευούσης τῶν πόλεων, ἀλλὰ καὶ τοῖς κύκλφ αὐτῆς, ἔν τε δύσει καὶ ἀνατολῆ καὶ ἐν ὄρεσι τὸν ἀρκοῦντα αὐτοῖς σῖτον μετὰ καὶ τοῦ ναύλου. ὡσαύτως καὶ ἔλαιον διὰ σιγιλλοχρυσοβούλλων τετύπωκε, παρὲξ ὀλίγων τινῶν τῶν εὐθηνούντων. τοῖς δὲ ἐν ὄρεσι καθημένοις καὶ μᾶλλον τοῖς εὐλαβεστέροις πάντα τὰ χρειώδη παρεῖχε μέχρι καὶ αὐτῆς τῆς ἐνδυμενίας μεγαλόδωρος ὁ φιλομόναχος (f. 179 V.).

Изъ императоровъ Комнинова дома не было болѣе набожнаго государя, нежели Алексѣй I. Не смотря на свое бурное царствованіе, на постоянные походы противъ восточныхъ, западныхъ и сѣверныхъ враговъ, истощавшіе государственное казначейство, Алексѣй все-таки

<sup>1)</sup> Niceph. Bryen. p. 83—84 ed. Bonn.; Anna. I. 10 sq.; Mich. Attal., p. 199, 206 ed. Bonn.; Scyl. II. 409; Zonaras, IV, 222: Οὐρζέλης, Οὐρσέλιος, 'Ρουσέλιος, 'Ρουσέλης, 'Ρωσέλης.

находиль возможнымь и строить новые монастыри, разныя богоугодныя заведенія, и оказывать матеріальную поддержку нуждающимся обителямъ. Мать его Анна Далассина построила монастырь Всевидца  $(\Pi \alpha \nu \tau \epsilon \pi \delta \pi \tau \sigma \nu)^{1}$ , самъ онъ основалъ монастырь Спаса Филантрона (въ Петріонѣ), а его супруга Ирина Дукена монастырь при церкви Спаса Хора и Богородицы Кехаритомени (около Влахернъ)<sup>2</sup>). Въ храмь ап. Павла онъ завель двойной многочисленный клиръ и богатое освъщеніе в); въ храмъ Апостоловъ учредиль хоръ мужской и женскій и упорядочиль положеніе діакониссь і; дотоль безпріютнымь прівзжимъ грузинскимъ инокинямъ построиль большую обитель и снабдиль ихъ пищею и одеждою в). Не говоримь уже объ Авонь, который быль освобождень при немь отъ податей и получиль много другихъ привилегій <sup>6</sup>). Изъ другихъ сооруженій императора отмѣтимъ 1) цёлый городъ — сиротскій пріють для инвалидовъ, слепыхъ, хромыхъ и безрукихъ (отъ пяти до семи тысячъ человъкъ обоего пола), обезпечивавшійся отъ руки царевой пищею, одеждою и виномъ; пріютомъ завѣдывала канцелярія, въ которой составлялся бюджетъ по призрѣнію, сообразно со средствами бѣдняковъ, и изъ которой исходили царскіе хрисовулы, долженствовавшіе имъть силу на въчное время 7); и 2) школу грамоты для бъдныхъ, безъ различія національностей, причемъ опредълено было учителямъ и ученикамъ хлъбное содержаніе 8). Житіе Кирилла даеть новое указаніе на попеченіе императора о монастыряхъ столичныхъ и окрестныхъ: оказывается, что наиболье бъдные изъ нихъ получали отъ государства хльбъ и жалованье. Мы знаемъ очень небольшое количество монастырскихъ хрисовуловъ Алексъя (Авону, Христофору, на построеніе имъ монастыря на Патмосъ 9), но не знали доселъ, что существовали его хрисовулы, обезпечивавшіе за б'єдными обителями необходимую потребность иноковъ - масло.

А вотъ какъ описывается бользнь императора Алексъя, разсказанная однимъ инокомъ, находившимся тогда у одра царскаго:

<sup>1)</sup> Zonar. IV. 245.

<sup>2)</sup> Н. Кондаковъ, стр. 78.

<sup>3)</sup> Anna. II. 293.

<sup>4)</sup> Anna. II 293.

<sup>5)</sup> Anna. II. 293.

<sup>6)</sup> Порфирій Успенскій. Исторія Авона, III, 10—11, 84 и пр.

<sup>7)</sup> Anna. II. 291-293; Zonar. IV. 244.

<sup>8)</sup> Anna. II. 293-294; Zonar. IV. 244.

<sup>9)</sup> Zachariae. Jus graeco-romanum, III. 370.

Έμοι δε τῷ ἀχρείφ δούλφ Χριστού τις των μοναχών συνήθης ών τῷ παμμαχαρίστω ἐχείνω βασιλεῖ τεθάρρηκε λέγων, ότι ποτέ του βασιλέως ἀσθενούντος ἐπὶ κλίνης ὀδύνης αὐτοῦ, χαθημένου μου πρό προσώπου αύτου, και σιγής πολλής ουσης, ώς μὴ εἶναί τινα τῶν παρισταμένων αὐτῷ. ἔβαλε τὴν χεῖρα αὐτοῦ είς την χετρά μου (ἐπόνει γὰρ αὐτην), και μικρόν μικρόν αύτοῦ σαλευομένου ἀπεσχεπάσθη ὁ νῶτος αὐτοῦ. ἦν δὲ ψύχος. καὶ γνοὺς ἐγὼ, ὅτι δέεται σκέπης, ἐκτείνας τὴν χεῖρά μου έσχέπασα αὐτόν. χαὶ είδον εύθὺς την χεφαλην αὐτοῦ χλισθεῖσαν πρός με. έγω δε έχθαμβούμενος και διαλογιζόμενος, εί τὴν χεφαλὴν αὐτοῦ δι' έμε εχλινε. ποτε μεν ναί, ποτε δὲ οὐ, ἐλογιζόμην. πάλιν μετὰ μιχρόν του σχεπάσματος αύτου χαλασθέντος ώς μόνον ήπλωσα σχεπάσαι τὸν νῶτον αὐτοῦ τῆς χρείας κατεπειγούσης, εύθυς πάλιν είδον την άγίαν αύτου χεφαλην ύποκλιθείσαν πρός με. αίδεσθείς δὲ τὴν γενομένην ύπερβολήν, ούχ ήθέλησα χαθήμενος άντιπροσχυνήσαι αὐτόν, άλλ' ἐποίησα τὸν ἀγνοοῦντα. ἐδελίειν γάρ μήποτε διά την χριστομίμητον αύτου ταπείνωσιν ού βλαστάση 1) δ θεός τὸ γινόμενον καὶ περαυνώση με διὰ τὰς ἀμαρτίας μου. ταῦτα ἐπὶ θεῷ μάρτυρι ἐξεῖπέ μοι ὁ μοναχός ἐκεῖνος, μάρτυρα τῆς

Нѣкій изъ монаховъ, близкій ко всеблаженному оному императору, дерзнуль повёдать мнё, непотребному рабу Христову, что «когда однажды царь лежалъ больной на одрѣ болѣзни, я сидѣлъ передъ лицемъ его; была великая тишина, какъ будто бы при немъ никого не находилось; онъ положилъ въ мою руку свою руку (ибо онъ страдаль ею), и когда онъ чуть-чуть пошевелился, спина его открылась; а было холодно. И я, понимая, что онъ нуждается въ покрываль, протянуль свою руку и покрыль его. И тотчасъ я увидълъ, что голова его наклонилась ко мнв. Изумляясь и разсуждая, наклонилъ ли онъ свою голову ради меня, я думаль то въ утвердительномъ, то въ отрицательномъ смысль. Немного спустя, когда покрывало его снова спустилось и когда я только приспособился покрыть ему спину (вследствіе настоятельной необходимости), я тотчась увидёль, что святая его глава снова наклонилась ко мнѣ. Сконфузившись отъ чрезмѣрнаго вниманія, я сидя не хотёль отвётить ему поклономъ, но сдёлалъ видъ, что не знаю (въ чемъ дѣло): ибо я боялся, чтобы Богъ ради христоподражательнаго его сми-

<sup>1)</sup> βλαστήση?

άληθείας καὶ αὐτὸς τὸν θεὸν προβαλλόμενος (f. 180). ренія не совершиль бываемаго (не наказаль смертію) и не убиль меня громомъ за мон грёхн». Это передаль мнё оный монахъ при свидётелё Богё, самъ призывавшій Бога въ свидётели истины (своихъ словъ).

Къ какому времени следуетъ пріурочить описанное здесь лихорадочное состояніе императора, съ точностью сказать невозможно. Алексей страдаль лихорадкою въ походе противъ Печенеговъ въ 1091 году (Anna, I, 257); далее въ 1112 году, мучимый этимъ же недугомъ, онъ лежаль въ столице и выздоровелъ лишь после того, какъ былъ покрытъ покровомъ, принесеннымъ отъ иконы Спаса на о. Халки (Zonar. IV, 249), и наконецъ въ 1117 и 1118 годахъ онъ два раза былъ одолеваемъ изнурительною лихорадкою, сведшею его наконецъ въ могилу, не смотря на искусство известныхъ тогда врачей Николая Калликли, Михаила Пантехни и другихъ 1). До некоторой степени можно допустить, что здесь разумется лихорадка императора 1112 года, и инокъ, разсказывавшій Катаскепину подробности о болезни Алексея, быть можетъ, былъ монахъ Халкинской обители, прибывшій въ столицу съ божественнымъ покровомъ.

Въ знакъ особаго своего благоволенія императоръ Алексѣй при прощаніи съ Кирилломъ сняль свое платье и отдаль его братіи; за нимъ послёдовала и вся его семья и свита. Кромѣ того Алексѣй далъ Кириллу для раздачи бѣднымъ пять литръ и для монастыря одну литру золота (f. 178), и вернулся въ столицу. Эти пять литръ Кириллъ роздаль впослёдствіи бѣднымъ, когда страну посѣтилъ голодъ; а братія потомъ продала царскія одежды за большія деньги опять тому же

<sup>1)</sup> Anna. II. 305; Zonar. IV 254. Въ рукописи Авонскаго монастыря св. Павда (cod. № 9, XVIII в.) мы прочле два стихотворенія этого врача-поэта (ср. Кгит-bacher. G. d. b. L., 415²): Τοῦ Καλλικλέους στίχοι εἰς τὸν καλὸν σταυρὸν τὸν κοσμη-θέντα παρὰ τῆς Πορφυρογεννήτου κυρᾶς Άννης.

Έχ τοῦ ξύλου τρυγῶ σε τὴν ζωὴν, λόγε, Κὰν Εὖα τρυγὰ τὴν φθορὰν ἀπὸ ξύλου.
 Έξ Εὐδοχίας ταῦτα, πορφύρας χλάδου.

хр. допаревъ: описаніе нъкоторыхъ греческихъ житій святыхъ. 401

императорскому семейству (f. 180 v.). Кириллъ Филеотъ началъ свою подвижническую жизнь на тридцатомъ году возраста и скончался девяносто пяти лѣтъ.

Таковы наиболее, по нашему мненію, важныя места разсмотренных эти памятых. Мы позволили себе указать на эти памятники, потому что въ нихъ, какъ видно, заключается много данныхъ историческихъ, топографическихъ и бытовыхъ, которыя желательно иметь не въ отдельныхъ выдержкахъ, а въ контексте целаго сочиненія.

Хр. Лонарсвъ.

## О Тайной Исторіи Прокопія.

(Oxonvanie) 1).

Мы познакомились съ известіями Тайной Исторіи о тяжести прямыхъ и косвенныхъ налоговъ при императоръ Юстиніанъ, о различныхъ финансовыхъ меропріятіяхъ его правительства, о некоторыхъ формахъ непредусмотръннаго закономъ обложенія, отмъченныхъ нашимъ авторомъ, о монополіяхъ и регламентаціи промышленнаго производства и торговли, наконець, о вмёщательстве центральныхъ въдомствъ въ куріальное самоуправленіе, особенно въ распоряженіе городскими сборами и капиталами. Широкія задачи вибшней политики, помимо другихъ причинъ, требовали чрезмерныхъ жертвъ со всего населенія или съ отдільныхъ классовъ и корпорацій. Передъ нами теперь факты другого рода. Целый рядъ известій Тайной Исторіи повъствуетъ о притъсненіяхъ, обращенныхъ на отдъльныхъ лицъ. Изученіе этихъ частныхъ фактовъ, сохраненныхъ нашимъ источникомъ, заслуживаетъ полнаго вниманія, указывая, прежде всего, на витывательство фискальныхъ интересовъ въ частное право и отсюда на слабость личности въ эпоху Юстиніана. Въ это время, вслідствіе упадка сословной и муниципальной организаціи, единственнымъ крыкимъ общественнымъ союзомъ являлась церковь, если не считать немногихъ привилегированныхъ корпорацій какъ напр. argentarii или naucleri, получавшихъ льготы за службу государству. Суррогатами общественныхъ союзовъ являлись партіи цирка. Впрочемъ, съ нѣкоторымъ, хотя и несравненно меньшимъ, правомъ следуетъ сказать тоже самое о церкви, какъ о религіозномъ союзѣ съ общественнымъ значе-

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. II, стр. 24 сл., 340 сл.; III, стр. 96 сл., 300 сл., 461 сл.

ніемъ 1). — Подобные факты насилія надъ частными лицами представляются автору Тайной Исторіи сознательнымъ раззореніемъ достаточныхъ классовъ и, въ частности, сенаторскаго сословія, проявленіемъ политической борьбы государственной власти съ высшими и богатыми слоями населенія 3). Нарушеніе законныхъ интересовъ личности является для автора Тайной Исторіи въ большинствъ случаевъ подъ формою грабежа имуществъ. Уже не разъ быль случай видеть, что со своимъ житейскимъ пониманіемъ вещей, онъ смішиваетъ факты, относящіеся къ публичному и частному, уголовному и гражданскому праву, подъ общимъ обвинениемъ Юстиніана въ посягательствь на жизнь и имущество собственных подданных (φόνος καί άπληστία): ничто, повидимому, на всемъ протяжении Тайной Исторіи, равно какъ сочиненія «О постройкахъ» и «Исторіи Войнъ», не обличаетъ въ авторъ юриста. Въ самомъ изложени нашего источника господствуеть безпорядокъ подъ формой внішней послідовательности разсказа. Такимъ образомъ, для изученія извістій Тайной Исторіи, на которыхъ намъ теперь предстоить остановиться, следуеть привести ихъ въ накоторую систему, оставаясь при своей классификаціи и пониманіи фактовъ, о которыхъ говорять эти извістія.

Въ тъхъ отношеніяхъ государственной власти къ личности, которыя для насъ являются въ форм' суда, авторъ Тайной Исторіи видитъ правительственное вибшательство въ имущественные интересы частныхъ лицъ, притомъ съ корыстной цълью. Поэтому, приступая къ изученію извъстій Тайной Исторіи о состояніи правосудія при Юстиніанъ, мы будемъ имъть дъло съ извъстіями о техъ фактахъ, которые являются для автора какъ болбе или менбе беззаконный захвать Юстиніаномъ и его правительствомъ имущества частныхъ лицъ. Эта группа изв'єстій Тайной Исторіи представляеть особыя трудности. Правда, вслъдствіе богатства и спеціальной ценности юридических в источниковъ, относящихся ко времени Юстиніана, состояніе правосудія и судопроизводства въ VI в., какимъ оно должно было быть по праву, но не какимъ оно было въ дъйствительности, представляется хорошо извъстнымъ. Труды Бетманна-Голльвега, Карловы, Цахаріз-фонъ-Лингенталя, не говоря о другихъ, излагають законодательство Юстиніана въ области процесса, государственнаго и частнаго права съ пол-

<sup>1)</sup> Cp. замѣчаніе Моммсена въ стать в о надписи Saltus Burunitanus (Hermes, т. XV).
2) An. 58<sub>15</sub>: ωσπερ οὐ φιλοχρηματία ἡσσώμενος, ἀλλὰ φθόνω εἰς τοὺς ταῦτα κεκτημένους ἐχόμενος.

нотой, превышающей запросы неспеціалиста. Но нашъ источникъ говоритъ не о законѣ, а объ обходѣ закона. Между законодательными памятниками и odiosus libellus стоятъ поверхностныя хроники и случайныя извѣстія литературныхъ источниковъ. Требуется отыскать въ дошедшемъ законодательствѣ то, что позволяло развиться явленіямъ, давшимъ поводъ для жалобъ Тайной Исторіи, — уловки, которыя законодательство маскируетъ, и пробѣлы, о которыхъ оно не говоритъ. Трудно справиться съ подобной задачей, и въ этомъ могутъ найти себѣ нѣкоторое извиненіе почти неизбѣжные промахи.

Впрочемъ, ближайшая группа фактовъ изъ области имущественныхъ отношеній правительства къ частнымъ лицамъ можетъ быть выдълена сравнительно легко. Эту группу фактовъ образуетъ замъчаемая тенденція правительства къ увеличенію казеннаго и императорскаго земельнаго имущества въ ущербъ частному землевладению. Имущества, находившіяся при Юстиніань въ выдыні управленій Фиска, s. patrimonii, rei privatae и divinae domus, приносили соотвътствующимъ кассамъ государства значительный доходъ деньгами и натурою. Вполнъ понятная забота о нихъ правительства сводилась не къ подъему ихъ доходности (что было не подъ силу тогдашнему хозяйству), но къ сохраненію и къ развитію казеннаго землевладінія со стороны количества. Правительство, по словамъ Тайной Исторіи, прибирало къ своимъ рукамъ наиболъе доходныя земли 1). Прежде чъмъ перейти къ изученію способовъ, которые правительство употребляло для послёдней цёли, замётимъ, что извёстіе э) о захвать правительствомъ земель въ завоеванной провинціи Африкѣ указываеть на фактъ, собственно не относящійся къ нарушеніямъ имущественныхъ правъ частныхъ лицъ со стороны государства, какъ привидегированнаго землевладёльца, потому что оно въ данномъ случай действовало въ силу политическаго права завоеванія. Но Тайная Исторія стоить на точкъ зрънія возмутившихся по этой причинъ солдать, которые смотръли на завоеванныя ими земли, при томъ закръпленныя путемъ браковъ съ женами погибшихъ Вандаловъ, какъ на свою частную собственность. Это видно изъ соответствующаго места «Вандальских» войнъ», гдѣ сопоставляются обѣ точки эрѣнія в).

<sup>1)</sup> An. 79, ἔπιπλα πάντα καὶ τῶν χωρίων ὅσα κάλλιστα ἦν.  $107_{15}$ : καὶ τῶν χωρίων προσεποιέτω, εἴ τι ἄριστον ἦν.

<sup>2)</sup> An. 107.

<sup>3)</sup> Vand. II 469-470. Cp. Zach. N. J. VIII.

Авторъ Тайной Исторіи не различаеть въ лицѣ правительства собственника казеннаго имущества и государственную власть, и поэтому между обращенными къ Юстиніану и его правительству обвиненіями въ грабежѣ трудно выдѣлить извѣстія о слабости частнаго вемлевладѣнія передъ казною, хотя самые факты безспорно имѣютъ свое мѣсто въ исторіи этой эпохи, будучи извѣстными изъ другихъ источниковъ. Отсюда самымъ удобнымъ порядкомъ изложенія является обзоръ фактовъ, къ которымъ слѣдуетъ примѣнить неточныя извѣстія Тайной Исторіи.

Евагрій разсказываеть 1) о гибели при Юстинъ II сенатора Эеерія, который въ бытность свою, при Юстиніань, въ должности сигаtor divinae domus, грабиль «во имя» своего ведомства имущества «живыхъ и мертвыхъ» посредствомъ кляузъ всякаго рода. Разъясненіемъ служить подобное изв'єстіе Агаоія 2) о куратор'є Анатоліи, который отнималь имущества достаточныхъ лицъ у дътей и законныхъ наследниковъ, подъ предлогомъ завещанія или дара императору, ставя на частныхъ земляхъ каменные tituli и въщая пурпурные флаги въ знакъ императорской собственности. О ложныхъ дарахъ и завъщаніять мы будемь говорить немного ниже. О кляузахь другого рода читаемъ въ важномъ, почти современномъ документъ-въ новеляъ императора Тиберія о дворцовыхъ управленіяхъ, изданной между 578 и 582 годами<sup>8</sup>). Во имя справедливости и высшихъ государственныхъ интересовъ 4) Тиберій запрещаеть беззаконный захвать частныхъ имуществъ дворцовыми управленіями. Указъ быль вызванъ<sup>5</sup>) чрезвычайно многочисленными жалобами какъ столичныхъ обывателей, такъ и провинціаловъ «всёхъ почти» областей, имівшихъ

<sup>1)</sup> Evagr. V c. 8 Αἰθέριος δὲ διὰ πάσης ἰών συχοραντίας καὶ τάς τε τῶν ζώντων τῶν τε τελευτώντων τὰς οὐσίας ληιζόμενος ὀνόματι τῆς βασιλικῆς οἰκίας, ῆς ἐπὶ Ἰουστινιανοῦ προεστήκει. Cp. ἐκλογαὶ ἰστωριῶν, Cramer, Anecdota Oxoniensia, II p. 825 sq.

<sup>2)</sup> Agath. V c. 4 p. 284. 'Ανατόλιος, ό κουράτωρ τῶν βασιλέως οἴκων τε καὶ κτημάτων ἄδικός τε ἐς τὰ μάλιστα γεγονώς καὶ πολλούς πολλὰ ὅσα τῶν οἰκείων ἀφηρημένος, ὅτε τε αὶ γραπταὶ σανίδες ἐκεῖναι καὶ τὰ ῥάκη τὰ ὑποπόρφυρα ἐς τὸδε (τὸ ἀποθανεῖν) αὐτῷ ἀπετελεύτησαν, ἄ δὴ πολλὰ τοῖς τῶν εὐδαιμόνων οἴκοις θαμὰ ἐπέβαλλε τὴν ἐς βασιλέα εὕνοιαν προισχόμενος... βιαζόμενος μὲν ἀναίδην.. τὰ βουλεύματα τῶν ἀποιχομένων, χαίρειν δὲ πολλὰ λέγων τοῖς νόμοις, οἱ δὴ τοὺς παῖδας κληρονομεῖν ἐθέλουσι τῆς τῶν φυσάντων περιουσίας.

<sup>3)</sup> περί τῶν θείων οἰχιῶν, Zach. Coll. I nov. 12.

<sup>4)</sup> εὐπορίαν τε καὶ εὐδαιμονίαν ἡμετέραν ἡγούμεθα τὴν τῶν ὑπηκόων εὐπάθειαν.

<sup>5)</sup> ἔνθεν τοι πολλῶν ἡμῖν διαφόρως προόεληλυθότων τῶν τε ἐπὶ τῆς ἐνδόξου ταύτης πόλεως οἰχούντων, τῶν τε ἐξ ἀπασῶν σχεδὸν τῶν ἐπαρχιῶν κτήσεις τινὰς ἢ οἰχήσεις βασιλικὰς περὶ αὐτῶν (seu: πέριξ αὐτῶν) οὔσας ἐχόντων, πράγμασί τε ἐτέροις καὶ δίκαις περιβεβλημένων, ποιχίλων ἀδικημάτων προσαγγελλόντων τρόπους.

несчастіе быть сосъдями управляющихъ дворцовыми имъніями или вступить съ ними въ деловыя отношенія. Землевладельцы жаловались на «разнообразные способы несправедливостей» со стороны управляющихъ, хартуларіевъ и служащихъ дворцовыхъ имѣній 1). Просители указывали на захваты не только движимости, но и недвижимаго имущества, имъній и угодій, равно какъ на уводъ колоновъ (въ широкомъ смыслѣ слова, уєюрую = rustici) 2). Это совершалось прежде всего путемъ принятія чужихъ земель и колоновъ подъ патронать, что совершалось за деньги со стороны принимаемыхъ<sup>8</sup>). Въ этомъ тексть усматривается интересное явленіе: мелкое землевладъніе и, можеть быть, условное пользование (conductores, emphyteutae, coloni) находило себъ въ казенномъ и дворцовомъ управленіяхъ союзника въ борьбів съ крупной собственностью, для которой такой оборотъ діль быль опасень. Извістно, что патронать частныхъ лиць быль подъ преследованіемъ закона 4). Для всёхъ быль видень результать такого столкновенія казеннаго землевладьнія съ частнымъ-появленіе на частныхъ усадьбахъ императорскихъ tituli, σανίδες или σήμαντρα. Эти вещественные признаки перехода собственности были, видимо, памятны людямъ той эпохи, и важное явленіе борьбы казенной собственности съ крупнымъ землевладениемъ, или борьбы правительства съ аристократіей, представляется въ источникахъ подъ формой появленія царскихъ tituli на частныхъ земляхъ. Въ другомъ мѣстѣ мы изучали политическую подкладку борьбы Юстиніана съ сенаторскимъ сословіемъ.

И здёсь, въ борьбё съ крупнымъ частнымъ землевладёніемъ, подъ формой или подъ знаменемъ борьбы изъ-за σανίδες, выступая въ качествё собственника казеннаго имущества, правительство опирается на свою государственную власть. Еще въ 408 г. (или въ 430 по мнёнію другихъ) состоялся указъ, объявившій право ставить tituli прерогативой императорской власти 5), а поэтому тотъ, кто ставиль,

<sup>1)</sup> παρά τε προνοητῶν καὶ χαρτουλαρίων καὶ μισθοτῶν καὶ τῶν ἄλλως προσηκόντων ταῖς βασιλικαῖς οἰκίαις.

<sup>2)</sup> των φέρεσθαι δυναμένων πραγμάτων, έστι δὲ ὅπη κτήσεως καὶ γηδίων καὶ γεωργῶν ἀφαιρέσεις ὀδυρομένων.

<sup>3)</sup> τῷ δὲ ἐνεργολαβεῖσθαι παρ' αὐτῶν προστασίαν ἄλογον τοῖς ἀλλοτρίοις χωρίοις τε καὶ ἀγροῖς ἀπονεμόντων.

<sup>4)</sup> Cod. J. XI 54 ut nemo ad suum patrocinium suscipiat vicos vel rusticanos eorum, 2. Cp. II 15. Zach. N. J. XXI  $\iota\gamma'$ .

<sup>5)</sup> Cod. J. II 15<sub>1</sub>: Regiae majestatis est, ut nostrae tantum domus et patrimonia titulorum inscriptione legantur omnes igitur intelligant publico iuri esse deputandum id, cui nomen dominicum praescribitur.

какъ бы признавалъ свое имъніе принадлежащимъ государству; отсюда правительство выводило свое фиктивное право наказывать impositio titulorum отобраніемъ им'внія въ казну, усугубляя наказаніе смертной казнью виновнаго, если онъ плебей, и лишениемъ всъхъ имущественныхъ и личныхъ правъ виновнаго изъ привилегированнаго сословія 1). Всякій желающій могь уничтожить эти tituli и vela безнаказанно<sup>2</sup>). Эти запрещенія были вызваны злоупотребленіями правомъ патроната. состоявшими въ томъ, что тяжущіеся спасались оть закона, ставя на своихъ земляхъ знаки сильныхъ людей взамѣнъ patrocinium in lite 8). Не насаясь подробностей этой продолжительной борьбы правительственной власти съ крупной земельной собственностью --- эта борьба имела глубокое историческое значение въ судьбахъ Римскаго государства. — вернемся къ документамъ времени Юстиніана. Въ указъ «mandata principis Triboniano», появившемся въ 535 г. 4) законодатель требуеть отъ лица, назначеннаго правителемъ области, чтобы онь, сознавая за собою поддержку и благоволеніе императора, обратиль особое внимание на лиць, осмеливающихся ставить tituli со своими именами на чужихъ земляхъ или на чужихъ промышленныхъ заведеніяхъ (έργαστηρίοις έν πόλεσι διακειμένοις) и чтобы губернаторъ наказываль ихъ конфискаціей ихъ собственнаго имущества для устрашенія другихъ. Объ этомъ преступленій законодатель говорить съ большою ненавистью. Посылая губернатора съ новой властью въ провинцію Понть, гдѣ находилось много царскихъ и казенныхъ имѣній, Юстиніанъ требуетъ в) отъ него искорененія tituli частныхъ лицъ на чужихъ земляхъ, какъ явленія, особенно развитого въ этой области, (отсюда следуеть заключить, что въ Понте существовала сильная тенденція къ развитію крупнаго землевладенія) и подтверждаеть, что право ставить tituli принадлежить только казив и двору императора и Августы. Губернаторъ быль обязань уничтожить знаки и произвести следствіе. Если виновнымъ окажется самъ собственникъ, то его имъніе конфискуется и tituli ломаются надъ его головой; если же виновнымъ окажется управляющій, то онъ сверхъ того долженъ быть подвергнуть жестокой пыткъ, чтобы «научить кого надо, что никому

<sup>1)</sup> Ibid. 1. 2, a. 439.

<sup>2)</sup> Ibid., § 2.

<sup>8)</sup> Cod. J. II 14 un. a. 400: de his qui potentiorum nomine titulos praediis adfigunt vel eorum nomina in lite praetendunt.

<sup>4)</sup> Zach, N. J. XXI ts'.

<sup>5)</sup> Ibid., XXXI 6' § 1.

не позволяется обижать подданныхъ ни лично, ни черезъ какихъ то дорифоровъ (предметь особенныхъ подозрѣній правительства), на черезъ взятыхъ на службу за корысть (наемныхъ)». То же самое было повторено Юстиніаномъ въ наказ'в претору Пафлагонів, данномъ въ томъ же году 1). Посылая проконсула въ Каппадокію, Юстиніанъ изображаетъ взаимное положение казеннаго и частнаго крупнаго землевладенія въ следующихъ выраженіяхъ: «пусть онъ обратить особое внимание на благоустройство казеннаго имущества, которое повсюду расхищено и спустилось до такого ужаснаго состоянія, что почти ничего не стоить. Мы слышали о такихъ злоупотребленіяхъ въ этой сторонь, что исправить ихъ будеть подъ силу только лицу самаго большого сана. Управляющие крупныхъ и могущественныхъ собственниковъ (δυνατών) сказать стыдно, съ какимъ расхаживають непримчіемъ, какъ имъ служать телохранители и нестерпимое множество людей и какъ они безстыдно грабятъ! И мы удивляемся, какъ само населеніе могло до сихъ поръ терпіть ихъ гнеть. Не удивительно, что при повседневныхъ молитвахъ нашихъ и заботахъ объ общемъ благь къ намъ приходить множество обиженныхъ изъ Каппадоків, въ томъ числъ много священниковъ, а всего больше женщинъ, и всъ жалуются, со слезами, на захвать ихъ собственности, потому что кругомъ нетъ никого, кто бы могъ этому помещать. Казенное имущество почти все уже перешло въ частное владъніе, будучи растащено и расхищено витстт со встми царскими табунами, и никто на это не вымолвиль ни слова, но у всёхъ рты были заткнуты золотомъ» 2). Если въ словахъ о провинціалахъ, находящихъ себъ защиту отъ крупныхъ землевладъльцевъ въ помощи и покровительствъ государственной власти, не видъть голаго лицемърія законодателя, на что не имъется права, то въ этомъ текств представляется примвръ союза или общности интересовъ нисшихъ земледёльческихъ классовъ съ казною, противъ крупной собственности, и вибств съ темъ примеръ примененія казною patrocinium, на которое жалуется новелла Тиберія.

Вторымъ орудіемъ въ рукахъ правительства, при его борьбѣ съ крупнымъ землевладѣніемъ, были судебныя привилегіи (προνομίαι) учрежденій, вѣдавшихъ императорскія и казенныя имущества. Стоявшіе во главѣ ихъ кураторы обладали судебной властью, и законъ под-

<sup>1)</sup> Zach, Z. J. XXXII 8.

<sup>2)</sup> Zach. N. J. XLIV & § 1.

чиняль ихъ веденію все дела, касающіяся лиць, жившихъ на бывшихъ подъ ихъ управленіемъ земляхъ 1). Что касается до земель фиска, то еще Константинъ Великій подчинилъ всь дыла о нихъ выльнію чиновника фиска <sup>а</sup>). Оказывается, что эти ведомства сами себя судили, по выраженію новеллы Тиберія; но это было общимъ явленіемъ въ государствъ, гдъ судъ и администрація находились въ однихъ рукахъ. Далье стоявше во главь этихъ управлений curatores, не говоря уже o comites и praepositus s. cubiculi, принадлежали къ высшимъ чинамъ государства, и обычный путь апелляціи (къ praef. pr. одному или виъсть съ quaestor Palatii) быль закрыть для имъвшихъ на нихъ претензін<sup>8</sup>). Законъ не признаваль за частными имуществами тёхъ же правь передъ судомъ, какъ за казенными или императорскими, но даваль последнимь привилегіи. Оне касались прежде всего сроковь для обращенія съ исками противъ этихъ вѣдомствъ (praescriptiones, παραγραφαί). Извъстно что такія льготы были дарованы церкви; но себъ государство разрѣшало ихъ и до Юстиніана. Относительно фиска указъ Зинона 4) постановляетъ следующее: противъ всякаго лица, получившаго отъ казны (fiscus) имущество въ собственность, путемъ купли, или иного вида отчужденія, или путемъ munificentia principalis, совершенно не допускается никакого иска по поводу права на пріобрътенное указаннымъ путемъ имущество, даже если бы казна сама себя обсчитала; наобороть, противъ казны иски допущены, но только до истеченія четырехъ льть. Юстиніань распространиль 5) это распоряженіе Зинона на частную собственность императора, руководясь тыть соображениемь, что какъ казенныя, (фиска) такъ и частныя имущества императора и Августы одинаково находятся во власти императора, и поэтому нёть основанія отказывать последнимь въ той привилегін, которая предоставлена первымъ. Указывая на многочи-

<sup>1)</sup> Cod. J. III 26 ubi causae fiscales vel divinae domus hominumque eius agantur; 11: sancimus, ut sive agat domorum nostrarum colonus aut inquilinus aut servus seu pulsatur ab aliquo super criminali vel civili negotio, non alibi quam tui culminis (praep. s. cibiculi) ac viri spectabilis comitis domorum petatur examen: nullius adlegatione super fori praescriptione penitus admittenda. a. 442.

<sup>2)</sup> Ibid. l. 5: ad fiscum pertinentes causas rationalis decidat omnibus concussionibus prohibendis. a. 315.

<sup>3)</sup> Cp. nov. Tiberii γ΄. μηδε τοῦ προεστώτος τῆς θείας οἰκίας, δι' δν ταῦτα πεπράχθαι λέγεται, διὰ τὴν οὖσαν αὐτῷ δύναμιν τὴν ὑπερ τοῦτων ἐναγωγὴν ὑποδεχομένου, καὶ τοῦ τὸ πράγμα εἰληφότος τὸ πρὸς θεῖαν οἰκίαν συνάλλαγμα προτεινομένου καὶ κατὰ τὴν δεδομένην αὐτῇ προνομίαν ἐγκαλεῖσθαι παρ'οὐδενὸς ἀξιοῦντος.

<sup>4)</sup> C. J. VII 37 de quadriennii praescriptione, 2.

<sup>5)</sup> Ibid. l. 3 a. 531.

сленныя пожертвованія и благод'вянія, свои и Августы, и на свое желаніе закрыпить эти пожертвованія окончательно, императорь заключаеть, что на прерогативу безвозвратнаго отчужденія им'єють право тъ, кто день и ночь думаютъ и трудятся за весь земной шаръ 1). Такимъ образомъ, законодатель прибъгаетъ къ послъднимъ мотивамъ для оправданія указа, который имбеть видъ милости со стороны правительства. Можно думать, что этимъ указомъ Юстиніанъ думаль укрышть положение Өеодоры, закрышля за ней всь свои дары законодательнымъ путемъ; но въ сущности, оба указа, Зинона и Юстиніана, не были уступками со стороны казенной собственности. Что касается до запрещенія возбуждать иски по поводу отчужденія земель въ частныя руки, то подъ этимъ, кажется, следуеть разуметь санкціонированіе закономъ продажи казною малодоходныхъ и, можеть быть, спорныхъ, земель. Не съ этой сомнительной уступкой следуеть сопоставить сущность обоихъ указовъ — существенное ограничение правъ тяжущихся съ казною, въ видъ установленія короткаго срока,--а съ тъмъ обстоятельствомъ, что для возврата государственной собственности, захваченной частными лицами, не существовало никакого срока. Это менье ясно относительно земель фиска 2): хотя государство не могло отступиться отъ своей собственности, но въ видахъ казенной же пользы, Константиномъ Великимъ было разрѣшено занимать пустопорожнія земли (bona vacantia) всёмъ желающимъ, причемъ четырехл'єтнее влад'єніе давало право на собственность 8). Но частныя имущества императора, состоявшія изъ лучшихъ земель, гдф велось сравнительно доходное хозяйство, могли быть возвращаемы, въ случав захвата частными лицами, безъ ограниченія какимъ бы то ни было срокомъ 4). Такъ напр., Юстиніанъ приказываль проконсулу Каппадокій отобрать всё захваченныя частными лицами императорскія имущества, не принимая въ расчеть никакихъ сроковъ 5). Упомянутый указь 531 г. вводиль также другую привилегію, προνομίαν, еще менъе справедливую: актъ отчужденія императорскаго имущества освобождался отъ условій, которыя закономъ предъявлялись къ акту между частными лицами. Для отчужденія императорской соб-

<sup>1)</sup> Cp. An. p. 92,

<sup>2)</sup> Cp. C. J. X 1 de iure fisci 3.

<sup>3)</sup> C. J. VII 37<sub>1</sub>.

<sup>4)</sup> Ibid. VII  $38_3$ : neque enim incubatio diuturna aut novella professio proprietatis nostrae privilegium abolere potest.

<sup>5)</sup> Zach. N. J. XLIV ζ΄. οὐδεμιᾶς ἀντιτιθεμένης αὐτῷ χρονίας παραγραφής.

ственности требовалось только распоряжение императора или его уполномоченнаго, подтвержденное запиской императора 1). Этоть указъ, сравнивая частную собственность императора съ казенной, распространяль на нее привилегированное положение въ ущербъ частному землевладению 2). То, къ чему законъ обязываль частныхъ лицъ, для управляющихъ патримоніями признавалось обидами и убытками.

Перейдемъ теперь къ фактическимъ последствіямъ этихъ прочоціа: казенной и императорской собственности — къ развитію фиктивныхъ и вообще обманныхъ сдёлокъ между чиновниками соотвётствуюшихъ въдомствъ и частными лицами для обоюдной выгоды, но въ ущербъ интересамъ юстиціи. Это-третья группа злоупотребленій, на которыя жалуется новелла Тиберія (подъ именемъ συναλλάγματα). Эти сдълки особенно интересны для пониманія соотвътственныхъ известій Тайной Исторіи. Четыре формы незаконных в συναλλάγματα сохранены Кодексомъ, какъ запрещенныя императорскими указами<sup>8</sup>). Въ трехъ случаяхъ 4) дёло идеть о лицахъ, требовавшихъ помощи правительства въ ихъ тяжбахъ на томъ основаніи, что они состояли должниками государства 5). Эту попытку воспользоваться властью кредитора — казны для patrocinium in lite императоры отвергали съ неголованіемъ 6). Четвертый проситель прямо предлагаль правительству за покровительство въ его тяжбе поделиться половиной?). Судя по извъстіямъ новеллы Тиберія беззаконныя συναλλάγματα въ VI в. развились и стали обычными. Мы узнаемъ в), что чиновники дворцовыхъ управленій принимали на себя веденіе сомнительных тяжебъ и добивались того, что лишали кредиторовъ довъренныхъ ими денегъ. Наоборотъ, если истцомъ являлась казна, которой была уступлена тяжба, то чиновники отбирали спорное имущество безъ суда и следствія «силою» (т. е. административною властью и въ порядкъ in rem). Далье, они составляли фиктивныя долговыя росписки, на основаніи ихъ всту-

<sup>1)</sup> Cod. Just. VII 372.

<sup>2)</sup> Ibid.: Hoc enim est eorum, qui nec majestatem imperialem agnoscunt et quantum inter privatam fortunam et regale culmen medium est, et nostros curatores... aliquibus injuriis vel damnis afficere conantur.

<sup>3)</sup> C. J. II 17 ne fiscus vel respublica procurationem alicui patrocinii causa in lite praestet.

<sup>4)</sup> ll. 1, 4, 8.

<sup>5)</sup> συνάλλαγμα sub praetextu debiti.

<sup>6)</sup> l. 3: abhorret saeculo nostro. 4: contra saeculi nostri tranquillitatem.

<sup>7)</sup> Ibid., 1, 2.

<sup>8)</sup> Nov. Tiberii, procem.

BESSARTISCHIS BPOMORRES.

пали въ тяжбу давшаго такую росписку съ его кредиторомъ и описывали имущество должника, лишая кредитора возможности получить свой капиталь обратно. Злоупотребленія третьяго рода прямо являются результатомъ приведеннаго выше указа 531 г. 1). Желающіе развязаться со своими долгами вступали въ сдёлку съ кураторами, уступали имъ свое имущество путемъ фиктивнаго дара или продажи, а послёдніе передавали это имущество родственникамъ или близкимъ людямъ должника, отъ которыхъ въ силу указа 531 г. уже не было возврата. Притомъ судиться съ кураторами было не легко. Наконецъ, нёкоторые просто мёняли свое имущество на казенное или дворцовое, менёе цённое, чтобы, въ силу того же указа, избавиться отъ своихъ долговъ 2). Изучая эти кляузы, мы ощупываемъ почву, на которой выросли рёзкія обвиненія Тайной Исторіей правительства Юстиніана въ захватё чужихъ имуществъ. Съ этими извёстіями мы познакомимся немного ниже.

Разсмотрѣвъ, въ бѣгломъ обзорѣ, взаимныя отношенія частнаго землевладѣнія и правительства Юстиніана, какъ владѣльца государственныхъ и императорскихъ имуществъ, перейдемъ къ взученію другой категоріи фактовъ изъ области отношеній правительства, какъ государственной и судебной власти, къ частнымъ лицамъ, въ той степени, которая требуется для пониманія и оцѣнки соотвѣтственныхъ извѣстій Тайной Исторіи. Переходъ частныхъ имуществъ въ руки императора и его правительства, какъ носителей государственной и судебной власти, совершался тремя в главными путями, указываемыми Прокопіемъ: въ видѣ дара, въ видѣ наслѣдства, отходящаго въ казну, и въ видѣ штрафа или конфискаціи. Намъ останется изучить достовѣрность извѣстій Тайной Исторіи о взяточничествѣ и коспуться положенія судопроизводства при Юстиніанѣ, въ тѣхъ предѣлахъ, какіе налагаются нашей задачей.

Что касается даровъ (δωρεαί, donationes), то съ первыхъ шаговъ своего правленія Юстиніанъ выпустилъ рядъ указовъ <sup>4</sup>), которыми преслъдовались двъ цъли: облегчить условія, которыми законъ обставляль этотъ родъ актовъ, и придать имъ обязательную силу. Вспомнимъ, что указъ 531 года <sup>5</sup>) объ отчужденіи казенныхъ и дворцовыхъ имуществъ

<sup>1)</sup> Ibid. γ'.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> An. p. 548, 11317 - 1146.

<sup>4)</sup> C. J. VIII 53 de donationibus, 38-37.

<sup>5)</sup> C. J. VII 87 de quadriennii praescriptione, 3.

облегчаль совершение дарственныхъ актовъ, равно какъ другихъ виловь отчужленія, исходящихь оть императора, до последней возможности. Что касается donationes частных лиць, то ранбе Юстиніана законъ требовалъ письменнаго акта или другихъ равносильныхъ доказательствъ 1). Юстиніанъ освободиль отъ предъявленія письменныхъ актовъ всякія donationes до суммы 300 солидовъ, а потомъ на сумму до 500 сол. единовременно<sup>2</sup>). Для donationes въ пользу церкви та же льгота существовала съ 528 г. 3). Въ то же время правительство Юстиніана усиливало обязательность дарственных в актовъ. Указъ о частной собственности императора делаль всё donationes, исходящія отъ последняго, актами безъ возврата; относительно даровъ императора церкви такая обязательность была признана вышеупомянутымъ С. Ј. I 2. 19 4). Закономъ 530 года donationes частныхълицъ признавались обязательными въ такой мере, что жертвователь, забывшій выговорить себь пожизненное пользованіе, закономъ лишался пропитанія 5). Припомнимъ, что для всёхъ donationes на сумму до 500 сол. не требовалось документа, а къ свидетелямъ само современное законодательство относилось съ большимъ, но повидимому справедливымъ подозрвніемъ. Обязательныя отношенія, вызванныя актомъ donatio, продолжались и на наследниковъ обемхъ сторонъ, до выполненія donatio 6). Всё эти нововведенія были увёнчаны указомъ 537 года «о томъ. чтобы дары частнаго лица царю не нуждались въ протоколъ 7). Приведемъ мотивы указа: «мы соблаговолили прибавить (къ первой половинь указа), чтобы точно также, какъ donationes, исходящія оть царской власти и обращаемыя къ частнымълицамъ, не требуютъ письменнаго акта, но сами собою имбють законную силу, такъ и donationes частныхъ лицъ царской власти, совершенныя дъйствительно, публично и у нотаріусовъ, им'єющія подпись совершающаго и свид'єтелей, съ соблюденіемъ прочихъ предосторожностей, установленныхъ для donationes, не требують письменнаго акта, на какую сумму онѣ бы ни

<sup>1)</sup> C. J. VIII 53, 11. 29, 31.

<sup>2)</sup> Ibid. 11. 84, 86 a. 529, 531.

<sup>8)</sup> C. J. J 2, 19.

<sup>4)</sup> Cp. An. 88<sub>19</sub> καὶ αὐτὸς δὲ κτώμενος ἐξ οὐ προσηκόντων τὰς τῶν περ:όντων ἢ τετελευτηκότων οὐσίας καὶ ταύτας τῶν τινι νεῶν εὐθὸς ἀνατιθεὶς τῷ τῆς εὐσεβείας ἐφιλοτιμεῖτο παραπετάσματι, ὡς μὴ εἰς τοὺς βιασθέντας ἡ τούτων αὖθις ἐπανίοι κτῆσις.

<sup>5)</sup> C. J. VIII 53, 35. § 5.

<sup>6)</sup> Ibid. § 5. e.

<sup>7)</sup> Zach. N. J. LXIX β΄ περὶ τοῦ τὴν παρὰ ἰδιώτου γινομένην εἰς τὸν βασιλέα δωρεὰν μὴ δέεσθαι πράξεως ὑπομνημάτων.

были: такъ какъ вышло бы непоследовательнымъ, чтобы царская власть не получала отъ частныхълицъ того же самаго, что она даеть имъ сама. Это неравенство явилось отъ новшества, введеннаго указомъ блаженной памяти Зинона, именно (гласившимъ), что императорскія donationes (τὰς βασιλείας δωρεάς) не требують акта.» Юстеніань установать, что для donationes частныхъ лицъ царю письменные акты одинаково не обязательны, какъ для donationes императора его подданнымъ, «дабы ввести въ это дело справедливость на основании равенства». Равенство это было фиктивное. — (Что касается до закона Зинона, внесшаго хапуотоміач, то кажется, что Юстиніанъ разумбеть тоть указь, который имъ самимъ былъ дополненъ въ 531 г. 1). Правда, тамъ говорится о земляхъ фиска, находившихся въ ведени comes rei privatae; но понимать слова новеллы: βασιλικάς δωρεάς въ узкомъ смысль privata substantia и не нужно, такъ какъ императоръ одинаково раздаваль и земли фиска per munificentiam principis, и не должно, потому что Юстиніанъ не могъ приписывать другому то, что сделаль самь).

Рядомъ съ вынужденными или подложными donationes. Тайвая Исторія указываеть на вмішательство въ діла о наслідствахъ, какъ на другой обычный пріемъ правительства Юстиніана въ его захватахъ частныхъ имуществъ. Выше было приведено извъстіе Агаоія о кураторахъ императорскихъ патримоній, лишавшихъ дітей и законныхъ наследниковъ ихъ правъ на наследства. Но компетенція кураторовъ могла распространяться на лицъ, стоявшихъ въ особыхъ отношеніяхъ къ правительству, какъ собственнику казенныхъ и императорскихъ имуществъ, т. е. жившихъ на этихъ земляхъ или бывшихъ подъ раtrocinium императора. Текстъ изъ анонимной хроники, приведенный Алеманномъ<sup>2</sup>), говоритъ о насиліяхъ Юстиніана, предпринявшаго радикальное дело: отобрать въ казну имущества изъ рукъ законныхъ наследниковъ. Спрашивается, какъ согласить самую возможность существованія въ потомствѣ, хотя бы плохо освѣдомленномъ, такихъ прямолинейныхъ обвиненій съ многочисленными, обстоятельными и важными актами законодательства по вопросамъ права наследства, объявляющими своей цёлью соблюдение интересовъ родныхъ и наследниковъ. Вышедшая въ 574 г. новелла преемниковъ Юстиніана, Юстина

<sup>1)</sup> C. J. VII 37 de quadriennii praescriptione; Zachariae ad nov. LXIX: non extat.

<sup>2)</sup> Alem. ad An. p. 158 Bonn. δοχών εὐνομεῖν Ιουστινιανός ὁ βασιλεὺς πράγματα ἐπεχείρει παρανομωτάτψ: τῶν γὰρ τελευτώντων τὰς περιουσίας σὐχ εἴα χληρονομεῖν τοὺς ἐχ γένους, ἀλλὰ τῷ δημοσίῳ προσαφώριζε.

Младшаго и Тиберія 1), считаеть нужнымь устранить весьма крупныя. судя по ея выраженіямъ, злоупотребленія «нікоторыхъ» въ ділахъ о наслъдствахъ. Новелла описываетъ эти ихъ злоупотребленія въ слъдующемъ видь: «нъкоторые», т. е. чиновники правительства, вступаются въ наследства после умершихъ, не позволяють приводить въ исполненіе ни завъщаній, ни наслъдованія ех intestato, накладывають на движимое имущество печати, на недвижимомъ ставять tituli 2). Обращаясь къ возможности описываемыхъ новеллою действій въ границахъ существовавших законовъ, видимъ, что въ случа в отсутствія завъщанія, известія новеллы могуть быть объяснены сравнительно легко. Законодательство Юстиніана выставляло принципомъ наследованія, вмёсто прежняго права семьи на наследство, права отдельныхъ лицъ на наследование ех intestato, по степенямъ ихъ близости къ умершему в). Последнимъ лицомъ (юридическимъ), именощимъ право быть привлеченнымъ къ наследованию ех intestato, являлась сама казна 4). Следовательно, тенерь имущество не оставалось обязательно въ семь и не отходило въ казну только въ качествъ выморочнаго, но какъ родственники, такъ и казна являлись одинаково наследниками ex intestato, различающимися только но степени близости къ умершему и по своему мьсту въ порядкъ наслъдованія. Прямымъ послъдствіемъ такого взгляда явилось то обстоятельство, что чиновники государства считали себя вправъ видъть въ каждомъ случат наслъдованія ех intestato дъло общественного значенія и потому вступаться въ каждомъ такомъ случать, хотя бы родственники были на лицо. На это и указываеть новелла Юстина и Тиберія, запрещая чиновникамъ опечатывать каждое имущество, оставшееся посль умершаго безъ завъщанія (или до его предъявленія ?) и приказывая оставлять его прямо роднымъ, если они имфлись. Такая формальность, стёснительная и лишняя при наличности ближайшихъ наследниковъ, должна была подать поводъ къ крупнымъ злоупотребленіямъ и вызвать общій ропоть; запрещая чиновникамъ на-

<sup>1)</sup> Zach. Coll. I nov. 8 περι κληρονόμων.

<sup>2)</sup> ἔγνωμεν γὰρ, ὡς τινὲς περινοστούντες τὰς τῶν τελευτώντων περιουσίας διαταράττουσι», ἀλλ' οὐτε διαθήμας ἐιῶσι κρατεῖν, οὐτε μὴν τὰς ἐξ ἀδιαθέτου διαδοχὰς χώραν λαμβάνειν τοῖς μὲν κινητοῖς πράγμασι σφραγίδας ἐπιβάλλοντες, τοῖς δὲ ἀκινήτοις σανίδας ἐπιτιθέντες, ὡς ταύτη τῆς ἐκείνων διαδοχῆς ἐπαύξειν τε καὶ τὴν πρέπουσαν λαβεῖν τάξιν.

<sup>3)</sup> Zachariae von Lingenthal, Geschichte des griechisch-roemischen Rechts. 3 Aufl. 1892 8. 134—186.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. IX α' § 1: τηνικαϋτα ἐπὶ τοὺς ἄλλους τοὺς ἐξ ἀδιαθέτου, οῦς ὁ νόμος καλεῖ... μεθ'ους καὶ τὸ δημόσιον, εῖ γε βούλοιτο, τίθεμεν.

кладывать печати, Юстинъ и Тиберій хотіли оказать народу большое благоділніе, судя по выраженіямь новеллы; всетаки, эта формальность не могла быть единственной причиной подобныхъ жалобъ. Новелла Юстина и Тиберія говорить о несоблюденіи законныхъ правъ наслідниковъ даже въ случай наличности завінцанія, а въ такомъ случай казні не приходилось вступаться, если только она не была упомянута въ завінцаніи. Впрочемъ, новелла могла указывать и на признаніе завінцаній незаконными и на злоупотребленія подобныя тімъ, на которыя указываль самъ Юстиніанъ въ указі 556 г. 1). Во всякомъ случай, необходимо поискать иныхъ объясненій для жалобъ наслідниковъ на правительство. Въ виду нашей ціли, чтобы не принимать на себя лишней работы, обратимся къ изученію самихъ извістій Тайной Исторіи.

Тамъ говорится 3), что Юстиніанъ самъ собою дізался наслідникомъ умершихъ, а при случав и живыхъ. Для этого онъ употребляль различные пріемы. Такъ, Евдемонъ<sup>3</sup>), comes rei privatae, не оставиль завъщанія и не выразиль последней воли (т. е. не оставиль codicillum), имъя много родныхъ. Евфратасъ ), praep. s. cubic., тоже не успъль распорядиться своимъ богатымъ состояніемъ, но оставиль племянника. Въ этихъ случаяхъ изъ Тайной Исторіи не видно, на какомъ основаніи Юстиніанъ сдёлался «самовольнымъ наслёдникомъ» 5) названныхъ лицъ, «не оставивъ законнымъ наслъдникамъ ни одного тріобола». Очевидно, дело щло о наследстве ex intestato; но какимъ образомъ императоръ обощель ближайшихъ наследниковъ и не оставиль имъ законнаго φαλχίδιος, можно только догадываться, а поэтому изъ этихъ извёстій остается заключить, что императоръ считаль нужнымь обезпечить за собою имущество своихъ «μάλλον θεράποντες ή άργοντες». При другомъ случав известіе Тайной Исторіи ясибе 6). После внезапной смерти знатнаго сенатора Зинона Юстиніанъ и Осодора вступили во владёніе его имуществомъ на основаніи зав'єщанія, которое считалось подложнымъ.

<sup>1)</sup> Ibid. CLXVL γ' καὶ τοῦτο δὲ ἡλθεν εἰς ἡμᾶς, ὡς τινὲς τῶν ἐν ἐπαρχίαις ἀρχοντων οὕτως ἀσεβῶς φέρονται προφάσει αἰσχροκερδείας, ὡς μηδὲ διαθήκας συγχωρεῖν γίνεσθαι, μηδὲ γενομένας ἐμφανίζεσθαι... ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων πράττεσθαι ἢ ἐν ὑπομνήμασιν ἢ ἐν ἐκμαρτυρίαις.

<sup>2)</sup> An. p. 1144.

<sup>3)</sup> Ibid., 15721 ούτε διαθήκην τινά διαθέμενος, ούτε τι άλλο το παράπαν εἰπών.

<sup>4)</sup> Ibid. Cp. p. 1584.

<sup>5)</sup> Ibid., 157.s.

<sup>6)</sup> An. 78.

Такимъ же образомъ они завладъли имуществомъ другихъ сенаторовъ, т. е. на основаніи легата 1). Въ случат съ Іоанномъ, сыномъ Василія изъ Эдессы<sup>в</sup>), указанъ примъръ наследованія императоромъ въ силу «письма». Что разумъеть Прокопій подъ словомъ єпотохої, трудно определить. Можно было бы предположить codicillum, но въ этой форме не могли быть вводимы новые наслёдники<sup>8</sup>). Повидимому въ этомъ фактъ, который приведень въ качествъ примъра и для дополненія упоминанія «Персидскихъ Войнъ», было donatio mortis causa. Изъ Persica изв'єстень годь этого факта—542; сл'єдовательно, въ это время дыйствоваль указь 537 г. о дарахь императору 4), хотя вообще декуріонъ не могь дарить mortis causa болье одной четверти своего имущества, въ силу указа 539 г. в). Въ другомъ случав съ наследствомъ декуріона, въ печальной исторіи дочери Анатолія 6) (ея судьба видимо хорошо извъстна Прокопію, земляку ся мужа), авторъ Тайной Исторіи утверждаеть, будто бы именно эту богатую наследницу законодатель имъть въ виду, повышая законную часть, отходящую въ пользу album (и императора, прибавляеть Тайная Исторія), съ 1/4 до 3/4. Припоминая законъ о бракахъ съ актрисами, мы имбемъ возможность сомибваться въ подобномъ объяснени закона 536 г. 7). Изъ Тайной Исторіи видно, что въ этомъ законъ декуріоны увидъли новое посягательство на ихъ ниущество: будто бы часть отходящихъ въ album суммъ шла императору и казнъ, между тъмъ, какъ въ текстъ закона объ этомъ ничего не говорится. Это можно объяснять вибшательствомъ правительства въ распоряжение городскими суммами и теми переменами въ городскомъ хозяйствъ, о которыхъ мы упоминали выше. Нельзя впрочемъ сказать, чтобы Прокопій передаль законь вполнё точно: онъ говорить о дътяхъ мужскаго пола, тогда какъ новелла не дълаеть этого различія (если только дочери выйдуть за декуріона того же города) 8). Изу-

<sup>1)</sup> Tbid.

<sup>2)</sup> Ibid. Cp. Pers. I 247.

<sup>3)</sup> Zachariae, Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 8 Aufl., 156.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. LXIX.

<sup>5)</sup> Zach. N. J. CVI.

<sup>6)</sup> An. 158-159.

<sup>7)</sup> Zach. N. J. XLI περὶ βουλευτῶν, ὧστε ἐνναούγκιον καταλιμπάνειν τοῖς ἐαυτῶν βουλευταῖς παισίν. Cf.—An. 15820 καίτοι οὐδεπώποτε δημόσιον ἢ βασιλεὺς ἀφὶ οὐ γεγόνασιν ἄνθρωποι χρημάτων βουλευτικῶν μετασχεῖν ἔσχε.

<sup>8)</sup> Ср. Malal. 439 о благородномъ поступкѣ Юстиніана съ дочерьми Евлалія. Позднѣйшія єхλоγαї історібу, Cramer, An. Oxon., II 320, относять этоть факть къ Юстину. Ср. Cedren. I р. 687.

чая эти извъстія, прежде всего видимъ, что слово хопрочорос употребляется Прокопіемъ не точно, хотя бы потому, что онъ говорить о хдироуоцос живыхъ 1). Въ фактахъ, сохраненныхъ Тайной Исторіей, можно различить и разныя формы наследованія, и даже совсемь не наследства. Въ однихъ случанхъ было наследование ex intestato, и если были обойдены прямые наслёдники, то есть основание предполагать особыя имущественныя отношенія умершихълицъкъ императору, въ другихъ случаяхъ были различныя формы завъщаній, подложность которыхъ остается спорной въ виду того, что Прокопій пишеть по слухамъ 2), хотя видимо подробнымъ, какъ напр. въ дъль дочери Анатолія: затьмъ имъеть мъсто упрощенный указомъ 537 г. порядокъ donationes въ пользу царя, и наконецъ, наследованіе курія въ силу спеціальныхъзаконовъ, гдё участіе казны и императора можеть объясняться изъ вибшательства фиска въ распоряжени городскими суммами (или, можеть быть, дело идеть о малоизвестных поборахь и пошлинахь съ подобнаго рода актовъ и тяжебъ, хотя второе объяснение менте въроятно). Во всёхъ этихъ случаяхъ не было прямого нарушенія закона, и выраженію айточороς хдурочорос, повторяемъ, сама Тайная Исторія не придаеть точнаго смысла. Ея известія ценны темъ, что указывають и иллюстрирують примърами тенденцію правительства Юстиніана вступаться въ наследства частныхъ лицъ, и вскрывають слабость личности передъ узко понимаемыми интересами правительства; и въ извъстіяхъ Тайной Исторіи мы считаемся съ одностороннимъ и преувеличеннымъ пониманіемъ этого явленія 3), тёмъ самымъ съ источникомъ поздибишихъ грубыхъ представленій о насиліяхъ Юстиніана, вродѣ анекдо-. товъ Григорія Турскаго или приведеннаго м'єста изъ анонимной хро-. ники. Чтобы проверить достоверность или возможность такого общаго впечатлівнія, боліве для нась цівнаго, чімь частные факты Тайной Исторіи, нужно изучить реформы законодательства о насл'ядствахъ въ VI вѣкѣ 4). Систематическое изложение этого общирнаго и труднаго матеріала выходить изъ рамокъ настоящей работы. Следуеть только замѣтить, что въ законодательствѣ Юстиніана 5) рядомъ съ призна-

An. 114<sub>5</sub> η καὶ περιούσιν.

<sup>2)</sup> Cp. An. 78<sub>2,20</sub> съ 86<sub>1</sub>.

<sup>3)</sup> An. 158, τοσαύτη αίδοῖ ές τε τοὺς νόμους καὶ τῶν ἐπιτηδείων τοὺς ξυγγενεῖς ὁ βασιλεὺς οὐτος ἐχρᾶτο.

<sup>4)</sup> C. J. VI 23 de testamentis и мн. др. м. Zach. N. J. IX. XXII. XLI. XLII. XLIV. LXXXVI. XLVIII β'. CXXVI. CXLIII. CXLV 3' ια'. CLVII. CLXV.

<sup>5)</sup> Nov. IX α'. CXLVI ια'.

ніемъ превосходства формы насл'єдованія по зав'єщанію надъ насл'єдствомъ ех іптевтато, т. е. торжества личной воли зав'єщателя надъ естественными правами родственниковъ, зам'єтна 1) бол'є гуманная тенденція къ обезпеченію участи д'єтей; съ другой стороны, требованіе точныхъ и ст'єснительныхъ формъ для законности зав'єщанія 2) вызвало законодательные акты, ставящіе себ'є ц'єлью соблюденіе воли зав'єщателя 3), вызванные жалобами на признаніе многихъ зав'єщаній незаконными. Зам'єтна общая тенденція къ торжеству личнаго и государственнаго началъ надъ семейнымъ и частновлад'єльческимъ. Законодательный памятникъ сл'єдующей эпохи, Эклога императоровъ Льва и Константина, содержить попытку возстановить семейное начало, потерявшую, впрочемъ, значеніе при возстановленіи Юстиніановскаго законодательства 4).

Кром' donationes и наследствъ, третьимъ орудіемъ для захвата государственною властью частныхъ имуществъ Тайная Исторія называеть ложныя обвиненія. Имущественныя наказанія были широко развиты въ эпоху Юстиніана. Такимъ путемъ имущество поступало въ κазну или подъ формой πρόστιμον, или κακъ ζημία и χρηματική ποινή (multa) или, наконецъ, въ силу конфискаціи (δήμευσις). Что касается до πρόςτιμα въ спеціальномъ смыслѣ слова, то этотъ видъ наказанія не можетъ служить къ объясненію изв'єстій Тайной Исторіи, потому что въ этой форм' имущество поступало въ казну въсилу добровольнаго договора частныхъ лицъ между собою 5). Остается возможнымъ предполагать: пеню, примънявшуюся въ процессахъ уголовныхъ и о преступленіяхъпо должности (въ отличіе отъ штрафаили вознагражденія убытковъ, шедшаго въ пользу обиженнаго) 6), поступавшую въ доходъ государства, и конфискацію, прим'внявшуюся для наказанія преступленій политическихъ и уголовныхъ, приравненныхъ къ политическимъ по своей особой важности 7). Высказываясь, по крайней мірт теоретически, про-

<sup>1)</sup> Ibid. XXII. XLII.

<sup>2)</sup> C. J. VI 23, 29. XLII ζ'.

<sup>3)</sup> LXXXVI. CXLV 3'. XLVIII 6'. LXIV procem.

<sup>4)</sup> Zachariae, Gesch. d. gr.-rom. Rechts, 3 Aufl., crp. 136-138, 171-174.

<sup>5)</sup> Cp. Zachariae, Gesch. 305—308 и въ Byz. Zeitschr. 1893 S. 183 съ Mitteis, Rechtsrecht u. Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Reiches, 523 ff. Онине говорять объ употребленіи термина πρόστιμον въ смыслѣ, близкомъ κъ ζημία и ποινή. Zach. N. J. CLV μγ' extr., C. J. XII 37, 18. I 44, 1. X 30, 4 § 10, 12 и мн. др.

<sup>6)</sup> Haup. nov. XVI g', ed. Zachariae.

<sup>7)</sup> біршенді за взятку въ уголовномъ діль, ibid., CLIII в'.

тивъ урпиатия погла 1), Юстиніанъ широко приміняль конфискацію. Это наказаніе полагалось прежде всего за преступленія противъ государства (хадооі́мос) 2); и отміняя конфискацію за разбой, Юстиніанъ не забываеть исключить изъэтойльготы возмущенія противь правительства в). Σανίδες на чужихъ земляхъ тоже признавались преступленіемъ политическимъ и влекли за собою конфискацію 4). За грабежъ и насиліе конфискація была отмінена Юстиніаномъ въ конці его царствованія, въ 556 г. Особенно строго это наказаніе примінялось за похищеніе дъвицъ, вдовъ и монахинь <sup>5</sup>). За преступленія противъ нравственности и семьи полагалась также конфискація в). Наконецъ, постоянной тенденціей государственной власти въ эпоху Юстиніана было примъненіе конфискаціи къ преступленіямъ противъ церкви, хотя и до него нъкоторыя ереси признавались за publicum crimen 7). Всѣ штрафы поступали въ частную казну императора, въ вѣдомство comes rei privatae 8). Не трудно замѣтить, что Тайная Исторія в имѣеть въ виду именно конфискаціи. Перечисляя преступленія, въ которыхъ Юстиніанъ будто бы обвинять сенаторовъ, чтобы присвоить ихъ имущества, Прокопій называеть язычество, ересь, педерастію, преступныя связи, расположеніе къ мятежу и симпатів къ оппозиціонной партів Прасиновъ, оскорбленіе величества и «всякія другія преступленія». Въ отдёльныхъ фактахъ, которые Прокопій приводить, пострадавшіе были обвинены въ преступленіяхъ политическихъ или противъ нравственности и религін 10). За всё эти преступленія конфискація полагалась по закону, и Прокопій говорить только о томъ, что эти обвиненія были ложными 11). Во всёхъ случаяхъ нашъ авторъ видитъ проявление систематической вражды правительства къ сенаторскому сословію и обезпеченнымъ классамъ общества; и въ опалахъ, которымъ подвергались вск при-

<sup>1)</sup> XXI ιβ'.

<sup>2)</sup> C. J. IX 8 ad legem Juliam majestatis. Cp. IX 49, 11.

<sup>3)</sup> Zach. N. J. CLXVI ( $\gamma'$  extr. a. 556. Cp. C. J. IX 12 ad legem Juliam de vi publica seu privata, 7.

<sup>4)</sup> Nov. XXI ιε' (см. выше).

<sup>5)</sup> C. J. IX 18 un. a. 583. Zach. N. J. CLV  $\mu\gamma'$ .

<sup>6)</sup> Zach. N. J. XXII. CLXVI t' C. J. IX 9 ad legem Juliam de adulteriis et de stupro 29: quamvis adulterii crimen inter publica referatur.

<sup>7)</sup> quia quod in religione divina committitur, in omnium fertur injuriam, C. J. I 5 de haereticis, 4 § 1. a. 407.

<sup>8)</sup> Zach. N. J. CLII xe'.

<sup>9)</sup> An. p. 113 — 114.

<sup>10)</sup> An. p. 70-71, 93-4, 97, 99, 105, 120, 153, 156.

<sup>11)</sup> An. 54<sub>10</sub>, 86<sub>1</sub>, 99, 113<sub>20</sub>.

ближенные Юстиніана по мѣрѣ достиженія ими силы и богатства, Прокопій усматриваеть своеобразный способь обогащенія <sup>1</sup>). Подозрѣвать
въ фактахъ конфискацій сенаторскихъ имуществъ проявленіе политической борьбы правительства съ высшей аристократіей имѣетъ свое
основаніе, особенно когда дѣло идетъ о всеобщихъ конфискаціяхъ
послѣ возмущенія «Ника» <sup>2</sup>). Что касается до корыстныхъ мотивовъ,
которыми Юстиніанъ будто бы руководился, конфискуя имущества
приближенныхъ лицъ, имъ самимъ возвышенныхъ и обогащенныхъ,
то въ этихъ извѣстіяхъ слѣдуетъ видѣть впечатлѣніе постоянныхъ
интригъ среди высшей администраціи и внезапныхъ опалъ временщиковъ вродѣ Іоанна Каппадока или Приска.

Относительно положенія правосудія при Юстиніань у автора Тайной Исторіи сложилось общее убъжденіе, что правительство Юстиніана руководилось или корыстными соображеніями или вліяніемъ сильныхъ лицъ, Осодоры, духовенства и даже варваровъ-федератовъ 3). Корыстныя побужденія объясняють не только судебную, но и законодательную дъятельность Юстиніана 4). Судъ и законодательство при немъ были предметами постоянной и правильной торговли 5). Въ этомъ случат, какъ и въ большинствт подобныхъ, Прокопій не полтверждаеть достаточно своего рёзкаго и высказаннаго категорически обвиненія. Его аргументы состоять изъ несколькихъ общихъ фразъ и немногимъ большаго числа частныхъ случаевъ. Эти разсказы современника указывають частью на факты грубаго попиранія закона Өеодорой и другими лицами, частью на факты обхода закона подъ формой обвиненія по другому поводу. Эти извістія болье характеризують современное Прокопію правящее общество и его нравы, чёмъ служать къ уясненію законодательства и суда, для котораго существують свои богатые и подлинные источники. Въ сравнении съ ними Тайная Исторія ничего не можеть намъ дать. Во всёхъ сочиненіяхъ Прокопія не зам'єтно, чтобы авторъ быль адвокатомъ по профессів. какъ думають по традицін; судя по его кругозору и образу мыслей онъ является скорве служащемъ человекомъ и администраторомъ. Кажется, что слово бутор указываеть не на профессію, но на обще-

<sup>1)</sup> An. 70<sub>19</sub>. Cp. 85<sub>9</sub>.

<sup>2)</sup> An. 79<sub>5</sub>. 114<sub>6</sub>.

<sup>8)</sup> An. 122—8.

<sup>4)</sup> An. p. 89.

<sup>5)</sup> ἔχειτό τε εν τῷ δημοσίω τῆς ἀγορᾶς — καὶ ταῦτα ἐχ παλατίου — καὶ προυτίθετο οὐ δικαστικῆς μόνον, ἀλλὰ καὶ νομοθετικῆς πωλητήρια.

ственное положеніе и образовательный цензъ. То немногое, что можно извлечь изъ Тайной Исторіи для характеристики современнаго ей правосудія, служить болье для выясненія взглядовь на это послыднее, которые были ходячими въ обществы или въ его оппозиціонной части. Конечно, только этой добычи мы и вправы ожидать отъ источника такого рода, къ какому принадлежить Тайной Исторіи. Съ этой стороны ея извыстія заслуживають вниманія, рисуя фактическое состояніе правосудія въ эпоху блестящихъ юридическихъ компиляцій.

Личное участіе императора въ діль правосудія высоко півнилось въ эпоху слабости личности и той степени господства произвола, о которой дають право говорить источники. Ревностное отношение Юстиніана къ разбору частныхъ тяжебъ и его доступность просителямъ прославлена не одними оффиціозными памятниками. Эти качества признаеть за нимъ сама Тайная Исторія. Часто Юстиніанъ, или его канцелярія, обобщаль свое рішеніе объ извістномь случай изъ практики и издаваль его въ виде общаго закона или разъясненія, «на общую пользу» и для руководства въ тождественныхъ казусахъ 1). Къ этой личной законодательной деятельности императора нашь авторъ относится съ полнымъ осужденіемъ 2), видя въ ней, кром'є духа новаторства и самоводія (объ этомъ ниже), проявленіе корыстолюбія Юстиніана. Прокопій <sup>3</sup>) называеть два прим'тра законовъ, изданныхъ съ корыстной, будто-бы, целью, и объ одномъ изъ нихъ — законе 530 г. объ установленіи стол'єтняго срока давности для возврата церковныхъ имуществъ — прямо говоритъ 4), что этотъ указъ обязанъ своимъ существованіемъ подкупу, при томъ самого императора. Для того, чтобы появился этотъ законъ 5), вполнъ согласный съ направленіемъ церковной политики царствованія, не нужно предполагать подкупа. Вызванъ-ли онъ просьбой Емесской церкви, этого решеть нельзя, не

<sup>1)</sup> Cf. C. J. I. 14 de legibus et constitutionibus principum, 12, a. 529. Cf. notam Zachariae ad N. J. CIX.

<sup>2)</sup> Lydus de mag. Π c. 15 неοдобрительно, со своей точки эрйнія: Βασιλεύς 'Ρωμαίων ὑπέμεινε χαμαιζήλου δικαστοῦ λειτουργίαν ὑφίστασθαι καὶ κρίνειν πράγματα ἴσως καὶ σφόδρα γλισχρῆς ὑποθέσεως ἀνεχόμενος, καθάπερ ὁ ἡμερώτατος ἡμῶν βασιλεύς διὰ τὴν περὶ τοὺς ὑπηκόους στοργὴν καίτοι τὰ πλεῖστα κατὰ πολεμίων ἀγρυπνῶν καὶ προκινδυνεύειν ἡμῶν διὰ σπουδῆς ἔχων.

<sup>&#</sup>x27;Αγαπητού του διακόνου έκθεσις κεφαλαίων παραινετικών (Migne, S. Gr. 86 p. 1180), νβ'.

<sup>3)</sup> An. 85<sub>17</sub>. 89<sub>5</sub>—<sub>15</sub>. (71<sub>15</sub>).

<sup>4)</sup> An. 155. 159. Законъ объ актрисахъ р. 66. О безплатномъ замъщения должностей р. 120.

<sup>5)</sup> C. J. l 2 de ss. ecclesiis, 23.

им'т ргооетіцт закона. Объяснять происхожденіе этихъ изв'єстій Тайной Исторіи возможно самоличнымъ, агрессивнымъ и нѣсколько случайнымъ характеромъ законодательства эпохи. Правительству было изв'єстно, что различныя формы выраженія императорской воли 1) стали вызывать затрудненія въ судопроизводствь, такъ какъ среди разбирательства предъявлялись более или менее торжественные указы императора <sup>3</sup>) и противопоставлялись действующимъ общимъ законамъ (уємкої модої). Въ 541 г. вышла спеціальная новелла в), которая воспретила предъявлять указы среди разбирательства, давала право сторонамъ отвергнуть ихъ въ случав предъявленія, грозила штрафомъ судьв, который ихъ допустить. Она должна была читаться передъ началомъ всякаго процесса до удостовъренія личностей. Обладая верховной судебной властью, императоръ былъ высшей апелляціонной инстанціей. Къ нему направлялись апелляціи (έχχλητος δίχη) на приговоры высшихъ сановниковъ; судьи обращались къ нему за разъясненіями (ауафора); наконецъ, ему принадлежало основное право автократора выступать со своимъ приговоромъ тамъ, где законъ оказывался безсильнымъ удовлетворить просителя (δεήσεις) 4). Вслъдствіе неправосудія чиновниковъ, или вследствіе доступности Юстиніана, или по болье общимъ причинамъ, которыхъ мы коснемся ниже, третій путь непосредственнаго обращенія къ императору получиль ненормальное развитіе. Противъ предпочтенія императорскаго суда правильному и законному ходу дёль раздавались голоса служащихъ круговъ общества. Тайная Исторія 5) осуждаеть это явленіе въ рёзкихъ словахъ, давая ему близорукое объяснение личнымъ самоволиемъ (айтоδιασμός) Юстиніана. На самомъ діль императоръ видимо тяготился массою обращенных в нему просыбь и, во всяком случав, заботился о правильномъ ходъ дълъ.

Въ 543 г. онъ запретилъ 6) судьямъ обращаться къ нему за разъясненіями, приказавъ решать все обращенныя къ нимъ дела «по закону и совъсти». Стороны могли уже отъ себя апеллировать по прежнему. Объ апелляціяхъ существовали строгія правила въ порядкі вос-

<sup>1)</sup> θείοι τύποι ή θείαι κελεύσεις ή καταθέσεις των περιβλέπτων. . . ρεφερενδαρίων.

<sup>2)</sup> Cf. An. 157.

<sup>3)</sup> Zach. N. J. CXXXIV. Cp. C. J. I 15 de mandatis principum, 2. Zach. N. J. CII. ιγ' ἡμεῖς γὰρ ἐχεῖνο βουλόμεθα χρατεῖν, ὅπερ ἡμέτεροι βούλονται νόμοι.

<sup>4)</sup> An. 8312 ixεσίοις λιταῖς.

 <sup>5)</sup> An. 88<sub>10</sub>.
 6) Zach. N. J. CXLIV περί δικαστῶν.

хожденія оть нисшей власти къ высшей. При Юстиніанъ нъсколько разъ было подтверждаемо или разъясняемо, что апелляціи на рішенія praesides должны направляться къ сановникамъ pahra spectabiles, на которыхъ апелинія шла къ соединенному присутствію praef. praet. и quaestor Palatii, решеніе которыхъ считалось окончательнымъ, хотя и въ этомъ случав императоръ разрышаль пересмотръ дыла (ачафуλάφησις) 1). Этоть порядокъ быль подтвержденъ новеллою 536 года de appellationibus et intra quae tempora debeat appellari 2), какъ приходящее въ упадокъ древнее установление 3). Этимъ указомъ, какъ видно уже изъ его заглавія, апелляція была облегчена и въ другихъ отношеніяхъ. Устанавливая правила для апелляціи, Юстиніанъ, или его правительство, запрещаль уклоненіе оть законныхъ инстанцій, въ видахъ государственнаго порядка, вли, по выраженіямъ новелль, ограждаль свое время, посвященное высшимь государственнымь интересамъ, отъ лишнихъ просителей 4). Провинціаловъ, являвшихся въ столицу, не обратившись предварительно къ мъстнымъ властямъ, правительство отсылало обратно и для этого, какъ увидимъ ниже, была учреждена особая должность; губернаторамъ ставилось на видъ обиліе жалобщиковъ изъ ихъ области, и справедливыя жалобы вызывали для нихъ наказаніе. Однимъ словомъ, всё мёры были приняты для избъжанія жалобъ и прошеній, подаваемыхъ провинціалами императору, но видимо сильна была несправедливость, если число просителей продолжало безпоконть правительство 5). Слова Тайной Исторін, что Юстиніанъ судиль, не разобравь дела и выслушавь одну сторону, болье пригодны для оцънки самой Тайной Исторіи, чымъ для сужденія о Юстиніанъ. Въ обыкновенномъ порядкъ производства императоръ отдавалъ поданную ему апелляцію избранному имъ судьт для разбора <sup>6</sup>). Въ 539 году Юстиніаномъ быль учрежденъ постоянный апелляціонный судъ изъ 12 лицъ, между которыми были первые сановники государства. Это учреждение съ правильнымъ устройствомъ и опредъленнымъ кругомъ занятій имъло прочность?). Его приговоръ

<sup>1)</sup> Zach. N. J. CII 18'.

<sup>2)</sup> Zach. N. J. XL. Vide Zach. n. 5.

<sup>8)</sup> quod antiquitas bene statuit, novitas autem neglexit.

<sup>4)</sup> Ibid. XXI γ', XXIII β', XXIV γ', XXV γ' § 1 и др.

<sup>5)</sup> An. p. 57<sub>21</sub>, 88<sub>11</sub>.

<sup>6)</sup> Zach. N. J. CII.

<sup>7)</sup> Zachariae, Gesch. d. gr.-röm. Rechts, 3 Aufl., 858 ff.

признавался окончательнымъ, но и въ этомъ случав императоръ разрѣщалъ ἀναψηλάφησις.

Болье цены имеють известия Тайной Исторіи о постороннихъ вліяніяхъ, мішавшихъ правильному отправленію правосудія. Референдарін будто-бы торговали приговорами Юстиніана 1). Положенія этихъ чиновниковъ мы коснемся ниже. Какіе-то «солдаты, стоящіе на стражё» з), т. е. схоларін, заставляли засёдавшихъ во дворцё судей разбирать ихъ дъла, - темное и маловъроятное извъстіе. Сторонникомъ перевъса военнаго суда передъ гражданскимъ Юстиніанъ не былъ впрочемъ, и извъстіе Тайной Исторіи говорить не о военномъ судъ, а о внесеніи въ апелляціонный (новый, учрежденный новеллой СП.?) судъ, βιαία γειρί. Можно думать объ обходъ схоларіями законныхъ инстанцій (епарха и др.): судъ коллегіи 12-ти (если разумъется онъ) былъ скоръе и удобнъе; апелляція на него шла прямо къ ниператору 4). Ярче, хотя тоже не ясно, представлено Тайной Исторіей вліяніе имп. Өеодоры. Прежде всего, зададимся вопросомъ, обладала ли она самостоятельной судебной властью, будучи коронованною «ейσεβής συνεργάτις». Въ Тайной Исторіи встрічаемъ интересное, но все же темное мъсто: «она слушала множество обвиненій, у нея было судьбище для дълъ объ ограбленіи подданныхъ и у нея собирались судьи», которые наперерывъ старались подать митие, угождавшее ея жестокости 5). Изъ этого мъста нельзя заключить, что Осодора обладала лично судебной властью: она нуждалась въ голосахъ судей, собирала ихъ у себя, на что Тайная Исторія жалуется и въ другомъ мѣсть 6), и, такимъ образомъ, дъйствовала черезъ свое вліяніе, но не своею властью. Между темъ Тайная Исторія часто говорить о наказаніяхъ, конфискаціяхъ, даже пыткахъ, которымъ она подвергала своихъ личныхъ или политическихъ враговъ. Она пытала даже сенаторовъ, тогда какъ они были отъ пытки освобождены закономъ 7).



<sup>1)</sup> An. 89.

<sup>2)</sup> An. 90<sub>2</sub>.

<sup>3)</sup> Pragmatica Sanctio (Zach. CLXIV) c. 23: ut civiliter inter se causas audiant. C. J. III 1 de judiciis, 17.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. CII γ'. ε'. ιδ'.

<sup>5)</sup> An. 9320. Чтеніе Боннскаго изданія кажется не понятнымъ. Можетъ быть сл'вдуетъ читать: και καταλύσεως περί τοῦ τοὺς κατηκόους ληίζεσθαι δικαστήριον ην и переводить: atque deversorii de subditis expilandis iudicium erat.

<sup>6)</sup> An. 165<sub>12</sub>.

<sup>7)</sup> C. J. XII 1 de dignitatibus, 10.

Такъ, вследъ за приведенными словами, Прокопій говорить 1): «такимъ образомъ (ойты) Осодора конфисковала имущество и подвергала виновнаго (сенатора) тълесному наказанію, хотя бы онъ быль потомкомъ древняго рода». Это обто указываеть, что виновный быль осуждаемъ собранными Өеодорой судьями, а отсюда ясно, что выраженія источника о Өеодоръ: ανάγραπτον εποίει, αίχισαμένη, φυγή ζημιούν ή θανάτω, не точны, такъ какъ она не рішала собственною властью, судя по смежнымъ строкамъ самой Тайной Исторіи. Еще ясибе это видно изъ следующей фразы <sup>2</sup>). Черезъ несколько страницъ говорится, что Өеодора обвинила въ педерастін двухъ своихъ враговъ, действуя черезъ епарха въ одномъ случав, и суда сената — въ другомъ 3). И здісь ті-же болье чыть неточныя выраженія: επενεγχούσα, αναστήσασα ηκίζετο, κολάσασα και τὸ αίδοῖον ἀποτεμομένη. Τοπορь можно настоящимъ образомъ оценить известія Тайной Исторіи о ея роли въ политическомъ процессъ Фотія і) и убъдиться, что изъ Тайной Исторіи (оставляя въ сторонѣ обычную неточность выраженія) не вытекаетъ, чтобы Өеодора обладала судебной властью.

Прокопій не забыль упомянуть о систематическомъ покровительствѣ Юстиніана церковной собственности. Онъ указываетъ, впрочемъ, на одинъ только фактъ: установленіе столѣтняго срока давности <sup>5</sup>); объ этой льготѣ, впослѣдствіи дарованной римской церкви и неоднократно сокращенной <sup>6</sup>), мы уже упоминали. Извѣстную историческую важность имѣетъ рѣзко выраженный общій отрицательный взглядъ Прокопія на покровительство церковной собственности и на привилегіи духовенства <sup>7</sup>). Въ этихъ словахъ намъ представляется столкновеніе юридическаго начала справедливости съ новымъ духомъ церковной политики правительства, или, переходя отъ принциповъ къ конкретности, извѣстіе о взаимныхъ отношеніяхъ духовенства и части свѣтскаго общества на почвѣ имущественныхъ интересовъ.

Интереснъе извъстія Тайной Исторіи о личномъ взяточничествъ и корыстолюбіи Юстиніана. Намъ слъдуетъ выяснить, на какія явленія

<sup>1)</sup> An. 94.

<sup>2)</sup> ην δέ γε τῶν αὐτη ἐσπουδασμένων τινι ἐπὶ φόνοις... ἀλῶναι ξυμβαίνη, διασύρουσα καὶ χλευάζουσα τὴν τῶν κατηγόρων όρμὴν σιωπᾶν τὰ προσπεσόντα οὔτι ἐθελουσίους ἡνάγκασε.

<sup>3)</sup> An. p. 99.

<sup>4)</sup> An. p. 26-27.

<sup>5)</sup> An. 155.

<sup>6)</sup> C. J. I 2, 23, Zach. N. J. XVII. CXXX, CLI 5'. Cp. CLXIV c. 6.

<sup>7)</sup> An. 83,4. Cp. Zacb. N. J. XV. CXLVIII 3'. CLI іβ.' CLV є' и др.

жалуется Прокопій. Многіе, говорить онь 1), ведя тяжбы, благопріятный исходъ которыхъимъ представлялся сомнительнымъ, дарили предметь тяжбы императору и «делались знакомыми» Юстиніану на счеть чужого имущества. Въ подобныхъ фактахъ следуетъ видеть следствіе закона 537 г. o donationes въ пользу императора 3). Другіе, продолжаеть Прокопій в), обвиненные въ уголовныхъ преступленіяхъ, уступали Юстиніану свои имущества и такимъ путемъ спасались отъ преследованія закона. Въ этомъ случає надо думать, что Прокопій говорить объ удаляющихся въ добровольную ссылку, условія которой были облегчены закономъ 529 г. 4). За преступленія, влекшія за собою ссылку въ качества личнаго наказанія, соотватственнымъ имущественнымъ была конфискація половины имущества, другая часть котораго шла наследникамъ 5); указомъ 556 года, состоявшимся после редакцін Тайной Исторіи, все имущество обвиненнаго въ обыкновенныхъ уголовныхъ преступленіяхъ (убійство, грабежъ и пр.) было оставлено наследникамъ 6). Въ приведенномъ известии Прокопій могъ говорить о случаяхъ, когда виновные предпочитали до суда уступить свое имущество и удалиться въ добровольное изгнаніе по собственному выбору мъста, и правительство разръщало это взамънъ уступки второй половины имущества. Сюда, по нашему мивнію, относятся дела Фаустина и, можеть-быть, епископа Павла. Такіе факты указывають на вредъ развитія имущественныхъ наказаній, примененіе которыхъ впоследствін было значительно сокращено 7). Далье мы читаемъ въ Тайной Исторіи в), что Юстиніанъ судиль не по законамъ, которые имъ самимъ были написаны. Комментаріемъ къ этимъ словамъ могутъ служить неоднократныя столкновенія общихъ законовъ съ разъясненіями, дополненіями и нововведеніями, исправлявшими действующіе законы на основанін «общей пользы и указаній самой практики.» Но онъ судиль, продолжаеть Тайная Исторія, руководясь выгодою. Его приговоры часто расходились<sup>9</sup>) съ мибніемъ сената (какъ напр. въ деле Фау-

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> An. 44<sub>14</sub>—20.

<sup>2)</sup> Zach. N. J. LXIX B'.

<sup>3)</sup> An. 54<sub>11</sub>.

<sup>4)</sup> C. J. XI 47 de poenis, 26.

<sup>5)</sup> C. J. IX 49 de bonis proscriptorum vel damnatorum, 10. a. 426.

<sup>6)</sup> Zach. N. J. CLXVI 17'.

<sup>7)</sup> Zachariae, Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 332.

<sup>8)</sup> An. 85, a.

<sup>9)</sup> An. 88<sub>17</sub>.

стина 1). Далье читаемъ 2): когда Юстиніанъ не могь отнять всего имущества разомъ, путемъ ложнаго обвиненія или ложнаго зав'єщанія, то негнущался брать малою долею, какъ воръ. Эта фраза построена антитетически и потому слова хата инхром мы должны принимать съ ограниченіемъ. Всетаки ясно, что здёсь дёло идеть не о конфискаціи (когда Юстиніанъ прибъгаль къ обвиненію и отнималь все разомъ), но о какихъ то поборахъ малою долею, которые повидимому присуждались не по суду, но взимались при судопроизводствъ. Далъе читаемъ, что Юстиніанъ не гнушался брать взятки в). Ниже Прокопій разъясняеть, какъ Юстиніанъ началь брать взятки 4). Его научиль этому референдарій Левъ Киликіецъ, человъкъ съ большими способностями и вліяніемъ 5). По словамъ Тайной Исторін 6), онъ уб'єдня Юстиніана продавать тяжбы за деньги. Всякій, желающій выиграть дёло противь кого либо изъ благородныхъ (ἐπιεικῶν), шель къ референдарію и уплачиваль, что слѣдовало. Неть основанія видеть въэтихь словахь голую клевету: между темъ эти известія не вероятны. Чтобы объяснить ихъ, можно во 1) предположить, что дело идеть о patrocinium in lite, въ которомъ humiles, простые люди, находили себ'в поддержку императора противъ притесненій ихъ общаго врага — сенаторскаго класса, δυνατοί. На раtrocinium могло указывать то извъстіе, что императору шла извъстная часть спорнаго имущества 7). Съ другой стороны бъднымъ людямъ, тяжущимся съ επιειχείς, трудно было бы платить иначе; кромѣ того, слова Тайной Исторіи в) какъ будто указывають на личное и скорое рътеніе; patrocinium in lite было вообще подъ преслъдованіемъ закона; наконецъ, референдарій принималь прошенія обращавшихся къ суду императора <sup>9</sup>). Следовательно, мы должны предположить, что не для patrocinium, но для прошеній (δεήσεις), за какой то сборъ, путь быль открыть, а такъ какъ онь всегда быль открыть, то при посредствъ Льва быль реформированъ. Быть можетъ, въ виду накопленія

<sup>1)</sup> An. 153.

<sup>2</sup>) p.  $85_{21}$  καὶ κατὰ μικρόν γὰρ κλέπτοντι ἀφαιρεῖσθαι τὰς τῶν ὑπηκόων οὐσίας αἴσχύνην αὐτῷ φέρειν τινὰ οὐδαμῆ ῷετο, ἡνίκα δὴ οὺχ ἀπαξάπαντα ἀρελέσθαι λόγῳ τινὶ εἶχεν.

<sup>3)</sup> Απ. 85,5 δωροδοκῶν γὰρ ὁ βασιλεὺς οὐκ ἡσχύνετο.

<sup>4)</sup> p. 90<sub>11</sub>. Cp. 159<sub>20</sub>.

<sup>5)</sup> l. 13: ἐς δὲ φιλοχρηματίαν δαιμονίως ἐσπουδαχώς. 14: χράτιστος ἐγένετο χολάχω ἀπάντων.

<sup>6)</sup> l. 17.

<sup>7)</sup> Cp. C. J. II 17,2.

<sup>8)</sup> αὐτίκα νενικηκώς.. ἀπηλλάσσετο ἐκ τοῦ παλατίου.

<sup>9)</sup> Cr. C. J. I 15, 2 § 1 Pers. II 256.

δεήσεις, діло ихъ пріема и первоначальнаго разбора было регулировано, и во главъ его стояль Левъ, пріобръвшій тъмъ большое значеніе. Черезъ его руки должна была проходить вся та масса дъль, которую тщетно старалось уменьшить правительство и которая оставила въ запуствній прочія присутственныя м'єста. Следуеть думать, что по предложенію Льва всь дыла (δεήσεις), проходившія черезь егоруки, были обложены особой пошлиной, въ видъ части спорныхъ денегъ. Если подразумѣвать подобную пошлину въ извѣстіи о квесторѣ Юнилѣ 1), то онъ бралъ съ каждаго дёла, представляемаго императору, по 1 зол. статеру 2). Эта пошлина шла частью въ пользу референдарія, частью въ пользу императора (или ихъ канцелярій). Она взималась съ объихъ сторонъ, была обязательной и приносила большой доходъ в). Вотъ къ чему, повидимому, сводятся известія Тайной Исторіи о личномъ взяточничествъ Юстиніана, хотя изъ этого, конечно, не следуетъ, чтобы его окружающіе не брали взятокъ. Съ этимъ зломъ правительство вело борьбу 4). Анелляцін, подававшіяся императору, были ділами особой важности и не подходили подъ разрядъ дёлъ, гдё необходима была помощь противъ έπιειχείς. Также здёсь не идеть речь о спортулахъ, которыя во всёхъ присутствіяхъ шли въ пользу чиновниковъ, но не въ пользу магистрата ( $\dot{\alpha} \rho \gamma \dot{\eta}$ ) и темъ более императора 5).

Извѣстій о процессѣ въ Тайной Исторіи мало. Они касаются прежде всего процессовъ о педерастахъ. Здѣсь не мѣсто говорить объ ихъ преслѣдованіи, рисующемъ нравы общества и обнаруживающемъ вліяніе церкви. Возбужденное въ началѣ царствованія (529) преслѣдованіе во было усилено новеллой 535 7) г., подтвержденной въ концѣ царствованія эдиктомъ 559 г. 8).

Въ виду настойчивыхъ требованій церкви, сопоставлявшей судьбу ветхозав'ьтнаго Содома съ физическими б'ёдствіями, раззорявшими и губившими подданныхъ Юстиніана, правительство приняло противъ педерастовъ рядъ спеціальныхъ м'ёръ. Пресл'ёдованіе было поручено

<sup>1)</sup> An. 118<sub>5</sub>.

<sup>2)</sup> Cp. ibid l. 14: καὶ δι αὐτοῦ (κοιαίστωρος) κλέπτειν τε καὶ δικάζειν ὁ βασιλεὺς οὐτος οὐδαμῆ ἀπηξίου. Cp. p.  $85_{21}$  κλέπτοντι.

<sup>3)</sup> An. 90-91.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. CLJII. и др. C, I, 53 un.

<sup>5)</sup> Cp. Zachariae. Geschichte des gr.-rom. Rechts, 363.

<sup>6)</sup> Mal. 436. Theoph. s. a. 6021.

<sup>7)</sup> Zach. N. J. XXVIII, cm. примъч. Zachariae.

<sup>8)</sup> ibid. CLXXI.

епарху и квезитору, судя по Тайной Исторіи 1), и велось административнымъ порядкомъ; по извъстію нашего источника, для одного вліятельнаго сенатора быль собрань сенатскій судь<sup>2</sup>). Законъ требоваль оть епарха энергичнаго образа действій, и этому соответствують жадобы Тайной Исторіи 8), что преследованіе велось безъ соблюденія законныхъ формъ, тогда какъ наказанія были самыя жестокія 4). Вообще Прокопій относится отрицательно къ заміні судебнаго разбирательства алминистративнымъ. Онъ указываетъ 5), что чиновники вѣдомствъ вновь учрежденныхъ praetor plebi и quaesitor начинали следствіе, не дожидаясь истца или обвинителя, обходились безъ необходимыхъ свидътелей и сами были внъ судебнаго преслъдованія обычнымъ порядкомъ. Кажется, въ исторіи судебныхъ порядковъ VI в. многое ждеть изученія. Если вопросы судебнаго процесса, напр. борьба документа, какъ доказательства, со свидетелями, были предметомъ изученія, отвъчающаго не только на спеціальныя, но и на общеисторическія запросы (Bethmann-Hollweg, Mitteis), то другіе вопросы, какъ вибшательство административнаго и полицейскаго элемента или взаимныя отношенія военной и гражданской властей въ области судопроизводства, -- представляются темными.

Прокопій не забыль упомянуть о паденіи адвекатуры при Юстиніань. Этоть факть онь приписываеть  $^6$ ) правительству въ числе мерь, подорвавшихь благосостояніе городовь  $^7$ ). Правительство было виновато въ паденіи сана ( $\dot{\alpha}\xi(\omega\mu\alpha)$  адвокатовь прямымь и косвеннымь путемь. Во первыхь, оно отняло у нихъ гонорарь  $^8$ ). Далее, Юстиніань ввель присягу для обейхъ тяжущихся сторонъ, вследствіе чего адвокаты чувствовали себя стесненными  $^9$ ). Наконець, Юстиніань способствоваль упадку адвокатуры уже темь, что раззориль всёхъ достаточныхъ, такъ что не осталось ничего такого, изъ-за чего стоило бы судиться, тяжбы стали рёдкими, и адвокаты обницали  $^{10}$ ). Ихъ званіе

<sup>1)</sup> Zach. N. J. XXVIII a' § 2, An. 116,2 H 99.

<sup>2)</sup> An. p. 99<sub>19</sub>.

<sup>3)</sup> An. 76<sub>10</sub> 99<sub>22</sub>—100.

<sup>4)</sup> Cp. Nov. XXVIII α, § 2: ἐσχάταις τιμωρίαις. CLXXI α' πιχροτέρας αὐτοῖς ἐπάξουσι τιμωρίας ὡς οὐδεμιᾶς τοῦ λοιποῦ συγγνώμης ἄξιοι. Cf. An. 76<sub>15</sub>. 99. Mal., Theoph. l. c. Cramer II 322.

<sup>5)</sup> An. p. 116<sub>21</sub>.

<sup>6)</sup> An. 142<sub>22</sub>.

<sup>7)</sup> Ibid. 1. 20—22.

<sup>8)</sup> Ibid 1. 24.

<sup>9)</sup> An. 143.

<sup>10)</sup> p. 143<sub>2</sub>-11.

изъ почетнаго стало унизительнымъ 1). Что касается до введенія присяги, раззоривней адвокатовъ, то вѣроятно Прокопій имѣетъ въ виду законъ 530 г., предписывавшій адвокатамъ присягать надъ евангеліемъ 2); тому обстоятельству, что профессія адвокатовъ стала менѣе прибыльной, быть можетъ, слѣдуетъ искать объясненіе въ изданіи новаго свода, хотя, судя по Іоанну Лидійцу 8), и чиновники жаловались на всеобщее раззореніе; наконецъ, относительно лишенія ихъ обычнаго гонорара (ἔπαθλα) можно только то замѣтить, что извѣстное мѣсто изъ Pragmatica Sanctio 4) сюда не относится, гарантируя содержаніе профессорамъ права, которое Тайная Исторія ниже называетъ ἐλευ-θέρια 5).

На администрацію времени Юстиніана авторъ Тайной Исторіи смотритъ подъ двоякимъ угломъ зрѣнія: 1) какъ на агентовъ его продажной и хищнической политики, и 2) какъ на носителей новаторскихъ идей новаго режима, внесшихъ начала безпорядка и разстройства въ прежнюю государственную систему.

Взяточничество и продажность чиновниковъ приписывается Прокопіемъ, обычнымъ образомъ, винѣ Юстиніана. Авторъ забываеть,
что съ первыхъ шаговъ правленія Юстиніана это зло подверглось
преслѣдованію правительства, и съ этой цѣлью въ 528 г. вышелъ памятный обществу указъ 6), запрещавшій чиновникамъ пріобрѣтать недвижимость во время своей службы, кромѣ исключительныхъ случаевъ.
Познакомимся ближе съ этими извѣстіями Тайной Исторіи 7). Во всѣхъ
областяхъ имперіи, говоритъ авторъ, Юстиніанъ отбиралъ самыхъ
скверныхъ людей, потому что порядочные люди не шли (извѣстіе, соотвѣтствующее жалобамъ Лида на упадокъ и деморализацію чиновничества), отдаваль имъ высшія мѣста по администраціи (ἀρχάς) и бралъ
за это съ нихъ деньги, отдавая, взамѣнъ того, имъ въ полное распоряженіе своихъ подданныхъ. Купившіе мѣсто должны были насчетъ
управляемой ими области вернуть заплоченную сумму, съ процентами,
такъ какъ она обыкновенно занималась въ долгъ, и въ добавокъ, вы-

<sup>1)</sup> Cp. C. J. I 5, 12 § 8 m pp. Nov. Valent. tit. II (ed. Haenel): digni universis honoribus habeantur quod advocati esse meruerunt.

<sup>2)</sup> C. J. III 1 de iudiciis, 14 § 4. Cp. Bethmann-Hollweg, Civilprocess III 287 ff.

<sup>3)</sup> Lydus de mag. III c. 1 extr. Cp. c. 14, p. 172 (Hase).

<sup>4)</sup> Zach. N. J. CLXIV c. 22.

<sup>5)</sup> Cp. Kuhn, Städtische und bürgerliche Verfassung des römischen Reiches, I 88.

<sup>6)</sup> C. J. I 53 un. Cp. Malal. p. 437.

<sup>7)</sup> An. p. 120.

ручить себ'в прибыль. Это зло вошло въ обычай общества до той степени, что награбившій болье другихь выносиль славу способнаго чедовъка. «Послъ того» Юстиніанъ написаль законъ, требовавшій отъ назначаемыхъ лицъ присяги въ томъ, что они ничего не дадутъ и ничего не возьмуть за свою должность, подъ страхомъ всёхъ клятвъ, «какія только были извістны съ самыхъ древнихъ временъ». Но не прошло и года, продолжаеть Тайная Исторія, какъ Юстиніанъ самъ нарушилъ законъ и продавалъ мъста вполнъ открыто 1). Грабежъ усилился. Далбе Юстиніанъ придумаль, какъ говорить авторъ, другое неслыханное дело: отобравь самыя почетныя места въ столице и въ провинціяхъ, онъ пересталь продавать по прежнему, но пазначаль «наемниковъ», приказавъ имъ за получаемое ими жалованіе приносить ему мъстныя произведенія в). Чъмъ дальше шло время, тымъ хуже становились чиновники Юстиніана. Въ этихъ извістіяхъ можно различить четыре факта: продажу должностей, отмінившій ее законь, нарушение его менъе чъмъ черезъ годъ со стороны самого императора, наконецъ, назначение жалованья губернаторамъ провинцій (?). Изъ другихъ мъстъ нашего источника в) извъстно, что Варсимъ продаваль должности, что происходиль грабежь подъ видомъ сбора уплоченныхъ денегь; о плать, взимаемой за причисление къ корпусу схолариевъ (); наконецъ, что продажа должностей была при Юстиніанъ печальнымъ, но общимъ явленіемъ 5). Это говорить и Евагрій 6).

Жалобы автора Тайной Исторіи основаны на дёйствительныхъ фактахъ. Безплатнаго зам'єщенія должностей не существовало въ Восточной имперіи (равно какъ и въ Западной) въ силу установившагося взгляда о прав'є корпораціи или даже личности на должность, какъ на частную собственность. Н'єкоторыя должности центральной администраціи признавались насл'єдственными. Результатомъ этого взгляда явилась продажа голоса т. е. своего права за деньги (suffragium). Продажу должностей законъ возвысиль на степень договора, им'єющаго обязательную силу 7). Этоть принятый въ оба свода законъ 394 г.,

<sup>1)</sup> р. 1216 савдуетъ читать ойх су  $\pi \alpha \rho \alpha \beta$ ύστ $\phi$ . Эту поправку считаетъ нужной и Braun.

<sup>2)</sup> р. 121<sub>11</sub>. Сообразно съ такимъ пониманіемъ мѣста саѣдуетъ читать: τάξας αὐτοῖς, ὅτι δεῖ μισθαρνοῦντας ἀποφέρειν αὐτῷ τὰ ὥρια πάντα.

<sup>3)</sup> An. 124.

<sup>4)</sup> An. p. 136.

<sup>5)</sup> Απ. p. 120: πανταχόθι.. τῆς Ῥωμαίων γῆς.

<sup>6)</sup> Evagr. 1V 30.

<sup>7)</sup> C. Th. III 29, 2=C. J. IV 3, un.

времени процестанія бюрократизма, запрещаеть лицамъ, заявившимъ свое желаніе получить місто и дійствительно его получившимъ, отказываться отъ тёхъ обязательствъ, которыми они себя связали при заключенін сдёлки. Законъ 394 г. устанавливаеть порядокъ ввода во владение движимымъ и недвижимымъ имуществомъ въ силу договора о продажѣ должности. Отъ suffragium, сравнительно крупной суммы, уплачиваемой лицу или вёдомству назначающему на должность, слёдуеть 1) отличать sportulae или сборы разнаго рода, поступавшія при дълопроизводствъ въ пользу чиновниковъ подлежащаго въдомства. Какъ Анастасій, такъ Юстиніанъ ограничивали эти сравнительно съ suffragium незначительныя обложенія 2). Впрочемъ, sportulae подъ разными именами существовали до конца имперіи и служили предметомъ императорскихъ указовъ<sup>8</sup>). Ограничивая размёръ sportulae, Юстиніанъ рішиль уничтожить suffragium, можеть быть по совіту Оеодоры ни Іоанна Каппадокійца. Въ 535 г. вышелъ торжественный, красноръчво написанный указъ 4), о которомъ по встмъ признакамъ и говорить Тайная Исторія. Въ сильныхъ, даже преувеличенныхъ выраженіяхъ законодатель описываетъ раззореніе подданныхъ отъ неправды, появившейся повсюду. Заботясь день и ночь о благь подданныхъ, императоръ желаетъ «разомъ перемънить все къ лучшему», и считаетъ, что для этого только стоить приказать провинціальнымъ властямъ «быть чище на руку и воздерживаться отъ всякихъ взятокъ». Законодатель видить, что этого достичь невозможно, не «сдёлавъ должности безплатными», т. е. не уничтоживъ suffragia. Какъ только это будетъ запрещено, то «государство и казна процебтеть», имбя подданныхъ въ достаткъ, и только стоитъ ввести это, чтобы «стало великое и несказанное изобиліе». Указь описываеть тв же самыя явленія, на которыя жалуется Тайная Исторія: suffragia, занятыя въ долгъ у капиталистовъ или даже черезъ посредство комиссіонеровъ, взыскивались съ населенія вибстб съ процентами и комиссіонными, такъ что съ провинціаловъ губернаторы выбирали въ 3 и въ 10 разъ большую сумму. При запрещеніи suffragium всё эти поборы должны были отойти въ

<sup>1)</sup> Cp. Hartmann, Unters. zur Geschichte der byzantinischen Verwaltung in Italien, 92, 42.

<sup>2)</sup> C. J. XII 19 de proximis sacrorum scriniorum, 12. Ibid. III 2 de sportulis, 2 — 4, и теперь возстановленная Крюгеромъ l. 5. (Ср. Zachariae, Geschichte, 364, Anm. 297). Ср. Mal. 470, C. J. I 27, 1 § 17—20. Съ духовенства: Zach. N. J. CLV αή.

<sup>3)</sup> Zachariae, Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 863.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. XVI.

казну. Указъ описываетъ очень живо народныя бъдствія и развитіе преступленій. Законодатель не находить достаточныхъ словъ. Запретивъ всякое suffragium, въ видѣ ли взятки (δόσις) или въ видѣ patrocinium (κατά πρόφασιν προστασίας), и объявивъ всѣ должности провинціальныхъ правителей безвозмездными, законодатель опредълиль размъръ канцелярскихъ сборовъ въ особомъ приложения къ указу. За превышение определенной суммы сборовъ съ магистрата взыскивался штрафъ на сумму въ 4 раза большую взятой, съ чиновниковъ взыскивался строже: имъ угрожала конфискація и исключеніе изъслужбы 1). Назначаемый долженъ быль, въ присутствии всёхъ высшихъ сановниковъ, дать присягу въ соблюденіи закона, текстъ которой дошель тоже въ приложеніяхъ къ указу. Еще Алеманнъ выписалъ эти ужасныя клятвы. Придавая этому закону значеніе 3), котораго онъ не могъ имъть, императоръ приглашалъ подданныхъ возсылать молитвы за дарованіе закона, обезпечивающаго имъ спокойную жизнь. Онъ приприбавиль, что имъ первымъ было обращено внимание на зло отъ suffragium, не въ примъръ прочимъ императорамъ. Это было не върно. Еще Алеманнъ<sup>8</sup>) указалъ на подобныя попытки императоровъ Маркіана и Анастасія. Считая свой указъ 535 г. важнымъ законодательнымъ актомъ, способнымъ произвести коренную реформу провинціальной администраціи, Юстиніанъ неоднократно ссылался на него въ позднъйшихъ указахъ 1). Благородное, но неисполнимое желаніе законодателя «сразу искоренить все зло» 5) встретилось съ явленіемъ, укоренившимся въ нравахъ общества. Мы видели, что самъ актъ 535 года распространялся только на провинціальныя άρχαί, т. е. на губернаторовъ; приписка къ нему, содержащая эдиктъ епископамъ, распространяеть его действіе на дефензоровъ и хартуларіевъ. Следовательно, чиновники центральных учрежденій продолжали покупать свои м'єста, и это ихъ право было подтверждено указомъ мая того же самаго года «de adiutoribus quaestoris» 6). Этотъ указъ, данный по представленію Трибоніана, возстановляеть выхлопотанный квесторомъ Прокломъ (упоминаемымъ въ Тайной Исторіи) указъ7), которымъ разрёшалось

<sup>1)</sup> XVI ζ'.

<sup>2)</sup> Ibid., ια'. См. το ίσον του ιδίκτου Κωνσταντινουπολίταις. Zach. N. J. I p. 113.

<sup>3)</sup> Notae, p. 450 Bonn. Cp. Cramer, Anecdota Oxoniensia, II p. 102.

<sup>4)</sup> XXI  $\alpha'$ . XXIII  $\beta'$ . XXXII  $\delta'$ . XXXII  $\beta'$  и др.

<sup>5)</sup> XVI, procem: ἄπαν ὅσον ἐν ταῖς ἡμετέραις ἐπαρχίαις ἐστὶν ἐπιβλαβὲς πράξει μιὰ κοινἢ πρὸς τὰ κρείττω μεταστήσαιμεν.

<sup>6)</sup> Zach. N. J. XXVII.

<sup>7)</sup> C. J. XII 19, 13.

каждому изъ 26 помощниковъ принимать (subrogare) кандидатовъ съ утвержденія квестора. (Этотъ указъ Прокла быль заміжнень указомь Tariaну 1), по которому право принятія (subrogandi) предоставлялось только тремъ старшимъ чиновникамъ, «ne quasi venalitas et sordidum mercimonium versari inter homines videretur», N. J. XXVII p. 182). Указъ Трибоніапу не только отм'єниль упомянутое ограниченіе, но подтвердиль для старшихь чиновниковь ту льготу, что они могли продавать мъста по какой угодно цънъ 2), тогда какъ меньшіе, на которыхъ право subrogandi было распространено указомъ 535 г. Трибоніапу, им'бли право брать только 100 сол. (такая же сумма шла квестору) 8). Должности всёхъ адъюторовъ признавались состоящими въ частной собственности и поэтому переходили къ ихъ наслъдникамъ. При другомъ случат видно, что suffragium за мъсто податного чиновника изъ коллегіи πρώτοι χαι δεύτεροι μαγίστερες доходило до 50 солидовъ 4). Этотъ самый указъ, данный въ 536 г., уже содержитъ фактическое отступление отъ указа 535 г., отмынявшаго suffragium; проконсуль Каппадокіи, гдв было много патримоній императора и Августы, долженъ былъ внести в) кромъ установленнаго сбора за дипломъ (συμβόλων) еще 50 фунтовъ золота въчастную кассу Августы, «какъ дѣлалось съ прежнихъ временъ до настоящаго». Вліяніе Өеодоры видимо пересилило торжественный законъ 535 г., хотя имени suffragium въ указъ 536 г. не читается. Сопоставляя даты обоихъ указовъ (XVI Kal. Mai. a. 535 и XV Kal. Apr. a. 536) видимъ, что извъстіе Тайной Исторіи о нарушеніи закона о безмездныхъ должностяхъ менъе чъмъ черезъ годъ послъ его изданія — вполнъ точно. Видимо этотъ фактъ остался въ памяти. Исключение въ пользу Августы не было единственнымъ; указъ о назначении модератора въ провинцію Финикію Ливанскую 6), довольно сміло начинающійся ссылкой на законъ 535 г., установилъ нарушение последняго подъ такою формой: получившій должность модератора ничего не даеть въ казну, т. е.

<sup>1)</sup> Ibid. l. 15.

<sup>2)</sup> quanti potuerint pacisci.

<sup>3)</sup> Zachariae, Nov. Just. I p. 182, 183. Cp. Lyd. de mag. III 27: προσελάβοντό με είς πρῶτον χαρτουλάριον, ἐτέρων δύο μόνον, ἤδη γερόντων, πρότερον μετὰ χρυσίου δόσεως συνταξαμένων αὐτοῖς.. καὶ οὐ τοῦτο μόνον, ἀλλὰ καὶ τέσσαρας πρὸς εἴκοσι χρυσοῦς κατ' ἔτος ιρισαν ἔκαστον.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. XLIV β'.

<sup>5)</sup> Ibid., ια' § 1.

<sup>6)</sup> Zach. N. J. LV.

въ назначающее въдомство, за свое мъсто, — но его управление выдаеть примикерію нотаріевь годовой окладь жалованья модератора, 10 фунтовъ золота, въ качествъ beneficium 1). Разными болъе или менье косвенными путями suffragium удержалось, несмотря на указъ 535 г., объявленный съ такимъ торжествомъ и хранившійся въ церковныхъ ризницахъ вмъстъ со священными сосудами. Въ 574 г. Тиберій повториль запрещеніе suffragium 2), свидьтельствуя, что указь 535 г. быль забыть. Известное место изь письма Григорія Великаго императрицѣ Констанціи передаеть о правителѣ (iudex) острова Сардиніи: последній оправдываль свои грабежи темь, что об'єщаль за свою должность громадное suffragium, которое можно было выплатить только беззаконными путями<sup>8</sup>). Законодатели Эклоги хотёли искоренить всякую плату за должность; но ихъ попытка, повидимому, не имъла успъха. Въ сочинении de caerimoniis aulae Byzantinae читается подробная такса за военныя и гражданскія должности съ изв'єстнымъ содержаніемъ 4). Въ этихъ συνήθειαι следуеть видеть договоръ государства съ частнымъ лицомъ, выговаривавшимъ себѣ за свой капиталъ пожизненную ренту. Это была своеобразная форма государственнаго кредита $^{5}$ ).

Всетаки борьба съ suffragium указываетъ на намеренія правительства Юстиніана прекратить взяточничество, впрочемъ не столько путемъ реформы вознагражденія чиновниковъ, назначая правителямъ и ихъ управленіямъ большое жалованье (σίτησις, annona) деньгами въ видё точной суммы или въ видё саріта, и ограничивая постороннія доходы в) — эти попытки не ускользнули отъ вниманія Прокопія, от-

<sup>1)</sup> ύπερ της πρώην αὐτῷ (πριμιχηρίῳ) δεδομένης δωρεᾶς, ὅπερ χαὶ βενεφίχιον ὀνομάζεται.

<sup>2)</sup> Tiberii περὶ τῶν ἀρχόντων. Zach. Coll. I nov. 9: (τὰ νομοθεθέντα περὶ τῶν δόσεων) κατὰ μικρὸν εἰς λήθην ἦλθε, τἢ πλεονεξία τῶν τὰς ἀρχὰς πριαμένων μᾶλλον ἢ παρειληφότων νικηθέντα.

β΄ συναιροϋμεν γὰρ ταῖς τῶν ἀρχόντων δόσεσι καὶ τὰ παρ'αὐτῶν προσαγόμενα τῷ βασιλικῷ λόγῳ σουφφράγια, εἰς πλεῖστον ὄγκον ἀναφερόμενα χρημάτων, ἵνα καὶ ταύτη πως τὸ δημόσιον εὔροιαν ἔχοι καὶ πρὸς εὐπορωτέραν τάξιν ἐπανέλθοι ἀπηλλαγμένον τῶν ἐπινενοημένων τισὶν ἀπὸ χρόνου τινὸς πρὸς βλάβην τούτων τελῶν.

<sup>3)</sup> Gregorii M. ep. V 41 Maur. Jaffé-Ewald, Regesta n.1351.

<sup>4)</sup> Const. Porphyrog. de caer. II 49 n I 86 p. 391 Bonn. Cf. Basil. VII, tit. VI περί συνηθειών.

<sup>5)</sup> Zachariae, Geschichte des gr.-röm. Rechts, 3 Aufl., 300.

<sup>6)</sup> Zach. N. J. XCVI γ΄ μέχρι νῦν ὁ περίβλεπτος αὐγουστάλιος ἔχει τὰς πεντήποντα μεν ἀννόνας καὶ τὰ πεντήκοντα κάπιτα, ἀλλὰ μεγάλη τῆ παραυξήσει χρησάμενοι quadraginta librarum auri ἔτους ἐκάστου λαμβάνειν ὑπέρ σιτήσεων βουλόμεθα καὶ ὑπέρ συνηθειῶν καὶ καλανδικῶν.

несшагося и къ нимъ отрицательно, — сколько полагаясь на силу торжественнаго запрещенія. Представлялся также другой способъ оградить населеніе отъ поборовъ-дать ему возможность защиты. Между дъйствіями правительства Юстиніана были и подобныя попытки. Епископамъ, какъ представителямъ кръпкаго и признаннаго общественнаго союза, разрѣшались жалобы на губернаторовъ 1); при другомъ случав мы видвли, что производство общественныхъ работъ поручалось комиссіямъ изъ епископа и лучшихъ людей (οί ἐν ὑπολήψει). Сверхъ того, еще при Юстиніанъ 2) въ Италіи было разръшено епископу и лучшемъ людямъ предлагать кандидатовъ на должности правителей областей, и Юстинъ II распространиль эту льготу на восточныя провищіи имперіи <sup>8</sup>). Последнія распоряженія конечно, не могли быть приняты въ расчеть авторомъ Тайной Исторіи; мало того, самымъ своимъ существованіемъ эти уступки подтверждають до изв'єстной степени извъстія нашего источника о неудовлетворительномъ составъ высшей администраціи. Политическое направленіе правительства Юстиніана, врага какъ сенаторской аристократін, такъ и стараго чиновнаго бюрократизма (ср. извъстія Іоанна Лидійца), требовало, чтобы на высшихъ постахъ государства находились незнатные дъльцы, не связанные съ старыми традиціями. Действительно, всё видные деятели царствованія: Іоаннъ Каппадокъ, Петръ Варсимъ, магистръ Петръ, к весторы Трибоніанъ и Константинъ, Аддей и Гефестъ, Іоаннъ Знов, о которомъ такъ характерно отзывается Прокопій 4), —все это были незнатные люди, обязанные своимъ возвышениемъ собственнымъ способностямъ. Въ «Постройкахъ» Прокопій подъ другимъ угломъ зрвнія отмівчаеть ту же самую систему правительства <sup>5</sup>). Достигнувъ первыхъ степеней, эти дёльцы становились временщиками и могли безнаказанно пренебрегать пользой государства и мибніемъ общества,

<sup>1)</sup> Zach. N. J. XVI n' § 1.

<sup>2)</sup> Pragm. Sanctio c. 12 de suffragio collatorum.

<sup>3)</sup> Zach. Coll. I nov. 5 περὶ τοῦ προῖκα τοὺς τῶν ἐπαρχιῶν ἄρχοντας γίνεσθαι ἐκ δεήσεως τῶν τε θεοφιλεστάτων ἐπισκόπων καὶ κτητόρων καὶ οἰκητόρων (civium et incolarum) τῶν ἐπαρχιῶν πρὸς τὸν εὐσεβέστατον βασιλέα ἐφ ῷ τὸν ὀνομαζόμενον τὸ δημόσιον ἀσφαλίζεσθαι κτὲ.

<sup>4)</sup> Pers. II p. 217: ἄνδρα ἐξ ἀφανῶν μὲν καὶ ἀδόξων ἐς ἀρχὴν γεγονότα, ἐς στρατηγίαν δὲ ἀναβεβηκότα κατ'ἄλλο οὐδὲν ἢ ὅτι πονηρότατός τε ἦν ἀνθρώπων ἀπάντων καὶ πόρους χρημάτων ἀδίκων ἰκανότατος ἐξευρεῖν.

<sup>5)</sup> Aedif. I p. 174: καὶ αὐτοῦ τοῦ βασιλέως τὸν νοῦν εἰκότως ἄν τις ἀγασθείη τούτου δὴ ἕνεκα, ὅτι δὴ ἐκ πάντων ἀνθρώπων ἐς τῶν πραγμάτων τὰ σπουδαιότατα τοὺς καιριωτάτους ἀπολέξασθαι ἔσχε.

пока не вступали въ столкновение съ болбе сильнымъ вліяніемъ напр. Өеолоры. Типичный примъръ — Іоаннъ Каппадокъ. Тайная Исторія сходится съ «Войнами» 1) въ объяснени возможности этихъ фактовъ личными свойствами Юстиніана. Съ большимъ правомъ следуетъ вспомнить объ отсутствін условій, которыми могло бы быть ограничено самовластіе лицъ, стоящихъ во главѣ правительства. Мы уже встрічались съ подозрініями, вызванными въ авторі Тайной Исторіи опалами временщиковъ <sup>2</sup>). О системъ назначеній на высшія должности и о подборѣ кандидатовъ у Прокопія, какъ автора Тайной Исторіи, сложилось следующее понятіе. Они — орудія тиранніи в). Поэтому при выборъ руководились не достоинствами, но готовностью повиноваться всякому приказанію 4). Не желавшіе грабить увольнялись 5) за неспособность или за старинный образъ мыслей 6): примърами служатъ префекты Фока и Бассъ, люди достойнаго направленія 7). Общество, говорить Прокопій, смотрело съ удивленіемъ на то, что съ каждымъ следующимъ назначениемъ выборъ императора останавливался на лицахъ более и более грязныхъ (марютатог). Мы изумлялись, говоритъ онъ, смотря на первыхъ избранниковъ, до какой скверности можетъ дойти природа человека. Смотря на ихъ преемниковъ, пришлось убъдиться, что скверныя качества людей по природ'в безграничны 8). Іоаннъ Лидіецъ объясняеть дурной составъ чиновничества упадкомъ торжественности и прежняго порядка государственной службы 9). Прокопій видеть въ дурномъ подборѣ высшихъ чиновъ политическую систему правительства. Правда Прокопій стоить на моральной точкі зрѣнія, говорить о личныхъ качествахъ министровъ Юстиніана, но именно въ подборъ такихъ дарой онъ видить систему. Здъсь лишній

<sup>1)</sup> Goth. IV p. 525: εἰωθει γὰρ Ἰουστινιανός βασιλεὺς ἐπιχωρεῖν τὰ πολλὰ τοῖς ἄρχουσιν ἀμαρτάνουσι, καὶ ἀπ' αὐτοῦ ἔς τε τὴν δίαιταν καὶ τὴν πολιτείαν ἐκ τοῦ ἐπὶ πλεῖστον παρανομοῦντες ἡλίσκοντο.

<sup>2)</sup> An. 70. 119.

<sup>3)</sup> An. 1239 τὸ τοιοῦτο τῆς τυραννίδος ὄργανον (praefectus praetorio).

<sup>4)</sup> An. 103 extr.

<sup>5)</sup> An. p. 86<sub>9</sub>.

<sup>6)</sup> ώσπερ άρχαιότροπόν τινα.

<sup>7)</sup> An. 119.

<sup>8)</sup> An. p. 121-122.

<sup>9)</sup> Cp. An. 124 μ Lydus de mag. p. 124 Hase: Τῆς ἀρχῆς (sc. ὑπαρχότητος)... κατὰ τοὺς νόμους τοῦ Καππαδόκου... ἐν κοιτῶνί τινι λανθανούσης, οὐδεἰς τὸ λοιπὸν ἀξιόλογος παρῆλθεν ἐπὶ τὴν τάξιν οὕτως ἀπερριμένην καὶ μᾶλλον αἰσχύνην ἢ τιμήν τινα τῷ προσιόντι φέρουσαν. Συγκατέπεσεν οὖν ἐαυτοῖς τὰ πράγματα καὶ προσευτελίσθη παρὰ πᾶσαν ἡ πρώτη καὶ ἀνίσχουσα τῶν ἀρχῶν.

разъ выразилось смѣшеніе свойствъ личности съ политическимъ направленіемъ, обычное въ представленіяхъ Прокопія.

Вообще, по его мнѣнію, все управленіе государствомъ при Юстиніан'є находилось въ большомъ разстройств'є. Въ д'єдахъ быль большой безпорядокъ, говоритъ Тайная Исторіи 1). Всв оставили свое мъсто и пошли путями, которые прежде для нихъ были заказаны и недоступны 2). Всъ дъла шли кое-какъ, не имъя даже собственнаго имени. Имперія стала походить на царство играющихъ ребять 8). Въ этихъ фразахъ сказалось недовольство старыхъ подітіхої на упадокъ прежнихъ порядковъ. Причиною является, по митию Прокопія 4), личное вмѣшательство (αὐτοδιασμός) Юстиніана со всѣми гибельными последствіями, въ роде злоупотребленій близкихъ лицъ. Въ его словахъ мы слышимъ раздражение установленныхъ властей и старыхъ вѣдомствъ противъ большой толпы первыхъ подвернувшихся 5), недовольство квестора и секретарей, которымъ императоръ не давалъ писать свои бумаги, судей и юристовъ, лишенныхъ возможности рѣшать дъла самостоятельно, сената, который собирался для вида и «заселаль какь на картине» 6).

О положеніи служащихъ въ центральныхъ вѣдомствахъ Прокопій говорить мало, уступая въ этомъ случаѣ безспорное первенство мемуарамъ Іоанна Лида (или послѣдней части трактата De magistratibus). Служащихъ въ различныхъ столичныхъ вѣдомствахъ, говоритъ Тайная Исторія 7), было много, и содержаніе они получали, по мѣрѣ служебнаго повышенія, большое. Прокопій даетъ цифру: всего на нихъ шло болѣе 100 кентенаріевъ золота въ годъ (или 720,000 солидовъ). Отъ этого въ государствѣ было большое благоденствіе, говоритъ Прокопій, считая однимъ изъ источниковъ народнаго богатства казенное жалованье. Тайная Исторія передаетъ, что Юстиніанъ лишилъ всѣхъ служащихъ «почти всѣхъ доходовъ», при томъ будто бы съ самаго 518 года» 8), раззоривъ не только ихъ самихъ, но и всѣхъ зависѣвшихъ отъ нихъ въ матеріальномъ отношеніи. Автобіографія

<sup>1)</sup> An. 87<sub>18</sub>.

<sup>2)</sup> An. 90<sub>K</sub>.

<sup>3)</sup> έφχει τε ή πολιτεία βασιλίδι παιζόντων παιδίων.

<sup>4)</sup> An. c. 14 p. 87-91.

<sup>5)</sup> Απ. 884: τῶν παρατυχόντων πολὺς ὅμιλος 884.

<sup>6)</sup> An. ibid. См. ниже.

<sup>7)</sup> An. 137-138. Cp. Mommsen, Ostgothische Studien (Neues Archiv, B. XVI).

<sup>8)</sup> Απ. 138, ἀποστερήσας σχεδόν τι ἁπαντων.

Іоанна Лида освъщаетъ это извъстіе Тайной Исторіи. Приведемъ отрывокъ 1).

«...Прежде старшій чиновникь cornicularius, получая изъ сумиь вёломства полныхъ 12 фунтовъ золота въ годъ, имёлъ сверхъ того и другіе доходы съ бунагъ, поступавшихъ къ нему на подпись, и это доставляло ему не менъе 1000 золотыхъ годового дохода. А что потомъ стало, — «безъ слезъ не выскажешь», какъ говорить Еврипиль въ своемъ «Пелев». Какъ все другое, такъ и эти доходы пропали: мнв это довелось самому испытать, въ это несчастное время достигнувъ высшихъ степеней и ничего не получивъ, кромъ званія. Я не постыжусь съ искреннимъ сердцемъ призвать истину въ свидътели, что ни одного обода я не получиль ни жалованья, ни съ ръщенныхъ дъль. Откуда мит ихъ взять, если прежде, бывало, съ простой бумаги въдомству шло 37 золотыхъ со всякаго, обращавшагося въ высшую палату, а теперь перепадаеть весьма не много даже не золота, а міди, мизерно, какъ будто на масло, и то не каждый разъ! . . . Я расканваюсь, поздно взявшись за умъ, и соображаю: ради чего я столько времени засёдаль въ палате безо всякой для себя прибыли?»

Прокопій не имѣлъ причины въ такой степени интересоваться сокращеніемъ sportulae, и поэтому поводу книга Іоанна Лидійца даєть
болье матерьяла, чьмъ нужно для нашей цьли. Причиной своего несчастья Іоаннъ считаєть э) упомянутый выше законъ о сокращеніи
sportulae з), кромь того, сокращеніе дьль вследствіи предъявляемыхъ
θείαι χελεύσεις и соперничество различныхъ ведомствъ з). Жалованье,
положенное чиновникамъ по окладу з), въ видь известной суммы денегъ
или аппопає и саріта з), выдавалось изъ доходовъ того же ведомства,
где они служили, т. е. по крайней мере отчасти составлялось изъ
техъ же sportulae; темъ болье это следуетъ сказать о постороннихъ
доходахъ, которыми кормилось большинство чиновниковъ. Корникуларій, какъ мы только что читали, получаль почти столько же жалованья, сколько постороннихъ πарацовіси; чёмъ ниже были чиновники,
тёмъ безцеремонные правительство обходилось съ ихъ жалованьемъ

Į

52

ij.

9

ij

3

H

4

<sup>1)</sup> De magistratibus III c. 25-30.

<sup>2)</sup> Lydus III c. 9 m 10.

<sup>. 3)</sup> C. J. III 2 de sportulis, 5.

<sup>4)</sup> Cp. Zach. N. J. XLVI.

<sup>5)</sup> Cp. C. J. I 27.

<sup>6)</sup> Hanp. Zach. N. J. XCVI γ'.

или совсѣмъ не давало имъ анноны <sup>1</sup>). Вслѣдствіе запрещенія чиновникамъ ходить по дѣламъ <sup>8</sup>), а также вслѣдствіе преслѣдованій, которымъ по словамъ Лида <sup>8</sup>) подвергались всѣ λογιхоі, наконецъ вслѣдствіе упадка прежней торжественности дѣлопроизводства <sup>4</sup>), придававшей службѣ особый почетъ, составъ служащихъ упалъ и по количеству, и по качеству <sup>5</sup>). Другой причиной недовольства чиновниковъ было ограниченіе штатовъ. Число служащихъ въ вѣдомствѣ квестора было ограничиваемо со времени Юстина <sup>6</sup>); о сокращеніи числа референдарієвъ была особая новелла <sup>7</sup>). Это не нравилось (судя по взглядамъ Лидійца) старымъ служащимъ, любившимъ многочисленность помощниковъ, и для облегченія своей службы, и какъ признакъ важности учрежденія <sup>8</sup>).

Квестура, по словамъ Тайной Исторіи <sup>9</sup>), была предметомъ особаго попеченія со стороны прежнихъ императоровъ. На должность quaestor s. Palatii выбирались лица особенныхъ качествъ. Можетъ-быть, Прокопій при этомъ вспомнилъ о квесторѣ Прокулѣ, который представляся ему образцомъ государственнаго человѣка <sup>10</sup>); но о высокомъ значеніи квестуры въ эту эпоху свидѣтельствуетъ Кассіодоръ, извѣстія котораго собраны Моммсеномъ. Но Юстиніанъ отдалъ квестуру знаменитому Трибоніану, о которомъ Прокопій худого мнѣнія, потомъ Юнилу и Константину, о которыхъ Тайная Исторія сообщаетъ свѣдѣнія. Личной дѣятельностью Юстиніанъ нарушалъ права и обязанности квестора, самъ редактируя указы <sup>11</sup>). Однако въ 541 г. вышелъ законъ <sup>12</sup>), запрещавшій обращеніе императорскихъ указовъ, не снабженныхъ подписью квестора, такъ что съ формальной стороны обвиненіе Тайной Исторіи не справедливо <sup>18</sup>); конечно, насколько Юстиніанъ допускаль собственное внущеніе при редакціи указа, отсюда не видно.

<sup>1)</sup> Cp. C. J. XII 49, 13.

<sup>2)</sup> C. J. I 51, 14.

<sup>3)</sup> Lydus III c. 28.

<sup>4)</sup> Ibid. III c. 66.

<sup>5)</sup> De mag. l. III passim.

<sup>6)</sup> C. J. XII 19, 13-15. Zach. N. J. XXVII.

<sup>7)</sup> Zach. XVIII.

<sup>8)</sup> Lyd. de mag. III c. 9.

<sup>9)</sup> An. 117-118

<sup>10)</sup> Pers. I c. 11.

<sup>11)</sup> An. 88. Cp. Mommsen, Ostgothische Studien, 459.

<sup>12)</sup> Zach. N. I. CXXXIII.

<sup>13)</sup> Ср. на прим. Zachariae къ нов. СІХ.

Требуя 1) подписи квестора и епарха (здёсь разумёется praefectus praetorio) на своихъ указахъ, съ цълью поддержанія порядка въ управленін и судопроизводствъ, Юстиніанъ имъль опасенія противъ этихъ важнъйших з сановниковъ государства. Менье замътно это относительно квестора; хотя положеніе Прокла не могло не казаться слишкомъ самостоятельнымъ 2), но Юстиніанъ увеличиваль власть Трибоніана на счеть префектуры<sup>3</sup>). Что касается do praefectus praetorio и его въдомства, то сочинение Іоанна Лидійца и дошедшія formae praefectorum praetoгіо или ἐπαρχικά 4) содержать много данныхъ, изученіе которыхъ, впрочемъ, лежитъ за предълами нашей задачи. Высшимъ апелляціоннымъ судомъ, кромъ императорскаго и замъщавщаго послъдній постояннаго суда 12-ти членовъ, было соединенное присутствіе квестора и префекта 5). Предоставленной имъ верховной власти соответствовала торжественная обстановка делопроизводства, описанная Іоанномъ. Юстиніань относился подозрительно и къ этимъ символамъ хотя не самостоятельной, но действительно большой власти. Эти старые магистраты не считали себъ равными императорскихъ comites, судя по отзыву Лидійца о последнихъ 6). При посредстве Іоанна Каппадока Юстиніанъ вывель прежнія традиціи изъ ділопроизводства префекта, хотя его въдомство въ это время было вынуждено ограничиться разборомъ частныхъ тяжебъ, «какъ какой пибудь iudex pedaneus» 7). Объ этомъ нужно читать Іоанна Лидійца в), въ сильныхъ выраженіяхъ нападающаго на Іоанна Каппадока за его новаторство и уничтожение публичнаго и торжественнаго делопроизводства 9). Лидъ считаетъ нужнымъ выразить надежду на заступничество императора противъ «нѣкоторыхъ правителей» или «разрушающаго времени» 10). Прокопій сравнительно

<sup>1)</sup> Zach. N. J. IV.

<sup>2)</sup> Pers. I c. 11. An. 44.

<sup>8)</sup> Cp. Zach. N. J. LXXIX de praetore Siciliae.

<sup>4)</sup> Изданы y Zachariae, Anecdota, 1843. Cp. Cassiod. Varior. VI с. 3: Quid est quod non habeat commissum (praefectus praetorio) cujus est vel ipse sermo iudicium? Pene est, ut leges possit condere.

<sup>5)</sup> C. J. VII 62 de appellationibus, 32. Zach. N. J. XL c. 3.

<sup>6)</sup> Lydus de mag. II с. 27: (κόμητας) οὐκ ἄν τις ἐν ἀρχόντων ἀριθμήσειέ ποτε καταλόγφ, θεραπόντων δέ· προαγωγής ἄρχουσι πρεπούσης ἀξιοῦντα:. Объ этомъ текстѣ могъ бы упомянуть Моммсенъ въ Ostg. St. 455 Anm. 1.

<sup>7)</sup> Lyd. III c. 49 τρόπω χαμαιζήλου δικαστού.

<sup>8)</sup> Ibid., III c. 89 sqq. II 20, 21.

<sup>9)</sup> ΙΙΙ c. 68: πράττων γλρ καὶ γράρων καὶ καινοτομῶν καὶ ἐκ παντὸς σαλεύων τὴν ἀρχαιότητα.

<sup>10)</sup> Ibid., II c. 5.

мало говорить о положеніи префектуры при Юстиніань, останавливаясь только на личностяхь Варсима <sup>1</sup>), Іоанна Каппадока (сообщая <sup>8</sup>) одну подробность объ обстоятельствахь, вызвавшихь его паденіе). Съ извыстіями Лидійца нужно сопоставить указь 546 г., запрещавшій прежнюю торжественность при засёданіяхь квестора и префекта <sup>8</sup>). Законодатель призналь ее оскорбляющей царскую власть: всё присутствующіе въ своемь обращеніи къ судьямь какъ бы приравнивали этоть судь къ царскому, и сами квесторь и префекть судили не отъ своего имени, но отъ царскаго <sup>4</sup>). Все это было запрещено указомъ 546 г. подъ страхомъ обвиненія въ оскорбленіи величества. Императорь считаль нужнымъ указать на разницу между своею властью и высшими чинами; съ другой стороны, въ назначеніяхъ незнатныхъ и угодливыхъ финансистовъ на высшія мѣста извѣстная часть общества видѣла тиранническую систему.

По поводу личнаго вмёшательства Юстиніана въ дёлопроизводство Тайная Исторія 5) передаетъ, что оно стёсняло чиновниковъ а secretis и вызвало со стороны референдаріевъ злоупотребленія 6). Они были обязаны подавать прошенія и объявлять резолюцію подлежащимъ учрежденіямъ 7), но они стали въ докладё прибавлять свое сужденіе, и путемъ лести обманывали императора. Пользуясь своимъ вліяніемъ, они открыто брали взятки 8). Что касается секретарей, то ихъ дёятельность повидимому не пользовалась сочувствіемъ: появленіе ихъ званія связано въ умё Лида съ развитіемъ кляузничества 9). Извёстія Тайной Исторіи о референдаріяхъ подтверждаются. Объявляя словесныя распоряженія императора, вмёстё съ квесторомъ 10), референдаріи были лицами приближенными 11). Они имёли помощниковъ 12). Желающихъ попасть въ ихъ число было много, и новелла 535 г. ограничивала ихъ

<sup>1)</sup> An. 123 sqq.

<sup>2)</sup> An. 105.

<sup>3)</sup> Zach. N. J. CLVI ίσον θείου τύπου περί εκκλήτων.

<sup>4)</sup> Ср. вышеприведенное мъсто изъ Кассіодора.

<sup>5)</sup> An. 88<sub>5</sub>.

<sup>6)</sup> An. 89<sub>15</sub>.

<sup>7)</sup> Cp. Salmasius ad Vopisc. Vita Carini c. 1 y Gothofredus-Ritter, Cod. Theod. t. I p. 826.

<sup>8)</sup> An. 901.

<sup>9)</sup> Lyd. de mag. III c. 10.

<sup>10)</sup> C. J. I 15, 2 § 1.

<sup>11)</sup> πολλών ήμειν χρειωδέστεροι καθεστάσι, nov. XVIII procem.

<sup>12)</sup> Zach. N. J. CLIII &.

число восемью <sup>1</sup>). Спустя 10 лётъ, Юстиніану пришлось обратить вниманіе на злоупотребленія референдарієвъ <sup>2</sup>). Имъ было запрещено по поводу дёлъ, которыя они докладывали императору, лично или черезъ своихъ помощниковъ или черезъ постороннихъ лицъ арестовывать, брать залоги или вынуждать къ примиренію и прекращенію тяжбы и вообще вмѣшиваться въ рѣшеніе дѣлъ какимъ либо образомъ. Они должны были быть простыми посредниками <sup>8</sup>).

Перейдемъ теперь къ извѣстіямъ Тайной Исторіи о новыхъ властяхъ, учрежденныхъ Юстиніаномъ 4). По ея словамъ, Юстиніанъ въ своемъ новаторствѣ доходилъ до того, что не будучи въ состояніи измѣнить какое нибудь учрежденіе, ограничивался присвоеніемъ ему своего имени. Примѣры подобныхъ присвоеній имени собраны Алеманномъ 5). При другомъ случаѣ Прокопій говоритъ, что Юстиніанъ учреждалъ новыя должности съ тою цѣлью, чтобы имѣть большее число сикофантовъ для полученія своихъ беззаконныхъ поборовъ 6).

Въ столицѣ Юстиніанъ учредиль двѣ должности, которыя продолжали существовать долго послѣ его времени: praetor plebis и quaesitor. По словамъ автора Тайной Исторіи 7), первый былъ поставленъ надъ «ворами,» второй былъ обязанъ слѣдить за преступленіями противъ нравственности и религіи. Дѣлопроизводство ихъ было упрощенное, о чемъ мы упоминали 8). Затѣмъ Тайная Исторія говорить о совпаденіи ихъ круга дѣйствій съ компетенціей praefectus urbi.

Должность praetor plebis или πραίτωρ του δήμου, получившаго имя Instinianus, была учреждена въ 535 г. дошедшей до насъ новеллой <sup>9</sup>). Praetor долженъ быль замѣнить потерявшаго прежнее значеніе praefectus vigilum, получившаго па туземномъ языкѣ имя νυχτέπαρχος, надъ которымъ законодатель иронизируетъ въ procemium указа <sup>10</sup>). Назначеніе на должность претора было оставлено императоромъ за собою, и претура была доступна лицамъ не ниже ранга clarissimi; содержаніемъ было положено 10 ф. золота — обыкновенный окладъ правителя об-

<sup>1)</sup> Ibid. XVIII.

<sup>2)</sup> Ibid., CLIII δ'.

<sup>3)</sup> Cp. Mommsen, Ostgothische Studien, 482.

<sup>4)</sup> An. p. 71. Cp. 45 H 116.

<sup>5)</sup> Alem. ad c. 11.

<sup>6)</sup> An. p. 116.

<sup>7)</sup> An. 116—117.

<sup>8)</sup> An. 116<sub>21</sub>.

<sup>9)</sup> Zach. N. J. XXXVIII. Cp. Lyd. II c. 29, 80.

<sup>10)</sup> Chr. Pasch. I 594 μ Malal. 384: ἐπὶ φαύλοις πράγμασι Μηνα τοῦ νυκτεπάρχου.

ласти. Въ распоряжение ему были даны солдаты и пожарные (цатріхάριοι) вийсто прежнихъ полицейскихъ. По мысли законодателя эта должность была не только самостоятельной, но и первоклассной: по отношенію къ епарху преторъ быль должень дійствовать самостоятельно, имъя право дълать ему запросы, и самъ отвъчалъ за свои лъйствія 1). Онь должень быль производить следствіе и суль въ ледахъ о кражахъ, грабежахъ, убійствахъ, прелюбодізніяхъ и другихъ угодовныхъ преступленіяхъ (έγκλημάτων), охранять общественную безопасность, предупреждать мятежи и тушить пожары. Предоставленный должности претора высокій рангь (spectabilis) объяснялся необходимостью поставить его выше взяточничества и дать ему достаточный авторитетъ (σεμνότης), чтобы судить въ дёлахъ, гдё наказаніемъ была казнь и лишеніе руки. Учрежденіе должности претора нужно поставить въ рядъ многочисленныхъ указовъ, направленныхъ къ подъему административной власти. Praetor plebis существоваль еще при Македонской династів, а какъ титуль, и позже 3).

О должности quaesitor сведенія менёе ясны. Съ самаго учрежденія она смітшивалась съ quaestor. Говоря о квесторіт и о его значеніи въ римской древности, loanhъ Лидіецъ8) считаетъ нужнымъ установить различіе между quaestor и quaesitor путемъ этимологическаго объясненія именъ, что удается ему весьма плохо. Производя quaestor отъ quaerere, онь переводить словомъ «έρευνάς» и разъясняеть: разбирающій діза объ имуществахь; а quaesitor онъ переводить, ссылаясь на Вергилія <sup>4</sup>), словомъ тідшоро́с, и разъясняеть: разбирающій уголовныя дёла. Въ другомъ мёстё Іоаннъ 5) упоминаетъ о quaesitor, какъ о должности, учрежденной Юстиніаномъ послі έπαργος Σκυδίας и претора, «хотя, прибавляеть Іоаннъ, она существовала и раньше ихъ по своей древности, какъ мы сказали выше,» и объясняеть: верховный следователь по деламь о важнейшихъ уголовныхъ преступленіяхъ. Изъ Іоанна Лидійца всетаки видно, что quaesitor, современный ему, а не мнимый Вергиліевскій, появился послі 535 и 536 гг. Въ новеллахъ не встръчается имени квезитора; но со времени

<sup>1)</sup> Nov Iust. XXXVIII &.

<sup>2)</sup> Zachariae, Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 372.

<sup>3)</sup> Lydus, I 25.

<sup>4)</sup> Quaesitor Minoes..

<sup>5)</sup> Lydus II c. 29 extr. καὶ μετ' αὐτοὺς (μᾶλλον δε πρό αὐτῶν κατὰ τὴν ἀρχαιότητα, ὡς προέφαμεν) τὸν λεγόμενον κοιαισίτωρα, ἀντὶ τοῦ τῶν βιωτικῶν ἐγκλημάτων ἐρευνάδα σεμνότατον.

Алеманна общее внимание останавливается на новелл 539 г. 1). Читая ее, мы видимъ, что Юстиніанъ ссылается на свой удачный опыть съ praetor plebis и желаетъ придумать другое подобное. Находя, что столица переполнена провинціалами, покинувшими родину, онъ пришель къ мысли о «почти-что новой» должности квестора. Подъ этемъ именемъ прежніе законодатели разуміли έρευνάδας. Обязанностями этого возобновляемаго магистрата законодатель указаль: надворъ за провинціалами, колонами, нищими, защиту столичныхъ и провинціальныхъ жителей отъ притесненій со стороны чиновниковъ, дела о поддълкахъ (пластоурафіаі). Въ концъ новеллы законодатель подтверждаеть, что вводить старое, но заброшенное установленіе. (Цахаріз по этому поводу ссылается на С. J. XI 25 un. de mendicantibus et validis, и напрасно, по нашему мивнію, такъ какъ не ясно, къ чему относятся слова законодателя, къ должности или къ самому дълувърнъе къ тому и другому; но за то ясно, что въ этомъ мъстъ 2) новелла говорить о свободныхъ провинціалахъ, «лишенныхъ родины», а законъ 382 г.—о нищихъ, рабахъ и свободныхъ, обращаемыхъ въ крѣпостное состояніе; впрочемъ, Цахаріа только «confert»). Прежде всего мы видимъ, что нов. XCIX вышла въ 539 г., ссылается на новеллу о praetor plebis и желаеть ввести подобное. Это не доказываеть, что ею вводится то самое, о чемъ говорять Лидъ и Прокопій. Далье, въ рукописяхъ (Ven.) стоить quaestor, а не quaesitor, и это чтеніе подтверждается Малалой<sup>8</sup>). Въ третьихъ, новелла переводить слово quaestor словомъ є̀рєυνάς, какъ и Іоаннъ Лидіецъ, откуда есть нѣкоторое основаніе думать, что последнему была известна оффиціальная этимологія слова. Следовательно, различая quaestor отъ quaesitor, онь не думаль, что новелла говорить о квезиторъ. Обязанности квестора, о которыхъ передаеть новелла ХСІХ, не имѣють ничего общаго съ обязаниностями квезитора, о которыхъ говорять Лидъ и Прокопій. За то оне вполне схожи, даже тожественны съ правами и обязанностями квестора Базиликь и другихъ позднёйшихъ памятниковъ 4), въ которомъ нужно видёть на quaestor Palatii, ни quaesitor, а quaestor,

<sup>1)</sup> Zach. N. J. XCIX περὶ τάξεως χοιαίστωρος χαὶ τῶν βοηθῶν αὐτοῦ χαὶ τῶν ἀντιγραφέων.

<sup>2)</sup> Ibid., t'.

<sup>3)</sup> Malal. p. 479 περιηρέδη δὲ τῷ αὐτῷ χρόνῳ ἡ τοῦ νυχτεπάρχου ἀρχὴ καὶ ἐγένετο ἀντ'αὐτοῦ πραίτωρ, καὶ τῷ αὐτῷ ἔτει προεβλήδη κοιαίστωρ.

<sup>4)</sup> Zachariae, Gesch. des griech.-röm. Rechts, 868.

учрежденнаго новеллой XCIX. Куяцій быль правъ 1). Если новелла XCIX не имѣеть ничего общаго съ квезиторомъ Лида и Прокопія, то возможны два предположенія: или объ учрежденіи квезитора была новелла, но не дошла, или ея не было. Въ послѣднемъ случаѣ, говоря объ учрежденіи Юстиніаномъ должности квезитора, оба современные писателя, какъ І. Лидіецъ, такъ и Прокопій, впали въ ошибку. Первое объясненіе легче и вѣроятнѣе.

Говоря о новыхъ властяхъ, установленныхъ Юстиніаномъ, Тайная Исторія не могла не имѣть въ виду реформъ провинціальной администраціи. Такъ какъ Тайная Исторія не содержить спеціальныхъ извѣстій о реформахъ въ этой области, то въ нашъ планъ не входитъ изученіе началь, руководившихъ законодателемъ при изданіи ряда указовъ 3), даровавшихъ многимъ правителямъ новыя полномочія 3). Замѣтинъ только, что во всѣхъ случаяхъ законодатель считаетъ нужнымъ прикрывать свои реформы возстановленіемъ старинныхъ именъ и учрежденій. Онъ или «украшаетъ» (хатахобµєї) существующее, или вызываетъ къ жизни римскую старину 4).

Тъмъ не менъе послъдніе остатки древняго устройства римскаго государства гибли безъ сопротивленія. Прекращеніе консулата 5) лишено почти всякаго политическаго значенія. Тайная Исторія смотрить на консуловь, какъ на одинь изъ источниковъ доходовъ столичнаго населенія и, въ частности, актеровъ. Ежегодно назначалось два консула: одинь въ Римъ, другой въ Византіи 6). Всякій избранный тратиль на стосударство» болье 20 кентенаріевъ (2000 ф.) золота, больше изъ средствъ императора, чъмъ изъ собственныхъ. Это, говорить Прокопій, особенно поправляло театральныя дъла города. Сначала Юстиніанъ не назначаль консуловъ въ срокъ т. е. ежегодно, а «затъмъ подданные Юстиніана и во снъ не видъли консуловъ и были удручены бъдностью». Сколько приходилось тратить императорамъ изъ собственныхъ средствъ,

<sup>1)</sup> Cp. Alem. ad. l.

<sup>2)</sup> Zachariae, Nov. Just. XXIII — XXVI. XXXI — XXXII. XLIV — XLV. LII—LV. LXVII. LXXIX. LXXIX. XCVI. CLVIII. CLXI.

<sup>8)</sup> Diehl (Bulletin de correspondance hellénique 1893, р. 501—520) ставить въ связь съ этой реформой 535 г. изданный имъ указъ 527 г., найденный на камий въ Памфинін: клиръ огаtогіцт в. Іоаппів жалуется на притесненія со стороны солдатъ. Но ближайшимъ образомъ сюда относится новелла περί παρόδου στρατιωτών; и реформа 585 г., повидимому, была вызвана борьбой съ провинціальной аристократіей.

<sup>4)</sup> Cp. XXIII α', XCIX ι'.

<sup>5)</sup> An. p. 144.

<sup>6)</sup> Ibid., l. 8. Cp. Mommsen, Ostgothische Studien, 241-243, 246.

можно видеть изъ разсказа Іоанна Лидійца о щедрости Анастасія, пожертвовавшаго разомъ 2000 ф. з. 1). Это быль особенный случай шедрости; но Тайная Исторія для ежегодныхъ расходовъ даеть ту же самую цифру съ въроятнымъ преувеличениемъ. (Впрочемъ, бывали случан<sup>9</sup>), когда просторъ тратиль въ два раза большую сумму). Въ виду такихъ расходовъ появилось опасеніе за судьбу консулата, и въ 537 г. Юстиніанъ установиль границы для расходовъ по консульству <sup>3</sup>). Этотъ указъ направленъ на поддержание «почти тысячелетняго учрежденія Римскаго государства» 4) и даже ставить себ'є цілью сохраненіе консулата на въчныя времена 5). Находя, что указъ Маркіана, запрещавшій расточительность при вступленіи консула въ должность, не соблюдайся, Юстиніанъ опредвляеть число и порядокъ публичныхъ увеселеній, расходовъ на долю жены консула, и запрещаеть бросать народу золотыя монеты, что имперагоръ оставляеть исключительно для себя. Указъ очень живо описываеть происходившіе при раздачь денегъ безпорядки и считаетъ деломъ человеколюбія запретить неумъренную раздачу. Ближайшей цълью своего указа законодатель объявляетъ сокращение издержекъ со стороны частныхъ лицъ и въ доказательство своего безкорыстія не уменьшаеть суммы, отпускавшейся изъ его собственныхъ средствъ 6). Этотъ указъ былъ направленъ къ поддержанію падающаго консулата; но последняя надобность въ немъ исчезла съ техъ поръ, какъ Юстиніанъ ввелъ летосчисленіе по годамъ своего царствованія предпочтительно передъ датированіемъ по консуламъ 7).

Остается разсмотрёть извёстія о положеніи сената, какъ учрежденія. Онъ не имёль никакой силы и собирался только для вида, судя по Тайной Исторіи в). Она же даеть два фактическихъ примёра, изъ которыхъ одинъ противорёчить другому: въ дёлё Фаустина в) Юстиніанъ не задумался отмёнить приговоръ сената, но въ процессё Діо-

<sup>1)</sup> De mag. III c. 48.

<sup>2)</sup> Olympiod. (Phot. bibl. I p. 63 Bekk.) y Kuhn, Städtische und bürgerliche Verfassung des römischen Reiches, I 207.

<sup>3)</sup> Zach. N. J. LXXXI.

<sup>4)</sup> Ibid., procem.

<sup>5)</sup> Ibid., β' § 3: ίνα τὴν ὑπατείαν ἀθάνατον τῷ πολιτεύματι καταστήσωμεν.

<sup>6)</sup> Ibid., β' § 4.

<sup>7)</sup> Zach. N. J. LX a. 537. Cf. CI pr. a. 539. Cp. Mommsen, Ostgothische Studien, 226—249 и ранъе въ Römische Forschungen.

<sup>8)</sup> An. 88 πολλάχις δὲ τὰ συγχλήτω βουλή καὶ τῷ αὐτοχράτορι δεδοχιμασμένα εἰς ἐτέραν τινὰ ἐτελεύτησε χρίσιν. ἡ μὲν γὰρ βουλὴ ὥσπερ ἐν εἰκόνι ἐκάθητο.

<sup>9)</sup> An. 153.

гена<sup>1</sup>) судъ сената не уступиль даже Өеодоръ. Изъ указа 537 г. de ordine senatus<sup>2</sup>) видно прежде всего, что число сенаторовъ, не банимающихъ должностей уменьшилось «до крайности» (это императоръ объясняеть энергичной діятельностью правительства, требовавшей многихъ лицъ на дъйствительной службъ, умалчивая, понятно, о своихъ конфискаціяхъ). Этоть факть следуеть сопоставить съ известіями Прокопія, къ которымъ Лекривенъ в), повидимому, безо всякаго основанія относится скептически. Стало необходимымъ пополнить число сенаторовъ, облегчивъ новымъ избранникамъ расходы по вступленію. Указъ 537 г. требовалъ 4), чтобы сенаторы присутствовали въ в. сопsistorium вмёстё съ proceres, высшими чинами, составлявшими consistorium principis, безъ особаго приглашенія и каждый разъ, когда будеть объявлено засёданіе (silentium) 5). Въ этомъ распоряженів усматривается рышительный шагь въ пользу сліянія сената съ consistorium, начавшееся еще со временъ Аркадія 6). Если тому последнему извъстію Іоанна Лидійца можно довъриться, — а онъ въ такихъ вопросахъ сведущъ, какъ замечаеть самъ Лекривенъ, -- то неть основанія предполагать, что указъ 537 г. вводиль коренную реформу въ положени сената 7). Призывая сенаторовъ къ участію въ засъданіяхъ consistorium, Юстиніанъ не разсчитываль, повидимому, обращать сенатъ въ апелляціонную палату, и указъ Юстина в) о разборѣ квесторомъ, вмёстё съ двумя magnifici, алафораі, т. е. о разъяснения затруднительныхъ казусовъ судебной практики, не имбетъ, думаю, ничего общаго съ указомъ 537 г., который, можетъ быть, было бы полезнъе сопоставить съ указомъ 539 г. объ учреждени при императоръ апелияціоннаго суда изъ 13 лицъ<sup>9</sup>). Кром'є зас'єданія въ consistorium principis, сенату было оставлено право 10) присутствовать на почетномъ итсть при публичных вредищах и собираться на торжественные

<sup>1)</sup> An. 99-100.

<sup>2)</sup> Zach. N. J. LXXX.

<sup>3) «</sup>il ne semble que».., 225. Lécrivain, Le Sénat romain à Rome et à Constantinople.

<sup>4)</sup> Nov. Just. LXXX c. 2.

<sup>5)</sup> Подъ председательствомъ praefectus urbi. Ср. С. J. I. 26, 6.

<sup>6)</sup> Lydus de mag. III c. 10 n 27 (цит. Lécrivain).

<sup>7)</sup> Cp. c 1: quemadmodum si quando silentium ob alia (Zach.) una cum conventu fuerit nuntiatum, omnes colliguntur et proceres et senatores, ita et nunc quando silentium tantummodo pronuncietur, ... eos convenire.

<sup>8)</sup> C. J. VII 62, 84.

<sup>9)</sup> Zach. N. J. CII.

<sup>10)</sup> Ibid., LXXX c. 1.

совчения въ новой курій, выстроенной послѣ пожара 531 г. въ Августеѣ¹). Во дворецъ были перенесены почти всѣ присутствія. По извѣстіямъ Тайной Исторіи²) и другихъ источниковъ туда перенесли свои засѣданін высшіе сановники, какъ напр. ипархъ или praefectus praetorio³). Члены новаго суда, присутствовали съ утра до вечера ἐν τῆ βασιλείφ στοᾳ⁴). Въ перенесеніи присутствій во дворецъ не слѣдуетъ видѣть существеннаго нарушенія прежнихъ формъ дѣлопроизводства; но Прокопій имѣетъ основаніе считать этотъ фактъ знаменемъ времени и новыхъ отношеній высшихъ сановниковъ къ императору в).

Аналитическое изученіе изв'єстій Тайной Исторіи, сопровождаемое ихъ критикою при помощи другихъ данныхъ, пришло, до изв'єстной степени, къ своему концу. Пора разстаться съ нашимъ памятникомъ. Для того, чтобы содержаніе Тайной Исторіи запечатл'єлось во всей своей оригинальности, нужно перечитывать ея текстъ; и чтобы отдать себ'є отчетъ въ результатахъ настоящей работы, сл'єдуеть, прочтя ее съ текстомъ памятника въ рук'є, теперь хотя вкратц'є припомнить ея предметъ и бол'єе общіе выводы.

Алеманнъ сдѣлалъ для объясненія Тайной Исторіи больше, чѣмъ вся послѣдующая литература, занятая преимущественно вопросомъ о подлинности. Настоящая работа въ своей большей части примыкаетъ къ комментарію Алеманна непосредственно и основана прежде всего на его изученіи. Прямой путь критики содержанія Тайной Исторіи, преслѣдующей, впрочемъ, собственныя задачи, одинъ въ состояніи разсѣять сомнѣнія въ подлинности памятника, тяготѣвшія надъ всей исторіей времени Юстиніана. Разсмотрѣвъ сложный вопросъ о подлинности (представленный въ нашемъ изложеніи скорѣе слишкомъ сжато, чѣмъ обстоятельно), нельзя не убѣдиться, что подозрѣнія, высказываемыя до сихъ поръ, обусловлены, между прочимъ, недостаточнымъ знаком-

<sup>1)</sup> Proc. Aedif. I p. 202.

<sup>2)</sup> An. 165. Cp. 93.

<sup>8)</sup> Lydus de mag. II c. 9, III 65.

<sup>4)</sup> Zach. N. J. CII Y'.

<sup>5)</sup> δουλοπρεπέστατα προσεδρεύειν.

ствомъ съ предметомъ, но коренятся именно въ глубокомъ, традиціонномъ недовѣріи къ показаніямъ автора памятника.

Критика этихъ извъстій не даеть никакого права сомнъваться въ принадлежности Тайной Исторіи Прокопію. Ошибки есть, но авторъ хорошо освъдомлень въ дълахъ эпохи; и даже тамъ, гдъ ошибается несомнънно, онъ знакомъ съ деталями и забываеть или путаетъ факты, какъ всякій пристрастный современникъ, пишущій по слухамъ и воспоминаніямъ. Слъдуетъ покончить съ въковымъ предразсудкомъ и отдать должное цънному памятнику политическаго настроенія.

Этотъ результатъ придаетъ извъстную пъльность собранному здёсь матеріалу; въроятно, изслъдователь самой эпохи тоже встрътить здёсь полезное для себя. Конечно Тайная Исторія требуетъ еще большой работы въ томъ же направленіи, и этого она стоитъ. Тотъ памятникъ наиболье цьненъ, изъ котораго можно больше извлечь. Субъективно окрашенная, Тайная Исторія полна жизни и захватывающаго интереса. Голосъ озлобленнаго, но благороднаго писателя горько жалуется потомству на гибель прежняго законнаго порядка и на торжество самовластнаго «губителя Римскаго народа». Ему не уронить славную фигуру императора Юстиніана, но наши симпатіи часто на его сторонь. Дъло исторіи отнестись внимательно ко всякому дъйствительному горю, хотя бы пережитому давно.

Б. Панченко.

## Югославянская передълка Зонары.

Въ наше къ сожалению слишкомъ короткое пребывание на Асоне въ 1894 г., совершенно недостаточное для обстоятельнаго знакомства съ богатыми сокровищами святогорскихъ библіотекъ, въ Зографскомъ монастыре мы обратили внимание на одинъ обширный по размерамъ сборникъ. Въ немъ, начиная съ перваго листа и оканчивая 156 л., шла хроника, судить о которой при отсутствии пособій было трудно, а заглавія, указывавшаго на то, съ какимъ именно авторомъ мы имень дело, не сохранилось. Но за то мы нашли на первомъ-же листе подробное оглавленіе хроники, которое и списали. Наши выписки долго залежались, пока мы наконецъ приступили къ разбору, какого-же рода лётопись представляетъ Зографская рукопись. Считаемъ не лишнимъ подёлиться полученными результатами.

Оказалось, что оглавленіе Зографской лѣтописи почти вполнѣ совпадаєть съ оглавленіемъ полнаго списка перевода Зонары, находящагося въ Румянцевскомъ музеѣ въ собраніи Ундольскаго. Только начало его ближе подходить къ другой передѣлкѣ Зонары, напечатанной еще въ 1847 г. проф. Бодянскимъ подъ заглавіемъ «Паралипоменъ Зонаринъ». Приводимъ вполнѣ оглавленіе Зографской рукописи, отмѣчая варіанты по списку Ундольскаго.

Сказаніе извъстное гламь книгы сіе.

Пръвъе начинаетъ  $\ddot{w}$  книгъ м $\omega$  усеискы́их, начынъ  $\ddot{w}$  бытіа о твореніи мира. дръже сих по реду. въкоупъ съ посипомъ и парадипомены, даже до писоуса сна навіина въ них же и обрътаєтсе прывыи начеліни въ люхь. невр $\ddot{w}$ . тах писоуса навіина съ прочіими. дах до книгы четворопртвны́н. и  $\ddot{w}$ соудоу полагаєтъ начело глави́знамъ 1) пртво



<sup>1)</sup> У Ундольскаго это место читается такъ:

Пръвъе написахо твари бытта, кже по грескому съыку палеа наричесе. С сврешт ѝ прочаа мже с шестодневника сугь. ѝ ту обрътохо пръвайго въ

саблев. цртво дбо. цртво соломоново. цртво ровоамово. цртво асово1). цртво наватово 2) цртво васаново, цртво илово, пртво зам'врјево. пртво ахаавово. пртво шхозіев. пртво ішарамово, пртво інбу. пртво имахазово пртво имасшво пртво амесіево. пртво шаіево, пртво имаоамо. пртво ахазово. пртво езектево. пртво стево. пртво манассиево. пртво амисово, пртво имсиево, пртво имхазово, пртво имакімово. цртвв седекієво како в) постави навузар'я годолію оустроителы в запоустын'ны пркви перам'сты и дангиль и и трет прикот и сынь йже видь навухоносорь о сънь и видь прокь даний о жень толие и тивіть. о курь при пер'сць повельніе курово да съзыжетсе прквь терли ска о влъхвих прех о съмрти камвісовь о прти дарієвь оухышреніе ёже сътвори конюх даріевь в) цртво зер'зово цртво ар'тазер'зово. о мардохен о есерь анефен его. о алезанть сыть філіпповы. о кини волбеглавь о рыць гаггін. цртво птолемея лагошса. цртво птолемея філаделфа 6) како озлоби юудее великым антіш пртво алезанра сна антішхова о іршдь при и ш дрягый іршдь и о рим'скый кесары и ш терим ско разорени и погоублени тоуденско 7) о римъ и о римлинши ш втораго летописца о самодрещемь единоначеле пом'плево, единоначеліе оуеспесіаншею. єдиноначеліе тіта кесара, єдиноначеліе диметіана кесар<sup>а в</sup>). единоначеліе транана кесара. единоначеліе античнина бігочьстиваго, единоначеліе марка антинина прімоурато, единоначеліе севирово. пртво дектево. пртво авриланово. пртво мазиманово. пртво мазиминово. пртво стааго и великаго костантина о събрти стые елены мтре его цртво великаго оеф ста цртво шнортево вь старо о римь пртво малааго оей ста въ кистантинь градь, пртво анастасїево 10) пртво маврикі єво пртво прины в кійстантіна сна ее, пртво

людъхь гидіна и начелника невршда пръже в'св прін бышін на зёли. й пото прочін.:

Въ Паралипоменъ полное совпаденіе съ нашимъ текстомъ стр. 6 у Бод. Дальнъйшаго оглавленія въ немъ нътъ, но прибавлено: съ бто починає собраніе, еже с нала мпро бывших писани въ пространстви собличеніа повіданых.

<sup>1—2)</sup> Эти имена пропущены у Унд. 3) тако у Унд. 4) Вст. намъстника Унд. 5) Прои. у Унд. 6) братолюбца.

<sup>7)</sup> Въ спискъ Ундольскаго мъсто это передано нъсколько пначе:

Како начё и подвиже йрш обласи іб'дей въсымь здъ й и дрбгын грш и отверго кисарь, и прочи начел ници. и илика сътворище въ гердимъ и въ 'гб'ден.

<sup>8)</sup> Проп. у Унд. 9) вёхо Унд. 10) Проп. Унд.

еешфілово, пртво михайла сна еешфілова пртво василіа македшна пртво лешна  $^1$ ) пръмбраат прво василіа прфброгенита | пртво кшстантіна брата василіева, пртво лешна арменіа сего  $^2$ ) лешна арменіа пртво прътво прътве михаила аммшріа и еешфіла  $\hat{\varepsilon}$  нь 3e обрътше сте не пръложих $\hat{\omega}$  нь тако написах $\hat{\omega}$ .

Интересно, что въ Бѣлградскомъ спискѣ полнаго перевода оглавленіе помѣщено въ двухъ мѣстахъ, въ началѣ и на концѣ, но не одинаково (Starine кн. XIV, стр. 127—128, статъя Качановскаго). Изъ приведенныхъ авторомъ статъи сравненій видно, что оглавленіе, помѣщенное въ Бѣлградскомъ спискѣ въ началѣ рукописи, совпадаетъ съ оглавленіемъ въ Зографскомъ спискѣ, наоборотъ оглавленіе, помѣщенное въ концѣ, сходится съ оглавленіемъ полнаго перевода въ спискѣ Ундольскаго. Такое совпаденіе не случайно, и объясняется тѣмъ, что въ Зографскомъ спискѣ оглавленіе стоитъ въ началѣ рукописи (въ концѣ оглавленія въ немъ нѣтъ), наоборотъ въ спискѣ Ундольскаго оглавленіе находится въ концѣ рукописи и его нѣтъ въ началѣ.

Кром'т этого оглавленія мы сділали нісколько выписокъ изъ Зографской рукописи, начиная тамъ, гдіт говорится о славянахъ.

Подъ царствованіемъ Василія Македонянина находимъ краткую замѣтку о крещеніи Русскихъ л. 153 об. сьтвори и ми сь русы, и прѣложи си на хртіанство. просише руси архиереа С пра. и па рыше архиереоу аще не вимь знаменіе не хощё кртитисе. и рыше ему и выврыже еўліе, и не съгоры въ отни и кртише (при Василіи).

Въ сравненіи съ напечатаннымъ у Бодянскаго разсказъ короче, ср. стр. 102—103. Вмѣсто «сътвори ми» въ Паралипоменѣ: сътвори мирное «строение.

Другая выписка о Симеон'в Болгарскомъ отличается такою же краткостію.

Въпрившисе льви мнюга и дивнаа сътвори и дочонаа въ пртвиоще грать пртда же брата свое писмене и интисе, и намимисе изе фота и постави стефана брата свое. Побъдище вочиство е блыгаре и косы оуртвавь грыко сумео наченикь блыгар скы и посла сим въ косстантинь гра и навъто лывов изыдоще оўгри и побъдище блыгары.

<sup>1)</sup> Льва Унд. 2) Это замъчаніе находимъ и въ полномъ переводъ Зонары:

Се́го= ль́ва а́рме́нїа пртво прѣже еес́філсьа пртва є́сть, нъ на коньць кнігы написаме. н въ Паралипоменъ.

Въ этомъ случай извлеченія Зографскаго списка напоминаютъ краткія замітки, сохранившіяся на подяхъ Манассіиной літописи.

Сплошь до конца лѣтописнаго разсказа мы списали царствованіе Василія Болгаро-Бойды. Главное содержаніе его борьба Василія съ Самуиломъ. Для большаго удобства сличенія съ полнымъ переводомъ Зонары и Паралипоменомъ разбиваемъ разсказъ на нѣсколько частей.

Прежде всего идетъ рѣчь о завоеваніяхъ Василія на Востокѣ, за тѣмъ перечисленіе военныхъ дѣйствій въ борьбѣ съ Болгарами, при чемъ упоминается взятіе Видина, битва на Вардарѣ и взятіе Скопья согласно греч. тексту Зонары.

л. 155 об. Пойдет прь васили кь востоку и оўмири все езыкы нт бехоу по собластно его волин'ствова и прит и малую иверню, и блыгарой грады и срыб'цаго начёника патрикіа сытвори. волин'ствоват потомы преты бай. Самоуй же блыгар'скый начёникь в то време плени андріанопо преваривь. и сретша се на вардари, побежень бы самоўй преты же василіе и скопіе соблыгарь.

Въ полномъ переводъ Зонары этому соотвътствуетъ: блъгар скыв же начелий самбиль. не тъчно оракно и макединию плъноваете. й погоблаще. Нъ й сл'ладо й тъ самым пелопонсь. й посла цъб кнеза съборна запанавго нікуфира, нарипаемайго ноо, и прише обръте самбила, лежещаго съ блъгарскою войскою близь ръкы нарицаемые спер'яї а. й приш'ь небо нікіфирь, паде съ войскою обонь по р'вкы. и заніє бы тогда дъжь велін. нальаще самундь імко не хотыть удобь пръити ръку гръци. воевода небо, ноштю и обръте броды, и пръходища ръцъ. ѝ пръйде тай безмлъвнъ съ войскою, самуйлу же лежещу **Шраднъ.** вънезаа́пу нападе на нь воевода небо. и оубоа́ше блъгаре, начеще велий бъжати, ни малаа не съпротивльще. рімлане же сін съкуще въ маль хотьху въсхыти самуила, и сна его ромона. Указвище бо й сїн, нь лежайх обліаны кръвію й сице 'Утаншесе. по сінже войствова цръ на блъгары. ѝ сущее грады окрть сар дакте разоры. ѝ възвращ се приде въ мисинопо. пръстже тогда пръ велику пръславну иверію й малую. ca бо добромирь прійде начеліні кè, й предат се прв. сръ́цчища из жею пръс. и никол ница начел ника скръб чище пръсть црь, и почьте патрікіе. николіць бо нарицааху сего, понет бы маль въ расто велми. он же възвращ се пакы обжа къ самунлу. й пакы воинствова прь на баби, и пръсть сего. и додё пръсмамие прь баби, прійде самуйль вънезаапу на одрінь, й обріте трыть великій събрань. й плени члки именія въся, й пленникы Шведе. прь же пресмь б'яй, и

възвращ'єе гредыи Ѿт҇ вобрѣте самвила обитающа съ войскою на рѣцѣ вар'ды. ѝ понкт бѣ рѣка веліа ѕѣло, ѝ съмвщеннаа. свобожьше блыгарѣ, падшие расточены. надѣющесе ыко хотт прінти ріланѣ. пръ же прийъ тан, обрѣте бро ѝ прѣйде. ѝ многые Ѿ блыгарь ѝзбѝ, самвил же 'вбѣже. ѝмѣна же и ѝ станища рімланѣ въсхытише. прѣєт же пры ѝ скшпе, не нвжею нъ прѣда сіе ршма сны петра бывшаго начел'ника блыгарьскааго. вѣрова бо самвиль ршмана, ѝ постави сего начел'ника скшпю. он'же прѣда скшпе пръз.

Интересно, что ощибка въ передачё города Сервін черезъ срімічища повторяєтся и въ полномъ спискё перевода Зонары у Ундольскаго, и въ Паралипомене, и въ Зографской рукописи. Въ греч. тексте: τὰ μέντοι Σέρβια πολιορχία ἐάλω. Можно думать, что она принадлежить первоначальному переводу летописи на слав. языкъ. А съ другой стороны это обстоятельство, повидимому, указываетъ на то, что оба позднейше компилятора Паралипомена и Зографской рукописи пользовались слав. текстомъ летописи для своихъ компиляцій.

Следующее место опять взято изъ Зонары. Въ полномъ переводе оно читается такъ: наче́лни є́гтіпьтьскый раздре́ши мирь. е́же име́аше съ рімла́пы. и пришъ въ те́ри́тиь разори прко въ не́и бъ гро́бь хы́ь. и не те́чію сію, нъ и прочінхь въсехь монастыри є́ли́ци бъх ту".

Въ Зографской рукописи здёсь есть значительное прибавленіе, источникъ котораго подъискать намъ не удалось. Между чудесами св. Георгія въ Четьей Минет такого разсказа нѣтъ.

Тога наченикь егутскый разори црквь бжіа гроба. и прочее все минастыре. Глю же ыко ко краты прійде на перімь, и вышь до вислеема ывлыхосе сему вичскы мнижтво и біжыше тыщету себе творе вы вийе тога же ыко нікый латинны выжелі евреанины и мій ство да с сщенникь сы шкааннь не высхоті сій аще не ре вы цркви бжіа гроба. ему бывшу оудо ісманлите пріжше. нікто бо ш сты живы бли внелеема вы минастыри сы стго великойнка гей гіа иде є мніе его и веригы е одесную храма вы стіні бли тёбла. и сему принесе илюче агглы глю изыди вы срітеніе султану и дажь ему ключе и приведи вы перімь.

Послѣ этой вставки продолжается разсказь о борьбѣ Василія съ Самуиломъ. Интересно при этомъ, что во всѣхъ трехъ слав. текстахъ указано, что Василій оставиль по одному одноглазому на каждыя двѣ сотни, а не на сотню, какъ въ греческомъ текстѣ: ἐφ᾽ ἐκάστη ἐκατοστύτ ἔνα καταλιπὼν ἐτερόφθαλμον. И въ этомъ случаѣ компиляторы

быть можеть стоять въ зависимости оть полнаго перевода лътописи.

Василіе поиде на бльгары и ухвати вше є з и всь ослави. едино же ш с оставлюще водити си и ть сь едине око. Владиславь по драче бльгар скый наченикь умрё и остави гаурійла сна своего, пры василіе сь прпею купно вшин ствова и прый все бльгаре и сь є дьщерій, и прійде вь кшстантінь гра вынегда прыйше и сь ї сншве свое, и постави вынь простый прпа на глаў нарипаемый туфа, сего убо носё грыдыны рай, и сй о доблестви вынасе, и по сё братуче сему, василіе пртвова на пры кшстантина брата василева. Кшстантина багрыноршный пртвова ра слаблены и стращливы, слицы мучащи ослывые всы пртвова же г ль, остави зета аргиропула на пртво оумры.

Приводимъ соответствующія места полнаго перевода летописи.

пръ же въсегда на блъгарь приходе, плъноваеще и излоблаеще стих. начел ни же ихь самчиль, не могым противитисе ралан ... нужею сътвори слико можааще. изри пръсты на потех и затвори спихь, и постави стражіе, црь же пришь, не възможе раздруши стражіе оныи. понк крыпць съпротивлайх се блыгарь, сущи на путех оньхь, и посла воеводу своего, проити йнамь путе и провести пра пршъ же воевода онь, и многые стъзъ об'ходе въпаде въ стражу блыгарскую. и сего видъвше стражници, начаше бъжати, и сице обръще римлане путь, вънидоше, и пры въщъ са, и мностых избы другые живъхь еть. й съ нужею велгею бъжа, спсесе, бъ же число въсхышейыи ту блъгарь, еї, тысвщь, й въсе мийство оно црь василе ослени, ослеплавше бо, рубо, стоща™ же оставлаше съ нединъмь око", водити,  $\mathbf{D}\mathbf{\tilde{c}}\mathbf{\tilde{o}}$ .  $\mathbf{T}\mathbf{b}\mathbf{I}^{\mathbf{x}}$  о́н $\mathbf{\tilde{b}}\mathbf{x}\mathbf{b}$ .  $\mathbf{\tilde{n}}$  си́це о́сл $\mathbf{\tilde{b}}\mathbf{I}\mathbf{\tilde{n}}$  въс $\mathbf{\tilde{b}}\mathbf{x}\mathbf{b}$ .  $\mathbf{\tilde{e}}\mathbf{\tilde{i}}$ ,  $\mathbf{T}\mathbf{b}\mathbf{I}^{\mathbf{x}}$  ты́с $\mathbf{\tilde{s}}\mathbf{u}\mathbf{b}$  о́н $\mathbf{\tilde{b}}\mathbf{x}\mathbf{b}$ . и посла стихь къ гіїдтну н<sup>х</sup>, къ самуйлу, й видёвь сти<sup>х</sup> самуйль, не могы тръпъти пръизещимо стра онм, и безмърною скръ падъ изнемо, и мало вртые пртый умрт. цртво блыгарское пртеть сны єго гавріны, нарицаємым ршма. н ндино лето пребы, зби сего бракче него власла іша, авршновь снь, и прпа блыгар скав нарицаемаа марга, жена владіславова, посла ар'ягейкина блігар'скайго два. преда" блыгар скою страу высе пре, аще исплыни си прошента, и мале времено прещоми, прей и сама къ цро съ е ми дъщерми своими. трїє же снове єк съкрыще въ хлымы, послеже же пріндоше и оныи къ пру. нарицай же ндиного прустань, его и магістра постави црь. лругааго лва патрікї почьте прѣє же пръ василіе блігар скую

зёлю въс в. й ш град блы гар скый овьх разорй, овьх же кры лайшихь сътвори, и стража доволна постави. й въ аены прий сътвори празникь. въ вратисе въ костати раз й прыстые бще. й сътвори празникь. въ вратисе въ костати раз й тв прослави велии о доблестны свои. въ ложи вы ньпь на гла свою про нарицаемы твоа. сего носи высоком ви и съи васили пры, гры от ради оже въспри въ ложи сего на гла свою. ѝ сице при скъ стой со от и съвры и съвры и блодарение къ бъ в.

Тексть Зографской рукописи представляеть путаницу въ содержаніи. Гаврінль въ ней является сыномъ Владислава, чему противорічнть місто нісколькими строками ниже: по гаурінлів вь блігарії бы по сії братуче сему. Здісь на первый разь можеть показаться, что мы иміємь діло съ особымь указаніемь новаго лица Іоанна Слава, но несомнінно ясно имя искажено изъ Іоанна Владислава. Странно выраженіе «сь прцею купно» и ниже «прца», а между тімь вінець возлагаль на себя самь побідитель императорь. Въ счеті літь царствованія императора Василія стоить цифра 52, между тімь какь онь царствоваль только 49, сравни Терновскаго Изученіе Визант. Ист. стр. 127—128. Если прибавить три года царствованія его брата, тогда и получится 52 г.

О брать Василія Константинь взято изъ Зонары. Въ Зограф. рук. онъ названь багрянороднымъ. Въ полномъ переводь Зонары по списку Ундольскаго также: 322 об. цртво василіа пор'фїрштеніта киноварью; а съ боку тоже киноварью: багрыноршіны пры. И другія свыдынія оттуда же: й слиць мячай пе, въсых ослыплай пе. 330 об. жи же црь кшстатінь прі аргіршими зеты своє г, дий й бирыть. цртвова, г, льта: 331 об.

Сводя во едино наблюденія надъ отдёльными частями Зографской рукописи, мы должны сознаться, что она не даеть какихъ-либо важныхъ и новыхъ фактовъ, но она интересна съ другой стороны, какъ новое подтвержденіе того факта, что и на слав. югѣ была развита хронографическая дѣятельность. Хотя въ основѣ нашего текста несомиѣнно греческій источникъ, именно лѣтопись Зонары, но извлеченія изъ нея, сдѣланныя въ Зографскомъ спискѣ, не совпадаютъ съ такими же извлеченіями въ Паралипоменѣ. Для изслѣдованія же о судьбахъ Зонары въ славянской литературѣ Зографская рукопись представляетъ несомиѣнный интересъ.

Судя по тому, что оглавленіе Зогр. списка вполит совпадаеть съ спискомъ полнаго перевода Зонары Ундольскаго, можно было бы ду-

мать, что и въ немъ мы имбемъ полный переводъ, но такъ какъ объемъ Зографскаго списка значительно меньше на 156 л. вмёсто 336 л. рукоп. Унд., то всего въроятите въ Зографской рукописи текстъ сокращенный, но сравнительно съ Паралипоменомъ болбе полный. Къ сожальнію мы не сдылали ни одной выписки изь той части льтописи, которая не имбеть отношенія къ слав. исторіи, и поэтому наше заключеніе имбеть лишь характерь предположенія. Кое-что можно заключать по оглавленію. Такъ напр. въ немъ сравнительно съ полнымъ спискомъ приведены после Ровоама имена Асы и Навата. Въ полномъ спискъ въ текстъ на своемъ мъстъ идеть ръчь и о томъ и о другомъ. Выраженіе ш втораго летописца того и другого оглавленія не следуеть принимать за указаніе на какой-либо иной кром' Зонары источникъ. Изъ предисловія къ этому автору у Миня видно, что въ греческой литературъ его трудъ подраздълялся на двъ половины, изъ которыхъ въ первой излагалась преимущественно исторія Іудейскаго народа, а во второй исторія греческихъ и римскихъ императоровъ.

Бросается въ глаза еще одно отличіе перевода, дошедшаго въ Зогр. спискѣ, отъ полнаго Зонары Ундольскаго. Въ послѣднемъ мы замѣтили очень часто стремленіе передавать греческія имена славянскими, напр. прозваніе воеводы Никифора Ούρανός передано словомъ мебо, въ оглавленіи вмѣсто имени Филадельфа стоить братолюбиа, вмѣсто Леона — Льва. Между тѣмъ въ Зогр. рукописи вмѣсто Одринг полнаго списка — обычное въ слав. источникахъ имя этого города — андрїано́по.

Является предположеніе, не было-ли уже на греч. языкѣ сокращеннаго Зонары, котораго могли перевести и славяне?

Намъ остается еще сдѣлать нѣсколько замѣчаній о языкѣ слав. перевода. А. Н. Поповъ и И. В. Ягичъ считаютъ переводъ Зонары сербскимъ. Внимательно разсмотрѣвъ списокъ Ундольскаго № 1191, мы замѣтили однако въ немъ на цѣломъ рядѣ стр. многочисленные болгаризмы. Сюда прежде всего относятся примѣры правильнаго употребленія юсовъ: нж възё бо́гаго оно́го единжа овцж и закла с¹а л. 50 сжди сж іб. женж іб. во́леа своеж іб. 51 десё тысжщь іб. 52 немо́щни сж ѿ тржда іб. сжщб іб. об. прѣмѫрот іб. 56 ржцѣ іб. стоахж іб. 124 с¹ахж іб. 126. Сюда же слѣдуетъ отнести такой примѣръ: и рѐ емб притча с¹а іб. ср. выше. Такіе примѣры встрѣчаются въ болг. рукописяхъ. Примѣры, гдѣ ж употребленъ неправильно, указываютъ на переписчика серба: къ алеѮа́н'држ 124,

Digitized by Google

разж ів. 123 об. и др. Употребленіе глухого в также особенность болг.: изыниї 41 дыщерь 51 шть ів. въсу ів. 52 изчыта 52 сынь 57 въсма ів. лыбо звыре 60 мысть 59 об. дыжь 53 об. никъгдаже ів. шсмъ ів. 54 своистывни ів. 53. жрътвыни 59 об. ср. жрътовий 55 об. исплыние 57. Есть даже такіе примыры, какъ: ш истычника 54 снъха 180 плыз 56. Вмысто а — н. въспытыше се 205 об. Такія формы именит. мн., каковы: певрепе 57 иерене 59 часты въ болгар. рукописяхъ.

Достаточно и этихъ примѣровъ, чтобы убѣдиться, что переписчикъ, если онъ былъ сербъ, пользовался оригиналомъ средне-болгарскимъ $^{1}$ ).

При этомъ невольно припоминается замѣчаніе Шафарика въ письмахъ къ Бодянскому: «есть у насъ и полный персводъ Зонары весьма древній, болгарскій» <sup>2</sup>). Странно только, что спустя нѣсколько времени читаемъ въ нисьмахъ иной отзывъ: «Зонары здѣсь, въ Чехіи, нѣтъ; поздній и скверный списокъ его есть гдѣ-то въ монастырѣ въ Срѣмѣ, или въ Карловцахъ» <sup>8</sup>). Никакихъ разъясненій относительно того, о двухъ ли разныхъ спискахъ идетъ рѣчь и гдѣ тотъ древній боль. списокъ, о которомъ онъ писаль ранѣе, не находимъ.

П. Лавровъ.

<sup>1)</sup> Но разумъется, окончательное ръшение вопроса о переводъ можеть быть высказано только послъ изучения всъхъ дошедшихъ до насъ списковъ этого памятника. Во всякомъ случат оба списка Бълградский и Ундольскаго представляють одинъ и тотъ же переводъ. Въ Бълградскомъ спискъ также есть болгаризмы.

<sup>2)</sup> Письма къ Бодянскому № 38 стр. 159.

<sup>8)</sup> Письмо № 53 стр. 186 рус. перевода Писемъ къ Бодянскому.

# Измѣненіе въ направленіи четвертаго крестоваго похода.

T.

Целью IV крестоваго похода, какъ и всёхъ трехъ, предшествовавшихъ ему, было освобождение Іерусалима и Св. Земли изъ рукъ такъ
называемыхъ «невёрныхъ», т. е. въ данное время освобождение ея изъ
подъ власти Египетскаго султана. Однако-же походъ этотъ, сборы къ
которому начались еще въ 1199 г., окончился совершенно не соотвётствовавшимъ своей первоначальной цёли образомъ — а именно завоеваниемъ крестоносцами Константинополя. Выяснить ходъ и, по возможности, причины такого неожиданнаго оборота дёла, привести и
разобрать существующія по этому поводу въ литературё мнёнія и
составляеть задачу этой статьи 1).

#### Источники.

- І. Показанія очевидцевъ и современные событіямъ документы:
- 1) «La conquête de Constantinople» p. Geoffroy de Villehardouin. Traduction et édition de N. de Wailly.
- 2) «La prise de Constantinople» p. Robert de Clari. Hopf, Chroniques Gréco-Romanes.
  - 3) «Epistula baronum crucesignatorum». «Patrologia Latina» ed. Migne. t. 215.
- 4) «Epistula Hugonis, comitis St Pauli». Recueil des Historiens des Gaules et de la France éd. Bouquet, t. XVIII.
- 5) «Sacramentum nuntiorum Balduini comitis Flandrensis cum inclyto H. Dandolo, duce Venetorum». Fontes Rerum Austriacarum t. XII.
- 6) «Pactum Balduini comitis Flandrensis et Theobaldi comitis Trecensis et Ludovici comitis Blesensis cum H. Dandolo, duce Venetorum». ibid.
  - 7) «Epistulae Innocentii III Papae». «Patrologia Latina» ed. Migne tt. 214, 215.
  - 8) «Chronicon Nicetae Choniatae». Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae. Bonn.

<sup>1)</sup> Библіографія предмета.

Поставимъ ясно тѣ вопросы, въ которыхъ намъ нужно будетъ разобраться. Прежде всего намъ придется установить тотъ фактъ, что крестоносцы, выступая въ походъ, дѣйствительно имѣли въ виду отвоевать Св. мѣста, поразивъ врага въ самомъ сердцѣ его владѣній въ Египтѣ. Затѣмъ придется указать на то, какъ и почему крестоносцы и бывшіе съ ними Венеціанцы отклонились отъ прямого пути и занялись завоеваніемъ Задра и, наконецъ, какъ и почему союзники, вмѣсто того, чтобы изъ Задра плыть далѣе прямо въ Египетъ, очутились подъ стѣнами Константинополя.

. Не можеть быть сомнёнія въ томъ, что первоначальною цёлью IV-го крестоваго похода было именно освобожденіе Св. Земли, что таковою она именно была для тёхъ, кто задумаль этотъ походъ, и для тёхъ, кто принималь въ немъ активное участіе. Какъ въ предыдущихъ

### II. Поздивитія хроники:

- 9) «Continuatio Belli Sacri» (Wilhelmi Tyrii). Recueil des Historiens des croisades t. II.
- 10) «De Acquisitione Terrae Sanctae» Bernardi Thesaurarii. Scriptores Rerum Italicarum ed. Muratori. t. VII.
- 11) «Chronicon Gallicum ineditum» иначе «Baudouin d'Avesnes» (авторъ этой хроники). Fontes Rerum Austricarum, t. XII.
  - 12) «Balduinus Constantinopolitanus». ibid.
  - 18) «Croisade de Constantinople» ibid.
  - 14) «Livre de la conquête de Morée». ibid.
- 15) «Historia Albigensium» Petri Monachi Vallii Cernaji. Scriptores Historiae Franciae» ed. Duchesne. t. V.
  - 16) «Chronicon Guillaume de Nangis». Fontes Rerum Austr., t. XII.
- 17) «Chronicon Anglicanum». Recueil des Historiens des Gaules et de la France éd. Bouquet, t. XVIII.
  - 18) «Chronologia Roberti Altissiodorensis». ibid.
  - 19) «Chronicon Comitum Ghisnensium». ibid.
  - 20) «Chronicon Anonymi Laudunensis». ibid.
  - 21) «Chronicon Alberici» in «Accessiones» ed. Leibnitz. t. II.
  - 22) «Annales Colonienses Maximi». MM. G. SS. t. XVII.
- 23) «Historia Constantinopolitana» Guntheri Parisiensis, in «Exuviae Sacrae Constantinopolitanae» ed. Riant.
  - 24) «Chronicon Anonymi Halberstadtensis». ibid.
  - 25) «Gesta Innocentii III Papae». Patr. Lat. ed Migne t. 214.
  - 26) «Devastatio Constantinopolitana». Chroniques Gréco-Romanes éd. Hopf.
- (Corlacho съ мивніємъ Тевзіег недавно изследовавшаго этоть вопросъ, я отношу «Devastatio» къ итальянскимъ источникамъ).
  - 27) «Chronicon Martino da Canale». Archivio Storico Ital. t. VIII.
  - 28) «Chronicon Andreae Dandoli». Scriptores Rerum Italicarum ed. Muratori t. XII
  - 29) «Chronicon Marini Sanuti Torselli». Fontes Rerum Austr., t. XVII.
  - 80) «Chronicon Sicardi». Muratori t. VII.
  - 31) «Chronicon Pippini». Muratori t. IX.

походахълица, занимавшія папскій престоль, ревностнье всьхъ старались объ осуществленій этой идей, такъ точно и теперь Иннокентій III, лишь только онъ быль выбрань главою церкви, сталь лельять замысель объ освобожденій Гроба Господня. Всь, безъ исключенія, источники согласны въ томъ, что именно Иннокентій III быль главнымъ организаторомъ войны за Св. Дѣло. Лучшимъ тому доказательствомъ служить его собственная переписка. Большое количество писемъ (до 120 № №) въ періодъ отъ 1198—1204 г. посвящено именно этому предмету. Мы можемъ прослѣдить по нимъ, какъ горячо преслѣдовалъ папа мысль о томъ, чтобы западное и восточное христіанство соединию свой силы для борьбы съ мусульманами, освободило-бы Св. мѣста, поруганныя невърными, смыло-бы съ себя святымъ дѣломъ грѣхи, которыми была такъ полна жизнь духовенства и мірянъ. Папскія эн-

#### Новъйшія сочиненія.

- 1) Медовиковъ «Латинскіе императоры въ Константинополів». Москва 1849 г.
- 2) Mas Latrie «Histoire de l'île de Chypre». t. I. 1861.
- 3) Hopf «Der vierte Kreuzzug». Encyclopaedie v. Ersch und Gruber. Th. 85. Leipzig. 1867.
  - 4) Winkelmann «Philipp v. Schwaben und Otto v. Braunschweig». Leipzig 1873.
  - 5) N. de Wailly «Villehardouin». 1874.
- 6) P. Riant «Innocent III, Philippe de Souabe et Boniface de Montferrat». Revue des Questions Historiques. tt. XVII, XVIII. 1875.
  - 7) Klimke «Die Quellen zur Geschichte des IV Kreuzzugs». Breslau. 1875.
- 8) Thomas aDer Doge H. Dandolo und der Lateinerzug gegen Constantinopels. Allgemeine Zeitung. Beil. № 356 (22 Dec.). 1875.
  - 9) Streit «Venedig und die Wendung des IV Kreuzzuges gegen K. P.» Anklam. 1877.
- 10) Hopf aBonifaz v. Montferrat und der Troubadour Rambaut v. Vaqueiras». Berlin 1877.
- 11) Hanotaux «Les Vénitiens ont-ils trahi la chrétienté en 1202?». Revue Historique t.IV mai-juin. 1877.
- 12) Riant «Le changement de direction de la IV Croisade». Revue des Questions Historiques. t. XXIII. janvier. 1878.
- 13) Heyd «Geschichte des Levantehandels im Mittelalter». Stuttgart. 1879. (Существуеть отличный французскій переводь. 1885 г.).
- 14) Васильевскій «Критическія и библіографическія зам'єтки» (по поводу книги г. Успенскаго). Журн. Мин. Народн. Просв'єщ. т. 204. 1879 г.
  - 15) Tessier «La diversion sur Zara et Constantinople». Paris. 1884.
  - 16) E. Pears «The fall of Constantinople». London. 1885.

<sup>32) «</sup>Chronicon Ricobaldi Ferrarensis». ibid.

<sup>33) «</sup>Historia Salonitana» Thomae Spalatini. Scriptores Rerum Hungaricarum» ed. Schwandtner.

<sup>34) «</sup>Новгородская літопись» въ «Полномъ собраніи русскихъ літописей» т. ІІІ. Существуєть также латинскій переводъ ся, напечатанный въ «Chroniques Gréco-Romanes» éd. Hopf.

<sup>35) «</sup>Jbn-el-Athir». Fontes Rer. Austr. t. XII.

циклики и письма летели во все концы Европы. Онъ убеждаль обонкъ смертельныхъ враговъ — Филиппа Августа Французскаго и Ричарда Львиное Сердце Англійскаго не губить народъ в'вчными распрями, не истощать своихъ силь въ братоубійственной войнь, а употребить ихъ лучше на Св. дъло, постараться этемъ загладить свои тяжкія вины и иногочисленные грахи. Венгерского короля онъ бралъ подъ свое покровительство, объщаль ему заботиться о спокойствіи его земли во время его отсутствія, но за то и торопиль его съ отъездомь, грозиль ему отлученіемъ за неисполненіе об'єта. Письма папы доходили и до суровыхъ князей далекой Германіи и до жителей лежавшей на югь Сицилін, и въ богатыя итальянскія республики; находившемуся подъ опалой Раймунду, графу Тулузскому, папа предлагаль искупить свои прегращенія и свое неповиновеніе служеніемъ святому далу. Но и соединенныхъ силъ всего запада Иннокентію казалось слишкомъ мало для борьбы съ могущественными Сарацынами; къ этому предпріятію онъ привлекаль и Востокъ-прежде всехь Византійского императора Алексъя Ш; онъ даже прощаль ему его деракія письма ради той помощи, которой можно было ожидать отъ государя, обладавшаго несмътными богатствами, многочисленнымъ войскомъ, общирныя владенія котораго лежали рядомъ со Св. Землей. Короля Арменіи, склонившагося передъ волею всемогущаго первосвятителя, Иннокентій ободряль и побуждаль къ мужественной оборонъ противъ невърныхъ, отправляль къ нему въ его далекую страну своихъ легатовъ, послалъ ему освященное на гробъ Ап. Петра знамя, подъ сънью котораго онъ долженъ быль поразить мусульманъ. Не менте усердно, чтмъ свътскихъ лицъ, привлекаль папа къ участію въ походъ и все западное и восточное духовенство. Французскіе, англійскіе, итальянскіе, венгерскіе, шотландскіе, нъмецкіе, сицилійскіе епископы и аббаты получали оть папы длинныя посланія, въ которыхъ онъ указываль имъ на б'єдственное положеніе Св. Земли, убъждаль «ихъ поострить сердца свои мужествомъ, взять въ руки щить въры, облечь главу шлемомъ спасенія», они, какъ духовные отцы и наставники христіанскаго міра должны первые подать примъръ благочестія и самоотреченія. Папа приказываль имъ отдать извъстную часть своихъ доходовъ въ пользу святаго дъла, отказаться отъ роскоши и грѣховныхъ удобствъ, которыми они, вопреки своему званію, наслаждались у себя дома, и если можно, самимъ пойти на войну противъ невърныхъ. Походъ требовалъ большихъ средствъ, а между крестоносцами было не мало бъдныхъ: всъмъ духовнымъ лицамъ вибнялось въ обязанность помогать нуждающимся, ставить въ церквахъ кружки для сбора подаянія; для обсужденія тёхъ мёръ, которыя слёдовало принять для исполненія папскихъ предписаній, духовныя лица должны были собираться на помъстные соборы. Какъ пастырямъ перковнымъ, имъ приличествовало стоять во главъ новаго движенія, пропагандировать идею о крестовомъ походъ между мірянами: «для войны сь невърными мужественные воины были нужнъе слабыхъ священииковъ» и потому каждому изъ последнихъ ставилась въ заслугу усердная и удачная проповъдь. Всякому, взявшему на себя крестъ, объщалось отпущение граховъ; та кто сами не могли идти въ походъ, могли откупиться деньгами, которыя шли-бы на содержание неимущихъ воиновъ; щедрые жертвователи получали ту-же награду, какъ и участники въ походъ. Въ тотъ буйный и безпокойный въкъ имущество и близкіе техъ, кто находился въ отсутствій, не могли считаться безопасными отъ насильственныхъ покушеній со стороны хищныхъ сосьдей, и духовенство брало подъ свое покровительство родственниковъ и имъніе отсутствовавшихъ, обидчикъ подвергался отлученію. Многихъ удерживали на родинъ долги: духовнымъ лицамъ вмънялось въ обязанность войти въ соглашение съ жестокими кредиторами, которые должны были либо совсемъ простить долгъ, либо отсрочить его. Война въ Св. Земль, какъ думаль и писаль самъ папа, не могла быть особенно тяжелой и трудной: у самихъ невърныхъ происходили постоянныя междоусобицы. Благочестивые проповъдники не стъснялись указывать даже на то, что «Св. Земля, куда собираются идти въ походъ — одна изъ самыхъ плодородныхъ и богатыхъ странъ въ мірѣ, что многіе поправять тамъ свое состояніе, вернутся оттуда богатыми людьми» 1). Но если велика была награда тёхъ, кто жертвоваль собой или своемъ имуществомъ для освобожденія Гроба Господня, то строгая кара ожидала тых, кто уклонялся отъ своей обязанности, отъ даннаго разъ обыта. Виновный подвергался отлученію; духовное лицо лишалось права священнослуженія; только въ крайнихъ, неотложныхъ случаяхъ, когда тому препятствовало старость, бользнь, неурядица на родинь - въ государствъ или монастыръ — разръшалось отложить исполнение объта; но и то отказавшійся должень быль найти себ'є зам'єстителя. Можно прямо сказать, что завътною мечтою Иннокентія III, цълью, къ которой онъ неустанно стремился съ техъ поръ, какъ занялъ папскій пре-

<sup>1)</sup> Guntherus, c. III.

столъ, было освобождение Св. Земли, походъ противъ невърныхъ, возстановление господства христіанъ въ Палестинъ, прежде ими завоеванной и теперь находившейся въ рукахъ Египетскаго султана.

Старанія папы не пропали даромъ. По его приказанію и зову страстные и убъжденные проповъдники во всъхъ концахъ Европы стали убъждать народъ къ крестовому походу. Foulques de Neuilly и Мартинъ аббатъ монастыря Парижскаго своими пламенными рѣчами старались разжечь религіозный энтузіазмъ западнаго христіанства. Цвёть французскаго и фламандскаго рыцарства, во главѣ котораго стояли Теобальдъ Шампанскій, Людовикъ Блуасскій, Балдуинъ Фландрскій, Симонъ Монфорскій, Hugo de St. Paul, многочисленныя толпы англичанъ, нъмдевъ и сицилійцевъ, самъ король венгерскій приняли крестъ. Сильнъе всего движение сказалось въ съверной Франціи, хотя самъ король отказался отъ участія въ поході. Это объясняется тімь, что большинство бароновъ, принявшихъ крестъ, руководствовалось при этомъ и политическими разсчетами: перейдя во время апгло-французской войны на сторону Ричарда, они, после его смерти, боялись мести со стороны Филипна-Августа 1). Силы собрались большія, но надо было обсудить и распорядиться, куда и какимъ образомъ ихъ направить. И вотъ, впродолженім всего почти 1200 г. во Франців, наряду съ діятельными приготовленіями къ походу, идуть постоянныя сов'єщанія на большихъ собраніяхъ бароновъ о томъ «какъ лучше помочь Св. Земль». Наконецъ, на последнемъ сеймъ, собравшемся въ Компьенъ, поръшили дело такимъ образомъ, что щестеро выборныхъ отъ всего крестоноснаго ополченія должны были отправиться въ Венецію и тамъ нанять достаточное для перевозки по морю число кораблей. Посланнымъ давались неограниченныя полномочія заключать договоръ, «какъ имъ покажется лучше» 2).

<sup>1)</sup> Cont. de Guill. de Tyr, Ricobaldo Ferr., Ep. Inn. I, 40, 45.

<sup>2)</sup> Такъ передаетъ дѣло «Sacramentum nuntiorum» т. е. самый достовѣрвый въ этомъ случаѣ источникъ. Свидѣтельство это поддерживается показаніями «Continuateur de Guill. de Tyr», «Chronique de Morée», «Baudouin d'Avesnes», «Chronicum Gallicum ineditum», «Martino da Canale». Villehardouin разсказываетъ дѣло нѣсколько иначе: онъ передаетъ, что посланнымъ было дано полномочіе выбрать любой изъ портовъ; делегаты посовѣтовались между собой и порѣшили ѣхать въ Венецію. Казалосьбы, разсказъ Villehardouin'а, какъ одного изъ членовъ посольства, болѣе всѣхъ заслуживаетъ довѣрія; но именно потому, что онъ былъ участникомъ этого дѣла, можво заподозрить, что онъ нѣсколько преувеличиваетъ самостоятельность своей миссіи в свое собственное вначеніе. Да в самъ онъ далѣе (№ 18) проговаривается, что «бароны отправили насъ въ Венецію, такъ какъ они знали, что никто не можетъ помочь имъ такъ, какъ можете это сдѣлать вы и вашъ народъ» (т. е. Венеціанцы). Что-же ка-

Собственно говоря, такой маршрутъ, т. е. переправа по морю, не представляла собою ничего новаго или необычнаго. Правда, крестоносцы въ первый и во второй походъ добрались до Палестины сухимъ путемъ; но бъдствія и трудности, которыя пришлось претерпъть Готфрилу Бульонскому, Людовику Французскому, а въ столь недавнее время и Фридриху Барбароссъ, были еще у всъхъ на памяти, уже Ричардъ Львиное Сердце и Филиппъ Августъ во время III крестоваго похода предпочли краткій и безопасный путь по морю долгимъ и гибельнымъ странствованіямъ черезъ мало-азіятскія пустыни, и опытъ последнихъ годовъ доказалъ, что они выбрали благую часть. Венепія же была выбрана пунктомъ отправленія потому, что, по выраженію оффиціальнаго «Sacramentum nuntiorum», «никто не могъ принести большей пользы Св. Земль, нежели это могь сдылать Генрихъ Дандоло дожъ Венеціанскій». Здісь ясно выражена мысль, что причина предпочтительного выбора Венеціи передъ другими приморскими городами была чисто практическая: Венеція обладала действительно большимъ флотомъ; кораблей у нея должно было хватить на всёхъ, и богатая республика безъ затрудненія и промедленія была въ состояніи всегда выставить достаточное число судовъ 1). Къ тому-же надо замътить, что путь изъ Венеціи на Востокъ быль прям'ве и короче, нежели изъ какого-либо другого порта, лежавшаго на Западъ Апенинскаго полуострова, такъ какъ не приходилось огибать далеко выдающуюся на югъ Италію.

Осенью 1200 года выбранные шесть делегатовъ, въ числѣ которыхъ былъ и маршалъ графа Шампанскаго — Villehardouin, отправились въ Венецію и весною (въ февралѣ) 1201 г. прибыли туда. Послѣ нѣкоторыхъ проволочекъ и довольно долгихъ переговоровъ былъ заключенъ контрактъ (расте de nolis) на слѣдующихъ условіяхъ: Вепеціанцы обязывались снарядить достаточное количество судовъ для перевозки 4500 всадниковъ съ ихъ лошадьми, 9000 щитоносцевъ и 20,000 человѣкъ пѣхоты. Корабли предоставлялись въ распоряженіе крестоносцевъ на годъ со дня отплытія; и люди, и лошади полу-

сается «Robert de Clari», то онъ дѣлаетъ крупную ошибку, указывая на фактъ отправки посольства въ Венецію: онъ утверждаеть, что отправлены были послы по совѣту Бонифація; очевидно, авторъ спуталъ хронологическій ходъ событій; а «Апопутив Halberstadtensis» передаетъ даже о томъ, что въ числѣ пословъ былъ самъ Боняфацій. Остальныя, менѣе подробныя хроники ограничиваются лишь передачей извѣстія о пріѣздѣ пословъ въ Венецію.

<sup>1)</sup> Villeh. N. 14, Alberic. Mon. Trium Font., Chron. de Morée.

чали во время плаванія содержаніе отъ Венеціанцевъ. Крестоносцы, со своей стороны, обязывались уплатить Венеціанцамъ 85,000 серебряныхъ марокъ, т. е. выходило по 2 марки съ человѣка и по четыре съ каждой лошади; сумма эта выплачивалась въ разсрочку, но уже до дня отъѣзда она должна была быть уплаченной сполна. Все то, что во время похода могло быть добыто силою меча или въ силу договора, должно было дѣлиться поровну между крестоносцами и Венеціанцами 1).

Условія, какъ мы видимъ, были далеко не легкія; но самымъ обременительнымъ и неудачно составленнымъ пунктомъ договора былъ тотъ, по которому крестоносцы обязывались заплатить сполна за все количество кораблей, указанное въ договорѣ, уплатить за нихъ даже въ томъ случаѣ, если-бы ополченцы собрались не въ полномъ составѣ; такимъ образомъ могло случиться (и дѣйствительно случилось), что прибывшіе на мѣсто сбора должны были расплачиваться не только за себя, но и за отсутствовавшихъ 3). Собраться крестоносцы должны были въ Венеціи, въ Апрѣлѣ 1202 года.

Теперь оставалось рёшить вопросъ — въ какое именно мёсто слёдуетъ крестоносному ополченію направить свой путь, гдё легче всего можно было-бы нанести рёшительный ударъ владычеству невёрныхъ и тёмъ самымъ освободить Св. Землю и отомстить за Гробъ Господень. Уже Ричардъ Львиное Сердце высказывалъ ту мысль, что походъ въ Египетъ, въ самое сердце мусульманскихъ владёній, гораздо цёлесообразнёе, нежели обычные дотолё походы въ самую Палестину 3). А въ данное время были какъ разъ нёкоторыя причины, которыя прямо побуждали крестоносцевъ цёлью своего похода избрать именно Еги-

<sup>1)</sup> Таковъ договоръ, который сохранился и дошелъ до насъ, приведенный въ Венеціанской хроникъ Andreae Dandoli (приведенный у Tafel и Thomas подъ названіемъ Pactum Balduini etc.) и передаваемый Villebardouin. Показанія другихъ источниковъ нъсколько разнятся отъ этихъ свидътельствъ: Въ «Hist. Salonitana» Оомы Спалатскаго, въ «Морейской Хроникъ» и «Chron. Gallic. ined.» упоминается меньшее количество войска. За то у Rob. de Clari численность ополченія показана въ 4000 всадниковъ и 100,000 пъхоты. Въ такое же преувеличеніе впадаетъ и Никита Акоминатъ.

<sup>2)</sup> Tessier напрасно старается оправдать Villehardouin. Что посланные назначим извёстную плату съ каждой головы и что имъ иначе и нельзя было поступить, какъ назначить извёстный минимумъ кораблей, который-бы должна была выставить республика — это совершенная правда. Но спращивается, почему Villehardouin и его товарищи не могли включить въ договоръ дополнительную статью, по которой они отказывались-бы платить за неприбывшихъ? Скажутъ, что Villehardouin не могъ этого предвидёть; но именно въ этомъ непредвидёніи и заключается его вина.

<sup>8)</sup> Chron. Gallic. ineditum.

петъ. Между наслъдниками великаго Саладина царствовали постоянныя смуты, и ослабленные внутренними междоусобицами Сарацыны не могли дать сильнаго отпора большимъ боевымъ силамъ могучаго ополченія 1). Къ тому присоединялось и то, что Египетъ страдаль тогда отъ голода; Нилъ, который своими разливами оплодотворялъ всю страну, уже 5 лътъ не выходилъ изъ береговъ; слъдствіемъ засухи былъ неурожай и можно было надъяться легко овладъть страной, истощенной междоусобицами и обезлюдъвшей отъ голода и бъдности 2).

<sup>1)</sup> Inn. Ep. II, 251; II, 270; II, 271; V, 43.

<sup>2)</sup> Надо замѣтить, что относительно этого рѣшенія отправиться въ Египетъ источники дають довольно скудныя извѣстія. О немъ упоминаютъ лишь Villehardouin, Guntherus, Robert de Clari, Cont. de Guill. de Tyr, Chron. Gall ined., Baudouin d'Avesnes, Gesta и Ер. Inn.; подробно-же излагаютъ причины такого рѣшенія только папскіе источники и Guntherus. Остальные ограничиваются общею фразою о томъ, что въ Египтѣ можно было сдѣлать болѣе всего зла Сарацынамъ. Менѣе подробныя хроники говорять только о томъ, что ополченіе пошло «outre-mer», «ad subsidium Terrae Sanctae».

И вотъ Tessier полагаетъ, что между крестоносцами произошло разногласіе по поводу того, ахать-и прямо въ Палестину или сперва въ Египетъ: это разногласіе и было одною изъ важетайшихъ причинъ постоявныхъ ссоръ и непрочности ополчевія. Начальники именно, повимавшіє политическія и военныя выгоды предпріятія, стояли за походъ на Александрію; мелкій-же людъ, боявшійся неизв'єстности и считавшій святотатствомъ какое-бы то ни было отклоненіе отъ прямого пути въ Св. Землю, стремидся прямо въ Герусалимъ. Доказательствомъ этого служитъ молчаніе pacte de nolis, который ничего не говорить объ Египтѣ, а только упоминаетъ, что пойдуть «outre-mer». Такое умолчаніе является преднамітреннымъ, чтобы не раздражить нежелавшихъ похода на Египетъ. Этимъ именно раздраженіемъ узнавшихъ о тайномъ направленіи похода и объясняется то, что Фламандцы убхали изъ своихъ портовъ, въкоторые французы изъ Марсели, другіе-же уже изъ съв. Италіи не пристали къ крестоносцамъ въ Венеціи, а убхали «en Pouille». Существованіе двухъ партій — «Египетской» и «Сирійской» продолжалось до самаго отплытія изъ Корфу. На это есть указаніе у Villehardouin: «Bel seignor», отвѣчаютъ «Египтяне» аббату Citeaux, cen Surie ne poez vos rien faire.. Et sachez que par la terre de Babiloine ou par Grece iert recovrée la terre d'oltremer»... Но, какъ мев кажется, Tessier напрасно придаетъ такое значение этому вопросу: никакого раздора по этому поводу не существовадо. Прямого указанія на подобнаго рода разногласія и раздоръ н'вть нигд'в, а противное указаніе мы находимъ у «Gunther'a «omnes uno consensu in hoc convenerant, ut petentes Alexandriam... divinae virtutis experirentur potentiam». Да и самые доводы, приводимые Tessier, кажутся мив неосновательными. Неужели въ тотъ въкъ приключеній и дюбви къ далекимъ, воинственнымъ предпріятіямъ походъ въ Египетъ могъ испугать простыхъ крестоносцевъ, одинъ изъ представителей которыхъ — R. de Clari, по собственному признанію Tessier, «любиль приключенія, немного за тѣ выгоды, которыя они могутъ дать, а больше за тѣ волненія и впечатлѣнія, которыя можно получить отъ нихъ» (р. 129). Чего-же, въ самомъ дѣлѣ, было бояться такимъ «желѣзвымъ» людямъ: они должны были радоваться увидать новыя страны. Точно также крестоносцамъ нечего было бояться, что походъ на Египеть будеть святотатственнымъ дъяніемъ: не ито другой, а самъ папа, т. е. намъстникъ Христа на земиъ, одобрядъ походъ въ Египетъ. Совъсть самыхъ боязливыхъ могла быть покойной на

Логоворъ былъ заключенъ, цёль похода опредёлена: требовалось только добиться одобренія и согласія паны, и, по свидетельству Villehardouin. «папа сдълаль это весьма охотно». Это объясняется, конечно, не любовью папы къ Венеціанцамъ; нѣтъ, папа не любилъ «этотъ народъ, занятый только мореплаваніемъ и торговлей», но и онъ, какъ и крестоносцы, зналь, что лучшія средства для перевозки ополченія можно было найти въ богатой республикъ. Этотъ вопросъ объ утверждени договора папой вызваль спорь въ нов'яйшей исторіографіи. Riant и Наnotaux стоять противь свидетельства Villehardouin, утверждая, что папа неохотно подтвердиль знаменитый pacte de nolis и липь должень быль примириться съ совершившимся фактомъ, чтобы долбе не отсрочивать похода; Tessier-же утверждаеть, что слова Villehardouin истинны. Первые ученые доказывають свое мивніе тымь, что при натянутыхъ отношеніяхъ, существовавшихъ между куріей и республикой, папа не могь охотно видёть соглашенія благочестиваго ополченія съ торгашами, доставлявшими невърнымъ оружіе и снаряды противъ христіанъ. Опираясь на свидетельство R. de Clari, Riant полагаеть, что папа охотнъе согласился-бы на договоръ крестоносцевъ съ Пизанцами или Генуэздами. Одинъ изъ папскихъ источниковъ — Gesta — свидътельствуеть о томъ, что Иннокентій, опасаясь коварства жадныхъ Вене-

этотъ счетъ. Такимъ обр. мы видимъ, что самая причина недовольства походомъ на Египетъ оказывается не существующей. Факты-же, указанные Tessier, можно объяснить совершенео иначе. Фламандцы имели свои порты и корабли: зачемь имъ было ъхать въ Венецію и платить за перевозъ? Французамъ, поъхавшимъ черезъ Марсель, было удобно отправиться изъ этого порта, такъ какъ не приходилось переваливать черезъ Альпы; а крестоносцы, ушедшіе «en Pouille» т. е. въ Калабрію, ушли къ славному вождю Gauthier de Brienne, тоже предпринявшему своего рода крестовый походъ противъ приверженцевъ Филиппа Швабскаго и собиравшенуся идти потомъ на выручку Св. Земли. Что-же касается pacte de nolis, то въ него нечего было включать имени страны, куда вхали. Крестоносцы не могли сами знать этого навврное, да еще за цёлый годъ до отплытія. У Венеціанцевъ нашли суда «ad subsidium T. S.» н только; они-же были обязаны доставить ополченіе, куда имъ прикажуть, чего нельзя было-бы сдёлать, если-бы оказалась особая статьи о мёстё назначенія. И несмотря на все желаніе Tessier видіть въ войскі дві партін, «Сирійскую», которую онъ не совстви ясно отожествляеть съ папскою, и «Египетскую», мы ровно нигдт не находимъ въ источникахъ такого деленія. Даже приведенный текстъ изъ Villehardouin мало что доказываетъ. Диссидентамъ на Корфу или что тоже, папской партін, было ръшительно все равно-идти-ли въ Сирію или въ Египетъ: и то, и другое разръщалось папой; имъ только не хотёлось идти на Константинополь. Предполагаемые-же сторонники «Египетской» партін вовсе не такъ желали идти на Александрію. Если-бы въ этомъ они видели такую-же выгоду, какъ и въ походе на Византію (а это явствуетъ изъ текста Villehardouin), то они, несомивнию, выбрали-бы первый исходъ, какъ согласный съ видами папы. Такимъ образомъ мнв кажется, что «la vérité surabondamment établie» Tessier нуждается еще въ подтвержденів.

ціанцевъ, поставиль такія условія для своего согласія, что Венеціанцы не могли на нихъ согласиться; вотъ этотъ тексть: Ipse (papa) vero. quod futurorum esset praesagiens, caute respondit, quod conventiones illas ita duceret confirmandas, ut videlicet ipsi (Veneti) christianos non laeder ent... Veneti autem sub hoc tenore recipere noluerunt1). Tro папа и Венеціанцы были далеко не въ ладахъ--- это истинная правда. и Tessier напрасно старается опровергнуть этотъ факть 2). Но все дъло въ томъ, что эти нехорошія отношенія не могли пом'єщать пап'є утвердить договоръ. Объ этомъ говорять сами Gesta: папа не обращаль вниманія на прошедшее, —онъ боялся только будущаго (prasagiens futurorum). Вёдь, въ сущности, и съ Пизанцами, и съ Генуэзцами дёло обстояло не лучше 8). Такъ откуда-же могли-бы тогда крестоносцы взять корабли, если-бы дурныя отношенія были достаточной причиной для неутвержденія договора? Да и на какомъ основаніи, справедливо замѣчаеть Tessier, могъ договоръ возбудить подозрѣніе папы? Вѣдь въ то время, т. е. весною 1201 г. не могло быть и речи объ отклоненіи похода на Задръ и Константинополь. А что касается текста «Gesta», то Tessier подвергаеть его чрезвычайно остроумному и удачному анализу. Папа, какъ мы видъли, не желалъ утвердить договора въ виду своего «предчувствія о будущемъ» (futurorum praesagiens, «и это-то слово представляеть собою какъ-бы цёлое откровеніе»). Авторъ исторіи Иннокентія III писаль, конечно, не по мірів слідованія событій, а уже послъ смерти папы, и воть «онъ передаеть мивніе папы о договоръ подъ впечативніемъ взятія Задра в похода на Византію, т. е. приписываеть пап' въ апреле 1201 г. чувства и миенія, которыя у того были въ 1202-3 гг.». Это предположение подтверждается темъ, что текстъ Gesta представляетъ собой разительное сходство съ текстомъ письма Иннокентія III отъ 1202 г., въ которомъ онъ, послѣ взятія Задра, запрещалъ крестоносцамъ нападать на христіанскія земли 1).

<sup>1)</sup> Gesta Innoc. c. 83.

<sup>2)</sup> Доказательства Tessier, основанныя на томъ, что папа, запретивъ Венеціанцамъ торговать оружіемъ, позволиль имъ производить торговлю другими предметами и этой льготой показаль особенное благоволеніе къ республикъ, и что Венеціанцы сами были готовы повиноваться приказаніямъ и зову папы, принявъ крестъ въ 1198 и 1201 гг., не заслуживаютъ, конечно, большого вниманія.

<sup>8)</sup> Ep. Inn. I, 555; II, 433; VII, 147; Gesta c. 26.

<sup>4)</sup> Ut ipsi christianos non laederent, nisi forsan iter eorum illi nequiter impedirent, vel alia causa justa vel necessaria forsan accideret, propter quam aliud agere non possent apostolicae sedis legati consilio accedente (Ер. V, 161). Буква въ букву находимъ мы тоже въ вышеупомянутой главъ Gesta (с. 83).

Замѣтимъ при этомъ, что за Riant и Hanotaux стоитъ одинъ только сомнительный текстъ «Gesta», тогда какъ Tessier приводитъ несравненно болѣе важныя и многочисленныя свидѣтельства: Villehardonin 1), Devastatio, одинъ изъ самыхъ достовѣрныхъ, самыхъ лучшихъ источниковъ той эпохи и во всякомъ случаѣ не пристрастный къ Венеціанцамъ 3), а, главное, свидѣтельство самого папы, который съ радостью привѣтствовалъ заключеніе договора 1201 г. 3). Какъ мнѣ кажется, Tessier вѣрнѣе освѣтилъ этотъ спорный пунктъ, нежели его предшественники.

Исполнивъ свое поручение, посланные возвратились на родину. Но дома ихъ ждало большое горе. Теобальдъ Шампанскій, выбранный главою крестоноснаго ополченія и бывшій какъ бы душою всего предпріятія, опасно захвораль и, вскор'є посл'є ихъ возвращенія—24 мая 1201 г., скончался. Крестоносцы оставались безъ вождя; приступили къ избранію новаго, и посл'є отказа герцоговъ Бургундскаго и графа Барскаго выборъ, по желанію Филиппа-Августа и по предложенію Villehardouin, паль на Бонифація, маркиза Монферратскаго. Въ іюнъ 1201 г. онъ былъ выбранъ на сеймъ, собравшемся въ Суассонъ. Спрашивается, почему-же выборъ паль не на одного изъ могущественныхъ графовъ, принявшихъ участіе въ походѣ, а на иностраннаго владътельнаго князя, который ни по своимъ силамъ, ни по своей дичной известности не стояль выше природных французских бароновъ? Вопросъ этотъ дъйствительно вызвалъ недоумънія въ новъйшей исторіографіи. Изв'єстный издатель Villehardouin'a N. de Wailly полагаеть, что очень многіе французскіе крестоносцы были недовольны выборомъ «Ломбардскаго маркиза, имени котораго они, быть можеть, и не слыхали», и что следствіемь этого недовольства было нежеланіе многихъ служить подъ его командой и отплытие части крестоносцевъ изъ другихъ портовъ, а не изъ Венеціи. Но какъ мы видъли, эта преждевременная разрозненность ополченія объясняется другими причинами. Riant стоить на другой точкі эрінія: онъ полагаеть, что Бонифацій быль выбрань по настоянію Филиппа Швабскаго, который хотель иметь его своимъ орудіемь въ ополченіи; по рекомендацін-же Филиппа Швабскаго Филиппъ-Августъ настояль на выборв Бонифація. Но все дело въ томъ, что о германскомъ вмешательстве

<sup>1) (</sup>L'apostoile) conferma ceste convenance; et il le fist mult volontiers (N 31).

<sup>2)</sup> Hopf. Chron. Gréco-Rom. p. 87.

<sup>3)</sup> Archives de l'Orient Latin t. I, p. 388.

мы не имбемъ ни одного свидътельства изъ источниковъ; рекомендапія-же французскаго короля легко объясняется его родственными и дружественными сношеніями съ маркизомъ 1). Гораздо проще и понятнье объясняеть дыло Tessier. Французскихъ графовъ, при всемъ ихъ могуществъ, извъстности и силь, неудобно было выбрать въ вожди ополченія, такъ какъ они въ англо-французской войнь стояли на сторонъ Ричарда и законный ихъ сюзеренъ, король французскій, могъ отказать въ своей санкціи. А самъ Бонифацій вовсе не былъ такою неизвестною, темною личностью, какъ это предполагаетъ N. de Wailly. Уже извъстный Hopf въ своемъ, правда, нъсколько тяжеловъсномъ очеркъ 1) показалъ, что маркизъ былъ однимъ изъ популярный шихъ людей своего времени. Къ этому присоединялись и другія обстоятельства (на что главнымъ образомъ и обратиль вниманіе Tessier), а именно постоянныя, крыпкія связи и популярность маркизовъ Монферратскихъ на Востокъ; отецъ Бонифація — Вильгельмъ Старый участвоваль въ роковой битв при Тиверіадь; брать его — Вильгельмъ Длинный Мечъ былъ графомъ Яффскимъ и Аккаронскимъ; другой братъ его, Конрадъ, прославился своими геройскими подвигами, когда онъ одинъ осмълился выступить противъ страшнаго Саладина. Къ этому присоединялось и то, что Бонифацій, ловкій политикъ, былъ въ очень хорошихъ отношеніяхъ съ папой, который ніссколько разъдаваль ему щекотливыя дипломатическія порученія. Какъ мы видимъ, Бонифацій и самъ по себѣ, безъ посторонней поддержки, имбль достаточно шансовъ, чтобы быть выбраннымъ главою целаго ополченія.

Все лѣто, осень и зима 1201 года прошли въ приготовленіяхъ къ походу. Наконецъ, послѣ долгихъ проволочекъ и промедленій весной 1202 г. крестоносцы начали выступать въ походъ. Сборнымъ пунктомъ была назначена Венеція, но собирались чрезвычайно неаккуратно и мѣшкотно. Правда, большинство главныхъ вождей въ началѣ іюня были уже на мѣстѣ в), но изъ громаднаго числа крестоносцевъ многіе предпочли избрать другой путь: Фламандцы уѣхали черезъ свои порты, многіе уѣхали черезъ Марсель или итальянскіе прибрежные города в). Результатомъ такого отсутствія единодушія между кресто-

<sup>1)</sup> Villehardouin X 42.

<sup>2)</sup> B. v. Montferrat und der Troubadour R. v. Vaqueiras.

<sup>3)</sup> Ep. V, 46.

<sup>4)</sup> Villeh. Ne 48, 49, 50, 54; Chron. Rob. Altiss.

носпами было то, что прибывшие въ Венецію не могли выполнить возложенныхъ на нихъ по контракту обязательствъ. Венеціанцы, со своей стороны, добросовъстно соблюли условія: даже враждебные имъ источники признають, что республика выставила хорошо снаряженный, большой флоть. Кораблей и транспортныхъ судовъ Венеціанцы выставили столько, сколько следовало по договору на полное количество войска; сообразно съ этимъ количествомъ судовъ были ими затрачены и деньги, и они имъли полное право требовать отъ крестоносцевъ уплаты всей суммы, обозначенной въ контрактъ. Между тъмъ, вслъдствіе отсутствія многихъ изъ крестоносцевъ, не прибывшихъ въ Венецію, число плательщиковъ уменьшилось и на каждаго изъ прибывшихъ на мъсто сбора падала гораздо большая сумма, нежели предполагалось раньше. Вполнъ понятно, что у крестоносцевъ не хватило денегь на уплату. Несмотря на то, что наиболье богатые изъ нихъ пожертвовали всёмъ своимъ имуществомъ, они остались должны Венеціанцамъ довольно крупную сумму денегъ — до 36,000 марокъ. Положение крестоносцевъ становилось далеко не завиднымъ: ихъ уже раньше, при самомъ ихъ прибытіи въ Венецію, переправили на маленькій островъ Св. Николая и держали тамъ взаперти. Надо полагать, что Венеціанцы сділали это не съ какимъ-либо преднамбреннымъ умысломъ стеснить и сделать невозможнымъ ихъ положеніе и тімъ или разстроить походъ, или заставить страдавшихъ вонновъ согласиться на всякія условія, но просто потому, что для такой большой нассы народа, какъ ополченіе, не нашлось-бы пом'єщенія въ городъ; да къ тому-же въ тотъ въкъ войска, хотя-бы то были и крестоносцы, не могли особенно похвалиться дисциплиной; голодная, недисциплинированная толпа могла произвести большіе безпорядки въ богатомъ и благоустроенномъ городъ. Пока у крестоносцевъ водились деньги, имъ, если върить Villehardouin, жилось не особенно плохо и на о. Св. Николая «Венеціанцы продавали имъ всего въ изобиліи», но когда истощились средства, то измѣнилось къ нимъ и отношеніе падкихъ на наживу торгащей; ополченію приходилось голодать; при плохомъ питаніи и скученности пом'єщенія въ жаркое л'єтнее время появились даже заразныя бользии, а между тымь ыхать было нельзя, такъ какъ Венеціанцы не давали кораблей до уплаты всего долга. Въ сущности, при всей своей жесткости, требованія Венеціанцевъ были совершенно законны и упреки Дандоло крестоносцамъ за нарушеніе контракта, какъ передаетъ ихъ R. de Clari, были вполив заслужены.

Такъ тянулись дела целыхъ 2 месяца: оставаться долее было нельзя. такъ какъ жить было нечемъ, а ехать дальше не пускали Венеціанцы и воть многіе не выдержали искуса и, не исполнивъ своего объта, лезертировали и возвратились на родину. Съ своей стороны и Вененіанцы хорошо видели, что изъ крестоносцевъ больше ничего не выжмешь, а между тымъ ополчение грозило разойтись и тогда пропали бы остальныя деньги. Къ тому-же, какъ справедливо указывалъ Дандоло, въ случат, если-бы походъ разстроился, то и папа, и вся католическая Европа свалили-бы всю вину на Венеціанцевъ. Надо было устроить дело такъ, чтобы избежать «скандала» и вместе съ темъ охранить свои собственные интересы — и воть Генрихъ Дандоло, «весьма разумный и мудрый мужъ», по единогласному свидѣтельству всѣхъ источниковъ, придумалъ чрезвычайно остроумную и практическую комбинацію: онъ, съ согласія всего народа, согласился отсрочить крестоносцамъ уплату остальной суммы, но подъ темъ условіемъ, чтобы опи помогли Венеціанцамъ завоевать лежавшій на Адріатик' городъ Задръ. Съ такими большими силами, какія представляли собою соединенныя силы крестоноснаго ополченія и Венеціанскаго флота, можно было почти навърное разсчитывать на успъхъ. Грабежъ штурмомъ взятаго города даль бы богатую добычу, и побъдителямъ-крестоносцамъ былобы чёмъ выплатить свой долгъ 1). Такой обороть дёла представляль, во всякомъ случаћ, огромныя выгоды для Венеціанцевъ: со взятіемъ Задра они могли разсчитывать, что получать деньги, следуемыя имъ по договору, да и самое взятіе города было выгодно само по себъ въ двоякомъ отношеніи: они, по условію, получали половину добычи и, что самое важное, наносили решительный ударъ непокорному городу, отдавшемуся подъ власть венгерскаго короля. Венеціанскія хроники и Оома Спалатскій подробно развивають тѣ причины, которыя заставили Венеціанцевъ отправиться въ походъ противъ Задра, разсказывають о томъ, какъ мѣшали пираты изъ Задра Венеціанской торговль, какъ высокомърно относились они къ гордой республикь, какъ укрывали у себя еретиковъ; дерзкіе Далматинцы осмѣлились даже

Визант:йскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Собственно говоря, по источникать не совстви ясно представляется: должны-ли были крестоносцы послт взятія Задра все-таки заплатить свой долгь, или-же долгь этоть прощался имъ за ихъ помощь и содтистве. Приходится скорте склониться на сторону перваго предположенія, т. к. за него стоять большее количество источниковъ и притомъ болте втакие изъ нихъ, а именно: Villehardonin, R. de Clari, Chron. Gall. ined., Anon. Halberstadtensis, за вторую-же версію—Continuateur de Guillaume de Tyr, Chronique de Morée и Chronicon Sanuti Torselli.

окружить свой городъ стенами. Съ другой стороны, и крестоносцамъ ничего не осталось делать, какъ только согласиться на предложение Венеціанцевъ; только подъ этимъ условіемъ соглашались последніе дать корабли для перевзда въ Св. Землю: отказъ былъ равносиленъ разстройству всего похода. Бароны дорожили своей честью и имъ казалось лучше претерпъть бъдствія и подвергнуться опасности, нежели изм'внить данному слову. Къ тому-же всякое военное предпріятіе, сулившее славу и добычу, было на руку суровымъ и воинственнымъ людямъ того времени. Правда, напа не могъ потерпъть, чтобы крестоносное ополчение нападало и грабило христіанъ, но крестоносцы считали, что для святителя будеть большимъ огорченіемъ видѣть разрушеніе своей завътной мечты, нежели узнать о взятіи одного только города. Чтобы успокоить и внушить доверіе крестоносцамь, пе желавшимь, понятно, загребать для Венеціанцевъ жаръ однѣми своими руками, а, можеть быть, и для того, чтобы самому имъть возможность наблюдать и руководить действіями невольных союзниковь, а вийсти сь тимь, чтобы умилостивить папу, дожъ и половина Венеціанцевъ приняли кресть, исполняя такимъ образомъ объть, данный ими еще въ 1198 г.

Но въ общемъ, конечно, согласіе, данное крестоносцами на совитстный походъ подъ Задръ, было вынужденнымъ; дано оно было противъ воли, потому что того требовали обстоятельства. Всъ источники безъ исключенія (кром'ь, разум'ьется Венеціанскихъ) свид'ьтельствують, что крестоносцы «necessitate compulsi» 1), «obnoxii et subjecti» 2), «inviti» в), были, какъ признаетъ самъ папа, «non propria voluntate, sed necessitate coacti» 4), «contra voluntatem» 5), «coacti» 6), на такое дело «qu'ils ne devaient faire» 7), передъ которымъ они сами «violenter abhorrebant», которое имъ казалось «crudelis et nefaris» 8). Согласились они только потому, что alls se voyaient entre les mains des Venetiens. 9), да и то «post multas impeditiones» 10), «post utriusque partis animadversionem» 11). Даже среди высшихъ слоевъ ополченія, руководившихся болье политическими расчетами и не такъ боявшихся гивва папы, предложеніе Венеціанцевъ встрѣтило сильную оппозицію: «Венеціанцы настанвали на своемъ предложения, а крестоносцы энергически отказывались», повъствуеть правдивый Guntherus. Страхъ-же передъ сопротивленіемъ нисшихъ слоевъ ополченія былъ такъ великъ, что «про-

<sup>1)</sup> Ann. Col. Max. 2) Monach. Trium Font. 3) Anon. Laudun. 4) Ep. V, 162. 5) Bernard. Thesaur. 6) Anon. Suess. 7) R. de Clari. 8) Guntherus. 9) Chron. Gall. ined. 10) Robert. Altiss. 11) Ann. Halberstadtens.

стой людь оставили даже въ невъдъніи 1): знали о цъли похода лишь вожди» 2). Этимъ первоначальнымъ невъдъніемъ и объясняется, что тотчасъ-же послъ перваго предложенія Дандоло, ни слова не упомянувшаго о самомъ Задрѣ, а лишь предложившаго крестоносцамъ заплатить долгь Венеціанцамъ изъ добычи, которая впоследствін будеть взята, — этимъ невъдъніемъ, говоримъ мы, и объясняется радость крестоносцевъ, выразившаяся въ иллюминаціи лагеря, о которой упоминаетъ R. de Clari, въ этомъ случат совершенно достовтрный источникъ. Только впоследствін и то одни вожди, какъ мы видели, узнали, что целью похода будеть Задръ. Но смутные, нехорошіе слухи всетаки носились по лагерю; началось недовольство и дезертирство; глухое брожение все усиливалось, особенно послѣ прибытия въ Венецію папскаго легата Петра Капуано. Онъ прибыль 22 іюля 1202 г. по порученію папы, чтобы, какъ духовный пастырь, направлять походъ и наблюдать за нимъ. Но Венеціанцы были не таковы, чтобы изъ-за запрещенія Иннокентія и угрозъ легата жертвовать своими выгодами: они выпроводили легата, объявивъ последнему, что готовы взять его съ собой въ качествъ проповъдника, но что въ руководитель они не нуждаются. Еще два года спустя папа не могь безъ гивва и негодованія вспомнить о безбожномъ поступкъ жадныхъ торгашей в). Крестоносцы, привыкшіе къ благоговейному почтенію и безусловному преклоненію передъ властью папы, были поражены такимъ поступкомъ, выходившимъ изъ круга ихъ понятій. О легать, который облегчиль и утышиль страждущихь и жившихь въ тысноты и бользияхь. они сохранили лучшія воспоминанія, но господами положенія были все-таки Венеціанцы, и легать «обезчещенный» съ жалобами на непокорныхъ республиканцевъ возвратился въ Римъ. Можно прямо сказать, что виновниками измъненія въ направленіи похода, а именно похода подъ Задръ, были Венеціанцы, которые воспользовались своимъ положеніемъ и бідностью крестоноснаго войска; безъ нихъ даже вождямъ ополченія не пришло-бы въ голову такъ круго уклониться отъ своего первоначальнаго пути. Что крестоносцы «Франки» имѣли все-таки намерение освободить Св. Землю, доказывается темъ, что, согласившись помочь Венеціанцамъ при взятіи Задра, они поставили непременнымъ условіемъ, чтобы, по окончаніи этого похода, ихъ все-

<sup>1)</sup> R. de Clari XIII. 2) Dev. CPolitana.

<sup>3)</sup> Ep. VII, 18; ib. 200.

таки перевезли въ Египетъ и дали возможность исполнить обътъ 1). Жестокое, неумолимое обращение Венеціанцевъ въ то время, когда крестоносцы, истощивъ всъ свои средства, были заперты и содержимы какъ плънники на о. Св. Николая, вызвало среди людей того въка всеобщую репробацію, а непочтительное, почти грубое нарушеніе приказаній Иннокентія III, неуваженіе къ Петру Капуано, полномочному легату первосвятителя, возмутили религіозное чувство тогдашнихъ людей. Хроники того времени сваливаютъ всю вину неудачи похода на Венеціанцевъ и въ самомъ неблагопріятномъ свътъ выставляютъ ихъ отношеніе къ довърившимся имъ крестоносцамъ, авторы же монастырскихъ анналовъ, задътые за живое безцеремоннымъ поведеніемъ республики относительно папы, не жальютъ ръзкихъ словъ и нелестныхъ эпитетовъ по адресу «хитрыхъ и исполненныхъ ядомъ торгашей» 3).

Но сильнее всего негодованіе и досада были въ самой Палестине, въ уцелевшихъ еще тамъ христіанскихъ владеніяхъ. Положеніе последнихъ, после страшныхъ ударовъ, нанесенныхъ имъ Саладиномъ, было по истине критическимъ. IV-же крестовый походъ приносилъ желанное избавленіе и помощь: могучее ополченіе обещало не только очистить Сирію отъ неверныхъ, но и совсемъ раззорить ихъ гнездо въ Египте. И вдругъ, по почину и вине Венеціанцевъ, это долго жданное, многообещавшее ополченіе вмёсто того, чтобы направиться въ Египеть, уклоняется отъ своего пути и направилется въ сторону—къ Задру, а затёмъ и совсёмъ прекращаетъ свое движеніе подъ стёнами Константинополя, оставивъ восточныхъ христіанъ на жертву мусуль-

<sup>1)</sup> Villehardouin, Gunther, Ghron. Gall. ined., Cont de Guill. de Tyr, R. de Clari, M. San. Torsell, Chron. com. Ghisnensium.

<sup>2) «</sup>Prospicientes ex ducis consilio Veneti studuerunt» (Hist. Salon.); «Veneti callidi et perversi» (Mon. Trium Font.); «callide cogitantes» (Chron. Alberici); «fraude et nequitia Venetorum» (R. de Cluny); «Les Vénitiens furent très contents, lorsqu'ils virent les croisés mal à l'aise» (Cont. de Guill. d. T.); «peregrini multas patiuntur molestias (Robert. Altiss.); «per malitiam Venetorum» (Anon. Laudun.). «Personne ne vous donnera à boire et à manger» — такъ угрожаетъ Дандоло крестоносцамъ у R. de Clari. Авторъ «Devastationis» въ яркихъ краскахъ описываетъ бѣдствіе крестоносцевъ и безчеловъчів Венеціанцевъ. «Ровт multa impedimenta, quae in Venetia passiferunt» мѣтко опредѣляетъ своимъ ужаснымъ датинскимъ языкомъ Guillaume de Nangis положеніе крестоносцевъ на о. Св. Николая. «Les стоізés eurent grand content avec les Vénitiens» (Chron. de Morée). «Nec naves intrare nec retro regredi crucesignati potuerunt» (Anon. Suess.); «tanquam captivos in insula B. Nicolai Veneti eos detinent» (Anon. Halberst.). Только Венеціанскіе хроники, да Ап. Monachi S. Georgii — тоже Венеціанецъ, и еще Villehardouin не говорятъ о жестокости Венеціанцевъ.

манамъ. Вполит понятно, что чтмъ сильнте были одно время надежды. тыть горше было потомъ разочарованіе, тымъ больше упрековъ посыпалось на голову тёхъ, кто былъ тому виною. Авторъ восточной христіанской хроники не задумывается даже прямо высказывать свою увъренность въ томъ, что Венеціанцы преднамъренно отвлекли крестоносцевъ въ сторону отъ первоначальной, нам'вченной ими пъли. и что по договору съ Египетскимъ султаномъ они обязались не допустить крестоносцевъ на Востокъ. У Ernoul'a, Eracles'a, Bernardus Thesaurarius (это въ сущности списки съ небольшими разночтеніями съ одного источника) подробно разсказывается о томъ, какъ Египетскій султанъ Малекъ-Адель, испугавшись грознаго нашествія, заключиль съ Венеціанцами договоръ, по которому последніе обязывались задержать и отклонить крестоносцевъ отъ похода на Египетъ, а султанъ со своей стороны дароваль имъ за это различныя торговыя льготы въ Александріи и большую сумму денегъ. И въ самомъ дѣлѣ, какъ поведеніе Венеціанцевъ вообще, такъ и поступки ихъ въ 1202 г. въ частности давали основательные поводы держаться такимъ постыднымъ для нихъ подозрѣніямъ. Мы уже видѣли, въ какія близкія сношенія съ невърными принуждены были стать Венеціанцы, какъ приходилось имъ лавировать между христіанскимъ Западомъ и мусульманскимъ Востокомъ. Несомивнио, что Венеціанцы, у которыхъ стремленіе обезпечить свои торговые интересы брало верхъ надъ слабымъ религіознымъ чувствомъ, могли только желать того, чтобы походъ на Египетъ не состоялся, и люди того времени, возьмемъ хотя бы для примъра Иннокентія III, отлично понимали ихъ фальшивое положеніе. А поведеніе Венеціанцевъ въ 1202 г. давало богатую пищу подозрѣніямъ. Они какъ-бы намѣренно дурно обращались съ крестоносцами, чтобы заставить ихъ разойтись, оттягивали походъ до тёхъ поръ, пока не настала осень и переправа по морю въ Египетъ стала почти невозможной вследствіе частых и спльных осенних бурь; они выпроводили присланнаго къ нимъ легата съ темъ, чтобы имъть возможность безконтрольно распоряжаться по своему. Всъ эти обстоятельства вмёстё взятыя такъ сильно говорили противъ нихъ, что увъренность въ ихъ измънъ святому дълу распространилась не только на Востокъ, гдъ были сильно раздражены противъ нихъ, но и на Западъ Европы. Balduinus Constantinopolitanus, Baudouin d'Avesnes на стверт, Ricobaldo Ferrarese на югт въ томъ-же дурномъ смысль, какъ и восточныя хроники, отзываются о поведеніи Венеціанцевъ <sup>1</sup>). И въ новъйшей литературъ вопросъ о томъ, заключили-ли Венеціанцы договоръ съ Египетскимъ султаномъ или нътъ, вызваль оживленную полемику и горячіе споры.

До шестидесятыхъ годовъ этого стольтія никакого спора по этому вопросу не поднималось. Руководясь, главнымъ образомъ, показаніями Villehardouin и Gunther'a, всё историки IV крестоваго похода стояли на той точкъ зрънія, которую со своей нъсколько старомодной. но ясной манерой высказаль Медовиковъ: «Дальновидные спекулянты приняли участіе въ крестовомъ походѣ, и войско крестоносцевъ послужило имъ орудіемъ для ихъ честолюбивыхъ замысловъ — для завоеванія враждебной имъ Цары». Но договоръ между Венеціанцами и Малекъ-Аделемъ, упомянутый у «Продолжателя Вильгельма Тирскаго» и приведенный у Мишо, является «извъстіемъ сомнительнымъ и невъроятнымъ». Съ этой точки эрьнія всь событія IV крестоваго похода объясняются «теоріей случайностей», какъ назваль ее Riant. По этой теоріи все произошло просто и случайно, какъ и описываеть все дъло Villehardouin, главный и лучшій источникъ по исторіи этого похода: крестоносцы собрались въ путь, наняли корабли въ Венеціи, но у нихъ не хватило денегъ, и поэтому они были принуждены согласиться на предложение Венеціанцевъ пойти на Задръ; преднамъреннойже измёны со стороны Венеціанцевь, сложной политической интриги туть нёть и въ поминё.

Но съ 1861 г. съ появленіемъ на свѣтъ крупнаго историческаго труда «Нівтоіге de l'île de Chypre», принадлежавшаго перу извѣстнаго французскаго ученаго Mas-Latrie, постановка вопроса совершенно измѣняется. Маs-Latrie уже не считаетъ «невѣроятнымъ и сомнительнымъ» извѣстіе о договорѣ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, а открыто стоитъ за вѣроятность и правдивость этого извѣстія. Свое обвиненіе Mas-Latrie основываетъ на характерѣ и поведеніи вообще Венеціанцевъ, которые свои торговые интересы ставили выше религіозныхъ. Измѣна-же ихъ во время IV крестоваго похода объясняется вполнѣ понятно: имъ надо было для своей торговли поддерживать мирныя сношенія съ Сарацынами. Обвиненіе опирается на показаніи вос-

<sup>1)</sup> Я вивств съ графомъ Ріаномъ стою за то, что западныя хроники вовсе не были рабскою копією или отголоскомъ восточной, ихъ отзывы объясняются, по моему, совокупностью твхъ условій, которыя я только что изложилъ. Riant вполив правильно указываеть на то, что Balduinus CPolitanus напр. не могъ быть копієй съ Cont. de Guill. de Туг, такъ какъ последняя хроника закончена въ 1231, а первая — ранье 1214 г.

точнаго летописца «Продолжателя Вильгельма Тирскаго» Ernoul'а, который лучше и ближе, нежели оффиціальный разсказчикъ этого похода Villehardouin, могъ проникнуть замыслы Венеціи. Къ свидетельству Ernoul'а присоединяется и «косвенное» доказательство, почерпнутое изъ разсмотренія договоровъ, заключенныхъ между султаномъ и республикой. Договоры эти Mas-Latrie относить къ 1205—1217 гг. Торговыя большія льготы, которыя даются Венеціанцамъ по этимъ договорамъ, были наградой за ихъ измённическое поведеніе въ 1202 г. Mas-Latrie не входить въ ближайшее разсмотреніе ни времени заключенія договора, ни самыхъ документовъ, на которыхъ онъ опирался въ своихъ обвиненіяхъ, такъ какъ это не входило въ его задачу. Но что здёсь важно, это то, что мёсто «теоріи случайноностей» занимаетъ здёсь «теорія преднамёренности», по которой походъ подъ Задръ былъ вызванъ не случайно, а былъ «задолго задуманнымъ и хорошо обдуманнымъ планомъ со стороны Венеціанцевъ».

Еще рѣшительнѣе высказался за «теорію преднамѣренности» извъстный византинистъ Норб, подтвердившій своимъ высокимъ, тогда неоспоримымъ авторитетомъ обвинение Mas-Latrie противъ Венеціанцевъ. Увъреннымъ и не терпящимъ сомнънія тономъ Норі категорически заявляеть, что онъ «наконецъ въ состояніи выяснить этоть темный пункты». Венеціанцы 13 мая 1202 г. черезь пословъ своихъ Доменико Микіали и Марино Дандоло заключили въ Каиръ съ Малекъ-Аделемъ договоръ, по которому они обязывались отвлечь крестоносцевъ отъ похода на Египеть, а имъ за то предоставлялись важныя торговыя привилегіи. Для ратификаціи договора быль послань въ Венецію эмиръ Сеадъ-Эддинъ и египетская торговля погубила святое дело крестоносцевъ. Никакихъ доказательствъ, взятыхъ изъ текстовъ, для подтвержденія своего митнія Норб не приводить. Онь даже не упоминаеть объ обвиненіяхь враждебныхь Венеціанцамъ хроникъ: договоръ, заключенный въ такихъ ясныхъ выраженіяхъ, въ такое подходящее время решаеть все. Но дело въ томъ, что Норя не приводить текста этого договора, не упоминаеть, гдв отыскаль его, ничёмъ не оправдываетъ своей датировки. Приходилось думать, что Hopf во время своихъ 13-льтнихъ изысканій по разнымъ архивамъ открыль новый договорь. Не смотря на всю свою бездоказательность, мивніе Норба, благодаря его огромному ученому авторитету, сразу почти поставило «теорію преднамъренности» на степень паучной истины.

Слабую попытку защитить старую точку эрвнія сделаль N. de Wailly, извёстный издатель Villehardouin. Противъ договоровъ Венеціанцевъ съ султаномъ онъ, конечно, ничего не могъ сказать по недостатку матеріаловъ, и всь его усилія направлены къ тому, чтобы доказать преимущество Villehardouin, котораго онъ считаеть лучшимъ и главнымъ источникомъ по исторіи IV-го крестоваго похода, наль восточнымь хроникеромь Ernoul'emb. По его мивнію Шампанскій пов'єствователь, принимавшій д'єятельное участіе во всёхъ тогдашнихъ событіяхъ, постоянно бывшій на мість дійствій, близко стоявшій къ главнымъ предводителямъ ополченія, посвященный во всв тайны ихъ политики, является болье знающимъ и правдивымъ свидътелемъ, нежели восточный хроникеръ, писавшій лишь по слухамъ, раздраженный отклоненіемъ похода и потому крайне партійный. Но какъ ни была блестяща и хороша защита «перваго творца французской прозы», а громкое имя и рѣшающій авторитеть Норба стояли за упомяпутымъ имъ договоромъ и въ общемъ во мини ученаго міра Венеціанцы измѣнили христіанству въ 1202 г.

Выразителемъ этого общаго мнінія явился графъ Riant, который всею силою своей эрудиців и блестящаго литературнаго таланта поддержаль и распространиль несколько затерянное въ обширной энциклопедіи мибніе Hopf'a. Riant обратиль вниманіе не только на договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, но и на показаніе извістныхъ уже раньше источниковъ — на показаніе восточныхъ и западныхъ хроникъ. Въ отвътъ на защиту Villehardouin, сдъланную N. de Wailly, Riant зам'вчаеть, что маршалу Шампанскому вовсе нельзя върить такъ безусловно, не потому, чтобы онъ плохо зналь дело, а потому, что онъ является какъ-бы оффиціальнымъ разсказчикомъ, представителемъ высшихъ классовъ ополченія, вошедшихъ въ соглашеніе съ Венеціанцами и поддерживавшихъ ихъ виды. И противъ Villehardouin сообщение Ernoul вовсе не стоить одиноко: бельгійскія хроники и итальянская летопись Ricob. Ferrarese прямо говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а. Иннокентій III и Guntherus крайне недоброжелательно относятся къмимъ. Тъмъ не менъе самъ Riant признаетъ, что соединенных доказательствъ всёх в этих в хроникъ не достаточно: «Вопросу объ измѣнѣ Венеціанцевъ суждено-бы оставаться въ заколдованномъ кругу и онъ, пожалуй, разрешился-бы скорее въ пользу Villehardouin, если-бы не было найдено въ архивахъ документальнаго доказательства, которое подтвердило-бы обвинение Ernoul'я». Этоть

долго жданный, рышающій дыло документь наконець нашелся — это тоть самый договорь оть 13 мая 1202 г., о которомь говорить Hopf. Тексть договора, правда, не изданъ, «но неоспоримый авторитетъ Норб'а замъняеть для меня всякую гарантію», не колеблясь сознается французскій ученый, «такъ какъ авторъ стольких» добросовістныхъ трудовъ стоить выше какихъ-бы то ни было подозрвній». Впрочемъ, и самъ Riant допускалъ мысль, что Hopf, быть можетъ, не находилъ никакого новаго документа, но посредствомъ некоторыхъ конъектуръ открыль точную датировку венеціанскаго договора, уже напечатаннаго y Tafel и Thomas въ «Fontes Rerum Austriacarum» (XIII). Riant самъ пытается указать тогь путь, по которому могь пойти Hopf. Именно: въ напечатанномъ документъ года не дается, а дается лишь число мѣсяца по христіанскому и арабскому счисленію — 19 Schaban Mensis Martii. 19 Schaban не приходится въ мартъ въ 1202 г., но если допустить часто встречающееся разночтение Mensis Madji вмёсто Martij, то 19 Schaban приходится какъ разъ на 14 мая 1202 г., разница всего на одинъ день. «Теорія преднамѣренности» нашла себѣ въ лицѣ Riant крестнаго отца, горячаго защитника и талантливаго распространителя; бездоказательное обвинение Норба было принято на въру безъ колебаній и только впоследствіи пришлось французскому ученому каяться въ своемъ слишкомъ большомъ довъріи и преклоненіи передъ авторитетомъ Норб'а.

Этоть авторитеть быль нёсколько поколеблень тёмъ самымъ ученымъ Thomas, который витсть съ Tafel'емъ издаль въ Fontes Rerum Austriacarum договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ. Не то, чтобы Thomas отрицаль изм'тну Венецін; совстмъ напротивъ: онъ считаетъ, что сея существование и будущность зависили отъ того. удается-ли ей отклонить крестоносцевь отъ Египта или нътъ, и геній ея дожа исполниль это съ удивительною ловкостью». Точно также, какъ н для Hopf'a главнымъ доказательствомъ своего мижнія Thomas выставляеть «тѣ шесть привилегій», которыя сдѣлались извѣстны по его собственному изданію, и сэти привилегіи могли быть даны только за выходящія изъ ряду вонъ услуги»—этой услугой и была изміна 1202 г. Но надо замѣтить, что Thomas вовсе не стоить за датировку Норба, который не могь привести никаких в доказательствы вы пользу своего митнія. По митнію же Thomas, тоже ничти собственно не доказанному, «привилегіи эти были даны тотчасъ-же или непосредственно после великой Константинопольской катастрофы», другими

Слабую попытку защитить старую точку эрвнія сделаль N. de Wailly, известный издатель Villehardouin. Противъ договоровъ Венеціанцевъ съ султаномъ онъ, конечно, ничего не могъ сказать по нелостатку матеріаловъ, и всъ его усилія паправлены къ тому, чтобы доказать преимущество Villehardouin, котораго онъ считаетъ лучшимъ и главнымъ источникомъ по исторіи IV-го крестоваго похода, надъ восточнымъ хроникеромъ Ernoul'emъ. По его мивнію Шампанскій пов'єствователь, принимавшій д'іятельное участіе во всіхъ тогдашнихъ событіяхъ, постоянно бывшій на мість дійствій, близко стоявшій къ главнымъ предводителямъ ополченія, посвященный во всѣ тайны ихъ политики, является болье знающимъ и правдивымъ свидьтелемъ, нежели восточный хроникеръ, писавшій лишь по слухамъ, раздраженный отклоненіемъ похода и потому крайне партійный. Но какъ ни была блестяща и хороша защита «перваго творца французской прозы», а громкое имя и рѣшающій авторитеть Hopf'а стоями за упомяпутымъ имъ договоромъ и въ общемъ во мийніи ученаго міра Венеціанцы изм'єнним христіанству въ 1202 г.

Выразителемъ этого общаго мивнія явился графъ Riant, который всею силою своей эрудиціи и блестящаго литературнаго таланта поддержаль и распространиль несколько затерянное въ общирной энциклопедіи митиіе Hopf'a. Riant обратиль вниманіе не только на договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, но и на показаніе изв'єстныхъ уже раньше источниковъ — на показаніе восточныхъ и западныхъ хроникъ. Въ ответъ на защиту Villehardouin, сделанную N. de Wailly, Riant замычаеть, что маршалу Шампанскому вовсе нельзя върить такъ безусловно, не потому, чтобы онъ плохо зналь дело, а потому, что онъ является какъ-бы оффиціальнымъ разсказчикомъ, представителемъ высшихъ классовъ ополченія, вошедшихъ въ соглашеніе съ Венеціанцами и поддерживавшихъ ихъ виды. И противъ Villehardouin сообщеніе Ernoul вовсе не стоить одиноко: бельгійскія хроники и итальянская летопись Ricob. Ferrarese прямо говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а.Иннокентій III и Guntherus крайне недоброжелательно относятся къмимъ. Тъмъ не менъе самъ Riant признаетъ, что соединенныхъ доказательствъ всёхъ этихъ хроникъ не достаточно: «Вопросу объ измѣнѣ Венеціанцевъ суждено-бы оставаться въ закодованномъ кругу и онъ, пожалуй, разрѣшился-бы скорѣе въ пользу Villehardouin, если-бы не было найдено въ архивахъ документальнаго доказательства, которое подтвердило-бы обвинение Ernoul'я». Этоть

долго жданный, рышающій дыло документь наконець нашелся — это тоть самый договорь оть 13 мая 1202 г., о которомъ говорить Hopf. Тексть договора, правда, не издань, «но неоспоримый авторитеть Hopf'a замѣняеть для меня всякую гарантію», не колеблясь сознается французскій ученый, «такъ какъ авторъ столькихъ добросовъстныхъ трудовъ стоить выше какихъ-бы то ни было подозрѣній». Впрочемъ. и самъ Riant допускалъ мысль, что Hopf, быть можеть, не находилъ никакого новаго документа, но посредствомъ некоторыхъ конъектуръ открыль точную датировку венеціанскаго договора, уже напечатаннаго y Tafel и Thomas въ «Fontes Rerum Austriacarum» (XIII). Riant самъ пытается указать тотъ путь, по которому могъ пойти Hopf. Именно: въ напечатанномъ документъ года не дается, а дается лишь число місяца по христіанскому и арабскому счисленію — 19 Schaban Mensis Martii. 19 Schaban не приходится въ мартъ въ 1202 г., но если допустить часто встречающееся разночтение Mensis Madii вывсто Martij, то 19 Schaban приходится какъ разъ на 14 мая 1202 г., разница всего на одинъ день. «Теорія преднамъренности» нашла себъ въ лицѣ Riant крестнаго отда, горячаго защитника и талантливаго распространителя; бездоказательное обвинение Hopf'а было принято на въру безъ колебаній и только впоследствіи пришлось французскому ученому каяться въ своемъ слишкомъ большомъ довъріи и преклоненін передъ авторитетомъ Hopf'а.

Этоть авторитеть быль насколько поколеблень тамь самымь ученымъ Thomas, который витсть съ Tafel'емъ издаль въ Fontes Rerum Austriacarum договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ. Не то, чтобы Thomas отрицаль изм'тну Венецін; совстмъ напротивъ: онъ считаеть, что «ея существованіе и будущность зависили оть того, удается-ли ей отклонить крестоносцевь отъ Египта или нътъ, и геній ея дожа исполниль это съ удивительною ловкостью». Точно также, какъ и для Hopf'a главнымъ доказательствомъ своего миснія Thomas выставляеть «тѣ шесть привилегій», которыя сдёлались извёстны по его собственному изданію, и соти привилегіи могли быть даны только ва выходящія изъ ряду вонъ услуги»—этой услугой и была изміна 1202 г. Но надо замѣтить, что Thomas вовсе не стоить за датировку Норба, который не могь привести никакихъ доказательствъ въ пользу своего мивнія. По мивнію же Тнотав, тоже ничвив собственно не доказанному, «привилегін эти были даны тотчасъ-же или непосредственно после великой Константинопольской катастрофы», другими

Слабую попытку защитить старую точку зрвнія следаль N. de Wailly, извёстный издатель Villehardouin. Противъ договоровъ Венеціанцевъ съ султаномъ онъ, конечно, ничего не могъ сказать по недостатку матеріаловъ, и всъ его усилія направлены къ тому, чтобы доказать преимущество Villehardouin, котораго онъ считаетъ лучшимъ и главнымъ источникомъ по исторіи IV-го крестоваго похода, надъ восточнымъ хроникеромъ Ernoul'емъ. По его мибнію Шампанскій пов'єствователь, принимавшій д'єятельное участіе во всёхъ тоглашнихъ событіяхъ, постоянно бывшій на мість дійствій, близко стоявшій къ главнымъ предводителямъ ополченія, посвященный во всв тайны ихъ политики, является болье знающимъ и правдивымъ свидътелемъ, нежели восточный хроникеръ, писавшій лишь по слухамъ. раздраженный отклоненіемъ похода и потому крайне партійный. Но какъ ни была блестяща и хороша защита «перваго творца французской прозы», а громкое имя и рышающій авторитеть Норба стояли за упомянутымъ имъ договоромъ и въ общемъ во мибніи ученаго міра Венеціанцы изм'єнили христіанству въ 1202 г.

Выразителемъ этого общаго мивнія явился графъ Riant, который всею силою своей эрудиціи и блестящаго литературнаго таланта поддержаль и распространиль несколько затерянное въ общирной энциклопедіи мибніе Hopf'a. Riant обратиль вниманіе не только на договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, но и на показаніе извістныхъ уже раньше источниковъ — на показаніе восточныхъ и западныхъ хроникъ. Въ отвътъ на защиту Villehardouin, сдъланную N. de Wailly, Riant зам'вчаеть, что маршалу Шампанскому вовсе нельзя върить такъ безусловно, не потому, чтобы онъ плохо зналь дъло, а потому, что онъ является какъ-бы оффиціальнымъ разсказчикомъ, представителемъ высшихъ классовъ ополченія, вошедшихъ въ соглашеніе съ Венеціанцами и поддерживавшихъ ихъ виды. И противъ Villehardouin сообщение Ernoul вовсе не стоить одиноко: бельгійскія хроники и итальянская летопись Ricob. Ferrarese прямо говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а.Иннокентій III и Guntherus крайне недоброжелательно относятся къмимъ. Тъмъ не менъе самъ Riant признаетъ, что соединенных доказательствъ всёхъ этихъ хроникъ не достаточно: «Вопросу объ измѣнѣ Венеціанцевъ суждено-бы оставаться въ заколдованномъ кругу и онъ, пожалуй, разръщился-бы скоръе въ пользу Villehardouin, если-бы не было найдено въ архивахъ документального доказательства, которое подтвердило-бы обвинение Ernoul'я». Этоть

долго жданный, рышающій дыло документь наконець нашелся — это тоть самый договорь оть 13 мая 1202 г., о которомъ говорить Hopf. Тексть договора, правда, не изданъ, «но неоспоримый авторитетъ Hopf'a зам'вняеть для меня всякую гарантію», не колеблясь сознается французскій ученый, «такъ какъ авторъ столькихъ добросовъстныхъ трудовъ стоить выше какихъ-бы то ни было подозрѣній». Впрочемъ, и самъ Riant допускалъ мысль, что Hopf, быть можеть, не находилъ никакого новаго документа, но посредствомъ некоторыхъ конъектуръ открыль точную датировку венеціанскаго договора, уже напечатаннаго y Tafel и Thomas въ «Fontes Rerum Austriacarum» (XIII). Riant самъ пытается указать тотъ путь, по которому могь пойти Hopf. Именно: въ напечатанномъ документъ года не дается, а дается лишь число мѣсяца по христіанскому и арабскому счисленію — 19 Schaban Mensis Martii. 19 Schaban не приходится въ мартъ въ 1202 г., но если допустить часто встръчающееся разночтение Mensis Madji вмъсто Martij, то 19 Schaban приходится какъ разъ на 14 мая 1202 г., разница всего на одинъ день. «Теорія преднамѣренности» нашла себѣ въ лицѣ Riant крестнаго отца, горячаго защитника и талантливаго распространителя; бездоказательное обвинение Норб'а было принято на въру безъ колебаній и только впоследствіи пришлось французскому ученому каяться въ своемъ слишкомъ большомъ довъріи и преклоненіи передъ авторитетомъ Hopf'a.

Этоть авторитеть быль нёсколько поколеблень тёмь самымь ученымъ Thomas, который витсть съ Tafel'емъ издаль въ Fontes Rerum Austriacarum договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ. Не то, чтобы Thomas отрицаль изм'тну Венецін; совстмъ напротивъ: онъ считаеть, что «ея существованіе и будущность зависили оть того, удается-ли ей отклонить крестоносцевь отъ Египта или нътъ, и геній ея дожа исполниль это съ удивительною ловкостью». Точно также, какъ и для Hopf'a главнымъ доказательствомъ своего мнения Thomas выставляеть «тѣ шесть привилегій», которыя сдёлались извёстны по его собственному изданію, и соти привилегіи могли быть даны только за выходящія изъ ряду вонъ услуги» — этой услугой и была изміна 1202 г. Но надо зам'тить, что Thomas вовсе не стоить за датировку Норба, который не могь привести никакихъ доказательствъ въ пользу своего мивнія. По мивнію же Тнотав, тоже ничвив собственно не доказанному, «привилегін эти были даны тотчасъ-же или непосредственно послѣ великой Константинопольской катастрофы», другими

Слабую попытку защитить старую точку эрвнія сделаль N. de Wailly, изв'ястный издатель Villehardouin. Противъ договоровъ Венеціанцевъ съ султаномъ онъ, конечно, ничего не могъ сказать по неностатку матеріаловъ, и всъ его усилія направлены къ тому, чтобы доказать преимущество Villehardouin, котораго онъ считаетъ лучшимъ и главнымъ источникомъ по исторіи IV-го крестоваго похода, надъ восточнымъ хроникеромъ Ernoul'emъ. По его мевнію Шампанскій пов'єствователь, принимавшій д'іятельное участіе во вс'іх тогдащнихъ событіяхъ, постоянно бывшій на итсте действій, близко стоявшій къ главнымъ предводителямъ ополченія, посвященный во всё тайны ихъ политики, является болье знающимъ и правдивымъ свидытелемъ, нежели восточный хроникеръ, писавшій лишь по слухамъ, раздраженный отклоненіемъ похода и потому крайне партійный. Но какъ ни была блестяща и хороша защита «перваго творца французской прозыю, а громкое имя и рышающій авторитеть Норба стояли за упомяпутымъ имъ договоромъ и въ общемъ во мити ученаго міра Венеціанцы изм'єнили христіанству въ 1202 г.

Выразителемъ этого общаго мивнія явился графъ Riant, который всею силою своей эрудиців и блестящаго литературнаго таланта поддержаль и распространиль несколько затерянное въ обширной энциклопедіи мибніе Hopf'a. Riant обратиль вниманіе не только на договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, но и на показаніе изв'єстныхъ уже раньше источниковъ -- на показаніе восточныхъ и западныхъ хроникъ. Въ ответъ на защиту Villehardouin, сделанную N. de Wailly, Riant замычаеть, что маршалу Шампанскому вовсе нельзя върить такъ безусловно, не потому, чтобы онъ плохо зналь дъло, а потому, что онъ является какъ-бы оффиціальнымъ разсказчикомъ, представителемъ высшихъ классовъ ополченія, вошедшихъ въ соглашеніе съ Венеціанцами и поддерживавшихъ ихъ виды. И противъ Villehardouin сообщеніе Ernoul вовсе не стоить одиноко: бельгійскія хроники и итальянская летопись Ricob. Ferrarese прямо говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а.Иннокентій III и Guntherus крайне недоброжелательно относятся къмимъ. Тёмъ не менёе самъ Riant признаетъ, что соединенных доказательствъ всёх в этих в хроникъ не достаточно: «Вопросу объ измѣнѣ Венеціанцевъ суждено-бы оставаться въ закодованномъ кругу и онъ, пожалуй, разрѣшился-бы скорѣе въ пользу Villehardouin, если-бы не было найдено въ архивахъ документальнаго доказательства, которое подтвердило-бы обвинение Ernoul'я». Этоть

долго жданный, рышающій дыло документь наконець нашелся — это тотъ самый договоръ отъ 13 мая 1202 г., о которомъ говоритъ Hopf. Тексть договора, правда, не издань, «но неоспоримый авторитеть Hopf'a замѣняеть для меня всякую гарантію», не колеблясь сознается французскій ученый, «такъ какъ авторъ столькихъ добросовістныхъ трудовъ стоитъ выше какихъ-бы то ни было подозрѣній». Впрочемъ, и самъ Riant допускалъ мысль, что Hopf, быть можетъ, не находилъ никакого новаго документа, но посредствомъ нъкоторыхъ конъектуръ открыль точную датировку венеціанскаго договора, уже напечатаннаго y Tafel и Thomas въ «Fontes Rerum Austriacarum» (XIII). Riant самъ пытается указать тотъ путь, по которому могъ пойти Hopf. Именно: въ напечатанномъ документъ года не дается, а дается лишь число мѣсяца по христіанскому и арабскому счисленію — 19 Schaban Mensis Martii. 19 Schaban не приходится въ марть въ 1202 г., но если допустить часто встръчающееся разночтение Mensis Madji вмъсто Martij, то 19 Schaban приходится какъ разъ на 14 мая 1202 г., разница всего на одинъ день. «Теорія преднамъренности» нашла себъ въ лицѣ Riant крестнаго отда, горячаго защитника и талантливаго распространителя; бездоказательное обвинение Hopf'а было принято на въру безъ колебаній и только впоследствіи пришлось французскому ученому каяться въ своемъ слишкомъ большомъ довъріи и преклоненіи передъ авторитетомъ Hopf'a.

Этоть авторитеть быль несколько поколеблень темы самымы ученымъ Thomas, который витстт съ Tafel'емъ издаль въ Fontes Rerum Austriacarum договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ. Не то, чтобы Thomas отрицаль изм'тну Венецін; совстмъ напротивъ: онъ считаеть, что «ея существованіе и будущность зависили оть того, удается-ли ей отклонить крестоносцевъ отъ Египта или нѣтъ, и геній ея дожа исполниль это съ удивительною ловкостью». Точно также, какъ и для Hopf'a главнымъ доказательствомъ своего митнія Thomas выставляеть «тѣ шесть привилегій», которыя сдёлались извёстны по его собственному изданію, и соти привилегіи могли быть даны только за выходящія изъ ряду вонъ услуги»—этой услугой и была изміна 1202 г. Но надо заметить, что Thomas вовсе не стоить за датировку Норга, который не могь привести никакихъ доказательствъ въ пользу своего мивнія. По мивнію же Тнотав, тоже ничвив собственно не доказанному, «привилегіи эти были даны тотчасъ-же или непосредственно после великой Константинопольской катастрофы», другими

Слабую попытку защитить старую точку эрвнія сделаль N. de Wailly, известный издатель Villehardouin. Противъ договоровъ Венеціанцевъ съ султаномъ онъ, конечно, ничего не могъ сказать по недостатку матеріаловъ, и всь его усилія направлены къ тому, чтобы доказать преимущество Villehardouin, котораго онъ считаетъ дучшимъ и главнымъ источникомъ по исторіи IV-го крестоваго похода, надъ восточнымъ хроникеромъ Ernoul'emъ. По его мибнію Шампанскій пов'єствователь, принимавшій д'єятельное участіе во всёхъ тогдащнихъ событіяхъ, постоянно бывшій на мість дійствій, близко стоявшій къ главнымъ предводителямъ ополченія, посвященный во всь тайны ихъ политики, является болье знающимъ и правдивымъ свидьтелемъ, нежели восточный хроникеръ, писавшій лишь по слухамъ, раздраженный отклоненіемъ похода и потому крайне партійный. Но какъ ни была блестяща и хороша защита «перваго творца французской прозы», а громкое имя и решающій авторитеть Норва стояли за упомянутымъ имъ договоромъ и въ общемъ во мити ученаго міра Венеціанцы изм'єнили христіанству въ 1202 г.

Выразителемъ этого общаго мивнія явился графъ Riant, который всею силою своей эрудиців и блестящаго литературнаго таланта поддержаль и распространиль несколько затерянное въ обширной энциклопедіи митніе Hopf'a. Riant обратиль вниманіе не только на договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ, но и на показаніе изв'єстныхъ уже раньше источниковъ --- на показаніе восточныхъ и западныхъ хроникъ. Въ ответъ на защиту Villehardouin, сделанную N. de Wailly, Riant замычаеть, что маршалу Шампанскому вовсе нельзя върить такъ безусловно, не потому, чтобы онъ плохо зналъ дъло, а потому, что онъ является какъ-бы оффиціальнымъ разсказчикомъ, представителемъ высшихъ классовъ ополченія, вошедшихъ въ соглашеніе съ Венеціанцами и поддерживавшихъ ихъ виды. И противъ Villehardouin сообщение Ernoul вовсе не стоить одиноко: бельгійскія хроники и итальянская летопись Ricob. Ferrarese прямо говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а Иннокентій III и Guntherus крайне недоброжелательно относятся къмимъ. Тъмъ не менъе самъ Riant признаетъ, что соединенных доказательствъ всёхъ этихъ хроникъ не достаточно: «Вопросу объ измѣнѣ Венеціанцевъ суждено-бы оставаться въ заколдованномъ кругу и онъ, пожалуй, разръщился-бы скоръе въ пользу Villehardouin, если-бы не было найдено въ архивахъ документальнаго доказательства, которое подтвердило-бы обвинение Ernoul'я». Этоть

долго жданный, рышающий дыло документы наконець нашелся — это тоть самый договорь оть 13 мая 1202 г., о которомь говорить Hopf. Текстъ договора, правда, не изданъ, «но неоспоримый авторитетъ Hopf'a зам'ыняеть для меня всякую гарантію», не колеблясь сознается французскій ученый, «такъ какъ авторъ столькихъ добросовістныхъ трудовъ стоитъ выше какихъ-бы то ни было подозрѣній». Впрочемъ, и самъ Riant допускалъ мысль, что Hopf, быть можетъ, не находилъ никакого новаго документа, но посредствомъ некоторыхъ конъектуръ открыль точную датеровку венеціанскаго договора, уже напечатаннаго y Tafel и Thomas въ «Fontes Rerum Austriacarum» (XIII). Riant самъ пытается указать тотъ путь, по которому могъ пойти Hopf. Именно: въ напечатанномъ документъ года не дается, а дается лишь число місяца по христіанскому и арабскому счисленію — 19 Schaban Mensis Martii. 19 Schaban не приходится въ мартъ въ 1202 г., но если допустить часто встръчающееся разночтение Mensis Madji вмъсто Martij, то 19 Schaban приходится какъ разъ на 14 мая 1202 г., разница всего на одинъ день. «Теорія преднамъренности» нащла себъ въ лицѣ Riant крестнаго отца, горячаго защитника и талантливаго распространителя; бездоказательное обвинение Hopf'а было принято на въру безъ колебаній и только впоследствіи пришлось французскому ученому каяться въ своемъ слишкомъ большомъ довъріи и преклоненіи передъ авторитетомъ Hopf'a.

Этоть авторитеть быль несколько поколеблень темр самымь ученымъ Thomas, который витсть съ Tafel'емъ издаль въ Fontes Rerum Austriacarum договоръ Венеціанцевъ съ Малекъ-Аделемъ. Не то, чтобы Thomas отрицаль изм'тну Венецін; совстмъ напротивъ: онъ считаетъ, что «ея существованіе и будущность зависили отъ того, удается-ли ей отклонить крестоносцевь отъ Египта или нътъ, и геній ея дожа исполниль это съ удивительною ловкостью». Точно также, какъ и для Hopf'a главнымъ доказательствомъ своего митнія Thomas выставляеть «тѣ шесть привилегій», которыя сдѣлались извѣстны по его собственному изданію, и соти привилегіи могли быть даны только за выходящія изъ ряду вонъ услуги»—этой услугой и была изміна 1202 г. Но надо зам'тить, что Thomas вовсе не стоить за датировку Норба, который не могь привести никакихъ доказательствъ въ пользу своего митнія. По митнію же Thomas, тоже ничти собственно не доказанному, «привилегіи эти были даны тотчасъ-же или непосредственно после великой Константинопольской катастрофы», другими словами эти привилегіи не были включены въ какой-либо договоръ до похода, а были наградой Венеціанцамъ «за ихъ необыкновенныя услуги». Показаніями-же хроникъ, враждебныхъ Венеціанцамъ, Thomas не пренебрегаетъ, подобно Норбу; они только имѣютъ для него второстепенное значеніе, служать какъ-бы подтвержденіемъ того, что высказано въ договорѣ, и ни въ коемъ случаѣ не являются «простыми слухами и извѣстіями».

Все ту-же защиту «теорін предумыщленности» ведеть и нѣмепкій историкъ Streit, но несмотря на то, что точка эрвнія Норба торжествуеть, его авторитеть падаеть все ниже. Дело въ томъ, что Streit сдълался счастливымъ обладателемъ бумагъ покойнаго Hopf'a, и онъ могь во-очію уб'єдиться, что никакого новаго договора знаменитый византинисть не открываль, что онь пользовался лишь напечатанными у Tafel'я документами, съ тъмъ только прибавленіемъ, что самовольно поставиль ихъ подъ точную дату и измъниль имена венеціанскаго уполномоченнаго Петра Микіэли въ Доменико и египетскаго эмира Faid-Eddin'a въ Said-Eddin'a. Но если Норб и не правъ въ датировкъ документа, то его точка зрънія все-таки остается правильной. Договоръ не былъ заключенъ 13 мая 1202 г., но во всякомъ случат до похода на Константинополь. Венеціанскіе послы Петръ Микізли и Марино Дандоло отправились въ Каиръ и сообщили султану о поведеніи Венеціанцевъ, отклонившихъ такую грозу отъ Египта. Въ награду за это Малекъ-Адель и даль имъ большія торговыя привилегін. Когда-же именно быль заключень договорь--этого съ точностью сказать нельзя. Streit его относить все-таки къ 1203 году, хотя не приводить никакихъ основательныхъ причинъ для такой датировки. Все, что онъ можетъ сказать-это следующее: въ 1203 г. кончался срокъ 5-летняго перемирія между восточными христіанами и султаномъ; торговыя сношенія Венеціанцевь могли-бы прекратиться, когда на помощь восточнымъ христіанамъ пришло-бы могучее крестоносное ополченіе, способное надолго затянуть войну; было самое время предупредить султана, страна котораго тогда сильные всего страдала отъ голода и который вследствіе своего стесненнаго положенія съ радостью даль громадныя льготы услужившимь ему Венеціанцамь. Во-вторыхь, по тексту договора можно видеть, что взятіе Задра и отклоненіе туда похода (quae nobis significastis т. е. султану) побудило султана дать Венеціанцамъ торговыя привилегіи, но что походъ еще не былъ направленъ на Константинополь, такъ какъ дожъ взялся оказать еще услугу султану (de vestris agendis), т. е. окончательно отклонить походь въ сторону, только после того, какъ султанъ далъ уже привилегіи. Доказательства, какъ мы видимъ, весьма шаткія и слабыя и врядъли на неопределенныхъ выраженіяхъ текста можно строить такую точную, смёлую гипотезу: темъ боле, что датировка документа 19 Schaban Mensis Martii остается, а это число Schaban въ марте 1203 г. не приходится. Напотаих впоследствіи имёлъ полное право удивляться, откуда взяль Streit свою датировку.

Выходъ на свётъ статьи Hanotaux быль поворотнымъ пунктомъ въ разсмотръніи занимающаго насъ вопроса; «теорія предумышленности» была стерта въ прахъ, авторитету Норба нанесенъ смертельный ударъ и вновь восторжествовала «теорія случайностей». Первымъ деломъ, Hanotaux старается совершенно уронить значение Ernoul'я, но, въ сущности, его доказательства являются не болье, какъ повтореніемъ того, что раньше сказаль N. de Wailly. И Hanotaux находить, что свидетельство, данное подъ вліяніемъ досады и гиева, уже по тому самому подозрительно; къ тому-же надо сказать, прибавляетъ Hanotaux, что восточный летописецъ слышаль о происшествіяхъ въ Венеціи и подъ Задромъ отъ отдѣлившихся отъ главной арміи вождей, вродъ графа Монфорскаго, аббата de Vaux-de-Cernay и другихъ, т. е. отъ людей, крайне враждебно относившихся къ Венеціанцамъ и къ самому отклоненію похода. Помимо-же Ernoul'я только два источника говорять объ изм'єн'є Венеціанцевъ — это Baudouin d'Avesnes (авторъ Chron. gall. ined.) и Chron. Comitum Flandrensium. Но первый изъ нихъ не боле какъ отчасти списокъ, отчасти компиляція съ Ernoul'я и Villehardouin'а и въвопросъ объизмънени вънаправлени онъ держится версіи Ernoul'я. Что-же касается второго источника, то «составленный вдали отъ происходившихъ событій, переполненный ошибками и легендами, онъ не заслуживаеть ни мальйшаго довърія». А въ противуположность этимъ тремъ «не заслуживающимъ довърія» источникамъ, остальныя хроники разсказывають совершенно другое. Не только очевидцы похода, какъ Villehardouin и R. de Clari, но даже и противники Венеців, какъ папа, Гунтеръ, Альберихъ, аббать de Vaux-de-Cernay, ничего не говорять объ измънъ Венеціанцевъ, а эти сторонники оппозиціи не преминули-бы обличить ненавистную имъ республику въ этомъ постыдномъ поступкъ, если-бы таковой былъ совершенъ. Съ другой стороны арабскіе историки, которымъ нечего было-бы скрывать существование договора между Малекъ-Аделемъ и Венеціанцами не обмолвились ни единымъ словомъ объ этомъ договоръ.

Следовательно остается одно доказательство противъ Венеціанцевъ-го знаменитый договоръ, заключенный Петромъ Микіали и Марино Дандоло и надълавшій столько шуму въ новъйшей исторіографіи: его-то разборъ и составляетъ главную часть статьи Hanotaux, и разборъ этотъ, надо сказать, составленъ крайне тщательно и умъло. Договоръ носить чисто торговый характеръ и заключаеть въ себъ 4 части. Въ первой изъ нихъ перечисляются договаривающіяся стороны дожъ и султанъ, со всеми пышными титулами восточной лести и дипломатін, упоминаются знакомыя намъ имена пословъ Петра Микіэли и Марино Дандоло, даются по договору льготы на некоторыя ввозныя пошлины и на основаніе фундука (нічто вродів факторін) и наконець приводится дата: die decima nona Saben Mensis Martii. Остальныя три части служать какъ-бы дополненіемъ первой: египетскому флоту дается приказъ охранять Венеціанскихъ купцовъ, дается право торговать безъ стесненій по всей земле Египетской и, наконецъ, приводятся некоторыя подробности объ устройствъ фундука. Къ какому-же времени относится договоръ? Въ текстъ годъ не приведенъ. Норб утверждаетъ, что заключенъ онъ былъ 13 мая 1202 г., хотя при этомъ онъ не можеть привести никакихъ доказательствъ. Новаго документа Норя не находиль, какъ это выясниль компетентный въ этомъ случай Streit; да и врядъ-ли подобный документъ существуетъ, иначе и Mas-Latrie и Tafel, усердно рывшіеся въ венеціанских вархивах в, отыскали-бы его; вёдь найдены-же подобные договоры отъ 1215, 1225 и 1252 гг. Къ тому-же Норf, относя заключение договора къ 13 мая 1202 г. въ Капръ и его утверждение эмиромъ Сеадъ-Эддиномъ въ Венеціи къ іюлю 1202 г.<sup>1</sup>), дёлаеть совершенно невозможныя предположенія. Заключение договора не могло последовать 13 мая въ Капре, по той простой причинь, что, по свидътельству арабскаго историка Абульфеды, у котораго хронологическій распорядокь разсказа безупречень, Малекь-Адель въ то время быль не въ Египть, а въ Сиріи. Не менье невыроятно предположение о потодкт Сеадъ-Эддина (правильно Faid-Eddin, какъ показалъ это Streit) въ Венецію. Въдь въ такомъ случат эмиръ высадился-бы въ городъ въ то время, когда тамъ собрались кресто-



Май—йоль какъ разъ то время, которое потребовалось-бы Сеадъ-Эддину для переправы изъ Египта въ Венецію.

носцы; неужели последніе потерпели-бы это и неужели враждебные Венеціанцамь писатели не упомянули-бы о такомъ явномъ предательстве Венеціанцевъ, да и неужели последніе такъ неосторожно обставили-бы все дело?

Такимъ образомъ Hanotaux, подкрынивъ выскими соображеніями сомитнія Thomas и показанія Streit'а, доказаль, что Hopf воспользовался извъстнымъ уже документомъ, напечатаннымъ у Tafel и Thomas, и совершенно произвольно и, что главное, невърно отнесъ договоръ къ 13 мая 1202 г. Ложность этой даты подтверждается еще свидътельствомъ того-же арабскаго историка Абульфеды, который утверждаеть, что Малекъ-Адель началь наименовать себя «царемъ царей» и «другомъ главы правовърныхъ» только съ 1207 г., а именпо этими громкими титулами и изукращень извёстный намъ договоръ. Установивъ ложность датировки Hopf'a, Hanotaux пытается установить настоящее время заключенія договора. Данныя для этого следующія. Договоръ не могъ быть заключень позже 1218 г., такъ какъ въ этомъ именно году умеръ заключавшій его султанъ Малекъ-Адель. Подходя еще ближе, мы найдемъ, что 19 Schaban, число мѣсяца приведенное подъдокументомъ, падаетъ въ царствованіе Малекъ-Аделя на мартъ мъсяцъ (мъсяцъ, когда былъ заключенъ договоръ) только три раза — это 31 марта 1206 г., 21-го марта 1207 г. и 9-го марта 1208 г., а такъ какъ султанъ принялъ вышеупомянутый титуль только въ августь 1207 г., то скорье всего можно отнести договоръ къ 9-му марту 1208 г. Къ этой-же датъ приводять насъ и имена Венеціанскихъ пословъ, которые въ то время занимали важные посты въ восточныхъ венеціанскихъ владеніяхъ и скорве и удобнее всехъ могли сноситься съ султаномъ. Правда, можно возразить, что если договоръ и заключенъ въ 1208 г., привилегіи, тамъ упомянутыя, могли быть даны за услуги, оказанныя въ 1202 г. Такъ думалъ напр. Mas-Latrie. На зачёмъ, спрашивается, было Венеціанцамъ дожидаться целыхъ 6 леть своей награды? Да и въ самомъ договоръ сказано «vestris agendis», т. е. привилегіи даются Венеціанцамъ за ихъ будущія услуги или за объщанія, а не за прошедшее.

Теперь, разъ ни восточные, ни западные источники не имѣютъ большой цѣны, разъ договора за 1202 г. не существуеть—гдѣ-же доказательства измѣны Венеціанцевъ, что дѣлается съ «теоріей предумышленности»? Она, какъ полагаетъ Hanotaux, должна исчезнуть и уступить мѣсто старой «теоріи случайностей».

Защитникамъ первой теоріи оставалось сложить оружіе и, по возможности, ослабить свое пораженіе. Это и постарался сдёлать Riant въ своей стать в отъ 1878 г. После веских доказательствъ Hanotaux, датировка Норга оказалась совершенно несостоятельной и главное доказательство измѣны Венеціанцевъ — ихъ договоръ съ Малекъ-Аледемъ не имъетъ подъ собою реальной почвы. Riant вполнъ сознаетъ это и безжалостно относится къ своему бывшему союзнику, оказавшемуся такъ сильно побитымъ: онъ не задумывается обвинять покойнаго нъмецкаго ученаго въ намъренномъ обманъ и передълкъ именъ. Но совствить сдаться Riant не захотть и совершиль свое отступленіе такъ искусно, что последнее слово осталось за нимъ. Прежде всего онъ однимъ ударомъ уничтожаетъ датировку самого Hanotaux: договоръ не могъ быть заключенъ 9 марта 1208 г., такъ такъ Марино Дандоло, одинъ изъ венеціанскихъ уполномоченныхъ, былъ въ Венеціи въ февраль этого года. Даты-же 1206 г. и 1207 г. по признанію самого Напотаих невърны, такъ какъ въ это время султанъ еще не носиль титула «Rex regum». Такимъ образомъ время заключенія договора остается совершенно неизвъстнымъ и, пока что, узнать ее невозможно. Съ другой стороны, показанія восточныхъ и западныхъ хроникеровъ, враждебныхъ Венеціанцамъ, вовсе не такъ лишены значенія, какъ это думаеть Hanotaux. Ernoul, въ сущности, остается однимъ изъ главныхъ источниковъ по исторіи IV-го крестоваго похода и показанія его ни въ коемъ случать нельзя отрицать. А показаніе Ernoul'я явдяется далеко не одинокимъ. Напоtaux сводитъ остальные источники. поддерживающіе обвиненіе Ernoul'я, къ двумъ-Baudouin d'Avesnes и Balduinus Constantinopolitanus, и оба они являются лишь списками съ восточнаго хроникера. Но во-первыхъ, какъ справедливо замъчаетъ Riant, есть еще двѣ итальянскія хроники— Pippino и Ricobaldo Ferrarese, и если Baudouin d'Avesnes и является, быть можеть, спискомъ съ Ernoul'я, то этого ни въ коемъ случав нельзя сказать про Balduinns Constantinopolitanus. Во многихъ частностяхъ разсказъ одной хроники совершенно разнится отъ разсказа другой, и кътому-же, какъ мы сказали выше, хроника Ernoul'я была закончена лишь въ 1231 г., тогда какъ Balduinus былъ составленъ раньше 1214 г. А что касается до достовърности сообщенія последняго, то оно вовсе не такъ мало, какъ хочеть доказать это Hanotaux. Старые издатели Dom Martin и Bethmann ставили его очень высоко, считая его хорошимъ историческимъ источникомъ.

Въ какомъ-же видъ представляется теперь весь вопрось? Знаменитый договоръ, относящійся неизвъстно къ какому времени, никакого значенія не имъетъ; остаются лицомъ къ лицу лишь противоръчивыя показанія различныхъ хроникъ того времени, большинство которыхъ, правда, стоитъ на сторонъ Венеціанцевъ. Но какъ-бы то ни было, вопросъ снова замыкается «въ заколдованный кругъ, изъ котораго нътъ исхода», и Riant откровенно заявляеть, что до открытія новыхъ документовъ въ этомъ кругу онъ «больше вертъться не станетъ».

Казалось-бы съ благоразумнымъ совътомъ Riant весь этотъ вопросъ о преимуществъ одной «теоріи» надъ другой, объ намънъ или правотъ Венеціанцевъ, окончательно зарытъ и погребенъ до повыхъ архивныхъ изысканій. Но оказалось не то: ученые разныхъ національностей продолжали спорить надъ злополучнымъ вопросомъ. Защитникомъ «теоріи случайностей» первый выступилъ Heyd. Новаго послъ Напотаих и Riant онъ ничего не сказалъ и ничего не прибавилъ къ разъясненію спорнаго пункта. Доводы его все также вертятся около показаній враждебныхъ Венеціи хроникъ, которымъ онъ не придаетъ большой цѣны и считаетъ «только собраніемъ слуховъ, циркулировавшихъ тогда на Востокъ», и около знаменитаго договора, который лишенъ даты и па основаніи котораго ни въ коемъ случать нельзя обвилять Дандоло. Наиболье въроятной датой заключенія договора Неуд считаетъ 1218 г.

Точно также и французскому ученому Tessier, выступившему въ своемъ общирномъ трудъ защитникомъ «теоріи случайностей», не удалось сказать ничего новаго по этому поводу. Онъ и самъ сознаетъ это и потому постарался ввести въ споръ новый элементъ: онъ стремится доказать, что Венеціанцы и не могли изм'єнить святому ділу. такъ какъ они до самаго похода были въ отличныхъ отношеніяхъ съ папой. Мы уже видъли, что доказательства Tessier по поводу полнаго мира и согласія, царившаго между куріей и республикой, далеко не неопровержимы; но если даже допустить, что такое совершенное согласіе и существовало, то это не доказываеть еще невозможности измѣны со стороны Венеціанцевъ. Въ самомъ дѣлѣ, вѣдь не изъ благочестія или благогов'інія передъ папой слушались-бы они его, не изъ желанія помочь Св. Земль отправились они въ походъ. Самъ Tessier признаеть, что въ этомъ случав они действовали изъ-за практическихъ цівлей, что это имъ было выгодно; противное было-бы совершенно не согласно съ темъ, что известно вообще о поведении Венеціанцевъ и объ ихъ поступкахъ во время крестовыхъ походовъ въ частности. Положимъ, имъ могло быть выгодно до 1202 г. поддерживать хорошія отношенія съ папой, но имъ могло быть еще выгоднѣе нарушить эти отношенія въ 1202 г. (что они и сдѣлали, взявъ Задръ) и извлечь большую пользу отъ мусульманъ. Приходится сознаться, что и послѣ доводовъ Tessier положеніе вопроса объ измѣнѣ Венеціанцевъ остается все тѣмъ-же, какимъ оставилъ его Riant.

Последнимъ, запоздалымъ и, надо сказать, самымъ неудачнымъ защитникомъ «теоріи предумышленности» выступиль въ 1885 г. Pears. Въ своихъ доказательствахъ онъ очень мало обращаетъ вниманія на извъстіе современныхъ источниковъ: онъ упоминаеть о нихъ только между прочимъ, не входя даже въ разсмотрение вопроса объ ихъ происхождении или степени достовърности. Центръ тяжести доказательства дежить у него въ договоръ, заключенномъ между султаномъ и Венеціанцами 13 мая 1202 г.; это — договоръ, найденный Норбомъ, положенный имъ въ основание разсуждения въ Энциклопедии Ersch и Gruber, но потомъ, къ несчастью, затерянный. Pears словно игнорируетъ всю литературу по этому вопросу, не обращаеть никакого вниманія на статьи Streit'a, Hanotaux, Riant, Heyd'a и Tessier; Hopf продолжаеть служить для него незыблемымъ авторитетомъ, о который сокрушаются всѣ направленныя противъ него доказательства. По этому у Pears фигурируетъ и датировка 13 мая 1202 г. и нигдъ не упоминаемый Sead-Eddin и венеціанскій посоль «Доменико» Микіэли, о которомъ не имъется ровно никакихъ извъстій. «Привилегіи Пизанцевъ и Генуэзцевъ въ Константинопол'в должны были быть уравнов вшены привилегіями Венеціанцевъ въ Египть, и цьною измыны христіанству было куплено ихъ торжество». Единственное возражение, которымъ Pears удостоиваеть защитниковъ противной теоріи, а именно Hanotaux, относится къ невозможному прівзду Sead-Eddin'а въ іюль 1202 г. въ Венецію. Крестоносцы, зам'вчаетъ Pears, могли и не зам'втить эмира среди множества иностранцевъ толпившихся въ Венеціи, или сами Венеціанцы могли его скрыть. Pears забываеть, что то быль не простой путешественникъ, а полномочный посолъ султана, и надо предполагать какую-то необыкновенную слёпоту и безпечность въ крестоносцахъ, чтобы думать, что они не видели или не слышали о такомъ важномъ происшествіи. Надо сознаться, что Riant быль тысячу разъ правъ, когда совътовалъ до открытія новыхъ документовъ, изъясняющихъ дъло, не «входить въ безвыходный заколдованный кругъ», въ

которомъ дъйствительно и пришлось «вертъться» всъмъ позднъйшимъ изслъдователямъ этого темнаго вопроса.

1 Октября 1202 г. 1) венеціанскій флоть вмість съ посаженными на корабли крестоносцами отплыль изъ Венеціи. Забравъ по пути нъсколько городовъ, союзники только 10 ноября прибыли подъ Задръ <sup>2</sup>) и тотчасъ-же стали готовиться къ осадъ. Несмотря на сильный гарнизонъ и возведенныя недавно укрышленія жители не осмылилсь противупоставить силу силь, а рышились дыйствовать путемь переговоровь. Они чувствовали себя въ своемъ правѣ, хорошо зная, что венгерскій король, принявшій также кресть, находился подъ особымъ покровительствомъ папы; у нихъ, кромъ того, были письма отъ Иннокентія, въ которыхъ онъ запрещалъ крестоносцамъ чинить обиды христіанамъ и имъ въ частности. Папъ еще до прибытія крестоносцевъ подъ Задръ было, конечно, извъстно намъреніе Венеціанцевъ; восточныя хроники даже говорять о томъ, что папа, для подтвержденія своего запрещенія, отправиль къ союзникамъ своего легата; Gesta дають намъ имя этого посланнаго, это былъ аббатъ de Locedio. Съ этими-то письмами и явилась въ лагерь депутація изъ Задра и дала ихъ прочесть «встмъ крестоносцамъ». Такой обороть дела вызваль целое возмущеніе въ лагеръ. Дандоло дерзко заявиль, что «изъ-за отлученія, которымъ грозить папа, онъ не станетъ отказываться отъ своей мести»; большинство бароновъ, еще въ Венеціи посвященные въ планы и виды Венеціанцевъ и «заключившіе съ ними договоръ», вторили старому дожу. Но часть духовенства и нисшіе слои ополченія, которые мало и знали о цъли похода, и которымъ бароны не нашли нужнымъ сообщить объ этомъ, при чтеніи писемъ папы заволновались и стали громко роптать. Во главъ оппозиціи стояли правовърный защитникъ и сторонникъ куріи графъ Симонъ Монфорскій и аббать de-Vaux-de-Cernay. Последній громко и открыто протестоваль противь безбожнаго и нечестиваго замысла Венеціанцевъ и Симонъ едва спасъ его изъ рукъ раздраженныхъ моряковъ. Самъ графъ въ присутствіи главныхъ лицъ ополченія въ сильныхъ выраженіяхъ выразиль свое неодобреніе и отказался участвовать во взятін города. Но сильная партія бароновъ и Венеціанцевъ взяла все-таки верхъ и Задръ почти безъ боя сдался на капитуляцію, быль разграбленъ, добыча подів-

<sup>1)</sup> An. Halberst.

<sup>2)</sup> Id., Dev., Cp. R. de Clari, Baudouin d'Avesnes.

Breatrificai Bremeneur.

лена по условію и поб'єдоносное ополченіе поселилось въ завоеванномъ город $\dot{\mathbf{t}}^1$ ).

Задръ былъ взять, но эта побъда грозила крестоносцамъ и особенно Венеціанцамъ весьма непріятными послъдствіями. Иннокентій III, услышавъ о завоеваніи Задра и выслушавъ жалобы венгерскаго короля на противузаконный поступокъ союзниковъ, предалъ послъднихъ отлученію. Въ самомъ дълъ было за что.

Прежде всего, поведение крестоносцевъ показывало совершенное ихъ пренебрежение къ папъ и его приказаніямъ. Несмотря на его категорическое, ясно высказанное запрещеніе нападать на христіанскія земли, а въ особенности на Задръ, крестоносцы не послушались его. Такое непокорство роняло папскій авторитеть въ глазахъ всёхъ: его приказанія считались за ни что. Оскорбивъ венгерскаго короля, крестоносцы темъ самымъ въ корень подрывали доверіе къ об'єщаніямъ папы, разрушали его зав'єтное, любимое д'єло и на будущее время могли пом'єщать усп'єху пропов'єди крестовых походовъ: въдь папа торжественно объщаль всъмъ принявшимъ крестъ и венгерскому королю въ частности оберегать его владенія отъ нападенія чужихъ людей; обидчикамъ грозило отлученіе. А въ данномъ случат папское приказаніе нарушали сами крестоносцы, т. е. войско, собранное стараніями папы. Крестоносцы, въ самомъ дёль, совершили тяжкое преступление и они понесли вполит заслуженное наказание. На ихъ проступокъ Иннокентій смотрель какь на святотатство и раздраженный и оскорбленный первосвятитель въ своемъ письмѣ къ нимъ э) въ ръзкихъ выраженіяхъ выставляль имъ на видъвсю дерзость и гръховность ихъ поступка. Въ заключение папа кратко и жестко объявлялъ имъ, что предаетъ ихъ отлученію и что онъ лишаетъ ихъ той мило-

<sup>1)</sup> Такъ произошло это дело, какъ разсказывають его очень подробно R. de Clari и Petrus Mon. Trium Fontium. Villehardouin въ этомъ -случае слишкомъ доверять нельзя. Онъ является представителемъ и апологетомъ телъ высшихъ слоевъ онолченія, которые были заодно съ Венеціей и одни были посвящены въ цель похода подъ Задръ. Поэтому, онъ, желая выставить все дело въ наиболее благопріятномъ для своей партіи свёте, умалчиваеть напр. о письмахъ Иннокентія, выставляеть въ неблаговидномъ свёте телъ, «кто хотель, во что-бы то ни стало, разстроить походъ», тогда какъ целью последнихъ было какъ разъ завоеваніе Герусалима; маршалъ Шампанскій преднамеренно выставляеть на видъ, что Ядертинцы уже готовы были сдаться, но что тайныя козни несимпатичной ему партіи, т. е. сторонниковъ похода на Герусалимъ, разстроили настроившееся было дело и злостныя интриги части крестоносцевъ отвратили Ядертинцевъ отъ принятаго ими сначала благого намеренія.

<sup>2)</sup> Ep. Inn. V, 161.

сти, которую оказаль, отпустивь имъ передъ началомъ похода ихъ гръхи.

Письмо произвело сильное впечатление на «Франковъ», не утратившихъ еще безграничнаго уваженія къ папской куріи и религіознаго страха передъ церковнымъ проклятіемъ. По этому, считая для себя невозможнымъ оставаться долее подъ опалой и сознавая къ тому-же, что они своимъ непокорствомъ возстановятъ противъ себя общественное митніе, они рышим испросить прощеніе у разгибваннаго и оскорбленнаго Иннокентія. Съ этою цёлью они выбрали изъ своей среды посольство и отправили его въ Римъ для личнаго объясненія съ папой. Они, конечно, старались по возможности умалить свое преступление и сложить съ себя отвътственность за совершенный ими проступокъ, извиняясь темъ, что къ злополучному походу подъ Задръ они были вынуждены необходимостью 1), указывали на бедность, которую имъ приходилось терпеть; они сваливали всю вину на обманувшихъ ихъ, не пришедшихъ на мѣсто сбора товарищей в) и на Венеціанцевъ в), т. е. въ сущности говорили правду. Папа, гневъ котораго еще не остыль и который не желаль показаться слишкомъ уступчивымъ, опасаясь, какъ-бы излишняя мягкость не послужила поощреніемъ крестоносцамъ совершать и впредь такія-же преступленія, приняль посольство далеко не ласково. Два года спустя, онъ, въ письмъ своемъ къ епископу Суассонскому, одному изъ делегатовъ, все еще напоминалъ последнему о томъ, какъ онъ былъ пораженъ и огорченъ непослушаніемъ крестоносцевъ и какъ сурово приняль онъ посланныхъ къ нему съ просьбою о прощеніи 1). Но кончилось все-таки тъмъ, что папа простиль и сняль отлучение съ виновныхъ. Дело въ томъ, что, какъ наивно-увереннымъ тономъ замечаетъ Villehardouin, «папа зналъ, что безъ крестоноснаго ополченія погибло-бы все Божье дело», т. е. помимо крестоносцевъ некому было-бы осуществить желаніе папы освободить Св. Землю. Очень въроятно, какъ объясняеть это Guntherus, что напа приняль во вниманіе раскаяніе и покорность крестоносцевь, ихъ дъйствительно бъдственное положение въ Венеціи 5), заставившее ихъ нарушить его приказанія, что онъ приняль во вниманіе униженныя просьбы и усиленное ходатайство посланныхъ-уважаемыхъ лицъвъ

<sup>1)</sup> Ep. Inn. VI, 211.

<sup>2)</sup> Villehardouin.

<sup>3)</sup> An. Halberstadt.

<sup>4)</sup> Ep. VI, 212.

Это подтверждаеть и самъ папа. Ер. ∇, 162.

армін. Несомнънно, что папа желаль хоть чьмъ-нибудь поправить сдъланное уже зло: онъ приказывалъ крестоносцамъ возвратить венгерскому королю захваченный городъ и награбленную добычу 1). Очень можеть быть, что, даруя прощеніе Франкамъ, онъ хотель показать этимъ, что церковь милостиво и снисходительно относится къ раскаявшимся, но остается непреклонной къ упорнымъ грешникамъ. Дело въ томъ, что Венеціанцы, хотя и были, собственно, главными виновниками похода подъ Задръ, не сочли даже нужнымъ испросить у папы прощенія. И прежде, какъ мы вид'ыи, Иннокентій съ полнымъ къ тому основаніемъ не любиль корыстолюбивыхъ «торгашей». Літомъ этого года, последніе жестоко оскорбили его въ лице кардинала Петра Капуано, а теперь, когда они больше всёхъ нуждались въ прощеніи, они и не подумали просить объ этомъ папу. И такъ, онъ послаль крестоносцамъ Франкамъ милостивое письмо, въ которомъ изъявдяль имъ свое отпущение. Условіями последняго онъ ставиль возвращеніе всей добычи, сохраненіе въ целости Задра, который могли разрушить и, действительно, срыли до основанія ненавидевшіе городъ Венеціанцы; крестоносцы подъ присягой обязывались никогда впредь не повторять подобныхъ нападеній, должны были покляться въ безусловномъ повиновеніи приказаніямъ папы. Въ концѣ своего отпустительнаго письма Иннокентій отечески сов'єтоваль имъ попросить прощенія у венгерскаго короля 2). Венеціанцы-же были оставлены подъ отлученіемъ; крестоносцамъ позволялось имъть съ ними общеніе только до техъ поръ, пока нельзя будеть безъ нихъ обойтись, т. е. пока ополчение не будеть перевезено въ Египеть: «необходимость извиняеть многое во многихъ случаяхъ» и папа различными догматическими софизмами старается оправдать неумолимую «raison d'état», которая заставила его дать такое противузаконное позволеніе 3).

Изъявить волю папы было поручено тому-же Петру Капуано; но вожди крестоносцевъ, стоявшіе на сторонѣ Венеціанцевъ и тѣсно связанные съ ними, скрыли то письмо папы, въ которомъ Венеціанцы объявлялись отлученными отъ церкви; какъ вполнѣ основательно замѣтили самому папѣ бароны и маркизъ Бонифацій, обнародованіе буллы было равносильно расторженію союза съ Венеціанцами; и безъ

<sup>1)</sup> Ep. V, 161, 162.

<sup>2)</sup> Ep. V. 162.

<sup>3)</sup> Ep. VI. 48; ib. 102.

того не любившая ихъ масса крестоносцевъ непременно отделиласьбы отъ нихъ 1).

Дъйствительно, между союзниками не было согласія и мира. Послъ завоеванія Задра городъ и забранная въ немъ добыча должны были быть, по условію, разділены поровну; но при разділь Венеціанцы, болье ловкіе и практическіе, захватили себь львиную долю; между союзниками возникли недоразумбнія и ссоры, нербдко переходившія въ вооруженныя столкновенія. Войску, по причинѣ дурной погоды, приходилось зимовать въ Задръ и крестоносцамъ, обнищавшимъ еще въ Венеціи, приходилось плохо, несмотря на добычу, взятую въ городъ. У вождей, которые, конечно, получили больше, и у богатыхъ Венеціанцевъ были, понятно, средства, но обездоленные рядовые горько жаловались на свою судьбу. Следствіемъ такого положенія вещей было дезертирство: до 1000 человекъ разбежалось. Но во время тяжелой зимовки предложение византійскаго царевича Алексъя Исааковича спасло крестоносцевъ изъ ихъ бъдственнаго положенія и вмъсть съ тъмъ дало походу совершенно иное направление, нежели это предполагалось раньше.

## II.

Какъ извъстно, императоръ Константинопольскій Исаакъ Ангелъ быль свергнуть съ престола, заключень въ тюрьму и ослъплень братомъ своимъ, который и занялъ престоль подъ именемъ Алексъя III. Вмёсть съ Исаакомъ быль задержанъ и сынь его, молодой Алексей. Но въ 1202 г. ему удалось бъжать изъ подъ стражи. Точное означеніе года бъгства Алексья весьма важно для пониманія и объясненія всьхъ последующихъ событій и потому я позволю себе разсмотреть этотъ вопросъ нѣсколько ближе. Всѣ ученые, занимавшіеся исторіей IV крестоваго похода — Hopf, Winkelmann, Riant, Klimke, Streit, a впоследствии и Pears за годъ бетства Алексея считали 1201. Впервые противъ такой датировки выступиль въ своей стать в проф. Васильевскій и онъ ясно доказаль, что Алексей бежаль только въ 1202 г. Датировку свою русскій ученый основываеть на следующих доказательствахъ, почерпнутыхъ изъ показаній какъ восточныхъ, такъ и западныхъ хроникеровъ: Никита Хоніатъ говорить, что Алексей бе-

<sup>1)</sup> Ep. VI, 99; ib. 100.

жаль въ годъ бунта Камицы и войны со Стрезомъ, а война эта велась въ 1202 г. След. въ этомъ-же году бежаль и царевичь Алексей. Изъ переписки Иннокентія III можно вывести ту-же дату. Папа, въ письмѣ своемъ отъ 16 ноября 1202 г. 1), пишетъ императору Алексью III слычощее: «Alexius juvenis olim ad praesentiam nostram accedens, asserens quod... ei justitiam facere tenebamur». Папа отказаль ему въ просьбъ и тогда «Alexius ad Philippum concitus properavit», а Филиппъ «nuntios suos ad principes exercitus christiani sine qualibet dilatione transmisit». Но «principes», въ свою очередь, по поводу сделанныхъ имъ предложеній, «induxerunt Petrum cardinalem, qui cum eis transfretare deberet, ut ad praesentiam nostram rediret». Caobo «olim». правда, можеть быть отнесено къ 1201 г. и, если угодно, даже къ болве раннему времени; но такъ какъ папа прибавляетъ, что Алексъй «concitus properavit ad Philippum» и что сношенія съ ополченіемъ стоявшимъ въ Венеціи (это видно изъ того, что Петръ Капуано еще не убхаль оттуда до начало сношеній) начались «sine qualibet dilatione», то изъ этого мы можемъ заключить, что свиданіе Алексья съ папой «представляеть первое звено въ ряду событій, совершившихся събыстрою последовательностью (concitus, sine ql. dilatione) летомъ 1202 г., «значить и само свиданіе относилось самое раннее къ веси 1202 г., т. е. въ Европъ онъ былъ именно въ это время, и былъ на первыхъ порахъ бъгства, какъ это можно заключить изъ письма папы. Далъе изъ разсказа Villehardouin<sup>2</sup>) видно, что царевичъ Алексъй, тотчасъ-же послъ своего бъгства, на пути къ зятю своему Филиппу и еще не свидъвшись съ нимъ, велъ переговоры съ крестоносцами въ Веронъ. Крестоносцы-же были въ съверной Италіи льтомъ 1202 г., а разъ Алексей виделся съними тотчасъ после высадки своей въ Италіи, то, значить, и побъть его относится къ 1202 г. Все ту-же дату дають намъ и «Annales Col. Max.». Въ этой хроникъ говорится о бъгствъ Алексея и оно отнесено къ 1201 г. Но все дело въ томъ, что контексть хроники прямо противорьчить этой дать: въ ней уже «впереди извъстія о прибытія царевича Алексья указано на событія, относящіяся къ марту 1202 г., а позади его разсказаны факты IV крестоваго похода до взятія Задра, т. е. почти до конца 1202 г.». Вотъ какова именно последовательность событій этой хроники: «Sifridus Ro-

<sup>1)</sup> Ep. V, 122.

<sup>2)</sup> Ср. также Robert. Altiss. и Matth. Amalphit., о которыхъ не упоминаетъ проф. Васильевскій.

mam progressus ab Innocentio papa accepto pallio confirmatur. Per idem tempus Alexius fugiens venit in Allemaniam ad Philippum regem». А известно, что епископъ Зигфридъ получилъ палліумъ въ марте 1202 г. Изъ этого ясно следуетъ, что свидетельство Кельнской хроники скорбе подтверждаеть дату 1202 г., нежели говорить противь нея. Противъ нея говорять только два источника — Gesta и R. de Clari. Воть что мы находимъ въ первомъ изъ нихъ: «Bonifacius de Francia per Allemaniam transitum fecit (путешествіе относится къ 1201 г.), ubi cum Philippo.. dicebatur habuisse tractatum, ut Alexium ad se de eapivitatis ergastulo fugientem reduci faceret ad Constantinopolim ab exercitu christiano». Но надо, во-первыхъ, замътить, что это извъстіе высказано лишь въ формъ предположенія (dicebatur), а вовторыхъ, что авторъ «Gesta» противоръчитъ самъ себъ. относя въ другомъ мѣстѣ 1) прибытіе Алексья въ Италію къ 1202 г. Что-же касается R. de Clari, то онъ тоже относить пребываніе Алексъя при дворѣ Филиппа къ Рождеству 1201 г. Но въ этомъ случаѣ R. de Сіагі далеко не авторитеть; какъ мы уже раньше виділи, хронологическая последовательность событій у этого простого рыцаря, писавшаго о политическихъ комбинаціяхъ лишь по слухамъ, соблюдена чрезвычайно плохо.

Таковы вѣскіе, неопровержимые доводы проф. Васильевскаго въ пользу даты 1202 г. Эту-же дату защищаеть и французскій ученый Теssier, и доказательства его необыкновенно схожи съ указаніями проф. Васильевскаго, хотя врядъ-ли можно предположить, что онъ былъ знакомъ съ статьей русскаго ученаго (по крайней мѣрѣ, онъ нигдѣ объ ней не упоминаеть). Всѣ доводы, высказанные проф. Васильевскимъ, исилючая свидѣтельства Никиты, находимъ мы и у Теssier; и онъ такъ-же подробно и удачно разбираетъ Ann. Col. Мах., и онъ не вѣритъ свидѣтельству R. de Clari. Изученіе однихъ и тѣхъ-же источниковъ привело обоихъ ученыхъ къ одному и тому-же выводу э). Повторяю, я не остановился бы такъ подробно на разсмотрѣніи этого сравнительно узкаго вопроса, если-бы онъ, помимо своего спеціальнаго интереса, не имѣлъ-бы интереса болѣе общаго и, какъ мы увидимъ ниже, не помогалъ-бы въ сильной степени разрѣшенію одного

<sup>1)</sup> Gesta, c. 130.

<sup>2)</sup> Со своей стороны я могу лишь присоединить сюда тексть изъ хроники Rob. Altiss. «egressus est Alexius de finibus Graeciae eo tempore, quo peregrini nostri votivum iter aggressi sunt», т. е. поздней весной 1202 г.

изъ труднъйшихъ и запутаннъйшихъ вопросовъ въ исторіи IV крестоваго похода 1). Трудно сказать навѣрное, куда сперва бѣжалъ царевичь Алексьй. Никита Хоніать говорить о Сициліи, Villehardouin объ Анконъ, Ernoul — о венгерскомъ королъ, большинство-же источниковъ, и между ними такіе важные какъ R. de Clari и Guntherus, направляють Алексъя прямо въ Германію. Но врядъ-ли возможно предположить, что Алексти бъжаль прямо къ Филиппу. Въ самомъ дъль, Алексый быжаль моремы — обы этомы упоминають всы почти источники, да иначе врядъ-ли можно было и убхать; но тогда трудно себъ представить, на какомъ пунктъ побережья могъ онъ высадиться, чтобы очутиться въ Германіи. Скорбе всего можно думать, что пизанскій корабль высадиль его по дорогь въ Сициліи или въ одномъ изъ итальянскихъ портовъ, откуда онъ пробрался въ Римъ. Заметимъ, что папскіе источники, упоминающіе о прямомъ прівздв Алексвя въ этоть городъ, и не думають отрицать пребыванія его у Филиппа Швабскаго: они только отодвигають его пробадъ къ Швабскому двору послъ его свиданія съ Иннокентіемъ III. Источники-же, говорящіе о прямомъ прободб Алексбя въ Германію, просто не обратили вниманія на его прівэдъ въ Римъ, незаметный потому, что не вызваль никакихъ ощутительныхъ результатовъ, а переносятъ его прямо изъ Византіи въ Германію, откуда на глазахъ у всёхъ начались переговоры съ крестоносцами. Пребываніе же Алекстя въ Римт вскорть-же послт его бъгства можно считать почти за несомнънный факть: объ этомъ говорять съ большими подробностями и Gesta (с. 82) и Epistulae (IV, 122), источники, отличающіеся вообще большою достов фрностью и им фющіе ціну современных событіям документовь. Да и самым естественнымъ въ положени Алексъя было обратиться съ просьбою о помощи и отомщеніи къ могущественный шему и вліятельный шему лицу на Западъ, къ представителю Божеской справедливости на землъ -къ папъ Иннокентію III. Но свиданіе это не имъло желанныхъ для Алекстя результатовъ. О переговорахъ этихъ двухъ лицъ намъ извъстно лишь изъ письма папы къ Алексъю III, въкоторомъ, къ сожаленію, не говорится о томъ, на какія условія готовъ быль пойти Алексъй, лишь-бы возвратить престоль себъ и своему отцу. Надо полагать, что онъ объщаль подчинить греческую церковь римской и помочь освобожденію Св. Земли. Но папа отклониль его предложенія; по ка-

<sup>1)</sup> См. ниже по вопросу о нѣмецкомъ вмѣшательствѣ.

кой причинъ — намъ тоже остается неизвъстнымъ. Въ вышеупомянутомъ письмѣ къ Алексѣю III папа успоканваетъ императора, встревоженнаго бъгствомъ племянника и начинавшими разглашаться намъреніями крестоносцевъ: «мы ръшили дъло въ такомъ смысль, что отвъть нашъ тебъ несомивнио будеть очень пріятенъ», т. е. онъ отказаль бъглецу въ защитъ и помощи. Трудно сказать, какія именно причины побудили папу къ такому отказу. Въроятно тутъ дъйствовали следующие мотивы: онъ не могъ питать большого доверія къ объщаніямъ греческаго изгнанника: во-первыхъ, они были трудно исполнимы, такъ какъ, при всемъ своемъ малодушій передъ другими опасностями, Византійцы непоколебимо были преданы своему обряду, изъ-за котораго у нихъ шла съ Римомъ многовъковая борьба; во-вторыхъ-какъ могъ самъ папа помочь Алексею? Не употребитьже ему было въ самомъ дъль на это силы крестоноснаго ополченія! Прежде всего это вовсе не входило въ виды папы, да онъ и не могь знать о намфреніяхъ союзниковъ во время свиданія съ Алексвемъ: онъ самъ сознается, что узналъ объ этомъ гораздо поздиве, долгое время спустя после прівзда Алексвя къ Филиппу. Иннокентій предпочиталь мирныя, во многихь отношеніяхь выгодныя, сношенія съ царствовавшимъ императоромъ, который, къ томуже напуганный крестоносцами, могь наконецъ согласиться помочь Св. Земль, нежели рисковать порвать эти сношенія безполезнымъ заступничествомъ за безпомощнаго бъглеца. Надо прибавить, что Греки далеко не славились своею честностью: можно было предвидъть (что дъйствительно и случилось впослъдствіи), что, достигнувъ своей цёли, возвращенный Алексей забудеть о своихъ обещаніяхъ, данныхъ въ минуту нужды. Самая личность Алексья не могла быть симнатичной папъ: царевичъ былъ братомъ Ирины, т. е. зятемъ Филиппа Швабскаго, наследника Гогенштауфенской политики, и союзъ двухъ могущественныхъ державъ — Германіи и Византін — грозиль-бы впосл'єдствін серьезными опасностями для политики папской куріи.

Это-то свиданіе Алексья съ Иннокентіемъ какъ-бы прямо приводить насъ къ разсмотренію вопроса о томъ, какую роль играль папа въ перемънъ направленія IV крестоваго похода, былъ-ли онъ за или противъ похода на Византію. Источники дають намъ на этотъ вопросъ самые противорѣчивые отвѣты. Папскіе источники рѣшительно отрицають всякое участіе папы въ этомъ деле; наобороть, изъ нихъ

можно вывести заключеніе, что Иннокентій быль решительно противь похода на Константинополь. Это можно было-бы уже а priori вывести изъ того, какъ усердно старался онъ о томъ, чтобы собралось ополченіе для освобожденія Св. Земли, причемъ онъ никогда не думаль о другой пѣли похода, а, напротивъ, призывалъ именно къ ней. Одной изъ причинъ гнъва напы на крестоносцевъ за взятіе Задра было то, что последніе темъ самымъ компрометировали успехъ похода на Египеть; какъ мы видъли, онъ снялъ съ нихъ отлучение только подъ тъмъ условіемъ, чтобы они впредь ни въ коемъ случать не позволяли себь подобныхъ отклоненій. И когда маркизъ Бонифацій заговориль было съ нимъ о томъ, что надо-бы помочь Алексью, папа далъ понять своему умному собестденику, что подобное его ходатайство неумъстно и безполезно<sup>1</sup>). Мы видели, какъ успокаивалъ Иннокентій встревоженнаго императора Алексъя, передавая послъднему свой отказъ на просьбы его племянника. И когда до Иннокентія дошло изв'єстіе, что между крестоносцами и Алексвемъ IV заключенъ договоръ, онъ въ своемъ письмъ ръшительно высказывается противъ похода па Константинополь: «Да не льстить себя никто изъ васъ дерзкою надеждою, писаль первосвятитель, будто вамь разръщено занять или грабить владенія Грековъ; правда Восточная церковь непокорна намъстникамъ апостола и самъ императоръ занялъ престолъ благодаря насилію, лишивъ власти и ослепивъ своего брата; но какія-бы преступленія ни совершили императоръ и его прближенные, не ваше дёло судить объ ихъ грёхахъ; вы приняли кресть для того, чтобы мстить не за изгнаннаго Алексъя, а за оскорбленія и позоръ, нанесенные Св. Кресту, службѣ которому вы себя теперь посвятили 2). И впоследствии папа, уже после взятія Константинополя, когда пришлось ему помириться съ совершившимся фактомъ, напоминаетъ архіепископамъ участникамъ похода о своемъ формальномъ запрещеніи нападать на владівнія византійскаго императора в). Папа быль «такъ озабоченъ» освобожденіемъ Св. Земли, что даже присоединеніе Восточной церкви не выкупало въ его глазахъ потери того дела, для успъшнаго окончанія котораго онъ напрягаль всъ свои силы 1. Сами крестоносцы хорошо сознавали, что пана недоволенъ походомъ на Кон-

<sup>1)</sup> Gesta, c. 83.

<sup>2)</sup> Ep. VI, 232.

<sup>3)</sup> Ep. VI, 232.

<sup>4)</sup> ib. 230; ib. 130.

стантинополь и въ своемъ коллективномъ письмѣ «Litterae baronum crucesignatorum», носящемъ явно-апологетическій характеръ, они приводять всевозможныя оправданія и смягчающія обстоятельства для извиненія своего поступка. Они указывали на то, что пошли на Константинополь не своею охотою, а были принуждены къ тому нуждою; они старались смягчить папу тёмъ соображеніемъ, что толпа голодныхъ и нищихъ паломниковъ была-бы скорве въ тягость, нежели въ помощь Восточнымъ христіанамъ, тогда какъ Алексей IV обещаль доставить имъ всё средства для борьбы съ мусульманами. Къ походу на Константинополь, оправдывались они, побуждало ихъ и чувство справедливости: изгнанный императоръ быль тираномъ и братоубійцей; вся Греція только и ждала возвращенія молодаго Алексія. Насильственный захвать Константинополя они оправдывали темъ, что тиранъ съумъль возстановить народъ противъ Алексъя и крестоносцевъ, указывая на то, что последніе намерены поработить Грецію и подчинить восточную церковь Римской. Бароны хвалились тою сдержанностью, которую они проявили, несмотря на буйныя выходки и оскорбленія городской черни, которая и не хотьла слушать ихъ объясненій. Только вследствіе крайней необходимости, только по внушенію свыше, решились они на насиліе. Въ заключеніе они указывали на всё выгоды, которыя принесеть святому делу ихъ неожиданное вмешательство въ дела Византіи. Те-же старанія оправдаться слышатся и въ письмѣ Алексѣя IV; и онъ указываеть на обиды, причиненныя ему тираномъ дядею, и онъ старается смягчить папу объщаніями подчинить греческую церковь Римской 1). Словомъ, ни въ одномъ письмѣ папы или къ папъ не видно, чтобы онъ остался доволенъ взятіемъ Константинополя; напротивъ, кромъ гнъва, упрековъ и просьбъ о прощенін мы въ перепискѣ ничего не находимъ; въ рѣзкихъ выраженіяхъ приравниваеть Иннокентій взятіе Константинополя взятію Задра, примъняя библейское уподобление дважды провинившагося въ томъ-же грехе къ «собаке, которая возвращается къ собственной рвоте» 2).

Согласно съ письмами папы говорить еще одинъ, и очень основательный источникъ — Guntherus 3). Какъ онъ передаеть дѣло, Иннокентій былъ-бы не прочь подчинить себѣ византійскую церковь, но такъ какъ подобное предпріятіе казалось весьма опаснымъ и

<sup>1)</sup> Ep. VI, 210.

<sup>2)</sup> Ep. VI, 101.

<sup>3)</sup> Gunth., c. VIII.

рискованнымъ деломъ и не входило въ маршрутъ похода на Египетъ, то онъ приказывалъ крестоносцамъ плыть прямо въ Александрію 1). Три изъ наиболъе важныхъ источниковъ — Villehardouin, R. de Clari и Continuateur de Guillaume de Туг ничего не говорять о томъ, какъ отнесся папа къ походу на Константинополь и въ связи съ этимъ умалчивають о тёхъ условіяхъ, подъ которыми было дано прощеніе за походъ подъ Задръ, т. е. умалчивають о запрещеніи папы нападать на христіанъ и на Грековъ въ частности. Но за то остальные источники, Никита Хоніать, Новгородская летопись, Chronique de Morée, Венеціанская хроника Martino da Canale и монашескія хроники Alberici, Ann. Colon. Max., An. Laudunensis, открыто свидетельствують, что напа съ радостью даль свое согласіе на этоть что этою именно ценою — ценою подчиненія греческой церкви римской и было куплено крестоносцами прощеніе за свой проступокъ подъ Задромъ. Спрашивается теперь, чьему свидетельству больше дов'трять? Вопросъ этотъ въ нов'тышей литератур'т быль р'тшенъ почти единогласно въ пользу невиновности папы. Только одинъ Streit вскользь и очень неувъренно выразился, что папа «если не приказаль, то во всякомъ случат одобряль взятіе Константинополя» 2), основывая свое мибніе на показаніи вышеупомянутыхъ источниковъ. Но невиновность папы нашла себъ блестящаго защитника въ лицъ графа Riant, причемъ онъ главнымъ образомъ обращаетъ вниманіе на то важное значеніе, которое имбеть для решенія этого вопроса переписка папы. Въдь его письма были написаны для того, чтобы ихъ читали крестоносцы: какъ-же могъ онъ въ нихъ отрицать и запрещать то, что ему было желательно и что онъ самъ съ охотою разрешиль-бы? А заведомо искажать свои намеренія Иннокентію не было ровно никакого разсчета. Ему даже незачемъ было бы защищать себя отъ обвиненія въ томъ, что Константинополь паль именно благодаря его внушеніямъ: не обвиненія, а поздравленія и благословенія падали-бы на его голову, такъ какъ взятіе Константинополя, гнёзда схизматиковъ, было торжествомъ для католическаго Запада. Показанія папы подтверждаются и свид'єтельствомъ Guntheri, который отличается добросовъстностью и проницательностью и отлично освъ-

Сюда надо присоединить и Новгор. лѣтопись: «А пакости не явите Греческой землѣ» велитъ папа ополченію.

<sup>2)</sup> Streit, стр. 2. № 8. Еще раньше Норf находилъ поведеніе папы въ этомъ дѣлѣ «двусмысленнымъ».

домленъ. Таковы въ существенныхъ своихъ чертахъ доказательства Riant, но мит хоттьлось-бы разсмотрть поближе вопрось о томъ, насколько достоверны въ этомъ случае показанія источниковъ, ничего не говорящихъ или говорящихъ въ смыслъ участія папы въ походъ на Константинополь. Насколько мнв кажется, свидътельства эти могутъ быть заподозрѣны. Villehardouin не упоминаеть о запрещеній папы грабить Грецію и нападать на Константинополь, и онъ имъеть на это свои причины. Дело въ томъ, что онъ является какъ-бы представителемъ и апологетомъ высшихъ классовъ ополченія, къ которымъ принадлежить онъ самъ. Эта-то партія и желала похода на Константинополь, но папское письмо запрешало подобное отклонение отъ пути и можно почти навърное сказать, что это мъсто письма не было прочитано передъ всемъ войскомъ, чтобы не дать точки опоры темъ, кто не желалъ похода на Византію. Конечно, и впоследствій, когда онъ писаль свою исторію, Villehardouin не захотьль выставлять себя и свою партію ослушниками и обнаруживать обманъ. А что обманъ такого именно рода практиковался во время IV крестоваго похода вождями ополченія, доказывается тімь, что послідніе, какъ мы видели, не постеснились скрыть отъ войска папскую буллу, въ которой Венеціанцы предавались отлученію. Подобной-то утайкой и объясняется, что R. de Clari, принадлежавшій къ мелкому люду, и другіе авторы не знають ничего о запрещеній папы идти на Константинополь. Мивніе-же, что завоеваніе Византіи было деломъ пріятнымъ для папы, могло легко возникнуть въ головахъ тогдашнихъ людей, особенно у монаховъ, которые исключительно почти были авторами хроникъ. Въ тотъ въкъ, когда религіозные интересы господствовали въ жизни безраздёльно и папская курія управляла всьми умами, непокорство византійской церкви представлялось возмутительнымъ явленіемъ для правов'єрныхъ католиковъ. Сами папы, Иннокентій III въ томъ числь, требовали подчиненія восточной церкви западной и таково-же было желаніе и всего католическаго міра, особенно духовенства. Крестоносцы, завоевавъ Константинополь, осуществили это всеобщее желаніе и вполнъ естественно, что общественное мижніе приписало папж иниціативу въ такомъ діль, которое было для него такъ выгодно, для католической церкви такъ славно, къ исполненію котораго стремился онъ самъ и всё его предшественники. Составившееся митніе было далеко не въ укоръ папт; напротивъ, по понятіямъ того вѣка, возвратить въ лоно истинной церкви погрязшихъ въ заблужденіяхъ Грековъ было діломъ благочестивымъ, богоугоднымъ и вотъ почему митніе это такъ открыто высказывается авторами хроникъ. Да и самъ Иннокентій какъ-бы соглашался съ нимъ и своимъ поведеніемъ давалъ ему пищу, мирясь съ совершившимся фактомъ и не упустивъ случая признать себя главою вновь присоединенной церкви; онъ старался хотъ что-нибудь извлечь изъ непріятнаго ему оборота діла, тотчасъ-же потребовавъ покорности отъ Константинопольскаго патріарха. Чтоже касается восточнаго православнаго источника — Никиты Хоніата, то и онъ хорошо зналъ, какъ неодобрительно относились папы къ самостоятельности греческой церкви и ему казалось понятнымъ и вполнъ естественнымъ, что Иннокентій воспользовался удобнымъ случаемъ и при помощи крестоносцевъ постарался окончить въ свою пользу многовѣковую распрю.

Какъ-бы то ни было, свиданіе съ папой окончилось неудачей для Алексія. Единственнымъ містомъ, гді онъ могъ найти себі защиту и помощь, было у зятя своего Филиппа Швабскаго, который очень дружно жилъ съ женой своей, а его сестрой — Ириной. Изъ Рима Алексій «быстро», какъ пишетъ папа, «поспішиль» въ Германію, гді быль принятъ Филиппомъ очень тепло и родственно. Самъ Филиппъ не могъ дать ему никакой матеріальной поддержки: ему много было діла и у себя дома: борьба съ Отгономъ Брауншвейгскимъ и вражда съ папой доставляли ему не мало хлопотъ. Единственное, чімъ онъ могъ помочь своему родственнику, то это было своимъ совітомъ и рекомендаціей.

Степень участія Филиппа при возвращеніи Алексія составляєть въ новійшей исторіографіи предметь жарких споровь. Что Филиппъ дійствительно принималь участіе въ этомъ ділі, не подлежить никакому сомнінію: всі источники безъ исключенія свидітельствують объ этомъ 1). Но существуєть теорія, по которой Филиппъ Швабскій,



<sup>1)</sup> Исключеніе составляєть Epistula baronum crucesignatorum, въ немъ ничего не говорится объ участіи Филиппа и это вполнѣ понятно: оправдываясь передъ папой, баронамъ вовсе не хотѣлось раздражать еще болѣе Иннокентія III, упоминая о томъ, что они послушались совѣта и уступили просьбамъ заклятаго врага папской куріи. Умалчиваетъ о Филиппь и венеціанская хроника Martino da Canale, но эта послѣдняя почти и въ счетъ не идетъ — до того она полна всякими несообразностями, неточностями и предвзятыми идеями. Въ ней Алексъй изображенъ какъ маленькій мальчикъ, не способный еще дъйствовать самостоятельно и за котораго хлопочать передъ папой какіе-то неизвъстные родственники.

не ограничиваясь нравственнымъ участіемъ, еще съ 1201 г. при помощи Бонифація Монферратскаго вель долгую, искусную и запутанную политическую интригу, цёлью которой было заставить крестоносцевъ перемѣнить направленіе похода и идти на Константинополь. Впервые, довольно нерѣшительно высказаль эту мысль Hopf, хотя, по его мненію, участіе Филиппа было въ этомъ случав не слишкомъ велико. По разсчету Норба Алексви бъжалъ изъ Византіи въ 1201 г. и уже на Рождеств' этого года быль въ Германіи, въ Надепац, при дворѣ Филиппа, гдѣ и встрѣтился съ прі в в туда-же Бонифаціемъ. Здёсь, по настояніямъ сестры своей Ирины, онъ заключилъ съ маркизомъ договоръ, по которому крестоносное ополчение должно было помочь ему возвратиться въ Константинополь. Норб, по обыкновению, не приводить никакихъ доказательствъ въ подтверждение своего мивнія и къ тому-же считаетъ, что дъятельность Венеціанцевъ во время похода подъ Константинополь была гораздо важные заступничества Филиппа; но мысль о предварительномъ договоръ была все-таки высказана и ее подхватилъ Winkelmann, который уже ясно и твердо формулируеть свой взглядъ на этотъ вопросъ.

По митнію Winkelmann, «впервые при дворт Филиппа Швабскаго возникла мысль воспользоваться предстоявшимъ крестовымъ походомъ въ пользу династіи Ангеловъ и вскорт былъ найденъ и нужный для этой цтли посредникъ. Это былъ Бонифацій Монферратскій, связанный узами родства какъ съ Филиппомъ, такъ и съ домомъ Ангеловъ». Принимая 1201 г. за время бъгства Алекстя, Winkelmann обосновываетъ свою теорію на вышеприведенномъ текстт изъ «Gesta», въ которомъ говорится, что «Бонифацій, прітхавъ къ Филиппу, заключилъ, какъ говорять, съ нимъ договоръ, по которому онъ обязывался вернуть въ Констаптинополь бъжавшаго Алекстя при помощи крестоноснаго ополченія». Другое мъсто изъ того-же источника заставляетъ, по митнію Winkelmann'а, придти къ тому-же выводу 1). Подтверждается онъ свидътельствомъ двухъ хроникъ — Вигснагdus Urspergensis 2) и Chron. Mont. Sereni 3). Несмотря на небольшой размъръ своей статьи, служащей лишь примъчаніемъ къ его

<sup>1)</sup> Philippus, sicut convenerat cum marchione, misit Alexium... et eodem marchione sagaciter mediante, tractatum est inter ipsum et exercitum Christianum.

<sup>2)</sup> legatione accepta a sorore et rege Philippo.

<sup>3)</sup> ordinatione Philippi regis.

большому труду, Winkelmann успыть поставить вопросъ такъ основательно, что съ нимъ пришлось считаться всёмъ занимавшимся исторіей IV крестоваго похода. Д'яйствительно, до такъ поръ, согласно разсказу Villehardouin, полагали (хотя-бы тотъ-же Мишо), что походъ на Константинополь быль чистою случайностью, вызванною случайнымъ-же бъгствомъ Алексъя. Крестоносцы-же согласились на предложенія царевича изъ любви къ грабежу и приключеніямъ, побуждаемые чувствомъ справедливости, однимъ словомъ, всеми теми причинами, о которыхъ такъ подробно говорять «Litterae baronum crucesignatorum». Но теперь вмѣсть съ Winkelmann'омъ на мѣсто этой «теоріи случайностей» выступаеть на сцену «теорія предумышленности», подобно тому, какъ она выступила по поводу возникновенія вопроса о причинахъ похода подъ Задръ. И какъ здісь мысль, высказанная Hopf'омъ, была подхвачена и развита Riant, такъ и туть тотъ-же французскій ученый развиль далье и дополниль мижніе Winkelmann'a.

Прежде всего Riant доказываеть, что у Филиппа были свои, и очень основательныя причины желать этого похода. Возвращеніе въ Константинополь царевича Алексія при помощи крестоносцевъ было для него чрезвычайно выгоднымъ дёломъ: императоръ обширной и богатой страны сталь-бы его союзникомъ и, достигнувъ этого безъ труда и издержекъ со своей стороны, онъ могъ тогда надъяться съ успъхомъ бороться противъ папы и Оттона Брауншвейгскаго. Направляя силы крестоносцевъ на Константинополь, онъ какъ-бы заставляль ихъ служить себв и, напротивъ, ослабляль тыть самымь папу, унижаль его авторитеть, заставляя имъ-же собранное войско совершать неугодное ему діло. Вмішиваясь въ діло Византій, онъ прямо слідоваль политикі Гогенштауфеновь, наиболъ вркимъ выразителемъ которой былъ Геприхъ VI, и наслъдникомъ которой онъ себя признавалъ. Въ своемъ вибшательстве онъ могъ опираться на глубокую и сильную антипатію, раздёлявшую Нъмцевъ съ Греками, антинатію, основанную на различіи происхожденія, религіи, обычаевъ и языка и еще болье увеличивавшуюся отъ постоянных столкновеній во время крестовых походовь, притязаній византійскихъ императоровъ на Италію и нѣмецкихъ императоровъ на Сицилію и на самую Византію. Унизивъ Грецію, поставивъ въ зависимость отъ себя ея императора, Филиппъ явился какъ-бы національнымъ героемъ. Затімъ, надо всетаки принять въ разсчеть

и личныя чувства Филиппа: какъ мужъ нёжно-любимой имъ Ирины, онъ былъ не прочь подать ничего не стоившую ему въ матеріальномъ отошеніи помощь изгнанному зятю.

Такимъ образомъ положение Филиппа не только не ибщало ему. но прямо побуждало и даже заставляло приложить всё усилія къ тому, чтобы направить крестоносцевъ на Константинополь и отклонить ихъ отъ похода на Египеть. .Какимъ-же образомъ достигнуль Филиппъ своей цёли? Если обратить вниманіе на то, что б'єгство Алексыя и выборъ маркиза Бонифація Монферратскаго въ вожди ополченія находятся между собой не только въ хронологической, но и въ органической, прагматической связи, то всё перипетіи германской интриги стануть для всёхъ ясными. Въ самомъ дёле Бонифацій былъ выбранъ 1 апръля 1201 г. и выбранъ былъ по настояніямъ французскаго короля, которому онъ былъ рекомендованъ Филиппомъ Швабскимъ: иначе нельзя объяснить, какъ это «гордые графы согласились видъть во главъ у себя иностранца, потомка Генриха IV, сына стараго Гиббелина и который, къ тому-же, быль до сихъ поръ болбе извъстень, какъ ловкій дипломать, нежели какъ славный воинъ». Такимъ образомъ выборъ Бонифація является дёломъ Германской политики. И вотъ оказывается, что въ другомъ концѣ Европы весною 1201 г. бъжаль царевичь Алексъй и, никуда не забэжая, прибыль ко двору Филиппа. Весь ходъ германской интриги становится теперь яснымъ. Еще въ 1200 году, когда Бонифацій, по порученію Иннокентія, былъ въ Германіи и видёлся здёсь съ Филиппомъ, у обоихъ ихъ явилось намъреніе перемънить направленіе крестоноснаго ополченія, тогда уже собиравшагося, и направить его на Константинополь. У Бонифація тоже были свои причины содействовать Филиппу въ этомъ деле. Онъ хотъль отомстить за брата своего Конрада, съ которымъ такъ предательски и вероломно поступили въ Византіи; онъ надъялся захватить наслъдство другого своего брата-Рейнальда - а именно королевство Өессалоникійское, въ которомъ ему отказываль греческій дворъ; съ давнихъ поръ, къ тому-же, маркизы Монферратскіе были родственниками, друзьями и союзниками Гогенштауфенскаго дома. Заручившись помощью и содъйствіемъ Бонифація, Филиппъ помогъ своему зятю бъжать съ родины. Смерть Теобальда Шампанскаго содъйствовала успъху его плана, такъ какъ на его мъсто былъ выбранъ Бонифацій, который, такимъ образомъ, пріобрёль большую власть надъ ополченіемъ и большую возможность провести планъ Филиппа. Зимой 1201 г. Бо-Византійскій Временника.

13

нифацій опять поёхаль въ Германію, чтобы сообщить Филиппу о своемъ успёхё и посовётоваться о дальнёйшемъ ходё дёль, и этотъ ходь дёль вполнё соотвётствуеть «теоріи предумышленности». Бонифацій только въ концё января уёхаль изъ Германіи. Что-же могло удержать такъ долго вождя крестоноснаго ополченія при дворё отлученнаго отъ церкви монарха? Отвёть на этоть вопрось дають намъ Gesta 1): Бонифацій и Филиппъ, въ присутствіи Алексёя, бывшаго тогда тоже въ Германіи, заключили договоръ, въ силу котораго маркизъ долженъ быль такъ или иначе заставить крестоносцевъ вернуть Алексёя на родину. Бёдность крестоносцевъ, соучастіе Венеціанцевъ — все это служило лишними шансами къ успёху предпріятія. Главные вожди еще лётомъ 1202 г. примкнули къ плану Филиппа и несмотря на оппозицію большей части войска успёли привести въ исполненіе свое намёреніе.

На какихъ-же данныхъ зиждется вся «теорія предумышленности», за которую такъ стоитъ Riant? Это — многочисленность причинъ, побудившихъ Филиппа принять участіе въ греческихъ дѣлахъ: совпаденіе времени бѣгства Алексѣя съ выборомъ Бонифація, одновременное пребываніе маркиза и царевича въ Германіи, засвидѣтельствованное R. de Clari³), заключеніе договора, засвидѣтельствованное «Gesta в)» и наконецъ единогласнее показзніе всѣхъ почти источниковъ объ участій, которое принялъ Филиппъ въ судьбѣ изгнанника-зятя. Особенно настаиваетъ Riant на свидѣтельствѣ «Ртотівзогит Philippi» 4), Никиты Хоніата 6), хартій, гдѣ Филиппъ требуетъ части добычи, взятой при Константинополѣ 6), «Gesta Trevirorum» 7), «Ann. Stad.» 8), «An. Cajetani» 9), и наконецъ Новгородской лѣтописи 10), въ которыхъ онъ усматриваетъ полное признаніе господствующей роли Филиппа при походѣ на Константинополь.

<sup>1)</sup> Gesta, c. 83.

<sup>2)</sup> R. de Clari p. 42.

<sup>3)</sup> Gesta, c. 83.

<sup>4)</sup> Si omnipotens Deus regnum Graecorum mihi vel levico meo subdiderit, ecclesiam Constantinopolitanam Romanae ecclesiae... faciam fore subjectam.

<sup>5)</sup> καὶ τὸν δυσπραγή ἐν βασιλεῦσιν τῷ τῶν ᾿Αλαμανῶν ἐξέπεμψεν ἄρχοντι (p. 819).

Этой хартін не существуєть пока, есть только Ерітоте, по которой можно лишь догадываться о ея содержаніи.

<sup>7)</sup> Ejus diebus civitas Constantinopolitana a Teutonicis capta est.

<sup>8)</sup> Teutonici, capta urbe.

<sup>9)</sup> Unde factum est stolium maximum apud Venetias, in quo idem Alexius perrexit de ducis Philippi auxilio.

<sup>10)</sup> Фрязи-же приступиша, просяче у Мюрчюфля: дай намъ Исаковиця, отъ повидемъ къ Нѣмецкому царю Филиппови, отнелѣ есми послани (Новгор. лѣтоп.).

Талантливо написанная статья Riant, напечатанная въ одномъ изъ лучшихъ французскихъ журналовъ, обратила на себя большое вниманіе. Winkelmann въ небольшой рецензіи і поспѣшилъ выразить свое полное согласіе съ тѣми взглядами и выводами, которые высказалъ Riant. Въ томъ-же духѣ, но нѣсколько сдержаннѣе, высказался другой рецеизентъ і). Онъ согласенъ съ постановкой вопроса у Riant, но замѣчаетъ, что «въ своихъ стараніяхъ выдвинуть на первый планъ нѣмецкую интригу, французскій ученый въ нѣкоторыхъ случаяхъ заходитъ слишкомъ далеко», хотя, по краткости рецензіи, и не указываетъ—въ чемъ именно.

Гипотеза Riant о германской интригь оставалась незыблемой до тъхъ поръ, пока ей не былъ нанесенъ сильный ударъ статьей проф. Васильевскаго. Какъ мы видели, главными опорными пунктами «теоріи предумышленности» служать совпаденіе — не случайное, а прагматическое — времени выбора Бонифація и Алексъя, тексть «Gesta» и свидътельство R. de Clari, и всъ эти три основанія были разрушены статьей русского ученого, доказавшого, что Алексей быжаль не въ 1201, а въ 1202 г., что текстъ «Gesta» передаетъ договоръ только въ форм' слуха, а не факта, и что свидетельство R. de Clari въ этомъ случай по меньшей мири сомнительно. Изъ всего этого слидуеть, что «если царевичь Алексей, подавшій своею личностью поводъ ко всемъ немецкимъ замысламъ, прибылъ въ Западную Европу только въ 1202 г., то не останется, пожалуй, мъста и времени для сложной, издалека задуманной интриги», и что если исключить свидетельство «Gesta», то нътъ ни одного источника, который-бы прямо говорилъ объ этой интригв.

Зданіе, возведенное съ такимъ искусствомъ и трудомъ французскимъ ученымъ, было подкопано въ основаніи, съ появленіемъже добросовъстнаго изслъдованія Tessier оно совершенно рухнуло. Помимо тъхъ-же доказательствъ, которыя высказаны проф. Васильевскимъ, Tessier, съ текстами въ рукахъ, приводитъ еще новыя данныя и соображенія для выясненія спорнаго вопроса. Прежде всего Tessier старается устранить возможное возраженіе относительно того, зачъмъ тездилъ Бонифацій въ Германію, какъ не для свиданія съ Филиппомъ? На это можно дать очень простой отвъть: маркизъ,

<sup>1)</sup> Jenaer Litt,-Zeit. 1876 № 1.

<sup>2)</sup> Litt. Centralblatt. 1876. Ne 14.

какъ вождь ополченія, побхаль въ Германію, чтобы лично убъдиться. насколько успѣшно идуть приготовленія къ походу, и ему необходимо было свидеться съ Филиппомъ, чтобы упросить и убедить последняго не мѣшать этимъ приготовленіямъ. Извѣстіе, переданное Gesta въ виль слуха, не более какъ предположение, возникшее подъвліяниемъ последовавшихъ событій, въ которыхъ Филиппъ, действительно, принималь такое открытое участіе. Да и самое заключеніе предполагаемаго договора, въто время и между такими лицами, представляется почти невозможною вещью. Выдь большинство ополченія даже въ Корфу, когда трудно уже было отступать назадъ, лишь съ трудомъ согласилось на походъ на Константинополь. Разв'я могъ Бонифацій быть ув'єреннымъ за два года, что ему удастся по своему желанію направить эту буйную, недисциплинированную толпу? Развѣ можно было при тогдашнемъ политическомъ развитіи, при тогдашнихъ трудностяхъ сообщенія вести издалека сложную, трудную политическую игру, въ которую была замбшана чуть-ли не вся Европа? Надо прямо сказать, что проведеніе такой интриги было тогда физически почти невозможно. Tessier идеть еще дальше. Если даже допустить, что Алексей бежаль не въ 1202, а въ 1201 г., что онъ уже виделся съ Филиппомъ и Бонифаціемъ въ этомъ году, то какъ вяжется тогда мысль о заключеніи договора 1201 г. съ характеромъ того свиданія, которое им'вль Алексей съ Иннокентіемъ III? В'єдь если-бы договоръ быль заключенъ до этого свиданія, то Алексей несомненно старался-бы склонить папу на сторону германскаго проекта, не упоминая, конечно, объ имени Филиппа: этотъ проектъ былъ единственнымъ практически-върнымъ путемъ, посредствомъ котораго Алексей могъ-бы достигнуть своей цели, а именно вернуть себ' власть на родин Между тымъ мы видимъ, что ни слова о крестоносцахъ не было вымольлено при свиданіи папы съ паревичемъ, свиданіи, разсказанномъ самимъ Иннокентіемъ императору Алексью III; съ другой стороны и самъ Алексьй подтверждаетъ это въ своемъ письмъ къ папъ 1): послъдній узналь о помощи, которую дали крестоносцы Алексвю, не черезъ него самого, не во время ихъ свиданія, а послів черезъ другихъ. Если-бы Алексій въ самомъ ділів въ то время задумаль просить помощи «блаженнаго общества» 3), т. е. крестоносцевъ, то ему нечего было стесняться открыть объ этомъ папе: онъ могъ выставить удобный предлогъ, соединение церквей и пользу

<sup>1)</sup> Ep. Inn. VI, 210. 2) Beata societas.

для святаго дёла; къ тому-же, какъ мы видёли, общественное мнёніе и на Востокі, и на Западі считало, что папа скоріве за, чімъ противъ похода на Константинополь. Изъ всего сказаннаго ясно слідуеть, что даже весной 1202 г. (время свиданія царевича и папы) у Алексія еще не было и мысли просить помощи у крестоносцевъ. Какъ согласовать также съ «теоріей предумышленности» то упорное молчаніе, которое хранить по этому ділу Ап. Halberstadtensis? Самъ Riant первый-же утверждаеть и признаеть і), что эта хроника была написана, віроятно, подъ диктовку епископа Конрада, одного изъ вірній шихъ сторонниковъ Филиппа. Почему послідній не открыль своему приверженцу своихъ плановъ и не попросиль у него зараніве той помощи, которую онъ не постіснился спросить поздніве, въ январіє 1203 года? Ужъ во всякомъ случаї помощь эта была нужніве въ 1202 г., когда у Филиппа такъ мало было помощниковъ, нежели вь 1203 г., когда всії главные вожди и Венеціанцы уже были на его сторонів.

Что-же остается теперь отъ той «теоріи предумышленности», которую съ такимъ искусствомъ и такимъ умѣніемъ хотѣлъ защищать Riant? Ничего, кром' в нескольких текстовь, которые доказывають дъятельное участіе Филиппа при измѣненіи въ направленіи IV крестоваго похода и его большія притязанія на Восточную имперію. Этого участія и этихъ притизаній никто не думаеть отрицать; всё признають ихъ, но дело въ томъ, что отсюда еще далеко до составленія хитрозадуманнаго плана, который Riant приписываеть Филиппу. Казалось бы, трудно было посл'в изследованій Васильевскаго и Tessier браться за защиту теоріи, которую не могь отстоять самъ ея составитель, но такой защитникъ явился и это быль именно Pears, тотъ самый англійскій ученый, который такъ неудачно и поздно взялся защищать положение Норв'а объ измінть Венеціанцевъ. Надо сознаться, что и во второмъ случат Pears'у не болте посчастливилось, чты въ первомъ. Мы были-бы въ правъ ожидать, что послъ книги Tessier, несомнънно извъстной англійскому ученому, последній выступить либо съ новыми документами на защиту своего тезиса, либо приведеть, по крайней и тр т, какія-либо новыя соображенія или опроверженія на основаніи данныхъ изв'єстныхъ уже источниковъ. Но ничуть не бывало, Pears только шагъ за шагомъ, чтобы не сказать рабски, слъдуеть Riant, какъ въ его доказательствахъ, такъ и въ его выводахъ.

<sup>1)</sup> Exuviae Sacrae Constantinopolitanae, t. I, p. 12.

Бътство Алексъя онъ относить къ 1201 г., сомнительное извъстіе Gestorum онъ принимаеть за непреложное свидътельство; R. de Clari служить ему источникомъ для хронологіи. Ровно ничего новаго не находимъ мы въ длинной главъ, посвященной этому вопросу, и надо прямо сказать, что побъда осталась за защитниками «теоріи случайности», меньше конъектирующихъ и предполагающихъ, и больше держащихся текстовъ документовъ и ихъ прямого смысла.

Если помощь, поданная крестоносцами Алексью, не была плодомъ задолго задуманной немецкой интриги, то спрашивается, когда-же вступиль съ ними въ сношеніе Алексей? И Villehardouin и папа относять начало переговоровъ ко времени пребыванія крестоносцевъ въ Венецін 1). Но надо зам'єтить, что между этими обоими изв'єстіями существуетъ существенное различіе. По разсказу Villehardouin царевичъ, высадившись въ Анконъ, на пути въ Германію, заъхалъ въ Верону и встратиль тамъ шедшихъ въ Венецію крестоносцевъ. Здась, по совъту Пизанцевъ, онъ ръшился попытаться, не удастся-ли ему склонить на свою сторону крестоносцевъ, и съ этою целью отправиль въ Венецію своихъ пословъ. Бароны прекрасно поняли всѣ выгоды предложенія, но, не очень-то наділсь на слова бітлеца, рішили посовътоваться объ этомъ дъль съ Филиппомъ Швабскимъ. Для этого они отправили своихъ пословъ, которые витстт съ изгнаниикомъ прибыли къ германскому двору. Совершенно иначе разсказываеть дело папа: Алексей, ничего у него не добившись при свиданіи, «поспѣшиль» въ Германію, къ Филиппу, который вошель въ его положеніе и «сейчасъ-же» отправиль своихь пословь къ вождямь крестоносцевъ. Но последніе, не желая решать такого важнаго дела безъ папскаго разрѣшенія, въ свою очередь отправили къ нему своихъ пословъ посовътоваться объ этомъ обстоятельствъ.

Разница въ извъстіяхъ, какъ мы видимъ, очень важная. Если върить Villehardouin, то лътомъ 1202 г. еще существовали только планы и Филиппъ еще не вмъшивался въ это дъло. Судя-же по разсказу папы, сношенія приняли чрезвычайно серьезный характеръ, зашли уже очень далеко и Филиппъ выступаетъ уже на первый планъ. Кто-же изъ нихъ правъ—римскій-ли первосвященникъ или маршалъ графа Шампанскаго?

Новъйшая исторіографія ръшила вопросъ въ пользу последняго.

<sup>1)</sup> Vill. 70-72. Ep. V, 122.

И Winkelmann и Tessier, сторонники двухъ различныхъ теорій, стоять за правдивость разсказа Villehardouin. Дело въ томъ, что версія папы не подтверждается ни однимъ другимъ источникомъ, тогда какъ всв источники, безъ исключенія, въ той или другой версіи указывають на то, что переговоры съ Филиппомъ начались только послъ взятія Задра. Мало того, самое свидътельство папы, какъ пристрастное, должно быть подвергнуто сомнъню. Отношенія между папою и византійскимъ дворомъ, который только-что отказался отъ предложенія соединить об'є церкви и помочь Св. Земль, были чрезвычайно натянутыми. Вполнъ естественно, что Алексъй III, послъ бъгства своего племянника и свиданія его съ папой, желаль предотвратить надвигавшуюся на него грозу и въ предупреждение отправиль письмо къ папъ. Последній же чувствуя хорошо, что виператоръ напуганъ бегствомъ племянника и грандіозными сборами на Западъ, приложиль всь свои усилія, чтобы еще больше напугать императора, дать ему почувствовать всю свою силу и темъ самымъ заставить его согласиться на свои требованія. Поэтому, Иннокентій и не думаєть разувірять императора: напротивъ, опасность, которая грозить ему, больше, чъмъ когда-бы то ни было, такъ какъ за его племянника уже вступился Филиппъ Швабскій, крестоносцамъ уже сдёланы формальныя предложенія. Но такъ какъ только отъ могущественнаго папы зависить, разрышить или ныть разгромъ Константинополя, то вожди крестоносцевъ послали къ нему за советомъ; пока онъ отказалъ имъ въ разрешеній, но пусть императорь подчинится папской воль, такъ какъ Дамокловъ мечъ виситъ надъ его царствомъ. Ясно, что желаніе папы ноказать свою силу и напугать императора, заставили его преувеличить опасность, которая грозила последнему, и выдавать за совершившійся факть то, что только еще предполагалось и начиналось.

Между тъмъ свидътельство Villehardouin свободно отъ такого обвиненія въ пристрастіи. Если-бы Алексъй находился въ Веропъ 1) не проъздомъ, а съ послами Филиппа и долго здъсь велъ переговоры, то какъ объяснить то, что ни одинъ изъ лътописцевъ, а между ними были такіе, которые были близки къ Веронъ (аббатъ Мартинъ, вдохновитель Guntheri, прожилъ тамъ 2 мъсяца), не указываетъ на пребываніе Алексъя въ этомъ городъ? Очевидно, что онъ былъ туть только проъздомъ, жилъ

<sup>- 1)</sup> А онъ тамъ, несомивно, былъ. «Відь не сочиняеть-же Villehardouin ради удовольствія сочинять»! справедливо замічаеть Tessier.

какъ бътленъ, а не какъ зять Филиппа. Villehardouin могъ отлично знать о пребываніи тамъ царевича, такъ какъ онъ быль одинъ изътехъ, къ кому было направлено посольство отъ бъглеца. Изъ всего вышесказаннаго можно заключить, что Villehardouin можно больше върить нежели папъ, что въ Веронъ договора заключено не было, а шли только переговоры и что Филиппъ пока оставался въ сторонъ. Когда-же, на самомъ деле, выступаетъ на сцену немецкое вліяніе, когда начинаетъ Филиппъ принимать деятельное участіе въ ходе событій? Объ этомъ внолнь точно и опредъленно отвычають два источника, и надо замытить, изъ лучшихъ источниковъ — An. Halberstadtensis и Guntherus: «Во время пребыванія крестоносцевь подъ Задромь», читаемъ мы въ первомъ изъ нихъ, «светлентий король Филиппъ заметиль, что они обдствують, и разсчиталь очень умно, что Св. Земль легче будеть помочь, если его зять Алексей вернеть себе при ихъ помощи свое царство». Конечно, Филиппъ не очень-то думалъ о помощи Св. Землъ и здъсь ясно проглядываеть желаніе немецкаго хроникера примирить свою преданность къ Филиппу съ подчиненіемъ папской куріи, но важны туть не обозначеніе мотивовъ, руководившихъ Филиппомъ, а времени, когда онъ принялъ участіе въ делахъ своего племянника: въ этомъ отношенін Конраду de Krosigk не было никакихъ поводовь искажать истину. «Филиппъ», пишетъ съ другой стороны Guntherus, «услышавъ о томъ, что послъ завоеванія Задра наше войско находится вблизи предъловъ Греціи, отправиль Алексія вмісті со своими послами и рекомендательными нисьмами къ вождямъ крестоносцевъ». Изъ свидетельства этихъ двухъ источниковъ 1) ясно следуеть, что сношенія Филиппа съ крестоносцами начались не ранбе поздней осени 1202 г., когда бъдственное положение опредълнось ясите и было больше шансовъ склонить ихъ къ соглашенію. Только 1 января 1203 г. <sup>2</sup>) прибыли въ Задръ послы отъ Филиппа в).

<sup>1)</sup> Сюда надо присоединить и Chron. de Morée.

<sup>2)</sup> Devastatio CPolitana.

<sup>8)</sup> О посольстве упоминають лучшіе источники: Villehardouin, Devastatio, An. Halberst., Rob. Altissiod., Chron. Guillaume de Nangis. Другіе источники Cont. de Guill. de Tyr, Chron. Comit. Ghisn., Chron. Andr. Dand. и Manuti Torselli, Pippino и An. Suess. о посольстве не упоминають, а только кратко говорять о поздиващемъ прабытія Алексея подъ Задръ. Gunth. соединяеть въ одно эти два событія: «Philippus juvenem cum nunciis et litteris apud principes direxit». Chron. Alberici говорить только о письмахъ, посланныхъ Алексемъ въ Задръ. По разсказу R. de Clari следуетъ, что никамихъ пословъ къ крестоносцамъ отправлено не было, а они сами, по почину Бонифація, предложили помощь Алексею. По Chronique de Morée Филипъ отправиль

Условія, которыя Алексей предлагаль крестоносцамь вы награду за ихъ помощь, были чрезвычайно для нихъ выгодны. Они получали 200,000 серебряныхъ марокъ деньгами; содержание ополчения въ продолженін года паревичь браль на себя; по восшествін на престоль Алексый должень быль идти съ крестоносцами въ походъ противъ невърныхъ; для защиты Св. Земли онъ оставляль въ Палестинъ 500 человъкъ конницы до конца своихъ дней; наконецъ, что самое главное, по крайней мере для большинства ополченія, Алексей обязывался признать главенство напы надъ греческою церковью 1). Предложенія эти поступили на обсужденіе вождей крестоносцевъ. Надо заметить, что посольство Алексия и Филиппа было, какъ мы видели, направлено не ко всему войску, а лишь къ вождямъ и болбе значительнымъ лицамъ ополченія (ad principes). Какъ удачно подм'єтиль N. de Wailly, вопросы, касавшіеся судьбы похода, первоначально разсматривались болъе важными, вліятельными и компетентными лицами и только впоследствін, после ихъ предварительнаго обсужденія, объявлялись во всеуслышаніе всему ополченію. Такъ велось дело, какъ мы видели, и во время похода подъ Задръ; Дандоло обратился со своить предложеніемъ къ вождямъ, а «медкій людъ ничего не зналъ»; только подъ самымъ Задромъ открыли рядовымъ цёль похода. Такъ дъйствовали и теперь, при обсуждении предложений Алексъя.

Въ совътъ, созванномъ по этому поводу, произошелъ расколъ: одни стояли за, другіе противъ похода на Константинополь. По источникамъ можно прослъдить, каковъ былъ составъ каждой изъ враждебныхъ партій. Подробнье всъхъ разсказываеть объ этомъ совъщаніи Villehardouin, самъ принимавшій въ немъ участіе. По его разсказу, за походъ на Константинополь ръшительно высказались Венеціанцы, съ дожемъ Дандоло во главъ, затьмъ маркизъ Бонифацій вождь ополченія и три наиболье могущественныхъ графа — Балдуинъ

сперва пословъ къ папъ и, заручившись согласіемъ послъдняго, послалъ въ Задръ самого Алексъя, который прибылъ туда одновременно съ папскимъ легатомъ. Litt. Baron. Cruces. кратко отмъчаютъ «pacto Jaderae confirmato».

<sup>1)</sup> Во всёхъ почти источникахъ довольно подробно говорится объ обёщаніяхъ Алексёя и свидётельства ихъ довольно согласны между собою. Только относительно суммы денегь, которую обёщался выдать Алексёй, существуетъ между ними нёкоторое разногласіе: Guntherus и Pippino показываютъ 300,000 марокъ, Andreas Dandolo, Guillaume de Nangis, Robert. Altissiod. меньшую сумму 35,000 марокъ, т. е. ровно столько, сколько оставались должны крестоносцы Венеціанцамъ по заключенному весною 1201 г. контракту. Нёкоторые изъ источниковъ — Ernoul, Chron. Anglicanum, Litt. Hugonis comitis St.-Pauli опредёляютъ, кому сколько было об'єщано.

Фландрскій, Людовикъ de Blois и Hugues de St. Paul, за ними подъ договоромъ подписались 12 изъ самыхъ важныхъ лицъ въ ополченіи; къ нимъ примкнула и большая часть духовенства съ аббатомъ de Loos во главъ. Разсказу Villehardouin можно повърить, такъ какъ каждый изъ сторонниковъ этой партіи имель свои причины стоять за заключеніе договора съ Алексвемъ. Дандоло и Венеціанцы надвялись извлечь большія выгоды изъ похода на Константинополь. Деньги, объщанныя Алексвемъ крестоносцамъ, обезпечивали имъ уплату долга, который не быль имъ выплаченъ даже после грабежа Задра; они могли быть покойны цёлый годъ, такъ какъ Алексей бралъ на свой счеть содержаніе всего ополченія, въ томъ числь и провозъ. Но и помимо этого Венеціанцы могли им'єть еще и дальн'єйшіе виды, помогая Алексъю. Несмотря на все свое богатство и торговое могущество, они имъли сильныхъ соперниковъ и конкуррентовъ въ лицъ Генуэзцевъ и Пизанцевъ 1). Послъже воцаренія Алексъя они могли разсчитывать выговорить себъ столь желаемую монополію. Никита и самъ Дандоло въ письмѣ своемъ къ папѣ 2) подробно разсказываютъ о томъ, какія непріятности и притесненія приходилось терпеть Венеціанцамъ отъ византійскаго правительства и особенно отъ Алексъя III. Никита даже прямо высказываеть свое убъждение въ томъ, что виновниками похода на Константинополь были главнымъ образомъ Венеціанцы, желавшіе отомстить за свои обиды. И въ новъйшей исторіографіи это мивніе имвло очень много последователей. Всв писатели, кромв Riant, стоявшіе за изм'єну Венеціанцевъ и за договоръ, заключенный между ними и египетскимъ султаномъ, и въ походъ на Константинополь видъли результать Венеціанскихъ замысловъ. Уже Медовиковъ полагаль, что на градъ Св. Марка падаеть вся ответственность Константинопольскаго похода: «Никита Хоніатъ справедливо думаетъ, что престарый дожь заблаговременно составиль плань употребить рыпарей для выполненія своихъ властолюбивыхъ замысловъ.... Венеціанцы уб'єдили рыцарей принять участіе въ предпріятіи противъ Константинополя».

Еще рѣшительнѣе высказался въ томъ-же смыслѣ Mas-Latrie: «Венеціанцевъ надо считать единственными виновниками похода на Константинополь; такое отклоненіе похода имъ было выгодно, такъ какъ они разсчитывали при помощи сильнаго крестоноснаго ополченія

<sup>1)</sup> Guntherus, c. XI. 2) Ep. Inn. VI, 202.

возвратить себѣ монополію въ торговлѣ съ Византіей. Помимо того, походъ этотъ окончательно отвлекаль силы крестоносцевъ отъ Египта, что давало Венепіанцамъ возможность до конца выполнить свои обязательства относительно Малекъ-Аделя. Поэтому они заставили задолжавшихъ имъ крестоносцевъ, въ томъ числѣ и Бонифація Монферратскаго, идти въ походъ на Византію». Точно также и Норf полагаетъ, что «Дандоло въ 1203 г. приступилъ лишь къ исполненію задолго-обдуманнаго плана, который онъ много лѣтъ лелѣялъ въ своей душѣ; онъ хотѣлъ разрушенія византійскаго царства, завоеванія гордаго, богатаго города Цезарей», хотѣлъ онъ этого и по политическимъ причинамъ, указаннымъ выше, и по чувству личной вражды къ Византійцамъ.

Только Winkelmann и Riant впервые на мъсто венеціанскаго замысла поставили нѣмецкую интригу и Riant строго раздѣлиль вопросъ о венеціанской изміні съ вопросомь о поході на Константинополь. которые были смѣщаны у Mas-Latrie. Тѣмъ не менѣе мнѣніе о венепіанскихъ замыслахъ продолжало существовать и съ этой точки эрізнія были даже сділаны возраженія на теорію Riant. Thomas первый назвалъ ее «неудачной перестановкой историческаго центра тяжести», основываясь на томъ, что «въ рукахъ у Дандоло была вся власть, и что онъ, въ сущности, одинъ и достигъ цѣли». «Договоръ же, заключенный между Филиппомъ и Бонифаціемъ, выходить за рамки тогдашнихъ политическихъ комбинацій». Дандоло является несомнѣнно протагонистомъ во всехъ событіяхъ IV крестоваго похода. Уже настоящій, торжественный панегирикъ престарівлому дожу находимъ мы въ трудь Streit'a. Streit чрезвычайно подробно и съ большимъ знаніемъ предмета развертываеть передъ читателемъ всю исторію отношеній между Венеціей и Византіей. Долгая вражда между республикой и Византіей, вражда, усиливавшаяся отъ постоянныхъ правонарушеній съ объихъ сторонъ, могла только увеличиться со вступленіемъ на престоль Алексъя III, и старый дожь, лично ненавидъвшій Грековь, рышиль однимъ ударомъ покончить съ «гнилымъ государствомъ». Моменть выбранный для этого быль самый благопріятный. Всё главныя европейскія державы были иммобилизированы вслёдствіе международныхъ войнъ, а сама Византія раздиралась междоусобицами и терпѣла страшные удары со стороны Болгаръ. «Генрихъ Дандоло былъ полнымъ господиномъ положенія, а сильное крестоносное ополченіе, связанное контрактомъ, служило орудіемъ венеціанскимъ цёлямъ». Уже

въ Веронъ, во время пребыванія тамъ Алексья, Венеціанцы рышили походъ на Константинополь. «Для чести и выгоды своего отечества» задумаль Дандоло грандіозный плань изибнить политическую карту Востока, какъ единственный, энергическій «actor rerum» принялся онъ за его выполненіе и какъ «защитникъ и мститель за Венецію» выполниль онъ его. Противъ такой исключительной роли, приписываемой Дандоло Streit'омъ, выступилъ Riant, который однимъ ударомъ разрушиль всю его теорію, зам'єтивъ, что Streit не можеть привести ни одного текста 1) въ защиту того, что дожъ уже заранье задумаль походъ на Византію. Да такой хитрый и осторожный политикъ какъ дожъ не могь и мечтать заранбе о завоеваніи Восточной имперіи: мы знаемъ, что даже въ союзъ съ крестоносцами Венеція впослъдствін не могла удержать вновь завоеванныхъ владеній: она оставила себе только острова и надежды ея на монополію не исполнились. Что-же было-бы, если-бъ ей пришлось взять одной на себя всю тяжесть управленія и охраненія огромнаго государства? Старикъ Дандоло, пожалуй, дъйствоваль не «за честь и выгоду своего отечества», а противъ этой выгоды и чести. Благодаря стать в Riant, последній защитникъ исключительнаго венеціанскаго вліянія — Heyd внесь уже значительную поправку въ свой взглядъ. Подъ вліяніемъ выводовъ французскаго ученаго, Heyd вполнъ признаетъ заключеніе договора 1201 г. между Филиппомъ Швабскимъ и Бонифаціемъ Монферратскимъ и отказывается отъ той мысли, что планъ завоеванія Византіи зародился именю у дожа. Но за то приведеніе въ исполненіе всего этого нлана онъ прямо приписываеть Дандоло. Дело въ томъ, что ни у Филиппа, ни у Бонифація не было достаточно силы и вліянія, «чтобы уб'єдить или заставить рыцарей согласиться на радикальное изм'янение предпріятія, издавна задуманнаго и съ общаго согласія приведеннаго въ исполненіе, и измінить его ради другого предпріятія, которому большинство ополченія не симпатизировало». Проектъ Филиппа несомитино провалился-бы, «но тогда престарёлый дожь взяль дёло въ свои руки и благодаря денежнымъ обязательствамъ крестоносцевъ заставилъ последнихъ совершить то, чего не могъ добиться отъ нихъ король Филиппъ путемъ объщаній и убъжденій. Въ хлопотахъ своихъ Дандоло руководился, конечно, не желаніемъ угодить Филиппу или помочь

<sup>1)</sup> Кром'в разсказа Никиты, но и у того н'втъ ничего о заран'ве обдуманномъ нам'вреніи.

Алексѣю, а желаніемъ охранить коммерческіе интересы своей родины».

Heyd уже менъе односторонне смотрить на дъло, нежели его предшественники, «теорія предумышленности» со стороны Венеціанцевъ не нашла въ немъ себъ защитника: но спращивается, правильно-ли видъть въ Венеціанцахъ, другими словами, въ талантивомъ, мудромъ ихъ вождъ Дандоло — единственнаго «actor rerum» всей этой грандіозной исторической эпопеи? Ніть; иначе причемъ-же останутся другіе побудительные мотивы остальных участниковъ похода — политическіе разсчеты Филиппа Швабскаго, притязанія Бонифація на Востокъ, благочестивое стремленіе большей части духовенства видъть греческую церковь возсоединенной съ западной, наконецъ жадность крестоносцевъ къ деньгамъ, ихъ любовь къ грабежу и приключеніямъ? Всь эти мотивы существовали несомньно и также несомныно имъють свое мъсто на ряду съ политическими разсчетами Венеціанцевъ и враждою Дандоло. Въ самомъ дёлё, мы видёли, что Филиппъ имъль очень основательныя причины вмешиваться въ дело IV-го крестоваго похода, что не менбе основательные поводы были и у Бонифація, которому Алексій, къ тому-же, об'єщаль 100,000 серебряныхъ марокъ, что остальные вожди ополченія помимо объщанныхъ денегъ и любви къ приключеніямъ, по многоразличнымъ побужденіямъ, такъ хорошо описаннымъ въ «Litteris baronum crucesignatorum», съ охотою должны были идти подъ стены Константинополя. Что-же касается духовенства, то большинство еписконовъ и аббатовъ, бывшихъ при ополченіи, съ радостью ухватились за удобный случай соединить наконець об'в церкви подъ властью папы 1) и бароны прямо действовали съ ихъ разрешенія и благословенія <sup>2</sup>). Какъ мы видели изъ показаній авторовъ хроникъ, они думали совершить дело, угодное Богу и пріятное Иннокентію. То, что для светскихъ лиць было лишь «предлогомъ», по выраженію папы, для духовенства было «причиною» согласія на походъ. Поэтому въ виду техъ насущныхъ, сильныхъ интересовъ, которые затрогивались у всёхъ этихъ лицъ по поводу нохода на Константинополь, нельзя не согласиться съ Hanotaux, который формулируеть дёло слёдующимъ образомъ: «Измъненіе въ направленіи IV-го крестоваго похода нельзя приписывать одному, исключительному вліянію, действовавшему отдельно, а

<sup>1)</sup> Villeh. № 225. Ep. Inn. VI. 210; ib. 202; ib. 280; VII, 13; ib. 102.

<sup>2)</sup> Ep. VIII, 133; R. de Clari.

цёлой совокупности многихъ силъ, которыя являлись выразительницами интересовъ, существовавшихъ у различныхъ лицъ во время событій 1202—1203 г.» <sup>1</sup>). Поэтому, также, нельзя не признать, что Villehardouin совершенно правдиво и правильно обозначилъ составъ партіи, стоявшей за походъ на Константинополь, такъ какъ эта партія состояла изъ лицъ, заинтересованныхъ въ возвращеніи Алексія.

Составъ этой партін быль чисто аристократическій, что, помино свидътельства Villehardouin, полтверждается и другими источнеками 2). Каковъ-же быль составъ другой, враждебной баронамъ партін и какіе мотивы руководили ими при ихъ оппозиція? Состояла она изъ некоторой части духовенства, во главе которой стояль аббать de Vaux-de-Cernay, ярый противникъ похода подъ Задръ. Изъ свътскихъ лицъ къ ней принадлежалъ могущественный Симонъ графъ Монфорскій, всегда покорный папской курін, Renaud de Montmirail, посль смерти Теобальда Шампанскаго ставшій во глав' рыцарей этой страны, не любившихъ Бонифація, наконецъ, весь средній классъ ополченія, которому быль изв'єстень замысель вождей и предложенія Алексівя, классь, состоявшій изъ людей, боявшихся открыто высказаться противъ похода при могущественныхъ баронахъ, и только впоследствій, въ Корфу, противупоставивших плану бароновъ энергическую оппозицію. Къ этой партіи, однимъ словомъ принадлежали ть, которые, по выраженію Guntheri, «заботились о польз'є креста», а по выраженію Villehardouin «ceux qui voulaient l'ost depecier». Эти люди стоями на той точкъ зрънія, что походъ предпринять противъ невърныхъ, а никакъ не противъ христіанъ 3), т. е. это была та самая точка эрвнія, на которой стояль и Иннокентій; неть сомненія, что эта партія, настроенная религіозно, боялась осужденія со стороны паны, запрещеніе котораго ей было изв'єстно. Были, в'єроятно, особенно у свътскихъ людей, соображенія болье практическаго характера, о которыхъ подробно разсказываетъ Guntherus: «только воору-

<sup>1)</sup> Revue critique, t. I, 1877.

<sup>2) «</sup>Marchio cum omnibus baronibus Alexio juravit» (Devast. CPolitana). «Dux, baronum consilio communicato» (Andreas Dandolo). «Les grands et les nobles s'accordèrent à faire le commandement du pape (Chronique de Morée), т. е. они исполняли приказаніе папы идти на Константинополь, какъ ошибочно предполагаеть авторъ хроники. Папа (Ер. VI, 48) обвиняеть главнымъ образомъ ненавистныхъ ему Венеціанцевъ, но указываетъ и на участіе бароновъ. «Principes precibus permoti» (Guntherus, c. VIII). «Les barons s'accordèrent» (R. de Clari c. 39).

<sup>3)</sup> Villehardouin.

женнымъ выбшательствомъ, которое должно было стоить много крови. можно было надъяться вернуть Алексъя; глупо и нечестно было затъвать такое предпріятіе, которое грозило гибелью и опасностью небольшой кучк паломниковъ, не им вшихъ прочнаго операціоннаго базиса; глупо было погибать за чужое дёло и объявлять войну могущественной державь, осаждать такой большой и укрышенный городъ, какъ Константинополь. Особенно смущало крестоносцевъ то. что они не умѣли сражаться на морѣ, а Византія считалась въ то время могущественною морскою державою». Дело было для этой партін, въ самомъ діль, чужое; имъ не было обіщано ни денегь, ни земель въ награду за ихъ помощь; выгодами предпріятія могли воспользоваться только Венеціанцы, да главные вожди. Понятно, ни та, ни другая партія не уб'єдила другь друга; могущественные бароны просто разрубили Гордіевъ узель и, собравшись въ числь 15 человъкъ, вмъсть съ дожемъ подписали договоръ съ Алексвемъ. Къ Швабскому двору было отправлено посольство съ темъ, чтобы свидеться съ Алексемъ и поторопить его прівздомъ въ лагерь крестоносцевъ. Но понятно, что противная партія не могла остаться довольной такимъ исходомъ дъла. Не желая долбе оставаться съ людьми, которые не исполняли своего объта и подвергали себя и другихъ опасности подпасть подъ церковное отлученіе, сторонники оппозиціи, не чувствуя себя въ силахъ бороться противъ сильной противной партіи. начали уходить толпами. Удалились наиболее энергические и видные ея представители: Симонъ Монфорскій, аббать de Vaux-de-Cernay. Renaud de Montmirail, уходили кучами и рядовые ополченія 1). Villehardouin съ горечью вспоминаетъ о томъ, какъ «во всю зиму люди въ сердцахъ своихъ не имъли мира» 2) и какъ «таяли съ каждымъ днемъ силы нашего войска» 8).

Но бароны все-таки остались господами положенія; они съ нетерпѣніемъ ожидали 20 апрѣля — срока, когда долженъ былъ прибыть въ Задръ Алексѣй. Чтобы успокоить ополченіе, которое съ нетерпѣніемъ ждало выступленія и томилось въ ожиданіи похода въ злополучномъ городѣ, и вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы подальше увести солдатъ отъ родины, куда они могли дезертировать, Бонифацій и Дандоло рѣшили отправить впередъ весь флотъ на островъ Корфу, посадивъ

<sup>1)</sup> Villeh. M 110; Chr. Alberici; Devast. CPolitana; Chron. Monachi Trium Font.; Gunth. 2) Vill. 100. 3) ib. 101.

на корабли все ополченіе <sup>1</sup>). Сами они остались съ двумя галерами въ Задрѣ и стали ждать Алексѣя, который прибыль туда только 25-го числа апрѣля <sup>2</sup>). 1-го мая Алексѣй виѣстѣ съ Бонифаціемъ прибыли на Корфу, гдѣ торжественно были приняты собравшимися вождями ополченія <sup>3</sup>).

Оставалось теперь одно, но за то почти самое важное дело: надо было добиться согласія на походъ подъ Константинополь отъ нисшихъ слоевъ ополченія, еще не посвященныхъ оффиціально въ это д'іло. Казалось, посл'в дезертирства массы недовольныхъ, посл'в удаленія наиболье видныхъ вождей противной партіи, посль всего этого можно было надёнться, что все уладится мирно и скоро; но оказалось, что предложеніе вити на помощь Алексью вызвало цылую бурю: «Всь кричали, что надо бхать въ Акру 4). Несмотря на старанія Бонифація, несмотря на увъщанія духовенства 5), «большая половина армін» 6) удалилась изъ лагеря и составила свой совъть. Сторонниками оппозиціи были не только простые рядовые, но и многіе бароны средней руки, которые въ собраніи болье значительныхъ лиць въ Задрь чувствовали себя не въ силахъ настаивать на своемъ и боялись могущественныхъ вождей ополченія. Теперь-же они чувствовали за собой поддержку большинства и осм'влились открыто высказать свое мивніе. Диссиденты хотым отправить пословъ къ Gauthier de Brienne, который недавно завоеваль южную Италію, и стать подъ его знамена для похода въ Св. Землю. Дело, которое сулило столько благъ и выгодъ его участникамъ, казалось, готово было рухнуть вследствіе оппозиція большинства; но ловкость и тершеніе вождей одержали все-таки верхъ. Трудно сказать навёрное, какія именно причины заставили оппозицію пойти на уступки. Villehardonin, бывшій свидѣтелемъ и участникомъ всьхъ этихъ переговоровъ, по своему обыкновенію, пом'єщаеть туть очень красивую и трогательную сцену. По его разсказу Бонифацій, три графа, духовенство-вст главные сторонники похода на Константинополь отправились къ отдёлившейся части ополченія и стоя на коленяхъ, со слезами на глазахъ «просили помиловать ихъ». Верные вассалы, видя униженіе своихъ сюзереновъ, пожальли носледнихъ, сами заплакали и уступили, наконецъ, ихъ настоятельнымъ просы-

<sup>1)</sup> Devast. CPolitana; Chron. Halberstadt.; Ernoul.

<sup>2)</sup> An. Halberst.; R. de Clari.

<sup>3)</sup> Villehardouin; Litt. Hugon. St-Pauli.

<sup>4)</sup> Litt. Hugon. St.-Pauli. 5) Villeh. Ne 114. 6) ib.

бамъ. Нетъ сомебнія, что чувство вассальной зависимости и преданности играло тутъ видную роль, но врядъ-ли состоявшееся соглашеніе было вызвано единственно только этимъ чувствомъ. Изъ другихъ источниковъ можно догадываться, что сторонники похода на Константинополь пустили въ ходъ всевозможныя средства, чтобы добиться своего. Они не постъснились даже пойти на ложь и обманъ: по разсказу R. de Clari можно видъть, что они совершенно исказили отношеніе папы къ предстоявшему походу. Какъ изв'єстно. Иннокентій всёми силами возставаль противь такого уклоненія оть прямого пути; между тымь сторонники похода объявляли, что папа считаеть это дыло богоугоднымъ. Между легковърными и суевърными ополченцами стали распространять слухи, что нъкто Бурхардъ de Hallermunde, пустынникъ, жившій въ Paryst, предсказаль епископу Конраду de Krosigk, одному изъ сторонниковъ похода на Константинополь, будто гордая Византія смирится и склонится передъ оружіемъ крестоносцевъ 1). Очень можеть быть, что главари оппозиціи, не вид'ввшіе до сихъ поръ никакой выгоды идти въ походъ, были теперь подкуплены такими-же объщаніями, какія были даны маркизу и графамъ. Графъ Riant остроумно указываеть на ту разницу, которая замечается у Continuateur de Guillaume de Туг и у Рірріпо сравнительно съ остальными источниками, когда рычь идеть о суммы денегь, обыщанной Алексвемъ вождямъ крестоносцевъ. Эта-та разница и пошла, быть можеть, на подкупъ наиболъе вліятельныхъ вождей оппозиціи.

Какъ-бы то ни было, объ стороны пошли на соглашение. Диссиденты поставили непремъннымъ условиемъ своего участия въ походъ, чтобы пребывание ихъ подъ Константинополемъ продолжалось не долъе мъсяца, и съ Михайлова дня они могли-бы по своему усмотрънию потребовать корабли для переъзда въ Египетъ. 23-го мая 1203 г. весь флотъ, при попутномъ вътръ, понесся къ Константинополю, чтобы силою меча разрушить старое, тысячелътнее царство и на его облом-кахъ создать новую, недолговъчную феодальную монархію.

П. Митрофановъ.

<sup>1)</sup> An. Halberstadt.

## Замътки по древностямъ Константинополя.

4 1).

О нѣкоторыхъ пунктахъ, упоминаемыхъ историками по поводу мятежа «Ника».

Когда до Юстиніана дошла вёсть, что мятежники выбрали уже новаго императора, то онъ изъ своей ложи въ пиркё (Касизмы)<sup>2</sup>) поспёшно «удалился во дворецъ и... скрылся въ такъ называемыя Пульпиты, находившіяся позади ристалищнаго сёдалища, (и) въ столовую съ мёдными дверями» <sup>8</sup>). Такъ какъ за сёдалищемъ былъ и дворецъ Сёдалища, или Касизмы, а у этого дворца былъ Иліакъ (балконъ), то, кажется, я не ошибусь, предположивъ, что императоръ ретировался въ данномъ случаё прежде всего въ этотъ небольшой дворецъ, а затёмъ на его Иліакъ, съ которымъ тождественны эти Пульпиты (площадки) <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. III, 337 сл.

<sup>2)</sup> Гр. Толстой (Русс. древ. вып. IV, стр. 150—157) далъ на основани кіево-софійскихъ фресокъ такія свёдёнія объ этомъ сёдалищё, какія и не снилсь Лабарту; однако Лабартъ болёе правъ, пом'ящая ложу посреди, на оси ипподрома. Прекрасное общее описаніе Касизмы мы находимъ у Никиты Хоніата (т. І, стр. 150 и 151 русс перев.): «Одинъ изъ потомковъ Агари... вызвался перелетёть съ находящейся въ цяркі башни все пространство ристалища. Поднявшись на эту башню, подъ которой внизу параласлеными арками устроены отверстія, откуда пускаются лошади ез бызъ, и надъ которою вверху стоять четыре м'ёдные, вызолюченные коня съ выгнутыми шеями, головами обращенные другъ къ другу и готовые пуститься въ б'ёгъ, онъ сталъ на ней». Кони эти (которыхъ не надо см'ёшнвать съ двумя Дінппесна) теперь въ Венеціи, откуда временно были взяты Наполеономъ (А. Н. Муравьевъ, Путеш. ко Св. м'ёстамъ, т. І, стр. 41 (1840).

<sup>3)</sup> εεἰσήλθεν εν τῷ παλατίω καὶ ἀνήλθεν ἐπὶ τὰ λεγόμενα Πούλπιτα ὅπισθεν τοῦ καδίσματος τοῦ ἰπποδρομίου εἰς τὸν τρίκλινον, τὸν ἔχοντα τὰς χαλκὰς θύρας» (Theoph. 6024, p. 185 Boor).

<sup>4)</sup> Бѣляевъ, Вуzantina, вып. I, стр. 61. Далѣе онъ могъ идти: Переходами Господа или Колоннадой Магнавры въ Магнавру, въ Триконхъ и т. д.

Если такъ, то надо передълать планъ Лабарта въ томъ смыслъ, что дворецъ Каоизмы быль между ложей и Иліакомъ, а не отдълялся Иліакомъ отъ ложи. Это подтверждаеть и избитое мѣсто Конст. Багр., откуда ясно, что Өеофиль сначала въбхаль въ открытый Ипподромъ. а потомъ подъбхалъ подъ Каоизму 1). Но гдб же искать «триклинъ съ мѣдными дверями»? Конечно не въ Ипподромѣ, такъ какъ тамъ оставаться было нельзя 2); нельзя искать его и гдё либо въ частяхъ Дафны, такъ какъ этотъ дворецъ тогда почти весь сгорелъ. Следовательно. его надо искать где-либо въ числе техъ зданій, которыя впоследствінбыли близко соединены съ Хризотриклиномъ 8). Но дъло въ томъ, что (не говоря даже о постройкахъ Македонской эпохи) зданія, примыкавшія къ Хризотриклину, и онъ самъ были по большей части сооружены уже послъ Юстиніана 4). Поэтому, принявъ во вниманіевсь условія, поневоль приходишь къ заключенію, что «триклинь съ ивдными дверями», упоминаемый Өеофаномъ, тождественъ съ отриклиномъ Лавзіакомъ» Конст. Багр. <sup>5</sup>). Дійствительно несомнівню извъстно, что 1) это зданіе называлось «триклиномъ», 2) тамъ были бронзовыя (или мёдныя) двери, 3) оно существовало до Юстиніана и 4) оттуда шла лестница Кохлія в), о которой будемъ говорить ниже. Итакъ здёсь въ Лавзіакт или въ Вуколеонт былъ собранъ советь, на которомъ въ концѣ концовъ было рѣшено бороться до конца. Поэтому, когда мятежники, повъривъ пущенному изъ дворца слуху, что Императоръ уже бъжалъ, предались поливищей безпечности, Велиза-

<sup>1)</sup> Бѣляевъ, стр. 77 и слѣд. Догадка Бѣляева объ «открытомъ Ипподромѣ» весьма основательна уже потому, что, кажется, этоть же «открытый Ипподромъ» далье является у Конст. Багр. подъ названіемъ «Стамы», зданія въ видѣ буквы 🎵, быть можетъ, неудачно прилѣпленнаго Лабартомъ къ Каоизмѣ спереди.

<sup>2)</sup> Поэтому даже Бооръ (въ указатель) помъстиль его во дворию.

<sup>3)</sup> Хотелось бы сказать: «зданій Большою дворца», такъ какъ самъ Бёляевъ (стр. 1) поясняеть, что К. Б. подъ «Большим» дворцомъ» разумпьеть именно эти зданія (а не всё). Не значить-ли, что другія зданія были за Ипподромомъ (кромё Магнавры, которая является чёмъ-то особымъ)?

<sup>4)</sup> Были несомивно: Лавзіакъ и спальные покои. Лавзіакъ существоваль до Юстина I (Бвляевъ, стр. 50, прим.). Что царскіе покои были только заново перестроены Василіемъ Макед. и рані е (со времени Осодосія II?) существовали тамъ-же, къ югу отъ Хризотритклина, это не подлежитъ ни малійшему сомивнію послів обстоятельнаго разбора свидітельствъ о дворцовыхъ переворотахъ второй половины VII и вачала VIII віковъ, произведеннаго мною въ 1-й части (введеніи) приготовленнаго къ печати новаго труда объ императорахъ-иконоборцахъ.

<sup>5)</sup> Какое значеніе этого названія? Мив оно напомнило филологію Конст. Багр. о Рагуз'в (De adm. imp., гл. 29).

<sup>6)</sup> Бъляевъ, стр. 49 и 50.

рію и Мунду было поручено ударить на Ипподромъ. Какъ въ видахъ человъколюбія, такъ и изъ соображеній чисто стратегическихъ нало было прежде всего овладъть царскимъ съдалищемъ, почему оба полководца направились къ этой одной точкъ, но разными путями. «Мундъ». говорить Прокопій, «выступиль изъ палатін воротами, гдв находится Кохлія (улитка), такъ называемая по фигурт своей, совершенно кругообразной» 1). Я полагаю несомивннымъ, что Мундъ двинулся именно извъстной изъ «Церемоній» Конст. Багр. льстницей, примыкавшей къ Лавзіаку ст запада, со стороны Ипподрома, и выходившей на Өермастру или, точнее, ту местность, где Оермастра была потомъ устроена. Эти «ворота» (очевидно наружная дверь) в роятно упоминаются и въ «Церемоніяхъ» подъ названіемъ двери, ведущей изъ Өермастры въ **Παββίακτ** (πύλης είσαγούσης ἀπὸ τῆς Θερμάστρας εἰς τὸν Λαυσιακὸν), a «слоновая» дверь была дверь внутренняя. До Юстиніана II это было, очевидно, главное крыльцо двора. Это та Кохлія дворца (называемая такъ въ отличіе отъ Кохліи Ипподрома), которая упоминается у Өеофана въ двукъ мъстакъ: 1) Арматій «былъ убить въ Кохліи деорца, когда шель къ Ипподрому; 2) «Празины, собравшись у Кохаіи (є̀ті τον Κοχλίαν) ругали Константина» 2). Извъстно, что кратчайшій цуть въ Ипподромъ изъ Лавзіака велъ впоследствіи черезъ Триклинъ Юстиніана и Скилы и выходиль по всёмь даннымъ приблизительно немного лъвъе ристалищнаго столпа в). Но при Юстиніанъ Вел. этихъ пристроекъ не было, да и цёлью нападенія была Каоизма. Слёдовательно надо было идти ближайшимъ къ последней входомъ. Въ источникахъ упоминается такой входъ подъ названіемъ «полукруга» (офечδονή)  $^4$ ). Такъ какъ подъ «σφενδονή» здѣсь никакъ нельзя подразумѣвать извъстнаго вообще подъ этимъ названіемъ полукружія (въ югозап. части Ипподрома К-ля), которое въданномъ случав здесь слиш-

<sup>1)</sup> Procop. Pers. I, 24, crp. 326 и 327 (= 127 Bonn.): «διὰ πύλας ἐξήει, ἔνθεν δὴ ὁ κοχλίας ἀπὸ τῆς ἰδέας καθόλου κυκλοτεροῦς οὔσης ἀνόμασται».

<sup>2)</sup> Theoph. p. 127 u 293 Boor.

<sup>3)</sup> Здѣсь Лабартъ правъ. Этотъ упоминаемый сѣверный столпъ былъ столпомъ Голубыхъ. Что же касается Триклина Юстиніана, то кстати замѣчу о немъ, что не слѣдуетъ совсѣмъ забрасывать догадку Паспати о томъ, что это зданіе занимало улицу Άріста саха́уг. Вмѣсто споровъ не лучше-ли повѣрить. Такъ какъ Триклинъ Юстиніана примыкалъ подъ прямымъ угломъ къ Ипподрому и, очевидно, немеого лѣвѣе сѣвернаго столпа, то надо только знать, приходится-ли и эта улица перпендикулярно оси Ипподрома, и можетъ-ли ея продолженіе выйти на точку меты, отстоящую отъ обелиска Өеодосія къ с. в. вдвое, чѣмъ отъ послѣдняго отстоитъ на ю.-з. пирамида Конст. Багр.

<sup>4)</sup> Эти указанія источниковъ собраны ниже.

комъ далеко 1), то по невол'в приходишь къ важному выводу о тождествь «пращи» (σφενδονή) Өеофана съ Апсидой Конст. Багр. Этимъ проходомъ, какъ ближайшимъ, и хотълъ, очевидно, ворваться Мундъ, но почему-то ему не удавалось, и онъ до поры бездъйствовалъ. Велизарій же «восходиль сперва прямо къ Ипатію и царскому съдалищу». т. е., очевидно, двинулся на это съдалище приблизительно той-же дорогой, которой ранбе ретировался Императоръ. Но «достигнувъ ближайшаго дома, гдв искони стоить стража», т. е., очевидно, ближайшаго къ дворцу Канизмы, такъ сказать его караулки<sup>2</sup>), онъ убъдился къ своему ужасу, что эти солдаты (только что прикрывавшіе отступленіе Императора) измінили или, правильніє, держали нейтралитеть. Онъ вернулся и сказалъ Императору, что «все для него кончено, когда противъ него даже тъ воины, которымъ поручена охрана палати» (т. е. палатін Каонзмы). Но Юстиніанъ, воодущевленный «Богомъ дарованной супругой», приказалъ полководцу сдёлать послёднюю попытку: «идти ка Халкт» в). Очутившись послё этого несравненнаго движенія съ правой стороны отъ Канизмы, Велизарій «сперва хотёль устремиться на самаго Ипатія; но такъ какъ туть есть малыя врата (βραγείας δε ούσης ένταυθα πυλίδος), κοτορыя τοгда были заперты и охраняемы снутри воинами Ипатія», то онъ удариль на толпу, наполнявшую Ипподромъ. Мундъ, услыхавъ, что солдаты Велизарія ворвались уже въ Ипподромъ и, очевидно, сообразивъ, откуда и какъ они дъйствують, бросиль свое прежнее намърение двигаться къ «полукругу» и удариль на Ипподромь черезь «Ворота Мертвыхъ» 4). Получивъ извъстіе, что полководцы одолъвають, Юстиніанъ немедленно подкрепиль ихъ всеми теми войсками, какія только онъ могъ двинуть отъ своего убъжища. Здъсь мы должны оставить Прокопія и опять обратиться къ Өеофану. Отряды, посланные для подкръпленія, были отданы подъ начальство Нарзеса, сына Мунда и некоторыхъ другихъ

<sup>1)</sup> Нельзя предположить и «прохода столпа» противъ столпа Голубыхъ, какъ это будто-бы хочетъ сдёдать русскій переводчикъ Θеофана: столпъ этотъ назывался не σφενδονή, а χαμπτός.

<sup>2)</sup> Не одно-ли изъ зданій, соединявшихъ храмъ Господа съ Магнаврой (Сакелла Оатъ?).

<sup>3)</sup> Думаю, что никто не станетъ оспаривать тождества «Пропилеевъ Халки» (Прокопія) съ «портикомъ Ахилла» (Конот. Багр.), такъ какъ у Прокопія «Большіе портики» (Халки и Милія) упоминаются особо.

<sup>4) «</sup>Ворота Мертвыхъ» удачно опредёлены Лабартомъ. Движеніе Мунда было расчитано превосходно: онъ нападаль съ діаметрально-противоположной стороны и затрудняль въ то же время выходъ мятежникамъ въ сравнительно близкія къ «Воротамъ Мертвыхъ» другія ворота: ворота со стороны города (отъ св. Анастасіи).

лиць. «Нарзесъ вошель въ ворота, сынь Мунда—черезъ «полукругъ». другіе тропинкой (или дверцей?) Касизмы на край и принялись поражать народъ мечами и стрълами» 1). Это мъсто показываетъ, что посяв удачнаго общаго нападенія Велизарія и Мунда многіе ть пункты, на которые они не могли напасть, сдълалось возможнымъ атаковать. Такъ какъ опять таки главныя усилія были обращены на Касизму, то сынъ Мунда удариль ближайшимь проходомь «полукруга» 2), а другіе воины стрълки, очевидно, бросились къ «монопату» (т. е. тропинкъ, одиночной дорогъ, которымъ шелъ путь къ Каоизмъ. Намъ достовърно извъстно, что одинокій путь Царя въ Касизму еще со времени Константина Великаго шелъ черезъ такъ называемую «Кохлію» (витую лъстницу) изъ храма Стефана въ Дафиъ 3). Но воины почему-то не думали попасть прямо въ Каоизму и схватить Ипатія, а, напротивъ, воспользовались площадкой, прилегавшей къ Каоизм'є, какъ командующей высотой 4). Въ такомъ случай приходится предположить, что Кохлія изъ Дафны вела не въ самую Касизму, а только къ дверямъ ся, двери же были заперты. Но если мы вспомнили здъсь о Кохлін Ипподрома, то темъ боче приходится вспомнить и о той дверце, куда не могъ пройти Велизарій, и которая, очевидно, вела къ той же Каоизмі. Такое сближеніе заставляеть какъ бы предполагать связь Кохлін изъ Стефана въ Дафив съ дверцей, находившейся въ южной ствив зданія Каонзмы, хотя на это пока ръшиться опасно. Что-же касается вороть, которыми ворвался Нарзесъ, то, имъя въ виду отдаленность воротъ со стороны города (отъ св. Анастасіи) и вообще стремленіе войскъ къ Канизмѣ, кажется, вѣрнѣе всего будеть предположить, что ворота эти вели отъ Средней улицы и Портика Ахилла, т. е. тождественны съ тами, которыми (въ классическомъ маста Конст. Багр.) Ософиль изъ Халки пріфхаль въ Ипподромъ.

а A разъ войска захватили главные пункты, дѣло мятежа было продграно, и Ипатій даже не могь уйти.

оды 3). Въ отличіе отъ дворцовой (см. выше) это была Кохлія той іппихой (Theoph. ври 1970 Верог).

<sup>-</sup>остом В≱рно эта площадка, среди которой стояла самая Касизма, называется у Прокопія <del>(драрс</del>кимъ мѣстомъ», на которомъ «царское сѣдалище (Касизма)».

5.

### Кое-что о «Новой базиликь».

Проф. Кондаковъ въ числе разныхъ ошибокъ сделанныхъ Лабартомъ отметилъ, между прочимъ, и то обстоятельство, что на его плане не у итста пріурочена «Новая базилика». Дтиствительно у Лабарта этотъ храмъ стоитъ слишкомъ далеко къ востоку совершенно уединенно, въ то время какъ изъ свидетельства Фотія ясно, что базилика эта находилась «εν μέσοις αυτοίς άναχτόροις» 1). Но почтенный нашъ ученый упустиль изъ виду, что даже у того Конст. Багр. есть мъсто, ясно указывающее, что «Новая базилика» была гораздо ближе къ Ипподрому, чемъ это выходить у французскаго ученаго; въ «Церемоніяхъ» ясно сказано, что восточныя окна Триклина Юстиніана были обращены въ сторону сада Месокипія 2). Такой садъ, какъ извѣстно, быль расположенъ къ востоку отъ «Новой базилики», между портиками, служившими продолженіемъ галлерей, окаймлявшихъ церковь съ съверной стороны<sup>8</sup>) и тянувшихся до самаго Циканистерія. Кром'є того, и самый нартексъ какъ бы быль продолженіемъ сада. По замічанію проф. Кондакова, «очевидно, это былъ первый типъ позднъйшихъ монастырскихъ дворовъ Южной Италіи, съ ихъ колоннадами изъ витыхъ, убранныхъ мозаикой колоннокъ» 4). Въ общирномъ смыслѣ, быть можетъ, понятіе «Месокипій» обнимало и его, и его скорбе имбль въ виду Конст. Багр., говоря о Триклинъ Юстиніана.

Теперь я позволяю себѣ затронуть другой вопросъ. Изъ описаній Константина Багр. и Фотія мы имѣемъ весьма ясное представленіе о «Новой базиликѣ». Главное, что бросается въ глаза въ описаніяхъ, это то, что въ конхѣ алтаря этой церкви была Богоматерь, подобная нашей «Нерушимой», а въ большомъ куполѣ—Спаситель. Еще незабвенный А. Н. Муравьевъ высказалъ мнѣніе, что образцомъ нашей

<sup>1)</sup> Кондаковъ, стр. 59.

<sup>2)</sup> Labarte, p. 200 (тамъ цитата изъ К. Б.).

<sup>3)</sup> Очевидно, мы имъемъ тутъ нъчто въ родъ нартекса съ трехъ сторонъ, какъ это было въ нъкоторыхъ базиликахъ Херсонеса (Толстой и Кондаковъ, Русскія древности, вып. IV, стр. 16).

<sup>4)</sup> Кондаковъ, стр. 60.

кіевской Св. Софін послужиль какой-либо цареградскій храмь <sup>1</sup>). Но, сколько мы знаемь, изъ храмовъ Константинополя на Св. Софію Кіева похожъ лишь одинъ Пантократоръ <sup>3</sup>), несомнѣнно позднѣйшее сооруженіе. Принимая во вниманіе эти обстоятельства, а также и то, что «Новая базилика» была, по выраженію Байе, «Святой Софіей Василія Макед.» <sup>3</sup>), я осмѣливаюсь высказаться рѣшительно, что Кіево-Софій-кій соборз есть копія «Новой базилики» <sup>4</sup>).

Не пригодится-ли тогда описаніе Фотія для нашей Св. Софін?

6.

Форумъ Өеодосія, Ексокіоній и Троадскіе портики.

Проф. Бѣляевъ въ своей статъѣ: «Новый списокъ древняго устава конст. церквей» 5), между прочимъ, приводитъ текстъ типика:... «Упали и стѣны города и значительная частъ домовъ, особенно же от Троадисіевых портиков до Бронзоваго Тетрапила» (стр. 455). Всякому сколько-нибудь знакомому съ топографіей К — ля бросается въ глаза чрезвычайно важное значеніе этого текста 6). Принято думать (см. наприм. Кондакова, конецъ 3-й главы), что Золотые, или Троадскіе, портики тянулись отъ Золотыхъ воротъ до площади Өеодосія или Тавра; между тѣмъ здѣсь восточный конецъ этихъ портиковъ оказывается гораздо западнѣе Бронзоваго Тетрапила, бывшаго, какъ извѣстно, на Мє́от (Via triumph.), близъ церкви 40 мучениковъ (нынѣ мечеть Лалели) 7). Проф. Бѣляевъ не замѣтилъ этого и держится тождества фор. Өеодосія съ фор. Тавра (стр. 453).

<sup>1)</sup> Путешествіе по святымъ м'встамъ русскимъ, т. І, стр. 659.

<sup>2)</sup> Толстой и Кондаковъ, Русскія древности, вып. IV, стр. 114.

<sup>3)</sup> Bayet, Art byzantin, p. 137.

<sup>4)</sup> Что касается расположенія Лабартовъ второстепенныхъ зданій Большого дворца, то, по-моему, переходы Маркіана, Пентакувуклій и Порфирная Палата обозначены у него хорошо. Положеніе же остальныхъ можетъ быть выяснено только раскопками.

<sup>5)</sup> Виз. Вр. т. III, вып. 3 и 4. Вопросъ о времени перенесенія мощей св. Григорія Бог. разр'єшится благополучно, если проф. Б'ёляевъ обратится къ сочиненію Конст. Багр. «О еемахъ».

<sup>6)</sup> Сходный тексть есть, впрочемъ, и у Муральта.

<sup>7)</sup> Виз. Вр. т. III, вып. 2, стр. 339.

Между тымъ у Кодина (стр. 70) сказано ясно: « Εν δε τῷ Ξηρολόφφ... ἔσχατον δὲ ἐκλήθη Θεοδοσιακός φόρος». Итакъ, форуми Θεοδοσία ποκιθεствень съ Ксиролофомь (иначе фор. Аркадія, нынь Авреть-базарь), а не съ Тавромъ (нынъ Эски-Сераль). На Тавръ была дъйствительно статуя Оеодосія Великаго, но на Ксиролоф' была статуя Оеодосія. Младшаго (Codin., р. 30), более чтимаго въ К — ле, какъ строи: теля стыть. Про тождество фор. Өеодосія съ фор. Аркадія вскользь есть даже у Мордтмана - сына, книгу котораго проф. Въляевъ удостоилъ рецензіи. Да и въ самомъ дёлё: какъ могли Троадскіе портики тянуться на востокъ до Тавра, если мы достовърно знаемъ, что вдоль всей Тріумфальной улицы тянулись два портика Эвбула: Халки и Милія вплоть до самаго Ексокіонія (Codin., р. 22)? Ексокіоній Кодинъ опредъляетъ такъ: «Τὸ Ἑξαχιόνιον γερσαΐον ἢν τεῖγος παρὰ τοῦ μεγάλου Κωνσταντίνου ατισθέν, διήραεσε δὲ χρόνους λβ΄, μέχρι βασιλείας Θεοδοσίου τοῦ μιχροῦ. ἔξωθεν δὲ ἴστατο χίων, ἔχων στήλην μεγάλου Κωνσταντίνου, και τούτου γάριν λέγεται Έξακιόνιον» (Codin., p. 46). Если мы примемъ во вниманіе, что въ другомъ місті (р. 126) Кодинъ поясняетъ, что ц. Св. Троицы въ Ексокіоніи есть не что иное, какъ только особенное названіе церкви Свв. Апостоловъ, то, думаю, не будеть ошибочно опредълить Ексокіоній: полоса земли, заключавшаяся между древней стъной Константина Великаго и новой стъной Өеодосія Младшаго до р. Лика или немного съвернъе 1). Тріумфальная улица (несомивню, въ своей западной части вполив совпадавшая съ нынъшней главной) соприкасалась съ этой полосой земли близъ Мраморнаго моря, и тамъ были «Древнія ворота св. Іоанна Предтечи» 2), впоследствій получившія еще названіе «Золотых в вороть Константина Великаго» 8), въ отличіе отъ настоящихъ «Золотыхъ воротъ» (гдф Семибашенный замокъ). Но когда были построены новыя Золотыя ворота Өеодосіемъ Младшимъ, то портики Эвбула до нихъ не хватали (ибо кончались у линіи старой стіны). Пришлось, такъ сказать, надточать ихъ на прибавленномъ пространствѣ (онп стпых 4) К. В.), и получились новые: «Золотые, или Троадскіе портики».

<sup>1)</sup> Какъ переводить и даже какъ писать Ексокіоній ('Εξωχιόνιον или 'Εξαχιόνιον) еще вопросъ.

<sup>2)</sup> Codin., crp. 25, 97 и 125.

<sup>3)</sup> Въ этомъ смыслѣ опять правъ Мордтманъ - сынъ, отождествляя Ексокіоній 22 стр. Кодина съ «Золотыми воротами К. В.».

<sup>4)</sup> По моему, отсюда и идетъ происхождение слова «Ексокіоній».

Теперь, если мы примемъ во вниманіе, что восточный конецъ этихъ портиковъ (Золотыя ворота К. В.) приходился къ сѣверо-востоку отъ Студійскаго монастыря (нынѣ мечеть Имбрахоръ), т. е. былъ не очень далеко отъ западнаго конца форума Аркадія (нынѣ Авретъ-базаръ), то найдемъ, что Троадскіе портики тянулись дѣйствительно «отъ Золотыхъ воротъ до форума Феодосія» (но не Тавра).

Гаврінлъ Ласкинъ.

# ОТД**Ъ**ДЪ II.

## 1. KPHTHEA.

В. Истринъ, Александрія русских хронографовъ. Изслюдованіе и текстъ. Москва. 1893.

Dario Carraroli, La leggenda di Alessandro Magno. Torino. 1892.

- E. A. Wallis Budge, The life and Exploits of Alexander the Great, being a series of aethiopic texts edited from manuscripts in the British Museum and the Bibliothèque nationale, Paris. London, 1896, 2 vv.
- M. Gaster, An old hebrew romance of Alexander, translated from hebreu Mss. of the twelfth century (въ Journal of the Royal Asiatic Society, July, 1897).
- H. Christensen, Die Vorlagen des byzantinisehen Alexandergedichtes (оттискъ изъ Sitzungsberichte der philos.-philol. und der hist. Classe der k. bayer. Ak. d. Wiss. 1897, Hft. I, 1897).
- В. Истринъ, Сказаніе объ Индъйскомъ царствъ. Москва. 1893 (изъ 1-го выпуска «Трудовъ славянской коммиссіи» при Императорскомъ Археологическомъ Обществъ).

I.

Нѣсколько лѣтъ тому назадъ г. Истринъ издалъ русскій или славянорусскій переводъ Псевдокаллисеенова романа въ четырехъ извѣстныхъ ему редакціяхъ и прослѣдилъ внутреннюю и внѣшнюю исторію его текста, исторію накопленій, подъ вліяніемъ новыхъ источниковъ, сознательныхъ или безсознательныхъ обработокъ и сокращеній. Обстоятельное введеніе въ изданные имъ памятники, являсь въ хронологическомъ смыслѣ какъ бы надстройкой къ моей работѣ объ источникахъ Сербской Александріи 1), указываетъ не только на начитанность автора, особенно въ рукописной литературѣ, но и на критицизмъ, идущій на встрѣчу всѣмъ

<sup>1)</sup> Изъ исторіи романа и пов'єсти, вып. І, стр. 131 са вд.

запутаннымъ вопросамъ и часто находящій имъ разрішеніе. Можетъ быть, первую главу введенія (стр. 1-68) о судьбахъ Псевдокальноена на востокъ и западъ, которымъ посвященъ и бъглый очеркъ Каррароли, следовало поставить етсколько иначе: она даеть и много и мало. Я понимаю, что авторъ лишь миноходомъ коснулся позднихъ восточныхъ версій Александріи (стр. 68), но на древній сирійскій и зоіопскій пересказы (по скольку последній быль ему известень изъ Budge-Nöldeke) следовало обратить большее вниманіе. Наобороть, перечисленіе западныхъ обработокъ заняло, по моему, слишкомъ много мъста, тогда какъ на русскую Александрію онъ не вліяли. Одна, впрочемъ, изъ нихъ, именно поэма Ульриха фонъ Эшенбахъ, вызвала сравнение ея автора съ составителемъ второй редакціи нашей Александрів, къ выгодъ будто-бы последняго: и тотъ и другой развивали содержание Псевдокаллисеена матерьядомъ, взятымъ со стороны. Удьрихъ черпалъ изъ рыцарской, нашъ редакторъ изъ знакомой ему полуцерковной, полусвътской литературы, но онъ то и оказался на высотв призванія: хотя у него были подъ руками христіанскіе памятники, онъ такъ искусно приспособиль ихъ къ Александру, что не получилось сившенія языческаго съ библейско-христіанскимъ, поражающее у Ульриха-и, добавлю, въ Сербской Александріи и ея источникъ. Но въ средніе въка такое сившеніе было единственнымъ средствомъ усвоенія, между прочимъ, поэтическаго; герои античнаго эпоса усваивались въ формахъ христіанскаго либо христіанско-феодальнаго героизма, потому что для объективнаго пониманія не было критерія. Иное дізо компиляторь: связанный готовымь текстомь, который затвяль развить, онь не выходиль за предвлы его міросозерцанія, держался его при выборъ новыхъ подробностей, назначенныхъ освъжить старый разсказъ. Я различаю между цельностью усвоенія и цельностью сохраненія; о последней только и можеть идти речь и, мне кажется, г. Истринъ приписалъ своему второму редактору слишкомъ много сознательности, стилистического уменья — попасть въ тонъ оригинала и провести его последовательно (см. напр. стр. 175, 188, 189, 234, 239-40 и passim). Сербская Александрія согръщила тымъ же, чымъ Ульрихъ, и попала, если не въ тонъ оригинала, то въ тонъ общества; ее больше и читали.

Нѣсколько замѣтокъ къ западнымъ пересказамъ, анализованнымъ въ введеніи: Клеопатра пе́е de Pincernie (Pinceneis — печенѣги); Lutis — Лютичи (стр. 55); Arcus — Геркулесъ (стр. 57); ркп. Лампрехта изъ V огаи и Базеля, не Форовская и Баслеровская (стр. 61 и развіт); не валійское нарѣчіе, а welsch, т. е. французское или романское (стр. 62). Вообще было бы къ выгодѣ читателя, если бы введеніе дольше остановилось на анализѣ тѣхъ источниковъ Александровой саги и тѣхъ ея подробностей, которыя повліяли на обработку нашего текста; это облегчило бы потомъ разборъ частностей. Такъ въ пересказахъ Псевдокаллисоена В, С не упомянутъ эпизодъ о Гогѣ и Магогѣ (стр. 11 слѣд.), онъ является въ

отчеть о содержаніи французскаго романа (стр. 55), и лишь позже (стр. 93 след.) поднимается вопрось объ источникь этого отдела у Исевдокаллисоена В, С и во второй редакціи нашей Александріп (стр. 189—191). Такъ и Iter ad Paradisum надлежало разобрать особо, а не упомянуть только по поводу источниковъ Ульриха фонъ Эшенбахъ (стр. 64); о Тайная Тайныхъ говорится, если не ошибаюсь, впервые, въ связи съ 5-й редакціей Александріп (стр. 303).

Тогда какъ Сербская повъсть объ Александръ широко распространялась въ отдёльныхъ спискахъ, какъ романъ, переводъ Псевдокаллисееновскаго текста привязанъ къ кронографу и историческому сборнику, на него смотрели, стало быть, какъ на историческій разсказъ, да и последующіе компиляторы вносили въ него фантастическія подробности не въ романическихъ помыслахъ. Впрочемъ, отдъльные списки Псевдокаллисоеновской Александріи, извлеченія изъ хронографовъ, встрівчаются чаще, чёмъ можно было бы заключить по введенію автора (см. стр. III, подвергъ ихъ тщательному разбору. **123**, 250, 312). Γ Истринъ изучиль ихъ отношение къ редакціямъ Псевдокаллисеена, установленнымъ Милеромъ, не миновавъ и синодальнаго списка, изъ котораго ироф. Васильевскій издаль Сов'єты византійскаго боярина XI в'єка, янівсколько Λόγοι Άλεξάνδρου; коснулся и вопроса объ источникахъ византійской поэмы XIII—XIV въка, озаглавленной Вагнеромъ: Βίος Άλεξάνδρου (въ ркп. Άλέξανδρος ό βασιλεύς) 1). Оказывается, что наша Александрія переведена была съ какой нибудь разновидности греческой редакціи В (стр. 69; сл. 86, 87: совпаденіе съ L; 90, 91: съ С, L; 92: съ А, С, L; 95; 97 след.). Но где сделанъ переводъ? Нетъ основанія называть нашу Александрію русской или болгарской, говорить авторь (стр. III); какихълибо особенностей, указывающих в на югославянскій переводъ, нётъ, повторяеть онъ въ другомъ м'ёстё; быть можеть, въ русскихъ спискахъ сгладились всв особенности югославянскаго письма (стр. 138; сл. стр. 136). Вопросъ остался не решеннымъ. Въ этотъ то переводъ конца XII или начала XIII въка внесенъ былъ изъ готоваю уже перевода Анартола (не изъ Іосифа Флавія, какъ полагаль я, сл. стр. 119 прим. 7) эпизодъ о посъщенін Александромъ Іерусалима; въ этомъ видів нашъ текстъ слился въ XIII въкъ съ хроникою Малалы (см. стр. 135-136, 250) и получилъ мъсто въ томъ историческомъ сборникъ 1262 г. (авторъ называетъ его Іудейскимъ хронографомъ), составленномъ въ западной Руси, на Литвъ (стр. 358, 360), который послужиль оригиналомь Архивскаго = Вилен-



<sup>1)</sup> Сл. стр. 23 след. Вопросъ этотъ было основательно пересмотренъ Christensen'омъ въ статъе (Die Vorlagen des byz. Alexandergedichtes. München, 1897), любезно доставленной мне авторомъ уже при последней корректуре предлагаемаго разбора. Общіе выводы собраны на стр. 103—4, 112—113, 118; авторъ высказываетъ предположеніе, что въ черте младшей рецензіи Псевдокаллисеена (В') ркп. L, В'юс, оригиналъ славянскаго перевода, отчасти и С, представляютъ особую группу, византійскій источникъ которой ближе стояль къ А', чёмъ другія передёлки вульгаты (В').

скаго списковъ (см. гл. VII, стр. 317 слѣд.). Если переводъ лѣтописи Малалы, попавшій въ оригиналъ Архивскаго списка, сдѣланъ былъ пресвитеромъ Григоріемъ для болгарскаго царя Симеона (стр. 357), то гдѣ же вставленъ былъ въ него переводъ Александріи съ эпизодомъ изъ Амартола, тоже въ готовомъ славянскомъ переводѣ? Вѣроятность склоняется въ пользу южнославянскаго происхожденія русской Александріи древнъйшей Псевдокаллисоеновой редакціи. Иначе вопроса я рѣшить не умѣю.

Изъ этого текста путемъ переходныхъ обработокъ (см. стр. 243 след; 247) выработалась не позже начала XV въка (стр. 24) такъ называемая 2-я редакція Александрін, внесенная во вторую редакцію Еллинскаго и Римскаго летописца, но составленная до этого включенія (стр. 140 след.). Ея авторъ, литературное уменье котораго г. Истринъ, какъ мы видели. ставить очень высоко, распространиль готовую повъсть вставками изъ различныхъ источниковъ (см. ихъ перечень на стр. 239), между прочимъ, изъ откровеній Мееодія, изъ Епифанія Кипрскаго, изъ сказанія объ Индейскомъ царстве, изъ Физіолога, откуда взять эпизодъ о Горгоніи уже въ связи съ Александромъ (см. стр. 230 след.; Каривевъ, Физіологъ, стр. 385-6, прим. 2), что дало мив поводъ предположить существованіе этого эпизода въ какомъ нибудь южно-славянскомъ, стало быть и греческомъ текств Александріи. Остороживе было бы выразиться: въ какомъ нибудь преданіи объ Александрв. Г. Истринъ (стр. 212, 221) допускаеть, что такія устныя преданія могли заходить на Русь; когда при другомъ случав, по поводу изображенія на Дмитровскомъ соборъ Александра, несущагося на грифахъ, миъ пришлось выразиться, что уже въ XII въкъ Александрія была популярна на Руси, я имъл въ виду не тоть или другой тексть романа объ Александръ, а комплексъ захожихъ о немъ преданій (см. стр. 214, прим. 3).

Сербская Александрія явилась на Руси приблизительно въ XIV— XV въкахъ (стр. 251), ею воспользовался нъкто, сократившій текстъ разсмотрѣнной нами 2-й редакціи и очень немногое къ ней добавившій. Къ этой посредствующей версіи — X, не сохранившейся въ записяхъ, г. Истринъ возводить, путемъ сравнительнаго изученія подробностей, третью (стр. 252 слѣд.) и четвертую редакціи Александріи, помѣщенныя въ хронографахъ 1-й редакціи, нераздѣленномъ на главы и раздѣленномъ; и эти хронографы и включенная въ нихъ Александрія восходять къ оригиналу того же состава: хронографъ — X, XV-го вѣка, и то и другое южнославянскаго происхожденія (стр. 286). Если такъ, то гдѣже составлена 2-я редакція Александріи, переработкой которой является текстъ X? На Руси или на славянскомъ югѣ, на который, мы видѣли, указываетъ и генеалогія 1-й редакціи?

Дальнъйшая исторія Александріи въ русской письменности (стр. 289—316) представляєть рядъ отрывочныхъ явленій, не возбуждающихъ особаго интереса. Намъчается пятая редакція начала XVII въка и нъсколько

отдѣльныхъ текстовъ съ заимствованіями изъ Мартина Бѣльскаго, Historia de Preliis и др.

II.

Почему Сербская Александрія пользовалась большею популярностью у русскихъ читателей, чёмъ Александрія Псевдокалисееновскаго типа, хотя бы во второй редакціи, распространенной новыми романтическими подробностями? Авторъ (стр. 250-1) видить тому причину въ большей романтичности Сербскаго романа, въ обиліи сентиментальныхъ річей, произносимыхъ дъйствующими лицами, и афоризмовъ, напоминавшихъ любимыя Пчелы; наконецъ въ томъ, что Александръ являлся полухристіанскимъ героемъ. Именно этой метаморфозой, шелшей на встречу народному пониманію, авторъ объясняеть себ'в и большую популярность разсказа. Усвоеніе героическихъ типовъ въ средё народностей, не создавщихъ ихъ, зависить оть интенсивности общечеловъческого содержанія этихъ типовъ: въ Александръ манила тайна высшаго человъческаго могущества и величія. безсильных передъ смертью, въ Соломон в божественная, всепровидящая мудрость, уловляемая мелкой хитростью. Не даромъ тоть и другой стали героями всесветнаго эпоса; романъ объ Александре проникъ даже къ Малайцамъ и Сіамцамъ; но каждый народъ усвоивалъ ихъ въ мъру своего пониманія, своихъ общественныхъ и религіозныхъ порядковъ и возэрвній. Тогда какъ на западв Александръ ответиль идеалу рыцаря, у персіянъ онъ сталь персіяниномъ, сыномъ персидскаго царя. Аристотель — его визирь; арабы сдёлали Александра служителемъ Аллаха, сербская Александрія—пропов'єдникомъ библейскаго Бога, готовымъ сосудомъ христіанства; такъ и въ ея греческомъ оригиналъ, переведенномъ около 1670 года на арабскій языкъ священникомъ Іоасафомъ, по прозвищу Аbû Suwaidat; его переводъ быль популяренъ среди сирійскихъ христіанъ 1).

Еще дальше пошло христіанизированіе въ сирійскихъ и эвіопскихъ Александріяхъ. Въ Сирійской литературѣ существуєть переводъ Псевдо-каллисоена (типа A), сдѣланный въ VII—VIII вѣкѣ съ утраченнаго пеглевійскаго оригинала (VII в.) 2), но уже въ 514—515 годахъ составлена была



<sup>1)</sup> Почерпаю посавднюю подробность у Nöldeke, Beiträge z. Gesch. des Alexanderromans (Wien 1890), стр. 54. Автору извъстно была лишь работа Каппа о греческой Александріи Вънской рукописи, не мое изданіе текста. На сербскую Александрію онъ не обратиль вниманія. Въ Аламанахъ греческой (и сербской) повъсти онъ видить нъщевъ (?); Сакулаты — Сколоты, сл. ів. стр. 55 и прим. 2; Изъ исторіи стр. 167—8; (А. Веселовскій, Гастеръ и Гаркави) Новыя данныя для исторіи романа объ Александръ стр. 26. — О грузинскомъ переводъ Александріи, сдъланномъ съ сербскаго текста позже XIV въка, можетъ быгь, въ XVI-мъ, сл. сообщеніе г. Хаханова въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1898, сентябрь, стр. 241 слъд: Грузинская повъсть объ Александръ Македонскомъ и сербская Александрія.

Хронологія и опредѣленіе источника по Nóldeke, съ которымъ согласенъ теперь и Budge. О другихъ миѣніяхъ см. Carraroli стр. 97 слѣд.

сирійская легенда объ Александрѣ 1), въ которой метаморфоза совершилась и Александръ не только является вѣрующимъ во единаго Бога, но и надѣется дожить до явленія Спасителя. — Части сирійскаго Псевдокалисоена, съ включеніемъ въ него сирійской же легенды, перешли, черезъ посредство утраченнаго арабскаго перевода, въ зеіопскую письменность. Недавно явившееся роскошное изданіе Бёджа знакомить насъ съ пѣлымъ рядомъ зеіопскихъ памятниковъ, касающихся легендарной исторіи Александра. Мы займемся двумя изъ нихъ: собственно переводомъ Псевдокаллисоена и такъ называемымъ «христіанскимъ романомъ» объ Александрѣ 2), останавливаясь на ихъ общемъ содержаніи и тѣхъ сказочныхъ подробностяхъ, которыя не находятъ себѣ параллелей въ другихъ Александріяхъ; нѣкоторые изъ эпизодовъ, повторяющихся въ разныхъ версіяхъ романа, будутъ разсмотрѣны особо.

. Текстъ зоіопскаго Исевдокаллисоена списанъ былъ иждивеніемъ ивкоего Авраама, въ надеждв, что молитвами царя Александра и всвъъ святыхъ и мучениковъ онъ удостоится спасенія, избъгнетъ ада и при второмъ пришествіи Спасителя сядетъ одесную Его съ двънадцатью апостолами 3). «Молитвы Александра» даютъ мъру той идеализаціи, которой повъствовательный матеріалъ Исевдокаллисоена подвергся въ зоіопской передълкъ. Многія изъ ея опущеній, сравнительно съ оригиналомъ, находились въроятно уже въ арабской посредствующей версіи: арабовъ, да и зоіоповъ не интересовали событія, имъвшія въ глазахъ грековъ особый смыслъ, какъ-то: побъда Александра на играхъ въ Пизъ, завоеваніе имъ Оивъ, гегемонія надъ Аоннами и т. п. 4). Христіанская перелицовка, приготовленная авторомъ сирійской легенды, распространена на все содержаніе зоіопскаго Псевдокаллисоена: Александръ явился типомъ христіанскаго царя-завоевателя, Аристотель — христіанскимъ мудрецомъ.

Исторія Нектанеба до его бъгства въ Македонію и его чаръ съ Олимпіадой разсказана сходно съ Псевдокаллисоеномъ; мать Александра названа Клеопатрой, какъ въ еврейской Александріи особаго типа, пересказанной Гаркави и недавно переведенной Гастеромъ 5). Новую подробность приносить эпизодъ о Букефалъ 6): когда Нектанебъ, соединясь съ Олимпіадой, омылся въ источникъ, что быль по сосъдству съ идоль-

<sup>1)</sup> О ней сл. Nöldeke l. с. стр. 27 и слъд.

<sup>2)</sup> Budge l. c. II crp. 1—353, 437—553.

<sup>3)</sup> Budge I Introd. crp. II.

<sup>4)</sup> ib. crp. XLIV.

<sup>5)</sup> Новыя данныя § 1; Gaster, An old hebrew romance of Alexander (оттискъ изъ Journal of the Royal Asiatic society, July 1897, доставленіемъ котораго я обязанъ автору). Въ противоръчіи съ Гаркави, Гастеръ считаетъ тексть значительно древнье XII въка и появленія ислама и отрицаетъ его арабскій оригиналь, стр. 490—1; Гаркави указываетъ на форму Galliopatra въ одной ркп. Historia de Preliis и на эпизодъ сербской Александріи, гдѣ Александръ въёзжаетъ въ Римъ съ вѣнцомъ Клеопатры египетской на головѣ; очевидно Клеопатры-Олимпіады.

<sup>6)</sup> Budge II, crp. 18-19, 35, 121; I Introd. crp. XXXVI-VII m npmm. 1.

скимъ храмомъ, одна изъ царскихъ кобылицъ напилась этой воды и зачала въ одно время съ царицей. - Это напоминаетъ сходный мотивъ народныхъ дегендъ и сказокъ, въ которыхъ герой и его конь зачаты одновременно отъ плода, цвътка и т. п. 1). Фирдуси отмъчаетъ одновременность рожденія Александра и Букефала.-Позже въ битвъ съ Поромъ Букефаль сбросиль съ себя Александра, потому что Поръ вельль своимъ нагамъ обратить чары на противника, а конь рожденъ былъ отъ волхвованіи въ одно время съ Александромъ. Бёджъ напоминаетъ по этому поводу эпизодъ повъсти о Гейкаръ, нашемъ Акиръ: Нектанебъ посылаетъ сказать вавилонскому царю Ликеру и его визирю Эзопу, что у него есть кобылы, зачинающія, иншь только услышать ржаніе жеребцовъ въ Вавилонъ. Это сближение говоритъ, быть можетъ, въ пользу того, что эпизодъ о зачатіи Букефала принадлежаль арабскому оригиналу; въ сирійскомъ текств его нътъ. Внъшній видъ чудеснаго коня не описанъ: по греческому тексту у него было на правомъ бедрѣ пятно съ изображеніемъ бычачьей головы (по Appiany оно было на лбу), на голов' рогъ (Pseudo-Call. ed. Müller, I 13, 15); то-же въ Hist. de prel., только вм'єсто одного рога явилось два (quaedam mine corniculorum, Hist. ed. Zingerle стр. 140), какъ и по Солину у Букефала была на лбу два роговидныхъ нароста. Славянскій переводъ Псевдокаллисеена поняль это такъ, что самъ конь быль «волоум глава»; такъ могло быть и въ его подлинникъ: не даромъ авторъ Βίου Άλεξάνδρου поправляеть кого-то: у Букефала было тавро на бедрѣ, οὐ μὴν βοὸς ἐκέκτητο κεφάλιον καὶ κέρας 2). Въ сирійскомъ текстѣ 3) у коня на боку родимое пятно: волкъ, несущій въ пасти быка. Дучипалъ сербской Александріи не стоитъ-ли вмісто Вучипаль? Эта гипотеза, подсказавшаяся инв издавна, видимо устраняется показаніемъ съверной саги о Göngu-Hrólf'ь, о которой рычь далье. И такъ признаки Букефала: бычачья голова и рога. Напомню восточный эпитеть Александра: Двурогій, что стоить въ связи съ происхожденіемъ героя отъ Аммона; его конь того же рода, онъ также двурогій.

Следующія подробности снова вводять нась въ Псевдокаллисоена. Когда Филиппъ приставиль къ сыну Аристотеля, дабы онъ обучиль его греческой мудрости, о его «христіанстве» ничего не говорится 4), христіанскіе мотивы являются после разсказа о томъ, какъ Александръ ответиль на высокомерное посольство Дарія и усмириль Букефала. Царство будеть твоимъ по праву, говорить сыну отецъ, недаромъ мудрые мужи сказали, что ты станешь властелиномъ всей земли. Первымъ деломъ Александра была осада и взятіе Александріи (очевидно, не той, которую онъ осно-

<sup>1)</sup> По болгарской легендъ Сивилла-Марія зачата гусыней, отвъдавшей отъ травы, на которой осталось съмя Давида. Сл. Опыты по исторіи развитія христіанской легенды ІІ, І, стр. 251—2.

<sup>2)</sup> Christensen, l. c. crp. 116.

<sup>3)</sup> Budge II, стр. 37, прям. 1.

<sup>4)</sup> Budge l. c. crp. 82.

Византійскій Временникъ.

валъ впоследствии). «И онъ поклонился Господу, Великому, положилъ на него свою въру, исповъдуя, что вътъ другихъ боговъ кромъ Него, что Онъ создатель міра и всего сущаго; и онъ отдался ему во всёхъ своихъ дълахъ. Совершилось все это по волъ Всемогущаго Бога, да будетъ Онъ похваленъ и поклоняемъ» 1). Отнынъ Аристотель является христіанскимъ философомъ, совътникомъ и другомъ Александра,-и въ романъ вторгается учительный, библейско-христіанскій элементь, выражающійся въ пъломъ рядъ поученій, увъщаній и молитвъ. — Филиппъ не убить, какъ у Псевдокаллисоена и въ его отраженіяхъ, а умираетъ естественной смертью, какъ въ еврейской Александріи у Гаркави-Гастера. Воцарившись по смерти отца, Александръ держить ръчь къ своей челяди, двъ рѣчи-послѣ вѣнчанія; шлеть посланія къ чинамъ своего дарства, при чемъ впервые является его прозвище: «Двурогій» 2); къ войску, царямъ и правителямъ, возвъщая о своемъ обращени отъ дълъ гръха и плоти къ Единому Богу, требуя уничтоженін идолоноклонства; Господь открыль его умственныя очи, даль ему побъду; его миссія оть Бога 3).

Между тъмъ Дарій, услышавъ отповъдь Александра его посламъ, пишетъ «Тиберію Цезарю, греку» (непонято у Псевдокаллисеена: τοῦ Ταύρου στρατηγοίς), чтобъ онъ доставилъ ему разбойника Александра. Слъдуетъ новое посольство Дарія и переписка его съ Александромъ, который упрекаетъ своего врага въ высокомъріи, тогда какъ самъ онъ подписываетъ свои посланія такъ: «Отъ служителя Всемогущаго Бога, Александра» 4).

Первый его походъ не противъ Дарія, а въ Египетъ, гдѣ онъ основываетъ Александрію, при чемъ отсутствуютъ чулесныя подробности постройки, хорошо знакомыя изъ Псевдокаллисоена и другихъ его отраженій. Египетъ, Нубія, Эоіопія подчиняются ему, многія области запада приносятъ ему дары, Азія и Сирія для него открыты. Въ Іерусалимѣ его встрѣчаетъ первосвященникъ, ему читаютъ пророчества Даніила, и Александръ склоняется передъ книгой закона и молится во Святая Святыхъ 5). Къ этому примыкаетъ разсказъ о войнѣ Александра съ Даріемъ до смерти послѣдняго и женитьбы Александра на Роксанѣ; идолы персовъ сожжены 6); въ слѣдующей за тѣмъ войнѣ съ Поромъ, наслѣдникомъ Дарія, Поръ пугаетъ Александра судьбой арабскаго царя Deyârôs'a, котораго онъ изгналъ изъ его страны, какъ песъ гоняетъ овецъ; Deyâ-

<sup>1)</sup> l. c. ctp. 38-39.

<sup>2)</sup> Сл. Budge II, 46 прим. 1. О прозвищѣ сл. Knust, Mittheilungen aus dem Eskurial, стр. 36, прим. a; Carraroli, l. с., стр. 160 слѣд. Связь эпитета «двурогій» съ культомъ Аммона представляется мнѣ наиболѣе въроятной, Изъ исторіи I, стр. 451. Иначе смотрить на это Gaster, An old hebrew romance, стр. 488 прим. 1: изъ евр. Маско (македонянинъ)— Маскоп: рогатый.

<sup>8)</sup> l. c. crp. 40-59.

<sup>4)</sup> L. c. ctp. 59-71.

<sup>5)</sup> L. с. стр. 71—6.

<sup>6)</sup> L. c. ctp. 77-107.

 ${\bf r}$ ôs стоитъ вмѣсто Діониса Псевдокаллисеена, котораго выгнали отъ себя индійцы  ${\bf r}$ 1).

Послѣ того Александръ пожелалъ увидѣть житіе брахмановъ, тѣхъ святыхъ, о которыхъ говоритъ пустынникъ Зосима. — Бёджъ ссылается по этому поводу <sup>2</sup>) на Rosweyde, Vitae Patrum стр. 382, и на палестинскаго подвижника Зосиму, неизвѣстнаго времени. Разумѣется житіе Зосимы, изданное по славянскимъ и греческимъ рукописямъ <sup>3</sup>), которое я давно уже привлекъ къ эпизоду брахмановъ Псевдокаллисена <sup>4</sup>); въ соотвѣтствующемъ эсіопскомъ текстѣ, вмѣсто Зосимы названъ Герасимъ <sup>5</sup>). И въ хожденіи Зосимы, и въ хожденіи Герасима происхожденіе блаженныхъ объясняется различно; въ эсіопскомъ Псевдокаллисеенѣ, какъ и въ сербской Александріи они — потомки Сиса, которыхъ Господь укрылъ, во время потопа, въ тайникѣ своихъ сокровищъ <sup>6</sup>).

Къ эпизоду о брахманахъ примыкаетъ письмо Александра къ Аристотелю о своихъ приключеніяхъ и видѣнныхъ имъ чудесахъ 7). Описаніе храма на горѣ 8) отвѣчаетъ Псевдокаллисоену ІІІ, 28, но съ библейскохристіанскими подробностями: Александру представляется, что онъ достигъ рая, ибо рай находится на вершинахъ горъ; въ храмѣ покоится на ложѣ закутанная фигура мужа; греческій текстъ разумѣетъ Діониса, въ эоіопскомъ это Энохъ; Александру слышится голосъ: твоп проводники не знаютъ здѣсь путей, они не поведутъ тебя превыше воздуха, на вершины, гдѣ рай и страна блаженныхъ и обитель святыхъ, Эноха и Ильи, Авраама, Исаака и Іакова и всѣхъ, кто уподобнлся имъ. Они сіяютъ на горахъ, но лишь немногое изъ всего этого открылъ тебѣ Господь.

Слѣдующій эпизодъ посланія встрѣчается лишь въ сирійскомъ и эвіопскомъ текстахъ: Александръ приходить въ страну, гдѣ жители поклонялись громадному, демоническому змѣю, пожиравшему все кругомъ; ему
каждый день приводили къ рѣкѣ, у которой онъ жилъ, двухъ быковъ,
чтобы предотвратить его опустошенія. Александръ велитъ наполнить
двѣ бычачьи шкуры соломой, сѣрой, ядомъ и желѣзными крюками;
змѣй пожралъ все это и околѣлъ.—Это напоминаетъ библейскій разсказъ
о змѣѣ Даніпла п змѣѣ царя Сапора въ Герусалимскомъ Талмудѣ: онъ

<sup>1)</sup> L. c. ctp. 107-26.

<sup>2)</sup> L. с. стр. 126, прим. 1. Сл. далье стр. 126-141.

<sup>3)</sup> Vassiliev, Anecdota graeco-byzantina, pars prior № 11; Apocrypha anecdota by Montague Rhodes James № 3.

<sup>4)</sup> Изъ исторіи романа и пов'єсти І, стр. 281 сл'єд.

<sup>5)</sup> Budge II, стр. 555 слъд.

<sup>6)</sup> См. о нихъ: Изъ исторін и т. д. І, стр. 267—76 и 285. Budge II, стр. 129, прим. 2 и 3, ссылается по этому поводу на апокрифъ объ Адамѣ и Евѣ: потомки Сиба лишились своей святости, смѣшавшись съ дочерями Каина, почему не могли ни вернуться къ пещерѣ сокровищъ, ни войти въ ковчегъ, и погибли отъ потопа.

<sup>7)</sup> II, стр. 141—187.

<sup>8)</sup> II, стр. 155 слѣд.

пожиралъ верблюдовъ и быковъ, и также погибаетъ, проглотивъ верблюжью шкуру, набитую соломой и горящими угольями 1).

Въ разсказъ о посъщени Александромъ китайскаго царства, все въ томъ же послани, разработанъ лишній разъ мотивъ переодъванія, встръчающійся въ Псевдокаллисеень, гдь Александръ ходитъ такимъ образомъ къ Пору и Кандакъ. Китай, это, очевидно, царство Серовъ, оттуда Соломонъ бралъ золото на построеніе храма; властитель Китая полонъ житейской мудрости и назидательнаго велерьчія. Когда Александръ, явившись къ нему подъ видомъ своего-же посла, говоритъ ему о своихъ побъдахъ, требуя покорности, онъ совътуетъ ему не кичиться и не величаться: Не ты побъдилъ, а Всемогущій Господь, пославшій тебя покорять людей за ихъ прегръщенія. А на счастье не надъйся: оно можетъ отвернуться отъ тебя, какъ отвернулось отъ другихъ. — И онъ даетъ Александру-послу богатые дары и свой собственный вънецъ: они готовы платить дань, но никому никогда не подчинялись и не бывали побъждены <sup>2</sup>).

Интересенъ эпизодъ о Кандакъ, слъдующій за посланіемъ 3). Тогда какъ въ Псевдокаллисоенъ она -- мать двухъ взрослыхъ сыновей и питаетъ къ Александру материнскія чувства, нікоторые пересказы романа измънили эти отношенія въ любовную связь. Такъ у Орозія, у Малалы (І, 248), Лампрехта 342, следовавшаго здесь, вероятно, своему французскому источнику 4); такъ и въ сирійско-эніопской Александріи. Кандака признала въ мнимомъ послъ Александра, назвавшагося Антіохомъ, его самого; ея старшій сынъ Kanîr (у Фирдуси: Tinûsh, у Псевдокаллисеена L: Θώας, у Юлія Валерія Charagos, такъ, въроятно, и въ греческомъ оригиналъ армянскаго перевода 5); у Горіонида Berberon, въ Hist. de prel. Carator, сербск. то-же, въ еврейскомъ перевод Нistoria: Практоръ) 6), женатый на дочери Пора, хочеть убить посла, но, предупрежденный Кандакой, Александръ избътаетъ опасности: онъ объщаетъ Каниру предать ему самого Александра и такимъ образомъ можетъ свободно удалиться. У Псевдокаллисеена онъ удаляется одинъ, въ сербскомъ текств въ сопровождении обоихъ сыновей Кандаки; дойдя до поджидавшей Александра стражи, они догадываются, съ къмъ были въ товарищахъ, и стращатся, но Александръ отпускаетъ ихъ милостиво. Въ эвіопскомъ пересказъ Александръ отправляется къ своему войску вдвоемъ съ Капіг'омъ, при которомъ была тысяча всадниковъ, велить ему подождать

<sup>1)</sup> Nöldeke l. c. crp. 22.

<sup>2)</sup> Сл. эпизодъ о посъщении китайского царства у Фирдуси.

<sup>3)</sup> Budge II, crp. 187-212.

<sup>4)</sup> Изъ исторіи стр. 899; Noeldeke 1. с. стр. 22.

<sup>5)</sup> Cm. Ίστορία Άλεξάνδρου, Die armenische Uebersetzung der sagenhaften Alexander-Biographie (Pseudocallisthenes) auf ihre mutmassliche Grundlage zurückgeführt von R. Raabe (Lpz. 1896), crp. 90.

<sup>6)</sup> Новыя данныя, стр. 50.

его въ гъсу, куда самъ онъ приходить съ нъсколькими друзьями: Ты хотъль убить Александра, говорить онъ ему, воть онъ въ твоихъ рукахъ; подними на меня руку, коли ръшишься! Онъ отпускаетъ испуганнаго Канира, и былъ потомъ между ними миръ и любовь до конца дней.

Вся эта сцена напоминаетъ восточные источники Боккаччьевской невелы о Митридан в 1).

За небольшимъ эпизодомъ объ Амазонкахъ 2) слёдуетъ въ эніопскомъ Псевдокаллисеенъ вставка изъ сирійско-христіанской легенды объ Александръ, совсъмъ не мотивированная предыдущимъ ходомъ дъйствія <sup>3</sup>). На седьмомъ году своего царствованія Александръ собираеть своихъ вождей и царей и держитъ имъ рвчь: Господь удостоилъ его своихъ откровеній, а теперь у него явилось желаніе узнать, какова широта земли, сколько въ ней есть и было царей, чемъ держатся небеса, не на огненныхъ ли столпахъ, исходящихъ изъ нъдръ земли; и что ее окружаеть. Александръ велить своимъ изготовиться къ пути. Многіе желали узнать то-же, что и ты, и не могли, отвёчають ему его люди; а слышали мы, что небеса устроены, какъ жертвенникъ, и на краяхъ его есть отверстіе, откуда исходять воды, изливающіяся въ море, что окружаеть землю. А за этими водами одиннадцать морей, поглощающихъ мореплавателей, а за ними одиннадпать земель и еще одна, длиною въ одиннадцать стадій. А далве великое море, по которому не ходять корабли, потому что когда вътры вырываются изъ своихъ тайниковъ, на моръ встаютъ волны, поднимающіяся до неба и спускающіяся до ада (шеола). Ни одна птица не пролетить черезъ море по причинъ великаго сирада, ибо въ тъхъ воднахъ похоронены тъда дюдей, которыхъ Господь покараль потопомъ; деревья тамъ стоять безъ листьевъ, кто зайдеть туда, погибаетъ.

Отправляясь въ путь, Александръ молится; въ сирійскомъ текств есть одна подробность молитвы, которой нёть въ эвіопскомъ: Если Мессія, Сынъ Божій, явится въ мои дни, я и мои войска поклонимся ему; если же Онъ не явится, я, покоривъ царей и ихъ страны, поставлю въ Іерусалимъ мой серебрянный престолъ, дабы, когда Мессія сойдеть съ небесъ, Онъ возсёлъ на немъ, ибо Его царство во въки; и семьсотъ фунтовъ золота будутъ Ему даромъ отъ меня. Гдѣ бы я ни умеръ, здѣсь, въ Александріи, или другой странъ, такой вънецъ будетъ повъшенъ на престоль, уготованномъ мною для Мессіи, а также вънецъ всякаго царя, кто умретъ въ Александріи ф). — Александрія—это, очевидно, монархія Александра; вънецъ, повъшенный на престоль, напоминаетъ вънецъ послъдняго христіанскаго властителя, который онъ возложить, по извъстному эсхатологическому повърью, на древо распятія.

<sup>1)</sup> Сл. Боккачьо, его среда и сверстники І, стр. 476.

<sup>2)</sup> Budge II, ctp. 212-216.

<sup>3)</sup> L. с. стр. 216-241.

<sup>4)</sup> Budge II, crp. 222 upum. 1.

Запасшись въ Египтъ искусными ковачами, Александръ отправляется на розыскъ великаго моря, на западъ солнца, ставитъ тамъ башню съ надписью въ предупреждение мореходамъ, что онъ то море заперъ и ключъ въ его рукахъ. Испуганный участью нёсколькихъ воиновъ, поглощенныхъ волнами, Александръ вернулся обратно къ Евфрату н Тигру и горамъ Gâwezâ, съ которыхъ наблюдаеть теченіе свётиль, повторяя исчисленія, сдівланныя Немвродомъ; все это онъ разумівль и записаль и наставиль тому своихъ друзей. Затвив его путь идеть на свверъ; отъ жителей страны, подвластныхъ персидскому царю, онъ узнаетъ о страшныхъ народахъ, Гогв и Магогв, живущихъ далве, а за ниме, надъ вершинами горъ, между небомъ и землей, райскія селенія, изъ которыхъ вытекаютъ крестообразно четыре райскихъ ръки. Александръ запираеть ствною нечистые народы, они выйдуть оттуда по Божію произволенію на кару гръшнымъ людямъ. Такъ гласить поставленная Александромъ надпись; кто не въритъ, тотъ повъритъ пророчеству Іереміп.

На этомъ обрывается сирійская легенда, внесенная въ эсіопскій разсказъ, но пересказчикъ не входитъ непосредственно за твиъ въ содержаніе Псевдокаллисеена, а вводить своеобразный эпизодъ, привязывающійся къ мотиву хожденія Александра въ область мрака 1). Александръ отправляется туда одинъ, оставивъ войско; вдетъ дввнадцать дней и двънадцать ночей, видитъ издали ангела, державшаго въ рукъ гору, оплотъ земли, отца всёхъ горъ, и все не можетъ до него добраться. Онъ славословить Творца; образъ ангела грандіозенъ: его видъ что мознія, гимны подобны грому, когда онъ беседуеть съ Александромъ, его рычь тиха, но слова выпадають изъ усть, какъ раскаленные уголья. Онъ говоритъ Александру о міросозданіи, о могуществъ Творца, умиряетъ его сомивнія, назидаеть его и не велить превозноситься. Много апокрифическихъ подробностей: область тымы, куда явился Александръэто мъсто рая, откуда быль изгнанъ Адамъ. Александру казалось, что онъ шелъ по сушъ, а путь лежалъ по водъ, а далъе великое море; на самой гор'в н'втъ ничего созданнаго, кром'в тымы и воды жизни, истекающей изъ подъ Божьяго престола. Отмътимъ еще новое пониманіе Александрій: это уже не монархія Александра, а что-то другое; изгнанный изъ рая Адамъ поселился въ странъ, которая звалась Александріей. Когда Александръ спрашиваеть, что это за гора, которая осталась позади, ангель отвёчаеть: она меньше той, которая отдёляеть тебя оть Гога и Магога, но Всемогущій Господь поставиль ее, какъ ствну, раньше чвиъ ты соорудилъ свою, соорудилъ не по своей власти, а по Божью произволенію. Онъ велить ему обратиться вспять, и когда Александръ, ничего не ввшій въ теченій дввнадцати дней, просить его подать ему, посл'в духовной, и телесной пищи, ангель подаеть ему

<sup>1)</sup> L. c. II, crp. 242-262.

гроздь винограда, никогда не умаляющуюся; пусть напитаеть имъ и свое голодающее войско. — Этой подробностью, встрвчающейся и въ одномъ арабскомъ жизнеописаніи Александра 1), компиляторъ эвіопскаго Псевдо-калисовна воспользуется, какъ увидимъ, и далве. — Александръ плачетъ; что съ тобой? спрашиваетъ ангелъ, а тотъ отввчаетъ, что у него есть просьба къ Богу, съ какой никто никогда еще не обращался. Ангелъ, очевидно, провидитъ ее, потому что говоритъ объ источникъ жизни, находящемся въ странъ мрака: кто напьется изъ него, достигнетъ божественной мудрости, будетъ летатъ, какъ ангелы, и не умретъ, пока самъ не испроситъ себъ смерти отъ Господа. Гдъ находится тотъ источникъ, ангелъ не знаетъ, укажутъ Александру его мудрецы.

Такимъ образомъ компиляторъ снова вводить насъ въ теченіе Псевдокалисоена, въ эпизодъ о посѣщеніи Александромъ страны мрака <sup>2</sup>), соединяя разсказъ объ источникѣ жизни или безсмертін <sup>3</sup>) и драгоцѣныхъ камняхъ, найденныхъ воинами въ пустынѣ <sup>4</sup>), съ прелестной еврейской легендой о чудесномъ камнѣ (шарѣ, яблокѣ)—ненасытномъ человѣческомъ глазѣ, не вошедшей въ составъ греческаго Псевдокалисоена, но знакомой изъ другихъ Александрій <sup>5</sup>). Въ Псевдокалисоенѣ источникъ является въ одно и тоже время живящимъ и дающимъ безсмертіе, въ сербскомъ онъ живитъ и молодитъ; эоіопскій присоединяеть ко всему этому дарованіе божественной мудрости. — Замѣтимъ, что талмудическая легенда представляетъ то-же сосѣдство мотивовъ: источника и камня, какъ и эоіопскій Псевдокалисоенъ <sup>6</sup>).

Вернувшись къ войску и напитавъ его виноградомъ, полученнымъ отъ ангела, Александръ допрашиваетъ своихъ мудрецовъ объ источникъ жизни. Знаетъ о немъ лишь Mâtûn—El-khidr, богобоязненный и въщщій, молитвы котораго доходны до Бога, какъ сладкій еиміамъ; онъ вычиталъ объ источникъ жизни изъ книгъ. — Вступленіе въ страну мрака описано крайне сбивчиво: очевидно, въ какомъ-нибудь источникъ сирійско-эеіопскаго текста находился извъстный изъ Псевдокаллисеена эпизодъ объ ослицахъ и ихъ жеребятахъ, которыми Александръ руководился въ темнотъ 7); въ эеіопскомъ текстъ отъ этого остался непонятный отрывокъ: дойдя съ войскомъ до границъ тьмы, до какой-то загадочной статуи, съ одной рукой, поднятой къ небу, другой, опущенной къ



<sup>1)</sup> Budge l. c. стр. 259, прим. 1.

<sup>2)</sup> L. c. ctp. 262-77.

<sup>3)</sup> См. о ней: Изъ исторіи I, стр. 221, 229 — 231, 290, 324; Истринъ l. с. стр. 197, 199, 212; Nöldeke стр. 25, 26; Budge II, стр. 263, прим. 3, стр. 268, прим. 2; Hertz, Aristoteles in den Alexanderdichtungen des Mittelalters (1891), стр. 32—35.

<sup>4)</sup> Изъ исторіи стр. 222, 228; Истринъ, стр. 199 слѣд.

<sup>5)</sup> Изъ исторіи, стр. 230, 277—9, 290, 320—1; Budge II, стр. 271, прим. 1. Hertz,1, с., стр. 51 сябд.; Carraroli стр. 125 сябд.

<sup>6)</sup> Сл. еврейскую Александрію въ Новыя данныя, Гаркави § 16=Gaster §§ 36-38.

<sup>7)</sup> Изъ исторіи I, стр. 221, 228; сл. стр. 289, 316, и прим. 2; Истринъ, стр. 196—7, прим. 1.

земяв (статуя Сезонхоза? См. Pseudocall. С III, 31), Александръ почему то спрашиваеть: Какое животное сильнее? Какое быстрее? Ему отвечають, что молодая лошадь и верблюдица. Далве на поиски источника идуть Матунъ и Александръ, который даеть Матуну камень, вынесенный Адамомъ изъ рая: стоить бросить его, и путь освётится. Матунъ находить источникъ жизни, сухая рыба, опущенная въ него, оживаетъ самъ Матунъ, искупавшись въ немъ, молодетъ, и его помыслы отвлекаются отъ всего земного; о безсмертіи ність рівчи. — Матунъ возвращается назадъ съ камнемъ, но никому не говоритъ объ источникъ жизнп; между тъмъ Александръ сбился на пути къ нему, поднялъ камень, точно съ двумя глазами, испускавшими лучи. Что можетъ быть тяжеле его? спращиваеть онъ своихъ мудрецовъ; камень все перевъщиваль. пока Александръ не посыпалъ его перстью. Это - ненасытное человъческое око, знаменіе наказанія, которое готовить теб'в Господь, толкують мудрецы: еслибы тебъ дали золотую и серебряную горы, ты пошель бы искать третьей. -- Испуганный Александръ решается отказаться отъ поисковъ; обратный путь идетъ въ полусвете; следуеть беседа съ птицей въ какомъ-то роскошномъ дворцъ; это мотивъ Псевдокаллисеена, но разработанный своебразно: птица задаеть вопросы: иного-ли на землъ зла и обмана и несправедливости? Много, говоритъ Александръ и въ свою очередь ставить вопросъ: есть-ли на землё люди, излюбленные Богомъ?-Есть, и пришествіе Господне близко.-Птица даеть Александру гроздь винограда, которымъ онъ питаетъ впоследствии свое войско.

Слѣдующій эпизодъ помѣщенъ греческимъ Псевдокаллисоеномъ еще въ области тьмы: воины слышать, какъ звенить земля подъ копытами лошадей. Кто подниметъ что-либо съ земли, раскается, говоритъ имъ Александръ, кто ничего не возметь, раскается еще болѣе. Раскаялись тѣ, кто взялъ слишкомъ мало, потому что взятое оказалось драгоцѣнными камнями; печалился тотъ, кто не захватилъ ничего. Оборотъ Александровой рѣчи встрѣчается въ такомъ именно видѣ у Фирдуси — и во второй редакціи нашей Александріи 1).

Всѣ страны и народы исходиль Александръ, продолжаетъ эеіопскій тексть <sup>9</sup>), позналь земли и моря, поднялся въ воздухъ на орлѣ <sup>3</sup>) и видѣль небо. — Между испытаніемъ неба и моря, легендами, извѣстными по Псевдокаллисену С, его отраженіямъ и восточнымъ повѣстямъ <sup>4</sup>), помѣщенъ во второй разъ разсказъ о нечистыхъ народахъ, заключенныхъ Александромъ. — Свои испытанія небесной высоты и морской глубины онъ записаль самъ.

<sup>1)</sup> Истринъ, стр. 199-200.

<sup>2)</sup> Ca. Budge, II, crp. 277-286.

Орлы играютъ роль и въ испытаніи моря, лежащаго за небомъ и землей,
 см. Budge II, стр. 281.

<sup>4)</sup> См. Истринъ l. с. стр. 213 слъд.; Nöldeke стр. 26; Изъ исторіи стр. 424, прим. 1; Новыя данныя, стр. 52 (Гастеръ въ еврейскомъ переводъ Historia de Preliis), 124 (Гаркави § 17—Gaster § 39—40).

Непосредственно послѣ того онъ отправляется въ Вавилонъ, и развязка романа задерживается лишь преобладающимъ въ его концѣ назидательнымъ элементомъ. Въ Вавилонѣ ¹) Александръ видитъ восемь диковинокъ, устроенныхъ Соломономъ, которыя велитъ разрушить, несмотря на отговоры Аристотеля. Шестая отвѣчаетъ талмудической легендѣ о Давидѣ, но болѣе всего исковскому преданію о горѣ Судомѣ ²): въ іерусалимскомъ храмѣ была цѣпь, отличавшая праваго отъ неправаго. Случилось, что нѣкто отдалъ на сохраненіе деньги одному еврею, и когда потребовалъ ихъ назадъ, тотъ отрекся. Тогда истецъ позвалъ еврея въ храмъ — взяться за цѣпь; еврей расплавилъ ввѣренное ему золото, наполнилъ имъ пустую палку и, явившись въ храмъ, далъ ее подержать истцу, пока самъ клялся, схватившись за цѣпь; когда-же онъ снова взялъ палку и вернулся къ цѣпи, она поднялась такъ, чтобъ клятвопресгупникъ не могъ до нея дотронуться ³).

Второе чудо напоминаетъ стеклянный полъ, подобіе воды, извъстный изъ легенды о Соломонъ и царицъ Савской 4): было у подножія престола вмъстилище, полное воды, и былъ на этомъ водоемъ полъ и коверъ и сидънье для царя. Сюда Соломонъ призывалъ судившихся, и они препирались въ его присутствіи, послъ чего онъ приказывалъ подойти къ нему: правый проходилъ, неправо поклявшійся погружался въ воду.

Вскорѣ послѣ того Александръ заболѣлъ въ El-Irâk'ѣ, (въ Месопотаміи); въ сербской Александрів и ея греческомъ источникѣ: «вь земли
нарицаеме Герсемѣ, въ странѣ халдѣйсцей, близоу Египта, вь земли
Минориціи сирсиіи (греч. εἰς τὸ ποτάμι τῆς Συρίας), на рѣцѣ Нилѣ» и
т. д. в). Отъ этой болѣзни онъ и умеръ; онъ велитъ писцу Rahâmân'у
написать письмо къ Олимпіадѣ, полное утѣшеній, а самого его отвезти
въ Александрію. Письмо начиналось такъ: Во имя Господа Милостиваго.—Я уже объяснилъ значеніе Герсема-Гесема для локализаціи грекосербскаго романа: это область Египта между Себеннитскимъ рукавомъ
Нила и пустыней, гдѣ поселился Іаковъ съ своимъ родомъ; но и Алек
сандрія, гдѣ похороненъ Александръ, оказывается палестинской: его тѣло
перенесли εἰς τὴν Παλαιστίνην καὶ εἰς τὸ κάστρον τὴν ᾿Αλεξανδρίαν. Это воззрѣніе поддерживается и еврейскимъ романомъ у Гаркави-Гастера: де-

<sup>1)</sup> Budge II, crp. 286-91.

<sup>2)</sup> См. Славянскія сказанія о Соломонів и Китоврасів, стр. 71-3.

<sup>3)</sup> Текстъ не ясенъ, и я понялъ его лишь въ связи съ сходными версіями легенды. Точный переводъ будетъ таковъ: когда еврей явился въ храмъ, «палка вырвалась у него и перешла въ руки хозяина золота, а еврей, въ своей злостности, пошелъ схватиться за цъпь, и снова вернулся за палкой, цъпь тотчасъ же поднялась» и т. д.

<sup>4)</sup> Слав. сказанія о Соломон' стр. 344— 5 и прим. 2 на стр. 345; 347; Опыты по исторіи развитія христ. легенды ІІ, І, стр. 245—6; Южнорусскій былины ІІ, стр. 162; Потанинъ, Этнограф. Обозр'вніе XVIII, стр. 28.

Изъ исторіи, І. с., стр. 433.

ревья пророчать Александру, что онъ умреть въ чужой странв, похороненъ будеть въ израильской землё 1).

Разсказъ о смерти Александра составленъ крайне неумъло по двумъ источникамъ, которые компиляторъ не согласилъ между собою. Въ центръ перваго 2) стоить писецъ Rahâmân, мудрый, ближе всёхъ стоявшій къ Александру, участвовавшій во всёхъ его дёлахъ. Почувствовавъ приближеніе смерти, царь призываеть его къ себъ, чтобы повъдать ему все, что будеть съ нимъ и другими людьми. Речь Александра полна нравственноаскетической назидательности, какъ и письмо къ Олимпіадъ, написанное Rahâmân'омъ (раньше сообщены были только его начальныя слова). — Когда Аристотель узналь о смерти Александра, онъ написаль письмо къ Олимпіадъ: пусть позоветь на пиръ царей и вельможъ и друзей; поставить передъ ними яства, и пусть дотронется до нихъ лишь тотъ, кто никогда не испытываль горя. Олимпіада такъ и устроила, но никто не дотронулся до яствъ 3); Олимпіада держить имъ рѣчь. — Слѣдуетъ, безъ непосредственной связи съ предыдущимъ, поученіе умирающаю Александра къ ученикамъ, съ библейскими примърами — отъ Адама до Соломона (причемъ сыны Каина, оказывается, изгнаны были въ «Александрію») и откровеніями будущаго. Твои слова намъ пророческія, говорять ученики, и мы будемъ блюсти твои наставленія изъ страха Божія и страха твоего гиѣва.

За этимъ отдѣломъ идетъ другой разсказъ о смерти Александра, ближе къ Псевдокаллисену. Спай произошелъ въ эпизодѣ письма Александра къ Олимпіадѣ 4), вызвавъ воспоминаніе о его посланіи къ матери у Псевдокаллисена ІІІ, 27—9; его содержаніе — видѣнныя Александромъ чудеса, послѣ чего говорится объ его отравленіи Іолломъ, близко къ греческому тексту. Тѣло Александра перенесено въ египетскій Вавилонъ, оттуда въ Александрію; гробница сдѣлана, по желанію умершаго, Хроносомъ, мастеромъ надъ всѣми ковачами.

<sup>1)</sup> Новыя данныя, Гаркави § 9=Gaster § 24 (съ варіантомъ: египетской). Въ §§ 27-8 Гаркави=§§ 56-7 Gaster тъло Александра перенесено въ Египеть, въ Мокдонію (Македонію), что въ Египтъ.

<sup>2)</sup> Budge II, 293-333.

<sup>3)</sup> Эту анекдотическую черту знаютъ Pseudocall. L, Низами и Масуди; она встръчается у Honein ben Ishak — Johannicius († 875) въ его Изреченіяхъ философовъ — и ихъ испанскомъ переводъ (El libro de los buenos proverbios у Knust'a, Mittheilungen aus den Eskurial, стр. 41); у Ibn-Fatik'a (XII в. — Bocados de oro l. с. стр. 301), Al-Makin'a (Budge II, стр. 375) и въ испанской Александріи. Въ письмъ императора Юліана къ Амерію № 36 Демокрить объщаетъ Дарію, неутъшному по смерти своей супруги, оживить ее, если онъ доставить ему все для того нужное. Дарій велить ему не щадить расходовъ, но Демокриту не достаетъ лишь одного, что можетъ доставить ему развъ Дарій: именъ трехъ людей, никогда не испытавшихъ горя; если написать ихъ на гробницъ усопшей, онъ возстанетъ.—Роде стоитъ за греческое, Thienen и R. Коеhler за буддійское происхожденіе подобнаго рода разсказовъ.

<sup>4)</sup> Budge II, crp. 838-53.

Таково содержаніе (сирійско-) эніопскаго Псевдокаллиснева. Если я остановился на немъ подробите, то потому, что освъщение, въ которомъ являются въ немъ факты романической біографіи Александра, сходно съ настроеніемъ сербской Александріи и ея греческаго источника. Вивств съ твиъ получается косвенное подтверждение моей гипотезы о египетско-христіанскомъ характеръ послъдняго. Мое предположеніе основывалось на анализъ текстовъ, ихъ географіи и сознательно-развитой дегендъ пророка Іеремін 1). Сирійско-эніопскій тексть даеть къ тому знаменательную параллель; еще болье - христіанскій романь объ Александрь, который я разбираю далее. Но изъ эсіопскаго Псевдокаллиссена можно извлечь и другія указанія, не лишенныя интереса по отношенію къ восточнымъ источникамъ западныхъ Александрій: писецъ Рагаманъ, ближній Александра, съ которымъ онъ бесвдуетъ передъ смертью, которому въщаеть о томъ, что будеть съ нимъ и другими людьми, напоминаетъ нотарія Симона пространной редакціи Historia de preliis, которому Александръ диктуетъ свое завъщаніе, которому оставляетъ Каппадокію и Пафлагонію. Въ еврейской Александріи, переведенной Ибнъ Тиббономъ съ арабскаго перевода Historia, Александръ также диктуетъ писцу Симеону завъщаніе: по повельнію царя, онъ отміналь все, что съ нимъ случалось; съ его то подлинника и списана была царемъ Птолемеемъ еврейская Александрія <sup>9</sup>). Этого-же писца Симона—Симеона мы встрѣчаемъ и во французскомъ романъ объ Александръ, по венеціанскому списку: говорится, что разсказъ о немъ найденъ былъ на кораблв, привезли его нать Египта, написаль его клерикъ Симонъ, на поучение рыцарей и бароновъ 3). Еврейская Александрія, изданная г. Гаркави, упоминаетъ царскаго писца еврея Менахема; г. Гаркави видитъ въ этомъ имени искаженіе Εύμένης, какъ дійствительно назывался секретарь Александра; къ Евмену приводить, по мивнію Ландграфа, и Симонъ Нотарій 4).

#### III.

Высшей степени христіанской идеализаціи достигъ образъ Александра, въ зеіопскомъ романѣ, который Бёджъ отличилъ названіемъ христіанскаго, считая его произведеніемъ новаго времени и притомъ не переводнымъ в). Содержаніе Псевдокаллисеена въ немъ окончательно раз-

<sup>1)</sup> Сл. Изъ исторіи и т. д. стр. 331 слёд., 451.

<sup>2)</sup> Другое преданіе, восходящее къ V-му вѣку, приписывало романъ объ Александрѣ Аристотелю (Сл. Hertz, l. с. стр. 28 слѣд.; Carraroli, стр. 73—4), текстъ Юлія Валерія называетъ своимъ авторомъ Эзопа, тогда какъ по старо рранцузской поэмѣ и одному списку Iter ad Paradisum исторію Александра написалъ Соломонъ. Сл. Р. Меуег, Alexandre le Grand I, стр. 119. v. 110; сл. II, стр. 246—7, 298.

<sup>3)</sup> Новыя данныя для исторіи романа объ Александръ, стр. 12-14.

<sup>4)</sup> L. с. стр. 77, 79 сабд.; 118—119, 145 сабд.

<sup>5)</sup> Budge I, Introduction стр. XLX сявд.; II, стр. 487-558.

ложилось, узнаваема лишь общая канва, да нёсколько эпизодовъ более сохранныхъ, чёмъ въ эніопскомъ Псевдокаллиснев, напр. эпизодъ объ источник жизни. Введены новыя повёствовательныя подробности, не-извёстнаго пока происхожденія, мистическій элементъ усиленъ: не только Александръ, но и его отецъ Филиппъ оказываются христіанами до явленія Спасителя; въ надписаніи изданнаго Бёджемъ текста писецъ или компиляторъ заявляетъ, что станетъ разсказывать о подвигахъ царя Александра, любимаго Господомъ; «да будутъ его молитвы и благословеніе съ тёмъ, что его любитъ. Аминь».

Съ самаго начала разсказа Александръ является дѣвственникомъ, аскетомъ, постникомъ и молитвенникомъ, подававшимъ милостыню, преслѣдовавшимъ зло и идолопоклонство. Онъ творилъ волю Божію, и Господь далъ ему власть надъ тысячью царствъ. Особенно восхваляется его дѣвственность, вызывающая сравненіе съ пророкомъ Иліею, Іоанномъ Крестителемъ и императоромъ Гоноріемъ и — обращеніе автора къ мужамъ и женамъ съ проповѣдью цѣломудрія 1). Плутархъ (Vita Alex.) говоритъ, что Александръ долгое время соблюдалъ чистоту нравовъ и въ войскѣ преслѣдовалъ распутство, блаж. Іеронимъ сообщаетъ, какъ онъ не далъ увлечь себя прелестями Каликсены. Такія черты и были обобщены.

Отцемъ Александра является не Нектанебъ, какъ у Псевдокалисеена и въ зависимой отъ него традиція, а Филиппъ, какъ у Aubry de Везапçоп и Лампрехта. Филиппъ, большой астрологъ, узналъ по положенію солица, что его сынъ будетъ царемъ надъ царями и цѣломудреннымъ; онъ задерживаетъ его рожденіе до наступленія благополучнаго часа, какъ то дѣлаетъ у Псевдокаллисеена Нектанебъ.

О юности Александра ничего не говорится; онъ воцаряется по смерти отца<sup>2</sup>).

Въ похожденіяхъ Александра героическій элементъ исчезъ, нѣтъ рѣчи ни о Даріи, ни о Порѣ, какъ нѣтъ ихъ напр. въ еврейской Александріи особаго состава у Гаркави - Гастера; осталось чудесное, смѣшанное съ христіанскимъ, завоеванія сопровождаются уничтоженіемъ идоловъ и ихъ служителей. Загадочно и, вѣроятно, искажено одно извѣстіе, которымъ начинается разсказъ о подвигахъ: на какого-то языческаго царя Халедона (Kêlkêdôn) Господь наслалъ оѣса, почему онъ убилъ жену и дѣтей; Александръ, сынъ Филиппа, будетъ моимъ сыномъ, говорить онъ, умирая 3). Сербская Александрія и ея греческій источникъ лишь отчасти бросаютъ свѣтъ на значенія этого эпизода. Въ Псевдокаллисеенѣ С Анаксархъ, царь Солунскій, убиваетъ Филиппа; у него сынъ Поликрать, внукъ Харимедъ; въ греко-сербскомъ текстѣ Анаксархъ—царь Пелагонскій; Кархидонъ, греч. Архібочобтус, царь Солунскій, не стоитъ съ нимъ въ связи; у послѣдняго сынъ Поликратъ. На Кархидона направленъ первый

<sup>1)</sup> Budge II, crp. 437-445.

<sup>2)</sup> L. c. ctp. 445-7.

<sup>3)</sup> Budge l. с. стр. 447.

походъ Александра, но тотъ плеть ему дары и сына съ изъявлениемъ покорности. Я предположилъ въ этомъ Кархидонъ—Халкедонъ 1); эсіопскій христіанскій романъ и греко-сербская Александрія восходять къ одному забытому преданію.

Александръ отправляется къ народамъ, незнавшимъ Бога и предававшимся чревоугодію (Мидяне и народы Amalek), которые по его молитвъ поглощены Чермнымъ моремъ; основываетъ на границахъ измаильтянъ Александрію, истребляетъ съмя Яфетово, осквернявшее свое тъло и пожиравшее нечистыхъ животныхъ, запираетъ змюиныя племена Гога и Магога за стъной, откуда они выйдутъ лишь во времена Антихриста. Александръ молится, чтобы ему, гръшнику, дана была сила освободить сыновей Адама, да будетъ имя Господне прославленъ во въки. Тогда Духъ Господень сошелъ на него, онъ былъ какъ бы въ иступленіи, и ему открыто было, что ему суждено идти еще въ теченіи трехъ дней <sup>2</sup>).

Приключенія въ вымершемъ городѣ 3) принадлежать къ новымъ сказочнымъ мотивамъ, внесеннымъ въ схему Псевдокаллисоена. Александръ идеть по направленію къ Pakânûsê, вправо отъ востока и отъ Pêrmêlênôt; видить крыпкій городь, построенный изъ адаманта и металла, крыши золотыя, ложа и двери и утварь драгоценно украшены, вокругъ города огонь и вода, цепи и пропасти. Тамъ жили когда-то люди, неумеренно предававшіеся сладострастію и пляскі, они придумали разные музыкальные инструменты, плясали день и ночь, и когда уставали, вмёсто нихъ плясали механическія фигуры мужчинъ и женщинъ, устроенныя ими. За то Господь наказаль ихъ, и въ одну ночь всё они умерли на своихъ ложахъ. Войско Александра стало подъ городомъ, слышна въ немъ музыка, пъніе пътуховъ, но никто не является, кто-бы открылъ ворота. Тогда Александръ велить нъкоторымъ изъ своихъ воиновъ взобраться на стъны и посмотреть, что тамъ делается. Какъ увидели они плящущія фигуры и услышали звуки музыки, воскликнули: Какъ это хорошо! и бросились внизъ, въ городъ; такъ случилось и со вторыми; впоследствіи ни тв, ни другіе не въ состояніи были ни о чемъ разсказать, только что они упали. Наконецъ идетъ самъ Александръ, видитъ плящущихъ, но Господь открыль ему глаза, и онъ позналь, что это - механическія фигуры; открывъ спускъ въ городъ неподалеку отъ того места, где онъ взошель, онъ возвращается къ своимъ и снова посылаетъ трехъ избранныхъ мужей, наказавъ имъ не смотреть и не слушать, а спуститься со ствны въ городъ, добраться до воротъ и отворить ихъ. Надпись, найденая имъ, говоритъ о судьбъ жителей, навлекшихъ на себъ гнъвъ Божій; пришествіе Александра было предвозв'вщено; ему принадлежать драгоцънности, которыя онъ найдетъ, другіе-же пусть не уносять ничего, иначе они погибнуть. Александръ объявляеть о томъ по войску, но мно-

<sup>1)</sup> Изъ исторіи романа І, стр. 165, 175-9.

<sup>2)</sup> Budge l. c. crp. 448-457.

<sup>8)</sup> l. с. стр. 457—71.

гіе не послушались его; онъ дивится чудесному устройству механическихъ фигуръ, а для того, чтобы никто ихъ не разрушилъ, устроилъ знаменіе и велёлъ своимъ людямъ соорудить образы змой и поставить на границахъ и площадяхъ, дабы пугать приходящихъ.

Разсказъ, по видимому, конченъ, но еще продолжается, смѣшиваясь съ мотивами заключенія стѣною Гога и Магога: Александръ велить сойтись двумъ горамъ, помѣщаетъ между ними музыкальныя диковинки, вынесенныя изъ заколдованнаго города, между прочимъ фигуру, игравшую денно и нощно. Отъ этихъ звуковъ змѣи разбѣжались во всѣ концы земли, и когда собирались снова, чтобы прогрызть тѣ горы, и слышали звуки трубы, воображали, что то явился Александръ, и обращались въ бѣгство.

Разумѣются, быть можеть, «змѣиныя народы»—Гогъ п Магогъ, о которыхъ рѣчь шла выше; можеть быть, повліяло какое нибудь преданіе, вродѣ вошедшаго въ сербскій романъ, гдѣ Александръ велить отнести въ Александрію кости пророка Іеремія, дабы избавить городъ отъ змѣй. По Альберту Великому, ссылающемуся на утраченный трактатъ Аристотеля «о природѣ змѣй», у Александра былъ камень, дававшій побѣду; онъ носилъ его на поясѣ, который сложилъ на берегу, купаясь, а змѣя выкусила камень и уронила въ Евфратъ. Въ одномъ латинскомъ заговорѣ XII вѣка, приписанномъ Александру, онъ наставляетъ, какъ орудовать съ змѣей: камень ею извергнутый, исцѣляеть отъ водяной 1). Въ преданіяхъ объ Александрѣ мы еще встрѣтимся съ разсказомъ о дѣвушкѣ, вскормленной змѣинымъ ядомъ.

Вернусь къ легендъ о мертвомъ городъ. Она представляется намъ особымъ пересказомъ нашей повъсти о Вавилонъ, запустъвшемъ городъ, обитаемомъ лишь змёями; какъ Навуходоносоръ велёлъ сдёлать змённое знамение на утвари и плать и скоть, такъ здесь и утвари и плать и скоть, такъ здесь и утвари и плать и скоть, такъ рится о знаменіяхъ, положенныхъ Александромъ, и о механическихъ (?) змѣяхъ на улицахъ и площадяхъ. Городъ зоіопскаго сказанія окруженъ пламенемъ, водою, пропастями; вокругъ Вавилона лежитъ гигантскій зміві; связь между пустыннымъ Вавилономъ нашей повъсти и сагой объ Александръ указана французскимъ романомъ: Александръ возметь Вавилонъ, убьеть змёя неусыпающаго, подойдеть къ дракону, окружающему гору 2). Можеть быть, и механическія фигуры, денно и ночно издававшій звуки среди сомкнувшихся горъ, только перенесены въ эпизодъ, напоминающій заключеніе Гога и Магога, и принадлежали по существу къ Вавилонской повъсти: Навуходоносоръ устроилъ во вратахъ градныхъ главу змісву, и когда послы въжжали въ городъ, наполнялись великаго ужаса, потому что триста кузнецовъ постоянно дули въ мъхи, и огонь и поломя опаляли вътзжавшихъ.

Интересно и следующее совпадение: въ поэму Генриха Нейштад-

<sup>1)</sup> Изъ исторіи и т. д. І, стр. 337, 389 — 40, 352 слъд., 375. Сл. Hertz. 1. с. стр. 69-70, прим. 4.

<sup>2)</sup> Изъ исторіи І. с. стр. 405, прим. 1.

скаго включенъ эпизодъ, отвъчающій нашему сказанію о запустьломъ Вавилонъ, и въ ней-же есть разсказъ, тождественный съ разсказомъ епископа Новгородскаго Василія о рать. Я питью въ виду ту подробность, что люди, взошедшіе не райскую гору, посмотръть, что тамъ дълается, рукоплескали при видъ ея чудесъ и тамъ и оставались, не принеся въсти тъмъ, кто ихъ послалъ 1).

Въ эніопскомъ текств двло идеть не о горв, а о городв, какъ у Генриха Нейштадскаго, сътою разницею, что въ первомъ это городъ грѣшный, покаранный за гръхи и полный чаръ, тогда какъ у второго вопросъ остается нервшеннымъ: это, должно быть, рай, говорять спутники Аполлонія; но непосредственно за тімь буря приносить ихь корабль къ скалі, точно вылитой изъ серебра, на ней замокъ и вертоградъ; Илья и Энохъ бесвдують съ путниками, дають райскихъ яблоковъ; здёсь рай, говорять они имъ 2). — Представленіе рая, окруженнаго неприступной, мѣдной, огненной стъною, рая-города, свойственно цълому ряду Александрій: его знаеть сербскій тексть, Iter ad Paradisum и соотв'єтствующіе эпизоды въ европейскихъ пересказахъ Александрова романа<sup>3</sup>); обитатели рая-Илья и Энохъ: такъ въ Александріи Ульриха фонъ Эшенбахъ, въ разсказъ о хожденіп Александра, включенномъ въ Faits des Romains, и, вив Александрін, въ Baudouin de Sebourc и Ugo d'Alvernia 4). Яблоко могло явиться замівной камня—глаза; или разумівется райское яблоко христіанскихъ легендъ: оно отвътило-бы той кисти винограда, которую въ эніопскомъ Псевдокаллисоенъ подаетъ Александру ангелъ 5).

Рай-городъ, Эноха и Илью мы встрътимъ и въ энопской христіанской легендъ. Пока въ ея разсказъ слъдуетъ въщание Господа Александру о своемъ грядущимъ воплощении и второмъ пришествии; за цъломудріе и по молитвамъ Александра Господъ поставилъ его своимъ пророкомъ и уготовитъ ему въчное упокоеніе.

Далѣе <sup>6</sup>) Александръ идетъ въ египетскій Вавилонъ, основываетъ Александрію (о чемъ уже была рѣчь выше) и снаряжается въ походъ въ страну мрака къ источнику жизни. Мракъ лежитъ надъ моремъ, какъ балдахинъ, высящійся до неба; солнце выходитъ изъ него, какъ женихъ изъ подъ своего полога, и совершивъ дневной путь, снова входитъ въ него. Александръ хочетъ взять съ собою лишь людей возмужалыхъ, бородатыхъ, ибо они не знаютъ страха, но когда двое юношей изранили себѣ лицо, чтобы вытянуть волосы, на подобіе бороды, онъ, пораженный ихъ храбростію и доводами, беретъ съ собой всѣхъ, у кого не трепещетъ отъ испуга

<sup>1)</sup> Сл. мои Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Повѣсть о Вавилонскомъ царствѣ, и Разысканія № XIX.

<sup>2)</sup> Strobl, Heinrich von Neustadt, Apollonius, v. 14866-15052.

<sup>3)</sup> Изъ исторіи стр. 277—8; сл. Hertz l. с. стр. 54, 55, 60, 73, 76, 80; Новыя данныя стр. 119.

<sup>4)</sup> Hertz l. c. стр. 56, 76; Изъ исторіи I, стр. 320, 323.

<sup>5)</sup> Изъ исторіи стр. 321, прим. 1; сл. выше.

<sup>6)</sup> Budge, J. c., crp. 471-83.

сердце 1). Область мрака лежить на водахъ, что отвъчаеть представленію эвіопскаго Псевдокаллисвена ); дабы проникнуть туда Александръ пользуется средствомъ, которое служитъ ему у Псевдокаллисоена и въ его отраженіяхъ для восхожденія на небо: въ странѣ мрака онъ нашель громадныхъ птицъ, которыхъ приручилъ; куски мяса, которые онъ давалъ имъ, онъ уносили въ область живыхъ и снова возвращались за кормомъ. Развъдчики Александра летять на нихъ, навъсивъ передъ ними куски мяса на крючьяхъ, и возвращаются съ въстями о пути. Самъ Александръ ъдетъ на корабляхъ, къ носу которыхъ прикръплены бычачьи туши; за ними летвли птицы и суда двигались при помощи ихъ крыльевъ. За областію мрака открывается градъ блаженныхъ, описанный въ чертахъ обычныхъ такого рода представленіямъ, но самъ Александръ проникаеть и далье: Духъ переносить его на конь къ престолу Эноха, «писца господнихъ ръшеній», и Ильи. Они привътствуютъ его и бесъдують съ нимъ; ихъ пища — духъ жизни, питье — ръка жизни, падающая изъ рая; вода источника жизни бъла, какъ солнце («яко илеко» въ Хожденіп трехъ иноковъ къ Макарію) 3), рыба въ немъ тоже білая, не знающая смерти; здесь градъ жизни, где никто не умираеть, деревья носять райскіе плоды и на траву спускается небесная манна.

Энохъ и Илья поднимаются ввысь на огненныхъ колесницахъ, а Александра его конь приноситъ къ войску.

По представленію легенды вода жизни истекаеть оть блаженныхъ, какъ и въ зеіопскомъ Псевдокаллисеень она истекаеть изъ-подъ Божія престола <sup>4</sup>); но тамъ и здъсь ея источникъ находится въ области мрака. Легенда разсказываеть по этому поводу следующее: какой-то рыбакъ набрелъ на родникъ, съ водою, бълой, какъ молоко, выудилъ нъсколько рыбъ, бросилъ ихъ наземь, но онъ не околъвали; взръзалъ ихъ, билъ палкой и камнями, но повторилось то же; тогда онъ самъ искупался въ источникъ. Въ присутствіи Александра совершается то-же чудо съ рыбами, и рыбакъ разсказываетъ объ источникъ. Александръ велитъ повести себя къ нему, но рыбакъ сбился съ пути, пускается бъжать; его приводятъ къ царю и подвергаютъ наказавію; тогда онъ произноситъ хулы на Александра и Бога. Не пристало мнъ повиноваться тебъ! говоритъ онъ. Ему отрубаютъ голову, мучаютъ, но убить не могутъ; тогда Александръ велитъ сковать его жельзными цъпями и бросить въ область тьмы, а самъ возвращается домой.

Мнъ еще придется говорить объ источникъ безсмертія; христіанскій

<sup>1)</sup> У Лампрехта (не въ его-ли источникѣ?), наоборотъ, неразумные юноши (die tumben jungelinge) увлекаютъ Александра къ походу, презрѣвъ совѣты людей мудрыхъ.

<sup>2)</sup> См. выше.

<sup>3)</sup> Изъ исторіи, стр. 310, 323-4.

<sup>4)</sup> Въ румынской Александріи вода юности въ области блаженныхъ, у престола Эванта, сл. Изъ исторіи стр. 271.

романъ ближе здѣсь къ обычному Псевдокаллисоеновскому преданію, чѣмъ соотвѣтствующій эпизодъ эоіопскаго Псевдокаллисоена <sup>1</sup>). Замѣчу только, что во французской Александріи источникъ безсмертія найденъ какимъ-то македоняниномъ Епос'омъ, который и искупался въ немъ; Александръ велитъ замуровать его въ столбъ, гдѣ ему приходится до конца дней оплакивать свое безсмертіе <sup>2</sup>). Вспомнимъ, что въ нашей легендѣ объ источникѣ жизни говоритъ Александру Энохъ.

Молитвы Александра и его бесёды съ Святымъ Духомъ прерываютъ снова развитіе легенды <sup>3</sup>). Помяни меня твоей милостью, хотя мой родъ и не изъ твоего израильскаго племени, молится Александръ, а Св. Духъ пространно поучаетъ его о семи чувствахъ, какъ семи вратахъ сердца. При этомъ забыта хронологическая точка эрёнія: ранёе Господь вёщалъ о своемъ будущемъ воплощеніи, теперь встрёчаются выраженія: они Меня распяли! Всего характернёе эпизодическое воспоминаніе о Филиппё: онъ былъ большой звёздочетъ, говоритъ Александръ, прочелъ въ звёздахъ о грядущемъ воплощеніи и распятіи Спасителя, и опечалился, и плакалъ, и рвалъ на себё волосы, и отъ великой скорби бросился въ море, гдё и погибъ. — Онъ причтенъ къ лику мучениковъ, какъ Ананія, Азарія и Мисаилъ, слышится голосъ, ибо онъ умеръ ради Меня. И на вопросъ Александра о знаменіяхъ его смерти, отвётъ такой: Ты умрешь, когда небо надъ тобой будетъ мёдное, а звёзды на немъ покажутся тебё изъ золота и серебра.

Вернувшись къ себъ, Александръ раздаеть все свое имъніе нищимъ, проводить жизнь въ молитвахъ и поств, пишеть назидательныя наставленія потомству, женамъ и д'єтямъ, родителямъ и царямъ. Вставленъ, съ объясненіями автора, отрывокъ изъжитія александрійскаго архіепископа Филона, найденный на мъдной дскъ въ казнохранилищъ египетскихъ царей. Святой Духъ часто является Александру, въщая, что его кончина близка; когда онъ заболълъ, понялъ, что его часъ насталъ, ибо его положили въ темномъ поков, обвъщанномъ (мъдными?) копьями и золотыми и серебрянными щитами. Онъ пищетъ увъщательное письмо матери: онъ победиль тело и пріобрель покой; пусть устроить пиръ, чтобы ему повсть и попить вина, да достанеть воды въ домв, гдв еще никто не умираль; ему умереть не хочется. Поиски за водой напрасны, Олимпіада сътуеть, и легенда кончается предсмертной бесъдой Александра съ его другомъ и ученикомъ Kômsåt'омъ, главное содержаніе которой составляеть вопрось о воскресеніи. Когда Александръ скончался, послышался гласъ, точно громъ: «Приди съ миромъ въ царствіе небесное»; появилась духовная рука, сіявшая какъ солице, и душа Александра вознеслась къ въчной славъ. «Здъсь конецъ повъсти о царъ Александръ.

<sup>1)</sup> См. выше стр. 544 след.

<sup>2)</sup> Изъ исторін I, стр. 229.

<sup>3)</sup> Budge II, crp. 483—503.
BEZERTIĞUNÜĞ BPOMORHUK'S.

 Да будетъ его молитва и благословение на тъхъ, кого онъ возлюбилъ, во въки въковъ Аминь».

Какъ и по какимъ побужденіямъ произопіло это крайнее религіозное вырождение героического типа, которому отвётных такой-же процессь въ области еврейской и мусульманской легенды? Касаясь этого вопроса 1), я не остановился на преданіи, несомивнию указавшемъ путь къ такому развитію: на преданіи объ Александр'ї, какъ сын'ї Аммона; оно знакомо и Плутарху; подъ видомъ Аммона приближается къ Олимпіадъ и Нектанебъ Псевдокаллисеена. Нектанебъ былъ последній египетскій царь, побъжденный персами и бъжавшій въ Эсіопію въ 350 г. до Р. Х.; спасая народную гордость, египетско-александрійская легенда сдёлала Александра, побълителя персовъ, сыномъ Нектанеба - Аммона: Александръ — это возвратившійся, юный Нектанебъ (Pseudocall. I, 3); еврейская Александрія (у Гаркави-Гастера) дізласть и Филиппа паремъ Египта. Эта политическо-религіозная легенда продолжала жить и изміняться въ условіяхъ воспитавшей ее среды; когда застигло ее христіанство, христіанская идеализація Александра, сына Аммона, которому Аммонъ пов'вдаль свои таинства (Плутархъ), совершилась темъ-же нутемъ, какимъ въ источникъ греко-сербской Александріи Гермесъ претворился въ пророка Iepemiro.

Для писателей, не стоявших въ непосредственной связи съ мѣстными превращеніями египетской легенды, явились в другіе источники идеализаціи. Я указаль въ другомъ мѣстѣ на значеніе талмудическихъ и христіанскихъ толкованій Даніиловыхъ пророчествъ, въ которыхъ Александру отводилась рѣшающая роль; Іосифъ Флавій ведетъ Александра въ Герусалимъ, гдѣ ему читаютъ пророчества Даніпла и онъ ноклоняется единому Богу. Этой библейской окраской отличается и Псевдокаллисоенъ С, а далѣе открывался путь къ Александріямъ библейскохристіанскаго или христіанскаго освѣщенія: сирійской и эвіопской, гремо-сербской и др.; въ Roman d'Alexandre душу Александра принимаютъ святые и возносять къ Богу (ed. Michelant, 524, 28).

Къ общимъ мотивамъ его христіанской идеализаціи принадлежитъ и слёдующій: впечатлёніе его личной судьбы поддержано было впечатлёніемъ историко-политическаго характера. То и другое сливалось, и въ пониманіи типа и событій выступали яснёе идеи трагнческаго противорёчія, надъ которыми невольно задумывались, которыхъ поэтизировали: противорёчія юной мощи, расширившей предёлы исторіи, и безвременной смерти, положившей предёлъ жизни; противорёчія монархіи, обошедшей видимый міръ и распавшейся, когда не стало одного человёка. Юная мощь не знаетъ конца своимъ захватамъ, и вотъ на Александра перенесена была старая восточная легенда о героё, добиравшемся до неба; съ другой стороны темнёе вырисовывались на свётломъ фонё грозные си-

<sup>1)</sup> Изъ исторіи, гл. VII и X; l. с. стр. 422 слёд., 451.

дуэты судьбы, непререкаемости, конечнаго; въ христіанской средѣ все это должно было получить особое, аскетическое освѣщеніе. Если въ такой средѣ Александръ продолжалъ жить въ народномъ или народнолитературномъ преданіи, и не было, или изсякло пониманіе героическаго, она спасеть своего любимаго героя, заставивъ его побѣдить самое смерть святостью жизни и помысловъ. Характеръ его дѣятельности измѣнится, чудесный элементъ хожденій получить новое освѣщеніе: исканія чего-то лучшаго, надземнаго, недостижимаго, переходящаго границы человѣческаго ума, безсмертія. Попросите у меня, чего хотите, говорять ему брахманы у Псевдокаллисеена; они просять — безсмертія, которое онъ не въ состояніи имъ дать. Онъ и самъ стремится къ его источнику, но не находить, либо отказывается отъ него, потому что онъ сулить ему вѣчную юность — на землѣ.

Еврейско-мусульманское преданіе развило сходный типъ Александра въ томъ-же направленіи и по твиъ-же психическимъ побужденіямъ, сдвлало его поклонникомъ единаго Бога, мудрецомъ-гномикомъ, собрало вокругъ его гроба цвётъ философовъ. У Низами онъ потомокъ Авраяма по матери, покинувшей его, плодъ несчастной любви, въ пустынѣ, гдѣ его находитъ Филиппъ; свётлый ангелъ (серошъ) приноситъ ему даръ мудрости и пророчества, побуждаетъ его обойти міръ, чтобы повѣдать людямъ истину спасенія; онъ окруженъ мудрецами, строитъ себѣ тихое убѣжище, куда онъ могъ бы по временамъ удаляться, чтобы посвятить себя молитвѣ и размышленію. О его сынѣ, воспитанникѣ Аристотеля разсказывали, что онъ отказался отъ власти, дабы отдаться служенію Богу, а Ибнъ-Гаукалъ говоритъ, что въ главномъ соборѣ Палермо, обращенномъ въ мечеть, висѣла рака съ тѣломъ Аристотеля и ему молились, испрашивая милостей 1).

Такъ могло сложиться постепенно и представленіе о «святомъ» Александръ. Популярная у насъ сербская Александрія уже шла по этому пути, но не изъ нея, очевидно, объясняется заговоръ донскихъ казаковъ, найденный въ рукописи XVII-го въка <sup>2</sup>): «не дадутъ меня (святые), раба Божія (имя рекъ), иноплеменникомъ и лихимъ людямъ стръляти, копіемъ, саблей и ножемъ колоти и сътчи сикерою, ни деревинною ударити, служеника своего, раба Божія (имя рекъ) святаго Александра Македонскаю». Заговоръ восходитъ, быть можетъ, къ какой-нибудь формъ, гдъ, какъ въ «Повъсти о житіи и храбрости Александра Невскаго» <sup>3</sup>), онъ сравнивался съ Александромъ Македонскимъ, подобникомъ Ахиллеса; въ одномъ позднемъ старообрядческомъ стихъ именно къ благовърному князю Александру Невскому обращаются съ мольбою: Отгоняй отъ насъ враговъ пагубныхъ <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Herts, l. c. ctp. 10, 32, 90 caba.; Carraroli ctp. 195 caba., 220.

<sup>2)</sup> Живая старина І, вып. 3, стр. 136.

<sup>3)</sup> Ca. II. C. P. J. V, crp. 2-6.

<sup>4)</sup> Безсоновъ, Калики I, № 153, стр. 671.

Святого Александра, на этотъ разъ Македонскаго, мы встрвчаемъ и въ следующемъ сказаніи изъ области Вероны: о Гордієвомъ узле. Сделаль его мудрый Соломонъ и никто не быль въ силахъ развязать его; когда Соломонъ отдался идолопоклонству, подарилъ тотъ узелъ какомуто языческому царю, и тотъ сталъ непобедимъ; не могъ победить его и славный воинъ, святой Александръ. Однажды ночью, когда онъ стоялъ подъ непріятельскимъ городомъ, языческій царь, выйдя на рекогносцировку, потерялъ тотъ узелъ; нашелъ его воинъ Александра, принесъ ему, и Александру слышится голосъ, что это узелъ Соломона. Тогда святой Александръ начерталъ мечемъ на земле знаменіе креста (первое, сотворенное на земле въ цёляхъ благочестія), воткнулъ мечъ въ узелъ, и онъ распался какъ-бы волпебствомъ. Языческій царь побежденъ и повешенъ вмёсте съ сыновьями на веревке, развитой изъ узла 1).

Условія христіанизированія героическихъ типовъ являєтся неизученнымъ пока вопросомъ народно-эпическаго развитія. Мы знаемъ St. Charlemagne, чудеса Рено, святость Ожье, Илью Муромца въ кіевскихъ пещерахъ. Что подъ конецъ дней герои уходять въ монастырь, въ этомъ можно видёть выраженіе дёйствительнаго, бытового мотива, усвоеннаго дитературой; въ другихъ случаяхъ, которые я имёю въ виду, необходимо различать между церковной и народной канонизаціей, и въ церковной — между общимъ и мёстнымъ признаніемъ, наивнымъ, или вызваннымъ разсчетомъ на приливъ вёрующихъ къ новой святынѣ. Но когда совершились народныя канонизація, можно сказать съ увёренностью, что героическая пора эпоса уже «за шеломянемъ».

### IV.

Какъ на Александра перенесены были старыя восточныя преданія, такъ впослёдствіи, когда уже сложилась его легенда, она приращалась новыми сказочными чертами и части ея переходили съ его именемъ въ народъ, отлагаясь въ мёстныхъ преданіяхъ, суевёрныхъ формулахъ, сказкахъ. Даніилъ Эфесскій видёлъ подземный прокопъ, начатый Александромъ, чтобы соединить Чермное море съ Сёвернымъ; Арсеній Сухановъ говоритъ о его гробницё въ Александріи съ изсёченными на нихъ мудрыми знаками; Гагара о желёзныхъ вратахъ въ грузинской землё, о щеляхъ земныхъ, куда загнани «дивіи звёри Гогъ и Магохъ», Паисій Агіополитъ о громадномъ колодцё, вырытомъ по повелёнію великаго между царями Александра. Въ одномъ сирійскомъ алхимическомъ трактатё два металла, входящіе въ составъ электрона, уподобляются Слову Божію и Духу Святому; изъ этого металла Александръ чеканилъ монеты, которыя разсёялъ по землё; это талисманы, устроенные Ари-



<sup>1)</sup> Lumbroso, Il nodo di Solomone, BE Archivio per lo studio delle trad. popolari, VII, crp. 571; Carraroli l. c., crp. 826—7.

стотелемъ <sup>1</sup>). Суевърные люди временъ Златоуста привязывали къ головъ и ногамъ мъдныя монеты съ изображеніемъ Александра Македонскаго, приписывая имъ, очевидно, какую то цълебную силу <sup>2</sup>). Эти народныя преданія искажались, переносились порой на другія имена, напр. Соломона, въ Грузіи — на Тамару и т. п.; въ сказкахъ онъ терялись иногда до неузнаваемости <sup>3</sup>), соединяясь съ другими сказочными мотивами, испытывая новыя примъненія. Такъ въ слъдующей русской, заимствованной изъ какого-то книжнагв источника <sup>4</sup>):

Когда Александръ Македонскій покориль весь свёть, то захотіль пойти въ рай, а чтобы найти его, изнашель въ своемъ парствъ Библію. не эту, которая теперь, а старую, оть Адама, и въ ней быль указань весь путь, какъ пройти въ рай. Взяль онъ все свое войско и пощелъ въ рай по Библін, и сталъ уже приближаться. А ангель, что стережеть рай, бъжить къ Богу и говорить: «Господи! Александръ Македонскій въ рай идеть!» Тогда Богь на дорогв ему пускаеть рыки великія, а Македонскій суда строить, мосты мостить, войско переводить и опять идеть. Ангель опять къ Богу: «Господи! Македонскій идеть!» Богъ ставить ему на пути льса дремучіе, а въ нихъ всякіе звери великіе, лютые. Македонскій зверей ловить, войско кормить, лёсь рубить и все идеть. Опять ангелькъ Богу: «Идетъ Македонскій!» Тогда Богъ поднимаетъ передъ нимъ горы непереходимыя, а Македонскій береть ломы, кирки да лопаты, ломить гору, просъкаеть, чтобы насквозь пройти. Не видать никого, только слышно, какъ внутри земли стукъ-громъ идетъ. — Сообщаетъ ангелъ о томъ Богу, и тутъ только Богъ догадался, что Македонскому Библія помогаеть, и повельваеть ангелу отнять ее у него.-Македонскій легь заснуть, а Библію изъ рукъ не выпускаетъ, держитъ за одинъ краюшекъ. Ангелъ прилетаетъ и цапъ за книгу; а Македонскій, пробудившись, сжалъ ее, какъ можно крѣпче, пальцами; но ангелъ потянулъ также сильно и вырваль книгу, только уголки оть нея остались между пальцами у Македонскаго.-Не унываеть однако онъ: по оставшимся уголкамъ далъ сдълать новую Библію. И вышла Библія, да ужъ не та: водить она тудасюда, колесить, а впередъ ни на шагъ. Тогда Македонскій, увидъвъ, что въ рай попасть не можеть, говорить своему войску: «Что намъ тотъ рай, когда можемъ завести свой? И сталъ садить деревья, а за нимъ всѣ; съ того времени и фруктовые сады завелись.



<sup>1)</sup> Le Moyen Âge 1894, № 11, crp. 242.

<sup>2)</sup> Сл. Изъ исторія I, стр. 376, 492. О талисманахъ, изготовленныхъ Аристотелемъ для Александра, говоритъ Al-Makin (у Budge'a II, стр. 359); между прочимъ, онъ устроилъ магическія фигуры съ трубами и барабанами, отъ звуковъ которыхъ непріятели терялись и городъ ихъ сдавался. О талисманахъ Александра сл. еще іб. стр. 389 слёд. (Abu Shâker); Hertz l. c. стр. 14, 36, 69—70, прим. 7.

<sup>8)</sup> Сл. напр. бретонскую сказку у Luzel'я, Mélusine III, стр. 487, слёд.

<sup>4)</sup> Слышано П. А. Ровинскимъ отъ старика садовника (въ слободѣ Гусевкѣ Камышинскаго уѣзда Саратовской губернія) и сообщено имъ А. Н. Пыпину, предоставившему пересказъ въ мое распоряженіе.

Если въ народныхъ пересказахъ легенда объ Александрѣ испытывала обычныя метаморфозы, то и въ чертѣ уже сложившихся литературныхъ романовъ объ Александрѣ сказочный элементъ подвергался измѣненіямъ, которыя помогаютъ намъ порой разобраться во взаимныхъ соотношеніяхъ текстовъ. Разумѣется, въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ можетъ подняться вопросъ, произошло-ли измѣненіе подъ вліяніемъ писаннаго преданія, какойнибудь изъ извѣстныхъ версій романа, или объясняется устнымъ разсказомъ, одной изъ бродячихъ легендъ объ Александрѣ.

Г. Истрину подобный вопросъ представлялся не разъ. Его первая редакція — переводъ Псевдокаллисоена типа В, вторая — передълка первой, представляющая нѣкоторый излишекъ разсказовъ, который авторъ склоненъ объяснить устнымъ преданіемъ. Это возможно; но гдѣ свидѣтельства, что такія устныя преданія существовали еще въ пору составленія второй редакціи? И гдѣ? У насъ, или на славянскомъ югѣ? Это зависить отъ рѣшенія вопроса: гдѣ составленъ нашъ текстъ. Современныя сказки, записанныя тамъ или здѣсь, потому являются плохимъ критеріемъ, что сами онѣ могли быть пересказомъ того или другого эпизода романа и не отвѣчаютъ за его источники.

Въ подобныхъ случаяхъ върнъе, кажется миъ, предположить, что для лишнихъ разсказовъ у составителя второй редакціи были въ рукахъ письменные источники. При помощи ихъ онъ распространилъ напр. намекъ первой редакціи (=В) на то, какъ Александръ проникъ въ область тымы при помощи ослиць съ ихъ жеребятами (=С) 1); сдёлаль оживляющій источникъ своего оригинала (В) вибств съ твиъ и источникомъ безсмертія (=C) <sup>2</sup>). Когда Александръ вступиль въ область тыны, его воины находили въ пустынъ небольшіе камни и стали ихъ брать, одни много, другіе мало, и спрашивали Александра, что изъ этого будетъ. Онъ отвъчалъ, что они будутъ каяться всь, кто много взяль и кто мало. На дальнъйшемъ пути, вслъдствіе тяжести камней, воины ихъ покидали, одни всѣ, другіе-нѣсколько оставивъ у себя; когда-же вышли на свѣть, то оказалось, что то были драгоценные каменья, и стали «wба каятиса» (сл. 199—200). Всего этого нъть въ цервой редакціи (=В), нъть загадочной отповёди Александра и въ С, но есть, мы видёли, въ эсіопскомъ текств и у Фирдуси 3).

Г. Истринъ остановился подробно на сказаніяхъ, введенныхъ въ составъ второй редакціи. На нѣкоторыхъ изъ нихъ остановлюсь и я.

Антифонтъ предсказываетъ, что Александръ умретъ подъ костянымъ небомъ и на желѣзной землѣ. Это предсказаніе неоднократно тревожитъ Александра. Когда во время своего хожденія въ восточныя страны онъ пришелъ въ мѣдную землю и услышалъ подъ ней голоса, вспомнилъ предсказаніе, и велѣлъ воинамъ испытать землю, но они нашли «мюдъ безъ желѣза». Позже, идя въ пустынѣ, онъ снова посылаетъ людей раз-

<sup>1)</sup> Истринъ, стр. 196.

<sup>2)</sup> Стр. 198, 202.

<sup>3)</sup> См. выше, стр. 546.

въдать, не найдутъ-ли гдъ костяное небо и желъзную землю. Возвращаясь въ Вавилонъ, онъ ложится отдохнуть на своихъ броняхъ и поврывается бронями; въ 3-й редакціи, вышедшей изъ 2-й черезъ посредство Х 1), върнъе: воины ставять надъ Александромъ щитъ изъ слоновыхъ костей. Такимъ образомъ Александръ лежитъ на броняхъ (желъзъ), покрытъ костянымъ небомъ; если пророчество Антифонта не исполнилось теперь, то потому, что въщія деревья въ Индіи напророчили Александру смерть въ Вавилонъ 2).

Г. Истринъ недоумвраетъ, откуда взять этотъ разсказъ составителемъ второй редакціи; можетъ быть, онъ перенесенъ на Александра съ какого нибудь другого героя, если только не зашелъ къ намъ съ востока, гдв могъ примвняться и къ Александру (стр. 149-50). Подобное преданіе действительно разсказывалось объ одномъ царе Іемена, но уже у Евтихія, соединившаго мусульманскія преданія объ Александр'в съ египетско-христіанскими, онъ перенесенъ на него самого: согласно бывшему о немъ пророчеству, онъ умираеть на своей бронъ, подъ золотымъ щитомъ; въ эніопско-христіанскомъ романь онъ скончался подъ мъднымъ небомъ съ золотыми и серебряными звъздами: въ комнатъ обвъщанной (мъдными?) копьями и золотыми и серебряными щитами 3); такъ въщалъ ему Святой Духъ. У Ибнъ-Фатика астрологи предсказали, что Александръ умретъ на желъзной землъ подъ золотымъ небомъ; однажды у него пошла кровь носомъ, онъ слъзъ съ коня, его положили на бронъ и защитили отъ солнца золотою тканью; онъ позналъ часъ смерти и, призвавъ своего писца, диктуетъ ему письмо къ Олимпіад в 4). Въ грузинской легенде этотъ эпизодъ поставленъ въ связь съ другимъ, отвечающимъ эвіопскому разсказу о вымершемъ городів и Пов'єсти о Вавилонъ. Всъ на свътъ покорились мнъ, говорить Соломону Александръ, а тотъ разсказываеть ему о проклятомъ мѣдномъ городѣ: онъ окруженъ лъсами и горами, къ нему не подойти; стъны и крыши мъдныя; жители его благоденствовали, но Господь покараль ихъ за гръхи, и они окаменвли. Александръ съ Соломономъ идеть на розыски; у воротъ города мъдная, механически устроенная лошадь (сл. въ сказаніи о Вавилонъ главу зміеву во вратахъ), ею они и входять въ мертвый городъ по указанію надписи, прочтенной Соломономъ. Воины грабять, а Александръ и Соломонъ видятъ во дворцѣ возсѣдающихъ на престолѣ окаменѣлыхъ царя и царицу; последняя держить рукописаніе: просьбу—не лишать ихъ вънцовъ, дарованныхъ Богомъ (параллель: вънцы и грамота въ повъсти о Вавилонъ). Попытка Александра снять съ царя вънецъ наказана ударомъ одного изъ двухъ окаменвлыхъ татаръ, стоявшихъ на стражв.



<sup>1)</sup> См. выше, стр. 536.

<sup>2)</sup> Истринъ, стр. 148-9.

<sup>3)</sup> Сл. выше, стр. 555.

<sup>4)</sup> Сл. Nöldeke l. с. стр. 47, прим. 2; Hertz, стр. 34 и прим. 1; Knust l. с. стр. 299—300; Carraroli стр. 166 (сл. у него-же народный разсказъ того-же содержанія изъ Malcolm'a Hist. of Persia I).

Къ этому и примыкаетъ разсказъ о томъ, какъ Александръ задумаль полчинить себъ море и его обитателей: онь велить закидать его свномъ, наполнить нефтью и поджечь. Море обратилось въ костеръ, и прибрежные жители явились къ царю съ просьбой пощадить ихъ. Онъ потребовалъ дани, и какой-то морской человъчекъ положиль передъ нимъ три зерна: одно даетъ юность, другое мудрость, отвъдать третье-знать часъ своей смерти и лекарство отъ всёхъ бользней. Либо дань приносить море, три зерна: одно молодить, второе дълаетъ способнымъ понимать говоръ травъ, какая отъ какой бользии, отъ третьяго мудрость и предвидение дня кончины.-- Царь приняль дань, но вспомниль о ней лишь много лёть спустя; желая испытать силу тъх зеренъ, онъ велълъ хлфоопеку испечь изъ нихъ три маленькихъ хавба; съвав ихъ, но не ощутиль юности, не добыль мудрости и не пзвъдаль часа кончины. Тогда онъ вельль позвать кльбопека, и тотъ повинился: выпекъ хлебы изъ техъ зеренъ, но они вывалялись въ зол'в, онъ и отдалъ ихъ нищему, а вм'всто нихъ спекъ хл'вбы изъ другой муки. Опечалился Александръ, велить созвать нищихъ со всёхъ концовъ земли, и сталъ искать хлебопекъ, кто между ними счастливецъ, но не нашелъ. Всъ-ли вы здъсь? спрашиваетъ царь. — Нътъ между нами одного старика, чуднаго между всѣми смертными: изъ нищаго онъ сталь богачемъ, былъ старъ и хворъ, сталъ молодъ и силенъ, быль глупь, — сталь мудрве мудраго и лвчить оть всякихь болвэней. — Царь послаль за нимъ, сделаль его своимъ врачемъ; и спросиль онъ его однажды: Скажи мет, когда день кончины, часъ смерти моей? Отвъчалъ ему врачъ: Когда небо мъднымъ будетъ сводомъ надъ землею мъдной. Прошло много лътъ; Александръ захворалъ, лежитъ въ своихъ палатахъ медныхъ, надъ нимъ медный потолокъ, медный и поль; и поняль онъ, что пророчество врача сбывается; и не стало вождя надъ вождями 1).

Я не знаю, гдѣ составилась эта поэтическая версія легенды, соединившая загадочное пророчество о смерти съ исканіемъ безсмертія. Символь, которымъ выражено послѣднее (зерно), выходить изъ обычной символики Александровой легенды, говорящей о водѣ жизни. У Фирдуси и Низами Александру не суждено найти источникъ безсмертія, тогда какъ Хисръ, погрузившись въ него, становится вѣчноюнымъ; по другому восточному сказанію Хисръ подаль Александру чашу съ водой изъ источника, тотъ схватился за нее такъ стремительно, что вода пролидась, и Александръ не былъ въ состояніи выбраться изъ области мрака. По третьей версіи, принадлежащей, вѣроятно, какой нибудь поздней редакціи Шахнамэ, Хисръ также подаетъ царю ку-

<sup>1)</sup> Хахановъ, Очерки по исторіи грузинской словесности, вып. І, стр. 292 и слѣд. Сл. тамъ-же стр. 289 и слѣд.: «Тамара и Каспій» и мою замѣтку въ газетѣ «Кавказъъ 1896, № 2: Двѣ грузинскія легенды объ Александрѣ Македонскомъ и Соломонѣ и ихъ родичи. Сл. Сбори, матерьяловъ для описанія мѣстностей и племенъ Кавказа, Х, стр. 37; Истринъ, стр. 150—1 и выше стр. 551 слѣд.

бокъ съ живой водой, но какой-то голосъ предупреждаетъ Александра о б'ёдствіяхъ старости, когда жизнь ему опостылить и самъ онъ пожелаетъ смерти, а она не придетъ; и онъ выливаетъ кубокъ на землю.

Эта-же легенда объ источникъ безсмертія является въ соединеніи съ мотивомъ пророчества о смерти въ одномъ персидскомъ романъ, пересказанномъ Шардонномъ; это - параллель къ грузинскому сказанію. Александръ покорилъ весь знаемый міръ и посылаетъ своихъ людей провъдать о незнаемыхъ странахъ. Цълый годъ блуждають они по морю, пока не встретили корабль необычнаго вида и корабельщиковъ, языка которыхъ никто не понималъ. Нъкоторыхъ изъ нихъ люди Александра взяли съ собою, и когда тв научились по гречески, разсказали, что и они посланы развъдчиками, а послалъ ихъ такой-же могучій завоеватель, и имя ему также Александръ. Изумился Александръ, хочетъ разыскать своего двойника и не успокоится, пока не побъдить его; но Аристотель напоминаетъ ему, что онъ смертенъ, что все великое и малое - игрушка въ рукахъ Божінхъ; чарами онъ вызываетъ пророка Илью и показываеть въ волшебномъ зеркалв знаменитыхъ завоевателей прошедшаго и будущаго, которые повъствують Александру о своей судьбъ и бренности мірской славы. Но Александръ выводить изъ всего этого лишь одно заключеніе, что желающій совершить великое долженъ отвлечься отъ смертности. И вотъ онъ влеть въ страну мрака искать источникъ безсмертія, но сбивается съ пути. Віщія деревья велять ему возвратиться; по дорогъ его схватила сильная лихорадка и воины понесли его на носилкахъ, устроенныхъ изъ железныхъ щитовъ, а его золотой щить осеняль его. Туть онъ вспомниль о бывшемь ему пророчестве, что онъ умреть подъ золотымъ небомъ, на желвзной землв. Въ Александрію его привезли уже трупомъ; между твиъ Аристотель нашелъ источникъ жизни и захватиль съ собой воды, но онъ могь окронить лишь тёло Александра, окропиль и себя: оттого ихъ имена славны во въки; самъ онъ могъ-бы отв' дать воды и стать безсмертнымъ, но онъ зналъ, что безсмертіе на земль -- одно безконечное горе, и не пожелаль его 1).

Можеть быть, такое-же забытое соединеніе мотива пророчества съ источникомъ безсмертія слѣдуетъ видѣть въ эпизодѣ еврейской Александріи, пересказанной г. Гаркави: Александръ приходить въ землю Еуфртъ (или Ofrat), не землю при рѣкѣ Евфратѣ, замѣчаетъ г. Гаркави, ибо Евфратъ называется по еврейски Ператъ, а въ Свинцовую землю, хотя о свинцѣ далѣе нѣтъ рѣчи и разсказчикъ, заимствовавъ это названіе изъ другихъ источниковъ, очевидно, не понималъ его значенія. Войско нашло тамъ великую рѣку, но боялось пить изъ нея воду, почему Александръ и приказалъ вырыть по беренамъ колодези, изъ которыхъ всѣ и напились.—Я сравниваю эту неясную подробность съ эпизодомъ второй редакціи русской Александріи: Александръ явился въ мюдную землю, вспомнилъ про-



<sup>1)</sup> Hertz l. c., crp. 32-5.

рочество Антифонта, и велёль испытать землю. Свинцовая земля еврейской Александрів, въроятно, отвъчаеть мидной. Далье разсказъ въ ней продолжается такимъ образомъ: войско остановилось у ръки, одинъ изъ парскихъ охотниковъ словилъ птипъ, задушилъ ихъ, но когда положилъ ихъ въ рвчную воду, чтобы ихъ омыть, онв ожили и улетели. Слуга напился изъ ръки и пошелъ доложить царю. Навърно это вода изъ рая, дающая безсмертіе, говорить Александръ, и велить слугв принести ему отъ той воды. Но охотникъ не нашелъ ръки (варіантъ: источника), Богъ скрыль ее отъ меня, объясняеть онъ; разгивванный Александръ снесъ съ него голову, но тоть убъжаль безъ головы и ушель въ Великое море. Сказалъ Менахемъ писецъ: Еще разсказываютъ, что въ морв находятся безголовые люди, которые стараются перевернуть корабли, но тотчасъ-же удаляются, когда имъ кричатъ: Бъги, бъги, твой господинъ Александръ идетъ! — Далве, переправившись черезъ ръку, Александръ доходить до врать Эдема, гдъ ему подають, вивсто дани, ящикъ, который онъ не въ силахъ поднять; въ немъ нечто подобное глазу 1).

Какъ неровно распредвлилось наследіе Александровой легенды между литературной и народной намятью, тому доказательствомъ именно эпизодъ о водъ жизни или источникъ безсмертія. Въ Псевдокаллисеенъ С поваръ Александра, Андрей, отвъдалъ воды, въ которой ожила сущеная рыба, далъ попить и побочной дочери Александра, Калъ; оба становятся безсмертными; завидуеть имъ царь, велить ихъ бросить въ море: Андрей становится морскимъ демономъ, Кала нереидой. Писанное преданіе не забыло мужскаго образа, видоизм'вняя его въ различныхъ версіяхъ (Хисръ, Илья, Аристотель, рыбакъ реіопскаго Псевдокаллисеена, Епос, птицеловъ еврейской Александріи съ заміной рыбъ птицами); женскій удержался вив романа. Въ болгарской народной пов'єсти Калу зам'ьнила безыменная сестра Александра: она обернулась дельфиномъ; какъ только дельфинъ услышить имя Александра, прячется въ воду; въ румынскомъ повъръв наръчницы, судицы, рожаницы - это служители Александра, вышившіе тайкомъ живую воду и ставшіе безсмертными; на Закине разсказывають, что властительница нереидъ была сестрой Александра; на Черномъ морѣ и до сихъ поръ является чудовищная полурыба, полу-женщина, останавливающая корабли, вопрошая: Живъ-ли парь Александръ? Если отвътять, что живъ, она радуется, оборачивается красавицей, затягиваетъ подъ звуки лиры сладкозвучную пъснь и унимаетъ море; если отвътятъ, что умеръ, приходитъ въ страшный гнъвъ и высоко швыряеть корабль, такъ что всё погибають. Слезы горгонъ произ-

<sup>1)</sup> Новыя данныя, Гаркави § 16 — Gaster §§ 37, 38. Можетъ быть, въ связи съ разобраннымъ пророчествомъ Александрій стоитъ слѣдующій русскій заговоръ отъ крови: «Доселева были при Агарянѣ царѣ неба мѣдна, зимля зялѣзна, и не дали плоду отъ сибе. Какъ утихнулись и ужаснулись рѣки и ручьи, малыи источники, такъ бы утихнулись у раба Божія (имрекъ) щипата и ламата». Сл. Добровольскій, Смоленскій этнографическій сборникъ І, стр. 201, № 3.

водять бурю, отъ которой нёть спасенія; въ одной сказкв изъ Пароса Горгона клянется матерью — моремъ и отцомъ Александромъ 1). Напомнимъ безголовыхъ людей еврейской Александріи, «Фараоновыхъ людей» въ Хожденіи купца Познякова, фараоновъ, фаляроновъ въ повёрьё тобольскихъ цыганъ, смоленскомъ и малорусскомъ: фараоны — полу-люди, полу-рыбы, складываютъ пёсни, нхъ женщины убаюкиваютъ ими неопытныхъ моряковъ, и тогда морскіе люди опрокидываютъ корабль; либо фараоны спрашиваютъ: «Ти скоро будить приставленія свёта, фараонѣ, фараонѣ?» 2)

Греческая сказка о горгонахъ, вздымающихъ бурю, извъстна была въ средніе въка въ пріуроченів къ продиву Satalia между Родосомъ в Кипромъ 3). Правда, лишь у одного Гервасія Тильберійскаго встрівчается имя Горгоны, но сравнение съ греческимъ повърьемъ съ одной стороны, съ статьей Физіолога съ другой, доказываеть, что мы имвемъ здвсь двло не съ ученымъ подновленіемъ. Tradunt... Gorgonem meretricem fuisse, quae sua pulchritudine homines mentis impotes reddebat, говорить Гервасій; ся-то голову Персей бросилъ въ море. Туземцы (indigenae) разсказываютъ, что рыцарь, пылавшій при жизни къ какой-то королев'й, достигъ своихъ желаній лишь по ея смерти, соединившись съ ней въ гробнидъ. Голова Горгоны была плодомъ этой связи; кто видёль ее, погибаль, и этимъ пользовался рыцарь; однажды онъ былъ въ морв и заснулъ, а его любовница полюбопытствовала узнать, что онъ прячеть въ ларпъ; взглянула на годову и умерла, погибли отъ того-же и рыцарь и корабль. Hinc tradunt in capite septennii caput faciem ad superiora vertere, et hoc periculum in mare navigantibus generare. — Тотъ-же разсказъ повторенъ у Walter'а Mapes, Рожера de Hoveden, Мандевилля, въ процессъ Храмовниковъ, съ варьянтами, безъ имени Горгоны, но съ той-же сказкой о происхожденіи головы и тъмъ-же географическимъ пріуроченіемъ. Въ Livre Artus являются новыя подробности: ко двору Артура прибыла девушка, посланная властительницей Лівса Приключеній, съ просьбой — дать ей рыцаря, который освободиль бы королевство Ливію (гдф, кстати, древніе помфшали горгонейскія поляны) оть чудовища Laide Semblance. Родилось оно отъ такой-же неестественной связи, какъ и въ предыдущихъ варьянтахъ; похоже на трехълътняго ребенка, съ большой головой, громадными черными глазами, приносившими гибель всякому, кто на нихъ взглянетъ, и большой красной косою. Однажды какая-то женщина вынула чудовище



<sup>1)</sup> Изъ исторіи І, стр. 222, 230, 271, 377-8.

<sup>2)</sup> Сл. мою замѣтку по поводу изданія Х. М. Лопарева въ Журн. Мин. Нар. Просв. ч. ССLV, отд. 2, стр. 507—8; Добровольскій, Смоленскій этнографическій сборникъ, ч. І, стр. 147, № 82; Ивановъ, Нар. разсказы о домовыхъ, лѣшихъ, водяныхъ и русалкахъ, въ Сборникъ Харьковскаго Ист. фил. Общ., т. 5, Труды педагогич. отд. вып. І.

<sup>3)</sup> Сл. Славянскія сказанія о Солонон', стр. 196—7; Freymond, Beiträge zur Kenntniss der altfranz. Artusromane in Prosa, въ Zs. f. franz. Sprache u. Litteratur, B. XVII, Heft 1—3, der Abhandlungen 1 u. 2 Heft, стр. 7—9 и 69 слъд.

изъ сундука, гдъ держалъ его ея мужъ, и погибло 60 тысячъ человъкъ осаждавшихъ городъ на Кипръ. Іюда Маккавей положелъ конецъ этой пагубъ, бросивъ Laide Semblance въ ръку, но течение принесло ее въ Ливію, и она по прежнему опасна; кто избавить отъ нея? Н'всколько рыцарей отвівчають на призывь, но безуспівшно; удается подвигь лишь одному Greu: мудрая властительница Льса Приключеній научаеть его заговору, наставляетъ, какъ держаться, даетъ волшебной мази, повязку на глаза коня, бочку, въ которую следуеть спрятать Laide Semblance. Greu схватываеть ее, прижавъ ея спину къ своей груди, быстро набрасываеть на ея голову и станъ покрывало, не обращая вниманія на бушующія волны, грохоть и страшные голоса. Опустивъ чудовище въ бочку съ волшебнымъ зельемъ, головой внизъ, онъ спешитъ назадъ среди внезапно расходившейся бури. Бочку положили въ железный, окованный желъзными же обручами ковчегъ и опустили въ подземелье, но непогода будеть длиться, пока Laide Semblance не бросять въ море, окружающее свътъ. Дълаетъ это Мерлинъ; чудовище брошено въ проливъ de Sathelie, тамъ оно останется на въки, но въ «исторіяхъ« сказано, что когда оно выходить на поверхность, гибнуть корабли.

Рыпарь, овладъвний Laide Semblance, зовется Greu, Grex li mescheanz, онъ сынъ короля Aleine, племянникъ властительницы de la forêt sans retour. Въ романахъ Артурова цикла его имя нигдъ болъе не встръчается, Фреймондъ пытается отождествить его еъ Greit'омъ, сыномъ Егі въ Мабиногіяхъ; но именно одиночность имени побуждаетъ меня спросить: не пришлое ли оно? Greu, Grex значитъ: грекъ, что идетъ кълегендъ о Горгоніи, локализованной въ греческомъ моръ.

Это приготовило насъ къ разсказу Физіолога о Горгоніи и Александрів; какъ у Гервасія, Горгонія-красивая блудница, съ зм'вями вм'всто волось, живеть она въ горахъ западныхъ, полна похоти и всёхъ привлекаетъ своимъ зовомъ, но кто явится, цъпънветь, увидивъ ее. Умъеть съ ней справиться лишь волхвъ: убъдивъ ее спрятать въ яму свою голову, онъ отсъкаетъ ее. «И Александрь бо имаше ю и одолаше юзыкомъ всъмъ» (καθάπερ και 'Αλέξανδρος ο βασιλεύς κατεϊχεν αύτην και έκυριέυε πάντα τὰ కేరి∨η). Связь: «имаше ю» и «одолаше юзыкомъ» была-бы странной, если бы у насъ не было основанія объяснить ее: у Александра была съ собою голова Горгоніи, ею онъ и одолеваль, какъ въ группе разобранныхъвыше западныхъ легендъ отъ взгляда головы гибнутъ люди и рушатся города. Именно о головъ Горгоніи говорить 2-я редакція нашей Александрія: Горгонія такъ же похотлива и такъ же зоветь къ себъ и человъка, и звъря; кто узрить ея образь, издохнеть. Александръ слышить ея голось, но посылаеть вибсто себя своего волхва. Я Александръ, говорить волхвъ Горгоніи, коли хочешь быть со мною, сокрой голову. Голова отрублена, и Александръ велить ее спрятать въ «сосоудъ темнъ», дабы никто не увидалъ ee <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Истринъ l. с. стр. 230-1 текста.

Очевидно, источникъ Физіолога зналъ нѣчто большее о томъ, какъ Александръ одолѣвалъ ею народы, а составитель 2-й редакціи нашей Александріи не изъ Физіолога почерпнулъ подробность о волхвѣ, замѣстителѣ Алаксандра. Всего менѣе могъ онъ ее придумать: она слишкомъ въ духѣ того цикла легендъ, гдѣ у Александра помощный волхвъ—Аристотель. Такъ въ слѣдующемъ разсказѣ, извѣстномъ въ Персіи съ ІХ — Х вѣка, попавшемъ въ Secreta Secretorum (XII в.), если не тождественномъ, то сродномъ съ сказаніемъ о Горгоніи: какая то индійская царица (либо царь) коварно послала Александру, въ числѣ другихъ даровъ, дѣвушку красавицу, вскормленную змѣинымъ ядомъ; Аристотель прозрѣлъ ея природу и такъ говоритъ Александру: ideoque audacter, horribiliter et incessanter et inverecunde suum figebat visum (т. е. дѣвушка) in facies hominum, perpendi siquidem, quod interficeret solo morsu, quod experimento postea didicisti et probasti, et nisi hoc certissime ostendissem, mors tua fuisset in ardore coitus consequuta 1).

Легенды о Горгоніи, до появленія новыхъ данныхъ, распадаются на три группы: 1) сказаніе о Горгоніи—блудницю, умерщлявшей однимъ взглядомъ; Александръ добываєть ея голову при помощи волхва (Аристотеля?), онъ одолѣваєть (съ ея помощью?) народы. — 2) Легенды о головѣ Горгоны — meretricis, причинявшей смерть и разрушеніе (Гервасій); о Laide Semblance съ такимъ же гибельнымъ взглядомъ, которой овладѣваєтъ рыцарь (Livre Artus). И голова и Laide Semblance брошены въ море, въ проливъ Саталін, и причиняють бурю и крушеніе. —3) Въ греческихъ сказкахъ Горгоны причиняють бурю; Горгона названа дочерью Александра по памяти о Калѣ-нерендѣ, его побочной дочери у Псевдокаллисеена.

Мы видъли <sup>2</sup>), что болгарская легенда обратила эту дочь въ сестру. Но ситиение на этомъ не остановилось; мы входимъ въ кругъ любопытныхъ сказочныхъ перенесеній.

Въ одной болгарской же легендъ <sup>3</sup>) дочь или сестру Александра замънила сестра Соломона. Когда онъ спустился въ море, чтобы испытать его глубину, сестра его убоялась, какъ бы онъ не погибъ, и молить Бога: пусть обратить ее въ рыбку, чтобы ей спасти брата, а съ нею поступитъ, какъ будетъ Его воля, хотя бы ей на въкъ остаться рыбкой. Съ тъхъ поръ она показывается въ моръ полурыбой, полуженщиной. «Ты ищешь Соломона», кричатъ, завидъвъ ее, рыбаки, «онъ съ нами, полъзай къ намъ, увидишь его». И она долго плыветъ за судномъ, пока не выбъется изъ силъ.

Это сколокъ съ легенды о сестрѣ Александра; и испытаніе моря, какъ и испытаніе неба встрѣчаются въ сказаніяхъ о Соломонѣ 4); его ковар-

<sup>1)</sup> Hertz, Die Sage vem Giftmädchen, Abhandl. der k. bayr. Ak. d. W., I Cl., XX B., 1 Abth., crp. 6—7. Cz. Biadene, Varietà letterarie e linguistiche, crp. 1—2.

<sup>2)</sup> Сл. выше, стр. 564.

<sup>8)</sup> Сборникъ за народни умотворения VII, отд. III, стр. 170.

<sup>4)</sup> Караджичъ № 43; Драгомановъ, Малор. Нар. преданія, стр. 105—108.

ной матери отвъчаеть такой-же образъ въ еврейской Александрів у Гаркави-Гастера: мать посылаеть Александра на бранные подвиги съ тайной мыслью, что онъ погибнеть и престолъ достанется ея старшему сыну отъ Филиппа 1). И у Александра явилась невърная жена, въроятно, подъ вліяніемъ разсказовъ о невърной женъ Соломона 2).

По сербской сказкѣ мать прокляла Соломона: ему не умереть, пока онъ не испытаетъ небесной высоты и морской глубины. Соломонъ состаръдся, наскучило ему жить, и вотъ онъ въ морѣ, въ ковчегѣ, цѣпь отъ котораго держитъ его жена. Проходитъ мимо какой-то обманщикъ, говоритъ, что Соломона поглотили рыбы, и жена выпускаетъ изъ рукъ конецъ цѣпи. Въ это время заспорили черти, какъ подѣлить между собою найденныя имъ клюку, шляпу и одежду св. Ивана. Они-то и вытащили изъ моря Соломона, чтобы онъ ихъ разсудилъ; онъ беретъ клюку и кладетъ крестное знаменіе, отчего черти разбѣжались, либо онъ исчезаетъ, надѣвъ шапку невидимку <sup>3</sup>).—Сходно въ особой версіи разсказа объ испы-

<sup>1)</sup> Разысканія гл. V, стр. 124 слід.; Новыя данныя, Гаркави § 6 = Gaster, § 11. Въ смоденской сказкі у Добровольскаго (Смоденскій сборникъ I, стр. 258 слід.) мать Соломона играетъ роль невіврной жены въ легенді объ увозів.

<sup>2)</sup> Къ дегендамъ о невърной женъ Соломона относится небольшая группа сказокъ, которую можно озаглавить: ожившія (или пров'єщившія) рыбы. Сюда принадлежитъ сказаніе о Викрамадитьъ, армянская сказка, безъ имени дъйствующаго лица, и грузинская съ именемъ Соломона (сл. газету Кавказъ 1896, № 2 l. с.). Въ грузинской дъйствующими лицами является Соломонъ, его жена и визирь; остановившись на берегу ръки, они поймали три рыбки, изрубили ихъ и стали варить. Меня называють опорою мудрости, началъ Соломонъ, но я недоумъваю, когда вспомню бывшій мет сонъ: чудилось мив, что на моемъ ложв спить какой-то человвкъ, въ головахъ у него яблоня, въ ногахъ другая, болъе первой обремененная яблоками. Если это правда, пусть оживетъ одна изъ рыбикъ. — И рыбка ожила и юрквула въ рѣку. — Я объясниль значеніе этого сна изъ русской пов'єсти о д'єтств'в Соломона: обличая любовную связь Вирсавіи, онъ иносказательно говорить отпу своему Давиду о любимомъ деревъ въ его саду, которое принесло ему червленное яблоко (т. е. его, Соломона), и въ этотъ-то садъ вторгся козель, а дерево осквернилъ и погрызъ. — Затъмъ выступаетъ визирь; ему чудится, что Соломону грозитъ опасность и смерть — и вторая рыбка оживаеть, подтверждая его опасенія. При этомъ съ царицей д'алается дурнои она кается, что вотъ уже двенадцать леть, какъ она изменила своему мужу. Сл. легенду Alkasvini y Hammer, Rosenöl I, стр. 174 слёд.: Соломонъ, его визирь Асафъ и царица Балькисъ сидятъ за столомъ. Нѣтъ-ли возможности оживить эту рыбу? спрашиваетъ Балькисъ. Правда и справедливость могутъ оживить и мертвеца, отвъчаетъ Асафъ; пусть каждый скажеть правду-и онъ говорить о себѣ: Я вращаю всѣми дѣлами въ государствъ-и все-же желалъ бы скоръе быть Соломономъ, чъмъ Асафомъ. Рыба шевельнулась. -- Ни у одной царицы нътъ такого мужа, какъ Соломонъ, начала Балькисъ, я дёлю съ нимъ власть и наслажденіе, и тёмъ не менёе, увидя человёка болье молодого, тайно желаю, чтобы Соломонь на столько-же помолодыль. -- Снова шевельнувась рыба. — Все мий подвластно, люди, и звйри, и демоны, говорить Соломонь, какъ Божій посланникъ хожу я по сушт и водамъ, летаю на крыльяхъ востока—я тъмъ не менъе долженъ признаться, что изъ двухъ людей, являющихся ко миъ, миъ милье тогь, кто пришель съ посуломъ. Рыба ожила.

Караджичъ 48; сл. болгарскую сказку: Соломонъ и майка му, въ Сборнивъ за народни умотворения XII, отд. III, стр. 163—4. Въ сартской сказкъ у Остроумова

таніи Александромъ моря у Лампрехта, по базельской рукописи: спустясь въ глубину, Александръ даеть держать цібпь отъ ковчега, въ которомъ находился, своей возлюбленной; она об'вщала быть ему вібрной, но послів трехъ дней и трехъ ночей бросаеть цібпь, потому что кто-то посватался за нее. Легенда эта встрівчается и въ хроників Эненкеля и въ Александріи Ульриха фонъ Эшенбахъ 1).

Такимъ путемъ могъ пройти въ легенду о Соломонъ и мотивъ «сестры». Знаетъ ее и словинская легенда, на этотъ разъ въ связи съ таниственнымъ источникомъ, но не безсмертія, а въщаго знанія: будто-бы Господь вельтъ Соломону напиться и умыться въ извъстномъ источникъ, онъ станетъ мудръйшимъ, а сестра его Шембилія (—Сивила) подслушала этотъ наказъ, предвосхитила брата и стала мудръе его °). Въ неаполитанской и сициліанской сказкъ она также является мудръйшей, и Соломонъ отсылаетъ вопрошающихъ къ ея ръшеніямъ; ея имя: Scibilia (—Сивила) или Sapienza — премудрость ³). Можетъ быть, это образное отвлеченіе «Премудрости Соломоновой», но источникъ отсылаетъ насъ къ легендъ объ Александръ съ его водой жизни, источникомъ не только безсмертія, но и божественнаго знанія, какъ въ эсіопскомъ романъ 4).

Смѣшеніе Александровой и Соломоновой сагъ обращаеть на себя вниманіе. При Александрѣ источникъ безсмертія, при Соломонѣ источникъ вѣщаго знанія и вода жизни: въ турецкой обработкѣ Тути-намэ архангелъ Гавріилъ подаеть отъ нея Соломону, но онъ отказывается пить, не желая пережить своихъ ближнихъ в); «безсмертную гору» куда направляется Соломонъ, желая избѣжать смерти, знаетъ малорусская

<sup>(</sup>Сарты, Этнографическіе матеріалы, вып. 2-ой: Народныя сказки Сартовъ) черти спорять изъ-за вещей, оставшихся послѣ Соломона (коверъ-самолеть и т. д.); человѣкъ пускаеть стрѣлу, черти бѣгутъ за нею взапуски, а онъ улетаетъ, забравъ вещи, «по могуществу Божію и по повелѣнію пророка Соломона».

<sup>1)</sup> Сл. Истринъ I. с. стр. 219—20 и указанную тамъ литературу. У Эненкеля Александръ беретъ съ собою въ ковчегъ пътуха, у Ульриха пътуха и кошку; когда царица выпустила цъпь (у Эненкеля по въроломству, у Ульриха потому, что не въ силахъ была сдержать цъпь), Александръ задушилъ кошку (Эненкель) или пътуха (Ульрихъ), и море выбросило ковчегъ на берегъ, ибо онъ не терпитъ мертваго тъла. Такъ и въ еврейской Александріи у Гаркави § 17—Гастера § 30 въ эпизодъ объ испытаніи моря, но безъ соединенія съ мотивомъ о въроломной женъ; задушенъ пътухъ, изъ него выступила кровь, и Александръ выброшенъ на сушу, потому что море не терпитъ никакой крови. Gaster (l. с. стр. 495) не знаетъ параллелей къ этому повърью, но ихъ довольно много: сл. мою статью: Былина о Садкъ, Журн. Мин. Нар. Просв. ч. ССХLVIII, отд. 2, стр. 270 и прим. Укажу и на Jourdain de Blaivies v. 258 слъд.: дабы не погибнуть въ моръ II (—Jourdain) s'apensa d'une voisdie grant, ...II s'est navrez el bras de maintenant,... Par ce le fist, se vos di et creant, Mers me puet sane soufrir ne tant ne quant Сх. v. 2055 слъд.

<sup>2)</sup> Изъ исторіи I, 230.

<sup>3)</sup> Mélusine IV, № 12: Wesselofsky, La soeur de Salomon.

<sup>4)</sup> Сл. выше, стр. 545.

<sup>5)</sup> Hertz, Aristoteles, l. c. crp. 35 u npum. 6.

сказка и ея, въроятно, талмудическій источникъ 1).—Тамъ и здъсь чудо съ оживленіемъ рыбъ, но въ иной мотивировкъ. И Соломону (и Александру) приписывалось восхожденіе на небо на орлахъ или грифахъ и испытаніе моря 2); къ Соломону и Александру одинаково примънялась легенда о паръ Кассіи 3); къ обоимъ разсказъ о Гордіевомъ узлѣ 4); въ Вавилонъ Александръ находитъ чудесныя устроенія Соломона 6); Соломонъ разсказываетъ Александру о мъдномъ городъ 6) и т. д.

Смѣшеніе могло быть случайное, вызванное мѣстными условіями <sup>7</sup>); способствовало ему и то библейско-христіанское одухотвореніе Александрова типа, примѣры котораго мы видѣли выше. Не даромъ Aubry de Besançon (— Лампрехтъ) или его источникъ начинаетъ свою поэму горькимъ размышленіемъ Соломона: Est vanitatum vanitas; нервному блужданію Александра по всѣмъ концамъ свѣта противопоставляется тихое, близкое къ небу житіе «блаженныхъ», брахмановъ-оксидраковъ Псевлокаллисеена.

Эпизоду о брахманахъ особенно посчастливилось въ отраженіяхъ Александровой легенды, и въ немъ произошла та же смѣна міросозерцаній и пріуроченій, какую мы наблюдали въ другихъ частяхъ романа У Псевдокаллисеена брахманы-оксидраки живуть на островѣ, окруженномъ молочной рѣкой (ΰδωρ διαφανές καὶ λευκὸν ὡς γάλα III, 5); въ статъѣ Палладія, внесенной уже въ древнюю версію Псевдокаллисеена А΄, они помѣщены по эту сторону Ганга, раздѣляющаго ихъ отъ женъ, что отвѣчаетъ представленію Псевдокаллисеена объ Амазонкахъ (сл. Pseudocall. ed. Müller III, 9, 25); талмудическія легенды представляють параллель къ тѣмъ и другимъ въ разсказѣ о посѣщеніи Александромъ мудраго царя Кассіи, за горами мрака, и Кареагена, населеннаго жен-

<sup>1)</sup> Разысканія гл. V, стр. 131 прим.

<sup>2)</sup> Сл. выше, стр. 546 прим. 4; стр. 567, прим. 4.

<sup>3)</sup> Изъ исторін 1. с. стр. 287-8.

<sup>4)</sup> Сл. выше, стр. 558.

<sup>5)</sup> Сл. выше, стр. 547.

<sup>6)</sup> Сл. выше, стр. 561.

<sup>7)</sup> Какъ ванр. въ Эсіопіи, гдѣ Соломонъ и Александръ одинаково пріурочились къ народной религіозно-политической легендѣ. Сл. мои Сказанія о Вавилонѣ, скинів и св. Гралѣ, § III. Къ библіографіи вопроса укажу на работу Deramey, La reine de Saba въ Rev. de l' histoire des religions XV ann. t. XXIX, № 3, Mai-Juin. Авторъ разбираєть абиссинскую книгу Кеbra-Nagasht (Слава царей), которую Преторіусъ относить къ VII—VIII вв.; эпилогъ, составленный позже, утверждаєть, что книга эта переведена съ арабскаго текста, въ свою очередь переведеннаго съ коптскаго, найденваго въ Александрін въ гробницѣ св. Марка. Соломонъ соединяєтся съ царицей Савской, Македой (сл. Славянскія сказанія о Соломонъ и т. д., стр. 345 слѣд.); въ ту же ночь ему видѣтся сонъ: солице вышло изъ Іюдеи и перешло въ Эсіопію, гдѣ и осталось навсегда (разумѣется перенесеніе сыномъ Соломона и Македы Іерусалимскихъ святынь въ Эсіопію); затѣмъ поднялось новое солице (Христосъ), возбудившее въ Изранлѣ гнѣвъ и презрѣніе, тогда какъ Римъ и Эсіопія привнали его. Оттого они и раздѣлятъ между собою міровое царство, а Изранль будетъ обдѣленъ. — Это точка врѣнія Месодіевскихъ откровеній.

щинами <sup>1</sup>). — Но уже въ Pseudocall. В и С рядомъ съ брахманами является страна блаженныхъ, Божія, въ области мрака или рядомъ съ нею, а передъ тѣмъ разсказывается, какъ Александръ пришелъ по пустынѣ, среди полной тъмы, къ берегу моря, слышить на островѣ голоса людей, говорящихъ по эллински, но перебраться туда не можетъ (сл. Pseudocall. ed. Müller II, гл. 38—40 и слѣд.). Представленіе области блаженныхъ въ соединеніи съ образами окружающей ее мглы, мрака и воды стало типичнымъ; укажу на эвіопскаго Псевдокаллисоена, гдѣ путь идетъ во мракѣ по морю, которое кажется сушью <sup>2</sup>); такъ и въ интерполяціи Roman d'Alexandre: четыре дня въ горѣ, затѣмъ по рѣкѣ, вытекающей изъ нея; у Якова von Maerlant: по морю, среди тьмы; въ другихъ пересказахъ удержалось лишь представленіе о путешествіи по водѣ <sup>3</sup>).

Къ этому представленію привязался родъ библейскихъ пріуроченій. О брахманахъ-мудрецахъ, какъ потомкахъ Сива, говорять эвіопскій Псевдокаллисвенъ 4) и сербская Александрія; первый, съ ссылкой на Зосиму; но въ Хожденіи послъдняго, насколько оно извъстно по славянскимъ и греческимъ текстамъ, генеалогія блаженныхъ другая. По сербской повъсти Александръ проникаетъ къ нимъ, постивъ сыновъ Сива; они живутъ на островъ, за ними страна тъмы. Это даетъ мнъ поводъ присоединить нъсколько новыхъ подробностей къ легендъ о Рехавитахъ, уже разсмотрънной мною при другомъ случать 6).

Въ IX вѣкѣ Eldad ben Mahli помѣстиль въ Эеіопіи и южной Аравіи четыре изъ израильскихъ колѣнъ (колѣна Дана, Нафтали, Гадъ и Ашеръ); колѣно Дана, будто бы, выселилось въ Эеіопію до раздѣла царства при Ровоамѣ и Іеровоамѣ; впослѣдствіи къ нему присоединились и три другія. На ихъ границѣ, по ту сторону рѣки Саббатіона или Самбатіона, живутъ сыновья Моисея: потомки тѣхъ левитовъ, которые повѣсили свои гусли на ивахъ Евфрата и не захотѣли пѣть сіонскія пѣсни на неосвященной землѣ. Когда халдеи принуждали ихъ къ тому, они откусили себѣ пальцы; тогда облако подняло ихъ на высоту и перенесло въ страну Chavila. Рѣка окружила селеніе любимцевъ Божіихъ, въ защиту отъ враговъ, но въ ней не текла вода, а съ страшной быстротой и силой катился песокъ и камни. Это и есть Самбатіонъ, текущій въ продолженіи шести дней, въ субботу-же покоющійся и окутанный густымъ туманомъ; никто не можетъ переправиться черезъ рѣку, почему остальныя колѣна сносятся съ сыновьями Моисея лишь издали, не имѣя

<sup>1)</sup> Изъ исторін стр. 287 слід., 289-90.

<sup>2)</sup> Сл. выше, стр. 544.

<sup>3)</sup> Сл. Hertz, l. c. стр. 52, 55, 60, 70, 71, 73, 75, 78, 80; сл. Новыя данныя: Гаркави § 9 = Gaster § 24.

<sup>4)</sup> Сл. выше, стр. 541.

Изъ исторін, стр. 291 слѣд.; сл. Gaster, An old hebrew romance, стр. 487—8, 497.
 Византійскій Вроменник.
 17

возможности вступить въ ихъ страну, въ которой водятся лишь чистыя животныя  $^1$ ).

У Ibn-Faqîh (ок. 900 г.) Александръ перебирается къ рахманамъ черезъ песочную рѣку, встрѣчающуюся и у Псевдокаллисеена, но въ другомъ пріуроченіп (С, II, 30); другое ей названіе: субботняя, Саббатіонъ, потому что по субботамъ она не текла <sup>2</sup>).

У Іосиппона «сынамъ Моисея» отвъчають потомки Рехава, которыхъ Александръ находить за горами мрака и — посётилъ пустынникъ Зосима. Сорокъ дней идеть онъ по пустынъ, затъмъ принимаетъ его на себя верблюдь, далье вытерь несеть его къ рыкы Эвинлу и облачной стънъ, простиравшейся до небесъ. Ни черезъ ту, ни черезъ другую не пройти; тогда два дерева выростають по объ стороны ръки, наклоняются другь къ другу и дають Зосимъ возможность перебраться въ страну блаженныхъ. Они говорятъ ему о себъ: когда пророкъ Іеремія провидёль нашествіе иноплеменниковь, сталь увёщать людей, чтобь они отвратились отъ дёль беззаконія; услышаль это Рехавъ, сынъ Аминадава, и держитъ ту же проповъдь своему роду: пусть воздержатся отъ хлъба, вина и елея (слав.: и общенія съ женами) и совлекуть одежды свои, пока Господь не услышить ихъ молитвы. Они послушались, и гибиъ Господень отвратился отъ Іерусалима. Затемъ вопарился тамъ другой царь, передъ которымъ обвинили потомковъ Рехава: есть между нами люди, сторонящіеся насъ (слав.: не смішивающіеся съ своими женами). Ихъ ввергаютъвъ темницу, но ангелы являются ночью и приносять ихъ къ ръкъ; они идуть по ней (слав.: по ея теченію), руководимые ангеломъ, пришли въ эту страну; тогда «погыбе вода реки сея п разседеся место то, взиде вода отъ бездны и огради землю сию; и припде облако и ста отъ воды до небеси. И такъ [не] разсвя ны (ούх έσπειρεν ήμας) Γοсподь по всей земли сей и предаль ны есть жизнь мъста сего». — Блаженные дають Зосим' свое «житіе», начертанное на каменныхъ дскахъ (слав. доскы опочаныя), которое, вернувшись, онъ возлагаеть на алтарь своей пещеры. На обратномъ пути передъ нимъ снова склоняются деревья п его несеть верблюдь (въ первомъ текств у Тихонравова: левъ).

Сличеніе древняго текста славянскаго хожденія (по рук. XIV вѣка) съ варьянтами греческаго въ изданіп г. Васильева бросаеть свѣтъ на характеръ перевода п отличія его оригинала. Что Рехавитамъ рекомендуется воздержаться отъ общенія съ женами — это, быть можеть, принадлежить переводчику, такъ понявшему приказъ царя: общаться съ другими людьми (хатаµі́хэптє); далѣе оказывается, что нѣкоторые изъ блаженныхъ емлють себѣ женъ и живутъ съ нами, пока не будеть у нихъ двухъ чадъ, послѣ чего они пребывають въ чистотѣ, одно изъ

<sup>1)</sup> Сл. Изъ исторін стр. 228, §§ 5—8; стр. 265—7, и слѣд.

<sup>2)</sup> Nöldeke l. с. стр. 48. Я не понимаю его вам'ячанія, что первоначально р'яка наполнялась водою лишь въ субботу (какъ у Іосифа Флавія De bello Jud. 7, 5, 1), но что это представленіе уступило обратному, въ связи съ ученіемъ о субботнемъ поко'я.

чадъ назначается для брака, другое соблюдаеть дѣвство. — Въ греческомъ текстѣ Рехавиты идутъ по водѣ (не по теченію ся), что напоминаетъ хожденіе Александра въ область тьмы по эвіопскому Псевдокаллисену: Александру казалось, что онъ идетъ по супів, тогда какъ онъ шествоваль по великому морю. Подробность, что вода въ рѣкѣ изсякла, а другая поднялась изъ бездны, встрѣчается только въ греческомъ текстѣ XVI вѣка (синод. ркп. 290), въ которомъ одномъ находимъ и отождествленіе блаженныхъ Зосимы съ брахманами Александра: «Διήγησις Ζωσίμου μοναχοῦ περὶ τῶν πατέρων ἤτοι τῶν Βρα[χ]μάνων οῦς εὖρεν Ἀλέξανδρος καὶ Φίλιππος (?) καὶ διελέχδη πρὸς αὐτοὺς γυμνοὺς ὡς ὄφεις ὄντας». Текстъ съ нодобнымъ заглавіемъ могъ имѣть въ виду составитель 2-й редакціи славянской Александрій, но воспользовался имъ очень неумѣло: Александръ бесѣдуетъ у него съ Рахманами на Гангѣ, по Палладію, а далѣе они—Рехавиты, живущіе за рѣкой Евмеліей, и сообщается вкратцѣ содержаніе кожденія къ нимъ Зосимы 1).

Этого Зосиму я сближаль съ Зосимой житія св. Маріи египетской, написанной патріархомъ Софроніемъ († 644), съ чёмъ согласенъ и г. Васильевъ 2); брахманы эсіопскаго Псевдокаллиссена, о которыхъ говоритъ пустынникъ Зосима, привели Бёджа къ предположенію, что разумъется соименный палестинскій подвижникъ неизвъстнаго времени 3). Но въ хожденін Зосимы блаженные названы потомками Рехава, въ эвіопскомъ Псевдокаллисоенъ — сыновьями Сиоа. Можетъ быть, мы имъемъ здъсь дъло съ недосмотромъ или вольностью составителя сирійско-эвіонскаго Псевдокаллисоена; или существоваль тексть хожденія съ такимъ именно отличіемъ? Эвіопское хожденіе Герасима, изданное Бёджомъ 4), ставить и другой вопросъ, не затронутый издателемъ, потому что отъ него ускользнула параллель съ хожденіемъ Зосимы. Въ сущности, это одна и та-же легенда, съ небольшими отличіями въ подробностяхъ и тѣмъ-же вившнимъ пріуроченіемъ къ Александру, какъ въ синодальномъ спискъ 290; въ эбіопскомъ тексть блаженные не названы Рехавитами, но разсказывается о нихъ то же, а введеніе къ пов'єсти представляеть пересказъ апокрифа о плънении Герусалима 5). Заглавіе эвіопскаго сказанія такое: Исторія блаженныхъ людей, жившихъ во время пророка Іеремін; дъйствующее лицо авва Герасимъ, въ которомъ Бёджъ усматриваетъ Герасима Лидійскаго († ок. 475 г.), основавшаго монастырь близь Іордана. О себь онь говорить въ сказаніи, что онь родомь изъ Греціи, прищель въ Іерусалимъ, крестился въ Іорданъ, въ томъ самомъ мъстъ, гдъ крещенъ быль Спаситель, и жиль въ пещеръ за Горданомъ, затъмъ въ обители,

<sup>1)</sup> Истринъ І. с. стр. 223 савд.; сд. текстъ іб. стр. 198 савд., 219—220.

<sup>2)</sup> Vassiliev, Anecdota l. c. crp. XXXVIII—XL.

<sup>3)</sup> Сл. выше, стр. 541.

<sup>4)</sup> l. c. II, стр. 555 слвд.

Сл. Изъ исторіи І, стр. 831 слѣд.; 342 слѣд.; Vassiliev І. с. № 15 и стр. LIX слѣд. предисловія.

называемой «домомъ св. Іоанна», гдѣ засталъ 59 иноковъ; вернувшись отъ блаженныхъ, онъ написалъ свое хожденіе и положилъ его въ церкви св. Іоанна <sup>1</sup>).

Всъ эти мъстности легко опредълить: пещеру за Горданомъ можно искать габ-нибудь по близости пещеры Предтечи, о которой говорять старые паломники; по сю сторону рѣки лежалъ монастырь Іоанна Крестителя съ большой церковью Іоанновой или Троицкой; другая малая перковь во имя Предтечи стояла на м'вст'в крещенія Спасителя. Герасимъ эніопской легенды жиль въ какой-то обители, и здесь его синкелль познакомилъ его съ «книгой царя Александра»; подъ церковью св. Іоанна, куда положенъ быль разсказъ о хожденіи, следуеть разуметь большую церковь Іоаннова монастыря; въ соседстве находились монастыри св. Герасима и преподобнаго Зосимы <sup>2</sup>). «На Іерданъ жъ есть манастырь великъ зъло Іоанна Предотечи, говоритъ Игнатій,... тамо Марья Егупетцкаа преходила Іерданъ ко Изосимъ, яко по суху... Оттуду недалече, съ пять поприщь близь Содомскаго моря, есть монастырь святаго Герасима, у него жъ звърь девъ жилъ; есть и гробъ святаго Герасима, за одгаремъ есть, а звърь той девъ, что ему работадъ, въ ногахъ у него погребенъ лежитъ» 3). Архим. Агресеній пом'вщаеть въ трехъ верстахъ отъ святаго Продрома обитель св. Герасима, «емоуж левъ послоужи» 4); «внидохъ въ гробницу, идъже кладусь святии отци изъ предтечева монастыря, разсказываеть Зосима, и ту бихомъ челомъ и целовахъ мощи святых старцевъ и святаго старца Зосиму, ижъ Марию египтяныню причащаль. И оттоль идохъ въ Герасимовъ монастырь, ему жъ левъ поработа, ижъ при Ердане поприще едино» 5).

Чередованіе ихенъ Зосимы и Герасима въ хожденіи къ «блаженнымъ» объясняется изъ географическаго сосёдства памятей о святыхъ, равно какъ настроеніемъ ихъ житій. Зосима киликіецъ жилъ въ одномъ изъ палестинскихъ монастырей и отличался такой святостью, что Господь удостоиваль его своими откровеніями. Но у него явилось самомивніє: есть ли на свётв инокъ, который могъ бы наставить его въ дёлё иноческаго подвига чему-нибудь, чего бы онъ самъ не зналъ, чего-бы не творилъ? Тогда нёкто предсталь ему, велить идти за Іорданъ, въ обитель, лежавшую такъ уединенно, что многіе изъ сосёдства совсёмъ не знали о ея существованіи. Описывается пдеалъ иноческаго житія, посвященнаго молихвів и псалмопівнію, далекаго отъ всёхъ мірскихъ помысловъ. Здёсь остался Зосима, найдя себів сотрудниковъ хахібі, то эстом меогрубічтає

<sup>1)</sup> Budge l. c. ctp. 562 прим. 1; 564-5, 583.

<sup>2)</sup> Повъсть Епифавія о Іерусалимъ, изд. В. Г. Васильевскимъ, стр. 28, 30 и прим. 73, 88—90; Даніилъ Ефесскій, Разсказъ и Путешествіе по св. мъстамъ, изд. Г. Дестунисомъ, стр. 58 прим. 3, 4.

<sup>3)</sup> Хожденіе Игнатія Смолнянина, изд. С. В. Арсеньева, стр. 22.

<sup>4)</sup> Хожденіе Архим. Агревенья, изд. Архим. Леонидомъ, стр. 17.

<sup>5)</sup> Хожденіе инока Зосимы, изд. Х. М. Лопаревымъ, стр. 19.

παράδεισον. Великій постъ передъ Воскресеньемъ Христовымъ эти отпіельники справляля такъ, что, перебравшись по ту сторону Іордана, расходились по одиночкъ, проводя время въ славословіи и молитвъ, питаясь неръдко одними злаками. Вмъстъ съ другими отправился и Зосима, все далъе и далъе углубляясь въ пустыню. Онъ жаждетъ встръчи съ какимънибудь мужемъ, который просвътиль бы его, и встръчается съ Маріей Египетской 1).

Св. Герасимъ, изъ Ликіи, родился въ христіанской семьв, съ малыхъ лъть воспитывался въ монастыръ, посътиль святыни Герусалима, вель отшельническую жизнь въ окрестностяхъ Мертваго моря. Въ одной милъ отъ Іордана, въ долинъ Іерихона, онъ основалъ обитель, киновію для послушниковъ, тогда какъ старцы жили каждый въ своей кельъ, питаясь хивбомъ, водой и финиками, обходясь безъ огня, занимаясь плетеніемъ вервій и корзинь; лишь по субботамъ и воскресеньямъ они сходились въ киновій къ причастію, вкушали варева и немного вина и, сдавъ работу. уносили каждый свою долю пищи на недълю. Самъ Герасимъ постился еще строже. Разсказывается о томъ, какъ ему чудеснымъ образомъ возвъщена была кончина св. Евоимія и какъ однажды, гуляя по берегу Іордана, онъ встрътиль льва, который подаль ему лапу, набольвшую отъ занозы; святой вынуль ее, и съ тёхъ поръ левъ сталь послушнымъ ему животнымъ: его назвали Іорданомъ, по приказанію святого онъ возить воду съ ръки на потребу инокамъ и издыхаетъ съ горя на могилъ св. Герасима († 475), котораго похоронили въ полумилѣ отъ церкви <sup>2</sup>).—Мотивъ анекдота объ Андрокав, примънившійся къ стилю житія.

Вернемся къ легендъ о Рехавитахъ. Зосима киликіецъ стремится къ высшему идеалу святости и приходитъ възагадочную обитель, гдъ иноки видутъ близкое къ райскому житіе; Герасимъ изъ Ликіи водворяетъ нъчто подобное въ своей киновіи на Іорданъ; у него помощный левъ; левъ копаетъ могилу для Маріи Египетской въ житіи Зосимы. Это не левъ-ли эніопской легенды о блаженныхъ?

Воть ея содержаніе: пророкь Іеремія обличаеть царя пдолослужителя Седекію, явившись къ нему, по повельнію Божію, съ своими учениками Варухомь и Гормиздой. Царь велить бросить пророка въ смрадную яму, гдь Авимелехь его питаеть, а Іеремія выщаеть ему, что онъ не увидить кары, уготованной Господомь царю и народу Израиля. По прошествій трехь дней и трехь ночей ангель восхитиль Іеремію и поставиль его передь лицомь Господа, который велить ему пойти въ Іерусалимь, взять изъ сіонскаго храма святыни ковчега и спрятать ихъ въ пещерв на Оливной горв; вывести изъ города всёхъ, живущихь въ страхв Божіемь, и весь родь Іеремій съ женами и дътьми. Пророкъ молится, чтобы Господь сподобиль этоть народь — не лицезръть разрушенія Іерусалима.



<sup>1)</sup> Сл. Изъ исторіи романа І. с. стр. 302-3.

<sup>2)</sup> Сл. житіе св. Герасима, изд. по Патмосской ркп. Пападопуло-Керамевсомъ, 'Αναλέχτα 'Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας, т. 4, стр. 175 слёд.

и молитва услышана: ангелы ведутъ ихъ на морской островъ, тамъ гора гдѣ нѣтъ ни труда, ни печали, ни голода, ни жажды, ни жара, ни холода, ни грабежа, ни угнетія, ни лжи, ни прелюбодѣянія, а миръ и любовь Здѣсь и поселились блаженные, денно и нощно славословя Творца.

Между тёмъ Дарій отослаль Іудеевъ въ Іерусалимъ послё семидесятилётняго вавилонскаго плёненія, а Александръ вступаетъ въ городъ и казнитъ священниковъ, отказавшихся выдать ему порфиру. Священники убили пророка Захарію на порог'в храма, разс'євшемся и поглотившемъ его тёло; съ тёхъ поръ изъ порога сочилась кровь — до явленія Александра. Онъ облекается въ порфиру, но тотчасъ-же снимаетъ ее, смиряясь передъ волей Всевышняго.

Далъе онъ направляется къ странъ блаженныхъ, съ которыми бесъ дуетъ: они изъ колънъ Леви и Гуды, родичи Гереміи 1).

Христова въра распространилась по всей земль, всюду стали Божьи церкви, умножалось монашество; и вотъ нѣкій инокъ Герасимъ, жившій въ пещеръ за Іорданомъ, вычиталь въ «книгъ царя Александра» о блаженныхъ, къ которымъ онъ ходилъ, и у него самого явилось страстное желаніе лицеэръть ихъ. -- Слъдующій далье разсказъ совпадаеть въ основныхъ чертахъ и планъ съ хожденіемъ Зосимы: Герасима несетъ не верблюдъ, а левъ; виъсто ръки Евмила и облака - море, но ничего не говорится, что оно непереходимо. Дерево склоняется передъ путникомъ, принимаетъ его на свою вершину, склоняется и другое, стоявшее въ моръ, и нагнувшись въ другую сторону, ставить его на островъ блаженныхъ. Герасимъ говоритъ имъ о себъ, о распространении христіанства, блаженные о своемъ происхожденіи, род'в жизни и библейскихъ пророчествахъ о Христ'в, которыя Герасимъ подтверждаетъ пересказомъ евангельскихъ событій. Библейско-христіанскія воспоминанія съ любовью развиты; въ хожденія Зосимы ихъ нътъ. Интересно и еще одно отношение: когда подходитъ время великаго поста, деревья перестають приносить плоды, взамънъ ихъ падаетъ съ неба манна, которой и питаются блаженные, а къ пасхъ деревья снова дають плодъ 2). Въ хождении Герасима къ этому присоединяется и та еще черта, что на время поста вода въ рект (= море) высыхаеть и снова наполняется съ наступленіемъ Воскресенья Христова. Это - знакомый намъ образъ Саббатіона.

Остановлюсь еще на одной подробности. Въ хожденіп Зосимы Рехавиты внемлють віз віщаніямь Іеремін и молятся и постятся, надівясь отвратить гнізь Божій, грозившій обрушиться на Іерусалимь. Это указываеть на царствованіе Седекіи и взятіе Навуходоносоромь Іерусалима; но ни о Седекіи, ни о взятіи города нізть різчи, сказано только, что гнізь Божій быль отвращень. Если составитель 2-й редакціи русской Александріи упомянуль по этому поводу имя Седекіи, то онь могь руководиться

<sup>1)</sup> Cz. Vassiliew l. c. crp. 174.

<sup>2)</sup> Изъ исторіи, І. с. стр. 299.

при этомъ своими библейскими воспоминаніями <sup>1</sup>). — Затѣмъ начинается какъ-бы новый разсказъ: возсталъ иной, безыменный царь, онъ-то и заточилъ Рехавитовъ, которыхъ ангелъ переселилъ въ страну блаженныхъ.

Иной распорядокъ представляетъ хожденіе Герасима: говорится согласно съ библейскимъ преданіемъ, о заключеніи Іереміи Седекіей; подразумѣвается послѣдовавшее за тѣмъ раззореніе Іерусалима: на это указывають имена Варуха и Авимелеха; Авимелеху, согласно съ апокрифомъ о «плѣненіп», Іеремія пророчить, что онъ не увидитъ разрушенія города: онъ пережилъ во снѣ семидесятилѣтнее вавилонское плѣненіе. Затѣмъ Іеремія освобожденъ изъ темницы по волѣ Божьей (по исторіи — Навуходоносоромъ) и выводитъ блаженныхъ изъ Іерусалима; объ ихъ заточенія нѣтъ и рѣчи.

Можно предположить, что основной тексть хожденія — Зосимы или Герасима-отвѣчалъ распорядку и намекамъ эвіопскаго текста: заключеніе Іереміи Седекіей, взятіе Іерусалима Навуходоносоромъ, чудесный выходъ блаженныхъ. Если такъ, то хождение Зосимы представляетъ уже вторую, измѣненную редакцію, съ безыменнымъ царемъ и заточеніемъ рехавитовъ. Съ этимъ именно типомъ дегенды роднится «мученіе пророка Данінда и трехъ отроковъ», пзв'єстное по двумъ редакціямъ нашего пролога, по стишному прологу, сказанію, приписанному Кириллу Александрійскому, и Макарьевскимъ Минеямъ <sup>2</sup>). Въ нестишномъ прологѣ три отрока, сыновья или внуки царя Езекіи, уведены были въ Вавилонъ по плънени Герусалима Навуходоносоромъ, который поставилъ ихъ властелями, а затемъ ввергъ въ пещь огненную, когда они не захотели поклониться «твлоу златому». Ангель сохраниль ихъ здравыми, и Навуходоносоръ «исповеда Бога небу и земли». Затемъ явился другой царь, Аттикъ, отъ котораго ови и были усъчены вмъстъ съ Даніиломъ. Стишной прологъ добавляеть, что ангелъ отнесъ тела отроковъ на гору гевальскую (Γεβάλ), въ Словъ, приписанномъ Кириллу Александрійскому, ихъ погребли тамъ ихъ единоплеменники; перенесенные за тъмъ въ Вавилонъ, они лежали тамъ до пришествія Христова; въ числѣ мужей, воскресшихъ во время смерти Спасителя, быль и Езекія съ тремя сыновьями, и Господь посладъ ихъ въ рай. — Связь съ легендой о рехавитахъ, и именно съ редакціей Эльдада, устанавливается подробностью, повторенной и въ стать В Макарьевских в Миней, представляющей другой переводъ того-же Слова: что когда евреевъ вели въ Вавилонъ, ихъ принуждали пъть пъсни, какія они піди въ своей землі; святые отроки отказались, подвержены были мученію, но ангель исцілиль ихъ раны. Отмітимь дві подробности Кирилловской легенды въ двухъ ея славянскихъ отраженіяхъ 3): святые отроки, следуя наставнику своему Даніилу, сокрушили змія великаго;



<sup>1)</sup> Истринъ 1. с. стр. 225,

<sup>2)</sup> Истринъ 1. с. стр. 178 след.; Приложение стр. 347 след.

<sup>3)</sup> Ея въроятный греческій источникъ (сл. Fabricii Bibliotheca graeca v. IX, стр. 70) указанъ Истринымъ стр. 186 прим. 1.

Навуходоносоръ пришелъ въ разумъ и увъровалъ въ Бога, а писаніе о Даніилъ и отрокахъ найдено было Кирилломъ, послъднимъ епископомъ александрійской церкви, и списано съ завъта Даніилова», съ потайныхъ книгъ Даніиловыхъ; въ текстъ Четьихъ Миней: шбрътошаса на хрусталнахъ дщицахъ написана 1). Гдъ обрътенъ былъ этотъ завътъ, книги, хрустальныя дщицы? Тъла Даніила и святыхъ трехъ отроковъ лежали въ Вавилонъ (Кириллъ Александрійскій, Епифаній Кипрскій, Епистолія пресвитера Іоанна, Сказаніе о Вавилонскомъ царствъ п русская Александрія второй редакціи), гдъ обрътена была и грамота Даніилова (Сказаніе о Вавилонскомъ царствъ), либо въ Ктезифонъ (Хожденіе трехъ иноковъ къ Макарію) 2); по Епистоліи Пресвитера онъ посъщаетъ мощи пророка Даніила именно въ пустынномъ Вавилонъ; еврейскій переводъ Посланія замънилъ ихъ—іудейскимъ царемъ Даніпломъ, гдъто въ Африкъ 3).

Кончу разборомъ соотвътствующаго эпизода еврейской Александріи, пересказанной г. Гаркави и переведенной Гастеромъ. При своемъ компидятивномъ характеръ, она не разъ возвращается къ мотивамъ, характернымъ при изображении страны блаженныхъ, но делаеть это въ разбродъ, очевидно руководясь разлячными преданіями, либо смѣшивая ихъ. На первый разъ Александръ съ войскомъ поднимается вверхъ по ріжі, чтобы добраться до источника сладкой воды, но вітеръ забросилъ ихъ въ пещеру, гдв они не видять ни солнца, ни луны; черезъ 29 дней они выходять къ двумъ въщимъ деревьямъ, которыя пророчать Александру. — Путь по пещер'в отв'вчаеть таковому-же въ Roman d'Alexandre. — Непосредственно за темъ Александръ пронпкаетъ по ту сторону тьмы и присутствуеть при мудромъ судъ туземнаго царя 4). — Эпизоду брахмановъ — оксидраковъ Псевдокаллисеена (ed. Müller III 5-6) отвъчаеть у Гаркави глава 14-ая (= Gaster § 32), далье идеть сообщенный выше разсказь о свинцовой земль, источникь безсмертія (не въ стран'в мрака) и хожденіи Александра къ вратамъ Эдема 5). Отдъльно стоитъ эпизодъ о библейскихъ блаженныхъ 6): буря застигла Александра на морф и перебросила его въ землю Кушъ (Эеіопію), которая близка къ десяти кольнамъ изранльскимъ. Ихъ окружаетъ ръка, вращающая камни впродолжении всей недъли до кануна субботы. Вступивъ въ реку, когда прекратилось вращение камней, Александръ посылаетъ проведать, что тамъ за народъ. Они отвечають, что они Израильтяне, переселившиеся изъ святой земли въ дни Сенахерима, царя Ассирін. Александръ посылаеть къ нимъ своего писца, еврея Менахена,

<sup>1)</sup> Истринъ 1. с. Приложение стр. 355, 351.

<sup>2)</sup> l. c. стр. 185-7 и прим.

<sup>3)</sup> Oppert, Der Presbyter Johannes, crp. 40, прим. 1.

<sup>4)</sup> Новыя данныя, Гаркави §§ 9—10 стр. 90 след. = Gaster §§ 24—5 Сл. Изъ исторіи стр. 287. след.

<sup>5)</sup> Гаркави l. c. § 16 = Gaster §§ 37—8. Сл. выше, стр. 560 - 1, 563 - 4.

<sup>6)</sup> Гаркави 1. с. §§ 25,—6 = Gaster § 50—4.

съ просьбой дозволить ему пройти съ войскомъ черезъ ихъ землю; но Менахема упрекають за то, что онъ пустился въ путь съ дёловымъ порученіемъ, презрѣвъ святость субботняго дня. Когда Александръ отправиль къ нимъ другое посольство, ему объявили, что могутъ сноситься лишь съ обръзанными. Идеть къ нимъ самъ Александръ, ибо этотъ обрядъ былъ надъ нимъ совершенъ, и какой-то старецъ говоритъ ему о жизни и бытъ десяти колънъ: они живутъ войною съ сосъдними язычниками, противъ которыхъ пять коленъ отправляются въ походъ на десять лють, после чего сменяются другими пятью. Денно и нощно все изучають Тору, а по субботамъ до полудня наслаждаются всевозможными яствами. Не получивъ дозволенія провести войско по ихъ странъ, Александръ возвращается, переправившись черезъ ръку, когда въ субботу онъ снова стала спокойна. — Въ непосредственно следующей главъ говорится о земль Цидуніи, гдь горы покрыты чымь-то приторно сладкимъ, похожимъ на манну. Это не манна-ли, которой питаются блаженные Зосимы? Хожденіе его и Герасима -- христіанская перелицовка легенды Эльдада, пересказанной еврейской Александріей,

V.

Чъмъ дальше мы проникаемъ въ чащу сказаній, питавшихъ средневъковую фантазію, тымъ серьезнье поднимается вопросъ о культурныхъ и повъствовательныхъ скрещиваніяхъ, тымъ ръзче обозначается вліяніе классическаго и спеціально византійскаго начала. Александрія играетъ здъсь не послъднюю роль. Я уже имълъ случай поставить вопросъ получающій значеніе не въ границахъ только ея вліянія: въ сербскомъ романъ, въ передачъ собственныхъ именъ греческаго подлинника, ф неръдко замъняетъ п: Фригія—Придія, Фарижь — Парижь, Вучифалъ— Дучипалъ; Поръ — Форъ и Поръ. Форъ является-ли обычной въ сербскомъ текстъ перегласовкой Пора, или отзвукомъ восточнаго Гит? Именно эта форма пмени указываетъ на пеглевійскій источникъ сирійско-реіопскаго Псевдокаллисеена. Отмъчу въ повъсти объ увозъ Соломоновой жены тъ-же имена съ той-же перегласовкой: Поръ, нъм. Pharo 1).

Интереснъе, быть можеть, слъдующій фактъ, если только дъло идетъ не о случайномъ совпаденіи именъ п образовъ.

Сага о Göngu-Hrolf'ь 2), XIV въка, принадзежить къ числу такъ называемыхъ романтическихъ или вымышленныхъ, только внъшнимъ образомъ пріуроченныхъ къ именамъ и отношеніямъ старыхъ сагъ, но съ содержаніемъ сказочнымъ, съ двергами и чарами и сильно-развитымъ элементомъ чисто-съвернаго чудеснаго. Сказочное содержаніе приходило неръдко извнъ, изъ захожихъ повъстей, переводныхъ или перенятыхъ устно; такъ въ эпизодъ нашей сагъ о Hrolf'ъ и Vilhjalm'ъ при дворъ въ

<sup>1)</sup> Изъ исторіи, І. с. стр. 361—2; Nöldeke І. с., стр. 38.

<sup>2)</sup> Fornaldar Sögur Norðlanda III стр. 237 сявд.

Garðaríki отразились, быть можетъ, сходныя отношенія Конрада и Роберта въ сагѣ о первомъ: мотивъ предателя, заставившаго своего друга сказаться слугой, тогда какъ самъ онъ является въ роли хозяина 1).

Дъйствіе саги обнимаетъ Швецію, Норвегію, Данію, Англію, Tattararíki; центръ Garðaríki = Русь, съ Гольигардомъ Новгородомъ 2), Ermland'омъ. Aldeigiuborg'омъ (=Ладогой?) и Koenugard'омъ (Кіевомъ), лежащимъ у горъ, отдълнощихъ Jötunheim отъ Holmgarðaríki 3).—У русскаго конунга Hreggvid'a дочь красавица, Ингигерда; на него идетъ войною конунгъ Eirekr изъ Gestrekaland, и Hreggvidr паль въбитвв. Его дочь соглашается выйти за побъдителя лишь подъ условіемъ, что ей будеть дань трехгодичный срокь и ся судьба рышится поединкомы между витяземъ Эйрека и тъмъ, кого она поставить отъ себя. Hreggviðr торжественно похороненъ въходив, но онъ прододжаетъ жить въ немъ призрачною жизнью, порой показывается и таинственно вліяеть на ходъ событій. Онъ ищеть истителя за себя и дочь. Когда однажды Ђогдпу́г, король Ютланда и Даніи, сид'влъ на могил'є своей жены, чайка (это былъ Hreggviðr) уронила ему на колбии прекрасный, длинный золотой волосъ. Это волосъ Ингигерды, говорить советникъ короля, и Торгниръ обращается къ своимъ людямъ: кто поъдетъ въ Gardariki и принесеть ему въсти о дъвушкъ, тотъ получитъ руку его дочери и треть его царства. Всѣ молчать, никто не отвѣчаеть, вызывается Hrôlf — и сага развивается далье, разсказывая о томъ, какъ онъ добылъ царевну, которая впоследствии и становится его женою.

Обращусь къ тѣмъ подробностямъ саги, которыя и побудили меня пересказать вкратцѣ ея содержаніе. Когда король Нгедуют былъ молодъ, ходилъ на Двину (ит ána Dynu), что протекаетъ по Гардарики, а оттуда въ Austriki, гдѣ бился съ разными народами. Двина — третья или четвертая по длинѣ рѣка въ свѣтѣ; ея источникъ искалъ Ингваръ Далекоѣзжій, какъ говорится въ сагѣ о немъ 4). Изъ похода Нгедуют явился съ богатой добычей, «взялъ п коня, понимавшаго человѣческую рѣчь, звали его Dúlcifal; онъ былъ быстръ, какъ птица, ловокъ, какъ бѣлка, ростомъ съ верблюда (úlfaldi); онъ не давался въ руки человѣку побѣжденному или кому не суждена побѣда, а кому она суждена, тотъ былъ его хозяиномъ. Былъ онъ изъ рода дромедаровъ» (аf kyni drómedariórum) 5). Наканунѣ пораженія Нгедуюй а его не могли взять, загнали въ ограду, но когда король подошелъ къ нему, онъ перескочилъ черезъ

<sup>1)</sup> См. мои Сказанія о Вавилонъ, скиніи и Св. Граль, стр. 2 сльд. отдъльнаго оттиска.

<sup>2)</sup> Стр. 237—8: Holmgarðaríki er sumir menn kalla Garðaríki. Сл. стр. 285.

<sup>8) 1.</sup> с. стр. 362.

<sup>4)</sup> Ingvars saga Viðförla. Двина вытекаетъ изъ источника Lindibeltí (липовый поясъ)

<sup>5)</sup> Fornaldar sögur III, crp. 239, 240.

двери и помчался въ лёсъ; всё увидёли въ этомъ недоброе знаменіе 1). Когда является на спъну Hrôlf, мститель за Hreggvið'a, Ингигерда перелаетъ ему вооружение отпа и его коня. Dúlcifal запертъ былъ съ другими лошадьми за крѣпкой рѣшеткой, бился и кусался и побивалъ коней, но когда явился Hrôlf и удариль въ щить копьемъ (stönginni), Dúlcifal подошель къ нему, а копье и щить звенели всемъ на диво; оседлавъ коня. Hrôlf вскочиль на него во всеоружін, а Dúlcifal перелетёль съ нимъ черезъ ограду, не задъвъ ея. Въ битвъ Hrôlf'a съ Eirek'омъ. Dúlcifal бьется самъ: носится птицей, стоитъ какъ вкопаный (sem hann vaeri grofinn niðr), когда Hrôlf сбросилъ своего противника въ лужу, встаетъ на дыбы и топчеть враговъ, его глаза налились кровью, изо рта и ноздрей точно пламя пышеть 2).— Hrôlf увозить на немъ Ингигерду; на пути предатель Vilhjálmr вкололь въ него снотворное терніе, и овъ заснуль, какъ убитый; Vilhjálmr убилъ бы его, еслибы не защита коня; когда предатель удалился съ царевной, Dúlcifal вынимаетъ копытомъ терніе и Hrôlf пускается въ погоню за похитителемъ 3).

Въ этомъ образв эпическаго коня много всвиъ знакомыхъ сказочныхъ чертъ, пріуроченныхъ къ міросозерцанію севернаго человека, но оне объединились вокругъ одного центральнаго образа: Букефала Александрін. Оба — чудесные кони: Букефаль съ воловьимъ или волчымъ клеймомъ. «вологлавый». Dúlcifal изъ породы дромедаровъ: тотъ и другой даются только герою. Dúlcifal не съверное прозвище; оно всего ближе къ Доучипалу сербской Александрін; въ последней уже отмечена была, въ передачъ собственныхъ именъ, замъна  $\phi$  черезъ n: Доучипалъ отвъчаетъ, стало быть, первоначальной формъ: Дучифаль. Это приводить насъ къ съверному Dúlcifal'у и вопросу: откуда явилось это имя въ сербской Александріи, въ доступныхъ намъ греческихъ текстахъ которой царствуетъ старая форма: Букефалъ? Я предположилъ что редакторъ того текста, съ котораго сдёланъ былъ сербскій переводъ, знакомъ былъ съ литературой западной романтики, съ какой-нибудь утраченной версіи Historia de preliis. Къ этому предположенію вели и романизмы и латинскій обликъ собственныхъ именъ 4); сюда относится и романское по облику Dulcifal. Подлинникъ сербской Александріи я отнесъ къ XIII — XIV в.; сагу о Göngu-Hrolf' тотносять къ XIV-му. Какимъ путемъ и изъ какого источника прошель въ нее эпизодъ о Dúlcifal'ь?

VI.

Александрія не только проникала въ средневъковыя литературы, преданія и сказки, но, какъ мы видъли, и сама осложнялась по пути встръч-

<sup>1)</sup> ib. 242.

<sup>2)</sup> стр. 281, 294—6.

<sup>3)</sup> Cs. etp. 296, 303, 304, 306-7.

<sup>4)</sup> Изъ исторіи стр. 444 след.

ными повъствовательными элементами. Міръ чудесь, видънныхъ Алесандромъ, вызывалъ такого рода приращенія, и онъ являлись: подобныяже чудеса разсказывались о баснословномъ царствъ пресвитера Іоанна; его Посланіе проникалось въ своихъ позднихъ версіяхъ элементами Александріи, а 2-ая редакціи русской Александріи въ свою очередь заимствовала многое изъ Эпистоліи, извъстной въ нашей письменности подъзаглавіемъ: Сказаніе объ индъйскомъ царствъ. Изслъдованіе г. Истрина о послъднемъ явилось естественнымъ дополненіемъ къ его работъ, посвященной судьбъ Псевдокаллисееновой Александріи на Руси.

Матерьязами изслѣдованія послужили: 1) классическая работа Царнке надъ датинскимъ текстомъ посланія пресвитера Іоанна въ его различныхъ версіяхъ; 2) восемь синсковъ славяно-русскаго сказанія, не считая утраченнаго, извѣстнаго лишь по отрывкамъ, приведеннымъ Карамзинымъ (прим. 272 къ ІІІ т. Ист. Государства Россійскаго); 3) эпизоды «Сказанія», внесенные во вторую редакцію Славянорусской Александріи; 4) наконецъ особый изводъ текста, сообщенный автору М. Н. Сперанскимъ изъ рукописи Бѣлградской Народной Библіотеки. Установить взачиныя отношенія славяно-русскихъ текстовъ, опредѣлить оригиналъ древняго перевода и заглянуть, на сколько возможно, въ его первоисточники: вотъ на какіе вопросы предстояло отвѣтить изслѣдователю. Въ порядкѣ отвѣтовъ, предложу нѣсколько замѣчаній.

Латинское посланіе пресвитера Іоанна къ византійскому императору Мануилу встречается въ рукописяхъ начиная съ XII века. Составилосьли оно на латинскомъ западъ, или переведено съ утраченнаго греческаго оригинала? Царнке считаетъ существованіе последняго не невероятнымъ, основываясь на грецизмахъ вродъ Romeon, ierarcham, protopapaten и т. п.; но въдь такія грецизмы могли непосредственно явиться и въ латинскомъ текстъ. Г. Истринъ (стр. 6 слъд.) высказываетъ по этому поводу предположеніе, на которомъ строптъ цільні рядъ другихъ. Въ датинскомъ посланіи онъ отличаетъ двѣ части: собственно посланіе пресвитера Іоанна къ пиператору Манушау, и сказочную часть. Первое носитъ религіозно-христіанскій характеръ: пресвитеръ Іоаннъ — христіанскій царь, смпренный служитель Христа, аттрибуты его власти церковнаго характера, онъ — защитникъ Гроба Господня (стр. 7). Его обстановка вся христіанская; въ описаніи именно христіанской обстановки и встръчаются выше приведенные грецизмы (стр. 8-9). Если такъ, то кажется мало въроятнымъ, что на пресвитера Іоанна и на Мануила перенесены были тппы Дарія п Александра, какъ они представляются у Псевдокаллисеена. «Идея противоположности между гордостью и высокомъріемъ Дарія, съ одной стороны, и смиреніемъ и вийсти могуществомъ Александра, съ другой, отразилась вполнъ къ сопоставлению Іоанна пресвитера и императора Мануила», говоритъ г. Истринъ; «если мало заимствованій пзъ Псевдокаллисеена, то это объясняется темь, что при сходствъ въ идеяхъ пресвитеръ Іоаниъ ръзко отличался отъ Дарія (и Александра) во внъшней обстановкъ (стр. 6), т. е. христіанской. Если я върно понять автора, то въ этомъ сопоставленіи пресвитеръ Іоаннъ сближается съ Даріемъ, христіанство пресвитера соединялось съ самосознаніемъ величія, гордынею? Допустимъ такое пониманіе и мы станемъ лицомъ къ лицу съ вопросомъ: что вызвало такое именно освъщеніе типа? Литературное вліяніе Псевдокаллисеена могло его оформить, но не создать.

Эта религіозно-христіанская часть посланія могла сложиться въ Византіи и не дошла до насъ въ оригиналь (стр. 9); отраженіе этого оригинала сохранилось въ нашей былинъ о Дюкъ; «Былина о Дюкъ явилась въ Византіи: содержаніе ея было тождественно въ подробностяхъ съ религіозно-христіанской частью Епистолы пресвитера» (стр. 11). Это византійское посланіе было переведено на латпискій языкъ, но на запалъ его идеи не интересовали, интересовала описательная сторона, диковинки въ царствъ пресвитера; въ Посланіе вставлены были различныя чудеса (стр. 9); это его сказочная часть. Сравнивъ этотъ отдъль въ древнъйшей до насъ дошедшей редакціи Епистоліи (А) съ Псевдокаллисоеномъ, авторъ пришелъ къ заключенію, что элементъ чудеснаго попалъ въ первую не изъ Псевлокаллисоена, а изъ другихъ источниковъ, приблизительно до X-XI въка, когда распространилась въ Европъ обработка Александріи архипресвитеромъ Львомъ, потому что послів этого времени редакторъ сказочной части Посланія естественно обратился бы къ Александрін, съ ея обиліемъ всякихъ фантастическихъ подробностей. На основаній техь же соображеній авторь отрицаеть, чтобы сказочная часть Посланія могла сложиться въ Византіи: здёсь Псевдокаллисеенъ быль распространенъ, не могъ не оказать вліянія на чудеса Посланія; если этого вліянія не сбнаруживается, то, следовательно, и соответствующій отділь Епистоліи не принадлежить византійскому компилятору (стр. 7-8). Я не отрицаю значенія Александрін, какъ арсенала всякихъ диковинокъ, ни ея вліянія на средневѣковую фантастику, но вмѣстѣ съ тъмъ не раздълко аргументаціи автора: если на западъ можно было, внъ воздъйствія Псевдокаллисеена, создать сказочный міръ пресвитера Іоанна, то почему-бы и не въ Византін, гдѣ могли существовать такіеже элементы чудеснаго? Нельзя же представить себъ, чтобы помимо Псевдокаллисоена ихъ не знали, и я не думаю, чтобы г. Истринъ рѣшился усилить свои аргументы указаніемъ напр. на внутреннее несоотвътствіе религіозной иден первоначальнаго (византійскаго) посланія — и диковинокъ ея сказочной стороны. Въдь въ царствъ пресвитера есть и мотивы религіозно-чудесной, христіанско-библейской фантастики, существенные — для идеи. Укажу хотя бы на десять кольнъ іудейскихъ, живущихъ во владъніи Іоанна ultra fluvium lapidum. Авторъ касается ихъ въ связи съ вопросомъ о вліяніи на Епистолію разсказа еврейскаго путешественника конца IX в., Ельдада — о выселившихся въ Эсіопію и южную Аравію четырехъ израильскихъ коленахъ и о соседнихъ съ ними «сынахъ Монсея». На Эльдада смотрели, какъ «на одного изъ предшественниковъ Посланія пресвитера» (стр. 9); «упоминаніе о десяти племенахъ стоитъ прямо за пользование Эльдадомъ; другие случан соприкосновенія могуть, конечно, объясниться и иначе: и у Ельдада и у редактора Посланія могъ быть одинъ источникъ. Не им'я возможности рішить этотъ вопросъ, я ничего не могу имъть противъ мивнія о пользованіи Эльдадомъ» — прододжаетъ авторъ. «Было-ли это подъзование непосредственно изъ Эльдада или чрезъ посредство чего-нибудь другого - безразлично. Если подьзование и было непосредственно изъ Эльдала, то едва-ли прямо изъ подлинника, навърное черезъ посредство перевода; но какимъ могъ быть такой переводъ - греческимъ или латинскимъ? Не имън возможности ръшить этотъ вопросъ положительно и отвергнуть существованіе греческаго перевода, а ргіогі возможнаго, больше вѣроятности, однако, предполагать существование перевода латинскаго: латинскій языкъ быль общелитературнымъ (?) языкомъ среднихъ вѣковъю (стр. 10-11). Это предположение даеть поводъ автору еще разъ высказать свой взглядь на составъ Посланія: «въ томъ видь, въ какомъ оно дошло до насъ, оно не было переводомь съ греческаго, а явилось на латинскомъ языки, при чемъ сказочная сторона вставлена въ ранбе сдбланную quasi-историческую рамку» (стр. 11). Положеніе о перевод'є выражено не совсвиъ ясно, если сравнить его съ твиъ, что сказано ранве (стр. 9): что сложившаяся въ Византіи христіанская часть посланія была переведена на латинскій языкъ, а далье осложнилась сказочными мотивами. Сл. еще стр. 11: «разсматривая былины о Дюкъ и Посланіе Пресвитера мы видимъ, что сходство между ними находится только въ той части Посланія, которую я считаю переводомъ съ греческаго.

Въ чемъ-же состояла эта христіанская часть? О чемъ могъ писать Мануилу пресвитеръ Іоаннъ? Намъ указываетъ на христіанскую обстановку Пресвитера, на траву assidios, надѣленную свойствомъ религіознаго характера (стр. 9); описаніе дворца Пресвитера и царства Индѣйскаго также имѣло мѣсто въ византійской редакціи; вообще за вставочную, западную часть Посланія авторъ считаетъ §§ 14—46 по изданію Царнке, хотя разграничить старое отъ новаго можно лишь приблизительно (стр. 11). Можетъ быть, и эпизодъ о десяти колѣнахъ израильскихъ, изъ Эльдада или нѣтъ, принадлежалъ старому составу, въ уровень съ его религіозной окраской.

До сихъ поръ мит приходилось ставить вопросы на отвты или положенія, выставленныя г. Истринымъ. И это естественно, когда дёло идеть о началахъ и первоисточникахъ какого-нибудь литературнаго памятника, всегда окутанныхъ мглою. Далте горизонтъ разъясняется, и авторъ ведетъ насъ по пути, проторенному имъ самимъ. Латинская эпистолія развивалась на западт, явились редакціи интерполированныя, за первымъ, извтетнымъ намъ текстомъ А следовалъ В, уже осложненный; съ какой-то разновидности этого текста на славянскомъ югт и быль сдёланъ переводъ въ XIII—XIV втк (сл. стр. 59 след., § VIII). «Сербскую Александрію Ягичъ, а за нимъ А. И. Веселовскій отнесли къ Босніи и сѣверной Далмаціи. Туда же относитъ А. И. Веселовскій и сербскій подлинникъ бѣлорусскихъ Тристана и Бовы. Туда же слѣдуетъ отнести и наше сказаніе» (стр. 61). Я присоединилъ недавно къ той-же группѣ и Повѣсть о Вавилонѣ» 1). Южно-славянскій переводъ Сказанія, сохранившій кое-гдѣ латинизмы подлинника, переложенъ былъ по русски въ XIV вѣкѣ; отдѣльно онъ существовалъ въ спискѣ Карамзинскомъ, онъже включенъ въ русскую Александрію второй редакціи (XV вѣка). Этотъ видъ Посланія подвергся впослѣдствіи въ XIV—XV в. новой передѣлкѣ, устранившей латинизмы и существующей въ двухъ группахъ пересказовъ.

Тщательная, проникающая въ мелочи, работа автора надъ рукописнымъ преданіемъ сдёлала результаты его изслёдованія болёе, чёмъ вёроятными. Сравнительно, мало, обращено вниманія на бёлградскій текстъ Посланія, сообщенный автору г. Сперанскимъ. Ничего не сказано о времени, къ которому относится рукопись; «посланіе это представляетъ собою явленіе позднее», говоритъ авторъ (стр. 67) и пытается опредёлить его отношеніе къ обычному тексту Епистоліи. На мой взглядъ бёлградская статья, можетъ быть, и поздній памфлетъ, но основанный на болёе древнихъ данныхъ, косвенно освёщающій тё идеи гордости и смиренія, объясненія которыхъ авторъ искаль въ типахъ Дарія и Александра у Псевдокаллисеена.

Представленіе латинскаго Посланія такое: пресвитеръ Іоаннъ ппшетъ Мануилу о своемъ могуществъ и своей земль. Онъ властвуетъ въ трехъ Индіяхъ; въ одно и то-же время пресвитеръ и царь надъ царями; ему прислуживаютъ сонмы князей, патріархи и епископы находятся въ его окруженіи. Его земля полна всякихъ чудесъ, но центръ тяжести лежитъ на самосознаніи пресвитера и христіанскаго владыки, шествующаго съ преднесеніемъ крестовъ, блюстителя Гроба Господня; въ его областяхъ течетъ ръка изъ рая, живутъ десять пзраильскихъ кольнъ, покоятся тъла Даніила и трехъ отроковъ: ветхозавътныя воспоминанія. Пусть императоръ Манумъ явится послужить ему, и онъ будетъ возвеличенъ.

Подъ Индіей, одной изъ трехъ Индій, разумѣлась Эвіопія. Я обратиль вниманіе <sup>2</sup>) на библейскій характерь эвіопскаго христіанства, на самосознаніе правовѣрія, выразившееся напр. въ легендѣ о послѣднемъ парѣ отъ эвіопскаго рода, легендѣ, нашедшей мѣсто и въ пророчествахъ о судьбахъ Византіи. Эвіопскіе цари Соломонова рода, хранители скиніи и — призванные блюстители христіанства, но отъ нихъ же пошли и властители Византіи, Рима и Александріи. Соединеніе духовной и свѣтской



<sup>1)</sup> Сказанія о Вавилонь, скиніи и св. Граль, Извістія Отділенія русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ 1896 г., т. І, кн. 4, стр. 679.

<sup>2)</sup> Сл. мои Сказавія о Вавилонів и т. д. развіт. Пользуясь случаємъ, чтобы исправить опечатку на сгр. 632, строка 12 снизу: вм. Вавилонскаго — Соломонова.

власти могло выразиться символически въ одномъ лицѣ, носителѣ той и другой: таковъ типъ пресвитера Іоанна; то-же соединеніе мы видимъ въ легендахъ о хранителяхъ св. Граля, и я указалъ, что ихъ генеалогическія отношенія также указываютъ на Эсіопію.

Противопоставимъ этому самосознанію политическаго и религіознаго вліянія — другое, православно-византійское, и мы поймемъ, какъ отвътить императоръ Мануилъ пресвитеру Іоанну. Онъ обрушится на его мірскую гордость, неприличную священнослужителю, и умолчить о святыняхъ, у него обрѣтающихся; святыни честнаго креста, мощи, все это въ областяхъ Мануила, и послѣднимъ правовѣрнымъ царемъ будетъ византійскій. — Таково содержаніе бѣлградской статьи.

Попъ Іоаннъ пишетъ царю Киръ Мануилу: «ш Божіе изволеніе, тако и азь, грёшный, пльть есми землё, и житіе мое бесмертно есть; того ради и азь, грёшный священникъ Іоаннъ, не вёдёхъ, что творёхъ вь живота моемъ, и не помёнжхъ съмрти, нж яко бесъсмртному бити въ вёки; нж азь не оумираю яко и въсёкии чловёкь». Слёдуютъ мотивы извёстной эпистоліи: краткое описаніе палаты пресвитера; ему служать цари и епископы; есть у него церковь «на воздусё сътворена и ходи вётромъ на всё страни» Онъ царствуеть въ двухъ Индіяхъ; далёе идеть описаніе различныхъ дпковинокъ и приглашеніе Мануилу: придти и поклониться и принять дары своему царству на потребу.

Мануилъ отвъчаетъ: «Попе Iwane, самь са се (не?) познаваеще, що еси хвалишжсь каменіемь безпринимь и маргаритимъ бримь, створишисж бесъмрьтенъ, а бесъмрьтенъ есть единь Богь, а ты оумреши. яко въсъки человъки». Попамъ слъдуетъ хвалиться книгами честными и мощами святыми, не золотомъ; я же хвалюсь святыми преподобными, мучениками, мощами. У меня Адамовъ рай ин доставаеть на въсъко врема въсъко овощіе, а оу мене есть прски венець стема, яже ми есть дана ш Бога царствовати ми на земле; и въ царствъ моемъ ходи Христосъ съ аггелы своими и распется и въскресъ; оу мене есть крсть, у мене есть копіе, оу мене гвоздіе, оу мене есть трьсть и гжбж, оу мене есть трьновь вінець». Служать мні двінадцать языкь 1), говорить Манунль, и снова возвращается къ укору: попу не следъ хвалиться златомъ, а службами святыми; пусть явится къ нему, онъ дасть ему мощей, сколько подобаеть его святынь. А царства моего вынець вы послыдние дни возметь архангелъ и отнесеть на небо и предасть въ руки Божіи. «Ты еси попъ Ішнь, азъ Куръ Маноилъ».

Гордость и смиреніе распредѣляются здѣсь по ровну; дѣло не въ литературныхъ типахъ, а въ двухъ заявленіяхъ правовѣрія.

Загадочно, быть можетъ, по испорченности текста, выраженіе пресвитера, что онъ не умираетъ, какъ всякій человѣкъ, за что Мануилъ



<sup>1)</sup> Фрьци — Фрази; а въ гръ носеть мечъ — Угре?; Татаре, Комане, Саси, Чехове, Ру(си), Бльгьре, Власи, Сврбие—Србие, Турци, Старцины — Срацины, Грьци, Бесармене, Армане, Сіріане, Ивери.

упрекаетъ его: створишися безсмертенъ. Можетъ быть, имя Пресвитера вызвало въ памяти извъстную легенду объ Іоаннъ евангелистъ? Я не ръшаюсь привести въ параллель представление древнихъ старцевъ, хранителей Граля, которые не могутъ умереть въ течении столътия, пока не явятся на смъну имъ ихъ наслъдники.

Я считаю въроятнымъ, что большая часть фантастическихъ подробностей Епистоліи принадлежить западной интерполяціи, что идейная ея сторона, если я върно ее понялъ, выразилась въ памятникъ византійскаго происхожденія, но полагаю, что не однъ лишь сказочныя подробности привлекли впервые западныхъ читателей къ содержанію Посланія, а и идейное его совпаденіе съ религіозно-политическими задачами европейскаго общества. Однимъ сказочнымъ матерьяломъ не объяснить популярности Епистоліи.

## Александръ Веселовскій.

А. А. Динтріевскій, Описаніе литурических рукописей, хранящихся въ библіотеках православнаю Востока. Т. І Токіха. ч. І. Памятники патріарших уставов и ктиторскіе монастырскіе Типиконы. Кіевъ. 1895 І—СХІVІІ — 912 — ХХV.

Тотіка (addenda et corrigenda). Отд. оттискъ изъ Трудовъ Кіевской Духовной Академіи за 1896 г.

Новая объемистая книга, болье, чыть въ 1000 страницъ, изданная нашимъ неутоминымъ изследователемъ византійскихъ литургическихъ древностей А. А. Дмитріевскимъ, представляеть собою еще только переую часть перваю тома задуманнаго имъ многотомнаго изданія литургическихъ памятниковъ византійской православной церкви, собранныхъ имъ во время его частыхъ повздокъ по Востоку. Безъ сомивнія, это изданіе должно составить цёлую эпоху въ исторіи православной литургической науки и послужить основою для полнаго переустройства многихъ самыхъ важныхъ ея отделовъ, къ чему впрочемъ подаетъ поводъ уже и эта изданная пока первая часть. Подъ излишне скромнымъ и несовстиъ точнымъ заглавіемъ книга эта даеть намъ полный тексть многихъ древнихъ, доселъ неизвъстныхъ, но имъющихъ первостепенную важность памятниковъ византійской литургической литературы, представляющихъ собою хотя трудный, но совершенно новый и весьма благодарный для изследованія матеріаль, относящійся къ мало разработанной области византійскаго публичнаго культа и быта. Довольно подробныя и точныя, равно какъ и весьма любопытныя, библіографическія, экзегетическія и иныя свёдёнія объ этихъ памятникахъ издатель сообщаетъ намъ въ своемъ общирномъ и ученомъ предисловіи.

Здёсь, указавъ на скудость извёстныхъ доселё матеріаловъ для исторіи церковнаго типика, съ одной стороны, и на общирность собраннаго имъ новаго, весьма цённаго и любопытнаго матеріала, съ другой,

Digitized by Google

онъ объясняетъ, почему въ первой части перваго тома онъ помъщаетъ памятники патріаршихъ уставовъ и ктиторскіе монастырскіе типвки, а матеріалы, относящіеся къ исторической судьбѣ типиконовъ іерусалимскаго и святогорскаго-аеонскаго, откладываеть печатаніемъ до второй части этого тома. Причины выясняются вполнъ уважительныя. Это, во первыхъ, сравнительное хронологическое старшинство издаваемыхъ памятниковъ предъ другими, во вторыхъ, новизна ихъ содержанія сравнительно съ прежде извъстными и, въ третьихъ, разносторонность ихъ содержанія, ибо въ никъ мы находимъ общирный матеріаль не только литургическій, но и агіологическій, историческій, топографическій и т. п. Всвят памятниковъ издано въ лежащей предъ нами книгв цвликомъ или въ извлеченіяхъ около 20. Первое м'есто отведено, какъ и подобаеть, Типикону великой константинопольской церкви IX в. Онъ напечатанъ здёсь почти цёликомъ по рукописи Патмосской библіотеки Х в. № 226. Ссылаясь на мою монографію объ этомъ памятникв, авторъ уклоняется отъ детальныхъ библіографическихъ и критическихъ изысканій на счеть времени происхожденія этого устава и особенностей его конструкцін; онъ обращаетъ здёсь вниманіе только на общій характеръ изложенія-на краткость и по мъстамъ отрывочность и происходящую отсюда темноту. Имът въ виду это неудобное для изследователей обстоятельство, А. А. Дмитріевскій р'єшился взять на себя весьма полезный трудъ восполненія содержанія даннаго памятника. Это и исполнено имъ въ подстрочныхъ и дополнительныхъ принфчаніяхъ посредствомъ извлеченій изъ развыхъ рукописей, содержащихъ въ себъ описаніе различныхъ случаевъ византійской литургической практики приблизительно того же или нівсколько поздивищаго времени X и XI вв., а именно изъ Апостоловъ, Евангелій, Профитологовъ и др. Всв эти дополнительныя извлеченія по характеру изложенія и даже по буквъ оказываются въ прямой зависимости отъ той именно, нъсколько исправленной и усовершенствованной, редакціи устава, которая содержится въ Патмосской рукописи. Вследствіе этого оне во многихъ случаяхъ проясняютъ отрывочное изложение этой рукописи, а иногда существенно восполняють, не привнося однако ничего чуждаго основной редакціи. Н'вкоторыя изъ дополненій оказываются даже какъбы прямыми выписками изъ этой самой Патмосской рукописи и могутъ служить къ восполненію дефектовъ, произшедшихъ отъ утраты нівкоторыхъ листовъ. Необыкновенно удачный и любопытный случай такого восполненія мы видимъ въ книге А. А. Дмитріевскаго на 5 стр., где утраченный листь съ описаніемъ обряда воздвиженія креста восполнень выпискою изъ Апостола X-XI в. Лавры св. Асанасія на Асон'в № 12. Издатель высказываеть сожальніе, что мысль о дополнительных выдержкахъ изъ паралельныхъ памятниковъ явилась у него не съ самаго начала (VI), но эта ошибка исправлена и опущение восполнено. Мы же сожалбемъ, что ему не пришла мысль издать пеликомъ одинъ изъ такъ канонарей, которыми онъ пользуется для своихъ дополнительныхъ примъчаній. Эти канонари, безъ всякаго сомньнія, имьють самое ближайшее отношение въ Типику Великой церкви по Патмосскому списку, такъ какъ въ большинствъ случаевъ буквально повторяють его текстъ; но они божве поздняго происхожденія и инвють въ виду, хотя эту самую редакцію, но уже пополненную, исправленную и нівсколько измівненную подъ вліяніемъ развитія литургической практики. Это весьма важно, такъ какъ даеть возможность изследователю съ одной стороны проверить показанія Патмосскаго списка, а съ другой точно констатировать перемъны въ литургической практикъ Великой церкви ближайшаго къ Патмосскому списку періода. Судя по выпискамъ, напечатаннымъ у А. А. Диитріевскаго, наиболе удобнымъ для изданія могь быть канонарь Апостола русскаго Пантелеймоновскаго монастыря № 252, XII в., а можеть быть еще лучше Апостола Лавры св. Аванасія X—XI в. № 12; прочіе Канонари могли послужить для подстрочныхъ привъчаній. Впрочемъ, сожалъть намъ, можеть быть, не долго придется, такъ какъ теперь извъстно, что болбе поздняя (Х в.) исправленная и пополненная редакція Типика Великой церкви сохранилась до настоящаго времени въ Герусалимской патріаршей библіотек'в (см. Виз. Врем. 1896 г. № 3-4 статья Д. Ө. Б'фляева) и есть надежда, что въ скоромъ времени сделается доступною для пользованія ученымъ литургистамъ.

Кром'в пополненій, относящихся прямо къ тексту Типика В. Ц., годныхъ и весьма полезныхъ для лучшаго его пониманія и истолкованія, А. А. Дмитріевскій даеть еще два большихъ дополненія, весьма полезныхъ для. исторів византійскаго богослуженія болье поздняго періода. Это 1) последованіе царских в часов въ Великую Пятницу, накануне Рождества Вогоявленія — ἀκολουθία τῶν ὡρῶν τῆς ἀγίας καὶ μεγάλης παρασκευῆς, ήτις ψάλλεται εν τη μεγάλη εκκλησία, 38ΤΕΜΕ: αι ώραι των Χριστού γεννών н аі браі ты фытыч (стр. 158—163) и 2) чинъ вечерни, утрени и литургін по уставу Великой церкви-τάξις γινομένη ἐπί τε τῷ ἐσπερινῷ, τῷ ὄρθρω (хаі) тү деіж хаі ієря деітооруія. Оба эти документа сравнительно поздняго времени. Первый изъ нихъ взять изъ рукописи Анинскаго университета № 660 XVI в., а второй изъ рукописи Асонскаго Андреевскаго скита (безъ №) XV в. По редакціи посл'вдованій они не могуть быть стар'ве XIV в. и потому для обрисовки византійской литургической практики IX в. не пригодны. Практика эта но указаніямъ Патмосскаго списка сравнительно съ практикою XIV в. находилась, такъ сказать, еще въ эмбріональномъ состояніи. Оба документа, по нашему мивнію, равноцвины, но издатель думаеть, повидимому, иначе: первый изъ нихъ онъ помѣщаетъ въ примъчаніяхъ мелкимъ пірифтомъ, не пріурочивая впрочемъ ни къ какой опредвленной страниць, а второй ставить въ числь основныхъ документовъ на второмъ мъстъ тотчасъ послъ Типика Великой церкви подъ литерою В. Намъ кажется, что документь этотъ не заслуживаеть даннаго ему мъста и, кромъ того, внушаетъ нъкоторыя подозрвнія, ибо 1) въ заглавін надъ статьею нёть упоминанія о Великой церкви: упоминаніе это имѣется только въ оглавленіи, писанномъ иною рукою и поставленномъ въ рукописи не на обычномъ мѣстѣ, а 2) дѣйствующимъ лицемъ представляется въ немъ не патріархъ, какъ въ уставѣ Великой церкви, а архіерей. Жаль, что авторъ не даетъ намъ описанія рукописи особенно по ея составу; можетъ быть тогда было бы возможно болѣе опредѣленное сужденіе объ указанномъ документѣ: во всякомъ случаѣ ему приличнѣе было бы датъ мѣсто въ томъ томѣ изданія, который будетъ посвященъ Евхологіямъ.

На третьемъ листе въ первомъ отделе подъ литерою С издатель пом'вшаеть Синайскіе канонари, которыми въ свое время такъ заинтересоваль любителей литургики и исторіи покойный архимандрить Антонинъ. Въ 1874 г. онъ напечаталъ ихъ въ Трудахъ Кіевской Академіи (кн. II, стр. 189-216; 458-495) подъ заглавіемъ «Древній канонарь Синайской библіотеки», въ сокращенномъ переводів съ развыми своими сличеніями и примічаніями, при чемъ трудно было разобрать, гді переводъ и где собственныя разсужденія издателя. Авторъ писаль спустя уже довольно долгое время послё своего пребыванія въ Синайскомъ монастыръ и о нъкоторыхъ пропускахъ отзывался запамятованіемъ. Все это въ высшей степени раздражало ученую любознательность, а имъть подъ руками подлинный текстъ канонарей представлялось насущною потребностію. Предлагая теперь этотъ подлинный тексть во всеобщее пользованіе, А. А. Дмитріевскій сослужиль для науки великую службу и получиль право на глубокую благодарность всёхъ занимающихся изслёдованіемъ византійскихъ древностей. Мы лично чувствуемъ таковую благодарность не менте живо, чтыть другіе, а можеть быть и болбе, особенно, когда припоминаемъ, какихъ трудовъ издателю стоило пріобрівсть копію съ этого памятника, хранящагося въ отдаленномъ и мало доступномъ Синайскомъ монастыръ, но тъмъ не менъе не можемъ не сдълать автору нъсколькихъ замъчаній по поводу принятаго имъ способа изданія названнаго памятника и его сужденій о немъ. Намъ кажется, что напрасно онъ не последоваль примеру архим. Антонина, который въ основу своего сокращеннаго переводнаго текста положилъ древивний списокъ A-IX в. и дополнялъ его поздивишимъ Б-X в. Древивишему списку всегда должно быть отдаваемо преимущество, хотя бы онъ быль менте полонъ и исправенъ, чтит позднейший, особенно когда дело касается литургическихъ памятниковъ, въ которыхъ текстъ въ выспіей степени неустойчивъ и въ теченіе стол'ётія можеть воспринять въ себя множество элементовъ, не находившихся въ древивниемъ текств. Какое побуждение было у нашего издателя отступить отъ этого общепринятаго. или по крайней мітрі общеодобряемаго порядка? Авторъ говорить: (Х) «Въ основу мы положили списокъ поэдиващий X-XI в., находящійся при Евангелія № 150, какъ списокъ полный и хороно сохранившійся въ рукописи. Другой же списокъ этого канонаря той же библютеки, но боме древияю времени IX—X в. ны напечатали всюду въ подстрочныхъ при-

мвчаніяхъ къ первому, отмвчая самымъ тщательнымъ образомъ всв нивющіяся разночтенія, чтобы интересующіеся полобнаго рола памятниками могли имъть върныя и ясныя понятія о содержимомъ въ обонхъ спискахъ». Причина, по нашему мивнію, недостаточная. Списокъ, называемый Дмитріевскимъ бомъе древнимъ, но менте сохраннымъ, дъйствительно имбеть дефекть въ тріодной части, но дефекть этоть сравнительно съ общимъ объемомъ памятника не великъ и во всякомъ случат легко восполняется вторымъ поздебищимъ спискомъ; что же касается полноты, то въ этомъ позволительно усумниться: мъсяцесловная часть въ немъ несомивнио поливе, что совершенно очевидно изъ примвчаній издателя на стр. 193-220, гдв мы видимъ громадное количество пополнительныхъ памятей на каждый мъсяцъ; да и въ тріодной части встръчается подъ строкой не мало пополненій. Словомъ, списокъ древивищій, цитуемый подъ строкою, оказывается полнёе списка, поставленнаго въ основу. Впрочемъ, издатель въ данномъ случав можетъ быть и правъ: нужно было только иначе мотивировать выборъ поздивищаго списка для основного текста. Не лучше ли было основаться на мивніи преосвящ. Сергія, который полагаеть (Полный Місяцесловъ Востока І. стр. 72— 89), что канонарь Синайскій 2-й X в. по внутреннимъ признакамъ древиле канонаря 1-го IX в., поставленнаго нашимъ издателемъ въ примъчаніяхъ. Согласно съ этимъ мивніемъ здёсь ему и должно быть. Но А. А. Дмитріевскій, повидимому, не разділяєть мийнія преосвящ. Сергія, ибо о немъ и не упоминаетъ, котя оно ему конечно извъстно.

На той же страницѣ «Полнаго Мѣсяцеслова» (75), на которой высказано преосв. Сергіемъ указанное сейчасъ мнівніе, высказано имъ и другое — относительно характера Синайскихъ канонарей, а именно: преосв. Сергій говорить, что «на м'всяцесловахь обоихъ канонарей видны три вліянія: константинопольское, іерусалимское по обилію патріарховъ объихъ церквей и не малое римское по обилю западныхъ святыхъ». А. А. Динтрієвскій, отибтивъ только последній пункть этой фразы и указавъ на мивніе Мансветова (Церковн. Устав. М. 1885, стр. 70), который заявиль, что «основа обряда въ Синайскомъ канонаръ тождественна съ записью студійскою, но въ частностяхъ расходится и съ нею, а въ нѣкоторыхъ подробностяхъ службы праздничной указываетъ на иной источникъ, на иные служебные порядки», -- говоритъ затвиъ, что «при близкомъ знакомствъ съ характеромъ литургическихъ особенностей Синайскаго канонаря и находящихся въ немъ памятей святыхъ, сопоставляя этотъ памятникъ съ Типикономъ Великой церкви, напечатаннымъ по Патносской рукописи, не остается никакого сомныния въ томъ, что мы нивень здёсь дёло съ памятниками устава вемикой церкви Константинопольской». Въ доказательство авторъ ссылается на то, что особенности въ некоторыхъ службахъ, наприм., «въ службе Воздвиженія Креста, въ канунъ Рождества Христова, въ службахъ великаго поста, страстной седмицы и пасхальной недёли, за немногими незначительными особенностями, тв же самыя, какія мы видимъ въ Типиконв Великой церкви. при чемъ по мъстамъ въ обоихъ памятникахъ замъчается даже тожество въ изложеніи» (стр. X). Намъ кажется, что это сужденіе почтеннаго изследователя высказано имъ слишкомъ самоуверенно: оно недостаточно обосновано и кажется намъ неправильнымъ. Намъ кажется, что, если до изданія Типика Великой церкви по Патмосской рукописи возможно было еще, на основаніи ніжоторыхъ данныхъ міжсяцеслова и другихъ, нада*тельно* пріурочивать Синайскіе канонари къ Константинополю, то теперь это уже невозможно. Сходство въ порядкъ службъ и въ ихъ главнъйпихъ особенностяхъ по обониъ памятникамъ конечно должно было имъть мъсто, такъ какъ у обоихъ-одна общеправославная основа, опредълившаяся и сдълавшаяся общепризнанною на Востокъ еще задолго до IX-X в., но въ данномъ случав имвють значение не столько сходства. сколько различія, ибо именно различіями и опредъляется лучше всего принадлежность памятника той или иной церковной мъстности, равно какъ и невозможность пріурочивать памятникъ къ той местности, где этихъ различій или особенностей не встрівчается. Что касается сходствъ, то они несомивно имвють, и иногда решительное, значение въ вопросв о пріуроченій того или иного памятника къ изв'єстной групп'в, но большею частью только тогда, когда они буквальны, и когда буквальность эту ничъмъ иначе нельзя объяснить, какъ копированіемъ. Необходимо также, чтобы сходства положительно превышали различія. Найденъ ли мы что нибудь подобное при сопоставленіи текстовъ Типика Великой перкви съ текстами Синайскаго канонаря? Конечно нътъ. Приведемъ примъръ, наиболье выразительный изъ всвхъ, указанныхъ А. А. Диитріевскимъ; возьмемъ текстъ, гдв встрвчается строка буквально сходная въ обонхъ памятникахъ.

## Τυπυκъ Βελ. церкви. (Τυπικὰ σ. 118).

Τἢ κυριακἢ τῆς β΄ ἐβδομάδος τῶν νηστειῶν κηρύσσεται οὐτω. Μνήμην ἐπιτελοῦμεν τῆς ἀθλήσεως τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Πολυκάρπου ἐπισκόπου γενομένου Σμύρνης. Συναγόμεθα δὲ ἐν τἢ ἀγιωτάτη μεγάλῃ ἐκκλησία καὶ εἰς τὸν ν΄ καὶ εἰς τὴν εἴσοδον λέγομεν τροπάριον ἡχος δ΄. Καὶ τρόπων μέτοχος, καὶ θρόνων διάδοχος. Προκείμενον ἡχος βαρύς. Εὐφρανθήσεται δίκαιος, στίχος Εἰσάκουσον ὁ Θεὸς, τῆς φωνῆς μου. Ὁ ἀπόστολος πρὸς Ἑβραίους Κατ' ἀρχὰς σὺ, Κύριε, τὴν γῆν ἐθεμελίωσας. Άλληλούια ἡχος δ΄. Δίκαιος ὡς φοίνεξ ἀνθήσει. Εὐαγγέ-

## Синайскій канонарь. (Топіха о. 187).

Τἢ κυριακἢ τῆς β΄ ἐβδομάδος, ἤγουν κυριακἢ τοῦ ἀσώτου καὶ τῶν ἐργατῶν. Προκείμενον τῆς λειτουργίας ἦχος δ΄. Τὰ διαβήματά μου κατεύθυνον, στίχος λύτρωσαί με ἀπὸ σηκοφαντείας ἀνθρώπων. 'Ο ἀπόστολος πρὸς 'Εβραίους' Κατ' ἀρχὰς, σὺ, Κύριε τὴν γῆν ἐθεμελίωσας. Τέλος' Εἰς ἡμᾶς ἐβεβαιώθη. Στίχος τοῦ 'Αλληλούια, ἦχος β΄. Δεξιὰ Κυρίου ἐποίησε δύναμιν. Τὸ εὐαγγέλιον κατὰ Μάρκον, κεφάλαιον κ΄. Τῷ καιρῷ ἐκείνῳ εἰσῆλθεν ὁ 'Ιησοῦς εἰς Καπερναούμ. Τέλος' "Οτι οὐδέποτε οὕτως εἴδομεν. "Αλλο εὐαγγέλιον τῶν ἐργατῶν κατὰ Ματθαῖον κεφάλαιον σ΄.

λιον κατά Μάρκον κεφάλαιον κ΄. Τῷ Ζήτει τῶν ἀγίων μ΄. καὶ ἔτερον τοῦ καιρώ έκείνω είσηλθεν ο Ίησους είς άσωτου κατά Λουκάν, κεφάλαιον ρς. Καπερναούμ. Δει είδέναι, ότι ἀπὸ Δει είδέναι, ότι ἀπὸ τοῦ εὐαγτου Εὐαγγελίου τούτου εύθὺς γελίου τούτου ἀναγινώσκεται τὸ άναγινώσκεται τὸ προσφωνητιχὸν τῶν κατηγουμένων. Κοινωνικόν. Άγαλλιάσθε.

προσφωνητικόν τῶν κατηγουμένων.

Отсюда нельзя не видеть, что изложение канонаря весьма далеко отступаетъ отъ типика Великой церкви и есть изложение совсемъ иное: названіе неділи-иное, прокимень иной, алипуйный стихь-иной; главныя чтенія изъ Апостола и Евангелія тё же (это относится къ общей основъ обоихъ памятниковъ), но къ нимъ присоединены два другія чтенія изъ Евангелія; только посл'ёднее зам'ёчаніе буквально почти сходно въ обоихъ памятникахъ. Но это мало говоритъ въ пользу константинопольскаго происхожденія канонаря. В'вриве думать, что редакторъ канонаря заимствоваль это замёчаніе и въ более верной форме (безъ ပေ့ခဲ့ပဲေ) изъ другого более древняго источника, откуда взяль его и редакторъ Типика. Впрочемъ, если мы и допустимъ, что Типикъ въ данномъ случать быль источникомъ для канонаря, и тогда высказанная А. А. Дмитріевскимъ мысль не пріобр'втаеть большей твердости. При наличности разностей, указанныхъ нами, фактъ буквальнаго сходства, происшедшаго всявдствіе заимствованія изъ Типика, можеть указывать намъ только на то, что канонарь испытываль на себъ некоторое вліяніе со стороны Типика или вообще практики Великой константинопольской церкви, но не болве. Таковое вліяніе необходимо допустить и помимо указаннаго факта на основаніи нівкоторыхъ другихъ, наприм., на основаніи имівющихся здъсь нъкоторыхъ мъстныхъ константинопольскихъ памятей и обрядовъ, каковы: память Өеодора Студита (12 ноября), веригъ апост. Петра (16 января), положеніе мафорія пресвятой Богородицы во Влахернахъ (2 іюля), поклоненіе св. Копію (пятокъ страстной седмицы) и нѣкоторыя другія. Но отсюда еще очень далеко до утвержденія, что Типикъ и канонарь въ одинаковой степени суть памятники устава Великой константинопольской церкви. Литургическія особенности канонаря сравнительно съ Типикомъ столь значительны, а иногда столь оригинальны и неожиданны, что неизбёжно должны возбуждать представленія объ иномъ источникв и иныхъ служебныхъ порядкахъ. Укажемъ наиболее выдаюшіяся. 1) Выше мы видели, что вторая недёля поста носить здёсь необычное названіе: Киріаху той асытой хаї ты врусты недвли поста тоже имъютъ здъсь особыя, нигдъ болье не встръчающіяся и вообще необычныя названія: первая недівля, или собственно воскресенье первой недёли, надписывается: τἢ κλήσει τῶν κολυμβήθρων, воскресенье третьей недвли — тії Сарарітівог, воскресенье четвертой недвли — тії г μέσης εβδομάδος, ΠΑΤΟΙ ΗΕΚΕΙΗ -- μετά την μέσην εβδομάδα του πλουσίου και Λαζάρου. 2) Текстъ нѣкоторыхъ пѣснопѣній по мѣстамъ весьма разнится отъ Типика и общепринятыхъ. Такъ, наприм., по воскресеньямъ четыредесятницы полагается пъть особаго рода «киноникъ», въ другихъ памятникахъ не встрвичающійся: ήχ. β΄. Της άγίας σου τραπέζης προκειμένης και των άχράντων μυστηρίων μελιζομένων ένετείλω τοῖς άγίοις μαθηταϊς σου λάβετε, φάγετε х. т. λ. (стр. 187). 3) Встрвчаются новые, необычные, гимнологическіе термины. Такъ, въ воскресенья четыредесятницы, начиная съ третьяго — тяс Σαμαριτίδος — на литургіи после киноника положено еще пъть какой-то уоростастнос — стихъ изъ Евангелія на разные гласы, — въ третье воскресенье: Χοροστάσιμος ήγος βαρύς. Υίου αναβαίνομεν είς Ίεροσόλυμα καὶ τελεσθήσονται πάντα τὰ περὶ τοῦ Υιοῦ τοῦ ἀνθρώπου λέγει Κύριος, въ четвертое воскресенье — Χοροστάσιμος ήγος πλ. δ' Λίθος, δν άπεδοχίμασαν οι οιχοδομούντες, ούτος έγενήθη, — ΒЪ ПЯТОВ ВОСКРЕсенье — Хороστάσιμος ήχος α΄. Δεύτε οι εύλογημένοι του Πατρός μου, жληρονομήσατε την ητοιμασμένην ύμιν βασιλείαν, — въ шестое или Ваій — Хороστάσιμος ήχος α΄. Οι όχλοι οι προάγοντες και οι ακολουθούντες. ώσαννα (стр. 188-190); въ великій четвертокъ рядомъ со входнымъ стихомъ упоминается еще еξηγερτικόν (стр. 191). Словомъ, при сколько нибудь детальномъ сопоставленіи канонаря съ Типикомъ разность ихъ происхожденія обнаруживается съ необыкновенною ясностію. Но это нисколько не понижаетъ цености канонаря, какъ литургическаго памятника, а напротивъ возвыщаетъ. Оставаясь памятникомъ до нѣкоторой степени параллельнымъ Типику, канонарь даетъ намъ матеріалъ для обрисовки литургическихъ порядковъ другой части православной церкви, по всей въроятности јерусалимской, и такимъ образомъ весьма значительно расширяеть нашь историческій кругозорь. Вообще, изданные А. А. Дмитріевскимъ: Типикъ Великой церкви, Синайскій канонарь и еще изданный имъ же ранбе Уставъ церкви св. Воскресенія въ Іерусалим дають намъ массу совершенно новаго, въ высшей степени любопытнаго и живого. матеріала для исторіи православнаго греческаго богослуженія, именно патріаршаго и мірского, за одинъ изъ самыхъ важивищихъ и такъ сказать, критическихъ періодовъ его развитія и формированія.

Синайскимъ канонаремъ заканчивается первый отдёлъ первой части изданія А. А. Дмитріевскаго. Оставляя пока въ стороні нівкоторые еще другіе недочеты, нами здібсь заміченные, кромі указанныхъ, мы переходимъ ко второму отдіблу. Этотъ второй отдібль посвященъ такъ называемымъ «ктиторскимъ типиконамъ», которые въ періодъ времени съ ІХ по XIII в. были, можно сказать, почти единственными регуляторами богослуженія и внутренняго строя жизни въ византійскихъ монастыряхъ, построенныхъ въ громадномъ количестві императорами, императрицами, патріархами и знатными вельможами. Такъ какъ ктиторскіе типиконы выработались изъ тіхъ духовныхъ завізщаній, какія оставляли монастырямъ создатели или ктиторы ихъ, то съ этихъ завізщаній этотъ отдібль и начинается. Первое місто отведено здібсь древнійшему изъ нихъ, оставленному препод. Саввою († 532), основателемъ знаменитой лавры

его имени близъ Герусалима. Это завъщаніе—тύπος καὶ παράδοσις καὶ νόμος—было письменно изложено самимъ св. Саввою и передано имъ предъсмертію ученику своему и преемнику по игуменству Мелиту. До послъдняго времени оно считалось утраченнымъ, но А.А. Дмитріевскій во время своего пребыванія въ Синайскомъ монастыръ въ 1888 г. нашелъ его въ двухъ кодексахъ Синайской библіотеки XII—XIII в. и XV в. и издалъ съ переводомъ и комментаріями въ 1890 г. въ приложенія къ отчету о своей заграничной командировкъ (Путешествіе по Востоку и его научные результаты. Кієвъ 1890, стр. 171—193). Въ 1894 г. его перепечаталъ съ нъкоторыми поправками К. Куртпъ въ Вухапт. Zeitschrift В. III, S. 167—170. Теперь перепечатанъ снова только греческій текстъ. Текстъ этотъ безспорно долженъ имъть большую важность для исторіи перковнаго богослуженія и монашескаго быта уже по тому одному, что вышелъ изъ рукъ писателя и дъятеля VI в., котя дошель до насъ и не безъ интерполяцій.

Далъе издатель даетъ новые и тоже весьма важные документы для исторіи типика Студійскаго и Авонскаго въ древній періодъ ихъ существованія. Это-новая редакція Υποτύπωσις а св. Өеодора Студита и Διατύπωσις св. Аванасія Авонскаго. Υποτύπωσις св. Өеодора Студита есть не что иное, какъ краткое изложение Студійскихъ порядковъ, литургическихъ и монашескихъ, сдъланное не самимъ Осодоромъ, а къмъ-то изъ братіи его монастыря по приказанію монастырских властей спустя нізкоторое время после смерти св. отца, однако не поздне вачала Х века, такъ какъ во второй половинъ Х в. св. Аванасій Авонскій, составляя Διατύπωσις, замътно имъль его уже подъ руками, какъ это видно изъ сличеній, сдъланныхъ А. А. Дмитріевскимъ. Этотъ Υποτύπωσις, правда, давно уже изв'встенъ въ наук' по изданію кардинала Маи (Nov. Bibl. patr. t. V 1849), но въ редакціи весьма неисправной. Указавъ многія изъ этихъ непсправностей, нашъ издатель высказываетъ сожальніе, къ которому нельзя не присоединиться, что въ бытность свою на Синав онъ не воспользовался превосходною датированною (1086 г.) рукописью № 401, для исправленія или даже для новаго изданія Υποτύπωσις-а въ редакціи кардинала Маи, а ограничился только отивтками изъ нея ивкоторыхъ важитыщихъ и любопытитыщихъ варіантовъ. Это упущеніе А. А. Дмитріевскій восполняеть тімь, что издаеть Υποτύπωσις по новой, вновь открытой имъ редакціи, досел'в совершенно неизв'єстной, но стоящей нисколько не ниже первой по интересу своихъ текстуальныхъ особенностей. Въ ней мы встрвчаемъ болбе систематическое распредвление матерій, входящихъ въ составъ 'Υποτύπωσις-а и более соответствій между заглавіями и содержаніемъ рубрикъ. Въ ней ніть ненужныхъ повтореній, какими обилуєть первая редакція, но за то есть весьма много существенныхъ дополненій, о которыхъ первая редакція ничего не знасть. Эти дополненія им'єють н'єкоторую особенную важность по отношенію къ р'єшенію вопроса о времени происхожденія этой второй редакцій Υποτύπω-

σις-а, издаваемаго Дмитріевскимъ по древней Ватопедской рукописи XIII— XIV в. № 322 (956). Д'Ело въ томъ, что дополненія эти до буквальности иногда сходны съ подобными статьями существующаго только въ славянскомъ переводъ устава патріарха константинопольскаго Алексвя (1025— 1034). Уставъ этотъ былъ имъ составленъ на основъ Студійскихъ преданій для основаннаго имъ въ Константинополь монастыря Богородицы и долженъ считаться почти точно датированнымъ (около 1034 г.). Сходство нівкоторых в частей этого устава со второю редакцією Ужотоπωσις-а, изданнаго А. А. Дмитріевскимъ, показываетъ, что патріархъ Алексъй при составленіи своего устава имъль подъ руками эту именно редакцію, и следовательно она явилась ранее Алексевскаго устава-въ саномъ началъ XI в. или въ концъ X в. Такимъ образомъ, она позднъе той редакціи, которая издана кардиналомъ Маи, но это не уменьшаеть ея пънности, а, напротивъ, увеличиваетъ, такъ какъ для литургической исторіи весьма важно имъть одинъ и тоть же документь въ разныхъ последовательных редакціяхъ, лишь бы редакціи эти были более или менве точно датированы. Что касается Διατύπωσις-а св. Аванасія Авонскаго, то изданіемъ его полнаго греческаго текста несомнівню удовлетворяется одна изъ насущныхъ научныхъ потребностей. Всего лучше конечно издавать его нужно было по древнъйшимъ кодексамъ скевофилакіи Лавры св. Аванасія 1); но, несмотря на вев старанія, настоятельныя и покорнъйшія просьбы, подкрыпленныя рекомендаціями вселенскаго патріарха и другихъ вліятельныхъ лицъ, нашъ изследователь не могъ добиться отъ эпитроповъ Лавры дозволенія даже видёть помянутые кодексы ни въ одно изъ своихъ посещений Лавры. Счастливе былъ немецкій пасторъ Мейеръ, получившій списокъ съ указанныхъ кодексовъ чрезъ одного изъ іеромонаховъ Лавры и своимъ изданіемъ на нівсколько мъсяцевъ предупредившій А. А. Дмитріевскаго. Отъ этого, впрочемъ, наданіе Дмитріевскаго не потеряло своего значенія. Оно исполнено по хорошей рукописи XVI в. Иверскаго Аеонскаго монастыря и снабжено варіантами изъ другой рукописи XVII в. библіотеки Авонскаго Пантелеймоновскаго монастыря 2). Что касается техъ пробедовъ, которые оказались въ его изданіи по сравненіи съ изданіемъ Мейера, то они восполнены въ «поправкахъ и дополненіяхъ».

Отдёлъ «ктиторскихъ типиконовъ» въ собственномъ смыслё въ изданіи А. А. Дмитріевскаго начинается типикомъ константинопольскаго монастыря Богородицы Евергетиды. Монастырь этотъ основанъ былъ нёкіимъ инокомъ Павломъ на его собственныя средства въ уединенной,

Вопросъ о времени написанія св. Асанасіємъ Διατύπωσις-а обстоятельнію, чімъ здібсь, разсмотрівнъ авторомъ въ его рецензіи на книгу Мейера. Визант. Врем. 1896 г. № 2.

<sup>2)</sup> Въ предисловін Дмитрієвскій говорить еще о варіантахъ, взятыхъ изъ руко-, писей Канрской патріаршей библіотеки, но въ текстахъ мы не нашли ихъ (XXXII 238—256).

почти загородной м'встности (по свид. Антонія Новгородскаго въ XII регіоні близь Золотых вороть), доставшейся ему по наслідству, въ 1048 г. Время составленія устава опред'вляется довольно точно на основаніи указаній, содержащихся въ его тексть. Первоначально онъ составленъ быль въроятно послъ смерти Павла († 1054) первымъ преемникомъ его и ученикомъ игуменомъ Тимонеемъ, о которомъ не извістно, сколько времени онъ жилъ, а затъмъ окончательно редактированъ къмъ либо изъ преемниковъ Тимоеся въ первой половинъ XII в. Принимая во вниманіе съ одной стороны то, что въ Евергетидскомъ типиконъ есть ссылка на типиконъ монастыря Мануила, и что подъ Мануиломъ можно разумёть имнератора Мануила Комнина (1143—1179), а съ другой то обстоятельство, что въ типикъ монастыря св. Маманта, написанномъ въ 1158 г., Евергетидскій типикъ рекомендуєтся для употребленія, какъ типикъ авторитетный и хорошо извъстный, -- А. А. Динтріевскій полагаеть, что и время редактированія Евергетидскаго типикона въ его настоящемъ составъ падаеть на годы между 1143 и 1158, т. е. оть начала парствованія императора Мануила Комнина до написанія типика монастыря св. Маманта (XL). Однакожъ точность эта въ отношении первой цифры не можетъ быть оправдана ссылкою на императора Мануила. Върнъе всего, подъ Мануиломъ слъдуетъ разумъть знатнаго византійскаго вельможу Мануила, бывшаго опекуновъ императора Михаила III (855-867) и обратившаго потомъ свой домъ близъ цистерны Аспоры въ монастырь. пользовавшійся впослёдствій подъ именемъ монастыря Манувла большою извъстностію среди другихъ константинопольскихъ монастырей. Эту поправку делаеть самъ авторъ въ недавно напечатанныхъ имъ въ Трудахъ Кіевской Академін (1896 г.) Addenda и Corrigenda. Впрочемъ, боле важна последняя цифра-типиконъ Евергетидскій не могь явиться поздне первой половины XII в. Онъ представляеть собою въ высшей степени важный и любопытный документь. Оть другихъ ктиторскихъ типиконовъ онъ отличается темъ, что къ нему приложенъ литургическій уставъ Евергетидской обители-явленіе чрезвычайно різдкое: извізстенъ еще одинъ только подобный типикъ---это типикъ патріарха Алексвя, существующій въ одномъ только славянскомъ переводв. Что касается другихъ ктиторскихъ типиконовъ, то они дошли до насъ безъ литургической части, которой при многихъ изъ нихъ вовсе и не было. Чаще всего бывало такъ, что ктиторъ сочиняль уложение только относительно образа жизни и повеленія монаховъ основаннаго имъ монастыря, а для совершенія богослуженія рекомендоваль или узаконяль пользоваться какимъ нибудь изъ извёстныхъ и наиболёе уважаемыхъ типиковъ. Такъ составитель устава монастыря св. Маманта рекомендуеть употреблять Евергетидскій типиконъ, составитель устава монастыря ты 'Нхіоч Вырыч -- Студійскій Синаксарь, составитель типикона Авксентіевскаго монастыря — Іерусалимскій типиконъ и т. п. Но нівкоторые изъ ктиторовъ и сами составляли литургические типиконы, конечно, не вновь, а на основъ древнихъ перковныхъ преданій, сохранившихся въ типиконахъ ранте составленныхъ, при чемъ принимались въ руководство большею частію нісколько типиконовъ и изъ нихъ составлялась компиляція, съ выборкою наибол'ве понравившихся ктитору м'есть и съ указаніемъ разнообразной практики на одинъ и тотъ же случай, или же просто полагался въ основу какой либо одинъ, наиболее авторитетный и знаменитый уставъ и только принаровлялся къ мъстнымъ условіямъ. Къ числу последняго рода уставовъ относятся: уставы патріарха Алексвя и Евергетидскій; въ первомъ изъ нихъ въ основу положенъ Студійскій уставъ, а во второмъ-типикъ Великой церкви. Это последнее обстоятельство придаеть Евергетидскому типику некоторое особое значеніе. Если признать за положительный фактъ, что Евергетидскій типиконъ составлень на основів патріаршаго константинопольскаго устава Великой перкви, то мы получаемъ такимъ образомъ новый источникъ для знакомства нашего съ богослужебною практикою Великой церкви въ Константинополъ, того ея фазиса, который падаеть на конецъ XI и начало XII в. Этимъ же обстоятельствомъ, т. е. твиъ, что Евергетидскій типикъ есть въ основ'в своей ни что иное, какъ типикъ Великой церкви, только принаровленный къ монастырскому быту и богослуженію, объясняется и то, что онъ такъ скоро послё своего появленія пріобръль популярность и авторитетность, проложившія ему путь въ другіе монастыри, наприм'връ св. Маманта, и даже въ другія страны. Весьма любопытенъ констатируемый А. А. Динтріевскимъ фактъ, что тишикъ славянскаго Хиландарскаго монастыря на Авон в находился въ ближайшей зависимости отъ типика Евергетидскаго, и что уставъ св. Саввы Сербскаго, по изданію Даничича, обнаруживаеть буквальное сходство съ Евергетидскимъ типикономъ даже въ техъ главахъ, которыя содержать историческія свіддінія о самонь монастырів и которыя, повидимому, должны бы быть наиболее оригинальны и самостоятельны. Евергетидскій типиконъ изданъ А. А. Дмитріевскимъ почти вполив по превосходной и единственной пергаменной рукописи XII в., принадлежащей библіотек в Анискаго университета, и занимаеть собою чуть не половину всёхъ напечатанныхъ въ книге текстовъ. Чтеніе литургической его части очень однообразно и скучно, но оно можетъ дать не мало драгоцівных указаній насчеть особенностей монастырскаго богослуженія въ концё XI и въ началь XII в. Такъ, весьма любопытны, между прочимъ, обильныя указанія на положеніе дидактическаго элемента въ этомъ богослужении. На каждый день года здёсь положено по одному, по два и даже по три чтенія на разныхъ богослуженіяхъ нзъ житій святыхъ, актовъ мучениковъ и другихъ сказаній, словъ разныхъ св. отцевъ и учителей церковныхъ, при чемъ часто указываются начальныя слова чтеній, и такимъ образомъ дается признакъ для различенія употреблявшихся въ то время редакцій того или иного церковнословеснаго произведенія. На основаніи этихъ указаній можно составить

довольно объемистый инвентарь, такъ сказать, нормальной монастырской библіотеки XI—XII в. Подобныя же указанія можно найти въ Алексвевскомъ типиконв, какъ видно изъ Описанія рукописей Синодальной библіотеки (Горскій и Невоструевъ, III, 1, стр. 253—256), но въ меньшемъ размврв. Весьма не маловажны и любопытны указанія Евергетидскаго типика также и относительно каноновъ, употреблявшихся въ то время въ монастырскомъ богослуженіи, сведвнія, касающіяся количества ихъ, и авторовъ, которымъ они въ то время приписывались.

За Евергетидскомъ типикономъ следуютъ типиконы спеціально ктиторскіе, а именно: 1) типикъ константинопольскаго Пантократорскаго монастыря. 2) тепикъ монастыря св. Маманта тоже константинопольскаго, 3) типикъ малоазійскаго Богородичнаго монастыря тач Нійсо Ворог и 4) типикъ Михаило-Архангельского монастыря на горъ пр. Авксентія. Первые три XII в. (1136 г., 1158 г. и 1162 г.), а посл'ядній XIII в. (1280 г.). Всв они чисто ктиторскіе и литургическаго матеріала содержать въ себъ сравнительно очень мало, но это не значить, что въ литургическомъ отношеніи они лишены всякаго значенія; литургическія указанія въ нихъ правда не обильны, но они всегда почти въ высшей степени многозначительны и любопытны, представляя собою въскія данныя для констатированія многихъ важныхъ литургическихъ варіацій подъ вліяніемъ особенностей времени и мъста. Несомнънно, однакожъ, что главное значение ихъ въ наукъ - иное. Въ нихъ сообщаются чрезвычайно важныя, обильныя и любопытныя свёдёнія о внутреннемъ управленіи и быть византійскихъ монастырей XII—XIII в. и о вившнихъ отношеніяхъ ихъ къ учрежденіямъ и лицамъ, отъ нихъ зависимымъ. Сведенія эти настолько важны и новы, что упомянутые, содержащіе ихъ въ себ'й типиконы должны занять почетное м'ясто въ ряду документовъ для исторін византійской культуры и привлечь къ себ'в живое внимание ученыхъ, занимающихся этимъ отделомъ византологии. Въ этомъ отношении особенно выдающийся интересъ возбуждаетъ къ себъ типиконъ Пантократорскаго монастыря, напечатанный А. А. Дмитріевскимъ по единственно бывшей доступной ему рукописи библіотеки Халкинской богословской школы въ Константинопол № 85. Рукопись эта есть копія, сдівланная въ 1749 г. съ пергаменнаго автографа, хранившагося когда-то въ богатой библіотек' князя-воеводы Николая Маврокордата. Въ упомянутыхъ выше Addenda и Corrigenda 1) издатель сообщаеть намъ, что недавно, минувшимъ летомъ, въ Парижской Національной библіотек' подъ ложнымъ заглавіемъ: Ioannis Palaeologi imperatoris Constantinopolitani Typicum (Fonds № 389) онъ нашелъ другую копію съ Маврокордатовской рукописи и свёриль ее съ своимъ изданіемъ, при чемъ обнаружились нёкоторыя разночтенія, довольно важныя для точ-



<sup>1)</sup> Желательно, чтобы эти Addenda и Corrigenda были перепечатаны въ сл'ёдующемъ том'ё Тожіха́.

наго пониманія текста памятника. Разночтенія эти имъ отмінчены и обнародованы. Въ виду особой важности и интереса этого несравненнаго памятника издатель въ своемъ предисловіи даетъ намъ подробный анализъ его содержанія. Зд'ёсь прежде всего онъ опред'ёляеть время основанія Пантократорскаго монастыря, личность ктитора (Іоаннъ Комнинъ) и м'встность, гдів быль построень монастырь (въ X регіонів Константинополя, недалеко отъ храма св. Апостоловъ). Далее описываются храмы, построенные въ монастыръ, штать монашествующихъ, духовенства н прислуги, средства содержанія клира и прислуги, литургическое теченіе монастырскаго дня, главнъйшія особенности годичнаго богослуженія, порядокъ устройства внутренней монастырской жизни и управленія какъ главнаго монастыря, такъ и ему подчиненныхъ. Затемъ следуеть описаніе трехъ устроенныхъ императоромъ при монастырѣ благотворительныхъ учрежденій: 1) страннопріимницы (ξενών) съ больницею, состоявшею изъ пяти отделеній, 2) богадельни (упроходеточ) и 3) психіатрической лъчебницы для страдающихъ душевно братій (том хатегорейми тід ієря уобф). Въ описаніи этомъ даются подробныя свіддінія о врачебномъ персональ больницы, о содержании его и больныхъ, а также и богадъденныхъ или получившихъ пріють въ богадельнъ и т. п. Наконецъ, говорится о земляхъ и угодьяхъ, которыми надёлена была обитель Пантократора императоромъ Іоанномъ Комниномъ. Все это въ высшей степени любопытно и важно. Анализъ памятника, сдёланный издателемъ, очень обстоятеленъ, но насъ все-таки это не удовлетворяеть. По нашему мивнію, памятникъ этоть настолько важенъ для культурной византійской исторіи, что требуеть спеціальнаго изданія съ мотивированнымъ переводомъ и всесторонними археологическими примъчаніями и разъясненіями.

Следующій далее типикъ монастыря св. Маманта въ Константинополів иміветь нівкоторый особый интересь для исторіи русско-византійскихъ отношеній, но онъ быль уже отчасти изслідовань и издань проф. Ө. И. Успенскимъ въ статьъ: «Типикъ мопастыря св. Маманта въ Константинополь» (Льтопись Историко-Филолог. Общества при Новороссійскомъ Университеть, т. II), а потому А. А. Дмитріевскій уклоняется отъ сообщенія св'єдівній о м'єстоположенім монастыря, времени его основанія и проч., а изъ текста издаетъ только «прологъ и подписи», какъ матеріаль для исторіи монастыря, съ отметкою техь опущеній, какія онъ заметиль въ брошюре О. И. Успенскаго. Въ техъ же видахъ онъ напечаталь пъликомъ и 40 главу этого типикона, совершенно опущенную Успенскимъ. Что касается остальныхъ главъ, то онъ совершенно опустиль ихъ, такъ какъ онъ оказались совершенно тожественными съ подобными же главами напечатаннаго далъе съ пергаменной Патмосской рукописи (№ 25) 1162 г. типикона анатолійскаго монастыря Богородицы των Ήλίου Βωμων, ήτοι των Έλεγμων.

Этотъ последній типиконъ быль составлень въ царствованіе имне-

ратора Мануила Комнина некінмъ знатнымъ вельможею Никифоромъ Мистикомъ, который на правахъ ктитора далъ его упомянутому монастырю въ руководство. Самый монастырь этотъ, весьма древній, не былъ имъ построенъ, а только возобновленъ и выведенъ изъ состоянія запуствнія. Никифоръ поновиль то, что пришло въ ветхость и разрушеніе, а многое выстроиль и заново. Чтобы увеличить доходность монастыря и вообще дать ему возможность существовать самостоятельно и безбёдно. онъ выхлопоталъ у императора Мануила хрисовулъ на независимое самоуправленіе и годовую милостыню въ 100 трикефальныхъ монетъ, привель въ хорошее состояние метохъ монастыря, находившійся въ Константинополь, и т. п.: а чтобы установить прочную внутреннюю организацію въ монастыръ, далъ ему типикъ, заимствовавъ его почти буквально изъ столичнаго монастыря св. Маманта. Это последнее обстоятельство весьма любопытно, такъ какъ даетъ намъ еще новый фактъ для опредъленія путей и способовъ распространенія литургическихъ традицій по многочисленнымъ византійскимъ монастырямъ. Относительно типика св. Маманта А. А. Дмитріевскій въ упомянутыхъ нами Addenda и Corrigenda также, какъ и о типикъ Пантократорскомъ, сообщаетъ дополнительныя свъдънія, очень важныя. Въ Парижской Національной библіотекъ (Supplément № 92) хранится самый подлинникъ этого типика въ рукописи (16 д. 97 д.), писанной на пергаменъ превосходнымъ почеркомъ 1159 г. Нашъ издатель подробно сличилъ свое изданіе съ этимъ подлинникомъ и открылъ въ немъ множество особенностей и разночтеній. Онъ напечаталь ихъ цёликомъ, подчеркивая наиболее важныя изъ нихъ, въ своихъ Addenda, гдв онв занимаютъ три страницы.

Последнее место въ ряду византійскихъ ктиторскихъ типиконовъ, изданныхъ А. А. Дмитріевскимъ, занимаеть типиконъ Михаило-Архангельскаго монастыря на горъ преп. Авксентія, данный императоромъ Михаиломъ VIII Палеологомъ (1259—1282). Гору Авксентія, какъ полагають, нужно искать на островъ Оксіи близъ Халкидона, напротивъ Константинополя. Монастырь на этой гор'в существоваль съ давняго времени, но ко времени Михаила пришелъ въ запуствије. Императоръ Михаиль возстановиль его и даль ему уставь. Уставь этоть по сужденію самого издателя (стр. III) «не много привносить новаго для исторіи византійской вообще и для нашихъ спеціально литургическихъ цёлей въ частности, но изданіе его въ світь въ настоящее время не безполезно и до нъкоторой степени даже желательно». Желаніе это теперь удовлетворено даже въ большей степени, чемъ желательно; почти одновременно съ нашимъ издателемъ тотъ же уставъ издалъ въ Константинополъ Мануилъ Гедеонъ по Святогробской, болье исправной рукописи. Научное значение этого типика состоить главнымъ образомъ въ томъ, что имъ восполняются другіе типики XIII в., допіедпіе до насъ не въ полномъ видъ-того же Михаила-монастырю св. Димитрія (изд. И. Е. Тронцкимъ) и Андроника, сына Михаила-монастырю св. Димитрія ты

κελλιβάρων (изд. Мейеромъ). Вследствіе этого «внутренній строй жизни константинопольскихъ монастырей временъ Палеологовъ обрисовывается съ достаточною полнотою и рельефностію». Текстъ изданъ по Халкинской рукописи № 85 1749 г. Онъ не имъетъ конца, но недостаетъ только одной или двухъ заключительныхъ главъ-не болбе. Въ типикъ этомъ говорится: о самостоятельности и независимости монастыря, объ избраніи и посвященіи игумена и его качествахъ, какъ начальника и руководителя иноковъ, о пищъ для монаховъ, объ образъ жизни монаховъ въ общежити, о количествъ иноковъ, объ избрании должностныхъ лицъ въ обители, о церковномъ чинъ, о расходахъ обители, объ устройствъ молчалищъ для молчальниковъ, о пріемѣ въ монастырь приходящихъ и о недопущении въ него женщинъ, о поминовении ктиторовъ и братій, о празднованіи храмового праздника; въ конц'в им'вется обращеніе къ будущимъ царямъ и патріархамъ съ просьбою покровительствовать обители. Такъ какъ изданіе Гедеона сдёлано съ другой, более древней и исправной рукописи Святогробскаго подворья въ Константинополъ (XV в. № 160), то нашъ издатель въ «дополненіяхъ и поправкахъ» въ концѣ книги дълаетъ необходимыя поправки къ своему изданію.

За отделомъ «ктиторскихъ типиконовъ» нашъ издатель помещаетъ довольно значительныхъ размъровъ новый отдълъ, повидимому не предполагавшійся по первоначальному плану изданія, но чрезвычайно важный для пополненія предыдущаго отдівла и різшенія многихъ первостепенной важности вопросовъ, выдвигаемыхъ нъкоторыми изъ документовъ, напечатанныхъ въ этомъ последнемъ отделе. Въ новомъ дополнительномъ отдълъ А. А. Дмитріевскій даетъ намъ подробное описаніе девяти типиконовъ греческихъ, хранящихся въ разныхъ западныхъ библіотекахъ, а именно: 1) Туринской библіотеки, № 216, XII—XIII в., 2) Барбериновской въ Римѣ, № 69, 1205 г., 3) Валичелліановской въ Рим'в же, № 61, XIII в., 4) Барбериновской, № 102, 1583 г., 5) Ватиканской, № 1877, 1202 г., 6) Вънской, № 127 или 326 или 144, XIII в., 7) Барбериновской, № 78, 1552 г., 8) Ватиканской, № 1609, XVI в., 9) Криптоферратской, № 7, 1300 г. О большей части этихъ типиконовъ до настоящаго времени наука имъла неточныя, неясныя и сбивчивыя свёдёнія отъ западныхъ ученыхъ, Льва Алляція, кардинала Питры, Тоскани и др., что не удивительно, такъ какъ для правильнаго сужденія о нихъ нужно спеціальное знакомство съ памятниками этого рода, а такового знакомства у поименованныхъ, хотя и весьма авторитетныхъ, ученыхъ не могло быть. А. А. Дмитріевскій во время своего двукратнаго пребыванія въ Рим'є и другихъ городахъ, им'єющихъ библіотеки греческихъ рукописей, подробно проштудировалъ указанные упомянутыми учеными памятники, присоединивъ къ нимъ и новые подобные, имъ самимъ найденные. Результаты своего изученія онъ и представляеть въ своемъ предисловіи. По его свидітельству, всі извістные ныні списки типикона западныхъ библіотекъ при ближайшемъ его знакомствѣ съ

ними сами собою распались на двъ группы или редакціи, главныя характеристическія особенности которыхъ, и вившнія и внутреннія, обозначнись весьма рельефно. Исключеніе составила только рукопись Гротаферратски библіотеки, содержащая въ себ'в типиконъ греко-уніатскій. Въ составъ первой группы входять памятники, отмъченные выше цифрами: 1-4. Главнымъ и характернымъ представителемъ этой группы западныхъ типиковъ служитъ Туринскій кодексъ, писанный въ 1174 г. третьимъ игуменомъ Казулянскаго монастыря (въ Калабріи) монахомъ Николаемъ и содержащій въ себ'в типиконъ по преданію святыхъ и бо-ΓΟΗΟ ΚΗΝΙΚΉ ΟΤΕΙΉ ΤΟ Ε άγίου Σάββα και το Ετουδίτου και το πλείστον το Ε άγίου όρους, οὐ μὴν, άλλὰ καὶ μέρος τι τῆς παραδόσεως τοῦ όσιωτάτου πατρος ήμων Ἰωσήφ (του κτήτορος) της μονής του άγίου Νικολάου των Κασούλων... Всё типики этой редакціи неизмённо состоять изъ трехъ частей: предварительной или общей, состоящей изъ 28 главъ и содержащей въ себъ замъчанія общаго характера касательно суточнаго и годичнаго богослуженія (это-ньчто въ родь нынышнихъ «Марковыхъ главъ»), мьсяцесловной и тріодной. Къ этимъ тремъ частямъ присоединяется иногда четвертая дополнительная, содержащая въ себъ разныя замъчанія относительно подробностей богослуженія и монашескаго поведенія. Между этими дополнительными статьями встречаются очень любопытныя, напримѣръ, въ Барбериновскомъ уставѣ № 102 (236) (стр. 834) мы находимъ статью подъ заглавіемъ: Κεφάλαια των παραλειπομένων του Τυπιχού Іωάννου του Νηστευτου. Въ ней содержатся замвчанія о повседневныхъ припевахъ къ стихирамъ на стиховие, о славникахъ для техъ же стихиръ, и т. п., но интересна она главнымъ образомъ по заглавію. По уваженію къ имъющемуся въ заглавіи имени патріарха Іоанна Постника (VI в.) статью эту следовало бы издать всю целикомъ. Въ составъ второй редакціи западныхъ греческихъ типиконовъ входять дальнъйшіе четыре изъ перечисленныхъ нами выше. Самымъ виднымъ и наиболъе древнимъ представителемъ типиковъ этой редакціи нужно считать рукопись Ватиканской библіотеки, № 1877, 1292 года, содержащую въ себъ типикъ древивищаго Сицильянскаго монастыря Богородицы той Мกัх нии Міл, основаннаго въ 1089 г. на реке Мили въ 8 миляхъ къ югу отъ города Мессины. Составъ типиковъ этой редакціи въ общемъ сходенъ съ составомъ типиковъ первой редакцій, но въ подробностяхъ изложенія замічаются многія разности. Всеціло тяготівя къ типикамъ восточнымъ византійскимъ и воспроизводя на своихъ страницахъ ихъ богослужебный строй и порядокъ, они не дають мъста ктиторской практикъ даже и въ той незначительной доль, какая дана ей въ западныхъ типиконахъ первой редакціи. Чтобы рельефиве представить характеристическія особенности объихъ редакцій, А. А. Дмитріевскій входить затъмъ въ разсмотрѣніе важнѣйшихъ отличій въслужбахъ ихъ круга годичнаго и повседневнаго. Общій результать изслідованія типиконовъ обінкъ редакцій авторъ выражаеть такинъ образонь: «относительно восьми

Digitized by Google

списковъ типикона западнаго итальянскаго происхожденія мы должны сказать, что они не могуть быть относимы ни къ категоріи полныхъ и чистыхъ списковъ Студійскаго устава, ни даже къ категоріи настоящихъ ктиторскихъ уставовъ, какъ эти посл'ёдніе представляются намъ въ многочисленныхъ и изв'ёстныхъ въ наук' спискахъ византійскаго происхожденія... Это—типиконы не одного какого нибудь автора или отца церкви, а многихъ или, лучше сказать, вс'ёхъ изв'ёстн'ёйпіихъ въ православной церкви лицъ, заявившихъ себя трудами по церковному уставу; это—типиконы сводные, компилятивные» (стр. СХL).

Что касается девятаго списка западно-греческаго типикона, Криптоферратскаго, то въ немъ мы имвемъ несомнвнно настоящій ктиторскій Типиконъ Богородичной Гротта или Крипто-ферратской обители, происхожденіе котораго связывается съ игуменами этой обители Вареоломеемъ Русіанитомъ и Власіемъ II. Крипто-ферратскій монастырь въ Тускуланумъ близь Фраскати, недалеко отъ Рима (около 30 верстъ), основанъ монахомъ Ниломъ, происходившимъ изъ знатной и богатой византійской фамиліи Мелена, переселившейся вм'ёст'ё съ другими выходцами изъ Византіи въ Калабрійскій городъ Россано въ конців X в., и первоначально пользовался какимъ-то типикономъ восточнаго происхожденія. Но третій послъ Нила игуменъ Вареоломей около 1025 г. составилъ и ввелъ въ богослужебную практику Крипто-ферратскаго монастыря особый ктиторскій типиконъ, составленный на основаніи древняго типика (ёх той жаλαιού τυπικού) несомивно восточнаго происхожденія; а въ 1300 г. игуменъ Власій II обновиль этоть типикъ или, лучше, совершенно передълаль его примънительно кълатинской богослужебной практикъ, вслъдствіе чего и получился «типикъ западный въ узко-спеціальномъ значеніи этого слова, или, върнъе, греко-уніатскій». Игуменъ Власій II, именующій себя «вассаломъ» римскаго первосвященника, по словамъ А. А. Дмитріевскаго, «не знасть другого образца и иныхъ преданій, кром'в римской церкви, и только на основаніи ся практики и обычасть старастся переустроить и богослужебный порядокъ, и монашескій строй въ управляемой имъ обители. Преданій, коими руководились предшественники Власія II и греческіе монахи другихъ итальянскихъ монастырей, преданій, происхожденіе которыхъ связывалось съ изв'ёстн'ейшими византійскими уставами — Великой церкви, Студійскимъ, Герусалимскимъ и др., онъ какъ бы и не подозръваетъ, совершенно умалчивая о нихъ въ своемъ типикъ» (стр. XXXVIII). Словомъ, разсматривать этотъ типикъ параллельно и въ связи съ извёстными греческими типиконами не только восточными, но и западными, какъ это делаль Тоскани, нетъ никакой возможности.

Таковы результаты розысканій А. А. Дмитріевскаго въ западныхъ библіотекахъ по исторіи Студійскаго типикона. Они очень важны, такъ какъ устраняютъ ложныя представленія и надежды, возбужденныя извістіями западныхъ ученыхъ, и даютъ намъ точное и полное понятіе

объ истинномъ характеръ греческихъ типиконовъ западной фамиліи. Но изследователь нашъ весьма недоволенъ этими результатами. Это происходить конечно оть того, что результаты оказались несоотвётствующими его ожиданіямъ. Дело въ томъ, что всё эти розысканія, какъ объясняеть самь авторъ, предприняты были имь съ цёлію найти «пёльные» списки Студійскаго типикона, каковыхъ не оказалось въ восточныхь библіотекахь, несмотря на всё старанія автора отыскать ихь. Полъ «пъльными» списками онъ разумъетъ конечно такіе списки, о которыхъ можно было бы съ полною достовърностію утверждать, что они следаны спеціально для Студійскаго монастыря, и что въ этомъ монастырь они были въ практическомъ употреблении въ боле или мене длинные промежутки времени. Безспорно, найти такой списокъ чрезвычайно важно, и было бы весьма хорошо, если бы онъ быль найденъ: еще лучше было бы, если бы найдено было несколько такихъ списковъ изъ разныхъ въковъ, начиная съ IX по XIII в. Тогда не было бы надобности предпринимать сложную и неблагодарную работу возстановленія цвльнаго и чистаго Студійскаго типика на основаніи фрагментовъ, сохранившихся въ другихъ типикахъ разныхъ мъстъ и разнаго времени. и на основаніи разныхъ отрывочныхъ изв'єстій; тогда конечно многое разъяснилось бы въ неопределенныхъ, темныхъ и иногда противоречивыхъ извъстіяхъ объ этомъ типикъ, о его составъ и особенностяхъ; тогда, можеть быть, узнали бы мы, что для возстановленія цёльнаго Студійскаго типика мы обладаемъ гораздо большими средствами, чёмъ какъ намъ теперь кажется, узнали бы, можетъ быть, что наши древніе славянскіе переводы суть точные переводы именно цізьнаго Студійскаго типика, и что типикъ этотъ уже и въ XI в. содержалъ въ себъ и посторонніе элементы, быль до нікоторой степени компилятивнымь, такъ какъ следы взаимовліянія типиконовъ церковныхъ мы замечаемъ уже въ Х в.; наприм., въ Іерусалимскомъ уставъ богослуженія Страстной седмицы мы находимъ уже ссылку на уставъ Романійскій. Однакожъ и при отсутствій желаемыхъ документовъ положеніе наше по отношенію къ Студійскому типику едва ли можетъ быть названо безпомощнымъ и едва ли можетъ быть вполнъ оправданъ тоть въ высшей степени пессимистическій взглядъ нашего уважаемаго коллеги на вопросъ о томъ, что такое Студійскій синаксарь и каковы его отличительныя особенности, который онъ высказываеть въ концъ своего предисловія, констатируя отрицательные результаты своихъ розысканій, загроможденность вопроса невърными свъдъніями, предвзятыми мивніями, поверхностными сужденіями неспеціалистовъ, легко дов'врявшихся авторитетамъ, и т. п. и въ то еще время давая жестокій совъть преподавателямъ литургики въ семинаріяхъ самимъ заняться рішеніемъ этого вопроса, на основанін дізаемых вить довольно спеціальных указаній (стр. CXLIII).

Свое сравнительно не общирное, но въ высшей степени содержательное предисловіе авторъ заключаетъ извиненіями и объясненіями, изъ

которыхъ видно, что онъ отлично понималъ значение особой внимательности, аккуратности при изданіи вновь открытыхъ рукописныхъ памятниковъ и принималъ все меры къ тому, чтобы избежать ощибокъ, недосмотровъ, опечатокъ; корректурою занимались нъсколько природныхъ грековъ, студентовъ Кіевской Духовной Академіи; и самъ онъ держаль по нізскольку корректуръ каждаго листа; однакожъ, къ глубокому его сожальнію и нашему, избъжать опечатокъ ему не удалось. Къ концу книги онъ прилагаетъ перечень опечатокъ, поправокъ и дополненій на 25 страницахъ. На 1000 слишкомъ страницъ это — не много, особенно если принять во внимание то обстоятельство, что «въ нъкоторыхъ и немалочисленныхъ даже случаяхъ это — не «errata», но въ собственномъ смыслъ слова «addenda et corrigenda», вызванныя разнаго рода обстоятельствами, неизбъжными при печатаніи общирнаго труда въ теченіе нъсколькихъ лътъ»;---но и не мало, если съ другой стороны принять во вниманіе, что въ своемъ перечнів онъ, несмотря на всів старанія уголить лаже «несчастному» глазу, не выносящему никакихъ корректурныхъ опечатокъ во всякой книгъ, а въ изданіи памятниковъ особенно, не достигь полноты; въ примъчании на стр. CXLVII онъ извиняется еще за-нівкоторыя мелкія, но часто повторяющіяся опечатки, усмотрівнныя имъ очевидно после напечатанія перечня при вторичномъ чтенів. Любопытно, что нъкоторыя бросающіяся въ глаза корректурныя ошибки такъ и остались неусмотрънными, наприм., на стр. VII мы читаемъ: «жедая облегчить свой трудъ» и проч. «мы не выписывали начальныхъ словъ изъ апостольскихъ и евангельскихъ чтеній» и проч.; на самомъ же дълъ опущены не начальныя, а конечныя слова; на стр. XXXV - «уставъ великаго дворцоваго храма или Енклесіаста», а нужно: Агіопомита, какъ и стоить въ подлинникъ на стр. 678 и въ другихъ мъстахъ. Все это показываеть, какъ трудно было автору при такой тяжелой и длинной работъ, какая совершена имъ, сохранять постоянное, напряженное и неослабное вниманіе. Не удивительно, что, дописывая свое предисловіе, онъ невольно вспомнилъ мольбу древняго списателя: «отцы и братія, иже ся гдъ будеть описали, или переписали, или не дописали, чтите исправливая Бога для, а не кляните».

Послѣдуя сему благородному призыву, мы уже сдѣлали нѣсколько замѣчаній на одинъ изъ пунктовъ, казавшійся вамъ по меньшей мѣрѣ сомнительнымъ, или требующимъ провѣрки и пересмотра. Сдѣлаемъ здѣсь еще два замѣчанія въ томъ же родѣ. Онѣ отложены нами къ концу, чтобы не прерывать анализа ученыхъ розысканій автора, помѣщенныхъ въ его предисловіи, частыми уклоненіями въ сторону.

Первое наше замѣчаніе касается принятаго А. А. Дмитріевскимъ способа изданія нѣкоторыхъ памятниковъ, способа, который можетъ быть буквально охарактеризованъ, какъ «недописаніе». Способъ этотъ примѣненъ имъ къ одному изъ самыхъ важныхъ памятниковъ, помѣщенныхъ въ его изданіи, а именно къ уставу Великой церкви по Патмосской ру-

кописи. Необыкновенную важность этого памятника онъ не можеть не сознавать и сознаетъ прекрасно, называя его «весьма драгопеннымъ и любопытнымъ», «первенцемъ въ своемъ родв», и ставя его во главъ своего изданія. Въ самомъ ділів, это — древнівній списокъ полнаго или цвльнаго церковно-богослужебнаго устава, практиковавшагося при томъ въ столичной, самой вліятельной церкви Востока, въ церкви Константинопольской. Тотъ видъ, какой онъ имветъ въ Патмосскомъ спискъ, онъ получиль никакъ не позже половины IX в.; основная же и преобладающая редакція его относится къ еще болье раннему времени, по крайней мъръ къ VIII в. Понятно отсюда, какъ велико научное значение этого памятника, хотя дошедшаго до насъ и не въ особенно привлекательномъ видь. Въ последнее время стало известно, что въ Герусалимъ имъется другой экземпляръ этого памятника, болбе исправно писанный и редактированный (см. Виз. Врем. т. III, стр. 427 и след.). Некоторые готовы думать, что этотъ Іерусалимскій экземпляръ, будучи изданъ, затмить собою Патмосскій, но это напрасно: Іерусалимскій списокъ содержить въ себъ хотя тотъ же памятникъ, но въ новой редакцій, позднъйшей по крайней мъръ на 100 лътъ. Онъ является представителемъ новой позднъйшей ступени въ исторіи развитія византійскаго богослуженія и им'ветъ, следовательно, свое собственное спеціальное значеніе въ наукт. Если бы явились и другія, еще болье позднія редакціи того же памятника, и онь имъли бы тоже свое собственное значеніе, и своимъ существованіемъ нисколько не умалили бы достоинства редакців Патмосской. Эта последняя всегда будеть имъть ничъмъ незамънимое и ни съ чъмъ несравнимое преимущество древности (на отыскание чего нибудь болже древняго въ этомъ родъ едва ли можно надъяться). Естественно желать, чтобы такіе р'бдкіе и единственные памятники были издаваемы старательно и бережно безъ пропусковъ и перифразовъ съ устраненіемъ разв'й только очевидныхъ ороографическихъ ошибокъ: въ памятникахъ подобнаго рода жаль опустить не только строку, но и одну букву. Такого изданія мы и ожидали, но надежды наши не вполнъ оправдались. А. А. Дмитріевскій памятникъ и безъ того дефектный представиль намъ въ еще боле дефектномъ видъ, допустивъ въ немъ многочисленныя купюры.

Прежде всего обращаеть на себя вниманіе то обстоятельство, что, списывая памятникъ для изданія, онъ оставилъ не списанными и следовательно неизданными последнія 9 страницъ (л. 237 об.—242 об.), содержащія въ себе указатель евангельскихъ и апостольскихъ чтеній на субботы и дни воскресные до 30 недели по Пятидесятнице включительно. Указатель этотъ въ такомъ роде: после последнихъ, напечатанныхъ у А. А. Дмитріевскаго, словъ (стр. 152) въ подлиннике следуетъ: Σαββ. δ'. ό Απόστολ. πρὸς 'Ρωμαίους' 'Αδελφοί, ούτω καὶ ὑμεῖς λογίζεσθε ἐαυτούς. Τέλος τύπον διδαχῆς. Εὐαγγ. κατὰ Ματθαΐον, κεφ. ξη' τῷ καιρῷ ἐκείνῳ, ἐλθών ὁ Ἰησοῦς εἰς τὴν οἰκίαν Πέτρου. Τέλος ἡκολούθησαν αὐτῷ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ. Κυριακή δ'. Ο 'Απόστολ. πρὸς 'Ρωμαίους' 'Αδελφοί, ἐλευθερωθέντες ἀπὸ τῆς

άμαρτίας. Τέλος 'Εν Χριστῷ Ίησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν. Εὐαγγ. κατὰ Ματθαΐον, κεφ. ξδ'. Τῷ καιρῷ ἐκείνῳ, εἰσελθόντι τῷ Ἰησοῦ εἰς Καπερναούμ. Τέλος Ἐν τῆ ώρα έκείνη. Итакъ далве. Конецъ на об. 242 л. такой: Κυριακή λ'. 'Ο Άπόστ. πρὸς Κολοσσάεις Άδελφοί, ἐνδύσασθε οὖν, ὡς ἐκλεκτοὶ τοῦ Θεοῦ. άγιοι Τέλος Άδοντες εν τη καρδία ήμων τω Κυρίω. Недостаеть очевидно очень немногаго. Все это недописанное легко умъстилось бы въ изданіи на трехъ-четырехъ страницахъ. Спрашивается, почему издатель опустиль эти немногія посл'аднія страницы рукописи? Опред'аленнаго отв'ата онъ не даеть на этоть вопрось. Очевидно онъ указателю евангельскихъ и апостольскихъ чтеній, положенному въ основу древнівищаго Константинопольскаго устава, не придаль никакого важнаго значенія и на опущенные листы посмотрълъ, какъ на весьма нелюбопытные и ни къ чему непригодные — и совершенно несправедливо. Если бы система перковнобогослужебныхъ чтеній, практиковавшаяся въ Константинополів въ VIII—IX в., не имъла никакихъ отличій отъ современной системы, и тогда они, эта система, весьма подробно констатируемая указателемъ устава Великой церкви, заслуживала бы опубликованія и серьезнаго изученія. какъ памятникъ глубокой древности, оправдывающій современную практику: но она не вполнъ тождественна съ современною системою: тъмъ болъе поводовъ къ ея изслъдованію. Впрочемъ важность изученія системы перковныхъ чтеній (Perikopensystem), состоящей изъ болье или менье стройной комбинаціи чтеній посл'ёдовательныхъ (lectiones continuae) и чтеній принаровительных (lectiones propriae), едвали нужно доказывать; оно всегда занимало одно изъ важнёйшихъ мёсть въ литургике и въ исторіи христіанскаго культа. Нына этимъ изученіемъ охотно, съ усердіемъ и весьма не безплодно занимаются многіе западные ученые. Съ этою пълью они отыскиваютъ древніе лекціонаріи и указатели, старательно издають ихъ, комментирують, пишуть цёлыя книги 1). А мы?.. Попавшіе намъ въ руки весьма важные памятники этого рода бросаемъ, какъ ненужный хламъ...

Мы сказали, что изъ типика Великой церкви остались недописанными и неизданными всего четыре съ половиной листа или 9 страницъ. Копію съ этихъ страницъ мы имѣемъ у себя, и её можно бы напечатать даже здѣсь, въ рецензіи, если бы этимъ можно было поправить дѣло. Къ сожалѣнію, этимъ исправить дѣла уже нельзя. Отнесясь къ указателю чтеній съ недостаточною внимательностію, издатель и ту часть его, которую нельзя было опустить, какъ весьма тѣсно связанную съ литургическимъ содержаніемъ устава, сдѣлалъ какъ бы несуществующею. Онъ ее урѣзалъ и придалъ ей такой видъ, что научное пользованіе ею сдѣлалось весьма затруднительнымъ и даже иногда невозможнымъ. «Желая облегчить свой трудъ при списываніи»—говорить онъ въ предисловіи (стр. VII),



<sup>1)</sup> Укажемъ здёсь на трудъ Ranke (Das Kirchl. Perikopensystem. Berlin. 1847), Alt (Das Kirchenjahr Berlin. 1860), Nebe (Die Evangelischen Perikopen. Wiesbaden). 1875).

«мы сокращали тексты св. писанія, хорошо изв'єстные нын'в и стоящіе въ рукописи въ качеств'є прокимновъ или аллилуарныхъ стиховъ, и не выписывали начальныхъ (= конечныхъ) словъ изъ апостольскихъ и евангельскихъ чтеній, а также стиховъ причастныхъ, если чтенія эти и причастны оказывались сходными съ нын'є указанными въ д'єтвующемъ типикон'є». Всл'єдствіе этого между текстомъ подлинника и текстомъ изданія образовались по м'єстамъ значительныя разности, напр.

## Подлинникъ.

## Изданіе.

1. 215 οδ. Εὐαγγέλιον κατά Ματ-Θαΐον κεφ. σοδ΄. Εἶπεν Κύριος τοῖς ἐαυτοῦ μαθηταῖς οἴδατε ὅτι μετὰ δύο κ. τ. λ. ἡμέρας. Τέλος Ποντίφ Πιλάτφ τῷ Ἡγεμόνι. Οὶ ψάλται... κ. τ. λ.

Здёсь допущенъ пропускъ даже въ началё чтенія, но это случай кажется единственный; въ другихъ же весьма многочисленныхъ случаяхъ, когда говорится о чтеніяхъ, опускается только конецъ (τέλος); то же и въ алмиуйныхъ и причастныхъ стихахъ. На последнихъ такія опущенія едва ли отразились вреднымъ образомъ, такъ какъ и въ подлинникъ они написаны большею частію не сполна, но на евангельскихъ и апостольскихъ чтеніяхъ подобныя опущенія при томъ способ'в указанія чтеній, какой принять въ памятникъ, не могли не отразиться самымъ не желательнымъ образомъ: отнятіе концовъ у чтеній лишаетъ изследователя возможности опредёлить истинные размёры ихъ. Дёло въ томъ, что въ уставъ Великой церкви указанія чтеній дівлаются примінительно къ древнейшему, ныне известному только по редкимъ ученымъ изданіямъ, такъ называемому Аммоніе-Евсевіеву дівленію священнаго писанія новаго завъта на мелкія главы. Эти Аммоніе-Евсевіевы главы очень не велики: въ Евангеліи Матеея ихъ считается 385 вибсто нынбинихъ 28, Марка — 236 вм. 16, Луки — 342 вм. 24 и Іоанна — 232 вм. 21. Вследствіе этого церковныя чтенія состояли всегда изъ несколькихъ такихъ главъ. Но въ указателяхъ обыкновенно называлась только та глава, съ которой начиналось чтеніе; следующія же, входящія въ составъ чтенія, глявы не обозначались, а конецъ чтенія опредізялся послідними его словами. Словомъ, при указанномъ способъ обозначенія чтеній по одному ихъ началу нельзя опредёлить ихъ размёры, подобно тому какъ это возможно при способъ обозначенія посредствомъ титлъ или зачаль. Каждое зачало имбеть опредбленные размбры и опредбленный конецъ; зная начальныя слова его, можно знать и последнія. Въ данномъ же случав это невозможно, ибо за обозначенною въ указателв главою обыкновенно следують несколько необозначенныхъ. Вследствіе этого неопытный изследователь, не имея указанія конца чтенія и принимая во вниманіе древность памятника, а слідовательно и возможность

существованія въ немъ большихъ отличій отъ современной практики, можеть легко впасть въ заблужденіе, особенно если въ изданіи не найдеть указанія на пропускъ; а такихъ указаній здібсь и дівиствительно въ большинствів случаевъ не имівется; издатель только въ началів иногда обозначаль пропуски точками, но затівмъ вскорів совсівмъ оставиль этоть обычай.

Кром'в сокращеній текста, издатель «для облегченія себ'в труда при списываніи» позволяль себ'в еще приб'вгать къ перифразамъ на русскомъ языкъ, вслъдствіе чего у него вмъсто греческаго текста появились такія м'вста (стр. 42): Прохеінског, апостоль, алмилуарій, евангеліе и причистенъ, что нынъ. Вечеромъ (єіς то хоучкоч) прокименъ большой: «Богъ нашъ на небеси съ стихами, что нынъ, или (стр. 44): «прокименъ, апостоль, евангеліе и причастень преподобному, «тропарь, евангеліе и апостоль святителямь, что выше» и т. д. Мы насчитали до 25 такихъ мъсть. Въ смыслъ опредъленности обозначенія чтеній, это, пожалуй, лучше, чьмъ опущение концевъ, но мы не понимаемъ, какое облегчение могъ доставить себъ авторъ, перифразируя по-русски эти мъста. Чтобы написать то, что онъ написалъ по-русски, нужно было ему навести справки и сдъдать тщательное сличеніе, а это дело кропотливое и требующее времени болье, чыть сколько нужно для написанія ныскольких греческих строкъ. Не лучше ли было ограничиться простымъ копированіемъ? Греческій текстъ лучше бы удовлетвориль читателя и избавиль бы его отъ тяжедаго психическаго состоянія ніжоторой неувітренности, состоянія, которое невольно возникаеть, когда имбешь дело не съ подлинникомъ, а съ переводомъ или перифразомъ. Къ счастію для людей недов'врчивыхъ мы имъли случай сличить издание въ нужныхъ намъ мъстахъ съ подлинникомъ 1) и можемъ удостов врить, что указанные перифразы отв вчають дъйствительности. Въ доказательство мы могли бы возстановить подлинный греческій тексть везді, гді онъ замінень русскимь, но ограничимся только двумя мъстами, гдъ это болъе необходимо въ виду неясности перифраза. На стр. 33 читаемъ: «Σαββάτφ πρό του Χριστου γεννήσεως, что нынъ». Что такое это: «что нынъ»? Въ подлинникъ читаемъ: «Σαββάτω προ τοῦ Χριστοῦ γεννήσεως ὁ ᾿Απόστολος πρὸς Γαλάτας, κεφ. ριθ΄. ᾿Αδελφοί, προϊδούσα ή γραφή, τέλος ζήσεται ἐν αὐτοῖς. Εὐαγγ. κατὰ Λουκάν, κεφ. ρξζ΄. Είπεν ο Κύριος την παραβολήν ταύτην ομοιώθη ή βασιλεία τῶν ουρανῶν κόκκω σινάπεως. τέλος εν τη βασιλεία του θεού. На стр. 37 читаемъ: «Случай, если



<sup>1)</sup> Подъ подлинникомъ мы разумѣемъ здѣсь точную и полную копію, сдѣланную митрополитомъ Амфилохіемъ Пилусійскимъ для библіотеки Афонскаго Пантелеймоновскаго монастыря по особому заказу изъ страницы въ страницу, изъ буквы въ букву, съ сохраненіемъ всѣхъ орфографическихъ особенностей и безъ всякихъ пропусковъ. Копію эту мы видѣли минувшимъ лѣтомъ, живя на Афонѣ. Судя по этой копіи чтеніе нашего издателя вполнѣ безукоризненно. Мы можемъ указать только на два на или три случая сомнительныхъ, напримѣръ, стр. 2: хаі рета ётероу буа стіхоу—въ ркп. ётероу буа стіхоу, стр. 145, 5 стр. снизу: 'Ауа́уушодиа р', въ ркп. а̀уа́уушос, р; лучше читать просто: а̀уа́уушодиа; цифра здѣсь не имѣетъ смысла.

будуть два воскресенья между праздникомъ (Рождества Христова) и отданіемъ, положенъ согласно съ нынѣшнимъ типикомъ». Какой случай? Въ подлинникѣ читаемъ: Δεῖ εἰδέναι, ὅτι γίνονται β΄ Κυριακαὶ ἀναμέσον τῶν φώτων καὶ τοῦ Χριστοῦ γέννων, ἐν μὲν τἢ α΄ Κυριακἢ ἀναγινώσκεται ἀναχωρησάντων τῶν μάγων, ἐν δὲ τἢ β΄ Κυριακἢ κατὰ Μάρκον κεφ. α΄ ἀρχή τοῦ Εὐαγγελίου. τέλος ἐν πνεύματι ἀγίω. Ἐν δὲ καὶ τἢ μία μόνη Κυριακἢ τὸ κατὰ Μάρκον ἀναγινώσκεται.

Нерасположение издателя къ указателямъ перковныхъ чтеній отразилось, хотя и въ меньшей мёрё, и на другомъ весьма важномъ памятникъ, имъ напечатанномъ, на Синайскомъ канонаръ. Способъ обозначенія чтеній въ этомъ памятникъ принять тоть же самый, какъ и въ типикъ Великой перкви. Издатель сохранилъ здъсь указанія чтеній неприкосновенными въ томъ видъ, какъ они имъются въ рукописи, безъ опущенія концевъ. Но онъ не потрудился св'єрить и согласовать указанія канонаря съ указаніями типика; вследствіе этого въ канонаре мы встречаемъ: жеф.  $\alpha'$  вм.  $\neg \alpha'$  (с. 188), жеф.  $\alpha'$  вм. х $\alpha'$  (187), кеф.  $\beta'$  вм.  $\iota \beta'$ (179), хеф. бід' вм. біч' (177) и т. п. Встр'вчаются впрочемъ и опущенія. Такъ, на стр. 184 после изложенія службы на первое воскресенье по Пятидесятницъ мы читаемъ: «Далье следуеть указатель апостольскихъ и евангельскихъ чтеній на п'алый годъ до великаго поста. Евангеліе отъ Матеея читается до 16 недвли, а Евангеліе отъ Луки начинается οτь Κυριακή α΄. ἀπό τὸ νέον ἔτος и продолжается до предуготовительныхъ недёль великаго поста». Отсюда слёдуеть, что указатель чтеній опущень издателемъ, какъ это сдълано и Антониномъ. На стр. 206 въ примъчаніи первомъ: «въ ркп. IX-X в. указаны и самыя пареміи», стр. 209 примъчаніе: «указываются и самыя пареміи», на л. 213, прим'вч. 7, «указаны самыя паремін - указатели следовательно и здесь опущены.

Мы не отридаемъ совершенно возможности и даже надобности сокращеній при изданіи ніжоторых в памятниковь, но не всяких в. По отношенію къ типику Великой церкви и Синайскимъ канонарямъ мы рѣшительно протестуемъ противъ такого способа ихъ изданія. Пусть однако не думаеть издатель, что, заявляя свой протесть, мы его направляемь къ нему лично и дълаемъ это ради порицанія его трудовъ. Мы очень хорошо знаемъ, что издатель и самъ сожалветъ объ этихъ сокращеніяхъ и хорошо понимаетъ, что лучше бы было, если бы ихъ не было. Если же онъ, несмотря на то, сдълалъ эти сокращенія, то конечно единственно потому, что быль вынуждень къ тому непреодолимыми обстоятельствами, сопровождавшими его работу. Въ самомъ дълъ, онъ путешествовалъ съ самыми скудными средствами, побуждавшими его беречь время и недозволявшими имъть помощниковъ; часто нужно было выбирать одно изъ двухъ: или оставить памятникъ не списаннымъ и не извъстнымъ для науки, или списать его съ нъкоторыми сокращеніями, предоставляя дъдать дополненія другимъ болье солидно обставленнымъ изследователямъ. Онъ предпочиталъ последнее, и мы обязаны ему за то великой благодарностію, темъ более, что то, что имъ сделано, сделано съ безукоризненною старательностію. Заявляя свой протесть, мы имемъ въ виду только указать людямъ, интересующимся литургическими изследованіями, на необходимость недоконченное исправить, словомъ, имемъ въ виду интересы и успехъ научнаго изследованія.

Второв наше зам'вчание касается понимания слова: Аугоподітис, высказаннаго А. А. Дмитріевскимъ въ стать в о Пантократорскомъ типикон в на стр. LXV его предисловія. Приведши выдержку изъ Пантократор-CRAΓΟ ΥCTABA (CTP. 678): «Όφείλει ψάλλεσθαι ή ἀχολουθία τοῦ 'Αγιοπολίτου, κατά τὸν τύπον τοῦ ἐν τῷ Παλατίω μεγάλου ναοῦ», ΟΗЪ ЗΑΤΒΗЪ Ο Ο ΕΝΕΙΝΕΤЪ: «отсюда мы получаемъ всное и отчетаное понятіе о томъ, что такое «'Axoλουθία τοῦ Άγιοπολίτου», μιμ «'Ακολουθία κατά τὴν παράδοσιν (эτο перыфразъ автора) τοῦ 'Αγιοπολίτου, или, наконецъ, просто «'Αγιοπολίτης», выдержки изъ котораго мы часто встръчаемъ въ различныхъ богослужебныхъ книгахъ древней Византіи»... «Теперь не подлежить сомньню, что этимъ именемъ назывался придворный церковный уставъ, практиковавшійся и въ нъкоторыхъ императорскихъ монастыряхъ». Съ таковымъ мнъніемъ мы никакъ не можемъ согласиться: оно произопло тоже отъ «недописанія» или, лучше, отъ «недоследованія», т. е. отъ того, что авторъ не потрудился навести надлежащія справки. Мы положительно не понимаемъ, какимъ образомъ изъ выше приведенной греческой фразы можно вывести то заключеніе, которое столь торжественнымъ тономъ заявляєть А. А. Дмитріевскій, т. е., что «теперь не подлежить сомный», что именемъ: 'Аүютохітту назывался придворный церковный уставъ». Намъ кажется, что упомянутая фраза можеть означать только, что «следуеть пъть последование Агіополита, какъ принято (по образцу) въ Великомъ храмъ, находящемся во дворпъ». Послъдование Агіополита должно такимъ образомъ остаться ничёмъ инымъ, какъ только последованиемъ Агіополита. Если же подъ «последованіемъ» разумёть «уставъ», и тогда у насъ останется только уставъ Анополита, а не придворный уставъ, составленный спеціально для дворца. Но возможно ли подъ «последованіемъ» Агіополита разум'єть «уставъ»? Въ прим'єчаніи къ своему положенію на той же страниців авторъ косвенно выражаеть мысль, что иное пониманіе термина: ἀκολουδία 'Αγιοπολίτου не возможно. Онъ говорить, что Квиринъ-Венеть и проф. Мансветовъ «знають о последовании Агіополита, но истиннаго смысла и значенія этого последованія въ богослуженіи византійской церкви не выясняють». Квирина-Венета мы не имбемъ подъ руками, но мноніе Мансветова знаемъ. Въ своемъ сочиненіи: «Церковный уставъ», стр. 130, онъ, ссылаясь на свидвтельство Вальсамона (Пері тіїς διά των τρίων σημαντιρίων μετακλήσ. Rhally. IV, σ. 521. Migne, t. 138, c. 1074-75), говорить, что названіе «ἀκολουθία του Αγιοπολίτου, благодаря связи Константинополя съ Герусалимомъ, утвердилось въ XII в. за последнею частію утрени, за тою частію, которая начинается канономъ». Вальсамонъ своимъ свидетельствомъ даетъ

достаточный поводъ къ такому утвержденію, и Мансветовъ-ученый, въ высшей степени осторожный и проницательный — въ этомъ случав, какъ и во многихъ другихъ, гораздо ближе къ истинв. чвиъ А. А. Дмитріевскій. Вальсамонъ ясно различаеть уставы: Студійскій и Ιεργαλιμμακία (τὸ Ἱεροσολυμιτικόν καὶ Στουδιτικόν τυπικόν. Migne, ibid. є. 1340) и последованіе (απολουδία) Агіополита, которое у него всегда поется и есть не что иное, какъ «ψαλτωδήματα Αγιοπολιτικά» (ibid. 1075). Во вевхъ другихъ свидетельствахъ, упоминающихъ объ Агіополитъ, неизмънно упоминается и о пъніи. Можно ли игнорировать это обстоятельство? Въ томъ м'вств Пантократорскаго типика, которое приводить А. А. Дмитріевскій, говорится: όφείλει ψάλλεσθαι ή ακολουθία Αγιοπολίτου; ΒΕ ΑΡΥΓΗΧΕ ΜΈ ΤΑΧΕ-ΤΟ ЖΕ CAMOE: είς δὲ τὸν άγιοπολίτην ψάλλονται τὰ στιχιρὰ (CTP. 58, ΠΡΗΜΒΥ.), ὁ άγιοπολίτης ψάλλεται τὰ στιχιρά τοῦ Εὐαγγελισμοῦ (стр. 59, примін.). Другія извістныя намъ свидетельства указывають на то же самое, т. е. на тесную связь Агіополита съ пъніемъ. Такъ въ Евхологіонъ Гоара, въ изложеніи литургіи Преждеосвященныхъ Даровъ, указывается варіантъ по Барбериновскому CΠΗCKY: xαὶ ψάλτης τὸ στιγιρὸν τὸ άγιοπολιτικὸν xαὶ μετὰ τοῦ αὐτοῦ ήγου Δόξα κ. τ. λ. (Goar. Εὐγολόγ. Paris. 1647, p. 202). Βъ описаніи рукописей Іерусалимской библіотеки Пападопуло-Керамевса (t. II, р. 277) мы находинь: ψαλτήριον σύν θεώ κατά τον Άγιοπολίτην. Пападопуло-Керамевсь не даетъ намъ подробнаго описанія, но псалтирь несомнівню относится къ пъвческой сторонъ богослуженія. Что же означають всь эти приведенныя нами свидетельства, указывающія на поніє, какъ на что то неизмънно связанное съ Агіополитомъ? Очевидно «Агіополить» не есть уставъ, а пъвческое изложение церковныхъ службъ, или система церковнаго пенія 1), изобретенная и употреблявшаяся въ святомъ граде ни Іерусалимъ. Система эта была, очевидно, сравнительно съ обычною очень красива, вслёдствіе чего была усвоена придворнымъ храмомъ въ Константинополь. Есть возможность близко ознакомиться съ этою системою даже и въ настоящее время, такъ какъ книга: «Ауютодітус» и досель, повидимому, сохранилась въ рукописяхъ. О ней упоминалъ еще Фабрицій (Fabr.-Harl. Bibliotheca graeca, t. III, р. 654) въ такихъ выраженіяхъ: Hagiopolites sive liber manuscr. de musica recentium graecorum, quem citat Cangius in glossario graeco in ήχος, φωνή et caet. Ποздиње A. Vincent въ изданіи: Notices et extraits des manuscrits de la bibliothèque du Roi, t. XVI, 2, Paris. 1847, p. 259-281 даетъ подробное ея описаніе и выдержки изъ нея съфранцузскимъ переводомъ и примінаніями. Рукопись эта Парижской королевской библіотеки XII—XIII в. № 360 начинается такъ: Βιβλίον 'Αγιοπολίτης συγχεχροτημένον έχ τινών μουσιχών μεθόδων.— Αγιοπολίτης λέγεται το βιβλίον, ἐπειδή περιέχει ἀγίων τινῶν καὶ ἀσκητῶν βίω διαλαμψάντων (πατέρων έν) τη άγία πόλει των Ίεροσολύμων συγ(γράμ-



<sup>1)</sup> Cm. Krumbacher, Geschichte d. Byzant. Litteratur. Zweite Aufl. 1897. S. 599.

ματα).—Παρά τε (τοῦ ὁσίου Κοσμα) καὶ τοῦ Κυροῦ Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ τῶν ποιητῶν, ἤχους δὲ (δεικται μόνους) ὁκτώ ψάλλεσθαι ἔστι δὲ τοῦτο ὑπ-(όβλητον καὶ) ψευδές. Итакъ, это что-то въ родѣ пѣвческаго октонха, составленнаго Дамаскинымъ. Экстракты, сдѣланные Винцентомъ, не даютъ полнаго понятія; но вѣроятно сохранились еще другіе экземпляры этой книги среди многочисленныхъ музыкальныхъ рукописей восточныхъ монастырей.

Въ заключение нашего разбора книги А. А. Дмитріевскаго мы не можемъ не высказать сожальнія, что издателю приходится, повидимому, бороться или со скудостію средствъ, или съ суровою экономією. Кажется, что върнъе послъднее. Книга издается на средства Святъйшаго Синода или находящагося при немъ духовно-учебнаго комитета, и мы не думаемъ, чтобы Св. Синодъ сталъ скупиться для такого очевидно полезнъйшаго дъла. Очевидно, суровую экономію соблюдаютъ ближайшіе распорядители средствами, ассигнованными Св. Синодомъ. Экономія хорошее дъло, но въ мъру; здъсь же она, по нашему мивнію, превышаеть мъру. Къ чему, напримъръ, такая экономія съ бумагой и пірифтами. Обыкновенно принято всякій новый памятникъ начинать съ новой страницы; здёсь же боятся оставить незаполненной хотя бы треть страницы, и всегда за однимъ непосредственно помъщается другой памятникъ, даже не отступя. Обыкновенно принято, — и недаромъ, — цифры, обозначающія дни мъсяца печатать жирнымъ шрифтомъ; здъсь это сочтено излишнимъ. Все это портить изданіе, хотя и не существенно, но все-таки портить, равно какъ и отсутствіе ремарокъ на верху страницъ, что совершенно необходимо въ книгахъ, имъющихъ характеръ Сборника. Но особенный и весьма существенный вредъ по отношенію къ изданной книгъ принесла экономія тімъ, что не дозволила составить указателей. Отсутствіе указателей и подробнаго аналитическаго оглавленія до последней степени затрудняеть пользование книгой, и она въ настоящемъ своемъ видъ не можетъ приносить наукъ и половины той пользы, какую могла бы и должна бы принести, ибо при затруднительности пользованія даже отъ внимательныхъ изследователей могуть ускользать многія матеріи, интересныя и требующія изследованія. Издатель и самъ хорошо сознаетъ настоятельную потребность въ указателъ, но отсутствие его оправдываетъ экономическими соображеніями. Онъ объщаетъ, впрочемъ, дать указатель при второй части сразу для двухъ частей, но когда то это будеть и притомъ навърное ли? Издатель говорить, что онъ дасть этотъ указатель въ томъ только случав, "если позволять матеріальныя средства". Он' в непрем' в не одлжны это позволить и это конечно послужитъ къ громадному улучшенію изданія. Но все-таки лучше, если бы быль особый указатель у первой части: книга достаточно велика, чтобы имъть свой особый указатель; общимъ указателемъ, составленнымъ для двухъ или нъсколькихъ книгъ, не такъ удобно лользоваться, какъ частнымъ. Но въ настоящее время неть никакого; приходится мириться съ

неудобствомъ и ждать. Будемъ надъться, что достоуважаемый ученый поторопится изданіемъ второй части и слъдующихъ, а духовное начальство поддержитъ его и матеріально и нравственно и дастъ ему возможность довести свой монументальный трудъ до конца.

Профессоръ И. Красноседьневъ.

Одесса. 7 марта 1897 г.

**Феодорита**, епископа Киррскаго, Отвъты на вопросы, обращенные къ нему нъкоторыми (sic!) египетскими епископами. По рукописи десятаю стольтія издаль А. Пападопуло-Керамевсъ. С.-Петербургъ, 1895. XIII → 172 стр. 8°.

Θεοδωρήτου, ἐπισκόπου πόλεως Κύρρου, πρὸς τὰς ἐπενεχθείσας αὐτῷ ἐπερωτήσεις παρά τινος τῶν ἐξ Αἰγύπτου ἐπισκόπων ἀποκρίσεις ἐκδ. ὑπὸ λ. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.

[Записки историко-филологическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго университета. Часть 36].

Греческій тексть, о которомь здёсь идеть рівчь, не принадлежить къ такъ-называемымъ anecdota. Онъ издавна извъстенъ и не разъ изданъ въ числъ твореній св. философа и мученика Іустина, которому приписывають это сочинение извъстные прежнимъ издателямъ списки. codex Regius (C) 1363 г. и codex Claromontanus 1541 г., изъ коихъ послъдній непосредственно списанъ съ перваго. Въ этихъ спискахъ упомянутая статья пом'вщена подъ сл'вдующимъ заглавіемъ: «Отв'вты святаго Іустина православнымъ на нѣкоторые необходимые вопросы». Не могло, однако, скрыться отъ вниманія спеціалистовъ, что въ этомъ сочиненіи, приписываемомъ Іустину, писателю второго въка († 166), излагаются догматическіе вопросы, возбужденные лишь въ болье позднее время, и упоминаются факты и лица, о которыхъ знаменитый апологетъ ничего не могъ знать; такъ, напр., на стран. 88, 8 и 91, 10 говорится объ Оригенъ, жившемъ въ третьемъ столътіи (185—254). Итакъ, по общепринятому мивнію, богословы рішились включить это сочиненіе въ разрядъ псевдо-іустиновыхъ и считали его авторомъ неизвъстнаго писателя пятаго стольтія; а некоторые прямо указывали на Киррскаго епископа Өеодорита († ок. 457).

Теперь г. Пападопуло-Керамевсу удалось окончательно рёшить этотъ вопросъ; въ библіотек святогробцевъ, находящейся въ Константинопол въ подворь св. Гроба, посчастливилось ему найти древнюю рукопись (Х-го в ка), въ которой авторомъ нашихъ «Отв товъ» названъ епископъ Өеодоритъ. Какимъ образомъ и когда исчезло знаніе о д в ствительномъ автор в, и почему въ бол в позднихъ спискахъ именно Густинъ заступалъ его м в сто, опредълить достов в рно нельзя, что, впрочемъ, им в сто и маловажное значеніе, въ виду того, что сомн в в тор указаніи і ерусалимскаго списка н в тъ никакой причины.



Но этимъ не ограничивается достоинство новонайденной рукописи. Она, кромъ того, даетъ намъ сочинение Өеодорита еще и въ болъе полномъ видъ и въ болъе подлинномъ порядкъ. Сверхъ 146 главъ, извъстныхъ изъ прежнихъ изданій, въ древивищей рукописи встрівчаются еще пятнадцать новыхъ, такъ что теперь число всёхъ — 161, причемъ разбросанныя въ позднихъ, неполныхъ спискахъ главы въ јерусалимской рукописи представляются въ отчасти новомъ и очевидно первоначальномъ порядкв. При такихъ условіяхъ, следуеть ожидать, что ісрусалимскій списокъ представить и тексть болье исправный, чемъ те списки, которыми пользовались прежніе издатели. Это ожиданіе оправдывается вполнъ. Во многихъ мъстахъ новый списокъ дополняетъ болъе или менъе значительные пробълы прежняго текста и, вмъсть съ тъмъ, даетъ и разночтенія, помощью которыхъ доставляется возможность или возстановить искаженныя переписчиками слова автора или удалить вкравшіяся кое-гдъ въ теченіе временъ интерполяціи. При этомъ, чтеніями древнъйшей рукописи часто подтверждается то, о чемъ ученые издатели уже прежде догадывались, а чаще того — то или другое затрудненіе, не поддававшееся остроумію издателей, устраняется теперь простайшимъ образомъ. Поэтому, г. П.-Керамевсъ, обнародовавъ свою находку, оказаль наукъ немалую услугу.

Мы не беремся судить о цённости и правильности Өеодоритовыхъ отвётовъ, относящихся къ разнымъ догматическимъ и экзегетическимъ вопросамъ, нерёдко довольно затёйливаго характера, и предоставляемъ рёшеніе объ этой сторонё разбираемаго текста болёе компетентнымъ спеціалистамъ-богословамъ, тёмъ болёе, что эти отвёты, большею частью, по содержанію, не представляютъ собою новаго вклада въ науку. Наша задача — остановиться, такъ сказать, на одной лишь внёшней формё новаго изданія и разсмотрёть критическую разработку, предпринятую издателемъ на основаніи открытаго имъ новаго рукописнаго матеріала.

При подробномъ разсмотре і і і і і і рукописи оказывается, что, несмотря на некоторыя испорченныя места и даже пропуски, текстъ въ ней вообще боле подлинный и первоначальный, чемъ въ другихъ спискахъ. Особенно важно то обстоятельство, что она не подверглась интерполяціи, посредствомъ которой въ рукописи С какой-то довольно ученый корректоръ, устранивъ искусными измененіями или прибавленіями разныя ошибки и недосмотры прежнихъ писцовъ, далъ словамъ обманчивый видъ исправности. Для осторожнаго критика вытекаетъ изъ этого необходимость строго держаться преданія этой древнейшей рукописи и отказываться отъ ея чтеній лишь въ томъ случае, если последнія никакъ не согласуются съ правилами грамматики или съ последовательностью мыслей.

Относительно этого обязательнаго принципа здравой критики новый издатель нерѣдко погрѣшалъ, какъ доказываютъ это слѣдующіе примѣры: На стр. 18, 27 слѣдуетъ читать по іерусалимскому списку: τὸ τῆς

αὐτῆς είναι οὐσίας ἀμφότερα... οὐκ ἀφαιρεῖται τοῦ ἐξ ἀμφοτέρων συγκειμένου то сиуветоу, т. е. «То обстоятельство, что два предмета одного и того же существа, не ившаетъ называть вещь, состоящую изъ обоихъ, сложною». Напрасно издатель пренебрегь обычною конструкцією (афагройцаї тічос ті = отнимаю у кого что), дающею совсвиъ удовлетворительный смыслъ. Чтеніе прежнихъ изданій, принятое и г. П.-Керамевсомъ (вивсто τὸ—τῷ), не заслуживаетъ вниманія. — На стр. 27, 17 читается въ новомъ издаμίμ: εἰ ὁ προλεγθεὶς νόμος πρὸ τῶν χρόνων τοῦ Δαυίδ τοῖς Ἰσραηλίταις ἐντέταλται, πως ό εὐαγγελιστής Ματθαίος... έμνημόνευσεν κτλ. Но древивищая рукопись дветь сутстайто, и найти въ этой формв, отвергнутой г. П.-Керамевсомъ, недостатокъ въ грамматическомъ отношении — не по силамъ и самому ръяному аттикисту. — На стр. 28, 14 значится по іерусаμυμοκομή επική: τὸ γὰρ ἐκ τῆς γυναικός τίνος χωρίς πορνείας τικτόμενον υίος έστιν έξ άνάγκης του άνδρος της γυναικός, т. е. «Дитя, рожденное не прелюбодъйствовавшею женою кого нибудь, непременно сынъ мужа этой женщины». Издатель ошибся въ опфикъ разночтеній, принявъ изъ позднихъ списковъ интерполированный варіанть: υίος... του ανδρός και της γυναικός. — На стр. 43,7 говорится о томъ, почему Богъ, создатель всего міра, Аполлонію, изв'єстному языческому чудотворцу въ І-мъ в. по Р. Хр. не мъщаль вліять посредствомь талисмановь на животныхь и стихіи: εἴπερ ὁ θεὸς ὡς ἀγαθῷ τῷ γινομένω ἡδόμενος ἐκείνω (Scil. Ἀπολλωνίω) συνήργησε, διά τι μη διά προφητών η δι' άποστόλων τά τοιαύτα γεγένηται; εί δὲ μή ήρέσκετο ώς φαύλω, τίνος ένεκεν το φαϋλον... οὐκ ἐκώλυσεν; ΒΕΒΕ ΒΟ въ порядкъ и нътъ никакой нужды въ корректуръ издателя, который измівниль ауабф тф въ ауатитф, несмотря на то, что чтеніе древнівіпаго кодекса поддерживается и соответственными словами следующаго предложенія (ώς φαύλφ) и смысломъ («Если Богъ, радуясь совершившемуся чуду какъ двлу доброму, помогалъ Аполлонію, почему и т. д»). — На стр. 44,6 напечатано: ἐπαιδεύθη Μωυσῆς ἐν πάση σοφία Αίγυπτίων. Χοτя въ этомъ предложеніи, взятомъ изъ Дівній Апостоловъ (7,22), и тексть Новаго Завъта и јерусалимскій списокъ Отвътовъ не дають предлога еч, новъйшій издатель все-таки не рышился выкинуть эту совсымь лишнюю прибавку.—На стр. 44,10 читается: των γάρ Αίγυπτίων τότε ή σοφία τὰ τῆς πλάνης ὑπῆργε Κδιδάσκουσα> διδάγματα. Слово διδάσκουσα ποπαдается лишь въ позднихъ спискахъ, а смыслъ предложенія и безъ него вполев ясенъ. «Мудрость египтянъ тогда состояла въ ученіяхъ (языческаго) заблужденія». Поэтому не было никакой причины принять эту интерполяцію (какъ сдёлано новейшимъ издателемъ) въ ущербъ подлинности текста, представляемой и здёсь іерусалимскимъ спискомъ. — На стр. 46,7 читается въ древивищей рукописи: και τά τοιαύτα πολλά εύρίскетал èv тү дей үрхой. Мы не знаемъ, въ чемъ собственно можно упрекнуть выраженіе та тогайта (см. 96,23 τίς οὖν ή τῶν τοιούτων ἡημάτων διάνοια:), и почему новъйшій издатель пренебрегь имъ и придержался чтенія прежнихъ изданій: токайта (безъ члена). — На стр. 48,18 напечаΤΑΗΟ: οὐ γὰρ οὕτως ἦσαν ἀνόπτοι οἱ τὴν ὀροφὴν ἀποστεγοῦντες, ὥστε μὴ βοᾶν τοις έν τῷ οἴκφ ὑποχωρείν, ἵνα μὴ πλήσσωνται. Ηο Βъ iepycanhuckon pykoписи читается βοάν το υς, έν τῷ οἰκφ ὑπογωρείν и не было основанія измінять лучшему списку. Всякій знаеть, что при глаголахъ παραγγέλλειν, λέγειν, βοαν, означающихъ «приказывать», ставится также асс. с. inf. (см. Krüger, Griech. Sprachlehre § 55,3, 13: εἴρημα ἐγώ πάντας πείθεσθαί σοι. — Κύρος παρήγγειλεν έχ της τάξεως μηδένα χινείσθαι и т. д.). Κъ этимъ глаголамъ относится также ститрето, и не чему удивляться, что Осодорить при немъ поставилъ то dat. c. inf. (63,20 и 93,24), то acc. c. inf. (53,5 и 120,5). Удивительно то, что новъйшій издатель въ одномъ изъ послъднихъ случаевъ (53,5) счелъ нужнымъ возстановить dat. c. inf., между тымь какь въ другомъ (120,5) асс. с. inf. казался ему конструкцією безупречною. — На стр. 57,18 спрашивается, почему, хотя Христосъ объщаль привлечь къ себъ вспахь, все-таки не всъ въровали въ него. Въ ΟΤΒΕΤΕ ΓΟΒΟΡΗΤΟЯ: ἀπό τοῦ οἰχείου τέλους πᾶς λόγος χρίνεται τέλος δὲ τοῦ πάντας έλχειν πρὸς ἐαυτόν, ὅταν καταργήση πᾶσαν ἀρχὴν κτλ. (Ι. Κορ. 15,24), т. е. «О всякомъ словъ должно судить по собственному его предълу; предвль же объщанія привлечь къ себъ вськъ (наступить тогда), когда Христосъ упразднитъ всякое начальство и всякую власть». Напрасно чтеніе іерусалимскаго списка той... Еджым отвергнуто издателемъ, принявшимъ непонятный варіанть то ... Еджегу. — На стр. 58,1 издатель подоэръваетъ довольно значительное искажение текста, но непамъненное чтение древивишей рукописи представляеть вполив ясный, безукоризненный смыслъ. Для большей наглядности, сопоставимъ оба текста, такъ-что правый столбецъ содержитъ преданіе ісрусалимскаго списка, лівый текстъ, поправленный издателемъ помощью разныхъ неудачныхъ измѣненій и прибавокъ:

καὶ παρουσία. 

ἀδύνατον τοῖς δαίμονα τοῖς δαιἀδύνατον τοῖς δαίμοσι ποιῆσαι τἢ ἀπουσία ἄπερ ἀπουσία ἄπερ τἢ παρουσία. οὐ γὰρ βουλήσει βουλήσει μόνον ἐνεργοῦσιν, άλλὰ καὶ μόνον ἐνεργοῦσιν ζοὶ δαίμονες , ἀλλὰ παρουσία.

Смыслъ сказаннаго авторомъ—слѣдующій: «Демонамъ невозможно дѣлать неприсутствуя то, что они дѣлають присутствуя, потому что одна воля ихъ недостаточна для дѣйствія, а приходится имъ и присутствовать».— На стр. 66,9 говорится о волшебницѣ, у которой Саулъ освѣдомлялся, и о вызванномъ ею Самуилѣ (І. Reg. 28, 12—19): ѝ δὲ ἀλάθεια τῶν ῥημάτων γέγονεν ἐκ τοῦ θεοῦ τοῦ δεδωκότος τῷ δαίμονι, ἐν σχήματι τοῦ Σαμουὴλ ὀφθέντι τἢ ἐγγαστριμύθω, τοῦ μέλλοντος τὴν δήλωσιν, т. е. «Правда словъ, высказанныхъ въ этомъ случаѣ, произошла отъ Бога, дозволившаго откровеніе будущаго тому демону, который представился волшебницѣ въ видѣ Самуила». Издатель опять-таки принялъ въ свой текстъ интерполированное чтеніе менѣе надежныхъ рукописей: ὀφθῆναι τἢ ἐγγαστριμύθω καὶ δετξαι τοῦ μέλλοντος τὴν δήλωσιν.— На стр. 67,9 спрашивается

египетскимъ епископомъ, почему Моисей для благословенія, которымъ передъ смертью благословиль израильтянь (Deuter. 32, 1-42), употре-**ΘΕΙΤ** ΦΟΡΜΥ ΠΈCΗΗ: διά τί μετ' ώδης αὐτά Ελεγε, γαύνωσιν μαλλον ήπερ ώφελειαν εἰδότων τῶν ἀσμάτων τοῖς ἀνθρώποις ἐνεργάζεσθαι; эτο значить: «Ποчему Моисей сказаль эти слова въ видъ пъсни, котя пъсни возбуждаютъ обыкновенно въ людяхъ изнѣженность, вмѣсто того, чтобы принести имъ пользу». Объ извъстномъ значенім глагола оббе (= solet) см. 74,12; 122,13 и 144,10. Издатель же придумаль είδότος (вм. είδότων), корректуру намъ непонятную. — На стр. 80,2 собесъдникъ Өеодорита возбуждаеть довольно нелёпый вопрось, не слёдуеть-ли упрекать Бога въ зависти за то, что онъ не одарилъ всехъ людей божественностью. На эτο οτΒΕσαθτος: ἔοιχε δὲ αΰτη ή ἐρώτησις τῷ λέγοντι λόγφ «καλός ἐστιν ὁ όφθαλμός και τιμιώτερος τῶν ποδῶν», ἀλλ' εἰ ἄφθονός ἐστιν ὁ θεός, διὰ τί οὐκ έποίησε τους πόδας οφθαλμούς; здёсь предпочесть нужно чтеніе іерусалимскаго списка хадо́у, т. е. «Око прекрасная вещь» (см. Krüger § 43,4,11: Καλόν ή άλήθεια και μόνιμον Plato; αι μεταβολαι λυπηρόν Eur. 1). Κρομά того, кажички должны быть поставлены после όφθαλμούς (вм. после πоδων), такъ какъ предложение άλλ' εί - όφθαλμούς также относится къ чымъ-то словамъ, которыя авторъ примерно приводить для доказательства глупости сделаннаго запроса. - На стр. 88,27 въ позднихъ спискахъ попадается замвчательный примбръ упомянутой уже не разъ интерполяцін. Въ і русалимскомъ спискі значится: εί διπλοῦν το ἐν Ἡλία γάρισμα αἰτήσας Έλισσαῖος ἡχούσθη, πῶς οὕτε ἀπλᾶ τὰ ἔργα Ἡλιοὺ ἐποίησεν, οἶον ύετων έποχήν και λιμού έπαγωγήν κτλ. Это преданіе представляєть вполнё удовлетворительный смыслъ, если только припомнить, что Осодоритъ употребляеть частицу обте нередко въ томъ значении, которое писатели классическихъ временъ присваивали исключительно формъ одбе даже не, ne—quidem; cm. 56,2 (εἰ τὸ Ἰωάννου βάπτισμα μὴ κατὰ νόμον ἦν, ὧσπερ ойть пу, ктл.); 50,23; 144,21 и 145,9. Непонимание этого вульгаризма Өеодорита привело къ вставкъ ненужныхъ и даже неумъстныхъ словъ ойте διπλά (пось άπλά). Новъйшій издатель не правъ, соглашаясь съ интерполяторомъ и отвергая подлинное чтеніе іерусалимскаго списка. — На CTP. 90,3: τί τοῖς μετ' ἐκείνους ἐκ τῶν ἐπ' αὐτοῖς γεγονότων τὸ ὄφελος, δίδα-Еоу. Кто принимаетъ во внимание подобныя настоящему мъста нашего автора (напр. 32,6 τί το κέρδος του χριστιανού;), тотъ не можеть согласиться съ принятою издателемъ излишнею вставкою δίδωσι (послъ офедос), попадающеюся лишь въ поздивишихъ спискахъ. — На стр. 98,3 μέλλει δίδοσθαι δικαίοις τε καὶ ἀδίκοις ἡ τῶν πρακτέων ἀμοιβή. Издатель въ текств оставилъ рукописное чтеніе практєюм безъ изміненія, а подъ текстомъ прибавилъ критическую замътку: lege πραχθέντων. Онъ упустиль изъ виду, что выражение та практеа у Осодорита обозначаеть не

<sup>1)</sup> Подобнымъ образомъ издатель и на стр. 100,27 ошибочно отвергъ чтеніе древнѣйшей рукописи: ἀναγκατόν ἐστιν ὁ τοῦ θεοῦ φόβος, напечатавъ ἀναγκατός (по позднѣйшимъ спискамъ).

только то, что нужно дёлать, но также то, что сдёлано (см. 95,22 τὰς τῶν πρακτέων ἀμοιβάς и 82,5). — На стр. 98,5: τῷ δὲ ἀέρι, εἰ καὶ πρὸς ἀναπνοὴν τότε (т. е. въ загробной жизни) οὐ χρήζομεν, ἀλλὰ πρὸς τὴν κίνησίν τε καὶ τοπικὴν μετάβασιν ἀναγκαίως αὐτῷ χρώμεθα. Если въ первомъ глаголѣ (χρήζομεν) настоящее время можетъ быть допускаемо въ смыслѣ будущаго, то, конечно, и при второмъ глаголѣ нѣтъ никакой нужды отвергать чтеніе іерусалимскаго списка (χρώμεθα) и придерживаться чтенія поздивйшихъ списковъ: χρησόμεθα, какъ это сдёлалъ издатель. — На стр. 101,7 сл. говорится о томъ, что Богъ въ Ветхомъ Завѣтѣ повельть закалать въ жертву животныхъ для того, чтобы люди такимъ образомъ оказывали ему надлежащую честь. Слёдующія за тѣмъ слова мы опять позволяемъ себѣ отпечатать въ двухъ столбцахъ, изъ которыхъ лѣвый даетъ подлинныя слова іерусалимской рукописи, правый же — текстъ разбираемаго изданія:

πῶς διὰ τὸ θύειν ἀνθρώπους Ελληνες δείχνυνται ἐαυτῶν ἀσεβέστεροι; ὅπερ φάσχουσιν ὑπὸ τῶν παλαιῶν γεγονέναι χάριν τῆς (ΒЪ рукописи: τοῦ) πλείονος τιμῆς τῶν παρ' αὐτοῖς νομιζομένων θεῶν, μειζόνως αὐτοὺς τῇ τῶν λογιχῶν θυσίᾳ τιμώντων.

πῶς διὰ τὸ θύειν ἀνθρώπους "Ελληνες δείχνυνται (τοῖς) ἐαυτῶν (θεοῖς) ἀσεβέστεροι (ὅπερ φάσχουσιν ὑπὸ τῶν παλαιῶν γεγονέναι χάριν τοῦ πλείονος τιμῆς τοὺς παρ' αὐτοῖς νομιζομένους θεοὺς ἀξιοῦσθαι), μειζόνως αὐτοὺς τῆ τῶν λογιχῶν θυσία τιμῶντες;

По іерусалимскому списку все понятно и перевести не трудно: «Какимъ образомъ греки, принося въ жертву людей, представляются самими безбожными? Говорять, что древніе люди дізвли это для большей чести признанныхъ ими боговъ, полагая больше чествовать ихъ посредствомъ жертвоприношенія разумныхъ тварей». Для употребленія изв'єстной фразы άσεβέστεροι έαυτων можно сравнить следующіе примеры: γώρα έαυτης άμείνων Eur.; δαρραλεώτεροί είσιν αύτοι έαυτῶν Plato. Итакъ, слова автора отнюдь не нуждаются въ разныхъ изміненіяхъ и вставкахъ, напрасно выдуманныхъ издателемъ. — На стр. 106,19 напечатано: πασι τοις ύπὸ τὸν νόμον ὑπῆρχε δυνατόν... γενέσθαι ἀμέμπτοις. Πρинимая во вниманіе, что по правиламъ греческаго синтаксиса безразлично сказать Еξεστί μοι γενέσθαι εύτυχει или έξεστί μοι γενέσθαι εύτυχη (cm. Krüger § 55,2, 7), иы принуждены, вопреки выбору издателя, признать болье подлиннымъ чтеніемъ-чтеніе болье древней рукописи, т.е. αμέμπτους.--На стр. 134,30: ἐὰν δὲ τὸ θέλημα τῶν ἀνθρώπων μὴ ἡ ἐπόμενον τῷ θελήματι τοῦ θεοῦ, οὐχ ἐξ ἀσθενείας τοῦ θεοῦ οὐ γίνεται τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ, ἀλλ' ἐκ τῆς τῶν ἀνθρώπων, т. е. «Богъ хочетъ, чтобы всякій спасся; если же къ этому желанію Бога не присоединится и готовность людей, то желаніе не исполняется не всявдствіе какого-то безсилія Божія, а лишь изъ-за слабости людей». Въ этихъ словахъ нътъ ничего, что могло бы возбудить какоенибудь недоумвніе, и напрасно издатель требуеть въ своихъ Addenda et Corrigenda устраненія отрицанія об.—На стр. 141,26: об тір тоуобсав γυναϊκα ἐπελέξατο ὁ θεὸς γενέσθαι μητέρα τοῦ Χριστοῦ, ἀλλά τὴν πάσαν

γυναίκα ταϊς ἀρεταϊς ὑπερκειμένην, т. е. «Богъ избралъ матерью Христа не какую-нибудь первую попавшуюся женщину, а ту, которая превзопла всякую женщину своими добродѣтелями». Чтеніе поздившихъ списковъ: τὴν πᾶσαν τῶν γυναικῶν, котя и понравилось издателю, не заслуживаетъ никакого уваженія. — На стр. 149,12 чтеніе ієрусалимскаго списка ἀνακλωσθῆναι представляєть собою единственно правильную форму аориста глагола ἀνακλώθω, и издатель ошибся, принявъ изъ прежнихъ изданій ἀνακλωθῆναι.

Въ другихъ мъстахъ издатель, наоборотъ, придерживался преданія іерусалимской рукописи, между тёмъ какъ, по нашему мивнію, разночтенія ея, будучи не что иное, какъ ошибки переписчика, должны уступать мъсто чтеніямъ болье позднихъ рукописей, причемъ все равно, основаны ле эти чтенія, рекомендующіяся правильностью языка и посл'вдовательностью мыслей, на болье тщательномъ сохранении подлинныхъ словъ автора, или же, какъ это въ большинствъ случаевъ кажется въроятиве, представляють собою удачныя поправки и догадки какого-нибудь ученаго читателя или корректора. Такъ, напр., нельзя сомивваться въ томъ, что на стр. 26,24 принятое издателемъ изъ јерусалимскаго списка удареніе αίγμαλώτιδα (вм. правильнаго αίγμαλωτίδα), не корыстно для критики текста.—На стр. 38,21: διά γάρ την υπερβολήν της αυτου θλίψεως (Ἰωβ) τὰ τῆς κατάρας ἐφθέγξατο ῥήματα, ἢς ἀπαλλαγείς οὐκ ἔστι δῆλον ότι την αυτήν... είχε γνώμην. Было бы лучше, если бы издатель не обратиль вниманія на варіанть іерусалимскаго списка обхесть и писаль бы съ прежними изданіями: обхеть будочоть. Смівшеніе обівихь формъ (обиет и оби есть) является и 44,23.—На стр. 40,28 издатель приняль въ тексть разночтеніе іерусалимскаго списка вору (вм. вору), хотя мы здёсь, несомивно, не имвемъ двла съ какой то особенностью языка автора. Это удареніе — простая ошибка переписчика; на стр. 50,15 правильное удареніе этой формы встрівчается во всіхъ рукописяхъ. — На стр. 49,9 напечатано по іерусалимскому списку: ٤ως τοῦ χαιροῦ τῆς τοῦ χόσμου ἀνα**πτήσεως.** Неумъстному слову αναπτησις (= вторичное пріобрътеніе, геcuperatio) должно предпочесть чтеніе прежнихъ изданій амажток (= возобновленіе міра при второмъ пришествіи Господа). — На стр. 56,18 говорится: Когда Іоаннъ Предтеча послаль своихъ учениковъ ко Христу, онъ преследоваль, по мненю многихъ, ту цель, чтобы они удостоверились, что Христосъ действительно тоть, о комъ говорится въ Ветхомъ Завете. Почему же Іоаннъ не самъ сказаль имъ это яснымъ показаніемъ (хата атоораси), а предложиль Христу этоть вопрось чрезь посредство учениковъ? διά τί μή κατά ἀπόφασιν είπεν αύτοῖς, άλλά κατά πεῦσιν δι' αὐτῶν τῷ Χριστῷ προσήγαγεν; Варіанть іерусалимскаго списка хатὰ πεῦот не имъетъ смысла. Можно предположить, что переписчикъ подъвліяніемъ предыдущаго хата атофасы ошибочно повториль предлогь хата (диттографія), но, можеть быть, слова ката пейску слёдуеть соединить въ одно слово катапечти (= осведомленіе, вопрось). Это сложное слово,

Digitized by Google

признаться, намъ покуда неизвъстно, но, въ виду того, что для глагола кαταπυνθάνομαι есть разные примівры у поздникь писателей, ніть основанія считать невозможнымъ образованіе имени существительнаго жатаπευσις.—На стр. 72,13 съ перваго взгляда всякому ясно, что чтеніе іерусалимской рукописи άριθμήτω (вм. άναριθμήτω, что встречаемъ въ другихъ рукописяхъ) по смыслу совсвиъ невозможно. Кромв того, издателю следовало бы возстановить правильное ударение этого слова, фрвμητώ. — На стр. 76,18 собесваникъ Осодорита спрашиваеть: εί μή τὸ αίμα τοῦ ἀνθρώπου ἐστίν ἡ ψυχή, διὰ τί ἐκχυθέντος ἐκείνου τὸ ζῷον ἀπόλλυται και διά ποίων ύποδειγμάτων δείκνυται; ότι έστι ψυχή εν τῷ σώματι ή έτερόν τι τή итібы абратоу; Это значить: «Если кровь человъка не есть душа его, почему, по пролитіи крови, умираетъ животное? Какими же признаками доказывается, что въ твлв есть душа или что-нибудь другое, невидимое для твари (людей)?» Этотъ, повидимому, вполев подходящій смыслъ получается, если мы придержимся чтенія кодекса С. Издатель же рішиль иначе: онъ напечаталь ех ту ктібе йоратох по разночтенію іерусалимскаго списка, что мъшаетъ пониманію и, кажется, ошибочно повторено подъ вліяніемъ предыдущаго є у то общать. Подтвержденіемъ чтенія नन хтіся доратом можеть служить и однозначущее выраженіе въ отвётё Θεοдорита (77,6): πρόδηλον ἄρα, ὅτι ἔστι τι ἡ ψυχὴ ἀόρατον τοῖς ἀνθρώποις.—На стр. 82,17 читать следуеть съ прежними изданіями έκδημούντες... και ένδημο υντες. Чтеніе έκδημο υντος... και ένδημο υντος, принятое издателемъ изъ іерусалимскаго списка, не имбеть ни конструкціи, ни смысла; родительный п. этихъ причастій относился бы къ предыдущему слову Хрістой, а это-невозможно. - На стр. 106,13 въ новъйшемъ изданіи напечатано по іерусалимскому списку: το παντί άνδρώπω άδύνατον, τούτο καί τινι άνθρώπων ύπάρχει δυνατόν. Это значило бы: «Что невозможно всякому человъку, то и кому-нибудь изъ людей бываетъ возможно?» Этой явной безсмыслицы избъть бы издатель, пиши онъ съ другими списками абочаточ (вм. δυνατόν).—На стр. 114,10: ή δè exxlnoia... πόθεν... τοσαύτην... ἐπίδοσιν ἐδέξατο, μὴ τῆς θείας τε καὶ ζώσης τοῦ σωτῆρος φωνής το υ κατά πολυπλασιασμόν ύπος χομένης την άνταπόδοσιν ένεργησάσης èv αὐτῆ; Изъ этого невразумительнаго мъста издатель не нашелъ другого выхода, какъ предположить пропускъ. Но легко придти къ поправкв, представляемой уже кодексомъ C, который даеть  $\tau \tilde{\eta} \zeta$  (вм.  $\tau \tilde{\sigma U}$ ). Теперь получается следующій смысль: «Откуда христіанская церковь имъла такіе успъхи, если бы не дъйствовала въ ней божественная и живая рѣчь Спасителя, объщавшая многообразное награжденіе»? Авторъ наменаетъ на слова Христа въ Еванг. Луки (18,29 сл.): οὐδείς ἐστιν δς άφηκεν οικίαν ή γονεϊς ή άδελφούς ή γυναϊκα ή τέκνα ένεκεν τής βασιλείας τοῦ θεοῦ, ὂς οὐ μὴ ἀπολάβη πολλαπλασίονα.—На стр. 126,1 спрашивается, не следуеть ли видеть недостатокъ или слабость христіанства въ томъ обстоятельствъ, что при немъ всъ прежде столь цвътущіе города гре-ΚΟΒЪ ΟΠΥCΤΈΙΗ: πάσαι αὶ πόλεις... μόλις τὰ λείψανα τῶν πάλαι ὑπὸ τῶν

Έλλήνων γεγενημένων ατισμάτων αατέχουσαι το υποτε πόλεις γεγενησθαι διιανύουσι. Съ родительнымъ п. το υ... γεγενησθαι никакъ не сладить. Смыслъ можно получить лишь въ томъ случав, если, согласно съ прежними изданіями, будемъ читать τό (вм. το υ): «Вс в эти города, сохраняющіе только остатки сооруженныхъ эдлинами построекъ, едва ли показывяютъ этимъ, что они когда-то существовали и были городами?»

Узнавъ изъ предыдущаго, что новъйшему издателю часто не удавалось сдёлать подходящій выборь изъ встрёчающихся разночтеній, мы не удивимся, если онъ во многихъ случаяхъ и не замвчалъ неисправности рукописнаго преданія, хотя отпобка очевидна и исправленіе ея большею частью, не требуеть особаго остроумія. Такъ, напримъръ, на **стр.** 17,9 **си Бдуетъ читать**: τοῦ μὲν πατρὸς γεννήσαντος καὶ τοῦ υἱοῦ μὴ γεννήσαντος (ΒΜ. γεννηθέντος), και τοῦ υίοῦ μέν γεννηθέντος, τοῦ δὲ πατρὸς μη γεννηθέντος ατλ.—Η α стр. 21,16 προσάπτομεν (ΒΜ. προσάπτωμεν). Conjunctivus adhortativus здёсь совсёмъ не къ мёсту.—На стр. 21,24 είς δὲ τὸν θεὸν (ΒΜ. θεοῦ) λόγον καὶ εἰς τὴν οἰκονομίαν οὐδαμῶς ποιεῖ τὴν τοιαύτην διαίρεσιν, см. въ 8-й и 17-й строкахъ: τῷ θεῷ λόγφ.—На стр. 29,1 c.j. напечатано: ἐπειδή ὁ Ἡσαίας εἰς τὸν δεσπότην Χριστὸν προφητεύων φησίτ «την γενεάν αὐτοῦ τίς διηγήσεται»; ἐπὶ δυσδιηγήτου άρα ή ἀδιηγήτου λέγει, και έπι της θεότητος η έπι της σαρκός ταύτην έκληπτέον την δόξαν; Τακτ какъ вопросительная частица ход всегда ставится въ началъ предложенія, вдёсь писать нужно ёра (=союзь заключительный). Кром'в того, нельзя упустить изъ виду; 1) что въ іерусалимскомъ спискъ попадается послів кай частица ві, и 2) что выраженіе боба, вмівсто котораго слівдовало бы ожидать рябь (см. строку 7), довольно странно. Въ другихъ спискахъ вм. бобач имъется бебіч, но это, очевидно, одна изъ тъхъ интерполяцій, о которыхъ мы говорили выше. Слова туу бобач намъ кажутся испорченными изъ δίδαξον, формы, неразъ употребленной нашимъ авторомъ въ похожихъ случаяхъ, см. 40,11; 90,3 и 94,21. Итакъ, мы напечатали бы это место следующимь образомь: ἐπὶ δυσδιηγήτου άρα ή άδιηγήτου λέγει; και εί (=вопросит. частица) ἐπὶ τῆς θεότητος ή έπι τῆς σαρχός ταύτην (scil. τὴν γενεάν) ἐκληπτέον, δίδαξον.—Ha ctp. 30,16: οὐδαμῶς ἄρα ὑπολέλειπται πρόφασις ἡ τοῦ διαβάλλειν τὸν θεὸν ἐπὶ πτωχεία δυνάμεως η του άνωφελη λέγειν την λατρείαν ατλ. Словечко ή (посл' πρόфасіс) сохранилось лишь въ іерусалимскомъ спискъ, въ другихъ же опущено, вследствіе вернаго соображенія, что члень здёсь неуместень. Но, съ другой стороны, нельзя уяснить себъ, какимъ-то путемъ писецъ древнъйшей рукописи пришелъ къ прибавленію члена. Все же будеть въ порядкв, если поставимъ й вмъсто й. – На стр. 34,25 читается въ изданіи: τότε γαρ εκάτερον πλείονα δίδωσι θατέρφ την αϊσθησιν, ότε των έναντίων ή **παράθεσις δείχνυται. Вийсто θατέρω требуется смысломъ родительный п.** Затерои, зависящій отъ слова аїсдусіч. Авторъ говорить, что человінь тогда наилучше ощущаетъ какое-нибудь положеніе (наказаніе или награжденіе), когда оно представляется ему рядомъ съ противоположнымъ

πολοженіемъ.—Ha ctp. 34,27: εἰ τῷ μέλλοντι αἰῶνι τὸ ποσὸν τῆς αἰσθήσεως τιμής τε και τιμωρίας έν τῷ μέτρω κείται τιμής τε και τιμωρίας, και οὐκ ἐγδέγεται τη παραθέσει των άντιχειμένων δέξασθαι την αϊσθησιν την αυξησιν ή την μείωσιν άτρεπτα γάρ τὰ έκει πάντα. Условный союзь εί, κοτοροму недостаетъ последующаго предложенія (аподосиса), и дательный п. тф ают безъ предлога—весьма сомнительны. Оба затрудненія легко устраняются, если вийсто ві будемъ читать есл. Сміншеніе обонкъ словъ является и на стр. 73,19.—На стр. 45,23: και εί ην τις άλογος περί τούτων αίτία, ταύτην μέν νυνί μάθωμεν. ΕΓΗΠΕΤΟΚΙΗ ΕΠΗΟΚΟΠЪ Ο ΕΒΕΛΟΜΙЯΕΤΟЯ, конечно, о разумной (а не о безумной) причинъ какого-то поступка Монсея. Поэтому должно замівнить й хорос словом ь в й хорос. Равным в образомъ на стр. 72,1 въ рукописяхъ смешаны между собою сбурусто, и άγρηστος.—Η α crp. 46,15: εταξεν ό προφήτης τους έχ διαδογής βαστάζοντας τοῦ Ἰωσήφ τὰ όστέα καὶ κατὰ καιρούς διὰ τῆς ἐν τῷ καθαρῷ ὕδατι κατὰ τὸν νόμον ἀποπλύσεως τούτους τοῦ μιάσματος καθαρίζεσθαι. Η εοδχομινοστь измёнить тойтои въ родительный п. тойтои сама собою, думаемъ, ясна.— Ηα CTD. 54,17 CL: πῶς διὰ τῶν αὐτῶν ἡημάτων οὐ δείχνυται πάντα μὲν ἀπαγορεύσας τὰ ἄλογα ὡς ἀκάθαρτα, μεμφόμενος δὲ τῷ τὴν βρῶσιν αὐτῷ τὴν έξ αυτών έπιτρέψαντι ατλ., т. е. «Какъ не показывается, что апостоль Петръ теми же словами (Деян. Апост. 10,14: я никогда не ель ничего сквернаго или нечистаго) отказывается отъ всёхъ животныхъ какъ нечистыхъ, и упрекаетъ того, кто повелель ему есть ихъ». Чтобы получить этотъ смыслъ, мы изменили только два чтенія рукописи, а именно: τόν въ τῷ и αὐτῶν въ αὐτῷ. Издатель же и здівсь прибівгаеть къ предположенію проб'єдовь и въ двухъ м'єстахъ (посл'є то и посл'є αὐты) ставить надлежащій знакъ, а подъ текстомъ предлагаеть невозможныя дополненія.—На стр. 55,1: τὸ οὖν σκεῦος, ἐν ψ ἦν «πάντα τὰ πετεινά και τά τετράποδα τῆς Υῆς», κατά παράληψιν εἴρηται τοῦ ἀκαθάρτου. Никому не удастся понять это м'Есто, оставленное издателем нетронутымъ, въ томъ видъ, въ какомъ оно есть. Если же напишемъ παράλειψιν (ΒΜ. παράληψιν) Η ἀκάθαρτα (ΒΜ. ἀκαθάρτου, CM. 55,7 ή τοῦ πάντα φωνή) и поставимъ кавычки немножко иначе (передъ словомъ σκεύος, вм. передъ  $\pi \acute{a} \gamma \tau a$ ), то тугь нёть ничего затруднительнаго. Авторь говорить: «Предложеніе: σκεύος—γής, встрічающееся въ Дівніяхъ Аност., сказано съ пропущениемъ слова ахадарта».—На стр. 70,22 значится въ iepycaлимскомъ синскъ: бій то кав' «Еддучаς браграч очта кай кичетован том обрамом кта. Издатель не счель нужнымъ поправить эту невозможную конструкцію. Другіе списки, какъ обыкновенно, и зд'ёсь подверглись интерполяціи (вм. очта—єїчаі), а въ указатель всвуб главъ, помъщевномъ въ іерусалимскомъ спискъ передъ текстомъ, частица жаз просто пропущена. Но такъ нельзя справляться съ рукописнымъ преданіемъ. Словечко хаі, находящееся въ древивищей рукописи, которая, большею частью, сохранила подлинныя, иногда лишь испорченныя чтенія, надо объяснить накимъ-нибудь образомъ. Мы дунаемъ, что хаі хічеїсвая прои-

эопло изъ первоначальнаго жекічйовая (ср. въ следующихъ строкахъ πεπήγθαι и έκτετάσθαι). О томъ, что perfectum, по правиламъ аттическаго синтаксиса, имъетъ особое значеніе, не заботились поздніе писатели, къ числу коихъ принадлежить уже Өеодорить Киррскій; см. 84,8 μεμίσηνται Η 100,9 κεχρησθαι.—Ηα ctp. 77,25: οὐχ ἡ ἐβδομὰς οὖν αἰτία τῆς ἐκπληρώσεως των έργων της φύσεως, άλλ' ή δύναμις της φύσεως αιτία της έβδομάδος, хад' ην συμβηναι τη φύσει τα οίχεια έργα έχτελέσαι. Въ неопредвленномъ наклоненін συμβήναι, которое оправдать нельзя, скрывается форма συμβαίνει.- Η ctp. 82,1: αὶ βάσανοι αὐται, αίς πάλαι γρησάμενος ὁ ελληνισμός και προσδοκήσας εν αύταις άλυτον φυλάττειν έαυτόν, τον μεν έλληνισμόν έλυбау хтд. Издатель не замътилъ, что въ относительномъ предложения недостаетъ сказуемаго, и что предлогъ ѐ весьма сомнителенъ. Иначе онъ устранилъ бы эти затрудненія, написавъ йу (ви. еу).—На стр. 82,5: έν ποία άρα ταύτη έξετάζεται καταστάσει μέχρι τῆς ἀναστάσεως; ΗЗДΑΤΕΛЬ опять-таки (ср. стр. 29,1) не обратиль вниманія на изв'єстную разницу между вопрос. частицею ара и заключ. союзомъ ара. Здёсь только последняя форма дозволительна.—На стр. 82,8: обу ду буобого аб форма стр. τοῦ παρόντος κατάστασιν, ταύτην έχουσι καὶ μετά την τοῦ σώματος έξοδον. Здёсь никакъ нельзя обойтись безъ прибавленія предлога єх (передъ CLOBONT ΤΟῦ σώματος); CM. HERE BY 13-H CTPOKE: μετά δε την έκ τοῦ σώματος εξοδον.—Η α стр. 86,14: ου γρη διαβάλλειν τον προφήτην έπι τη άποτομία, είρη κότα την μακροθυμίαν μη παρέχουσαν τοῖς άμαρτάνουσι τῆς άμαρτίας την αίσθησιν. Само собою разумвется, что следуеть писать εύрпиота (вм. вірпиота). Пророкъ Елиссей оказался такинъ строгимъ въ наказаніи оскорбившихъ его мальчиковъ, потому что нашелъ (увидёлъ), что долготеривніе его не внушило бы имъ сознанія ихъ поступка.--На CTP. 87,26: πρώτον γάρ έθυσαν οι άνθρωποι τοῖς δαίμοσι καὶ οὐ θεῷ, ὕστερον είπεν ή θεία γραφή «έθυσαν δαιμονίοις και ου θεώ». Съ этой безсмыслицею нельзя помириться, а поправка довольно проста. Писать нужно ώσπερ (вм. υστερον). Форму είπεν (вм. обыкновеннаго φησί, λέγει) встрвчаемъ и 89,24.—Η α стр. 94,24: κρίματα μέν λέγει τοὺς λόγους τοὺς διαστέλλοντας των ού πρακτέων τὰ πρακτέα \* και τιμήν μέν την έπι τη ύπακοη, τιμωρίαν δέ την έπι τη παρακοή όρισαμένου. Издатель прибъгаеть къ своему любимому средству: «lacunam indicavi». Но удовлетворительный смыслъ можемъ получить, измъняя оргоациемом въ оргоациемом с. «Св. Писаніе подразумъваеть подъ выражениемъ крішата тв слова, которыя различають дозволительное отъ недозволительнаго и опредбляють награду за послушаніе, а наказаніе за неповиновеніе».—На стр. 97,1 требуется читать: хаπνῷ ἐστερεωμένφ (вм. хаπνῷ στερεωμένφ).—На стр. 97,22 спрашивается, не лишне-ли послъ страшнаго суда дальнъйшее существование воздуха и моря, такъ какъ тогда мы не будемъ нуждаться въ удобствахъ, доставляемыхъ намъ этими стихіями въ настоящее время: άτρ και δάλαττα πῶς οὐκ ἄγρηστα, εἰ τότε μένοιεν ἄφθαρτα, οὕτε εἰς πνοάς οὕτε ἐμπορίας οὕτε ίχθυοφαγίας ή ετέρας τινός βοηθείας (Ενεχα) γρηζόντων ήμων εξ αύτων διά

τὸ ἀνενδεές, ὡς ἔφην, τοῦ σώματος; Ναματοιь довольно неловко поступиль и въ томъ, что измънилъ, и въ томъ, что оставилъ безъ измъненія. Излишне прибавлять предлогь ёчеха, такъ какъ легче и соотвътственнъе поправить τινός въ τινάς и отнести винительный п. ετέρας τινάς βοηθείας къ предыдущему єїс. Далье, необходимо читать съ прежними изданіями άναπνο ὰς (πωχαμίο; Βμ. πνοάς; cm. 98,3 τῷ ἀέρι, εἰ καὶ πρὸς ἀναπνοὴν τότε ου γρήζομεν,... χρώμεθα) и писать вм. έξ—έτι.—На стр. 100,9: εί βουληθείεν хεχρησθαι των της μετανοίας βοηθημάτων. Мы не можемъ согласиться съ инвніемъ издателя, что Өеодорить, столь ученый писатель V ввка, позволиль себъ сочетать глаголь урбовая съ родительнымъ п., и считаемъ поправку тф... водения выше всякаго сомнения. — На стр. 108,20 спрашивается, почему Св. Писаніе представляетъ Спасителя чаще молящимся, чты апостоловы: διά τί παρά των άποστόλων συχνότερον ύπό (?) της γραφης τον χύριον μανθάνομεν προσευγόμενον; Βъ прежнихъ изданіяхъ предлогъ пара упущенъ и все, кажется, въ порядкъ. Но јерусалимскій списокъ опять сохранилъ болве подлинное чтеніе, хотя и въ поврежденномъ видъ. Слова тара то апостобо должны быть исправлены въ παρά τους άποστόλους. Относительно этой конструкціи предлога παρά (=въ сравненіи съ) см. Thuc. 1,23: ήλίου ἐκλείψεις πυκνότεραι παρά τὰ ἐκ τοῦ πρὶν χρόνου μνημονευόμενα ξυνέβησαν и Krüger § 49,2,8.—Ha ctp. 114,2: πατέρας και μητέρας και άδελφούς και άδελφας λέγει (ή γραφή) τούς κατ' οίχειωτιχήν διάθεσιν \* προσλαμβανόμενον το διά Χριστον χαταλείψαντα τοὺς φύσει πατέρας τε καὶ μητέρας ἀδελφούς τε καὶ ἀδελφάς. Βμάςь въ новийшемъ изданіи встрівчается опять зловінцая звіздочка, хотя посредствомъ двухъ легкихъ измѣненій все становится яснымъ. Если будемъ читать προσλαμβανομένους τὸν (ΒΜ. προσλαμβανόμενον τὸ), ΤΟ ΒΕΙΧΟΛΗΤΕ CITдующій смысль: «Св. Писаніе называеть отцами, матерями, братьями и сестрами тъхъ, которые съ родственнымъ расположениемъ принимаютъ къ себъ того, кто ради Христа оставилъ своихъ дъйствительныхъ (по природъ) родителей, братьевъ и сестеръ». — На стр. 116,18 говорится: Самая высшая степень совершенства у того, что не допускаеть никакой прибавки или увеличенія; πως ό θεός μέν προϋπάρχων της ατίσεως, υστερον δὲ τὴν κτίσιν ποιησάμενος, οὕτω θεὸς τὸ δημιουργὸς ὄνομά τε καὶ πρᾶγμα προσέλαβε και έκ του θεός είς το και δημιουργός είναι την αυξησίν τε και την ү є че от ч бебекта; Это непонятное м'есто нуждается въ двукъ поправкахъ. Читая же ου τῷ (вм. ουτω) и τελείωσιν (вм. τὴν γένεσιν), всякій уже въ состояніи понять смысль и перевести: «Какъ Богь, создавъ міръ, не присоединилъ себъ къ имени «Богъ» еще и имени «Создатель» и не испыталъ такимъ образомъ увеличенія и усовершенствованія»?—На стр. 117,20: τὸ κλίνειν γόνυ ἐν ταῖς εὐγαῖς τὸ ἐστῶτας εὕγεσθαι μᾶλλον θεῷ τοὺς εὐγομένους παρίστησι. Вивсто το нужно читать του, т. е. «Обычай преклонять при молитвъ колъни болъе сближаетъ насъ съ Богомъ, чъмъ обычай молиться стоя».--На стр. 120,2 говорится о томъ, что Христосъ, несмотря на запертыя двери, сталь посреди учениковь: τὰ ὑπέρ φύσιν μέν

τή φύσει γινόμενα κατά την θείαν δύναμιν, τούτων άδύνατον κατά τον λόγον τῆς φύσεως ποιήσασθαι τὴν παράστασιν. Слово μέν испорчено изъ έν (τα же порча встрвчается и 122,17). Авторъ говорить: «То, что, вследствіе божественной силы, въ природъ выше природы, нельзя объяснить соразміврно съ природою».—На стр. 120,6: οὐ κατὰ τρόπον τοῦ σώματος εἰς τὸ πνεύμα ἐποίησε πρὸς αὐτοὺς τὴν εἴσοδον (ὁ Χριστός), ἀλλ' ἐν παγυμερεῖ σώилть. Вивсто непонятного слова трожом следуеть возстановить форму трожду, встрвчающуюся два раза на предыдущей страниць (въ строκακτ 15 μ 17: κατά τὴν ἐκ τοῦ σώματος εἰς τὸ πνεῦμα τροπήν).— Ηα CTP. 120,16: διὰ τί ὡς μόνον ἔργον τε καὶ οἰκητήριον θεῖον τὸ ἀνατολικὸν κλίμα νομίζοντες, έν αὐτῷ ἀφορῶντες τοὺς ὑμνους καὶ τὰς προσευγάς θεῷ ауапеционеч; Если бы издатель обратиль внимание на попадающуюся ниже (121,5) конструкцію глагола άφορω: διά τουτο τῷ ἐνὶ μέρει τῆς κτίσεως άφορωντες ποιούμεν την προσευχήν, а также и на заивчание Сте-Фана въ Thesaurus Graecae Linguae s. v. сороры (vol. I, p. 2688: solent Byzantini dativo uti pro єїς с. асс.), то онъ, въроятно, не преминуль бы замѣнить чтеніе є̀ν αὐτῷ словами є́νὶ αὐτῷ.—На стр. 123.15: τὰ δὲ τίνος ένεκα ὑπάργοντα ἐλάττονα ἐκείνου ἐστί. Βμέστο δὲ τίνος слέдуеть писать δέ τινος. Τακимъ же образомъ и на стр. 139,23: εἰς δήλωσιν τοῦ τίνος είναι τὸν λόγον форма τίνος должна быть измёнена въ местоименіе неопредъленное. - На стр. 124,18 форма систробритос, покуда неизвъстная, а также и противоръчащая правиламъ объ образовании греческихъ словъ, не что иное, какъ ошибка переписчика, которую читатель сколько-нибудь внимательный не замедлить поправить въ дисьвоисью (см. 125,19).-На стр. 127,13: ὁ Παῦλος, ἡνίκα ὑπὲρ τοῦ ἀργιερέως ἐκρίνετο (см. Дѣян. Апост. 23,5). Даже эту безсмыслицу издатель оставиль нетронутою. Смысломъ требуется ύπὸ (вм. ὑπέρ).—На стр. 134,21: ἐπειδὴ δύναμιν εἴσπραξιν καὶ ἐξουσίαν εἰς αίρεσιν καὶ νόμον εἰς διδασκαλίαν... δέδωκεν ήμῖν ὁ θεός хτλ. Въ непонятномъ выражени εἴσπραξιν скрываются два слова: εἰς πραξιν.—Ηα cτρ. 135,9: τοῦ ὑποδείγματος τἢ οὐσία καὶ τοῦ σκοποῦ τοῦ θεοῦ έναντίου τυγγάνοντος, т. е. «Такъ какъ примъръ противоръчитъ существу и намбренію Бога». Изв'єстно, что при имени прилагательномъ є̀ναντίος ставится родительный п. или дательный п.; однако, можно ли допустить, чтобы авторъ, при двухъ такъ тесно связанныхъ между собою дополненіяхъ, рішился измінить конструкцію прилагательнаго? Поправка тф σχο $\pi\tilde{\omega}$  (ви. τοῦ σχοποῦ) не подлежить никакому сомивнію.—На стр. 135,12говорится, что нельзя требовать полнаго, относящагося ко всёмъ свойствамъ, согласія при двухъ предметахъ, сравниваемыхъ между собою. Достаточно уже, если они согласуются въ одномъ пунктв (въ такъ-называемомъ tertium comparationis). Въ изданіи напечатано: ού πάντα όσα πρόσεστι τη φύσει του υποδείγματος, ταύτα άνάγκη προσείναι καὶ τη φύσει τοῦ ὑποδειχνυμένου \*, ἀλλ' ὄν τι ἀπλοῦν. Ηο вышензложенный смыслъ получается лишь по измёненіи слова от въ єт. Издатель опять не нашель другого выхода какъ предположить пропускъ.—На стр. 136,27 читаемъ

ΒЪ ΗΟΒΒΕΊΠΕΝΤΕ ΕΙΒΑΝΙΕ: παυσαμένης γάρ αὐτοῦ τῆς ἐνεργείας, δῆλον ὅτι καὶ ἡ ἐνέργεια πέπαυται, οίον τὸ πῦρ τοῦ καίειν καὶ φλογίζειν παυσάμενον καὶ той еїча табетаі. Это прекрасная тавтологія: «Разъ окончилась дівятельность его, то окончена, очевидно, и деятельность». Эту безсиыслецу легко можемъ устранить поправкою παυσαμένου вм. παυσαμένης. Теперь получинъ: «Разъ онъ пересталъ дъйствовать, то окончена и дъятельность (энергія)».—На стр. 137,19: ἐπειδή οὖν βουλήσει καὶ οὐ τῷ εἶναι ποιεῖ ό θεός, διά τουτο ού παύεται του είναι, παυσαμένης της ένεργείας αύτου ών γάρ τη καταπαύσει της ένεργείας συμπαύεται και το είναι, τούτοις ένεργείν το είναι και ου το βούλεσθαι πρόσεστιν. Несомивино приходится писать το είναι και ού τῷ βούλεσθαι, какія выраженія совершенно совпадають съ вышеупотребленными авторомъ фразами βουλήσει... τῷ εἶναι. Авторъ говорить: «Такъ какъ Богъ дъйствуеть съ волею и сознаніемъ, а не лишь посредствомъ простого существованія (какъ, наприм., огонь), то онъ не перестаеть существовать, если и окончилась деятельность (энергія) его. О предметь, у котораго конець двятельности обусловливаеть и конець его существованія, приходится сказать, что онъ действуеть посредствомъ существованія, а не съ собственной волею».—На стр. 141,10 напечатано: τί έμοι και συ γύναι; Даже очевидная ошибка σύ (вивсто σοί) скрылась отъ вниманія издателя. — На стр. 149,2: τὰ παρὰ τῶν Ἑλλήνων παρὰ τοῦ μάντεως Τειρεσίου είρημένα. И здёсь было бы можно ожидать отъ издателя, чтобы онъ замътиль и удалиль описку, измънивь пара въ пері.— Ηα стр. 145,26 напочатано: ὅτε γὰρ (ὁ θεὸς) ἐνεχείρισε τῷ ἀγγέλῳ τὴν ἐπιστασίαν του λαού, έφασκε τῷ Μωσεί περί αύτου. Здёсь слёдуеть писать περί αὐτοῦ, τ. θ. περί τοῦ ἀγγέλου. Ηο эτο, μοπετь быть, οпечатка.

Новое изданіе Өеодоритовыхъ Отвътовъ во многихъ мъстахъ обязано іерусалимскому списку большею исправностью и полнотою, но надо и признаться, что эта счастливая находка г. Пападопуло-Керамевса въ рукахъ болъе внимательнаго издателя могла бы принести гораздо болъе пользы для возстановленія текста.

Э. Курцъ.

Рига. 21 января 1897 г.

В. М. Грибовскаго, Привать-доцента Императорскаго С.-Петербургскаго Университета. Народь и власть въ византійскомь государствы. Општы историко-догматическаго изслюдованія. Спб. 1897. XXII — 411.

Государственное право, какъ и всякая другая область юридическихъ явленій, характеризующихъ культурное развитіе даннаго народа или культурной группы, можетъ быть изучаемо съ двухъ точекъ зрвнія: либо мы изследуемъ ходъ его историческаго развитія, определяющіе его законы и т. д., за все время народной жизни — тогда мы занимаемся исторіей права, либо мы выхватываемъ тотъ или другой моментъ изъ его исторіи и догматически конструируемъ юридическую природу существующихъ въ определенное время отношеній — тогда наша цёль догматическая. Совив-

щеніе объихъ точекъ зрѣнія въ одномъ трудѣ возможно, но лишь при соблюденіи извѣстныхъ условій. А именно это совмѣщеніе можетъ быть лишь чисто внѣшнее: часть труда посвящена исторіи права, часть догматическому построенію того или иного момента его развитія. Таковъ напр. планъ извѣстиаго труда Градовскаго: Государственное право важнѣйшихъ европейскихъ державъ; здѣсь первый томъ содержитъ исторію государственнаго права, второй (изданный проф. Коркуновымъ въ 1895 г.) догматическое изложеніе современной его формы въ Западной Европѣ. Возможно и другое построеніе хотя бы вродѣ того, какое мы встрѣчаемъ въ Римскомъ Государственномъ правѣ Виллемса, раздѣленомъ на четыре періода, причемъ государственное право каждаго изъ нихъ излагается въ догматическомъ видѣ, а переходныя ступени отъ одного періода къ другому отмѣчаются при каждомъ отдѣльномъ институтѣ.

Г. Грибовскій въ своей книгь не последоваль ни тому ни другому примъру, хотя и назваль ее опытомъ историко-догмотическаю изслъдованія. Съ вившней стороны правда можно было бы подумать, что первая часть его труда, озаглавленная: Общія начала (стр. 1-140), должна содержать исторію взаимныхъ отношеній народа и власти въ Византіи. тогда какъ части вторая: Населеніе (141 — 280) и третья: Власть (280— 411) содержать ихъ юридическую конструкцію. На дізі этого однако нътъ. Помимо того, что въ первой части содержится, неизвъстно для чего. цвлая глава, посвященная попытке опредвлить понятіе государства какъ «момента (или системы?) сложнаго подвижного равновъсія многообразныхъ личныхъ и групповыхъ интересовъ на почвѣ исторически сложившагося культурно-бытоваго единства» 1),--глава, конечно ужъ не имъющая историческаго характера,-вторая и третья часть также полны историческихъ разсужденій, какъ и первая. Построеніе книги г. Гр. доказываеть такимъ образомъ, что онъ не отдалъ себъ отчета въ противоположности историческаго и догматическаго изследованія, хотя одинь факть отделенія исторіи прошлыхъ судебъ русскаго государственнаго и гражданскаго права отъ догматическаго изложенія современнаго его состоянія, фактъ отделенія исторіи отъ догмы римскаго права въ университетскомъ преподаваніи могъ бы ему послужить указаніемъ на то, насколько эти два взгляда на право несовивстимы по существу. Мы ужъ и не говоримъ о томъ, что дать догматическую конструкцію государственнаго права Византіи за все время ся тысячельтняго существованія предпріятіе совершенно ненаучное. «Смѣшеніе всѣхъ византійскихъ эпохъ въ одну общую эпоху», замівчаеть проф. Бівдневь (Byzantina т. II стр. 5), «и относительно обрядовъ приводитъ къ недоразумениямъ и путанице, какъ и относительно многихъ другихъ вопросовъ византійской археологіи». Если это несомнънно даже для такой по существу своему крайне консервативной



<sup>1)</sup> См. стр. 22 и 85. Останавливаться на этомъ опредёления мы не считаемъ нужнымъ и предоставляемъ спеціалистамъ доказать г. Гр. его несостоятельность

стороны жизни, какъ обрядовая, то нечего и говорить объ области явленій юридическихъ и политическихъ 1).

Неясность и основная неправильность построенія всей книги чрезвычайно затрудняеть ея разборь, несмотря на то, что чрезь всё 411 страниць ея красной нитью проходить одна—совершенно невёрная, какъ мы сейчась постараемся доказать — мысль. Постоянные, ничёмъ не мотивированные переходы отъ историческихъ разсужденій къ догматическимъ и наобороть до такой степени затемняеть связь, что слёдить за ходомъ мыслей г. Гр. очень нелегко. При бёгломъ чтеніи можно даже поразиться колоссальнымъ количествомъ противорёчій, испещряющихъ книгу, тогда какъ значительная по крайней мёрё часть ихъ можетъ быть объяснена тёмъ недоразумёніемъ автора, на которомъ основывается вся его книга.

Дѣло въ томъ, что г—а Гр. поразило въ Византіи то самое явленіе, которое отличаеть еще римскую имперію <sup>2</sup>), а именно частыя возстанія и издѣвательства надъ императорами несмотря на ихъ неограниченную власть, безпорядочность и необезпеченность престолонаслѣдія, роль войска, а иногда народа и сената при провозглашеніи или низложеніи императоровъ и т. д. «Монархія», говорить онъ на стр. 237, «подчасъ издѣвающаяся надъ своимъ державнымъ вождемъ, республика безъ представительства, безъ народнаго собранія, безъ выборныхъ высшихъ должностныхъ лицъ, какая то невообразимая смѣсь безначалія съ безусловнымъ повиновеніемъ, тиранніи съ народоправствомъ—вотъ тотъ сфинксъ государственнаго строя Византіи, который смотритъ на насъ своимъ загадочнымъ взоромъ сквозь туманъ истекшихъ столѣтій». Эдипомъ этого сфинкса и хотѣлъ явиться г. Гр., но мы боимся, что его надежды не оправдались.

Въ самомъ дълъ, каково предлагаемое г. Грибовскимъ ръшение?

Прежде всего г. Гр. строго различаетъ римскій и византійскій государственный строй (мы къ этому еще вернемся). «Вь жизни», говорить онъ (стр. 298), «силой можеть быть навязана только внѣшность, содержаніе же всегда самобытно, въ особенности въ томъ случав, когда оно духовно. Римъ насильно далъ греко-восточному міру свою форму государственнаго устройства, но не былъ въ состояніи дать идеала. Образованію послѣдняго здѣсь способствовали двѣ силы: унаслѣдованная культура античной древности и излитая на человѣчество мудрость божественнаго Основателя христіанства 3). Къ такому выводу приводять соображенія, касающіяся коренного различія въ стремленіяхъ и воззрѣніяхъ запада и востока. Въ одномъ господствоваль человѣкъ, вознесенный до Бога, въ



<sup>1)</sup> См. также Krumbacher. Gesch. d. byz, Lit., 16 (I изд.).

<sup>2)</sup> А также многія восточныя деспотіи.

<sup>3)</sup> Развѣ Западъ такъ таки не унаслѣдоваль «культуры античной древности», въ которую онъ и самъ вѣдь не мало внесъ, и развѣ христіанство существовало только на Востокѣ?

другомъ Богъ облекшійся въ челов'вческое естество» 1). «До перенесенія столицы римской имперіи», читаемъ мы на стр. 300, «съ береговъ Тибра на берега Босфора восточный міръ не имълъ яснаго представленія о существ'в западнаго имперіализма». Познакомившись съ образомъ д'вйствій римскаго правительства (непонятно, почему г. Гр. думаетъ, что онъ его раньше не зналъ), «вольнолюбивый грекъ, восточный міръ естественно долженъ былъ наконецъ ему противопоставить въ своемъ ум'в народный идеалъ монарха начальника о нуждахъ подданныхъ, а не угнетателя ихъ».

Въ чемъ же заключался и откуда взялся этотъ «народный идеалъ»? «Собственныя представленія о царѣ», говоритъ г. Гр. (стр. 302), «въ умѣ Византійца сложились подъ вліяніемъ соглашенія началъ христіанства съ древней философіей. Авторитетъ Платона, признанный церковью, необходимымъ образомъ долженъ былъ оказать особое вліяніе на политическіе взгляды византійскаго населенія, и дѣйствительно, обобщая содержаніе разнообразныхъ митературныхъ данныхъ в), (какихъ именно г. Гр. къ сожальнію не указываетъ, и мы позволяемъ себъ думать не потому, что онъ счель это излишнимъ, а потому что ихъ нѣтъ), мы можемъ изъ нихъ извлечь въ качествъ наиболъе характерныхъ черты чисто платоновскаю идеала монарха. Таковыми чертами въ произведеніяхъ различныхъ византійскихъ авторовъ являются: безстрастіе, самоотверженіе, высшая справедливость, добродътель, мудрость».

Расплывчавость и неопредёленность этихъ качествъ такъ же очевидны какъ и то, что не нужно было нользоваться уроками Платона для того, чтобы создать такого рода идеалъ. Смёемъ думать, что среди всёхъ сколько нибудь культурныхъ, а пожалуй даже и некультурныхъ племенъ и народовъ, мысль человёческая, разъ она начинала вырабатывать идеалъ правителя, приходила именно къ тёмъ, повторяемъ, чрезвычайно расплывчатымъ результатамъ, которые Византійцы по мнёнію г. Гр. непремённо должны были почерпнуть изъ Платона 3). Раньше чёмъ признаемъ мысль г. Грибовскаго заслуживающей опроверженія, онъ долженъ намъ доказать, что только благодаря вліянію Платона и возможно было создать такой идеаль въ Византіи и что подобнаго идеала не было хотя бы въ Римё. Да и помимо этого, какіе выводы можно сдёлать изъ существованія этого идеала для государственнаго строя Византій? Очевидно никакихъ: мало



<sup>1)</sup> Противоположеніе аповеоза императоровъ ученію о Христѣ какъ характерныхъ особенностей западной и восточной культуры лишено всякаго основанія. «Истинной родиной вѣры въ сверхчеловѣческое существо монарховъ», говорить Friedlānder, Darstellungen zur Sittengeschichte Roms (1890) т. III, стр. 546, «былъ востокъ; изъ грековосточныхъ государствъ онъ вмѣстѣ съ монархіей былъ перенесенъ и въ Римъ». Что же касается христіанства см. предъидущее прим.

<sup>2)</sup> Курсивъ здёсь, какъ и во всёхъ другихъ мёстахъ, нашъ.

<sup>3)</sup> Какъ основательно, кстати сказать, и въ Византіи изъ за Аристотеля забыли Платона, видно изъ того, что потребовалось буквально возрожденіе интереса къ нему «послѣ долгаго сна» (въ XI въкъ). См. Krumbacher, Gesch. d. byz. Literatur, I изд. 1891 г. стр. 171, 175 и др.

ли какіе идеалы существують, не пріобрітая вліянія на жизнь! Между темъ г. Гр. придаетъ чрезвычайно много значенія своей мысли и кладеть ее въ основаніе своихъ дальнійшихъ разсужденій. Онъ даже удівляеть цёлую главу (VII) изложенію политическихъ теорій Платона и кстати Аристотеля. Къ сожалению только это изложение до такой степени одностороннее, что — если върить г. Гр. — можно подумать, что Платонъ быль убъжденнымъ монархистомъ. На стр. 293 г. Гр. даже прямо утверждаеть, что Платона «можно отнести къ приверженцамъ исключительныхъ достоинствъ царской власти». Между твиъ объ этомъ не можетъ быть и рвчи. Говоря объ управленіи идеальнаго государства, утопическое устройство котораго изложено въ Политіи, Платонъ говорить не о единовластів «мудреца-царя», а объ аристократін «мудрецовъ», которымъ и должно быть ввърено управленіе, котя допускаеть и единовластіе, еслибы случилось, что одинъ человъкъ ръзко выдълялся изъ остальныхъ. Въ Законахъ, где Платонъ имель въ виду дать характеристику лучшаго изъдействительно возможныхъ типовъ государственнаго устройства, онъ какъ извъстно въ концъ концовъ также склоняется къ аристократической республикъ. Да наконецъ вовсе не политическіе, а соціальные вопросы стоятъ у Платона на первомъ планв 1).

Итакъ по мивнію г. Гр. Византійскій государственный строй поконтся на «Платоновскомъ идеалв монархіи». Въ какихъ-же формахъ выражалось это практически?

«Говоря новъйшимъ юридическимъ языкомъ», читаемъ мы на стр. 328, «въ рукахъ византійскаго императора нераздъльно и созокумно сосредоточивались всъ функціи верховенства свътскаго и духовнаго и всъ отрасли власти законодательной, исполнительной и судебной. Въ дъланіи добра царь не связывался законами и по воззрѣніямъ народа и по личному сознанію. Благожелательная воля его въ принципъ должна была пользоваться силой закона. Въ этомъ смыстъ византійская монархія по существу своему была даже абсолютнъе римской». На чемъ же однако основывались такія права монарха? «На признаніи его мудрецомъ, проникающимъ вътайны сокровеннаго, помазанникомъ Божіимъ» и т. д.

Но не дълайте изъ этого заключенія, что Византія представляла изъ себя вполнъ неограниченную монархію. Г. Грибовскій по крайней мъръ приходить къ совершенно инымъ результатамъ. «Византія», говорить онъ, (стр. 242) «представляеть собой какъ бы типь въчевой монархіи».

Въ самомъ дѣлѣ, вѣдь только «благожелательная воля» монарха, проявлявшаяся «въ дѣланіи добра», пользовалась силой закона, а не его злая воля. Если народъ паче чаянія убѣждался, что императоръ не «мудрецъ», и не упражняется «въ дѣланіи добра», онъ пользовался «правомъ возстанія, признаваемымъ даже властью» (стр. 203). Сдѣлавъ совершенно не-

<sup>1)</sup> См. Pöhlmann, Geschichte des antiken Communismus und Socialismus, т. I, особенно 269—371 (1893).

основательную ссылку на Англію времент Іоанна Безземельнаго, гдѣ кстати сказать право возстанія принадлежало вовсе не народу, а баронамъ 1), г. Гр. на стр. 204 продолжаеть: «Въ этомъ смыслѣ можно провести нѣкоторую параллель между народомъ англійскимъ и населеніемъ Византій. Впрочемъ горожане имперіи сознавами свое право протеста даже въ большей степени нежеми англосаксоним (авторъ вѣроятно хотѣлъ сказать норманны). Вся масса гражданъ была полноправна въ дпла обсужденія политическихъ вопросовъ. Подобно тому какъ въ дни Перикла или Солона авиняне сбѣгались на городскую площадь, чтобы выбрать архонтовъ съ царемъ (развѣ «царь» республиканскаго періода не принадлежалъ къ архонтамъ?) или разрѣшить распрю богатыхъ съ бѣдными, такъ въ Византіи народъ стекался на гипподромъ или въ св. Софію и тамъ общимъ голосомъ упорядочиваль государственныя дпла».

Очевидно, византійскій сфинксъ посрамленъ. Верховная власть «нераздёльно и совокупно» въ рукахъ императора, но «вся масса гражданъ полноправна въ дъл обсуждения политическихъ вопросовъ», власть императоровъ «даже абсолютеве римской», но Византія «какъ бы типъ ввчевой монархіи». Какъ однако ларчикъ просто открывался! Все дёло лишь въ томъ, «благожелательна» ли или нътъ воля императора. Интересно только, какъ ученые до сихъ поръ ничего объ этомъ не знали, и почему ни въ одномъ изъ византійскихъ своловъ не солержится даже намека на это... открытіе? Интересно правда и то, какъ г. Гр. доказываетъ свой своеобразный взглядъ? Тутъ Јарчикъ открывается еще проще: Г. Грибовскій не приводить ни одного доказательства для своихь положеній. Нельзя же действительно считать таковыми расположенные въ разныхъ мъстахъ книги и понадерганные изъ разныхъ эпохъ случаи народныхъ возстаній, насм'єшекъ и свободныхъ разговоровъ, не разсмотр'єнные въ связи съ условіями м'еста и времени, не объясненные и не сопоставленные съ другими прямо противоположными свидетельствами. Г. Гр. повидимому не знаетъ, что въ силу требованій научнаго метода каждый изъ приводимыхъ имъ фактовъ прежде всего долженъ быть разобранъ въ отдёльности, должно быть доказано, что онъ можеть быть объясненъ не иначе какъ съ точки эрвнія автора, что онъ не представляеть исклюатойми эн кынва кынжолоповитоди отруживан отврибо иси кінэг значенія и что дізавный изъ всего этого выводь обязателень для всіхь періодовъ византійской исторіи. Въ томъ видь, какъ г. Гр. ихъ сообщаетъ, факты возстаній и т. д. ничего не доказывають кром'в неум'внія автора обращаться съ научнымъ матеріаломъ. Что же касается тъхъ двухъ трехъ фразъ изъ эпанагоги, на которыя г. Гр. ссылается на стр. 322 и сл., то въдь самъ же г. Гр. на стр. 362 и сл. признаетъ, что въ нихъ видно стремленіе духовенства подчинить императорскую власть своему контролю. Какой ужъ тутъ «Платоновскій идеалъ монарха»! «Право возстанія», ко-



<sup>1)</sup> См. Градовскій, упом. соч., т. І, стр. 97.

торое г. Гр. выводить изъ такихъ данныхъ для Византіи, конечно въ высокой стенени удивительно: что бы сказалъ г. Гр., еслибы кто нибудь сталъ доказывать, что возстаніе 1547 г., мятежный духъ смутнаго времени, возстанія 40-хъ годовъ XVII вѣка, мятежъ 1662 г., бунтъ Разина, стрѣлецкія возстанія 1682 и 1689 г. и т. д. и т. д. свидѣтельствують о правѣ русскаго народа на возстаніе, правѣ, «признаваемомъ самой властью» 1). Чѣмъ отличаются рѣчи, съ которыми Алексѣй Коминнъ обращался къ народу, отъ знаменитой рѣчи Іоанна Грознаго или отъ просьбы Алексѣя Михайловича пощадить Морозова, и т. д.? Неужели изъ такихъ отрывочныхъ данныхъ можно дѣлать выводъ, что Византія или въ нашемъ примѣрѣ Москва представляла «какъ бы типъ вѣчевой монархіи» 2)?

Мы должны извиниться предъ всёми лицами, сколько нибудь знающими исторію вообще и исторію Византіи въ частности, что мы вообще опровергаемъ взгляды г. Гр., противоръчущіе самымъ элементарнымъ историческимъ фактамъ и юридическимъ понятіямъ. Г. Грибовскаго очевидно поразило, что неограниченная власть не исключала въ Византіи народныхъ возстаній. Но что же въ этомъ удивительнаго? Нъть такой неограниченной власти, которая была бы обезпечена отъ народныхъ или военныхъ иятежей или возстаній: здёсь какъ и при всякомъ другомъ государственномъ стров все зависить отъ уменія правительства обходиться съ народомъ, отъ того, переполнится ли чаша народнаго терпенія нли неть. «Для того, чтобы органь власти могь въ своей дъятельности опереться на сознаніе подчиняющихся ихъ зависимости отъ государства», говоритъ проф. Коркуновъ (Лекціи по общей теоріи права, изд. III, стр. 263), «необходимо, чтобы его действія находились въ изв'естномъ соотв'етствіи съ этимъ сознаніемъ подвластныхъ, съ т'еми представленіями, какія они им'єють о государств'є, объ его отношенія къ праву, къ личной и общественной свободъ». Это вовсе не исключаетъ полной неограниченности власти. «Нътъ правительства, которое бы не

<sup>1)</sup> Въдь обращалась же Софья-правительница сама за поддержкой къ стръльцамъ и народу. Это ли не «право возстанія, признаваемое самой властью»?

<sup>2)</sup> Кстати позволимъ себѣ привести изъ писаній Іосифа Волоцкаго мѣсто, которымъ г. Гр. можетъ воспользоваться, чтобы доказать, что и въ Московскомъ государствѣ существовалъ «Платоновскій идеалъ монарха». «Іосифъ», гов. проф. Дьяконовъ (Власть Моск. гос. стр. 95), «счелъ необходимымъ сдѣлать оговорку относительно царя, который надъ собою «иматъ царствующи скверныя страсти и грѣхи, сребролюбіє же и гнѣвъ, лукавство и неправду, гордость и ярость, злѣйши же всѣхъ невѣріе и хулу». По Іосифу такой царь «не Божій слуга, но дьяволъ, и не царь, не мучитель». Іосифъ преподаетъ слѣдующее правило отношеній къ такому мучителю: «И ты убо таковаго царя или князя да не послушаеши: на нечестіе и лукавство приводяща тя, аще мучитъ, аще смертію претитъ». Такимъ образомъ поклоненіе и служеніе царю должно быть, по ученію Іосифа, результатомъ критики «общенравственныхъ и религіозныхъ свойствъ личности царствующаго». Проф. Дьяконовъ объясняеть этотъ взглядъ конечно не вліяніемъ Платона, а отношеніями Іосифа къ Іоанну III.

признавало за собою хотя какихъ либо юридическихъ обязанностей», утверждаетъ тотъ же ученый въ другомъ мъстъ (стр. 261). А если то или иное правительство нарушитъ настолько существенные интересы или привычки болъе или менъе вліятельнаго или многочисленнаго класса населенія, что послъдній предпочтетъ возстаніе или словесный протестъ молчаливому повиновенію, то изъ этого еще нельзя выводить, что возставшіе имъли «признаваемое самой властью» право возстанія. А разъ такимъ образомъ оказывается, что предположеніе права возстанія въ Византіи лишено основанія и тъмъ самымъ противовъсъ неограниченности императорской власти устраненъ, «Платоновскій идеалъ монархіи» оказывается выдумкой и остается просто близкая къ деспотизму неограниченная монархія, т.е. то самое, что находили въ Византіи и юристы (Цахаріэ, Могtreuil) и историки.

Помимо того однако, что взглядъ г. Гр. не выдерживаетъ никакой критики, авторъ даже непоследователенъ въ его применении. Неограниченность «благожелательной воли» императора, контролируемая лишь одними народными возстаніями, очевидно несовм'єстима ни съ какими ограниченіями. Казалось бы, ясно. Между тімь воть что мы читаемь на стр. 142-3: «Сенать входить (неизвъстно когда?) въ силу классической эпохи... Отъ него въ значительной мере начинаетъ зависеть избраніе новаго государя, имъ опредъляется въ широкихъ размърахъ государственная д'ятельность посл'вдняго. «Ограниченіс власти ростеть». Доказательства? Ихъ нътъ, да и при всемъ желаніи трудно было бы ихъ подыскать. Въдь туть все невърно. «Сенать входить въ силу классической эпохи» т. е. нужно думать эпохи высшаго расцвъта его могущества. А если такъ, то сенатъ ръшаетъ въ Византіи буквально всъ дъла, а императоръ лишь магистратъ и наряду съ другими магистратами докладываетъ сенату. Но когда же это было? Смемъ уверить г. Гр., что решительно никогда. Вплоть до своего сліянія съ sacrum consistorium «Сенать наряду съ боле теснымъ составомъ consistorii principis является болье многочисленнымъ государственнымъ совътомъ, дъятельность котораго была ничтожна» 1), а послъ своего соединенія съ consistorium сенать естественно быль государственнымъ советомъ и больше ничемъ. Впрочемъ и самъ г. Гр. это знаетъ: «Предоставленіе той или другой доли участія въ управленіи народу, отдёльнымъ лицамъ или учрежденіямъ» говорить онъ (стр. 337), «конечно вполнъ зависъло отъ усмотрънія монарха, смотря по тому въ какой степени онъ разсчитывалъ на собственныя силы». А разъ это такъ, то какъ же можно говорить, что «ограниченіе власти ростеть».

Но оставимъ собственно юридическую часть труда, о полной неудовлетворительности которой нечего и говорить,—почти всв частные вопросы разръшаются такимъ же удивительно легкомысленнымъ образомъ

Karlowa, Römische Rechtsgeschichte I, 891.
 Busautifienif Bpemennurs.

какъ и основной <sup>1</sup>) и перейдемъ къ исторической. Быть можетъ окажется, что историческія разсужденія автора болье состоятельны и изобличають большее знаніе дыла, чымъ «догматическія». Къ сожальнію однако и этого нельзя сказать.

Мы ужъ отмътили, что г. Гр. строго отличаеть римскую имперію отъ византійской, хотя и не опредъляеть когда собственно Римъ превратился въ Византію. Но это еще не бъда: лучшіе знатоки Византіи несогласны по этому вопросу, а г. Гр., какъ мы видели, не принадлежить къ таковымъ. Съ другой стороны однако самый фактъ несогласія по этому вопросу указываеть на то, что противоположение римской и византійской имперіи совершенно произвольно. Изв'єстно, что Bury въ своей History of the later roman empire (London 1889, 2 т.) даже прямо отвергаетъ возможность опредёлить, когда Византія замёнила Римъ. «Каждое столетіе жизни римской имперіи», говорить онь (Preface, р. VI), «отличается отъ предъидущаго и отъ последующаго, но развитие не прерывается; имперія постоянно оставалась римской имперіей, и я не слыхаль, чтобы было принято давать человъку новое имя, когда онъ вступаеть въ новое десятильтие своей жизни. Мы называемъ человъка старымъ или молодымъ, и такъ же точно мы можемъ говорить о более раннихъ и болде позднихи временахи жизни того или иного парства или ниперіи». «Византійская имперія», говорить тоть же ученый въ другомъмьсть (Preface V) «никогда не начинала существовать, римская имперія не прекращала своего существованія до 1453 г.».

Иначе смотритъ на это дёло г. Гр. Отдёливъ Византію отъ Рима, онъ въ точности опредёляетъ, изъ какихъ элементовъ сложилась византійская культура. Къ сожалёнію только онъ дёлаетъ это въ двухъ разныхъ—и противоположныхъ—мъстахъ своей книги. На стр. ІІ онъ говоритъ, что византійская культура «сложилась изъ трехъ элементовъ: древнегреческаго, халдейскаго (sic!) и христіанскаго», а на стр. 68 мы читаемъ: «изъ столкновенія двухъ указанныхъ противоположныхъ элементовъ, христіанизированнаго восточнаго элленизма и христіанизиро-

<sup>1)</sup> См. напр. стр. 252—58 о Сенатъ. Вмъсто того, чтобы выяснить составъ и компетенцію сената, его юридическое и фактическое положеніе въ разные періоды византійской исторіи, г. Гр. доводьствуется иравственной оцѣнкой его роли и избравныхъ имъ императоровъ, причемъ конечно не мало говорится о тѣхъ партіяхъ «западниковъ» и «народниковъ», которыя г. Гр. открылъ въ Византіи, и кстати объявляются «сенатскими ставленниками» Юстиніанъ І и Никифоръ Фока (255), которые, какъ извѣстно, обязаны своимъ воцареніемъ совсѣмъ другимъ факторамъ. Говоря на 140 страницахъ о «населеніи», г. Гр. едва касается вопроса о происхожденія, исторіи, юридическомъ положеніи и политическомъ значеніи византійскихъ крѣпостямъъ, общины, патроната династовъ, о роли знати вообще въ государственной жизни. Всѣ эти вопросы имѣютъ огромное значеніе для юриста, какъ и для историка: между тѣмъ г. Гр. считаетъ возможнымъ говорить о нихъ à vol d'oiseau, да в то, что онъ говоритъ, цѣликомъ, заимствовано у проф. Васильевскаго, Успенскаго, у Цахаріз, Могітеції а и т. д. за исключеніемъ конечно фантазій о западникахъ и т. д. всецѣло принадлежащихъ самому г. Грибовскому.

ваннаго романизма возникла новая цивилизація, которая носить названіе византизма». Если бы не фантастическая теорія автора о борьб'є романской и эллинской партіяхъ въ Византій, мы бы не знали, какое изъ этихъ м'єсть его книги заслуживаетъ предпочтенія для выясненія его взглядовъ. Указанная теорія заставляетъ нась отдать предпочтеніе второму. Переходимъ къ его разсмотрівнію.

И такъ романизмъ и элленизмъ, ихъ взаимодъйствіе и борьба—вотъ центръ византійской исторіи, совершенно такъ же какъ «Платоновскій идеалъ монарха» — центральный пунктъ византійскаго государственнаго устройства. Роль двухъ началъ при этомъ діаметрально-противоположная. Романизмъ оказывается «запечатлъннымъ коварствомъ, бездушіемъ, формализмомъ, сухостью и насиліемъ» (68); онъ играетъ роль «части зараженной крови Запада, впущенной въ жилы обновленнаго, полнаго жизни и силъ востока» (іб.), тогда какъ «лучшіе умы восточной имперіи всегда стояли на сторонъ освободительнаго движенія» (70) и были «эллинофилами», «народниками», «отчизнолюбцами»; въ противоположность имъ г. Гр. называетъ приверженцевъ романизма «западниками».

Откуда однако взялъ г. Гр. во-первыхъ характеристику романизма и элленизма и во вторыхъ представленіе о ихъ борьбѣ въ лицѣ мнимыхъ партій «народниковъ» и «западниковъ»?

I. Обратимся прежде всего къ первому вопросу: откуда взялъ г. Гр. характеристику романизма и эллинизма?

Этому предмету у него посвященъ первый параграфъ II главы, такъ и озаглавленный: романизмъ и элленизмъ (стр. 35-41), причемъ главными источниками автора, судя по его же ссылкамъ и замъчаніямъ, были «Всеобщая исторія литературы» Шерра (!), «le romanisme» и вкоего г. Питципіоса (sic!) и популяризирующая тенденціозная книга Папарриronylo «Histoire de la civilisation hellénique» 1). Для того, чтобы уяснить себъ ходъ развитія греческой мысли, авторъ кромъ того пользовался совершенно устаръвшей исторіей греческой литературы Nicolai и популярными книжками Дрепера, Льюиса, Фулье и Поля Жане (sic!). На стр. 39 г. Гр. правда ссылается еще и на Дройзена, но дълаетъ при этомъ замѣчаніе, что «элленизмъ имѣетъ своихъ деухъ даровитыхъ и глубоко-знающихъ историковъ: Папарригопуло и Дройзена». Г. Гр. очевидно говорить въ данномъ случат объ элленизмт въ узкомъ смыслт, хотя и не дълаетъ необходимой оговорки, но и въ такомъ случат спрашивается, на какомъ основанім авторъ отказываеть въ даровитости и знаніяхъ Mahaffy (Greek life and thought), Holm'y (Griechische Geschichte т. IV и сл.), Niese и т. д.? Ответить на этотъ вопросъ нетрудно: авторъ не знаеть о ихъ существованіи. Но это еще не все: въ книгь, гдъ говорится о самыхъ сложныхъ вопросахъ античной исторіи, гдф цитируются

<sup>1)</sup> Пятитомная «исторія греческаго народа» того же автора (на греч. яз. 2 изд. Аемны 1886/7) осталась повидимому неизв'єстной г. Грибовскому.

какъ коронные свидётели Питципіосъ и Поль Жане, вёть ни одной ссылки на труды Грота, Дункера, Курціуса, Мейера, Белоха, Бернгарди, Шёмана и др. для Греціи 1), труды Момизена, Марквардта, Ине, Шиллера, Фридлендера, Карловы, Дюрюи и др. для Рима. Объяснить это случайностью нельзя и мы позволяемъ себё думать, что г. Гр. ихъ никогда и въ глаза не видалъ, иначе онъ не могъ бы написать такихъ вещей, какія содержатся въ его второй главё.

Выборъ источниковъ, ужъ самъ по себѣ изобличающій полное незнакомство автора съ предметомъ его сужденій, естественно должевъ былъ опредѣлить и характеръ послѣднихъ. Трудно представить себѣ нѣчто болѣе поверхностное и легкомысленное, чѣмъ характеристика греческаго и римскаго «народнаго духа» на указ. стр. книги г. Грибовскаго.

Слепо веря своимъ «авторитетамъ», г. Гр. сурово осуждаетъ Римлянъ, видя въ нихъ лишь одно «преобладаніе твла надъ духомъ», но за то чрезвычайно хвалить Грековъ. За Римлянами онъ признаетъ лишь одну заслугу, выработку «самостоятельнаго склада общественно-политическаго устройства», да и то «вооруженнаго безчеловъчіемъ и жестокостью отечественнаго генія власти» (стр. 36). «Территоріальныя увеличенія» по его мевнію «были задачею римлянь, стремившихся во что бы то ни стало осуществить идею мірового господства». Этимъ по мнівнію автора объясняется ихъ презръніе къ торговлю, промышленности, земледълію (1?), наукъ, искусству, этимъ же и «примъры вольнаго и невольнаго принесенія личности или слабой группы въ жертву односторонне понятому общему интересу. (ib.) Неужели г. Гр. не знаеть, что причиной презрынія къ нівкоторымъ отраслямъ труда у Римлянъ, какъ отчасти и у Грековъ (особенно въ болве позднее время) было рабство, и что среди греческихъ республикъ личныя права и интересы были нисколько не болве обезпечены отъ государственнаго всевластія, чемъ въ Ример? Пускай онъ раскроетъ хоть «Государственное право важневищихъ европ. держ.» Градовскаго т. II, стр. 2, гдѣ именно авинская демократія противополагается современной французской республикъ и какъ разъ въ виду неограниченности верховныхъ правъ асинскаго демоса надъ гражданами. Мы не будемъ останавливаться на дальнёйшихъ недоразумёніяхъ автора на стр. 37 и 38, иначе намъ пришлось бы доказывать невърность буквально каждой его мысли. Характеръ его разсужденій и безъ того достаточно ясенъ: авторъ очевидно не подозрѣваетъ, что современная наука перестала заниматься произвольной конструкціей «духа» того или другого народа какъ средства для объясненія его исторіи. Любопытно впрочемъ, что авторъ, аттестующій Римлянъ «жестокими», «мстительными» и т. д., на стр. 298 объявляетъ апостола Павла «римляниномъ по духу и воспитанію». Мы не говоримъ ужъ о томъ, что это замѣчаніе



<sup>1)</sup> На Целлера есть всего одна случайная ссылка (стр. 290).

фактически невърно,—ап. Павелъ былъ эллинизованный еврей и его право римскаго гражданства не имъетъ ничего общаго съ римскимъ воспитаниемъ или «духомъ»—странно то опредъление этого самого «духа», которое совмъщаетъ и жестокость и проповъдь любви 1).

Характеристика элленизма, будучи построена на томъ же архаическомъ пріемѣ, не менѣе произвольна, неопредѣленна и фантастична, чѣмъ характеристика романизма <sup>2</sup>). Едва ли въ настоящее время найдется серьезный ученый, который бы согласился признать, что «стремленіе греческаго духа къ прекрасному опредълилъ собою весь ходъ эллинской пивилизаціи въ ея многообразныхъ проявленіяхъ» (38), или что «у Гомера встръчаются самыя высокія понятія объ отношеніяхъ Бога и человъка» (39) 3), или что предъ общей опасностью забывались мелкіе счеты. дрязги, узкій индивидуализмъ и греческая народность являлась могучимъ цълымъ» (40). Именно войны съ Персами, на которыя г. Гр. ссылается по этому поводу, лучше всего доказали, какъ мало общая опасность вліяла на прекращение домашнихъ счетовъ. Приводить факты, опровергающие взглядъ г. Гр., не стоитъ: ихъ можно найти въ любомъ учебникъ для среднихъ учебныхъ заведеній. Здёсь же г. Гр. можетъ убёдиться, что вопреки его мивнію (41) гегемонія въ Греціи вовсе не перешла «въ концъ концовъ» къ Аоинамъ.

Опредѣливъ по своему сущность элленизма, какъ онъ развился на родинѣ эллиновъ, г. Гр. переходитъ къ эллинизаціи Востока (стр. 41—54), по поводу которой говоритъ такъ же много страннаго и такъ же мало яснаго. Такъ на стр. 42 г. Гр. приводитъ «остроумное» замѣчаніе Дройзена, что «востокъ почему то всегда особенно прельщалъ и поражалъ воображеніе Грековъ». Еслибъ г. Гр. былъ знакомъ съ тѣмъ, что за послѣднее время сдѣлано въ области исторіи Востока и Греціи, онъ быть можетъ нашелъ бы объясненіе этому явленію, которое его видимо удивляетъ 4). «Средоточіемъ греко-восточной образованности четвертаго



<sup>1)</sup> Впрочемъ если ап. Павелъ попалъ въ число римлянъ, то бл. Августинъ на стр. 85 оказывается «вполнъ романизованнымъ грекомъ»! Участь бл. Августина раздълилъ и Тертулліанъ (71)!

<sup>2)</sup> Замѣчательно, что къ числу свойствъ греческаго духа принадлежитъ и мореплаваніе; см. стр. 45: «всѣ свойства греческаго духа получили возможность широкаго развитія въ новомъ восточномъ отечествѣ; между прочимъ сильно пошло впередъ мореплаваніе, а вмѣстѣ съ послѣднимъ и торговля». На стр. 299 кромѣ того оказывается, что «греки не обладали особой склонностью къ политикѣ». Это Асинскій то народъ напр. «не обладаль склонностью къ политикѣ».

<sup>3)</sup> Ксенофанъ (фр. 1) другого мивнія: «все что у людей считается позорнымъ и достойнымъ порицанія», говорить онъ, «Гомеръ и Гезіодъ приписали богамъ, воровство, прелюбодвяніе и взаимный обманъ».

<sup>4)</sup> Быть можеть г. Гр. отвётить намъ, что онь по профессіи юристь, а не историкъ. Тогда не слёдовало браться за историческіе вопросы—или нужно было основательно познакомиться съ исторіей. Объясненіе онъ нашель бы впрочемъ и въгимназическихъ учебникахъ древней исторіи, напр. у проф. Виноградова, стр. 32 (изд. І).

въка сдълалась Александрія» 1), сказано далье на стр. 42. Но въдь Александрія основана только въ 330 г., а знаменитый музей лишь въ царствованіе Птолемея II Филадельфа (285-247; см. Susemihl, Gesch. d. alex. Lit. I, 7). Но это лишь мелкіе промахи, характеризующіе поразительную неряшливость автора. Важнее те места, где г. Гр. доказываеть свое полное незнакомство съ философіей вообще, съ греческой въ частности. Такъ на стр. 49 г. Гр. упоминаетъ объ Аристотелъ «съ его неумолимымъ позитивизмомъ». Эта аттестація настолько ни съ чівиъ несообразна, что мы сначала подумали, что авторъ просто неловко выразился. Но вотъ на стр. 291 прямо противополагаются «номиналисть» Аристотель и «реалистъ» Платонъ какъ «позитивистъ-ученикъ» и «метафизикъ-учитель». Посл'є этого уже не удивляещься, когда на стр. 52 читаешь, что Платонъ явился прямымъ проповѣдникомъ *магизма. Его уче*ніе о душь и тъль, о добрь и зль есть непосредственное отраженіе идеи борьбы Ормузда и Аримана». Эта зам'вчательная мысль впрочемъ заимствована г. Грибовскимъ у одного изъ его авторитетовъ-Поля Жане, писателя извъстнаго своимъ легкомысліемъ и поверхностностью. Все изложение развития греческой философии эллинистическаго и римскаго періода (стр. 46-54) вообще отличается поразительной сбивчивостью, неясностью и невърностію. Отмътимъ лишь нъсколько курьезовъ. Такъ мы читаемъ на стр. 46: «Въ элладъ греческая мысль была сжата тоснотой территоріи и шла постоянно въ глубь», и только посл'в походовъ Александра В. и путепиествія Каллисоена на Востокъ (!) она «раздалась въ ширь». Между тъмъ на стр. 47 оказывается, что «въ первоначальномъ творчествъ греческаго генія отразилась нъкоторая разсудочноблизорукая поверхностность быстро охватывающаго и быстро обобщающаго взгляда», и что только столкновеніе «съ боле слабой, но за то боле древней вдумчивой мистической цивилизаціей востока» (46) сообщило Грекамъ большую глубину мысли, а на стр. 61 говорится о «врожденной наклонности грековъ къ мистической философіи», тогда какъ на стр. 46 тотъ же г. Гр. говоритъ, что «греки упражняли тъло, востокъ стремился постигнуть духъ». Замъчательно и то, что учение софистовъ: человъкъмърило вещей, было «древней греческой мыслыю» (стр. 48) дософистическаго періода.

Въ деспотическихъ государствахъ эллинизованнаго востока авторъ наконецъ находитъ первое воплощение «платоновскаго идеала монархивъ «Птолемеи и Селевкиды», говоритъ онъ (стр. 50) «въ значительной мъръ могутъ быть названы платоновскими философами на тронъ». Эта мысль настолько понравилась автору, что онъ ее повторяетъ на стр. 51: «Птолемеи и Селевкиды точно съ умысломъ старались осуществить въ себъ идеалъ платоновскаго правителя, и отсюда повидимому ведутъ происхо-



<sup>1)</sup> Кромѣ ачаши мудрости въ Александрів» г. Гр. приписываеть еще большое значеніе «кубку любви Сузы» (стр. 54). Что это такое?!

жденіе ихъ прозвища: Эвергеть, Сотерь, Филадельфъ 1). Разъ это такъ естественно, что «греки понемногу привыкли смотрѣть на своихъ повелителей, какъ на благодѣтелей, поставленныхъ для заботъ о своемъ народѣ» (51). Къ сожалѣнію однако все это одна фантазія, лишній разъ доказывающая полное незнакомство автора съ исторіей эллинизма. Среди каждой династіи можно найдти двухъ— троихъ болѣе или менѣе выдающихся государей, въ томъ числѣ и среди Селевкидовъ и особенно Птолемеевъ, но предполагать, что эти семейства сплошь состояли изъ мудрецовъ, можетъ лишь человѣкъ, не имѣющій понятія о той чудовищной массѣ жестокости, распущенности и насилія, которая отличаетъ какъ Птолемеевъ, такъ и Селевкидовъ.

Подвергнувъ Римлянъ суровому осужденію, похваливъ Грековъ, г. Гр. переходитъ къ періоду римскаго владычества въ Элладѣ и на Востокѣ (стр. 54—65). Само собою ясно, что авторъ и здѣсь остается вѣренъ своимъ симпатіямъ. Что Римъ ничего не могъ дать Греціи въ области духовной культуры, въ этомъ г. Гр. конечно правъ. Напрасно только онъ думаетъ, что именно «римское завоеваніе разорило Грецію» (стр. 58); еще задолго до «свирѣпаго, невѣжественнаго Муммія», до походовъ «мстительныхъ, безжалостныхъ Римлянъ» (56) сами Греки сознавали упадокъ Эллады, и безпристрастный Поливій, хорошо знавшій и Римлянъ, объяснялъ этотъ упадокъ не внѣшними, а внутренними причинами 2). Если бы г. Гр. просмотрѣлъ римскую исторію Моммзена, онъ бы зналъ, что Моммзенъ даже обвиняетъ римское общество и правительство въ чрезмѣрномъ пристрастіи къ грекамъ, въ томъ самомъ филэллинствѣ, которое чрезъ посредство Папарригопуло приникло и въ книгу г. Грибовскаго.

На стр. 56 авторъ далѣе увѣряетъ, что «элинизованный востокъ избѣгъ печальной участи Эллады: Помпей, Юлій Цезарь, Антоній и даже (почему даже?) Октавій вовсе не походили на Муммія». Утвержденіе, будто Римляне отнеслись къ Востоку мягче чѣмъ къ самой Элладѣ, довольно удивительно. Какъ напр. думаетъ г. Гр., почему по сигналу Миорадата малоазіатскіе народы въ нѣсколько дней перебили до 150.000 Италиковъ? Едва ли изъ благодарности за болѣе мягкое обращеніе. Правленіе Суллы также не можетъ быть названо болѣе мягкимъ, чѣмъ поступокъ Муммія въ Коринеѣ.

Но послушаемъ, что г. Гр. говоритъ дальше. Оказывается, что «изъ политическихъ соображеній римское правительство оставляло незатрону-



<sup>1)</sup> Птолемей I названъ Сотеромъ Родосцами за поддержку въ борьбъ съ Димитріемъ, сыномъ Антигона; Птолемей II—Филадельфомъ за бракъ съ сестрой, Арсиноей; Птолемей III — Эвергетомъ за возвращение священныхъ предметовъ Египтянъ изъ Персии. Какое все это имъетъ отношение къ «платоновскому идеалу монарха»?

<sup>2)</sup> Очевидно Поливій лучше понималь исторію чёмъ г. Гр., который все еще думаеть, что «выродившійся Римъ паль отъ недостатковъ своего государственнаго устройства» (82).

тымъ весь складъ общественной жизни 1); отъ злочнотребленій его корыстной администраціи богатое греческое населеніе откупалось и так сохраняло не только призрачную, но дъйствительную фактическую независимость и самостоятельность!! (58). Ту же удивительную мысль г. Гр. излагаеть на стр. 65: «Фактически», говорить онь здесь, «вълице восточныхъ провинцій Римской имперіи существовало особое полунезависимое государство, которому недоставало политического центра, чтобы предъявить права на полную суверенность 3). Между твиъ восточныя провинціи имперіи управлялись на совершенно такихъ же началахъ, какъ и западныя; одна изъ нихъ, Египетъ, даже находилась въ болве тесной зависимости отъ императора, чёмъ какая бы то ни была иная провинція имперіи. Противопоставленіе восточных в провинцій западнымъ съ точки зрвнія ихъ административнаго устройства въ виду этого не имветь никакого смысла. Выше ны уже имвли случай убъдиться, что г. Гр. не историкъ, и не философъ; его разсужденія о государственномъ стров Византін доказали намъ, что онъ не умъсть обходиться съ самыми элемен. тарнымы юридическими понятіями. Изъ только что приведеннаго мъста мы видимъ, что онъ не знаетъ и исторіи права.

Это подтверждается и многими другими мѣстами его книги. Такъ напр. на стр. 58 мы читаемъ слѣдующую замѣчательную вещь: «Единовременный взнось опредпленной суммы предоставдялъ возможность богатымъ людямъ превращаться въ свободныхъ ото налоговъ и сильныхъ многими преимуществами римскихъ гражданъ!/». Предлагаемъ г. Гр. указать
хоть одинъ источникъ или хоть одного сколько нибудь знающаго писателя, гдѣ говорится подобная абсолютно ни съ чѣмъ несообразная
вешь.

Установивъ новый взглядъ на характеръ римской администраців и пріобрѣтеніе права римскаго гражданства, г. Гр. переходитъ къ христіанству, «одухотворившему греческій міръ и окончательно слившему разноплеменное населеніе восточныхъ провинцій въ культурно-понимаемую (?) народность» (стр. 59—60). Между тѣмъ пзвѣстно, что въ первое время христіанство представляло изъ себя скорѣе новый элементъ разъединенія и религіозной борьбы, да и позже многочисленные толки, образовавшіеся на его почвѣ, находились въ самыхъ враждебныхъ отношеніяхъ между собой; наконецъ именно со временемъ усиленія христіанства связано возрожденіе туземной письменности какъ въ Сиріи, такъ и въ Египтѣ. Говорить въ виду этихъ фактовъ объ объединяющемъ значеніи христіанства (по крайней мѣрѣ до VII в., времени завоеванія Сиріи и Египта арабами) едва ли возможно.



<sup>1)</sup> Отмѣчая невѣрность этого положенія, мы должны замѣтить, что слѣдить за всѣми промахами книги г. Гр. мы не въ состояніи, иначе наша рецензія разрослась бы въ цѣлую книгу.

<sup>2)</sup> Всякаго основанія лишено и утвержденіе г. Гр. (65), будто со временъ Константина «востокъ очутился только въ номинальной зависимости отъ Запада».

Невърно далъе и то, будто въ отличіе отъ Запада «на Востокъ къ христіанскому ученію первыми примкнули представители высшей интеллигенціи, искавшіе духовной пищи не только сердцу, но и уму» (61). Это прямо опровергается хотя бы посланіями апостола Павла. Невърно также, будто христіанство, «найдя въ греческомъ обществъ зачатки гражданскаго равноправія (?)... объявило войну рабству» (64) 1). Невърно наконецъ, что власть епископовъ «оперлась на монархическія убъжденія восточныхъ грековъ» (ів.; см. Е. Hatch, d. Gesellschaftsverfassung der christlichen Kirchen im Alterthum, перев. съ англ. Harnack'a. 1883, стр. 17 и сл., особ. 32).

Такова та характеристика романизма и элленизма, которую предлагаетъ г. Грибовскій. Не говоря о ея совершенной неправильности и ненаучности, нужно зам'єтить еще и то, что она, хотя г. Гр. и не щадитъ эпитетовъ, не отличается даже ясностью и опред'єленностью, а всл'єдствіе этого, какъ мы еще увидимъ, остаются неясными и идеалы и ц'єли его «народниковъ» и «западниковъ», т. е. защитниковъ элленизма и романизма.

II. Раньше, чёмъ перейти къ ихъ «борьбё», составляющей будто бы суть византійской исторіи, необходимо однако выяснить, въ чемъ заключаются тв данныя, на которыхъ г. Гр. основываетъ свое мивніе. Отвътъ очень простъ: в. Грибовскій это выдумаль; нътъ ни одного источника, ни одного ученаго, на показанія которых в онъ бы ссылался или быль въ состоянін сослаться. Дібло въ томъ, что г. Гр. зналъ, что Папарригопуло (его главный источникъ) говоритъ о постепенномъ вытеснени датинскаго языка въ законахъ и администраціи, о возрастающемъ значеніи эллинскихъ и эллинизованныхъ народностей имперіи и т. д., и ему показалось, что этоть Фактъ долженъ имъть коренное значеніе для исторіи византійскаго государственнаго строя, а также что подобный процессь не могь произойти иначе, какъ вследствіе сознательной борьбы партій, изъ которыхъ каждая действуеть во имя определенных в идеаловь. Но вмёсто того, чтобы подвергнуть свою догадку серьезной проверке фактами, - что конечно предполагаетъ знакомство съ источниками и литературой, - г. Грибовскій просто объявиль ее фактомъ и сталь перекраивать всю византійскую исторію по своему образцу.

Отсутствія какихъ либо доказательствъ въ пользу совершенно новой гипотезы, собственно говоря, достаточно для характеристики ненаучности метода автора и несерьезнаго отношенія его къ своей задачи. Гипотеза, если она выведена изъ большаго числа фактовъ, можетъ имѣть огромное значеніе; если же она высказывается голословно какъ несомнънная истина и противортишть встать извъсстнымъ фактамъ, она безплодна для науки и вредна для ея автора.

Въ самомъ деле, къ чему сводится вся историческая часть книги



<sup>1)</sup> См. посланіе ап. Павла къ Тимовею, гл. VI, 1 и сл., а также Грибовскій стр. 85.

г. Грибовскаго, какъ не къ тому, что онъ создаетъ себѣ фантастическое представленіе о романизмѣ и элленизмѣ, ставитъ ихъ въ фантастическія отношенія другъ къ другу и излагаетъ фантастическую исторію Византіи? Вся третья глава первой части книги г. Гр., содержащая обзоръ византійской исторіи съ точки зрѣнія автора, представляетъ изъ себя сплошное извращеніе извѣстныхъ намъ фактовъ и кромѣ того благодаря поразительной неряшливости автора пересыпана пѣлымъ рядомъ недоразумѣній. Разбирать эту главу подробнѣе мы не считаемъ нужнымъ: по существу она состоитъ изъ безконечныхъ варіацій на его основную мысль о борьбѣ коварныхъ западниковъ съ просвѣщенными народниками. Укажемъ лишь нѣсколько наиболѣе крупныхъ промаховъ.

Прежде всего г. Гр. не выясняеть, кто стояль на сторонъ «романизма», кто на сторон'в «эллинизма». Борьба партій всегда и повсюду, будь это борьба патриціевъ съ плебеями, оптиматовъ съ популярами въ Римъ, или борьба аристократовъ съ демократами въ Аоннахъ, или наконепъ борьба торіевъ съ вигами, борьба партій всегда и повсюду связана съ опредвленными матеріальными интересами, съ стремленіемъ того или иного класса сохранить свое положение или улучшить его. Какой же классъ населенія находиль интересь въ поддержкі романизма, какой наобороть склонялся къ элленизму? Воть что говорить по этому поводу г. Гр.: «Борьба романизма и элленизма въ Византіи вызвала возникновеніе политическихъ партій, изъ которыхъ первая можетъ быть названа западнической, вторая элинофильской. Западники были консерватораме, тянули сторону иноземцевъ (!), эллинофилы представлялись прогрессистами, народолюбцами. Лучшие умы восточной имперіи всегда стояли на сторон' в освободительнаго движенія, въ то время какъ все духовно убою, нравственно безпринципное кръпко держалось за охранение римскихъ преданій формы и духа» (70). И такъ это оставалось въ теченіе всей византійской исторіи. Западники правда превратились въ «новозападниковъ 1) и ихъ целью сделалось уже не «непосредственное подчинение западу», а «прежде всего идеаль папства въ перенесении его на византискую почву» (118), но борьба не прекращалась вплоть до 1204 г., когда «съ наступленіемъ романскаго владычества поступательное движеніе византизма кончилось, уступивъ мъсто воспоминаніямъ прошлаго (80)<sup>2</sup>).

Нечего и говорить, что разсужденія автора ничего не выясняють. Вопросъ, кто были византійскіе «западники» и «народники», не разрівшается произвольной нравственной оцівнкой ихъ дівтельности: представьте себів, что бы мы сказали объ историків или юристів, который, излагая борьбу партій, приведшую къ выработків англійской конституцін, товориль бы только о торіяхъ и вигахъ и заявиль бы, что «лучшіе умы»

<sup>1)</sup> Тогда-то ихъ «главной опорой» сділалось монашество (133). Доказательствъ піть и не можеть быть.

<sup>2)</sup> Иного мивнія, напр. Krumbacher, Gesch. d. byz. Lit., 8 (изд. I) и въ друг. мъст.

всегда были вигами, а на сторонѣ торіевъ стояло только «все духовно убогое и нравственно безпринципное»? Помимо того, что мы бы не получили никакого представленія о дѣйствительномъ ходѣ дѣлъ, едва ли было бы справедливо отнести напр. Каннинга или Пиля къ числу представителей «всего духовно убогаго и нравственно безпринципнаго» въ англійскомъ народѣ.

Это во первыхъ. Затвиъ, несмотря на всв громкіе эпитеты, и изыми партій остаются не выясненными. Западники, защищающіе неограниченную власть императоровъ, централизацію и т. д., они же стремящіеся «прежде всего» къ водворенію папизма въ Византіи, западники наконецъ, которые, «приспособляясь къ обстоятельствамъ, съумвли во время преобразовать свою программу и заручиться расположеніемъ народа при помощи провозглащенія однимъ изъ своихъ принциповъ начала народности» (138)—это нвчто до такой степени странное, что какъ будто даже противорвчить основнымъ законамъ логики. Еще неопредвленнве цвли народниковъ, хотя г. Гр. очевидно и приписываетъ имъ двло водворенія «платоновскаго идеала монархіи».

Но оставимъ этихъ мнимыхъ западниковъ и народниковъ—какъ уже сказано, они выдуманы г. Грибовскимъ—и перейдемъ къ характеристикѣ 4-хъ періодовъ его византійской исторіи.

Особенно строгъ г. Гр. къ періоду отъ Константина В. до Льва III (стр. 80-87). За это время по его мивнію «благородный образъ платоновской монархіи, нівкогда осуществляемой Птоломеями и Селевкидами. замънился низкой подозрительной деспотіей, не останавливавшейся ни предъ какимъ бы то ни было тайнымъ и явнымъ преступлепіемъ въ цѣляхъ охраненія своего жалкаго спокойствія» (82). Не будемъ повторять. что мы выше говорили о неплатоновскомъ характеръ восточно-эллинскихъ монархій, и зам'тимъ лишь, что огульное осужденіе періода въ цвлыхъ 400 леть лишній разъ доказываеть низкій уровень историческаго развитія автора. Какъ ни какъ, это время отмъчено блестящимъ распеттомъ искусствъ и созданіемъ того классическаго свода законовъ, который сохраниль значение до нашего времени и съ которыиъ по признанію компетентныхъ юристовъ не можеть сравниться ни одинъ изъ постедующихъ византійскихъ законодательныхъ памятниковъ. Что же касается до внешней и внутренней политики императоровъ этого періода, то она въ существенныхъ чертахъ ничемъ не отличается отъ политики последующихъ временъ. Новыя задачи разумется заставляли императоровъ прибъгать къ новымъ мърамъ, существеннаго измъненія въ ихъ взглядахъ и привычкахъ мы не замечаемъ. Династическій и личный эгоизмъ играетъ такую же роль въ эпоху Юстиніана и Ираклія, какъ въ эпоху Льва III, Македонянъ, Комниновъ и Палеологовъ: отдъльныя личности во всв времена руководились и болве идейными побужденіями; противополагать одинъ періодъ другому съ этой точки зрвнія совершенно произвольно.

Впрочемъ и въ этомъ періодѣ г. Гр. усматриваетъ нѣсколько отрадныхъ явленій и объясняеть ихъ возрастающимъ вліяніемъ элленизма. Такъ онъ упоминаетъ на стр. 84 о законахъ, упраздняющихъ іиз песіз господина относительно раба, раздѣленіе семьи раба при продажѣ, разграниченіе ingenui и liberti и т. д. 1) Приписывать эти законы особому вліянію восточно-эллинскаго элемента нѣтъ однако никакого основанія: мѣры въ пользу облегченія участи рабовъ восходятъ къ первымъ временамъ имперіи и не прерываются вплоть до Юстиніана (см. Willems, 398 сл.).

Гораздо благосклоннее однако г. Гр. относится къ періоду отъ Льва III до Василія I, и конечно въ этомъ есть значительная доля правды, хотя ничего новаго въ этомъ видеть нельзя. Напрасно только г. Гр. впадаетъ въ такія явныя преувеличенія, которыя только портять впечатл'вніе. Такъ онъ чрезвычайно много говорить о въротерпимости Исаврійской династіи, какъ и Эллиновъ вообще, причемъ конечно опять достается его западникамъ. Чтобы отстоять эту мнимую въротерпимость, онъ между прочимъ находитъ, что редакція 52 статьи XVII титула эклоги: оі начіχάοι και οι μοντανοι ξίφει τιμωρείσθωσαν (манихенне и монтанисты наказуются мечемъ) «очень глуха и неопредъленна» (стр. 105). Намъ кажется, что большей ясности желать нельзя. Съ той же цёлью онъ говорить на стр. 88:» можно предположить, что если бы (!) восточно-эллинскому міру удалось объединить и превратиться въ признанное государство подъглавенствомъ вполнъ національнаго правительства 2), способного представить есль не интересы всёхъ, то но крайней мёрё большинства, дробленіе христіанъ на секты никогда бы не достигло того напряженія, какимъ отивчены долгій періодъ царствованія императоровъ романскаго образа мыслей». Смевемъ уверить г. Гр., что этого никакъ нельзя предположить. По его мевнію «религіозный протекціонизмъ» содвиствоваль развитію секть, тогда какъ въ действительности онъ быль лишь прискорбнымъ показателемъ этого развитія, совершающагося по своимъ законамъ, независимымъ отъ правительственныхъ мфропріятій. Но свёдёнія г. Гр. и въ области исторіи церкви бол'ве чімь странны; такь онь утверждаеть на стр. 88, что «главнымъ образомъ египетскія провинціи породили множество сектъ вродъ донатистовъ, монтанистовъ, максиміанистовъ, маркіо-

<sup>1)</sup> Ссылается г. Гр. при этомъ на Willems'a, le droit public romain. Въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго, но г. Гр. знаетъ такой трудъ Willems'a, о которомъ другіе ученые пока не слыхали. Онъ ссылается на томъ Il, 746, 754, 760; между тѣмъ книга Willems'a выщла всего въ одномъ томѣ (VI изд. 1888) и содержитъ лишь 626 стр. Вѣроятно г. Гр. пользовался русскимъ переводомъ, вышедшимъ въ одномъ ученомъ журналѣ; тогда нужно было оговориться. Не менѣе странна ссылка на Вухантіпа проф. Бѣляева: этотъ трудъ почему то названъ та̀ Восачтіча (sic), см. стр. 205.

<sup>2)</sup> Къ какой же національности принадлежало бы это «вполнѣ національное правительство»: къ Грекамъ, сирійскимъ Семитамъ, Коптамъ, Исаврійцамъ или къ романизованнымъ Иллирійцамъ? Вѣдь всѣ эти народы входили въ составъ восточныхъ областей римской имперіи.

нитовъ, рогаціанъ, саведліанъ, новаціанъ». Между тѣмъ донатизмъ и максиміанизмъ (одинъ изъ толковъ донатизма) возникли въ провинціи Африкѣ, монтанизмъ во Фригіи, маркіонизмъ въ Сиріи, Саведлій былъ родомъ изъ Пентаполя, новаціанизмъ наконецъ римско-африканскаго про-исхожденія. Не менѣе удивительно примѣчаніе къ 101 стр., гдѣ г. Гр. обогащаетъ списокъ халифовъ VIII в. нѣкіимъ Чередомъ (sic!) До сихъ поръ мы знали изъ современныхъ Льву III халифовъ лишь Омара II (717—720), Язида II (—724) и Хишама (до 743). Халифъ, къ которому относится замѣчаніе автора, и былъ Язидъ II (Вигу указ. соч. т. II, стр. 430, прим. 2).

Ненависть къ западникамъ и сочувствіе «народническимъ» идеаламъ Исаврійской династіи наконецъ приводить автора къ утвержденію, будто иконоборческіе эдикты, да и вся законодательная д'ятельность Льва III и его преемниковъ вооружила противъ себя именно его «западниковъ». «Обоготвореніе иконъ», говорить оно на стр. 99, какъ порожденіе иноземнаго вліянія, въ корнъ противоръчившее философско-отвлеченному пониманію религи востоком, не могло не остановить на себъ вниманія націоналистовъ». Ну, а западники его конечно отстаивали. Еслибы г. Гр. хоть въ данномъ случав отнесея болве внимательно къ своему главному источнику, Папарригопуло, который несмотря на свою тенденціозность всетаки знаеть исторію Византіи, онъ бы уб'єдился, что этотъ ученый отыскиваетъ корни обоготворенія иконъ на востокѣ же (стр. 161—168) и на стр. 162—3 говорить, что <sup>9</sup>/10 всего византійскаго населенія, вся масса невъжественнаго народа съ монахами во главъ, выступили противъ Льва III. Дівло, значить, не въ принадлежности къ «западникамъ» или «народникамъ», а въ степени развитія и образованности.

Не меньше странностей въ слъдующемъ параграфъ, посвященномъ Македонской династіи (стр. 109—120). Чтобы имъть право отнести Василія Македонянина къ ненавистнымъ «западникамъ» (а это г. Гр. нужно, чтобы по своему объяснить абсолютистическій характеръ законодательства этого времени) авторъ объявляеть его на стр. 112 проманизованнымъ Славяниномъ по происхожденію". Оставляя въ сторонъ вопросъ о славянскомъ происхожденіи Василія, нельзя не замътить, что о романизаціи его не можетъ быть и ръчи, такъ какъ въ Византіи ІХ в. для этого не было абсолютно никакихъ данныхъ. На стр. 116 г. Гр. говоритъ, что «достойными своего великаго предка (Василія І) были только сынъ Василія Левъ VI и Константинъ Порфирородный» за ихъ «умъренность въ политикъ». До сихъ поръ историки привыкли относиться нъсколько иначе къ Льву VI и Константину VII 1); помимо этого Македонская династія обязана значительной долей своей славы Никифору Фокъ, Іоанну Цимисхію и Василію II Болгаробойцъ, о которыхъ авторъ вовсе не упо-



<sup>1)</sup> См. напр. Hertzberg, Gesch. d. Byzant. u Osm. 1883 стр. 156 о Львъ VI «ein rücksichtsloser und verschwenderischer Despot und ein Sklave der Sinnlichklit» стр. 157 о Константинъ VII: «Schwach und gutmüthig... dem ersten römischen Claudius nicht unähnlich»; см. Rambaud, l'empire grec, passim.

минаетъ въ своей книгъ. Между тъмъ ихъ имена въ соединеніи съ Василіемъ I окружены не меньшей славой, чъмъ имена лучшихъ государей Исаврійской династів, и если ихъ внутренняя политика отличается отъ политики ихъ предшественниковъ, то это слъдуетъ объяснить измънвышимися условіями и взглядами, а не принадлежностью къ «занадникамъ» или «народникамъ». Но для этого нужно знать исторію Византіи но источникамъ, а г. Гр. въдь незнакомъ и съ литературой вопроса 1). Вотъ почему онъ и говоритъ на стр. 118: «исторія свидътельствуетъ, что государей безразличныхъ къ истиннымъ нуждамъ имперіи третій періодъ (867—1081) далъ гораздо больше нежели монарховъ дъятельныхъ, проникнутыхъ сознаніемъ долга и любовью къ подданнымъ». Причина конечно мнимое «западничество» государей этого періода. Къ сожальнію однако не одинъ третій, а всѣ вообще періоды византійской (да и одной ли византійской?) исторіи отличаются тъмъ же преобладаніемъ нерадивыхъ государей.

Еще курьезнѣе заявленіе г. Гр. на стр. 119, что провозглашеніе Исаака Комнина императоромъ представляло «рѣзкій взрывъ націонализма». Проф. Скабалановичъ <sup>2</sup>), на котораго г. Гр. ссылается для исторіи XI в., ничего не знаетъ о подобномъ характерѣ этого событія, да и самъ г. Гр. противорѣчитъ себѣ на тойже страницѣ, утверждая, что Михаилъ Пселлъ, одинъ изъ главныхъ руководителей интриги, приведшей къ отреченію и быть можетъ къ смерти Исаака <sup>3</sup>), «самъ придержиъался освободительнаю образа мыслей. Михаилъ Пселлъ, этотъ «типичный представитель самыхъ отвратительныхъ сторонъ византизма» <sup>4</sup>), относительно котораго Krumbacher (указ. соч. стр. 176, изд. І) говоритъ, что «не подлежитъ сомнѣнію, что пресмыкающійся сервилизмъ и неразборчивость въ средствахъ, ненасытное честолюбіе и безграничное тщеславіе составляютъ самыя яркія черты его характера», Михаилъ Пселлъ какъ представитель освободительнаго образа мыслей—это одинъ изълучшихъ перловъ книги г. Гр.

<sup>1)</sup> Особенно большимъ довъріемъ г. Гр. пользуются Lebeau, Histoire du Bas Empire (изд. не указ.); Burigny, Hist. des revolutions de l'empire de Constantinople (также) Keri, Imperatores orientis compendio exhibiti e compluribus Graecis scriptoribus a Constantino M. ad Constant Ultimum, также Maimbourg, Hist. des iconoclastes 1686 г. — все сочиненія XVIII и даже XVII въка. На І томъ Финлея нъсколько случайныхъ ссылокъ. Гиббонъ и Рамбо поверхностны (стр. 74, 221). Иностранныхъ писателей XIX в. г. Гр. очевидно не признаетъ вообще кромъ Krause, d. Byzantiner d. Mittelalters (стр; 155), о книгъ котораго Krumbacher совершенно върно говоритъ, что это чеіп kindisches Machwerk» (ук. с. 29), Драпейрона, Гаске да еще Цахаріэ, Мортрейля и Пальяръ. Знакомство съ трудами русскихъ византинистовъ однако также не отразилось на книгъ г. Гр.

<sup>2)</sup> Какъ извъстно, проф. Скабалановичъ видитъ въ воцареніи Комнина дъло «стратиговъ, людей военнаго сословія, выступившихъ при Стратіотикъ съ намъреніемъ отвоевать первенствующее политическое мъсто, съ котораго они были удалены людьми мирныхъ занятій, евнухами и царскими прислужниками, учеными, лицами духовными». Византійское государство и церковь, стр. 73.

<sup>3)</sup> см. Скабалановичь, ук. соч., 86.

<sup>4)</sup> см. Krumbacher, ук. соч. 176, Hertzberg, 248; Скабалановичъ, стр. 86-92, 102.

Если Македонская династія подверглась строгому осужденію, то Комнины наобороть заслужили похвалу автора. И за что же? За то, что «съ перваго дня занятія престола Алексій сталь къ западникамь и націоналистамь оффиціально въ нейтральное положеніе. Онъ не объявлять никакой программы дійствій, не передавался ни на одну сторону» (121) и ті изъ его преемниковъ которые удостоились похвалы г. Гр., поступали также. Но відь такой образь дійствій называется оппортунизмомь; такъ зачіть же г. Гр. нападаеть на стр. 120 на Македонянь «оппортунистовь и ретроградовъ всевозможныхъ оттінковъ». Мы уже не говоримъ о томь, что византійскіе императоры вообще вовсе не считали нужнымь, объявлять свою «программу дійствій». Если у того или иного и была таковая, то подданные (а за ними и мы) могли ее усмотріть только изъ характера его діятельности.

Особенно доволенъ г. Гр. Алексвемъ Комниномъ «Собственная жена Алексвя Комнина оскорбила этого государя именемъ лицемвра; о двуличие его много говорилось последующими историками» (129), но г. Гр. лучше знаетъ Алексвя. Такъ онъ знаетъ, что Алексвй заточилъ Льва въ Сизополь не иначе какъ «съ душевнымъ сокрушенемъ» (130), знаетъ и то, что «Комнинъ не копался въ душе человеческой» (131). Источниковъ онъ правда не указываетъ, но г. Гр. этого вообще не любитъ и предпочитаетъ фантазировать. Къ области фантазій следуетъ отнести и утвержденіе, что богомильство было «чистославянской сектой» (132), тогда какъ на деле оно чрезъ павликіанство по всему вероятію связано съ манихействомъ. Совершенно неверно наконецъ, будто «въ его (Алексея I) 37 летнее царствованіе государственное равновесіе Византіи достигло высшей степени устойчивости». (134) Стоитъ только вспомнить, что это было время перваго крестоваго похода, войнъ съ Норманнами, чтобы убёдиться въ противномъ.

Не лучше изложены и последующія событія. Почему напр. г. Гр. думаеть, что торжественныя религіозныя процессіи, устраивавшіяся Іоанномъ К., были не въ византійскомъ, а «въ римскомъ вкусв». (134). Въдь г. Гр. ссылается на трудъ проф. Бъляева, а следовательно долженъ знать. какое мъсто въ придворной жизни Византіи во всь времена занимали разнаго рода торжественныя процессіи. Мануила Комнина г. Гр. порицаеть за то, что онъ «позволиль себя увлечь раціоналистамь и два раза самъ впадаль въ грубъйшую ересь» (135). Но въдь и Левъ III съ его преемниками также впали въ ересь, а г. Гр. ихъ хвалитъ. Но удивительны ли подобные промахи, если источниками г. Гр. были Lebeau, Burigny и Keri, тогда какъ Финлей, Герцбергъ, греческое изданіе Папарригопуло и т. д. остались ему неизвъстны. Г. Гр. впрочемъ ссылается и на первоисточники, но такъ какъ онъ два раза (на стр. 129 прим. 1 и 219 прим.) въ числъ ихъ упоминаетъ извъстныя Annales ecclesiastici кардинала Баронія, писавщаго въ XVII в., то мы позволяемъ себ' сомн' ваться, пользовался ли онъ ими д'вйствительно, темъ более что въ тексте знакомство съ источниками отразилось такъ же мало, какъ и знакомство съ литературой по исторіи Византіи вообще и Комниновъ въ частности. Да и вообще единственные средневѣковые авторы, изъ которыхъ г. Гр. приводитъ отрывки въ своей книгѣ, это переведенные на русскій языкъ Никита Хоніатъ и Іоаннъ Киннамъ; всѣ остальныя ссылки явно заимствованы изъ тѣхъ ученыхъ трудовъ, которыми г. Гр. пользовался, причемъ онъ даже не потрудился указать, какое изданіе имѣлъ въ виду данный ученый (см. напр. 222, 234, 192 и т. д.)

На этомъ можно было бы покончить и съ исторической частью «изследованія» г. Гр., но несколько замечаній его такъ любопытны, что нельзя не обратить на нихъ вниманія. Такъ на стр. ІІ г. Гр. уверяеть, что кемъ-то было «дознано», что Византія не только выработала «своеобразную культуру», что конечно верно, но и сообщила ее Европю. Интересно было бы узнать, кемъ собственно «дознана» эта нелепость? А на стр. 246 оказывается, что Алексей Ангель «купильмиръ у Аллеманновъ»!

Такихъ курьезовъ можно было бы привести еще многое множество <sup>1</sup>), но мы и безъ того боимся, что фантазіи и промахи г. Гр. уже успѣли страшно надоъсть читателю, а потому спѣшимъ къ концу.

Какой же выводъ можно сдёлать для оцёнки книги г. Грибовскаго изъ приведенныхъ въ нашей рецензіи фактовъ? Намъ кажется, что мы можемъ формулировать этотъ выводъ такимъ образомъ: книга г. Грибовскаго доказываетъ не только незнакомство ея автора съ источниками, литературой и даже съ чисто фактической стороной исторіи культуры и государственнаго строя Византіи (а также Греціи и Рима), не только неумѣніе обходиться съ простѣйшими понятіями и терминами науки государственнаго права, но и полное непониманіе научныхъ методовъ. Книга г. Грибовскаго не «изслѣдованіе», а компиляція, да и въ качествѣ компиляціи не имѣетъ никакой цѣны, такъ какъ авторъ сплошь и рядомъ не довольствуется добросовѣстнымъ сопоставленіемъ добытыхъ другими данныхъ, а извращаетъ ихъ своими безпочвенными фантазіями. Такъ работать нельзя: это не научный трудъ, а собраніе «домысловъ досужаго книжника».

Нѣкоторое объясненіе страннаго характера этой толстой книги дають замѣчанія автора на стр. ХХІІ. Изъ нихъ оказывается, что г. Грибовскій счелъ возможнымъ покончить съ той группой сложнѣйшихъ вопросовъ, которые затрагиваются въ его книгѣ, «работая надъ ними такъ сказать попутно», «будучи въ состояніи удѣлить изученію одной изъ областей грекоримскаго міра только нѣсколько лѣтъ». Г. Грибовскій ду-

<sup>1)</sup> См. напр. стр. IV (подчиненіе Арабовъ еврейской культурѣ), V (опредъленіе культуры), 35 («оффиціальное распаденіе имперіи въ 395 г.) 55 (презрѣніе Римлянъ къ Грекамъ «какъ варварамъ») 56 (характеръ римскаго вліянія на завоеванныя области) 60 (о неспособности «грубаго ума» Римлянъ опѣнить христіанство) 75 (о циркѣ какъ «представительном» собраніи) 97 (о причинахъ, вызвавшихъ отсутствіе уголовной санкціи идолопоклонства въ эклогѣ) и т. д.

маеть, что обезпечить себѣ этимъ заявленіемъ снисхожденіе со стороны ученаго міра. «На этоть короткій промежутокъ посвященнаго Византіи времени я заранѣе ссылаюсь какъ на одно изъ оправданій тѣхъ недочетовъ, которые должны встрѣтиться въ предлагаемой книгѣ» (тамъ же). Разобравъ его произведеніе, мы позволяемъ себѣ думать, что г. Грибовскій ошибся въ своемъ разсчетѣ, и что каждый знающій человѣкъ, а особенно Византинисты, трудное дѣло которыхъ только можетъ быть дискредитировано такими книгами, признаютъ, что человѣкъ, который такъ легкомысленно относится ко своему дѣлу, какъ г. Грибовскій, не заслуживаетъ никакого снисхожденія.

Э. Гримиъ.

Άγγέλου Βλάχου. Λεξικόν Έλληνογαλλικόν. Έν Άθήναις. 1897. Τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου βιβλιοπωλ. Άνέστη Κωνσταντινίδου. 1000 σ. 8°.

Οἱ εἰς τὴν σπουδὴν τῆν νέας Ἑλληνικῆς γλώσσης ἐπιδιδόμενοι ξένοι ἐστεροῦντο μέχρι τοῦδε τοῦ σπουδαιοτάτου πρός τοῦτο όργάνου, δηλ. καταλλήλου νεοελληνικού λεξικού. Την ελλειψιν ταύτην και ήμεζ άπό πολλού συναισθανόμενοι, μόλις κατά το παρελθόν θέρος ἀπεφασίσαμεν νὰ προβώμεν ἀπό κοινοῦ μετὰ τοῦ καθηγητοῦ κ. A. Деревицкій είς ξαδοσιν ρωσσοελληνικοῦ καὶ ελληνορωσσικοῦ λεξικού. Ἡ μεγαλειτέρα όμως δυσκολία, κατὰ τῆς ὁποίας εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς προσεκρούσαμεν χυρίως διά το ελληνορωσσικόν μέρος ήτο ότι δεν ύπηρχε το ύλικον ετοιμον. Οὐδὲν τῶν μέχρι τοῦδε ἐκδοθέντων λεξικῶν τῆς νεοελληνικῆς περικλείει ἐν ἐαυτῷ πλήρη τὸν θησαυρὸν τῆς γραφομένης καὶ λαλουμένης ἐλληνικῆς οὐδὲ διακρίνεται ἐπὶ ἀκριβεία καὶ τελειότητι. ἐκτὸς δέ τούτου τὰ περισσότερα τούτων είναι ήδη παλαιά, κατ' ἀκολουθίαν ἀφ' ένὸς μὲν δέν δύνανται νὰ ἀνταποκριθώσιν είς τὰς σημερινάς ἀνάγκας, ἀφ' ἐτέρου δὲ περιέχουσι καὶ ἀρκετόν ἀριθμὸν λέξεων, αϊτινες δὲν ἀποτελοῦσι πλέον συστατικόν μέρος τῆς γλώσσης. Εἰς τὴν κατηγορίαν ταύτην ὑπάγομεν τὰ ἐν χερσὶν ἡμῶν εὑρισκόμενα λεξικά, τοῦ Γερασίμου Βλάγου (Θησαυρός τετράγλωσσος. Βενετ. 1784), τοῦ Κ. Weigel (Neugr.-teutsch-italien. Leipzig, 1796), τοῦ Γ. Βεντότη (Λεξικόν τρίγλωσσον. Βιενν. 1790), του Δοσιθέου Κομά (Λεξικόν έλληνο-ρωσσικο-γαλλικόν έν Μόσχα 1811), του Th. Kind (Handwörterbuch der neugriech. und deutschen Sprache. Leipzig. 1870). Άξιώσεις τελειότητος δέν δύναται έπίσης νὰ ἔχη σήμερον και το λεξικόν το ύπο Σκαρλάτου Βυζαντίου εν έτει 1835 κατά πρώτον ἐκδοθὲν καὶ κατόπιν μὲ ἐλαχίστας προσθήκας ἀνατυπούμενον (Λεξικόν τῆς καθ' ήμας ελληνικής διαλέκτου μεθηρμηνευμένης είς το άρχαιον ελληνικόν και το γαλλικόν. Έκδοσις τρίτη, επηυξημένη και διωρθωμένη, 1874). Το σγετικώς πληρέστερον λόγω ἀφθονίας ύλικοῦ ἦτο τὸ πρόχειρον λεξικόν τοῦ Emile Legrand (Nouveau dictionnaire grec moderne-français, Paris, 1882), άλλά καὶ τούτο δέν είναι ἀπηλλαγμένον ἀτελειῶν τινων μεγάλη παρατηρεῖται ἀνακρίβεια περί την άλφαβητικήν τάξιν των λέξεων, ενίστε δε και άνακρίβεια περί την έρμηνείαν, έχτός δὲ τούτου προσλαμβάνει ό. x. Legrand καὶ ίκανὸν ἀριθμὸν λέξεων, αϊτινες δὲν ἀνήχουσιν εἰς τὴν νέαν ἐλληνιχήν, ἀλλὰ θὰ ἥρμοζον μᾶλλον εἰς Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

Glossarium mediae et infimae Graecitatis. Τούτων οὕτως ἐχόντων ἐδέησε νὰ προβῶμεν πρῶτον εἰς συλλογὴν καὶ διαλογὴν τοῦ ὑλικοῦ καὶ ὁ κλῆρος οὐτος ἔλαχεν ἐφ' ἡμᾶς. Εἰς τὸ ἄχαρι δὲ τοῦτο ἔργον εἴχομεν ἤδη ἀρκετὰ προχωρήσει, ὅτε ἐλάβομεν μὲν τὸ μόλις ἐκδοθὲν λεξικὸν τοῦ κ. ᾿Α. Βλάχου, βλέπομεν δὲ ἀγγελλομένην τὴν ὁσονούπω ἔκδοσιν προχείρου ἐλληνογερμανικοῦ λεξικοῦ (Taschenwörterbuch der neugriechischen und deutschen Sprache von K. Petraris, in 2 Theilen, I neugriech-deutsch, II, deutsch-neugriechisch. Verlagsbuchhandlung von Otto Holtzes Nachfolger).

Τὴν ἔκδοσιν τοῦ λεξικοῦ τοῦ κ. Βλάγου ἐλπίζομεν ὅτι μετ' εὐγαριστήσεως θὰ χαιρετίσωσι πάντες οι περι την νέαν έλληνικην ἀσχολούμενοι τόσφ μάλλον, καθ' όσον ό κ. Β. ἐπὶ πολλὰ ἔτη (ἐπὶ εἰκοσαετίαν όλην, πρβλ. Πρόλ. σελ. ε΄) ἀσγολούμενος κατώρθωσε νὰ ἀποταμιεύση χιλιάδας ὅλας λέξεων, παλαιοτέρων ἣ νέων, αίτινες δεν είχον έτι καταχωρισθή είς νεοελληνικόν λεξικόν. Σιγκρίνων δε τό νέον του έργον πρός τό εν έτει 1871 εκδοθέν επίτομον αύτοῦ ελληνογαλλικόν λεξικόν ευρίσκει (σελ. ζ΄) ότι εἰς δεκαπέντε περίπου γιλιάδας ἀνέργεται ὁ ἀριθμὸς τῶν προστεθεισῶν λέξεων. Καὶ κατ' ἀργὰς μὲν ἐφάνη ἡμῖν ἄπορον, διατὶ ὁ κ. Β. ούδεμίαν μνείαν ποιείται τοῦ λεξικοῦ Legrand, ὅπερ μὲ ὅσας καὶ ἄν παρουσιάζη έλλείψεις, δύναται πάντοτε νά χρησιμεύση ώς πηγή είς τοὺς ἀσχολουμένους περί τὴν σύνταξιν νεοελληνικοῦ λεξικοῦ, καθ' ὅσον ἐν αὐτῷ ὑπάρχει ἀρκετὸν ὑλικὸν συνηθροισμένον, ούδε είναι δίκαιον να λέγηται και περι Legrand ö, τι γενικώς λέγει ό κ. Β. περὶ τῶν προκατόχων του (σελ. ε΄), «ἀλλ' ἡ ἐργασία δυστυγῶς πάντων των συναταξάντων έκτοτε λεξικά της νέας έλληνικης γλώσσης ὑπηρξεν άντιγραφική μαλλον ή συγγραφική». μικρά όμως άντιπαραβολή μας ξπεισεν, ότι ὁ Β. οὐδόλως εἶχεν ὑπ' ὄψιν τὸ λεξικὸν Legrand, διότι βεβαίως δὲν θὰ παρέλειπε λέξεις χρησίμους ἀπαντώσας παρ' αὐτῷ. ὥστε ἄν πρὸς τὸ λεξιχὸν τοῦ Legrand συγκρίνωμεν τὸ τοῦ Βλάχου, βλέπομεν ὅτι ὁ ἀριθμὸς τῶν ὑπ' αὐτοῦ προστεθειμένων νέων λέξεων θὰ ἐλαττωθή κατὰ πολλὰς χιλιάδας, καθ' όσον τὸ διχαίωμα προτεραιότητος ἔχει ὁ Legrand.

"Όσον δ' ἀφορῷ τὴν γνώμην (σελ. ς΄) περὶ τῆς ἐκλογῆς τοῦ ἀναγκαίου ὑλιχοῦ, εἴμεθα ἐντελῶς σύμφωνοι: «εἶναι ἀδύνατον νὰ θεωρήση τις χτῆμα τῆς γλώσσης πᾶν ο, τι λέγει τις ή γράφει, ᾶν μή τοῦτο φέρη τήν σφραγίδα νομίμου πολιτογραφήσεως». Έπίσης ὀρθά καὶ τὰ λεγόμενα (σελ. θ') περὶ τῶν ξένων λέξεων καὶ τὰ περὶ μεγεθυντικῶν καὶ ὑποκοριστικῶν (σελ. ι΄). Περίεργα μόνον μᾶς φαίνονται τὰ (σελ. ια') περὶ ὀρθογραφίας λεγόμενα «μὴ συνειθίσας (ὁ γράφων) ἐκ παίδων νὰ γονυπετή τυφλώς πρό τοῦ αὐτὸς ἔφα, δὲν ἐνόμισεν ὅτι ὤφειλε νὰ πράξη τούτο σήμερον πρό τῆς καινῆς διδασκαλίας (ἐνν. τὴν γλωσσολογίαν), ἥτις ἄλλως δεν ἀπέχτησεν ετι ὀπαδούς ἢ ἀραιούς τινας εκ τῶν συνήθων προσκυνητῶν παντός νεωτερισμοῦ»! Θὰ ἐκέρδιζε πολὸ ὁ κ. Βλάχος ᾶν παρέλειπε νὰ ἐκφράση τὴν γνώμην του περί του ζητήματος, μηδενός προχαλούντος. Μὲ όλην τὴν πρός τὴν γλωσσολογίαν δυσπιστίαν του κ. Βλάχου, αυτη ἐδέχθη ἀπὸ πολλοῦ ήδη τὸ ἀπαιτούμενον ἐπιστημονικόν κύρος καὶ οὐδεὶς θὰ ἐπεχείρει νὰ ἀμφισβητήση σήμερον ἀλήθειαν παραδεδεγμένην. Τὸ μόνον τὸ ὁποῖον ἦδύνατο νὰ φέρη πρὸς ὑποστήριξιν τῆς συντηρητικότητός του άναφορικώς της όρθογραφίας είναι, ότι ο λεξικογράφος είναι ἐν μέρει ἡναγκασμένος νὰ παρουσιάζη τὰς λέξεις ὑπὸ τὴν μορφήν, ὑφ' ἣν ὁ ἀναγνώστης πρόκειται νὰ εὕρῃ αὐτὰς εἰς τὰ κείμενα τὰ δὲ ἐλληνικὰ κείμενα καὶ τὰ νῦν ἀκόμη ἐκδιδόμενα πολὸ ἀπέχουσι τοῦ νὰ παρουσιάζωσι τάσιν πρὸς παραδοχὴν τῶν ἀποτελεσμάτων τῆς νέας ἐπιστήμης, ὡς καλεῖ οὐτος τὴν γλωσσολογίαν. Καὶ ὅμως ὁ συντηρητικὸς Β. ἀποφασίζει νὰ προβἢ εἰς ἔνα νεωτερισμόν ἀποσκορακίζει δηλ. τὴν ὑπογεγραμμένην ἐκ τῆς ρίζης τῶν λέξεων καὶ περιορίζει αὐτὴν μόνον εἰς τὰς καταλήξεις.

Ταῦτα χρίναντες ἀναγκαῖον νὰ εἴπωμεν ἀναφορικῶς τῶν ἐν τῷ προλόγῳ ἐχφερομένων γνωμῶν, καθῆκον νομίζομεν νὰ προσθέσωμεν ἐν τέλει, ὅτι καὶ ἡμεῖς
φρονοῦμεν, ὅτι τὸ λεξικὸν τοῦ κ. Βλάχου πληροῖ ἐπαισθητὸν μέχρι τοῦδε κενὸν ἐν τἢ ἐλληνικἢ λεξικονραφία καὶ κατέχει ὁμολογουμένως τὴν πρώτην θέσιν
μεταξὺ τῶν λεξικῶν τῆς νέας ἐλληνικῆς ἡ τύπωσις ἔγεινε μετ' ἀρκετῆς καλλαισθησίας καὶ ἐπιμελείας πολλὰ τῶν ἄρθρων κατέλαβον ἀρκετὴν ἔκτασιν
πλουτισθέντα διὰ πολλῶν φρασεολογικῶν παραδειγμάτων καὶ (σπανιώτερον) διὰ
τῶν σχετικῶν παροιμιῶν ὥστε θαρραλέως δύναταί τις νὰ συστήσῃ τὸ ἔργον
εἰς τοὺς περὶ τὴν νέαν ἐλληνικὴν ἀσχολουμένους.

Έν 'Οδησσώ, Μάρτιος 1897.

Συνόδης Παπαδημητρίου.

С. Д. Пападимитріу. Стефанъ Сахликись и его стихотвореніе «Арп́үпсіє  $\pi \alpha \rho \alpha \xi_{\text{evoc}}$ ». Изслюдованіе съ приложеніемъ греко-русскаго глоссарія, двухъ фотографическихъ таблиць и критическихъ  $\pi \alpha \rho \epsilon \rho \gamma \alpha$ . Одесса. 1896.

Обстоятельный обзоръ содержанія книги С. Д. Пападимитріу уже быль дань въ Виз. Врем. (III 680—685), а большія достоинства этой работы вообще уже признаны Крумбахеромъ какъ въ краткой рецензіи въ Вуг. Zeitschr. (V 620—621), такъ и во 2-мъ изданіи Вуг. Litteraturgesch. (815—816). Это позволяеть мив приступить сряду къ разбору отдъльныхъ сторонъ изслёдованія г. Пападимитріу.

**Пентральной частью книги служить** сводное стихотвореніе Сахликиса «Странный разсказъ» (р. 15-52), изданное по codex N(eapolitanus) и представляющее въ большей его половинъ (1-387 и 761-857 или по счету Пападимитріу 1-410 и 812-908) вполив новый тексть, а въ меньшей (388—760)—новую «версію» стиховъ, уже изданныхъ прежде (Wagner Carm. gr. med. aevi, crp. 79-105, cr. 202-712) no P(arisinus) и M(ontepessulanus). Къ этому стихотворенію ближе всего относится «введеніе» съ изложеніемъ прежняго положенія вопроса о Сахликисъ, описаніемъ рукописи N и указаніемъ принятыхъ издателемъ принциповъ возстановленія текста и ореографіи (стр. 1-14), изъ него же преимущественно черпаются новыя историко-литературныя данныя «изследованія» (53-128); къ нему же относится и главная масса критико-экзегетическихъ «примъчаній» (129—192), а также и «глоссарій». Издавая текстъ на половину впервые, г. П-у даеть его сразу въ такомъ видъ, въ какомъ редко появлялись первыя изданія средневековых вульгарных греческихъ писателей, да и по отношенію къ частямъ, совпадающимъ съ

изданными прежде, предлагаеть множество большею частію несомивнныхъ поправокъ текста, такъ что, если бы мы вздумали пересчитать здъсь отдъльно всё частности этой стороны труда, намъ пришлось бы перепечатать почти все стихотвореніе С—а. Постоянно слъдя и за правильностью размъра, и за смысломъ отдъльныхъ мъстъ, и за послъдовательностью содержанія, издатель большею частью уже самъ доходить до надлежащаго возстановленія текста, гораздо ръже указываеть возможное предположительно или только отмъчаетъ сомнительные пункты для будущаго изслъдователя. Болье или менье существенныя исправленія рукописнаго текста даются имъ болье, чъмъ для 100 стиховъ, нътъ почти ни одного стиха, котораго бы онъ не коснулся въ ореографическомъ отношеніи. Такимъ образомъ его изданіе становится книгой настольной, безусловно необходимой для всякаго, кто когда-либо займется Сахликисомъ. Мы отмътимъ здъсь только общій характеръ его пріемовъ возстановленія текста.

Особенно много поправокъ въ стихахъ риемованныхъ. Г. П-у замъчательно удачно подбираеть риему посредствомъ изменения формы конечнаго слова или перестановки словъ въ стих или замены конечнаго слова другимъ, синонимическимъ или даже болве подходящимъ по смыслу. Можно впрочемъ думать, что въ стремленіи везд'в возстановить наддежащую риему онъ заходить даже насколько далеко. Не находя возможнымъ дегко возстановить риому, онъ почти всегда готовъ допустить рукописный пропускъ, - отсюда въ его изданіи такое большое число бланковъ, которые онъ однако считаеть въ общемъ числъ стиховъ своего изданія по N; въ другихъ случаяхъ онъ отмечаеть пропуски только многоточіемъ въ концъ стиха, а иногда возможность пропуска указываеть лишь въ «примъчаніяхъ»; сравнительно ръдко примъняется очень рѣшительная мъра: стихъ безъ соотвътствующей риомы заподозривается и выбрасывается, какъ неподлинный (напр. ст. 15, - по прим'вчанію выходить, что это болье слабая мьра, чымь перестановка стиха или измыненіе конца его, — ср. прим. къ ст. 162). Ув вренность издателя въ необходимости риемы у С-а доходить до того, что бланки иногда ставятся въ текстъ безъ всякихъ объяснительныхъ оговорокъ (напр. 40, 68, 74, 100, 169, 175, 215, 223, 227, 231 и мн. др.). Параллельныя «версіи» Р и М, конечно привлекаются всюду, при малейшей возможности восполнить ими риемическіе проб'ялы N, — отсюда, сверхъ бланковъ, является еще новое увеличеніе числа стиховъ въ изданіи. Вообще можно было бы и не возражать противъ стремленія издателя провести риему последовательно и противъ даже решительныхъ меръ для этой цели, но, разумътся, лишь тамъ, гдъ, помимо риомы, и нарушение контекста свидътельствуеть о лакунв. Въ частности же къ Сахликису риомическія требованія, по крайней м'єр'є, пока едва ли прим'єнимы во всей строгости. Кораи видель у Сахликиса непоследовательность рисмы, а Легранъ, признавая богатство ринны, все же допускаль редкія исключенія, да и

самъ П-у допускаетъ, что вина въ этихъ исключеніяхъ, которыхъ въ дъйствительности не такъ уже мало, падаетъ «большею частью» на переписчика (стр. 103), след. меньшею частію всетаки на автора, или говоритъ только объ «относительно полной и правильной» риемѣ (стр. 111). признаеть иногда «неосторожность или недосмотръ» самого поэта (стр. 143 къ ст. 145-148), говоритъ объ умвныи «вообще» находить богатыя риемы (къ ст. 21-24). Уже изъ его сравнительной таблицы четверостишій по N, P и M (стр. 100 сл.) видно, что во всёхъ кодексахъ среди 4-стишій есть достаточное число 3-стишій и даже 2-стишій и куплетовъ съ «хромающей» риемой. Едва ли тутъ всюду виноваты одни переписчики. Можно допустить и неаккуратность самого Сахликиса, и пока мы судимъ здёсь о немъ скорее по общему впечатленію, чёмъ на основанін точныхъ наблюденій, пока путемъ полнаго изслёдованія рукописей и осторожнаго исправленія текста не будеть предварительно опредълена норма риемы С-а, до тъхъ поръ стремление къ очень послъдовательному возстановленію ся у этого версификатора, кажется, преждевременно, потому что оно можетъ повести издателя къ созданію своего собственнаго С-а, гораздо более закономернаго, чемъ тотъ Сахликисъ, который, по собственному признанію, съ 14 леть бросиль школу, немногому тамъ научился, да и то скоро забылъ (ст. 37-59). Понятно поэтому, что и г. П-у до установленія такой нормы не могъ быть абсолютно последователенъ въ проведении своихъ возстановлений риемы и въ 2-3 случаяхъ оставилъ стихи, не имфющіе для себя соответствія, и безъ бланковъ, и безъ многоточія, и безъ оговорокъ въ примечаніяхъ (CM. CT. 170-171, 324, 603-607).

Во всёхъ вообще стихахъ, риомованныхъ и бёлыхъ, исправление текста вызывается обыкновенно неправильностью размёра, и устраняется она посредствомъ или опущенія лишнихъ словъ, - чаще всего члена или энклитикъ (то съ оговоркой въ «примъчаніяхъ», то безъ оговорки, ср. 187, 206, 303, 304 и др.),--или вставокъ (также, ср. 208, 224, 305), или изміненія формъ или заміны одного слова другимъ и т. п. И здінсь, какъ и о риомическихъ исправленіяхъ, можно, пожалуй, зам'втить, что и самого Сахликиса еще нельзя считать застрахованнымъ отъ ошибокъ метрическихъ. Сравнительно меньше поправокъ вызывается одною неясностью текста, безъ отношенія къ риемѣ или размѣру (напр. 46, 88, 214 — 217, 362, 866 и др.). Въ видъ исключенія только попадаются поправки на основаніи «неправильности» безъ всякихъ поясненій (66) или изміненія въ стихахъ съ надлежащимъ размъромъ и риомой (20). Вообще же въ заслугу автора нужно поставить то, что онъ почти всегда старается мотивировать свои измененія чтеній N, делая это иногда даже слишкомъ многословно, — последнее зависить отъ плана изданія (см. ниже). Произвольныхъ поправокъ мы почти не видимъ, нъкоторыя только преждевременны.

Если я правильно смотрю на тексть Άφήγησις παράξενος по N, какъ на центральную часть работы г. П-у, то предстоявшая ему задача, ду-

мается, состояла въ следующемъ: во 1-хъ, въ полноте исчерпать матеріалъ рукописи N и возстановить его по возможности рег se, во 2-хъ, попытаться определить точное отношеніе N къ P и M и сообразоваться съ этимъ определеніемъ въ дальнейшемъ возстановленіи текста и въ ореографіи, въ 3-хъ, строго разграничить при этомъ цели изданія, въ 4-хъ, истолковать этотъ текстъ со стороны языка и содержанія и, наконецъ, воспользоваться его матеріаломъ въ отношеніи къ литературной деятельности Сахликиса и критскому языку его времени. Г. П-у несомнённо имель въ виду всё эти стороны изследованія.

Въ книгъ его подъ текстомъ стихотворенія мы имъемъ списокъ чтеній положеннаго въ основу изданія кодекса N во всёхъ мёстахъ, гдё издатель въ текств уклоняется отъ N. Эти чтенія приводятся вътакомъ числъ и съ такой, повидимому, аккуратностью, что мы признали бы здёсь, пожалуй, даже излишество, если бы полнота не была цёлью издателя. Здёсь, напр., постоянно отмёчается ореографія N въ окончанів -ак, котя уже въ «введенів» заявлено разъ на всегда, что она въ тексть замвнена презъ - ες, указываются разноптенія δίπνον (δείπνον), μείρα (μοίρα), πράγμα (πράγμα) и т. п. Это, разумвется, избытокъ, а не недостатокъ, и я указываю на него только потому, что, преследуя такую полноту критическаго аппарата, издатель, можетъ быть, не нашелъ достаточно времени провърить по N точность своей копіи, отданной въ печать. Приложенныя имъ фотографіи двухъ страницъ N (1=ст. 1-23, 6а=ст. 302-328) позволяють намъ отчасти контролировать эту сторону его работы. Къ στρέψει ст. 7 отивчено Ν σρέψει, но и на фотографіи видно скорве στρέψει; наоборотъ, къ πίνουσιν 307 и ώσαν 312 нътъ никакой оговорки, а въ N тамъ несомивино πίνουσι (безъ ν) и ώς σάν (въ другихъ случаяхъ подобныя различія отивчаются у г. П-у); въ 327 на снижв видно, кажется. скорве ταξιδάρης, чвых данное въ текств безъ оговорокъ ταξιδιάρης, Отсюда и въ другихъ случаяхъ иногда невольно возникаетъ сомнѣніе въ точности колляціи. Напр., къ ст. 270 ύποδέκτηκα указано Ν ύποδέκτικα, а «глоссарій» для того же стиха даеть ύποδέχτηκα; къ όλη ή ύπόθεσις 401— Ν όλην υπόθεσις; κъ 807 πέρπερα - Ν πέρπιρα, α ΒЪ ΓΙΟΟΟ. ЧИТАВМЪ: «πέρπυρα (ὑπέρπυρα), τά, деньги, Ι 147, 807 (πέρπερα)»; κъ θάψετέ την 908-Ν δάψετέ την и т. п. Въ 908 совсвиъ непонятно указаніе чтенія N, совершенно сходнаго съ текстомъ (опечатка?). Въ 807, кажется, нельзя было бы въ словаръ спеціально отмъчать πертера этого стиха, если только подъ текстомъ точно дано чтеніе «Ν πέρπιρα», которое гораздо ближе къ πέρπυρα, ЧЕмъ возстановленное въ тексте πέρπερα, такъ что спрашивается, что же именно стоить въ N. Тоть же вопросъ относится и къ 270, авъ 401, можеть быть, и въ N имвется тоже, что и въ текств. Отдвльные, пожалуй, даже неважные недосмотры, конечно, неизбёжны при первомъ изданіи, но они показывають, что новое сличеніе изданія г. П-у съ N будетъ всетаки неизлишне, хотя трудъ сличателя навѣрно окажется большею частью весьма неблагодарнымъ.

Объ отношении N къ P и M г. П-у говоритъ не разъ, но всв его замътки носятъ характеръ отдъльныхъ и разноръчивыхъ наблюденій, общій же итогъ этимъ наблюденіямъ не подводится. Наибол'е общирный матеріаль для сравненія давали риомованныя четверостинія (т. е., по II-у, 6-е стихотвореніе С-а: «Собраніе гетеръ», II 378-712, III 602-812) и сохранившіеся также во всвхъ трехъ кодексахъ стихи «о тюремщикахъ» (4-е стих., II 267-340, 484-564). На первыя дъйствительно обращено большее вниманіе, кропотливо составлена даже сравнительная таблица числа, порядка и состава этихъ четверостишій по разнымъ кодексамъ. Но въ результатъ получается въ сущности только подсчетъ сходныхъ и несходныхъ куплетовъ и указаніе на большую путаницу «версій» особенно во второй (большей) половинъ этого отдъла. Въ объяснение этого указывается на давній и продолжающійся досель критскій обычай certare carminibus, на популярность стиховъ С-а на Критв, на внесеніе массы интерполяцій, откуда и возникаеть трудность возстановить д'вйствительную последовательность разсказа. Указаніе на критскій обычай весьма заманчиво, но еще не убъдительно, и при теперешнемъ положении дъла трудно сказать, правъ ли здёсь П-у, предполагающій интерполяціи, или Крумбахеръ, допускающій и разныя изданія самого поэта. А, что важиве всего, отношеніе «версій» по существу вовсе не опред'вляется: какую «версію» П-у считаетъ болте древней, объ этомъ онъ умалчиваетъ. Правда, во главу таблицы онъ ставитъ N, гдв какъ разъ наименьшее число куплетовъ, и это подходить къ теоріи интерполяцій, но, на второмъ м'ест'е здъсь помъщена P съ наибольшимъ числомъ куплетовъ, на послъднемъ-М съ среднимъ, такъ что очевидно при случайномъ размъщении предпочтеніе отдано N только потому, что къ ней примыкаеть главное изслівдованіе. Если бы П-у д'виствительно считаль «версію» N болье древней, то онъ относился бы, конечно, осмотрительне къ внесенію въ изданіе ся стиховъ изъ Р и М или замънъ ея стиховъ стихами послъднихъ, а такихъ въ этомъ отдель у него не меньше тринадцати. Въ отдельныхъ примъчаніяхъ къ этимъ куплетамъ даны только отрывочныя наблюденія: Р правильнее, чемъ N къ 603 сл., или чемъ N М къ 794, наоборотъ N M правильнее, чемъ Р къ 731, пли М лучше, чемъ Р N къ 758, или только указаніе различія, см. къ 608 сл. и къ 704 сл., безъ попытки остановиться на опредъленномъ ръшеніи. — Въ примъчаніяхъ къ другимъ совпадающимъ въ кодексахъ частямъ «Страннаго разсказа» чаще отдается предпочтеніе N предъ Р М (420, 430, 431, 439 [479], 503, 526, 530, 586), но не разъ и чтенія Р М называются «несомивнно» или «ввроятно» болье правильными, хотя въ текств сохраняются чтенія N (447, 481, 499, 555, 579); рядомъ указывается преимущество N M предъ P (428, 489) или M предъ N P (448, 517); иногда отмъчается большая близость M къ N, чёмъ къ P (424, ср. 455, 549-564), въ прочихъ случаяхъ-только сходство или различіе ихъ (M P: N 475, 519, 535, M N: P 525, М : Р : N 484 сл.). Указаніями прим'вчаній матеріаль для сужденія

объ отношении кодексовъ впрочемъ не исчерпывается: указаны тамъ только болбе бросающіяся въ глаза различія, о другихъ умалчивается (напр. объ отношеніи N 509 и М къ Р 292—293, или N 523—524 къ Р 308 и М и др.). Изъ того, что тремъ стихамъ N 424-426 въ М соответствують четыре, а въ Р даже пять, делается попытка даже возсоздать цёлыхъ восемь подлинныхъ стиховъ, правда, только въ примечания, но при менте крупномъ разногласіи и въ самый тексть N вносятся поправки и восполненія по Р М (см. 517, 580-583), такъ что пользованіе другими кодексами отчасти носить характеръ произвола. Последовательности здёсь нётъ, да и не могло быть, разъ не установлено нормальное отношеніе кодексовъ или «версій». Какъ самъ издатель смотрить на эти различія, опять остается неяснымъ. На стр. 9 онъ говорить о «небольшихъ» отступленіяхъ трехъ «версій» (N, P, M), а на стр. 100-104 (о четверостишіяхъ) о трехъ «версіяхъ, мало похожихъ» одна на другую, на стр. 61 сл. о такомъ различіи между тремя версіями, что «многія м'єста стихотвореній иміноть въ каждой изъ нихъ совершенно иной видъ» (примъръ Р 378-381, M, N 603-607); на стр. 87 допускаются двъ совершенно различныя «версіи» самого Сахликиса (ср. стр. 111), а на следующей не отрицается правдоподобность мибнія, что второе изданіе принадлежить «позднейшимъ собирателямъ поэмъ», а на стр. 123 дошедшія до насъ «версіи» (сколько?) объясняются популярностью С-а; на стр. 114: въ рукописномъ преданіи всѣ стихи С-а, какъ народнаго поэта, подверглись порчъ и интерполяціи въ зависимости отъ произвола переписчиковъ и импровизаторовъ; на стр. 121 допускается порча народнаго языка С-а, внесенная рукой ученаго справщика, а на стр. 152 къ ст. 278 приписывается прямо переписчику желаніе сообщить архаистическій синтаксись слову бідос. Сколько же именно «версій» имфется и какой наиболфе вфроятный способъ и порядокъ ихъ возникновенія, объ этомъ опреділенно пока нигде не сказано: можеть быть, г. П-у сделаль это даже съ намереніемъ, чтобы не предрѣшать вопроса для будущаго изданія всѣхъ стиховъ С-а, для котораго нужно сначала переизследовать рукописи Р и М. До той поры вопросъ остается нервшеннымъ, и всв отдельныя наблюденія им'єють весьма пінное значеніе только въ качестві подготовительнаго матеріала для решенія вопроса.

Въ связи съ этой неопредъленностью находится и недостаточное опредъление или разграничение цълей издания. По отношению къ такимъ произведениямъ вульгарной греческой словесности, какъ стихи С-а, появлявшиеся очень скоро (въ данномъ случат въ нъсколько десятилътий) въ разныхъ версияхъ, или, можетъ бытъ, и выходившие въ разныхъ изданияхъ самого автора, цъль критической работы издателя можетъ бытъ различна: можно стремиться или возстановить оригиналъ писателя, или установить ту редакцию или ту версию, въ которой произведение дается трактуемымъ кодексомъ или группой кодексовъ, или просто представить памятникъ письменности данной эпохи въ удобочитаемомъ видъ, или

дать языковой матеріаль по самой рукописи и т. д. Г. П-у, кажется, преследуеть сразу все указанныя цели, безь строгаго разграниченія ихъ. Изъ того, что довольно часто онъ не вводить въ свой тексть «несомнѣнно» дучшихъ чтеній Р или М, можно заключать, что ему желательно только возстановить «версію» N. Но если бы это было действительно такъ, то едва ли было нужно вводить въ изданіе большое число стиховъ изъ Р и М, или заменять и исправлять последними стихи N, какъ это часто у него дълается. Вводя эти дополненія и присчитывая еще бланки. онъ только затрудняеть и запутываеть представление о действительномъ содержаніи N и для другихъ и для себя 1). Это отношеніе къ тексту скорбе говорить о намбреніи дать удобочитаемый тексть или же на основаніи всёхъ кодексовъ приблизиться къ оригиналу. Въ пользу последняго говорить и то, что при случае, сваливая всю вину только на переписчиковъ, онъ прямо ищеть того, что вышло изъ подъ пера автора (ср. къ 431, 503 и др.). Этому однако опять противорфчить желаніе издателя сохранить въ самомъ текстф языковыя и ореографическія особенности рукописи N, принадлежащія именно переписчику или его времени. Въ виду характера произведеній С-а, какъ писателя народнаго (см. стр. 115-117), пожалуй, действительно важиве всего изследовать рукописи ихъ со стороны языка, лексикальныхъ, флексивныхъ и фонетическихъ особенностей, но не следовало бы смешивать этой цёли съ указанными прежде.

Одновременное преследование разныхъ пелей особенно резко отразилось на ореографіи изданія. Отношеніе издателя къ ней опред'влено на стр. 11-14: допуская значительныя измененія противъ N въ видевставокъ опущеній, перестановокъ, поправокъ, онъ однако следуеть «системев» N въ ореографіи, т. е. не даетъ везді 15-сложнаго стиха, а обозначаетъ кразисъ, элизію, аферезу, синизисъ только тамъ, гдё это дано въ N; исправляя варварское правописаніе словъ N, удерживаеть изъ него важнъйшее въ фонетическомъ отношении; не прибъгая къ радикальнымъ нововведеніямъ, уклоняется отъ традиціоннаго письма при противорѣчіи последняго научнымъ выводамъ ( $-\epsilon \varsigma = \alpha \iota \varsigma$ , ή  $\vartheta \lambda \iota \psi \eta$ , καὶ πρόκοπτα) и т. п. Отсюда чрезъ все изданіе проходить неустойчивость ореографіи, колебаніе между ореографіей, установленной хотя бы чрезъ простой usus, ореографіей малограмотнаго переписчика и ореографіей самого едва ли очень грамотнаго писателя. А последовательность въ текств здёсь была вполнё возможна, потому что желающему изслёдовать фонетическія особенности все равно и теперь обязательно по поводу каждаго слова и формы обращаться къ нижнему этажу изданія и



<sup>1)</sup> Напр. на стр. 97 онъ говоритъ, что «разсказъ о тюремщикахъ (II 267—340 [т. е. въ Р], III [т. е. N] 484—564) сохранился во всёхъ трехъ кодексахъ и написанъ бёлыми стихами въ числё 73 (80 по код. N)». Число 73, слёд., указано по Р М, но въ Р тутъ 74 стихи, въ М 81, въ N 79, а съ вставленными у П-у всего 81; о частностяхъ сравненія я уже не говорю.

примѣчаніямъ, автографъ же писателя возстановить, кажется, невозможно, да едва ли и нужно. Лучше было бы, при условной, но однообразной, ореографіи текста, важнѣйшія для языка особенности рукописи объединить въ особыхъ экскурсахъ или только отмѣтить въ критическомъ аппаратѣ, напр., особымъ шрифтомъ. Можно было бы впрочемъ примириться съ указанными непослѣдовательностями, вызванными желаніемъ достичь разныхъ цѣлей и зависящими отъ рукописи N (онѣ встрѣчаются на каждомъ шагу), если бы при этомъ было всетаки послѣдовательное отношеніе къ N, т. е. если бы извѣстное письмо N всюду или сохранялось, или замѣнялось однимъ опредѣленнымъ способомъ, а оказывается, что и здѣсь есть нѣкоторый произволъ. Я укажу нѣсколько случаевъ главнымъ образомъ такого отношенія къ N 1).

εἰς—'ς— σ: εἰς ὅσα 617, εἰς τὸν ἄδην 667, εἰς τὴν κρίσιν 713 μ τ. д.; 'ς τῆς 706 (Ν εἰς τῆς), 'ς τὴν 299 (Ν εἰς τὴν), εἰν 'ς τὴν χώραν 756 (Ν εἰς), 'ς ὅσα 616,'ς τῆς Άγγελίνας τῆς πτωχῆς σιμὰ εἰς τὸ τζαγγαρεῖον 706 μ τ. д.; στ ἀπτί 597 (Ν σταπτή), στὴ χώρα 752 (Ν στηχώρα) μ τ. д. Οτςωда въ текстѣ 511 ὸγὼ σέ μένα (Ν?), а на стр. 165 въ примѣчаніи ὀγὼ σ'ὲμένα и ibid. въ цитатѣ изъ Пикатороса ὀγὼ σ' ἐμέν.

ώ σ άν — 'σ άν — σ άν: 312 || ώσὰν ξένον (N?); 314 || ώσὰν κλέπτες (N?); 714 || 'σὰν νᾶτον (N ώσανάτον); 149 || σὰν ἀπομουδιασμένος (N ώσάν) μ др.

τότε—τότες: καὶ τότε πάλι 670 (N τότες), τότε γυρεύουν 655 (Ν τότες); 788 καὶ τότες ἐμισσέψαν (N?), τοжθ 786.

πάλι—πάλε—πάλιν: 623, 627, 670 πάλι (N πάλιν), τοπε 889 (Ν πάλαι), μο 512, 522, 563, 708 πάλε corjacho ce N (πάλαι), a 513, 887 πάλιν (N?). εἰς μιάν—εἰς μιόν: 806, 807 εἰς μιάν (N?), 805 εἰς μιόν (N?) a 719 εἰς μιάν, χοτя N εἰς μιόν.

ὅταν: на стр. 102 сказано: «ὅταν, ὅντε, ὅντεν, ὅνταν, ἄντα (только разъ въ ст. 121)», однако въ текстѣ 121 дано чтеніе ὅντα τυχαίνη (N αντατυχένη). Ср. 864 съ 885.

διά-γιά: 95 ἐξεδιάγερνα (Ν ἐξεγιάγερνα), a 548 ξαναγιάγερνα (Ν?), 781 γι'αὐτόν (Ν?) и др. Ср. также 783 ἐγγαστρώνουν (Ν ἐγκα-), 665 συσφίγγεται (Ν-γκ) и 449 ἀγκάθια (Ν ἀγγάθια) и др.

<sup>1)</sup> Дальше у меня N? обозначаеть, что чтеніе N не указано, но очевидно тожественно съ текстомъ; N — чтеніе N тожественно по прямому указанію; | обозначаеть начало или конецъ стиха; || обозначаеть цезуру.

τσ—τζ: cp. κάτζα въ 28, 757 и 186; въ одномъ и томъ же имени Поθοτσουστουνιά четыре письма: — ατσ—813 (N ατζ),—οτσ—824, 826, 829, 852, 835 (N ατζ) и 848 (N ατζ),—ατζ—865, 868, 882, 895 и 905,— οτζ—897, и это на пространствѣ всего 80 стиховъ.

О непоследовательностяхь въ роде йотеха, στέχω, ιστέχω, εστεχα, στέχα, εμπουχώσουν, αμπουχώσουν, μπουχώσουν, μοιρολόγι, μυρολόγι (28 и глосс.) и массе подобныхъ можно и не говорить.

На неустойчивость ореографіи повліяло еще увлеченіе возстановленіемъ размѣра и риемы. Хотя вообще издатель и не считаєть нужнымъ выражать стихъ въ видѣ 15 слоговъ (см. выше) и ореографія изданія уже предполагаєть у читателя знакомство съ дѣйствительнымъ новогреческимъ произношеніемъ, дѣлающимъ иногда хахохра́ху изъ хахох хро́чох ха́  $\xi\chi\eta\varsigma$ , тѣмъ не менѣе въ текстѣ при случаѣ ради размѣра ставится, напр., фхаха́торах 568 (N φυλαχάτοραх), ἀχλουθήσασιν 785 (N ἀχολουθήσασιν), а рядомъ однако одно изъ наиболѣе употребительныхъ словъ С-а (πολιτιχή) всегда пишется въ видѣ 4-сложнаго, хотя часто въ стихѣ считаєтся за три слога  $^1$ ).

Η ε было также нужды отбрасывать иногда вопреки рукописи конечное  $\nu$  ради риемы только, напр. 170 χρῆσι (N χρῆσιν) для риемы съ συντύχη (риема всетаки не блестящая, хотя безъ оговорки), если въ 712—715 оставлено χρῆσιν—κρίσιν—βρύσιν—ἀποχωρίση, или 198—199 τραγωδουσιν — κηλαδουσι, ср. еще 303—304 μεγάλη (N—λην) — προβάλλει, а 318—319 πρὸς ἐμέναν — ἐμπιστεμμένα, или 5—6 θάρρει — λιθάρι (N—ριν), 200—201 μεθουχλι—κούκλη (N—κλην), а 291—292 σακκουλιν—πούλιε (?); совсѣмъ непонятно 95 τάξι( $\nu$ ) съ дополнениямь  $\nu$  въ риемѣ съ ὑποτάξη  $\nu$ 2).

Закончимъ нашъ и безъ того длинный перечень непоследовательностей следующими недостаточно обоснованными изменениями рукописнаго текста: 129 || δεν ήμουν (Ν οὐδεν), а 300 || οὐδεν ήμουν, ср. 344 и 358; 558 εκείνοι (Ν ἀκόμη), ср. 602; 108 ἀκόμη, (Ν ἀκομή, Κρυμδαχερε въ Кићи Zeitschr. XXVII р. 516 сообщаеть со словъ Леграна, что на Крите и теперь произносять ἀκομή; ibid о значени слова). Извиненіемъ для издателя служить, конечно, то, что ороографія вообще слабое место всёхъ новогреческихъ изданій, и потому я говорю о необходимости только относительной последовательности. Установленіе общихъ правиль въ этомъ отношеніи находится пока въ области желаній.

Вибств съ исправлениемъ текста несомивнио важиващую часть труда



<sup>1)</sup> Издатель по этимологія отъ  $\pi \acute{o}\lambda$ іς всюда пишеть  $\lambda$ і, но спрашивается, такъ ли этимологизироваль переписчикъ и имѣемъ ли мы право игнорировать для него это  $\lambda$ і, когда въ N, напр., въ ст. 603—908 въ этомъ слогѣ 21 разъ пишетса  $\lambda$ 0 и только дважды  $\lambda$ 1 (671, 863) и разъ  $\lambda$  $\eta$  (850).

<sup>2)</sup> См. упреки Foy въ Bezzenberger'овыхъ Beiträge XIV р. 84 по поводу опущенія конечнаго у въ изданіи византійскихъ пословицъ Крумбахера, и о значеніи конечнаго у именъ средняго рода въ статьѣ Ө. Е. Корша Мысли о происхожд. новогреч. яз. въ «Лѣтописи ист.-ф. общ. при Новор. Ун.» V1 р. 293.

г. П-у составляють «примъчанія» какъ къ «А $\phi$ .  $\pi$ α $\phi$ ά $\xi$ .», такъ и къ прежде изданнымъ стихамъ С-а  $^1$ ).

Здесь именно онъ вводить насъ въ свою критическую работу, интерпретируетъ контекстъ и отдъльныя слова съ формальной и реальной стороны и попутно изследуеть некоторые грамматические вопросы. Лучше было бы лать большую часть критическихъ и объяснительныхъ замътокъ подъ текстомъ, параллельно съ varia lectio, а не отдельно, после текста. Вынесеніе ихъ въ особую главу обусловливалось віроятно обширностью некоторыхь изъ нихъ, но такихъ въ действительности немного (не больше 20-ти) <sup>2</sup>), и частьихъ была бы умѣстна въ историко-литературномъ «изследованіи» или въ лексикально-грамматическихъ обобщеніяхъ той же главы, а часть составила бы несколько экскурсовь, въ которыхъ работа автора выдёлялась бы еще рельефнее. Для большинства же примѣчаній, приблизительно для  $\frac{2}{3}$  (круглымъ числомъ сто), наиболѣе подходящее место подъ текстомъ и для остальной трети (напр. къ 3, 4, 5, 19, 42, 43, 49, 50 и т. д.)—въ словаръ. При этомъ условіи многія изъ нихъ можно было бы изложить безъ ущерба для ясности гораздо короче. Напр. примъчапіе въ восемь строкъ къ ст. 210 на стр. 149 подътекстомъ, гдѣ на лицо и чтеніе N и возстановленный тексть, было бы ясно, даже яснье выражено словами: •[ό] и [ότι] ради размъра, γωράφι вивсто σιτάρι ради риемы»; ср. еще прим. къ 173, 145 сл., 251, 311, 528 и др. Вообще почти всякое примъчаніе при иномъ планъ можно было бы сократить и сократить значительно. Устранение подробности объяснений не уменьшило бы цённости примёчаній, а читатель, имёя краткія замётки рядомъ съ текстомъ, только поблагодарилъ бы за такое облегченіе труда, да и работа автора была бы облегчена, и вообще естественные было послыдовать наиболье удобнымъ внъшнимъ пріемамъ критическихъ изданій. У Вагнера въ Carm. gr. med. aevi нътъ почти ни одного примъчанія, кромъ рукописныхъ варіантовъ, а для внимательнаго читателя всегда ясно, къ чему и почему имъ введены тв или другія измененія текста. Черезчуръ большія разъясненія въ сущности даже излишни, — книга предназначается во всякомъ случав не для легкаго чтенія. — Сказанное о критическихъ примъчаніяхъ примънимо, хотя и въ меньшей степени, и къ лексикальнымъ, при помъщении ихъ въ глоссарій. Кромъ того при иномъ планъ изданія авторъ безъ сомнѣція и обощелся бы безъ лишнихъ повтореній (ср. сказанное на стр. 37 къ ст. 580—583 и на стр. 170 въ примвч., или примвч. стр. 134 и стр. 55 объ ξώπορτον; или стр. 107 и 132 о двустиці-



<sup>1)</sup> Половина примъчаній къ послъднимъ была уже напечатана въ «Виз. Вр. I 649—656», но другая половина ихъ и притомъ наиболье обстоятельная является здъсь впервые.

<sup>2)</sup> Къ ст. 8 θεραπεύση, 11 и 117 μητά, 23—30 о риемћ, 92 о евреяхъ на Критћ, 95 διαγέρνω, 99 μοναστήριν, 130 μητάτον, 155 έντριτιά, 186 χουρτσοβάδι 292 χανίσκι, 424 о порчѣ традиціи, 511 όγώ, 578 ταμπάχοι, 598 ἀπτί, 627 γεβεντίζω (ср. 889), 660 χουράζω и нѣсколько другихъ.

яхъ и т. п.), и не опустиль бы нелишнихъ поясненій и оговорокъ: напр. 676-679 комбинированы по М, Р и N и по изданію Вагнера, а въ примѣч. (стр. 186) это не оговорено; ср. άμμη ή (Ν ακόμή) въ 684, φορούν και καнаронечог (N-ханарочооч) въ 189 и др. также безъ оговорокъ; появленіе ή Φουρνάρα вмівсто N ή συβρόνα уясняется только изъ второй серіи примѣчаній (стр. 226 къ Wagn. II 689) и т. п., хотя вообще оговорки дълаются и при менъе важныхъ перемънахъ рукописнаго текста. — Все это касается впрочемъ лишь внёшней стороны, по содержанію же примёчанія большею частію таковы, что именно здісь всякій можеть много поучиться во всёхъ отношеніяхъ. Сомнительны некоторыя частности. Такъ, сомнительна этимологія έξεγαρβαλωμένα отъ арабскаго harab (къ ст. 188 сл.); τεορία Φομετических β явленій σχοινίβ σχοινί, σχολήβ σχολή, жауісу: представляется по крайней мёрё искусственной (къ ст. 292); мнёніе, что въ άπαράδεκτος α не negativum, а «просто приставка», во всякомъ случав недостаточно обставлено (къ 278); исправляя кербічоцу N въ каї σύρνουν, едва ли можно было отмѣчать metathesis liquidae (къ 226). Подробнъйшее объяснение, предлагаемое авторомъ для словъ въ родъ апті, άβγό (стр. 171—176 къ 598), во всвиъ существенныхъ чертахъ было дано уже въ 1887 г. у Foy (Bezzenberger Beiträge XII р 39 ss.), который сочиниль даже особый терминь для такихъ словъ (Artikelnomencompositum), такъ что С. Д. Пападимитріу, приводя о всёхъ прежнихъ объясненіяхъ голословный різкій отзывъ Хаджидаки (Einleitung in die reugr. Gramm. p. 114: taugt nichts), неожиданно для себя признаетъ силу этого приговора и для своего объясненія, которое считаеть новымь; разумъется, съ Хаджидаки здъсь скоръе можно не соглашаться: объясненіе. въ которомъ независимо другъ отъ друга совпали два изследователя. всетаки наиболее вероятно. Недосмотръ вкрался въ примеч. къ Wagner Η 127 **на стр.** 216: «καὶ κεῖνοι ὁποῦ τὴν διάταξιν παρακαλοῦσιν πάλιν. Чтеніе рукописи намъ кажется болье върнымъ: κ'έκεινοι που τους διάταξαν»: у Вагнера подчеркнутое стоить вътекств, а подътекстомъ «τούς διάταξαν сі. Bursianus», след. г. П-у приняль за чтеніе рукописи предположеніе Бурзіана. Подобный же недосмотръ въ прим. къ II 495-497, гдв говорится о недостающемъ четвертомъ стихв, хотя въ текств Вагнера стоять всв четыре стиха (494-497, въ Р. 496 in margine scriptus).

Желательно было бы больше обобщенія относительно языкового матеріала. Примівчанія, глоссарій и критическій аппарать дають множество цівныхь данныхь, но они остаются въ разбросанномь видів, въ видів несистематическаго сбора матеріаловь. Въ связномъ изложеніи о С-й (въ отдівлів о языків) сдівлань сводъ только о союзахъ, а между тімъ подведеніе итоговъ по фонетиків, флексіи, словарю, синтаксису, метриків и пр. помимо собственной цівности, дало бы также возможность избіжать въ примівчаніяхъ лишнихъ повтореній и многословія. Не подводя итоговъ, авторъ и тамъ, гдів высказываетъ общій выводъ, не даетъ читателю полной статистики явленій. Напр., на стр. 130 замівчено, что во время «перепис-

чика» уже начался переходъ неударяемаго е въ і (ср. стр. 137 къ ст. 117) и въ доказательство приводятся по N  $\mu$ ητά 11,  $\mu$ ή 57,  $\dot{\epsilon}$ х της έξοδες 117 (въ текстъ однако, хотя это и важно для фонетики, вездъ дано обычное правописаніе —  $\mu$ ετά,  $\mu$ έ, τές, какъ и слъдовало); но статистика здъсь только случайная:  $\mu$ ή =  $\mu$ έ еще въ 338, 343; сюда же можетъ относиться хηλαδοϋσι 199, хελαδοϋσι 258, πέρπερα и πέρπιρα (см. выше),  $\mu$ ητάτον 1) и нъкоторые другіе факты.

При недостаточности однихъ и недоступности другихъ словарей теdiae et infimae graecitatis нельзя не поблагодарить автора за приложенный глоссарій, значительно облегчающій пользованіе не только текстами С-а, но и разбросанными изследованіями всей книги. Предназначенный въ дополнение къ ходячимъ ново- и древне-греческимъ словарямъ, глоссарій всіхъ neograeca, конечно, не заключаеть, а даеть лишь выборь изъ нихъ и даже съ избыткомъ, такъ какъ могъ бы и не содержать такихъ словъ, которые имъются въ обычныхъ словаряхъ и извъстны всякому немного знающему новогреческій языкъ (ανήφορον, αφεντιά, βασιλιχός, γλίγορα, γυρεύω, διάγω, διατάσσω, έγείρομαι, έμποδίζω, ήγουμένη, μνήμα, μοίρα, πατάσσω, γοντρός и мн. др.). По поводу предлагаемыхъ этимологій можно выразить сомивніе еще относительно επέσωσα оть σώζω (ср. Hatzidakis ΒЪ Bezzenb. Beitr. VI p. 328), κουρνοκέφαλος = κυνοκέφαλος (cp. κουρνός schwarz und weiss gestreift (von Ziegen), Jeannaraki Kretas Volkslieder, въ словаръ и др. Алфавитъ глоссарія мъстахъ въ десяти не вполнъ соблюденъ (см. βάνω, καταμυτώνω, ματζούχα, μαυλίζω, μπουρδέλλιν, ξεγδικαιώνομαι, παιδόπουλα, πομπεύω, σφουγγάτο, γαροκοπιά). Η εποсτοянство ορθογραфіи отразилось и на разм'вщеніи словъ глоссарія: слова съ одинаковымъ началомъ приходится искать то здёсь, то тамъ, или они повторяются въ разныхъ формахъ и здёсь и тамъ. Составленіе полнаго index graecitatis С-а принесло бы пользу и для окопчательнаго установленія текста стихотвореній.

Намъ остается сказать еще объ «изследовани», составляющемъ уже выводъ изъ всей детальной работы автора надъ прежними и новыми стихами С-а. О значении вновь изданнаго произведения С-а и основаннаго преимущественно на немъ изследования г. П-у можно судить по тому, что сказано было о С-е въ первомъ издании Вузант. Litt. Крумбахера (стр. 410) и что стоитъ тамъ теперь во-второмъ (стр. 815—816). Не малое число фактовъ изъ жизни поэта и его стихотворной деятельности теперь отчасти прочно установлено, отчасти обставлено съ некоторой долей вероятности. Можно считать доказаннымъ, что родиной его или, по крайней мере, боле постояннымъ местомъ жительства былъ критскій городъ Ха́убає (Candia, у С-а Ка́строу) и что время его деятельности относится не къ XVI в., какъ думали раньше, а къ 2-й половине XV. Чтобы показать на одномъ примере, какъ г. П-у обследуетъ историко-



<sup>1)</sup> Прим. на стр. 139: «μητάτον, болье правильное чтеніе, котя встрычается μιτάτον, μυτάτον, μετάτον, οтъ лат. metatum»: почему же болье правильное?

литературные вопросы, приведу перечень его соображеній о времени жизни С-а. Отказываясь следовать статистическому методу Психари, основанному на численномъ соотношении нъкоторыхъ формъ члена, и справедливо указывая на примънимость его къ опредъленію времени кодекса или данной версіи, а не жизни автора, онъ прежде всего ищеть Фактическихъ указаній въ стихахъ самого С-а. Μανδάτον θλιβερον άπο דאי 'Ромачія (І 327) онъ, на основанін параллелей, принимаеть за въсть о взятіи Константинополя турками и полагаеть, что Сахликись могь говорить здёсь такъ только какъ современникъ, подъ свёжимъ впечатлёніемъ событія. Далье указывается взглядъ С-а на современныя ему отношенія Крита къ Турціи въ словахъ: єїς Τούρχους νὰ περάση, οὐγὶ νὰ πኞ πραγματευτής, πράγματα ν'άγοράση, άμμε 'ς τες μαύρες φυλακές άπέσω νά γηράση (II 426 сл.), и послъ экскурса о турецко-венеціанскихъ отношеніяхъ конца XV в. делается выводъ, что разсказы объ ужасахъ турецкой тюрьмы при мысли о возможности торговыхъ сношеній съ Турпіей примънимы только къ мпрнымъ промежуткамъ 1454-1462 и 1479-1499, скоръе къ первому. Въ видъ argumentum ex silentio приводится молчание С-а о картахъ, котя онъ обстоятельно говорить объ азартныхъ играхъ его времени и какъ разъ въ произведеніяхъ последнихъ летъ своей жизни (Совъты Франциску, І 118-239); это молчаніе сопоставляется съ упоминаніемъ о картахъ уже въ 1498 у Георгилы (Осустаκόν της 'Ρόδου 312). Савдующій аргументь—изъ исторіи «политическаго» стиха: стихи С-а, то съ риомой, то безъ нея, могутъ относиться къ періоду соотв'єтственнаго перехода въ этой исторін. Наконецъ, отожествляются ивкоторыя личности, упоминаемыя у С-а, съ названными въ завъщанія 1486 (у Савы Мескиюч. Вівл. VI 654 сл.). Все сводится къ тому, что С-ъ родился не позже половины XV в. Можно возражать противъ каждаго соображенія въ отдёльности, такъ, θλιβερόν μανδάτον могло стать чъмъ-то въ родъ пословицы, намекъ на мирное время въ ούγι να πα πραγματευτής-отчасти насильственная интерпретація, молчаніе еще не доказательство, исторія риемы также не обязательный аргументь, отожествленіе личностей основывается только на именахъ. П-у и самъ это видить и выражается осторожно («повидимому» стр. 64, «если можно опираться» 73, «довольно см'вло» 74). Но совокупность всехъ соображеній д'власть хронологическій выводъ прочнымъ. Въ доказательство того, что стихи С-а нельзя относить даже къ началу XVI в., П-у могъ еще прямо сослаться на самый кодексъ N, который, по Пападопуло-Керамевсу, относится къ XV в. и уже даетъ С-а въ испорченномъ и интерполированномъ видъ, но этотъ аргументъ опущенъ въроятно намъренно, въ виду разноръчиваго мнънія о кодексъ John Schmitt'a, видъвшаго самую рукопись и относящаго ее къ XVI в. (П.-Керамевсъ судилъ только по фотографіи). Я не буду далъе передавать тщательнаго свода и интереснаго освъщенія дальнъйшихъ біографическихъ подробностей, уясняющаго намъ характеръ самого поэта и его стихотвореній. - эти подробности обстоятельно были уже изложены въ прошломъ году на страницахъ «Виз. Врем.». Отмъчу только, что П-у, слъдуя первой части «Άφήγ. παράξ.», на которую онъ естественно смотрить какъ на автобіографію С-а, размѣщаеть факты его жизни, по моему мнѣнію, правильнѣе, чѣмъ это сдѣлано теперь у Крумбахера въ новомъ изданіи Вуг. L.-G., гдѣ заключеніе С-а въ тюрьму поставлено посать періода сельской жизни и адвокатуры поэта (мотивы къ тому не указаны и не ясны).

Переходя къ рукописному наследію С-а, П-у много труда и места посвящаеть разділенію его на отдільныя стихотворенія и опреділенію ихъ хронологическаго порядка (съ точностью иногда до годовъ, см. выше), основываясь при этомъ на данныхъ автобіографіи, на заглавіяхъ въ рукописяхъ, на составъ сборниковъ въ разныхъ рукописяхъ, на содержаніи ихъ и на стихотворной форм'в (употребленіе риемы). Перечень полученныхъ такимъ путемъ десяти произведеній быль уже указанъ здісь въ прошломъ году 1). Распредъление по времени у П-у строго выдержано, можеть быть, даже черезчурь строго, особенно на основани риемы, но тутъ, пожалуй, есть нъкоторый circulus (ср. стр. 126 сл.). И дъленіе и распредвленіе еще пока недостаточно убъдительны (пока еще не окончательно изследована традиція текстовъ), но они очень полезны для обозрвнія литературной двятельности С-а. Подробное изложеніе содержанія каждаго стихотворенія, близкое иногда къ переводу, можеть познакомить съ С-мъ даже незнакомаго съ новогреческимъ языкомъ (въ книгъ можно было бы, пожалуй, и обойтись безъ этого изложенія). — Далье Сахликись прекрасно характеризуется какъ народный поэтъ, на которомъ не отразилось вліянія ни древней, ни византійской литературы, опредѣляются нѣкоторыя общія черты языка его (см. выше) и вліяніе на посл'єдующихъ поэтовъ (Склаво, Бергадиса, Пикатороса, Дефаранаса, — отношение последняго къ С-у, какъ заимствователя, здесь окончательно установлено); отсутствіе нівкоторых в изданій не позволило автору, обстоятельно разобрать вопросъ о западномъ вліяніи на С-а: подъ λατινικά II 358 онъ разумбеть народныя датинскія посни и именно ихъ вліяніе и по формб и содержанію старается доказать, но вопрось этоть пока следуеть считать только затронутымъ (Крумбахеръ остается при прежнемъ взглядъ на эти λατινικά, какъ на итальянскія пъсни).

О приложенныхъ, критическихъ  $\pi$ άρεργα, относящихся къ текстамъ Еврипида и схолій къ нему, говорить здёсь не приходится.

Въ книгѣ С. Д. Пападимитріу, помимо отчасти новаго памятника, изданнаго въ исправленномъ видѣ, имѣется много новаго разработаннаго матеріала, множество разнообразныхъ, весьма цѣнныхъ и остроумныхъ отдѣльныхъ замѣчаній и содержательныхъ и поучительныхъ наблюденій, изслѣдованій и общихъ заключеній, но въ общемъ не достаетъ надлежа-

<sup>1)</sup> П-у готовъ дёлить даже больше, чёмъ на 10 частей: шестое, по его счету, стихотвореніе («Собраніе гетеръ»,—четверостишія) въроятно состоить изъ двухъ отдёльныхъ (стр. 103).

щей последовательности и окончательной обработки. Последнее объясняется отчасти тымъ, что самъ авторъ видитъ въ своей работы только предварительный трудъ, подготовляющій окончательное изданіе С-а. которое онъ же самъ и намеренъ предпринять после личнаго изследованія всёхъ трехъ кодексовъ С-а (см. прим. на стр. 10 и 104); отчасти отразилась на работв и спвшность ея, которая была совершенно понятна въ виду того, что новый матеріалъ находился уже и въ другихъ рукахъ (John Schmitt). Если и при этихъ условіяхъ недостатки ея почти скрываются за достоинствами, то понятно, чего мы должны ожидать отъ окончательной обработки С-а почтеннымъ изследователемъ. Отчасти именно въ виду этой будущей работы я здёсь и касался более обстоятельно только desiderata, -- потребовалось бы очень много мъста, чтобы детально указать положительныя качества настоящей книги, и моя замътка предполагаетъ обязательное знакомство съ самой книгой. Лично мив жаль, что прекрасная работа г. П-у уже и теперь не была закончена съ надлежащей акрибіей, потому что, приближаясь уже въ настоящемъ видъ къ изданіямъ классиковъ, она тогда могла бы быть выставлена въ видъ блестящаго образца для изданія средне-и новогреческихъ рукописныхъ текстовъ, предпринимаемаго у насъ въ последнее время довольно часто и даже не ближайшими спеціалистами. Во всякомъ случав она должна обратить на себя серьезное вниманіе встах занимающихся новогреческой письменностью и языкомъ и во многихъ отношеніяхъ стать неизбъжной для нихъ; кромъ того ею съ нъкоторымъ ограничениемъ можно было бы воспользоваться и въ качествъ весьма полезнаго пособія при университетскомъ преподаваніи новогреческаго языка.

## А. Никитскій.

Галустъ Тэръ-Мкртчьянъ (Міабанъ) С գա Թանգեզոսի աղբիւրներից Յիջա, տակ դատակնքաց Գորիա և Շ մոնի վկայից որ վկայեցին յիւռ ա. (Изъ источниковъ Агавангела. Записки (ὑπομνήματα) о мученичествъ Горія и Шмона, замученныхъ въ Едессъ. Вагаршапатъ 1896. 91 стр. 1).

Рѣдкій памятникъ армянской переводной литературы посчастливилось найти въ Эчміадзинской монастырской библіотекъ хорошо извъстному арменистамъ о. Галусту Тэръ-Мкртчьяну (Міабану). Это древняя редакція описанія мученичества Гурія и Самона 1). Отецъ Галустъ, вполнъ справедливо удъляющій самое строгое вниманіе ореографическимъ и палеографическимъ явленіямъ армянскихъ рукописей, а равно ихъ судьбъ 2),

<sup>1)</sup> Первоначально эта работа появилась на страницахъ Эчміадзинскаго журнала Арарать 1896, стр. 885—392 (тексть) и стр. 425—440 (изслѣдованіе).

<sup>2)</sup> Въ этомъ смыслѣ брошюра Г. Тэръ-Мкртчьяна даетъ весьма поучительный для спеціалистовъ матеріаль, котораго однако въ настоящей замѣткѣ мы не коснемся. Мы сожалѣемъ только, что эчміадзинскій изслѣдователь не отмѣчалъ раз-

въ изданномъ имъ памятникъ признаетъ одинъ изъ источниковъ Исторіи обращенія армянь вы христіанство, приписываемой Агавангелу. Если действительно найденъ настоящій источникъ Исторіи Агавангела, то вопросъ о ней нуждается въ новой постановкъ, и на этотъ разъ на новой болье твердой почвь. Такъ и смотрить о. Галустъ на значение обнародываемаго имъ памятника, судя по следующимъ его словамъ (ор. с., стр. 5): «Изследованія Гутшмида, Лагарда, Саргсяна, Дашяна и другихъ, посвященныя Аганангелу, привели насъ къ определеннымъ положительнымъ результатамъ. Греческій Агавангелъ безусловно переведенъ съ армянскаго; предполагаемое существование сирійскаго подлинника, откуда бы перевели армянскій тексть, чрезвычайно сомнительно, неосновательно, по крайней мъръ не доказано. Следовательно, остается принять единственно въроятное положеніе — Исторію Аганангела считать произведеніемъ пятаго віка, съ какого времени единственно и была возможность писать по армянски. Это и принято многими учеными, съ предположеніемъ, что отдёльныя части Агавангела могли существовать раньше, въ качествъ самостоятельныхъ произведеній, переводныхъ или оригинальныхъ, и изъ нихъ-то и была составлена извёстная редакція Исторіи Агавангела. Но нікоторые, устойчиво держась стараго мнінія, считають Исторію Агавангела произведеніемь IV века, следовательно, первоначально составленнымъ на чужомъ языкъ и затъмъ въ V въкъ переведеннымъ на армянскій языкъ. Печатаемое ниже Мученичество [Горія и Шмона], по нашему мнівнію, положительно разрівшаєть этотъ вопросъ».

Однако въ какомъ смыслѣ? Въ работѣ о. Галуста мы не находимъ ясно формулированнаго отвѣта на этотъ, возбужденный имъ же, вопросъ. Но общій тонъ разсужденій издателя, очевидно, обнаруживаетъ увѣренность его въ томъ, что въ армянскомъ переводѣ Мученичества Горія и Шмона найденъ такой источникъ Исторіи Агавангела, безъ котораго и представить себѣ нельзя существованіе этой Исторіи, признаетъ, слѣдовательно, одинъ изъ основныхъ ея источниковъ, а такъ какъ Мученичество Горія и Шмона, по мнѣнію издателя (ор. с., стр. 29—30), «переведено на армянскій языкъ во второй половинѣ V вѣка, въ крайнемъ случаѣ въ третьей четверти», то читателю остается принять, что а) Исторія Агавангела написана послѣ первой половины V вѣка и b) написана прямо на армянскомъ языкѣ, такъ какъ авторъ пользовался указаннымъ «источникомъ» въ армянскомъ переводѣ.

Но въ чемъ выражается зависимость Исторіи Агавангела отъ

ночтеній съ J (ор. с., стр. 33) при изданіи текста; достаточно было бы, пожалуй, дать отдёльно списокъ словъ съ ореографією безъ J. Кстати,  $\Gamma$ . Тэръ-М. какъ будто различаєтъ два явленія указываємой имъ ореографіи: а) опущеніе J и b) L вм. L, во послёднее есть лишь спеціальное примѣненіе перваго явленія, т. е. опущеніе J въ L, такъ какъ L въ древнеармянскомъ письмѣ есть ничто иное, какъ условное начертаніе вм. L

Мученичества? Въ заимствованій ли основы сказанія? Н'ьтъ. Въ заимствованіи ли ряда отдёльныхъ эпизодовъ? Нётъ. Въ заимствованіи ли плана Исторіи? Н'ыть. Все діло въ томъ, что въ описаніи мученій, которымъ подвергались съ одной стороны Горій и Шмонъ, а съ другой-Григорій Просв'ятитель, зам'ячаются совпаденія. Совпаденія эти самъ издатель, сгруппировавшій ихъ на страницахъ 6-15, подразділяеть на двъ категоріи. Вторую категорію (стр. 10-15), и въ глазахъ издателя не имьющую самостоятельного значенія, мы можемь оставить въ поков. Въ самомъ двлв, въ какомъ мученичествв судья не выражаетъ удивленія мужамъ, теривливо полагающимъ жизнь за Спасителя, въ какомъ не напоминаеть языческій властитель Христову вонну, что не время поучать на судъ новой въръ, а время слушаться, или не заходить ръчь о свътильникахъ съ неугасимымъ огнемъ, или святые въ последнюю минуту, передъ самой казнью, не просять Бога пріобщить ихъ къ сонму праведниковъ?! А этими и подобными вещами и исчерпываются всв точки соприкосновенія второй категоріи.

Но обратимся къ совпаденіямъ, имѣющимъ, по мнѣнію о. Галуста, безусловное значеніе (стр. 6), и допустимъ сначала безъ всякихъ оговорокъ, что авторъ Обращенія Арменіи въ христіанство по указываемымъ общимъ чертамъ (ор. с., стр. 6—8), дѣйствительно, пользовался Мученичествомъ Горія и Шмона. Устраняетъ ли этотъ «фактъ» самъ по себъ возможность существованія сирійскаго подлинника Исторіи обращенія Арменіи или возможность существованія этой Исторіи до V-го вѣка? Очевидно, нѣтъ, разъ мы не видимъ обстоятельствъ, исключающихъ возможность использованія этого «источника» авторомъ Исторіи обращенія въ сирійскомъ же подлинникъ, существовавшемъ уже въ IV-мъ вѣкъ (см. у насъ ниже).

Допустимъ далѣе, что авторъ Исторіи обращенія Арменіи пользовался Мученичествомъ Горія и Шмона въ армянскомъ переводѣ, вытекаетъ ли еще изъ этого, что Исторія обращенія Арменіи могла быть впервые написана только послѣ появленія этого армянскаго перевода, такъ точно пріурочиваемаго о. Галустомъ почему то «ко второй половинѣ, въ крайнемъ случаѣ третьей четверти V-го вѣка»? Чтобы утверждать это, зачиствованія изъ Мученичества въ Исторіи обращенія Арменіи должны-бъбыли быть болѣе существенными, чѣмъ тѣ сходства, которыя констатируетъ о. Галустъ.

Сходства эти ограничиваются тымь, что, -

- а) надъ Григоріемъ Просв'єтителемъ было учинено то-же истязаніе пов'єтненіе за одну ногу, головою внизъ—какое надъ Шмономъ,
- b) во все время этого истязанія Григорій Просв'єтитель молился и просиль у Господа силь для претерп'єнія, какъ св. Шмонъ,
- с) писцы записываютъ слова христовыхъ воиновъ, пока эти воины висятъ, и это какъ въ Исторіи Агавангела, такъ въ Мученичествъ, а затъмъ, по повельнію распорядителей, снимаютъ истязуемыхъ съ висълицы,

d) истязаніе съ пов'вщеніемъ повторяется.

Спѣшимъ оговориться, что въ пунктахъ а, с и d сходства касаются не только основныхъ фактовъ, но и нѣкоторыхъ, сопровождающихъ ихъ, подробностей. Но напомнимъ и то, что въ Исторіи Агаеангела указанныя обстоятельства составляють детали, украшающія Исторію, въ частности мученическій періодъ жизни Григорія, а не основные моменты самой Исторіи или даже жизни Григорія. Детали эти притомъ взяты изъ такой области, въ какой болѣе всего рисковано искать опоры при установленіи исключительно литературной связи памятниковъ: пытки, примѣнявшіяся противъ христіанъ въ первые вѣка, были приблизительно всюду одинаковыя, а въ такихъ сосѣднихъ странахъ, какъ Сирія и Арменія, гдѣ какъ господствующія политическія и административныя традиціи, такъ духъ зарождавшагося христіанства были по существу тождественнаго характера, процессуальная сторона суда надъ прозелитами новой вѣры, включительно съ казнями, должна была быть сходною въ самой дѣйствительности.

Указываемыя о. Галустомъ совпаденія устанавливають, пожалуй, мы можемъ не отрицать этого, литературную зависимость Исторіи Агавангела отъ Мученичества Горія и Шмона, но вътомълишь смысль, что Агаеангель, описывая извёстныя муки св. Григорія, въ одномъ случае, быть можеть, воспользовался некоторыми выраженіями изъ описанія однородныхъ мукъ въ Мученичествъ Горія и Шмона. Допустивъ даже, что весь эпизодъ съ повъщениемъ (пункты а и d) и съ писцами (пунктъ с) Аганангель заимствоваль изъ Мученичества. И тогда источникомъ въ точномъ смыслъ слова памятникъ, вліявшій на стиль автора или даже давшій ему одну, двъ подробности для украшенія Исторіи, нельзя признать. Условно такой памятникъ источникомъ можно будеть назвать, но тогда Мученичество Горія и Шмона не есть источникъ Исторіи обращенія Арменіи, а источникь той редакцій, въ которой эта Исторія предлежить, и то въ томъ случав, если указываемыя о. Галустомъ схожія фразы не представляють общихъ мъсть агіографическихъ памятниковъ той эпохи.

Такимъ образомъ въ лучшемъ для мивнія о. Галуста случав оказывается, что при редакціи Исторіи обращенія Арменіи въ V ввкв [быть можеть, и позже] въ нвкоторыхъ подробностяхъ памятника использовано Мученичество Горія и Шмона. Фактъ, конечно, интересный, но онъ, касаясь лишь формы, скользитъ по поверхности памятника, и не задвваетъ не только ядра, но и вообще содержанія Исторіи Агавангела, и вопросъ о ней по существу пока и послв любопытныхъ наблюденій о. Галуста остается въ томъ положеніи, въ какомъ онъ находился послв послвдней работы объ Агавангелв — о. Дашяна 1).

<sup>1)</sup> Во избъжаніе недоразумѣнія мы считаемъ нужнымъ заявить, что, оспаривая въ своихъ критическихъ замѣткахъ состоятельность аргументовъ, мы тѣмъ самымъ еще не думаемъ оспаривать справедливость мнѣнія, для котораго эти аргументы по-

Если въ отношеніи Исторіи обращенія Арменіи намъ приходится умѣрять взгляды о. Галуста объ изданномъ имъ Мученичествю, то съ другой стороны въ отношеніи его значенія, какъ древнъйшаго памятника для исторіи христіанства въ Сиріи, можно присоединиться къ мнѣнію о. Галуста безъ мальйшаго ограниченія. Болье того, съ удовольствіемъ приходится отмѣтить, что значеніе открытаго о. Галустомъ армянскаго перевода гораздо болье важно, чѣмъ, повидимому, полагаль издатель (ор. с., стр. 40—41): армянскій переводъ не только «помогаетъ въ возстановленіи первоначальнаго подлинника древняго Мученичества», но является его единственнымъ истымъ представителемъ, такъ какъ сирійскій оригиналь, повидимому, утерянъ.

Мученичество это давно изв'встно и въ Восточной, и въ Западной церкви, но въ позднъйшей редакци Симеона Метафраста (Migne. Patr. g., CXVI, стр. 128—141), воспользовавшагося древнимъ Мученичеством, какъ догадывался Cureton, Anc. Syriac Docum., стр. 189, а еще раньше Assemani, B. O., I, стр. 329. Латинскій переводъ этой редакціи, заимствованный изъ Surius'а, воспроизведенъ Migne'емъ въ Patr. Gr., CXVI, стр. 127—142, и Cureton'омъ Anc. Syriac Doc., стр. 113—124 1). На армянскомъ языкъ было напечатано (Д шре և վկայաբանու թիւնը иррад, Венеція 1874, ч. I, стр. 273—277) сокращеніе этой редакців; къ какой то греческой редакціи восходить и извлеченіе, пом'вщенное подъ 15 ноября въ Синаксаріи Тэръ-Исраэля (изд. Константинополь, 1834, стр. 236—238), а также въ Синаксаріи Григорія Церенца (рп. Азіятскаго музея); у Авгерьяна въ ј իակատար վարը և վկայարանու / Әիւնը սրբոց, Венеція 1813, VIII, стр. 437-444, воспроизведено подобное же сокращеніе греческой редакціи, взятое изъ рукописи, но містами «исправленное» и дополненное на основаніи «Метафраста и другихъ Синаксарієв», при чемъ особыя уклоненія Метафраста и другихъ источниковъ издатель указываетъ и въ примъчаніяхъ (стр. 455-458). Грузинскій переводъ того же Мученичества Гурія, Самона [по опечаткѣ Симона] и Авива указываеть г. Жорданіа (Аборбоддов св выв, Тифлись 1883, стр. 223) по рукописи XI вѣка (ор. с., стр. 221).

Среди сирійцевъ мученики наши пользовались уже въ древности большою славою <sup>2</sup>). Въ четвертомъ въкъ въ Едессъ въ честь названныхъ мъстныхъ мучениковъ красовалась церковь, построенная въ началъ



надобились, именно справедливость того, что *Исторія* Аганангела въ настоящемъ своемъ вид'є представляєть произведеніе конца V-го въка, если не бол'є поздняго времени, добавимъ мы отъ себя.

<sup>1)</sup> Moesinger готовиль пространное изслёдованіе объ едесских мученикаль, подъ заглавіемъ Acta ss. martyrum edessenorum Sarbelii, Barsimaei, Guriae, Samonae et Abibi, но выпустиль, насколько намъ извёстно, лишь Fasciculus primus: Acta ss. martyrum Sarbelii et Barsimaei, Oeniponti 1874.

<sup>2)</sup> Память ихъ и у сирійцевъ чтилась 15-го ноября, судя по свидётельству одной сирійской рукописи (Cureton, op. c., стр. 190—191).

этого въка (Assemani, Acta SS. Martyrum, I, стр. 226). Въ IV же въкъ Ефремъ Сиринъ воспѣвалъ ихъ въ своихъ пѣснопѣніяхъ (Assemani, В. О., І, стр. 50). Имъ же посвятиль простое, но прочувствованное слово Іаковъ Саругскій (V-VI вв.), какъ объ этомъ сообщаль еще Assemani, B. O., I, стр. 329—330; оно издано Cureton'омъ въ Ancient Syriac Documents etc., стр. 10-0, съ англійскимъ переводомъ, стр. 96-106. (Сирійскій тексть переиздань Bedjan'омь въ Acta Martyrum et Sanctorum, Parisiis 1890, I, стр. 131—143). Слово это-рядъ лирическихъ изліяній восторженнаго поклонника подвиговъ Горія и Шмона, съ весьма слабыми намеками на самые подвиги; къ фактической сторонъ дъла оно ничего не прибавляетъ. Но значительно раньше мученическіе подвиги названныхъ святыхъ были описаны современникомъ ихъ, нъкимъ новообращеннымъ Өеофиломъ, какъ можно видъть изъ слъдующаго послъсловія въ сирійскомъ Житіи св. Авива (Cureton, op. с., стр. ор. (англ. пер. 84)  $\Longrightarrow$  Bedjan, Acta M. et S., I, стр. 159): «Я— $\Theta$ еофиль, отрекшійся отъ злого наследія моихъ отцовъ и исповедавшій Христа, удосужился и написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) написаль тексть этихь воспоминаній ( $\lambda = 0$ ) на  $\lambda = 0$  на Авивъ, какъ раньше написалъ я (воспоминанія) о мученикахъ Горіи и Шмонъ, товарищахъ его, томъ (Авивъ), который завидовалъ [буквально в пир εμαχάριζε] смерти ихъ отъ меча и уподобился самъ имъ вънчаніемъ въ пламени огня. И я написалъ годъ, мъсяцъ и день вънчанія этихъ мучениковъ не для техъ, которые, подобно мете, виделя (все это) на дълъ, но для того, чтобы узнали (о семъ) грядущіе послъ насъ».

Но само сирійское Мученичество наших святых, насколько намъ изв'єстно, до сихъ поръ не попадалось никому въ руки и во всякомъ случать въ печати неизв'єстно. Галустъ Тэръ-Мкртчьянъ и открылъ древнеармянскій переводъ этого Мученичества. Въ армянскомъ переводъ имя автора не сохранилось 1), но въ немъ находимъ явныя доказательства того, что памятникъ переведенъ съ сирійскаго языка, а въ сирійской литератур'є им'єются св'єд'єнія лишь объ одномъ Мученичество Горія и Шмона, именно о томъ, которое было написано Өеофиломъ. Мученичество это, судя по цитованному м'єсту изъ произведенія того же автора, было озаглавлено, по всей в'єроятности, розправод = ὑπομνήματα.

Это  $\dot{\upsilon}$   $\pi$ о $\mu$  $\nu$  $\dot{\eta}$  $\mu$  $\alpha$  $\tau$  $\alpha$   $^{2}$ ) и передано, очевидно, въ армянскомъ переводъ словомъ " $\hbar$  $\mu$  $\omega$  $\omega$  $\mu$  $^{3}$ ).

<sup>1)</sup> Можетъ быть, со временемъ найдутся списки съ именемъ автора.

<sup>2)</sup> Присутствіе подобныхъ греческихъ словъ-терминовъ само по себѣ едва-ли даетъ основаніе, чтобы говорить о греческомъ происхожденіи памятника; ввиду такихъ-то эллинизмовъ въ сирійскомъ текстѣ Житія Шарбела Cureton утверждаль, что оно первоначально было написано на греческомъ языкѣ (Ancient Syriac Documents, въ Notes, стр. 178).

<sup>3)</sup> Полностью армянское заглавіє гласить: «Записки (буквально: воспоминаніє укращими) о судь надъ мучениками Горіємь и Шмономь, замученными въ Едессы».

На сирійское происхожденіе армянскаго текста указываеть и форма имени мученика Шмонъ (**Τοίω** — μονο, въ греческомъ: Σαμῶνας).

Очевидно, изъ сирійскаго оригинала удержаны въ армянскомъ текстъ сирійскія слова, притомъ такія, которыя не гражданственны въ армянской литературъ:

- 1. **ராட்டு புயு** (142 и 154) фидка ட்டிட்டிக்,
- 2. pb/θ/ψω (143) beθθίκα = ] Δ.Δ. ,
- 3. Ідгрем (622) mdriша = имнг, пъсня.

Последнее слово о. Галустъ читаетъ Југћи mdrila, но это зависить отъ того, что Д и 2 ш въ армянскомъ письме легко смешиваются, и такое ошибочное чтеніе, по всей вероятности, стоить въ самихъ рукописяхъ.

О времени армянскаго перевода можно говорить лишь приблизительно. Что онъ относится къ сирійскому періоду, значить къ первымъ въкамъ армянской литературы, это весьма въроятно. Весьма возможно также, что переводъ восходить именно къ пятому въку, но главнымъ доводомъ пока служить лишь чистота слога, понятія же о чистотъ и правильности древнеармянскаго языка въ нашей молодой наукъ въ значительной степени условны, и пріурочивать памятникъ на основаніи исключительно этого признака въ частности тому или другому въку, а тъмъ болъе той или другой четверти въка, равносильно гаданію.

Въ самомъ памятникъ есть еще одна сторона дъла, которая могла бы быть использована для датированія перевода. Въ памятникъ встръчаемся съ рядомъ цитатъ изъ св. Писанія, и цитаты эти не всегда совпадаютъ со чтеніями дошедшей до насъ армянской Библіи, какъ извъстно исправленной позже, на основаніи греческаго текста LXX.

Такъ въ строкахъ 44—47 Мученичества ելшնկ Հողի նոցш և դшабшն ի Հող իւրեшնց և յшյնմ шւուր կորիցեն խոր Հուրդը նոցш (Пс. 145,4) отступаетъ отъ чтенія того же стиха въ армянской Вульгать а) настоящимъ временемъ сказуемыхъ (ելшնկ, դшабшն) вм. буд. (ելցե, դшրձցին) и b) словами ի Հող իւրեшնց вм. шնդրկն ի Հող, и какъ разъ въ этихъ отступленіяхъ Мученичество воспроизводитъ сирійскій текстъ Псалтири (Пешитто)—а) և эл, эли в) от гід (ի Հող իւր: въ сир. рѣчь о душѣ его, а не ихъ).

Затымъ Мат. 5,37 постановкою мъстоименія посль опредъляемаго слова рыб Мьр (въ Мученичествю, 270—271: рыбь Мър) вм. Мьр рыб примыкаетъ къ сирійскому чтенію того же стиха.

Быть можеть, такое тяготвніе библейскихъ цитать нашего памятника къ Пешинто и вмёстё съ тёмъ, надо полагать, къ первому армянскому переводу Библіи, было бы замётнёе, если бы онъ предлежаль въ более древней рукописи; но въ рукахъ о. Галуста были два списка нашего памятника, и по изысканіямъ издателя (ор. с., стр. 42—59), это—рукописи сравнительно позднія приблизительно одной и той же эпохи, именно XII-го вёка.

Вообще рукописи эти едва ли воспроизводять армянскій тексть въ первоначальномъ вид'є; особенно искаженными кажутся намъ собственныя имена <sup>1</sup>). Но и въ такомъ вид'є открытый о. Галустомъ переводъ представляеть интересъ для исторіи текста нашего памятника.

Большихъ разногласій между сирійскимъ оригиналомъ, какъ онъ представленъ въ армянскомъ переводѣ, и греческою редакцією Метафраста не оказывается; но разногласія все же есть. Отмѣтимъ въ общихъ чертахъ главнѣйшія изъ нихъ:

- а) армянскій текстъ пространнье, въ строкахъ 87—98, 179—192, 423—435, 459, 366, 569—601,
- b) въ армянскомъ передается иначе о заключении мучениковъ въ яму (строки 305—310) и о молитвъ святыхъ, когда ихъ повъсили (строки 348—379),
- c) въ греческомъ текстъ совсъмъ опущены строки 255—271, 565—568 и 602—638.

Въ двухъ, трехъ мѣстахъ (строки 115, 490 и 564) въ греческомъ больше нѣсколькими словами или даже цѣлою фразою. Наблюдаются отступленія и въ мелочахъ, такъ въ соотвѣтствіи армянскому «[ ] δμβε εν Низибинъ» (строки 67) въ греческомъ читаемъ ἐν τοῖς τῆς Μαρτυροπόλεως μεθορίοις.

Понятно, что будущій изслівдователь Мученичества Горія и Шмона значительное вниманіе обязань будеть уділить древнеармянскому, открытому и изданному о. Галустомъ переводу.

Н. Марръ.

## 2. Бивліографія.

#### POCCIA.

А. Алмазовъ. Тайная исповъдь въ православной восточной церкви. Опыть витиней исторіи. Изслыдованіе преимущественно по рукописямъ. Томь І. Общій уставъ совершенія исповыди. Томь ІІ. Спеціальные уставы, отдыльныя молитвословія и церковно-гражданскія постановленія, относящіяся къ исповиди. Томь ІІІ. Приложенія. Одесса. 1894. Стр. XVI—596—454—296—89—XVII.— Громадный трудъ профессора Новороссійскаго универси-

<sup>1)</sup> Изданъ текстъ со свойственной о. Галусту тщательностью; дёло не обошлось, конечно, безъ опечатокъ: деверенцё (156) вм. деверенцё, редец (376) вм. руописнаго ведец, судя по цитатъ самого о. Галуста на стр. 14.

тета А. И. Алмазова посвященъ исторіи тайной испов'єди и притомъ только внішней ся стороні и представляєть историческое обозрівніе устава совершенія испов'єди и связанных съ испов'єдью церковно-гражданскихъ постановленій; такимъ образомъ, настоящій трудъ есть собственно обрядово-каноническое изследование. Соединение здёсь двухъ точекъ зрёнія на предметь мотивируется какъ полнымъ представленіемъ внішней стороны исповеди, такъ и особенностью источниковъ для изученія ся исторіи. потому что канонические и литургические памятники для исповёди въ православной церкви, какъ извъстно, всегда находились въ неразрывной, генетической связи. Поставивъ задачей своего изследованіи обозреніе внѣшней исторіи исповѣди, профессоръ Алмазовъ занимается этимъ предметомъ главнымъ образомъ на основании рукописныхъ источниковъ. Это въ одинаковой мере приложимо какъ къ обрядовому, такъ и къ каноническому элементу въ его изследовании. Сообразно съ рукописнымъ характеромъ источниковъ, разсматриваемый трудъ обнимаетъ собою въ исторіи испов'єди періодъ собственно съ X-го и по XVI в'єкъ. Но им'єя въ виду болъе ясное представление своего предмета и генетическую связь намъченнаго періода въ исторіи исповъди съ ея судьбою въ предыдущее время, профессоръ Алмазовъ нашелъ необходимымъ коснуться исторіи исповеди и въ періодъ до Х века и предпосылаеть своему изследованію. въ смысле вводнаго, краткій очеркъ исторической судьбы исповеди до Х-го века; равнымъ образомъ, и въ частныхъ вопросахъ касательно исповеди, обсуждаемых въ изследовани, онъ считаетъ нужнымъ сноситься съ свъдъніями, сохранившимися отъ древняго періода въ исторіи исповеди. Съ другой стороны, имен въ виду тотъ неоспоримый факть, что рукописные источники въ дъл исповъдной практики, на всемъ православномъ Востокъ, не теряли своего значенія и съ выходомъ печатныхъ церковно-практическихъ изданій по предмету испов'йди и притомъ до самаго поздивишаго времени, авторъ представилъ въ своемъ изследовъніи и свъдънія, доставляемыя означенными изданіями, начиная съ первоначальных в изъ нихъ и кончая современными. Отсюда, въ трудъ г. Алмазова предлагается опытъ исторіи тайной исповіди за все время ея сушествованія, причемъ главное предпочтеніе отдается рукописнымъ свізлѣніямъ. Изслѣдованіе и обрядовой, и канонической стороны предмета предпринято авторомъ въ самомъ широкомъ объемъ. Сверхъ исторіи устава совершенія собственно испов'єди, онъ нашель обязательнымъ представить историческіе очерки и всёхъ тёхъ уставовъ и обрядовыхъ элементовъ, которые или только находятся въ тесной связи съ исповедью, или обязаны ей происхождениемъ; съ другой стороны, авторомъ затронуто изобильное количество и каноническихъ вопросовъ, соприкасающихся съ испов'вдью. Всл'вдствіе столь обширнаго плана, изсл'вдованіе г. Алмазова составило три тома, первый изъ которыхъ посвященъ обозрвнію общаго устава совершенія испов'йди, второй знакомить съ спеціальными уставами и отабльными молитвенными элементами, относящимися къ исповеди, и

съ церковно-гражданскими постановленіями, касательно объекта и субъекта исповіди, а третій занятъ рукописными матеріалами, легшими въ основу научныхъ воззрівній русскаго ученаго. Для лучшаго ознакомленія съ замічательнымъ трудомъ профессора Алмазова, представимъ по возможности краткое обозрівніе его содержанія.

Первый томъ изследованія г. Алмазова начинается предисловіємъ (стр. І — XVI), въ которомъ опредёляются задача и планъ всего сочиненія и перечисляются рукописные документы, служившіе источниками для его труда. Одно перечисленіе рукописныхъ матеріаловъ, бывшихъ въ распоряженіи профессора Алмазова, указываетъ на колоссальный трудъ, предпринятый имъ для осуществленія намёченной задачи. Онъ изучалъ рукописи греческія, юго-славянскія и русскія въ важнёйшихъ русскихъ библіотекахъ (въ 24-хъ), въ трехъ западно-европейскихъ (Парижской Напіональной библіотекъ, Ватиканской и библіотекъ Вагрегіпі) и въ трехъ на востокъ Европы (Авонскаго Пантелеимонова монастыря, въ Святогробской библіотекъ въ Константинополъ и въ библіотекъ Авинскаго университета); такимъ образомъ, тридцать библіотекъ служили русскому ученому для его цёлей.

Въ первой главъ перваго тома (стр. 1 — 78) предлагается краткій очеркъ внъшней исторической судьбы исповъди въ древней восточной перкви (I — IX в.). Здёсь авторъ говорить о естественной необходимости въ сакраментальномъ актъ разръщенія отъ гръховъ, доказываетъ божественное установление таинства покаяния и въ частностя его существеннаго внъшняго элемента-исповъди (Іоан., ХХ, 22 - 23), раскрываетъ психологическую основу исповёди, а послё этого изслёдуетъ главный вопросъ этой главы — о способъ совершенія исповъди въ древней церкви, представляя свидётельства объ этомъ изъ Священнаго Писанія, твореній мужей апостольскихъ и последующей святоотеческой литературы до ІХ въка включительно. На основаніи различныхъ данныхъ, авторъ прочно устанавливаеть здёсь два положенія: 1) по ученію древней церкви, покаяніе, какъ благодатное средство, очищающее отъ граховъ, стоитъ параллельно съ крещеніемъ и им'ветъ сакраментальный характеръ, поэтому совершение его принадлежитъ церковной јерархіи, а не мірянамъ; 2) покаяніе издревле совершалось въ двоякой формів - публичной и тайной исповъди.

На переходѣ отъ первой главы ко второй авторъ ведетъ рѣчь объ епитимійномъ номоканонѣ Іоанна Постника, который представляетъ первый письменный опытъ устава совершенія исповѣди, доказываетъ подлинность этого номоканона, именно древнѣйшей его редакціи (Ахо-λουδία καὶ τάξις ἐπὶ ἐξομολογουμένων συνταχθεῖσα ἀπὸ τοῦ ὁσίου πατρὸς Ἰωάννου τοῦ Νηστευτοῦ), и анализируеть его данныя въ отношеніи кь вопросу объ исповѣди.

Во второй главъ перваго тома (стр. 79—201) изслъдуется уставъ совершенія исповъди въ греческой церкви съ X въка до настоящаго времени. Всв чинопоследованія исповеди, которыя авторъ встретиль въ греческихъ рукописяхъ, раздёляются у него на четыре группы, каждая изъ которыхъ въ свою очередь заключаетъ нѣсколько редакцій. Къ первой группъ относятся чинопослъдованія съ именемъ Іоанна Постника. Изъ нихъ прежде всего анализируется пространный исповёдной уставъ Іоанна Постника, послужившій первоосновой для последующих в исповедныхъ чиновъ, но однако мало употреблявшійся на практикъ вслъдствіе своей сложности. Гораздо больше употреблялись на практикъ сокращенныя редакціи Постникова испов'єдного устава; авторъ д'єлить эти редакціи на семь категорій, указываеть ихъ отличіе отъ основной редакціи и одной отъ другой, разсматриваетъ ихъ составъ и опредбляетъ время ихъ практическаго употребленія (до XV въка).—Ко второй группъ относятся тв чины исповеди, которые были составлены на основании исповедного устава Іоанна Постника греческими духовниками въ XV въкъ и далъе. Чинопоследованій «восточно-греческаго извода» у автора указывается десять. При обозрвніи редакцій этихъ чиновъ проф. Алмазовъ излагаеть ихъ содержаніе, указываетъ отличительныя особенности и происхожденіе различныхъ составныхъ частей чина, опредъляетъ ихъ значение и практическое употребленіе. Съ особою подробностью въ книгв разсматриваются чинъ восьмой и десятый. Чинъ VIII-й, съ заглавіемъ Аруй тяс έξομολογήσεως, быль почти въ исключительномъ употребленіи въ церкви греко-восточной съ половины XV и до конца XVIII въка и составляетъ оригиналь того самаго чинопоследованія исповеди, которое принято съ XVII въка въ нашемъ славянскомъ требникъ, а чинъ X-й издается въ печатномъ греческомъ евхологіи съ 1692 года до настоящаго времени. Авторъ излагаеть содержание этихъ чиновъ и указываетъ ихъ значение.-Третью группу чинопоследованій исповеди составляють чины, составленные на Западъ, у грековъ, жившихъ въ сосъдствъ съ католическимъ міромъ, и испытавшіе на себ'в вліяніе католической богослужебно-канонической практики. Чиновъ западно-греческаго извода указывается авторомь три категоріи, которыя и опредбляются со стороны своихъ отличительных в особенностей. — Наконецъ, въ составъ четвертой группы греческихъ исповъдныхъ чиновъ входятъ чинопослъдованія съ такъ называемыми поновленіями, заключающими въ себъ перечень гръховъ отъ лица исповедника; авторъ сообщаеть о происхождении и практическомъ употребленіи этихъ чиновъ. Представивъ подробное описаніе рукописныхъ греческихъ чиновъ исповеди по группамъ, профессоръ Алмазовъ делаетъ далье краткую характеристику этихъ группъи «сводный обзоръ» всъхъ литургическихъ элементовъ, входившихъ въ составъ всёхъ указанныхъ редакцій чинопосл'єдованій испов'єди, подробно разсматриваеть т'є составные элементы чиновъ исповеди, которые относятся къ канонической сторонъ (руководственныя статьи по испытанію кающагося, предъисповъдпыя увъщанія, поисповъдыя наставленія, епитимійные помоканоны), и въ заключеніи излагаеть нікоторыя частныя обрядовыя дійствія при совершеніи испов'єди въ практик'є греческой церкви, основываясь на различныхъ печатныхъ греческихъ руководствахъ для духовниковъ (эксомологитаріяхъ), въ частности 'Εξομολογητάριον'є іеромонаха Никодима (1796 года). — Итакъ, въ первыхъ двухъ главахъ перваго тома со всей подробностью и научностью представлено историческое развитіе испов'єдного чина въ практик'є греческой церкви отъ первыхъ в'єковъ христіанства и до настоящаго времени.

Въ третьей главъ (стр. 202-233) на основани рукописнаго и печатнаго матеріала обозрѣвается историческая судьба исповѣдного чина въ практикъ юго-славянской церкви. Въ юго-славянской церкви, по изслъдованію автора, на первыхъ порахъ употреблялся испов'й дной уставъ Іоанна Постника, но сравнительно недолго. Больше употреблялся «чинъ надъ испов'єдывающимся», находящійся въ глаголическомъ евхологіи XI в'єка, открытомъ и изданномъ Загребскимъ профессоромъ Гейтлеромъ. Авторъ подробно и останавливается на этомъ чинопоследовании, говорить о составъ его, представляетъ внутренній анализъ чина и опредъляетъ происхождение его вообще и составныхъ его элементовъ въ частности. Это чинопоследование послужило прототипомъ другихъ исповедныхъ чиновъ, употреблявшихся въ юго-славянской церкви въ XIV—XVI въкахъ; авторъ говоритъ о происхожденіи, составѣ и особенностяхъ и этихъ чиновъ, а въ заключени главы ведетъ ръчь о печатныхъ исповъдныхъ чинопоследованіяхь по изданіямь юго-славянскимь XVI века и западнославянскимъ XVII-XVIII въковъ, ничемъ въ сущности не отличающихся отъ рукописныхъ чиновъ, и высказываетъ общій взглядъ на отношеніе испов'вдного чинопосл'вдованія юго-славянской церкви къ греческому чинопоследованію.

Главы четвертая, пятая и шестая посвящены исторіи испов'єди въ русской церкви. Въ частности глава четвертая (стр. 234—317) издагаетъ посл'ядованіе испов'єди въ русской церкви по рукописнымъ памятникамъ. Зд'ёсь разнообразныя рукописныя чинопосл'єдованія испов'єди подводятся подъ изв'єстныя редакціи, указываются ихъ особенности, происхожденіе, отношеніе къ греческимъ и юго-славянскимъ источникамъ и степень употребленія ихъ на практик'є; въ конц'є главы представленъ общій сводный очеркъ литургическихъ элементовъ чина испов'єди съ обозначеніемъ того, въ какомъ вид'є выразился тотъ или другой элементь въ различныхъ редакціяхъ рукописныхъ чинопосл'єдованій, а также въ различныхъ изводахъ этихъ редакцій.

Предметомъ пятой главы (стр. 318—490) служитъ методъ самой исповъди и дополнительныя статьи къ исповъдному уставу по русскимъ рукописнымъ памятникамъ. Методъ исповъди опредълялся вопросными статьями, которыя помъщались въ русскихъ рукописныхъ чинопослъдованіяхъ исповъди, и такъ называемыми поновленіями, т. е. перечисленіями гръховъ отъ лица кающагося. Разсмотръвъ подробно тъ и другія статьи и указавъ ихъ относительное значеніе для метода совершенія исповъди,

авторъ тщательно обозрѣваетъ дополнительныя къ исповѣдному уставу статьи, именно предъисповѣдныя увѣщанія со стороны духовника кающемуся, поисповѣдныя поученія его же о доброй жизни, наставленія самому духовнику о совершеніи исповѣди и эпитимійные намоканоны.

Наконецъ, въ шестой главъ перваго тома (стр. 491—596) излагается исторія устава исповъди въ русской церкви со времени появленія его въ печати. Здѣсь разсматриваются самыя изданія исповъдного чина на Руси, изложено содержаніе чина въ каждомъ изданіи, указаны отличительныя особенности всякаго изданія сравнительно съ другими изданіями того же устава, объяснено ихъ происхожденіе со стороны мотивовъ и источниковъ и отмѣчена дальнѣйшая исторія каждаго изданія. Въ заключеніи главы дѣлается сравненіе русскаго печатнаго исповѣдного устава съ греческимъ, обозрѣваются важнѣйпія рукописныя редакціи исповѣдныхъ чиновъ XVII и XVIII вѣковъ, существовавшія на ряду съ печатными изданіями, и спеціальныя практическія—печатныя в рукописныя—руководства для совершенія исповѣди и дѣлаются нѣкоторыя замѣчанія касательно современно исповѣдной практики въ русской церкви.

Второй томъ изследованія профессора Алмазова состоить изъ четырехъ главъ и иметь своимъ предметомъ, какъ выше упомянуто, спеціальные уставы, отдельныя молитвословія и церковно-гражданскія постановленія, относящіяся къ исповеди. Въ частности, въ первой главе второго тома (стр. 1—102) разсматриваются уставы совершенія исповеди при особыхъ случаяхъ, именно: при поставленій въ ісрархическія степени, по исполненій эпитимій иноками, при возвращеній въ церковь лицъ, отпадшихъ отъ нея, при пріобщеній глухонемыхъ и тяжкобольныхъ. Всё эти чины разсмотрены на основаній рукописныхъ и печатныхъ литургическихъ памятниковъ греческой и русской церкви. Съ особою подробностью авторъ говорить объ уставе причащенія больныхъ, разсматриваєть его редакцій съ различными варіаціями, анализируєть ихъ составъ, выясняєть происхожденіе, особенности и практическое употребленіе,

Не ограничившись исторією чина исповіди въ случаяхь обыкновенныхъ и исключительныхъ, проф. Алмазовъ въ слідующихъ главахъ второго тома сообщаєть свідінія о предметахъ, соприкасающихся съ исповідью. Именно, во второй главі (стр. 103—172) онъ говорить о спеціальныхъ уставахъ. соприкасающихся съ исповідью, которую онъ здісь понимаєть не въ смыслі сакраментальнаго акта, совершаємаго чрезъ священника, а въ смыслі субъективнаго сокрушенія о гріхахъ, выражаємаго въ покаянной молитві, обращенной къ самому Богу непосредственно. Къ такимъ чинамъ самоисповіди проф. Алмазовымъ относятся: «скитское покаяніе» и чинъ самопричащенія, «молитва отъ оскверненія мирскимъ человікомъ кромі причастія», уставъ священнической самоисповіди, «послідованіе о священиці», во сні искусившемся», «послідованіе о причащеніи св. воды великаго освященія на Богоявленіе», «канонъ на епитимію», «канонъ молебный къ пресвятій Богородиці во исповіданіе

грѣшника», «служба за отпущеніе грѣховъ» и уставъ поставленія духовника. Всѣ эти чины разсматриваются въ книгѣ довольно подробно со стороны ихъ историческаго происхожденія, состава, назначенія и употребленія въ православной церкви греческой и славянской.

Въ третьей главъ (стр. 173—320) содержится историко-критическій обзоръ отдъльныхъ молитвъ, которыя или непосредственно относятся къ исповъди, какъ элементы исповъдного чина, или только отчасти соприкасаются съ нею. Молитвы раздълются у автора на слъдующія девять группъ: молитвы о кающихся, молитвы о исповъдающихся, молитвы разръшительныя отъ епитиміи, клятвы и всякаго гръха, молитвы разръшительныя отъ внъшняго оскверненія, постныя молитвы, общія и спеціальныя молитвы—разръшительныя по смерти вообще, грамоты разръшительныя по смерти, молитвы разръшительныя для умершихъ подъ отлученіемъ и покаянныя молитвъ субъективнаго характера. И въ этой главъ авторъ держится обычнаго плана,—говоритъ о происхожденіи и назначеніи каждой группы молитвъ, указываетъ ихъ употребленіе въ церкви греческой, юго-славянской и русской на основаніи матеріаловъ рукописныхъ и отчасти печатныхъ; въ заключеніи главы представленъ общій итогъ касательно всёхъ молитвъ, относящихся къ исповъди.

Въ четвертой и последней главе (стр. 321-453) речь идеть объ исповъдникахъ, какъ объектъ исповъди, т. е. разсматривается одинъ изъ каноническихъ вопросовъ касательно исповеди. Здёсь авторъ говоритъ прежде всего объ обязанности каждаго члена церкви ежегодно исповъдываться и причащаться св. таинъ и разсматриваетъ исторически постановленія православной перкви по предмету обязательности испов'вди для всёхъ. Далее речь идеть о начальномъ возрасте, съ котораго исповедь считается, по ученію церкви, обязательною для мірянъ, а послів — объ исповъди, какъ способъ присоединенія къ православной церкви инославныхъ христіанъ, объ испов'йди предъ вступленіемъ въ бракъ, предъ принятіемъ хиротоніи и постриженія въ монашество, при принятіи елеосвященія, объ испов'єди въ отношеніи къ праву члена церкви на христіанское погребение и въ отношении къ причащению св. таинъ. Въ заключенін главы указываются тв условія, которыя должны соблюдаться кающимся предъ исновъдью (постъ, самоиспытаніе въ отношеніи гръховности и примиреніе со врагами), а также-условія д'виствительности самой исповъди со стороны исповъдника (твердое исповъдание гръховъ, ръшеніе воздерживаться впредь отъ нихъ и пр.), різпается вопрось объ исповъди при неспособности исполнить се словомъ и опредъляются обязанности исповедника въ отношении къ духовнику.

Въ третьемъ томѣ сочиненія профессора Алмазова помѣщены приложенія къ изслѣдованію—тѣ греческіе, юго-славянскіе и русскіе памятники, которые легли въ основу разсмотрѣнной имъ внѣшней исторіи тайной исповѣди. Здѣсь представлены не только рукописные матеріалы, какъ выдающіеся по своей древности, исключительности и малодоступ-

ности, но и нъкоторыя извлеченія изъ печатныхъ изданій, въ виду ихъ ръдкости, и важнаго научнаго значенія. Всъхъ памятниковъ издано более 300. Эта сумма составилась не изъ всёхъ документовъ, бывшихъ у автора подъ руками при написаніи сочиненія, а только изъ важнъйшихъ памятниковъ, въ которыхъ отражаются всв характерные моменты и стороны внъшней исторической судьбы исповъди. Эти памятники изданы въ систематическомъ порядкъ, соотвътствующемъ порядку изслъдуемыхъ вопросовъ въ самомъ сочинении, съ указаниемъ при каждомъ памятникъ мъста сочиненія, къ которому онъ относится. Въ частности. для перваго тома изследованія профессора Алмазова здесь (стр. 1-296) изданы шесть отдівловъ приложеній слівдующаго содержанія: греческіе уставы исповеди, юго-славянскіе уставы, русскіе уставы исповеди, вопросныя статьи въ русскихъ уставахъ исповеди (для мірскихъ лицъ, для монашествующихъ и священнослужителей), поновленія въ русскихъ уставахъ исповеди и дополнительныя статьи къ русскимъ исповеднымъ уставамъ. Ко второму тому относятся следующія приложенія: памятники (греческіе и славянскіе) исторіи испов'ядныхъ уставовъ по особымъ случаямъ, спеціальные уставы, соприкасающіеся съ исповёдью, и отдёльныя молитвы, относящіяся къ испов'єди (стр. 1-89). Въ конц'є третьяго тома пом'вщенъ указатель рукописей, изъ которыхъ изданы памятники, дабы читатель могъ составить представление о всемъ циклъ этихъ рукописей.

Изследованіе профессора Алмазова представляеть замечательный трудъ въ области литургическо-канонической русской литературы. Главное его достоинство состоитъ въ томъ, что оно составлено преимущественно по рукописямъ, извлеченнымъ нашимъ авторомъ изъ различныхъ книгохранилищъ Востока и Запада. Матеріалы, легшіе въ основу его научныхъ изысканій, большею частью были неизвъстны богословской наукъ, и профессору Алмазову принадлежитъ (честь впервые открыть ихъ и утилизировать съ научною цёлью. Отсюда его трудъ имветъ всв достоинства труда новаго, оригинальнаго, привносящаго въ науку такія знанія, которыхъ никто и никогда не высказываль до появленія въ свёть разсматриваемаго изследованія. Профессоръ Алмазовъ не только самъ воспользовался въ своей работъ богатъйшимъ и весьма цъннымъ матеріаломъ, открытымъ имъ, но и опубликовалъ его для всеобщаго употребленія. И въ этомъ заключается безспорная и вполить понятная заслуга русскаго ученаго, такъ какъ онъ далъ возможность и другимъ разрабатывать этотъ матеріаль съ той или иной стороны и въ тоже время критически относиться и къ его собственному труду. Собравши богатвишій и разнообразнъйшій матеріаль изъ многочисленныхъ рукописей и отчасти печатныхъ изданій, профессоръ Алмазовъ прекрасно съумёль расположить его въ стройномъ, систематическомъ порядкъ и представилъ изследование весьма общирное по объему и чрезвычайно богатое по содержанію, но вполить удовлетворяющее требованіямъ научной конценціи и

производящее на читателя благопріятное впечатлівніе своей логичностью и расположеніемъ матеріала въ системів. Найдутся, конечно, и недостатки въ колоссальномъ трудів профессора Алмазова, касающіеся полноты памятниковъ, на основаніи коихъ онъ представилъ исторію чина исповідне въ православной восточной церкви отъ ея начала до настоящаго времени, основательности и опредішенности его воззрівній относительно нівкоторыхъ вопросовъ, затронутыхъ въ книгів, излишней подробности содержанія и т. п., но они почти неизбіжны во всякомъ изслівдованім, подобномъ разсматриваемому, и нисколько не умаляютъ высокой научной цінности сочиненія профессора Алмазова. Не безъ основанія Казанская Духовная Академія удостоила автора обозріваемаго сочиненія ученой докторской степени (Протоколы засівданій Совіта К. Д. А. за 1895 годъ, стр. 51 и даліве).

А. Пападопуло-Керамевсъ. Сборникъ источниковъ по истории Трапезунтской имперіи (Fontes historiae imperii Trapezuntini). I. С.-Петербури. 1897. Стр. XV † 176. — Изв'єстный греческій ученый А. И. Пападопуло-Керамевсъ задался хорошею цёлью-составить возможно полный сборникъ источниковъ по исторіи трапезунтской имперіи, которая отъ XIII въка до 1462 года была, какъ извъстно, сильнъйшимъ оплотомъ православія и греческой народности противъ успёховъ мусульманства и постепеннаго распространенія Турецкаго владычества на православномъ Востокъ. Собравши изъ рукописей различныхъ, преимущественно восточныхъ, библіотекъ довольно много текстовъ и документовъ прямо или косвенно относящихся къ объясненію недостаточно изв'єстной исторіи, этнографіи, топографіи и языка населенія трапезунтской имперіи, г. Пападопуло-Керамевсъ и издалъ теперь первый томикъ «трапезунтскаго собранія». Въ этомъ томикъ помъщены документы, касающіеся трапезунтскаго святого мученика Евгенія, изображеніе котораго служило девизомъ и гербомъ на монетахъ трапезунтскихъ императоровъ изъ дома Великихъ Комниновъ, питавшихъ особенно благоговейное чувство къ памяти этого святого. Документы заимствованы изъ единственнаго кодекса, принадлежащаго авонскому монастырю св. Діонисія, написаннаго между 1370 и 1390 годами и значащагося по каталогу С. Лампроса подъ № 154. Этотъ кодексъ былъ въ рукахъ ученаго Fallmerayer'a, который списалъ изъ него лишь нфсколько отрывковъ и помфстиль съ переводомъ и примъчаніями въ первой части своихъ Original Fragmente. Напгь же издатель полностію извлекъ изъ кодекса всв пять статей и опубликоваль въ разсматриваемомъ томикъ. На первомъ мъсть томика (стр. 1-32) находится греческій тексть похвальнаго слова трапезунтскимъ мученикамъ Евгенію, Канидію, Валеріану и Акиль, написаннаго Константиномъ Лукитомъ изъ Византіи, протонотаріемъ и протовестіаріемъ трапезунтскаго императорскаго двора при Алекств II и после него. Въ свое время Лукитъ пользовался большою славою по своему придворному положенію в по образованію и им'єль переписку со многими видными историческими

явятелями эпохи, какъ г. Пападопуло-Керамевсъ показываетъ въ предисловін къ своему изданію. Второй тексть въ настоящемъ собраніи (стр. 33-51) содержить описаніе замінательных чудесь св. мученика Евгенія, составленное трапезунтцемъ Іоанномъ Ксифилиномъ, патріархомъ Константинопольскимъ (1064—1075), а на третьемъ мъстъ (стр. 52—77) поставлено слово Іосифа Лазаропула, митрополита трапезунтскаго (съ 1364 года), о праздникъ рождества св. Евгенія. Продолженіемъ этого слова служить четвертый тексть изданія (стр. 78-136), содержащій сокращенное описаніе чудесь св. Евгенія, составленное тімь же Іосифомъ Лазаропуломъ (иначе скевофилаксомъ Іоанномъ), а не Лазаремъ агіографомъ, какъ несправедливо и по собственному измышленію думалъ Фальмерайеръ, а за нимъ и болландисты, помъстившіе въ числь древнихъ греческихъ агіографовъ никогда не существовавшаго Лазаря, автора чудесъ св. Евгенія (Bibliotheca hagiographica graeca. Bruxellis. 1895, р. 41). Пятое мъсто въ собрани трапезунтскихъ текстовъ (стр. 137-149) занимаеть анонимное продолжение о восьми чудесахъ св. мученика Евгенія, составленное, в'вроятно, самимъ переписчикомъ текста, челов'вкомъ ученымъ и опытнымъ въ каллиграфическомъ искусствъ. Въ качествъ приложенія къ книгъ, помъщенъ еще шестой тексть (стр. 150-165), написанный новогреческими стихами и подробно описывающій захвать турками въ 1665 году одной православной церкви и обращение ея въ туредкую мечеть. Авторъ этого описанія неизв'єстенъ, но онъ составиль его въ 1665 году и говоритъ, что захваченный храмъ раньше былъ каведральнымъ соборомъ трапезунтскаго митрополита, упоминаетъ и о другихъ прежнихъ храмахъ и монастыряхъ Трапезунта, не исключая монастыря св. Евгенія.

Изданные г. Пападопуло-Керамевсомъ греческіе тексты важны во многихъ отношеніяхъ, такъ какъ дають немало новыхъ данныхъ касательно исторіи, этнографіи и географіи трапезунтской имперіи. Ихъ изданіе почтенный ученый предвариль предисловіемь (стрі I—XV), а въ концъ книги (стр. 167-176) помъстиль указатель собственныхъ именъ, облегчающій пользованіе сборникомъ.

Памятники древне-русской церковно-учительной литературы. Bыnуcкzтретій. Изданіе журнала «Странникъ», подъ редакціей профессора А. И. Пономарева. С.-Петербурга. 1897. Стр. XVIII+326. — Настоящій выпускъ предпринятаго профессоромъ Пономаревымъ изданія памятниковъ древнерусской церковно-учительной литературы содержить три отдёла слёдующаго содержанія: 1) поученія о разныхъ истинахъ вёры, жизни и благочестія, 2) слова на св. Четыредесятницу и 3) поученія противъ язычества и народныхъ суевърій. Каждый отдъль церковно-учительныхъ памятниковъ предваряется вступительною статьею, въ которой даются общія свіддінія о древне-русских литературных произведеніяхъ того или иного характера, выясняется ихъ происхожденіе и значеніе для русскаго народа. По поводу поученій о разныхъ истинахъ вёры, Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

24

жизни и благочестія вступительная статья написана редакторомъ изданія, проф. Пономаревымъ. Въ ней (стр. IX—XVIII) рѣчь идеть о разныхъ церковно-учительныхъ сборникахъ, обращавшихся въ древней Руси, отъ XI—XII до XVII въка, и имъвшихъ назначениемъ удовлетворять запросамъ дерковнаго и вив-дерковнаго чтенія, поученія и назпланія русскихъ православныхъ людей. Здёсь обозреваются: «Златая Цёпь», «Паисьевскій Сборникъ» (конца XIV или начала XV въковъ, принадлежитъ Кирилло-Бълозерской библютекъ при СПБ. духовной академіи), «Измарагдъ» и др. Изъ этихъ сборниковъ проф. Пономаревъ и извлекъ 69 поученій касательно в'тры и жизни, которыя и пом'тстиль въ своемъ изданіи (стр. 1—149). Въ числѣ поученій находятся—«Стословецъ», приписываемый патріарху Геннадію, наставленія «отеческія», поученіе Владиміра Мономаха и посланіе къ сыну Сильвестра. Тексть этихъ памятниковъ поясняется краткими историко-дитературными комментаріями (стр. 251-315). Ко второму отдёлу, заключающему въ себъ поученія на св. Четыредесятницу, объяснительная статья (стр. 153-167) нашисана профессоромъ Пѣтуховымъ. Въ ней говорится о сборникъ «Златоустъ», откуда (№ 9 Троице-Сергіевой Лавры) извлечены опубликованныя въ изданіи девять поученій (стр. 168-192). Наконецъ, третій отділь, содержащій поученія противъ древне-русскаго язычества и народныхъ суевърій, предваряется статьей профессора Владимірова касательно этихъ явленій въ жизни древне-русской (стр. 195-223). Самыя поученія, числомъ восемь, извлечены изъ Паисьевскаго Сборника (стр. 224-250). И къ нимъ, какъ и ко второму отделу, сделаны примечанія (стр. 315-322).

- Х. Лопаревъ. Опыть толкованія никоторых мисть вы памятниках древне-русской письменности (Журналь Министерства Народнаго Просвіненія, 1897, іюнь, стр. 405—420). Статья состоить изъ трехъ небольшихъ главъ слідующаго содержанія:
- 1. О такъ называемомъ русскомъ паломникъ Леонтіи (стр. 405—411). См. Византійскій Временникъ, т. IV, вып. 1 и 2, стр. 309.
- 2. Св. Григорій, русскій «учитель» XII въка (стр. 412—415). Рѣчь идеть о монахѣ Григорів, «учитель» смоленскаго пресвитера Оомы, знавшемъ греческую грамоту,—о которомъ извѣстно изъ посланія митрополита 
  Климента (1147—1155 г.). По догадкамъ г. Лопарева, «учитель» Григорій не былъ по роду грекомъ, какъ предполагалъ г. Лавровскій, преподаваль правила благочестія и морали только Оомѣ, а Климентъ не состояль его слушателемъ, хотя и высоко ставиль его авторитетъ какъ толкователя Св. Писанія, и наконецъ, Григорій учительствоваль не въ Смоленскѣ, а вѣроятно въ Кіево-Печерской Лаврѣ, въ числѣ памятей которой одна упоминаеть объ аскетѣ Григоріи XII-го вѣка.
- 3. Алексий Комнини на Руси и во Сициліи (стр. 415—420). Сопоставляются русскія и византійскія изв'єстія о пребываніи въ 1183—1184 году въ Россіи Алекс'я Іоанновича Комнина, отправившагося зат'ємь въ Си-

цилію. Это событіе произопью въ парствованіе Андроника Комнина (1183-1186 г.), который, считая внука императора Мануила-Алексъя Комнина, состоявшаго при дворъ виночерпіемъ, своимъ врагомъ, отправилъ его въ изгнаніе въ Скивію (Россію). Алексъй, будучи представителемъ Мануиловскихъ традицій, въ 1184 году явился въ Новгородъ, гдф онъ разсчитывалъ найти средства для борьбы съ императоромъ Андроникомъ, такъ какъ Новгородъ былъ въ это время дружественнымъ Мануилу и върнымъ сыномъ вселенскаго патріарха. Но надежда Алексъя не оправдалась, онъ быстро оставиль сверную Русь и въ 1185 году явился въ Сицилію къ королю Вильгельму II, который давно им'влъ завоевательные планы по отношенію къ Византіи и желаль самъ занять византійскій престоль. Съ большимъ войскомъ и флотомъ Вильгельмъ двинулся въ Византію, взяль Солунь и Мосинополь, но, по смерти Андроника, быль разбить и изгнань изъ имперіи полководцемь Исаака Ангела Алексвемъ Враною. Алексви Комнинъ, поднявшій иноземпевъ противъ отечества, быль ослёплень въ 1186 году.

М. Соловьевъ, Пропостади Никифора Феотоки (Окончаніе. Труды Кіевской Духовной Академіи, 1897, мартъ, стр. 357—398). — Заканчивая свою річь о Никифорі Феотоки, авторъ подвергаеть анализу гомилетическія произведенія этого проповідника и довольно подробно изслідуетъ знаменитый его Киріакодроміонъ со стороны содержанія, общаго характера и источниковъ проповіди, гомилетическихъ пріемовъ, внутренняго построенія и частныхъ особенностей заключающихся здісь бесідъ и внішней формы ихъ изложенія. Въ заключеніи опреділяется значеніе Никифора Феотоки въ исторіи преобразованія новогреческаго разговорнаго языка, выразившееся, по мніню нашего автора, въ томъ, что Никифорь былъ ближайшимъ предшественникомъ лингвиста А. Кораи (1748—1833), отца новогреческаго языка, и предупредилъ послідняго если не теоретическими изслідованіями въ области ного-греческаго языка, то практическимъ осуществленіемъ того, что впослідствій сказаль Кораи, безъ сомивнія знавшій Киріакодроміонъ Никифора.

В. Колокольцовъ, Румынская перковъ. (Православный Собесъдникъ, 1897). — Подъ такимъ заглавіемъ г. Колокольцовъ помъстилъ нъсколько очерковъ, посвященныхъ исторіи румынской церкви отъ ея возникновенія до настоящаго времени. Въ первомъ очеркъ изслъдуется начало румынской церкви и ея зависимость отъ константинопольскаго патріарха со второй половины ІХ стольтія до 1864 года (— Февраль, стр. 253—264). Здъсь предварительно дается краткій очеркъ исторіи румынскаго княжества, а затъмъ кратко излагается исторія румынской церкви. По возрънію автора, румыны съ VII-го до XIII въка находились подъвластью болгаръ и лишь въ половинъ XIII стольтія освободились отъ болгарской зависимости, когда воевода Раду Черный основаль румынское воеводство Валахію, а вскоръ возникло другое румынское княжество Молдавія. Но при одномъ изъ преемниковъ Раду Чернаго Валахія и

Молдавія подпали подъ власть турокъ, отъ которой освободились только въ текущемъ столетіи. Турецкое иго было для румынъ въ высшей степени тяжелымъ. И въ церковномъ отношени Румынія долго не имъла самостоятельности. Христіанство румыны приняли отъ болгаръ, не позднъе конца IX въка, и первоначально въ церковномъ отношения были подчинены, въроятно, болгарской духовной власти. Но когда возникло самостоятельное румынское государство, угро-валашскій воевода Александръ испросиль епископа для румынской церкви у константинопольскаго патріарха и съ 1359 года румыны подчинились константинопольской церкви. Однако между 1389—1394 годами мы находимъ румынскую или угро-валахійскую митрополію подъ властью архіспископа ахридскаго; съ 1396 года митрополія опять была въ зависимости отъ патріарха константинопольскаго, а въ 1456 году снова стала подвластной ахридскому архіепископу. Въ XVI в'єк'є и первой половин'є XVII-го угро-валахійская митрополія была, в'вроятно, автокефальной, но во второй половин'в XVII въка снова подчинилась константинопольскому патріарху. И Молдавія въ своей церковной жизни подчинялась то константинопольскому патріарху, то ахридскому архіепископу и только въ половин' XVII в' вка окончательно перешла подъ власть вселенскаго патріарха. Въ перковномъ управленіи Румыніи примънялись законы константинопольской перкви. Такимъ образомъ румынская перковь находилась въ постоянномъ общеній съ константинопольскимъ патріархатомъ. Попытки къ освобожденію румынской церкви отъ власти константинопольскаго натріарха начались только въ текущемъ столетіи (съ 1864 года) при участіи киязя Кузы и закончились въ 1885 году признаніемъ ея автокефальности, о чемъ ведется обстоятельная речь во второмь очерке г. Колокольнова (— марть, стр. 446—490, апрыль, стр. 561—581). Въ *третьемъ* очеркъ (— май, стр. 667—704) ръчь идеть о главивишихъ церковно-гражданскихъ постановленіяхъ въ румынской автокефальной церкви, ся священномъ синодъ и епархіальномъ въ ней управленіи.

А. Голубцовъ, Происхождение, назначение и устройство римскихъ катакомбъ (Богословскій В'Естникъ, 1897, апр'ёль, стр. 68—91). Статья представляетъ краткій синтезъ взглядовъ по вопросу о катакомбахъ, высказанныхъ въ русской и отчасти иностранной литератур'ё.

В. Щепкинъ, Фигура пастыря-старца на иконъ Рождества Христова (Археологическія Извъстія и Замътки, 1897, № 1, стр. 1—9). Объясняется характерная подробность иконы Рождества Христова—Фигура согбеннаго, опирающагося на клюку старца въ одеждъ изъ козьихъ шкуръ, те слушающаго благовъстіе ангеловъ, то бесъдующаго съ Іосифомъ, ръжетолько что оставившаго послъдняго и оглядывающагося съ откоса горы, или стоящаго у купели, въ которой омывается младенецъ Христосъ. Въ этомъ видъ, по мнънію автора статьи, изображался, какъ можно заключать изъ нъкоторыхъ иконописныхъ подлинниковъ, старецъ—пастухъ, фигура котораго оказалась вблизи Іосифа только вслъдствіе механиче-

скаго переноса, при сокращеніи композиціи. Такому объясненію не противорічить и надпись «Іаковъ» надъ фигурой старца въ иконномъ памятникі средины XVII віка, представляющемъ въ виді складня полный лицевой місяцесловъ и хранящемся въ Историческомъ Музей въ Москві: надпись представляетъ попытку лишить фигуру пастыря—старца ея таинственности, наименовавъ его Іоаковомъ (т. е. сыномъ Іосифа отъ перваго брака), и низвести ее на степень второстепенной, аксессуарной фигуры.

Юліанъ Кулаковскій, Гдю быль построенъ императоромъ Юстиніаномъ храмъ для Авазювъ (Археологическія Извѣстія и Замѣтки, 1897, № 2, стр. 33—37)? — По мнѣнію нѣкоторыхъ ученыхъ (Дюбуа-де-Монперэ, Брунъ, Кондаковъ, графиня Уварова) византійскій императоръ Юстиніанъ, когда Авазги, т. е. Абхазцы, приняли христіанство, построилъ для нихъ храмъ въ крѣпости Пипундѣ или Питіунтѣ (Питооб), къ сѣверу отъ устьевъ рѣки Фазиса или Ріона. Въ противоположность этимъ ученымъ, профессоръ Кулаковскій, на основаніи сочиненій Прокопія (Bell. Goth., IV, с. 3, 4; De aedif., III, с. 7) и другихъ данныхъ, утверждаетъ, что первый храмъ для Абхазцевъ былъ построенъ Юстиніаномъ въ Севастополѣ (Σеβαστόπολις), т. е. нынѣшнемъ Сухумѣ, и посвященъ Пресвятой Богородицѣ, а храмъ въ Пипундѣ, основанный во имя святой Софіи Премудрости Божіей, возникъ много позднѣе эпохи Юстиніана.

В. Щепкинъ, Два лицевыхъ сборника Историческаго Музея (тамъ же, № 4, стр. 97—128). Описываются два замѣчательныхъ сборника, пріобрѣтенныхъ Историческимъ Музеемъ въ Москвѣ, одинъ изъ коихъ относится къ XVIII вѣку и имѣетъ значительный историческій интересъ, такъ какъ содержитъ толковый Апокалипсисъ и два сказанія о концѣ міра съ текстомъ и иллюстраціями раскольническаго оттѣнка, въ коихъ ясно отразилось отрицательное отношеніе старообрядцевъ къ царю Петру Великому и его реформѣ, а другой сборникъ написанъ въ XVI вѣкѣ и чрезвычайно важенъ въ художественномъ отношеніи, потому что заключаетъ замѣчательныя миніатюры на текстъ нѣкоторыхъ библейскихъ книгъ и на исторію о Траянской войнѣ.

П. Карбеловъ, Алавердское пергаментное четвероевангеліе XI въка (Духовный Вѣстникъ Грузинскаго Экзархата, 1897, № 9—10, стр. 15—22).— Описывается замѣчательное грузинское четвероевангеліе, хранящееся въризницѣ Алавердскаго собора. Оно написано на Черной Горѣ, близъ Антіохін, въ грузинскомъ монастырѣ Пресвятой Богородицы—Калиносѣ, около лавры св. Симеона Столиника, въ 1050—1054 годахъ. Написали его члены знаменитой фамиліи Двали— священникъ Симеонъ (1040—1066 г.) и сынъ его Георгій, замѣчательные каллиграфы, живописцы и знатоки Св. Писанія и святоотеческой литературы. Оригиналомъ для Алавердскаго четвероевангелія послужилъ грузинскій переводъ Св. Писанія, сдѣланный съ греческаго языка св. Евеиміемъ (964—1028 г.). Кромѣ грузинскаго текста евангелій съ изображеніями евангелистовъ, Алаверд-

ская рукопись содержить посланіе Евсевія къ Карпіану объ употребленіи десяти каноновь въ столбцахь, апокрифическое посланіе Эдесскаго царя Авгаря къ Спасителю и отвёть Его (съ миніатюрами), а также библіографическія и историческія приписки. Описавъ составъ рукописи, ея про-исхожденіе и исторію, авторъ приводить въ стать и и вкоторыя приписки, находящіяся въ четвероевангеліи.

А. Натроевъ, Новый варіанть прузинской библіи (тамъ же, № 8, стр. 11—17). — Кратко описывается открытая авторомъ въ церковномъ музев при Тифлисскомъ Сіонскомъ кабедральномъ соборѣ очень важная рукопись грузинской библіи, поступившая сюда изъ Михетскаго католикосскаго собора. Рукопись состоитъ изъ большого тома въ 852 страницы, но содержитъ только нѣкоторыя книги Св. Писанія и при томъ съ большими пробѣлами; къ рукописи приложены: лѣтописный указатель и руководитель параллельныхъ мѣстъ къ книгамъ ветхаго и новаго завѣта и переводъ на грузинскій языкъ еврейскихъ и сиро-халдейскихъ словъ и именъ въ алфавитномъ порядкѣ. Кѣмъ переписанъ этотъ кодексъ и по какому оригинальному списку, неизвѣстно; можно лишь сказать, что онъ представляетъ переводъ съ еврейскаго или сиро-халдейскаго языковъ и имѣетъ многія особенности, любопытныя для исторіи грузинской письменности.

И. Андреевъ, Св. Германъ, патріархъ константинополіскій (715 — 730 г.). [Богословскій Вѣстникъ, 1897. май, стр. 167—186]. — Указавъ въ началь статьи на незначительность и разъединенность историческихъ извъстій о Германъ, авторъ излагаеть затьмъ его жизнь и дъятельность. Германъ былъ сынъ патриція Юстиніана, занимавшаго высшія государственныя должности, родился въ половинъ тридцатыхъ годовъ VII стольтія и учился въ одной изъ высшихъ юридическихъ школъ того времени. По смерти отца, казненнаго Константиномъ Погонатомъ за участіе въ заговоръ противъ императора Констанція II, Германъ былъ сдъланъ евнухомъ и причисленъ къ клиру великой Софійской церкви. Въ званів клирика Германъ усердно занялся изученіемъ Св. Писанія и святоотеческой дитературы, а также проповёдничествомъ и, какъ человекъ образованный, получиль вліяніе на дела церковныя и политическія. Онъ вивств съ патріархомъ Георгіемъ быль главнымъ иниціаторомъ въ делв созванія шестого вселенскаго собора и, въроятно, не безъ его участія состоялось созваніе и пято-шестого собора. Заслуги Германа привели его на Кизическую митрополичью канедру, которую онъ заняль по окончаніи Трудьскаго собора или немного спустя. Но Кизическая паства отвергла новаго митрополита за то, что онъ вследствіе обычной своей мягкости и уступчивости и подъ вліяніемъ насилія сочувственно отнесся къ эдикту императора Филиппика, изъ-за государственныхъ интересовъ отменившаго въ 712 году опредъленіе шестого вселенскаго собора противъ моновелитовъ. Однако 1 августа 715 года Германъ вступилъ ва константинопольскую канедру, при содъйствіи императора Анастасія, къ религіозной политикъ котораго онъ относился снисходительно. При императоръ Осодосів въ 716 году Германъ созвалъ соборъ, на которомъ было возобновлено опредвленіе VI-го вселенскаго собора о двухъ воляхъ во Христв. Съ воцареніемъ Льва Исавра въ двятельности Германа почти на десять льтъ наступило затишье, во время котораго онъ написалъ большинство своихъ сочиненій и принялъ мвры къ устраненію религіознаго разномыслія армянъ съ православною церковью. Памятникомъ последняго рода двятельности Германа служить его письмо къ армянской церкви, въ которомъ спокойно разъясняются недоразумвнія, возникшія въ этой церкви, п опредвленно излагаются истины православной догматики, какъ онв формулированы четвертымъ, пятымъ и шестымъ вселенскими соборами.— Продолженіе статьи будеть.

Н. Каптеревъ, Господство грековъ въ герусалимскомъ патріархатъ съ первой половины XVI до половины XVIII выка (тамъ же, стр. 198-215). Настоящій очеркъ составленъ исключительно по сочиненію іерусалимскаго патріарха Досиося — «Исторія патріарховъ ісрусалимскихъ» (книги XI и XII), которое, въ рукописномъ русскомъ переводъ, находится въ библютекъ Московской духовной академіи. Въ очеркъ разсказывается, что до 1517 года, когда египетскіе султаны лишились Палестины, господствующее и преобладающее положение въ Герусалинъ принадлежало туземнымъ православнымъ сиро-арабамъ, которымъ султаны покровительствовали изъ политических видово больше других православных національностей и которымъ предоставляли право избирать исключительно изъ своей среды патріарховъ, архіереевъ и членовъ святогробскаго братства.. Благосклонно султаны относились къ грузинамъ и сербамъ, а что касается грековъ, то они, послъ паденія Константинополя, были въ Іерусалимъ въ презрѣніи, по свидѣтельству патріарха Досиося. Съ первой половины XVI въка положение православныхъ народностей въ Палестинъ совершенно измѣнилось. Въ 1517 году турки отняли у сарацинъ llaлестину, и съ этого времени первенствующее положение заняли греки, которымъ турки оказывали преимущественное покровительство и поддержку. Греки ум вло и удачно воспользовались этимъ, чтобы сдвлаться единственными хозяевами и распорядителями всёхъ святыхъ мёсть въ Палестине, находившихся досель въ рукахъ разныхъ православныхъ и иновърныхъ народностей. Съ этою цёлью они прежде всего постарались захватить и навсегда за собою удержать патріаршую власть въ Герусалимь, что имъ вполнъ и удалось. Съ 1534 года, когда патріаршій престоль въ Іерусалимъ занялъ грекъ Германъ, палестинское патріаршее достоинство сдъдалось исключительнымъ достояніемъ грековъ и притомъ не туземныхъ іерусалимскихъ, а пришлыхъ. Чтобы удержать власть въ рукахъ пришлыхъ грековъ, іерусалимскіе патріархи еще при жизни своей избирали себ'в преемниковъ и предпринимали м'єры къ тому, чтобы патріаршій престоль доставался нам'вченному ими лицу. Выборы и поставление јерусалимскихъ патріарховъ стали, вслідствіе этого, происходить въ Константинополь, а иногда въ Молдавіи при участін константинопольскаго

патріарха и синода, моздовзахійскихъ воеводъ, греческихъ архіереевъ и знатныхъ константинопольскихъ гражданъ. Туземное православное духовенство, монашество и населеніе не принимали больше никакого участія въ избраніи и поставленіи своихъ патріарховъ; вслёдъ за сиро-арабами потерили всякое значеніе грузины и сербы, такъ что съ половины XVI въка греки сдълались въ Герусалимъ первою и господствующею православною нацією, единственными представителями и поборниками православія, полными хозяевами, хранителями и защитниками всёхъ святыхъ мъстъ. Къ чести грековъ нужно сказать, что они усердно выполняли добровольно и сознательно взятую ими на себя высокую и ответственную обязанность предъ православнымъ міромъ. Въ очеркъ повъствуется, что каждый патріархъ изъ грековъ по мъръ своихъ силъ и средствъ старался поддерживать и возобновлять въ св. землъ все, что пришло въ ветхость и готово было разрушиться, хотя это стоило большихъ трудовъ и непріятностей, а главнымъ образомъ денегъ, которыя требовались не столько на возведение построекъ, сколько на подкупъ турецкихъ властей. Въ статъв приводятся примеры строительной деятельности некоторыхъ іерусалимскихъ патріарховъ изъ грековъ. — Статья не окончена.

Г. Мурносъ, Путешествіе антіохійскаго патріарха Микарія въ Россію въ половинь XVII въка, описанное его сыномъ, архидіакономъ Павломъ Алепискимъ. Переводъ съ арабскаго по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ (Продолженіе. Русское Обозрѣніе, 1897, мартъ, стр. 275 — 307, апрѣль, стр. 689 — 714, май, стр. 181 — 205, іюнь, стр. 621—643). Помѣщены пятая и шестая книги замѣчательнаго арабскаго литературнаго памятника, въ которыхъ описывается путь патріарха Макарія отъ Кіева до Коломны и разсказывается о пребываніи его въ послѣднемъ городѣ.

### Рецензів появились на следующія книги:

Е. К. Рѣдинъ, Мозаика равеннскихъ церквей. С.-Петербургъ. 1896. Рецензія г. Д. Айналова въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1897, іюнь, стр. 445 — 464.

Geschichte der Slavenapostel Konstantinus (Kyrillus) und Methodius, quellenmässig untersucht und dargestellt von Lic. Leopold Karl Goetz, altkatholisch. Pfarrer in Passau. Gotha. 1897. Рецензія г. А. Б — ва въ стать Е: «Къ исторіи просвъщенія славянъ свътомъ христіанства», пом'єщенной въ Трудахъ кіевской духовной академіи, 1897, іюнь, стр. 296 — 306.

Эме Пюшъ, Св. Іоаннъ Златоустъ и нравы его времени. Сочиненіе удостоено преміи французской академіей нравственныхъ и политическихъ наукъ. Переводъ съ французскаго А. А. Измайлова. Спб. 1897. Рецензіш: въ Христіанскомъ Чтеніи, 1897, мартъ, стр. 500 — 503, въ Странвикъ, 1897, апръль, стр. 704 — 708 и въ Богословскомъ Библіографическомъ Листкъ, 1897, май, стр. 105 — 106.

Das Christentum und die Geschichte. Ein Vortrag von Dr. Adolf Harnack. Leipzig. 1896. Рецензія г. А. Лопухина въ Христіанскомъ Чтеній, 1897, мартъ, стр. 504 — 505.

Всеобщая исторія съ IV стольтія до нашего времени. Составлена подъруководствомъ Эрнеста Лависса и Альфреда Рамбо. Томъ первый: Зачатки средневъковаго строя (395 — 1095). Переводъ В. Невъдомскаго. 1897. Рецензія въ Русскомъ Въстникъ, 1897, мартъ, стр. 319 — 321.

Чтенія по патрологіи. Выпускъ первый: введеніе въ патрологію и вѣкъ мужей апостольскихъ. Посмертное изданіе «чтеній» Димитрія Гусева, экстраординарнаго профессора Казанской духовной академіи. Казань. 1896. Рецензія протоіерея І. Я. Образцова въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1897, № 12, прибавленія, стр. 457 — 462.

Тихомировъ, Галицкая митрополія. Церковно-историческое изследованіе. С.-Петербургъ. 1896. Рецензія г. К. Х. въ Историческомъ Въстникъ. 1896, декабрь, стр. 1052 — 1055.

Книга бытія моего. Дневники и автобіографическія записки Порфирія Успенскаго. Часть ІІІ. Годы 1846, 1847, 1848, 1849 и часть 1850-го. Изданіе Императорской Академіи Наукъ на иждивеніи Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества подъ редакціей П. А. Сырку. Спб. 1896. Рецензія въ Трудахъ Кіевской духовной академіи, 1897, мартъ, стр. 399—428 въ стать в: «Къ исторіи православнаго востока». — Часть ІV. Годы 1850, 1851, 1852 и часть 1853-го. Спб. 1896. Рецензія г. В. Б. въ Историческомъ Въстникъ, 1897, май, стр. 621—622.

Бернгардъ Куглеръ, Исторія крестовыхъ походовъ. Переводъ съ нѣмецкаго. Съ рисунками, планами и картами. Спб. 1895. Рецензія г. П. П. въ Богословскомъ Библіографическомъ Листкѣ, 1897, № 3, стр. 54 — 55.

- А. П. Лебедевъ, заслуженный профессоръ Московскаго университета. Эпоха гоненій на христіанъ и утвержденіе христіанства въ греко-римскомъ мірѣ при Константинѣ Великомъ. Изданіе второе. Москва. 1897. Рецензія г. С. въ Историческомъ Въстникъ, 1897, апръль, стр. 278—281 и въ Русскомъ Въстникъ, 1897, апръль, стр. 318—319.
- Святвишаго патріарха Фотія, архіспископа константинопольскаго, XLV непзданныхъ писемъ. По асонскимъ рукописямъ издалъ А. Пападопуло-Керамевсъ. Спб. 1896. Рецензія г. Σ. тамъ же, стр. 283 284.
- Г. Ф. Герцбергъ, Исторія Византіи. Переводъ, примѣчанія и приложенія П. В. Безобразова. Москва. 1893. Рецензія въ Русскомъ Вѣстникѣ, 1897, апрѣль, стр. 319 — 321.

Гастонъ Додю, Исторія монархическихъ учрежденій въ латиноіерусалимскомъ королевствѣ (1099 — 1291 г.). Переводъ съ французскаго. Спб. 1897. Рецензіи: тамъ же, стр. 321 — 323, и г. Σ. въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1897, іюнь, стр. 946 — 948.

The Barlaam and Josaphat Legend in the ancient Georgian and Armenian Literatures by F. C. Conybeare (Folk-Lore. London. 1896. VII).

Рецензія г. Марра въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1897. апрѣль, стр. 483 — 490.

А. Алмазовъ, Тайная исповъдь въ православной восточной церкви. Опытъ виъшей исторіи. Изслъдованіе преимущественно по рукописямъ Томы І, ІІ и ІІІ. Одесса. 1894. Рецензіи профессора И. С. Бердникова и доцента В. Нарбенова въ Православномъ Собесъдникъ, 1897, апръль, приложенія, стр. 51 — 103.

Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинъ XVII въка. Переводъ съ арабскаго Г. А. Муркоса по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ. Выпускъ І. Москва. 1896. Рецензіи: въ Русскомъ Обозрѣніи, 1897, апрѣль, стр. 915—918 и г. Σ. въ Исторпческомъ Въстникъ, 1897, май, стр. 616—917.

Cecaumeni Strategicon et incerti scriptoris de officiis regiis libellus. Ediderunt B. Wassiliewsky et V. Jernstedt. Accedit exemplum codicis phototypicum. Petropoli. MDCCCLXXXVI. Рецензія М. Соколова въ Историческомъ Въстникъ, 1897, май, стр. 608 — 611.

O mluvě Jana exarcha bulharského. Příspěvek k dějinám cirkevní slovanštiny. Napsal D-r Václ. Vondrák. V. Prase. 1896. Рецензія г. А. Соболевскаго въ Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія, 1897, май, стр. 219 — 221.

Грибовскій, Народъ и власть въ византійскомъ государствъ. Опытъ историко-догматическаго изслъдованія. С.-Петербургъ. 1897. Рецензія г. И. Гофштеттера въ Историческомъ Въстникъ, 1897, май, стр. 593 — 599, въ статьъ: «Идеализація Византіи».

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

«Byzantinische Zeitschrift» herausgegeben von K. Krumbacher. Band VI, Heft 2; Band VI, Heft 3-4.

Въ первомъ отдълъ второго выпуска (Heft 2, стр. 219—393) помъщены слъдующія изслъдованія и замътки:

J. B. Bury. Johannes Malalas: the text of the codex Baroccianus (стр. 219—230).—Авторъ сличилъ Baroccianus 182, основную рукопись для Малалы, съ изданіемъ Ноду и въ настоящей стать в, на 20 столбцахъ, указываетъ разности текстовъ; страницы цитуемыхъ мъстъ даны по боннскому изданію, воспроизводящему текстъ Ноду, только съ внесеніемъ нъкоторыхъ коньектуральныхъ исправленій. Указанныя ошибки оправдываютъ отзывъ, что изданіе Hody было «scandalously bad»; поэтому статья Вигу необходима отнынъ для всякаго, желающаго заняться текстомъ Малалы и связанными съ нимъ историко-литературными вопросами.

K. Praechter. Zu Nikephoros' Χρονογραφικόν σύντομον (стр. 231—232).— Сообщаются данныя о 2-хъ текстахъ σύντομον Никифора — распространенномъ и извлеченномъ изъ первоначальнаго, находящихся въ Vindob.

supplem. graec. 91, fol. 156<sup>т</sup>—163<sup>т</sup> и 231<sup>т</sup>. Первый текстъ ближе всего стоитъ къ Jenensis, второй къ Охоп. Laud. 39. Интересъ замѣтки лишь очень спеціальный.

C. de Boor, Die Chronik des Logotheten (стр. 233-284). - Авторъ задался цёлью подробнымъ анализомъ хроникъ продолженнаго Георгія Амартола, въ редакціяхъ, отличныхъ отъ рукописей Московской и Царижской 1708, провърить и исправить тезисъ Гирша, что всъ существующія изложенія событій за года съ 813-го по 944-й, такъ или иначе воспроизводять утраченную хронику логовета. Онъ нашель, что дополненія, представляемыя рукописью Vatic. 153 сравнительно съ Коаленевыми рукописями Георгія, въ отділь до 842 г. представляють распространеніе соотв'єтствующихъ текстовъ Льва Грамматика, съ которымъ почти покрывается, въ свою очередь, Осодосій Мелитинскій, въ другихъ мъстахъ — Өеофанъ, а также Кедринъ; отсюда ясно, что редакція Льва древиће Vatic. 153. Такъ какъ составитель Vatic. 153 почти не коснулся текста Георгія, то надо думать, что и дополнительныя тексты онъ имвлъ уже передъ собою въ томъ или почти въ томъ видъ, въ какомъ онъ ихъ даеть. Другая редакція, представляемая рукописью Laurentianus plut. LXX, 11, въ отдълъ до Константина В. только сильно сокращаетъ богословскіе экскурсы Коаленевыхъ рукописей; а начиная съ этого отдёла уклоненія въ изложеніи событій постепенно увеличиваются и учащаются, и появляются пассажи, взятые изъ другого источника, хотя Георгій остается канвой для текста Laur. до конца. Отделы этой второй части Laur. (съ Константина В.), близко подходящіе къ Льву Грамматику и къ Vatic. 153, опускають все, что опущено Өеодосіемъ Мелитинскимъ; и наоборотъ, всъ дополненія къ Георгію, стоящія въ Laur., находятся и у Өеодосія. Значить Vatic. и Laur. независимо распространяють тексть Георгія при помощи 2-хъ разныхъ, хотя родственныхъ хроникъ, и притомъ Laur. имбетъ именно только одинъ такой дополнительный источникъ, очень близко подходившій къ Өеодосію Мелитину.

Рукописи Георгія, такъ или иначе связанныя съ хроникой логовета, несмотря на все свое разнообразіе, всѣ сводятся, по de Boor'у, къ одному архетицу, и потому могутъ быть разсматриваемы какъ одно цѣлое. Три изъ нихъ (Paris. 1706, Ambros. C. 184 и Palat. Vatic. 394) оканчиваются тамъ, гдѣ кончалась хроника Георгія. Другія три (Страсбургская Сод. L. Graeca 8 унив. библіотеки, Мопас. graec. 139 и Цейцская Сіз. 65) продолжають хронику до Романа І. Всѣ шесть имѣють одинаковые пропуски въ предисловіи и началѣ хроники, одинаковыя подписи: ξως άδε τὰ χρονικὰ Γεωργίου καὶ τοῦ λογοθέτου въ концѣ первоначальнаго текста и заглавіе: τοῦ σοφωτάτου λογοθέτου при продолженіи (гдѣ оно есть). Логоветь упоминается и въ другихъ мѣстахъ рукописей, въ разной формѣ и писцами разныхъ временъ. Двѣ послѣднія рукописи имѣютъ то общее, что сохранили въ заглавіи смѣшеніе Георгія монаха съ Георгіемъ синкелломъ, стоявшее въ архетипѣ. Изданный Муральтомъ московскій текстъ

продолженнаго Георгія сильно отличается отъ разсмотрѣнныхъ: коегдъ онъ короче, кое-гдъ гораздо пространнъе; прибавки начинаются на стр. 177. строка 22-25 изданія Муральта и идуть до отділа о имп. Михаилъ II-мъ. Но такъ какъ въ его оригиналъ была таже, нарушающая смыслъ, перестановка листовъ (Мур. стр. 796-803 и 811), что и въ другихъ рукописяхъ только что разсмотренной группы, то и для него надо принять тотъ-же архетипъ. Mosq. и Paris. 1708 сходятся въ томъ, что не упоминають объ участін авторства логовета вплоть до конца Георгієвой хроники. Участіє это однако несомнівню, такъ какъ Mosq., какъ и Monac. и Paris., имъетъ на поляхъ 80-й страницы отмътку той доуобетои; следовательно логоветь не быль только продолжателемь Георгія. Отъ Vatic. 153 рукописи, упоминающія логовета, независимы; ихъ прибавленія не имъютъ ничего общаго съ Львомъ Грамматикомъ; очень сходны съ Vatic. 153 прибавленія, стоящія только въ Мозд., хотя эта последняя рукопись остается самой пространной обработкой. Независимы онѣ и отъ Laur.

Словомъ, хроника Георгія монаха дошла до насъ въ 3-хъ независимыхъ редакціяхъ, изъ которыхъ лишь одна сама говоритъ о себъ, что она составлена при непосредственномъ пособіи хроники логовета; остальныя этого о себъ не говорять, и предполагать это нъть основаній, такь какъ ихъ добавленія ведуть не къ логовету, а къ Льву Грамматику и къ оригиналу Өеодосія Мелитинскаго. Задаваясь, затемъ, задачей возстановить хронику логовета путемъ выдёленія принадлежащихъ ему отрывковъ изъ Mosq. и 2-й группы (Lo по его обозначеню), Де-Бооръ замѣчаетъ, что это крайне трудно, такъ какъ не всѣ добавленія взяты изъ логовета, и притомъ отмътки о нихъ на поляхъ нашихъ ркп. отчасти разногласять между собою, и вообще составлены неполно и небрежно. Кромъ того, разные пассажи въ разныхъ рукописяхъ обозначаются какъ σγόλια, что значить, что въ архетипъ они стояли на поляхъ — это слово стоить иногда даже при фразахъ, принадлежащихъ хроник в самого Георгія, такъ что эта отм'тка легко можеть стоять и при отрывкахъ изъ логовета. Такимъ образомъ приходится ограничиться возстановленіемъ лишь общаго облика, хроники логовета, пользуясь завъдомо ей принадлежащими пассажами п твин «схоліями», которыя пропсходять изъ твхъже источниковъ, какъ эти пассажи. Де-Бооръ даетъ списокъ всёхъ мёстъ ркп. группы Lo, гдъ текстъ Георгія распространенъ или замъненъ другимъ; о текстъ же этихъ рукописей въ отделе, следующемъ за хроникой Георгія, замечаеть, что онъ по содержанію вполн' равень Өеодосію Мелитинскому. Оказывается, что хроника логофета, сколько мы можемъ судить, давало немного больше Өеодосія Мелотинскаго, а добавленія свои брала изъ источниковъ, или очень плохихъ (напр. изъ Александра монаха είς την εύρησιν του σταυрой), или для насъ малоинтересныхъ, напр. библейскихъ, Евсевія, кое-какихъ агіографовъ; и вообще-это была слабая компиляція, важная только по той ролп, которая выпала на ея долю въ византійской хронографіи.

Что касается въ частности продолженія хроники Георгія, то туть тексть логовета чище всего сохраненъ въ Vatic. 153, съ которымъ совпадають Laur., Левь Грамм. и Өеодосій Мелитинскій везлів, глів они расходятся съ Mosq.; следовательно Mosq. пользовался Өеодосіемъ, а не Левъ и Өеодосій — московскимъ Георгіемъ; Гиршъ ошибался, видя во всёхъ сушествующихъ продолженіяхъ Георгія такъ или иначе передъланнаго логоеста: на дълъ эти продолженія составлены въ разныхъ рукописяхъ независимо, лишь одна изъ нихъ (Lo) даетъ логоеета, и нетъ нужды думать, что даеть она его сокращеннаго. Въ отделе хроники до 842 г. вліяніе логовета на Льва Грамматика и Өеодосія предположить мізшаеть то. что они тамъ вовсе почти не пользуются мнихомъ Александромъ, которымъ широко пользовался логоеетъ; следовательно скорее логоеетъ добавиль изъ Александра тв отделы, где Левъ Грамматикъ и Осодосій представляли лишь скудныя данныя изъ Epitome (предполагаемаго оригинала «Leosippe»). Онъ не оригинальное, какъ думалъ Гиршъ, произведеніе, лежащее въ основани всъхъ нашихъ хроникъ за 813-925 г., и поэтому данныя продолженія Георгія о его авторів не дають ничего для біографіи логовета; о личности последняго мы знаемъ еще меньше, чемъ думали до сей поры.

Въ добавленіи (стр. 273 – 284) Де-Бооръ опредвляеть отношеніе своей работы къ результатамъ изслъдованія акад. В. В. Васильевскаго: Хроника Логоеета, Виз. Врем. II, стр. 78-151, извъстнаго ему лишь по реферату въ Вуz. Zeitschr. V, 203 и след. Де-Бооръ разсмотрелъ непосредственно вънскія рукописи съ именемъ Симеона логовета: Cod. Hist. graec. 37 (= Collar Supplem. Cod. 126) и Supplem. graec. 91 (Collar Suppl. № 127). на тексты которыхъ ак. Васильевскій указываль, какъ на родственные славянскому логоесту. Относительно первой Де-Бооръ нашелъ, что ея текстъизвлечение изъ Льва Грамматика и Өеодосія съ добавленіями изъ Георгія, и, значить, или она не тождественна со славянскимъ Логооетомъ (чего ак. Васильевскій и не утверждаль такъ решительно, какъ реферать Вуг. Zeitschr.), или же славянскій текстъ по существу равенъ Льву и Өеодосію и тогда онъ отличенъ отъ вънской рукописи. Текстъ второй вънской рукописи (первые 58 листовъ) распадается на три части, съ особымъ счетомъ главъ и заглавіями, изъ которыхъ только вторая, совпадающая съ Львомъ и Өеодосіемъ, можетъ быть приписана логовету, какъ слъдуеть по заглавію; первая равна Өеодосію Мелитинскому, третья есть какъ бы особая редакція Георгія; все вмість принадлежить віроятно особому автору, имя котораго стояло, можеть быть, въ утраченномъ общемъ заглавіи. Затімъ сообщаются еще свідінія о Мессинской рукописи имени Симеона логовета. Въ результатъ К. Де-Бооръ находитъ, что почти всякая греческая рукопись съ именемъ логовета Симеона представляетъ новую хронику, такъ что окончательнаго решенія дела можно ожидать не отъ греческихъ текстовъ, а лишь отъ изданія полнаго славянскаго текста, на мелкія отличія котораго отъ греческаго логовета ак. Васильевскій, по его



мнѣнію, за общимъ сходствомъ, не обратилъ достаточно вниманія: только тогда можно будетъ рѣшить, точно ли славянскій текстъ сдѣланъ съ подлиннаго, цѣльнаго лого вета.

- G. Wartenberg, Leon Diakonos u. die Chronisten (ctp. 285-317).—Pasборъ состава летописныхъ известій Скилицы-Кедрина, Зонары и Глики за время отъ 959-976 г. Результаты излагаются авторомъ такъ: Левъ Ліаконъ и группа хронистовъ во главѣ съ Скилицей-Кедриномъ представляють два совершенно независимыя другь оть друга изложенія; весьма въроятно, какъ думалъ и Гиршъ, что у Скилицы былъ подъ руками современный событіямъ источникъ, содержавшій много частностей, особенно біографическихъ, которыхъ не было у Льва Діакона; авторъ этого источника смотрълъ на событія болье съ церковной и этической точки эрвнія, и потому цвниль Никифора Фоку ниже, чвить Левъ. Кедринъ и прочія хроники не исчерпали этого источника: изъ него в'вроятно взяты самостоятельныя извёстія объ этой эпохё, находящіяся у Михаила Атталіаты, последняго продолжателя Өеофана, Юлія Полидевка и пр. Общаго приговора, какой источникъ изъ 2-къ заслуживаетъ предпочтенія, постановить нельзя-вопросъ надо решать для каждаго известія особо; но важно то, что такихъ самостоятельныхъ источниковъ мы нивемъ всего два, а не болве.
  - J. Laurent, Skylitzès et Nicéphore Phocas (crp. 318-321).—Cm. Hume.
- E. Patzig, Über einige Quellen des Zonaras. II (crp. 322-356. Cm. Bus. Врем. т. 3, стр. 188-9). — По мивнію Патцига, съ отдіва о Діоклетіанів Зонара пользуется кром'в «Leoquelle», θеофана и Σύνοψις Савы еще однимъ источникомъ, важнымъ не менъе, чъмъ сама «Leoquelle». Настоящая статья имфеть целью доказать существование этого источника и опредълить его объемъ и содержаніе. Указываются примітры двойныхъ извітстій у Зонары, одно изъкоторыхъ не находится ни у Өеофана, ни въ Σύνофіс, ни у Льва Грамматика, напр. о смертяхъ Константа и Іовіана; второй рядъ извъстій находить объясненіе въ Амміанъ Марцеллинъ, Евтропін и Викторъ, а особенно въ Филосторгін; изъ Амміана вошло въ Зонару больше изв'єстій черезъ Leoquelle, чімь черезь этоть четвертый источникъ. Последнимъ пользовался, кроме Зонары, также и Кедринъ, вероятно оба - непосредственно и независимо; это даеть возможность точнъе судить о его составъ и содержании. Онъ взять быль изъ древнъйшихъ свътскихъ и церковныхъ, по большей части хорошихъ источниковъ; нъкоторыя извъстія ведуть начало оть Іоанна Антіохійскаго. По его родству съ Leoquelle Патцигъ условливается называть его Zwillingsquelle. Въ этой Zwillingsquelle находилось извёстіе о заживо погребенномъ импер. Зенонъ, что показываетъ ея сравнительно позднее происхожденіе, такъ какъ этотъ разсказъ является лишь съ начала Х въка, а къ Зенону прилагается лишь у Манасси и въ Σύνοψις (конецъ XI в.); общее содержаніе ея было анекдотическое, врод'в Манасси и Σύνοψις, только богаче. Объемъ ея, доступный изследованію, идеть оть

Константина В. до Никифора Фоки; врядъ ли она начиналась раньше, если да, то она совпадала съ одной изъ источниковъ изв'єстной рукописи Paris. 1712; но очень возможно, что она кончалась посл'в этого періода.

J. Bidez et L. Parmentier, La tradition manuscrite de la vie de Saint Théodose par Théodore, d'après le Patmiacus 273 (ctp. 357—374).—См. ниже.

'А. Παπαδόπουλος Κεραμεύς, 'Αθωνικά κονδακαρίων ἀντίγραφα (стр. 375—386).—Прежде всего описывается Ватопедскій кондакарій X/IX вѣка. Первая его часть содержить контакіи Минологія, вторая — Тріоди постной и цвѣтной (Тріодія и Пентикостарія). Сообщается списокъ полностью сохранившихся контакіевъ, съ указаніемъ ихъ акростиховъ и изданій, гдѣ они напечатаны, и отмѣтками, какіе не напечатаны: къ послѣднимъ относятся контакіи Романа Сладкопѣвца и др. авторовъ: на соборъ Пресв. Богородицы (листы 89—93), на пророка Илію, великомученика Пантелеимона, въ недѣлю о немилосердномъ заимодавцѣ, въ первую недѣлю великаго поста, въ крестопоклонную недѣлю, въ великій вторникъ и др. Затѣмъ, отмѣтивъ, что кондакарій 26 Лавры св. Аванасія обѣщалъ описать лавріотъ Александръ, авторъ переходитъ къ № 27, указываеть порядокъ листовъ, даетъ перечень его 35-ти отрывковъ и 14-ти полныхъ контакіевъ, и цѣликомъ перепечатываетъ текстъ контакія св. Романа на влкмч. Пантелеимона.

А. Semenov, Eine Inschrift mit dem Namen Kaiser Justinians von der Halbinsel Taman (стр. 387—391).—Реферать и нѣсколько замѣчаній о работахъ гг. Латышева, Ю. Кулаковскаго и В. Болотова, касающихся возстановленія текста и объясненія извѣстной таманской надписи (см. Виз. Врем. т. І, стр. 657—662 и т. ІІ, стр. 189—198, а также В. Латышевъ, Сборникъ греческихъ надписей христіанскихъ временъ изъ южной Россіи, СПБ. 1896, стр. 98—105). Г. Семеновъ сходится съ ак. Латышевымъ въ томъ, что точное пріуроченіе таманской надписи къ году посольства готовъ-тетракситовъ къ Юстиніану (547—8 г.), предложенное г. Кулаковскимъ, — не болѣе какъ смѣлая догадка.

G. H. Hatzidakis, Ein verkanntes Sprichwort (стр. 392—393).—Возстановляетъ истинное чтеніе эпиграммы въ Вуг. Ztschr. V, 482:

Εὶ δὶ βίβλους Έλικῶνος ἀκαρδίφ ἀνδρὶ κενοίης,

Τὸν θ Τλαν (вм. τὸν ὕλλαν) κράζεις (вм. κράζεις) ἢ παρὰ δίνα λαλείς. «Τὸν Ὑλαν κράζειν» значить клопотать понапрасну; Ὑλας — аргонавть, похищенный нимфами, котораго напрасно зваль и искаль Ираклъ.

Въ отдълъ 1-мъ выпуска 3—4 (стр. 475—586) помъщены слъдующія статьи:

Е. Rohde, Φιλόπατρις (стр. 475—482). Повторяетъ и развиваетъ прежніе аргументы въ пользу отнесенія «Филопатрида» къ эпохѣ Никифора Фоки, въ виду послѣдней статьи Крампе по этому вопросу (см. Виз. Врем., т. IV, стр. 271).



- J. Dräseke, Michael Psellos im «Timarion» (стр. 483—490).— Въ «Тимаріонъ» герой въ преисподней видить между прочимъ, въ палаткъ, у ослъпленнаго и отравленнаго императора Романа Діогена, старика, тщетно старающагося его утъшить. Этотъ старикъ, по мнънію автора—Пселлъ. Затаенной вражды Пселла къ Діогену Тимаріонъ легко могъ не знать, такъ какъ на показъ и въ своихъ сочиненіяхъ Пселлъ былъ другъ императора, и содержаніе письма Пселла къ ослъпленному, умирающему Роману Діогену какъ нельзя лучше объясняетъ приписанную ему въ «Тимаріонъ» роль.
- H. Hubert, Observations sur la chronologie de Théophane et de quelques lettres des papes (726—774) (стр. 491—505).—См. ниже.
- Sp. P. Lambros, Zu Symeon Magister (506—508).—Указывается, что тексты разсказа о постройкъ конюшенъ Михаиломъ III Пьяницей у Льва Грамматика, Георгія монаха (Муральтова) и Симеона Магистра тождественны (т. е. взяты изъ Льва) и взаимно исправляють другь друга. Самое важное исправленіе касается прозвища Петра у Симеона: слъдуеть Птωγομάγιστρος вмѣсто Птωγομάγης.
- J. B. Bury, Zu einer Stelle der Chronik der Theophanes (стр. 508).—Вигу предлагаеть читать у Өеофана (de Boor стр. 184, 3) καὶ εὐθὺς συνέβη γενέσθαι ὑπό τινων μαϊστόρων πρόφασιν δημοτικής ταραχής вивсто μαϊστόρων—ἀλαστόρων; это чтеніе даеть и источникь Өеофана—сокращенный Малала (Barocc., см. ed. Bonn. 473, 5).
- H. Prächter, Eine unbeachtete Quelle in den Anfangskapiteln des Zonaras (стр. 509—525).— Указывается, что первыя главы Зонары содержать следы пользованія темъ же источникомъ какъ и Симеонъ Логоветь, Левъ Грамм. и пр., т. е. по Прехтеру и Патцигу Еріtome. Два изв'єстія Зонары въ этомъ отд'єл'є, со ссылками на книгу юбилеевъ (λεπτή γένεσις), показывають, что онъ им'єль самую Еріtome, и пользовался ею въ рецензін Leosippe, а не псевдо-Полидевка.
  - J. B. Bury, Inedita Nicephori Blemmydae (стр. 526—537).—См. ниже.
- П. N. Παπαγεωργίου: Περὶ χειρογράφου εὐαγγελίου Θεσσαλονίκης (стр. 538—546). Описывается Евангеліе большой церкви Б. Матери въ Өессалоникъ, интересное по замъткамъ, находящимся въ немъ. Рукопись писана въ 1185 г. по приказанію игумна и ктитора монастыря Пресв. Богородицы Иларіона; послѣ записи объ окончаніи книги стоитъ сильно поврежденный и сокращенно написанный списокъ вкладовъ ктитора монастырю, и на 1-мъ листѣ запись о вещахъ, переданная настоятелю великой церкви св. Николая въ К-лѣ, Михаилу Главѣ; запись сдѣлана въ 1310 году.
- С. Ferrini, I commentarii di Gaio e l'indice greco delle Institusioni (стр. 547—565).— Въ виду работъ Вгокате и Крюгера пересматривается вопросъ о греческой (такъ называемой ееофиловой) парафразѣ институцій Гая. По заключеніямъ автора греческой парафразѣ предшествовала и въ основу ея легла особая редакція латинскаго текста институцій.



Sp. P. Lambros, Φύλακες, ein missverstandener paläographischer Terminus (стр. 566—568).— Φύλακες, по Ламбросу, не тетради и не листы, а особыя, приклеенныя къ извъстнымъ страницамъ книги закладки, пергаментныя или бумажныя, которыя служили для скоръйшаго розысканія извъстныхъ статей или отдъловъ книги. Слово это, въ этомъ самомъ смыслъ, еще употребляется и теперь у греческихъ школьниковъ и въ средъ греческаго духовенства.

Paul Kretschmer, Der Esel Nikos (стр. 569—570).— Указывается, что Níxov или Níxos какъ называется осель въ концѣ стихотворенія о волкѣ, лисѣ и ослѣ, есть обычная греческая кличка осла, которому она присвоена просто какъ самое обыкновенное собственное имя человѣка самому обыкновенному домашнему животному; затѣмъ приводится рядъ аналогій такому употребленію человѣческихъ собственныхъ именъ изъ нѣмецкаго языка.

- C. de Boor, Ein angebliches byzantinisches Mysterienspiel (стр. 571).— Указывается, что Θεανδρικόν μυστήριον или Θεανδρική Πανδαισία у ΘεοΦилакта Симокатты, которую К. Крумбахеръ (Gesch. d. byz. Litteratur, стр. 645) приняль за особую мистическую пантомиму, обозначаеть просто таинство причащенія.
- F. C. Conybeare, Ananias of Shirak (A. D. 600—650 с.). (стр. 572—584).—См. ниже.

Josef Strzygowski, Zur Datierung des Goldfundes von Nagy-Seent-Miklós (стр. 585—586). — Указываеть въ двухъ древне-болгарскихъ надписяхъ (Archäol. epigraph. Mitteilungen aus Österreich-Ungarn XIX (1896) стр. 237 и слъд.) слова, сходныя съ надписью на чашъ такъ называемаго клада Аттилы; болгарскія надписи завъдомо относятся къ IX въку, и такимъ образомъ косвенно подкръпляютъ мнъніе проф. Кондакова, что «кладъ Аттилы» относится къ этому времени.

Второй отдѣлъ 2-го выпуска (стр. 394—440) состоитъ изъ рецензій на слѣдующія книги:

Nicephori Blemmydae curriculum vitae et carmina nunc primum edidit Aug. Heisenberg. Praecedit dissertatio de vita et scriptis Nicephori Blemmydae. Leipzig, Teubner 1896. Pen. Ed. Kurts (crp. 394—410).

E. Martini, Catalogo di manoscritti greci esistenti nelle biblioteche italiane. Opera premiata dalla R. Accademia di archeologia di Napoli. Vol. I. Parte 1. Milano 1893. Parte 2, Milano 1896. Рец. A. Ehrhard (стр. 410—417).

V. Ermoni, C. M., De Leontio Bysantino et de ejus doctrina christologica. Paris 1895. Peq. Fr. Loofs (crp. 417—419).

Τρύφων Ε. Εὐαγγελίδης, Γεννάδιος β΄ ο Σχολάριος, πρῶτος μετὰ τὴν ἄλωσιν οἰκουμενικὸς Πατριάρχης. Άθῆναι 1896. Ρεμ. Johannes Dräseke (ctp. 419—421).

Alfred Ostermann, Karl der Grosse u. das byzantinische Reich. Lukau 1895 (Gymnasialprogramm). Pen. H. Moritz (crp. 421—422).

J. J. Tikkanen, Die Psalterillustration im Mittelalter. Band I, Heft 1
Besautificate Bronogenes. 25

Byzantinische Psalterillustration. Mönchisch-theologische Redaction. Helsingfors 1895. Рец. J. Strzygowski (стр. 422—426). — См. также рец. E. Dobbert'a въ Repertorium für Kunstwissenschaft 19 (1896), стр. 472—479.

Γεώργιος Λαμπάκης, Χριστιανική άγιογραφία τῶν ἐννέα πρώτων αἰώνων (1-842). Ἐν Ἀθήναις 1896. Ρεμ. J. Strzygowski (crp. 426).

A. Carrière, La légende d'Abgar dans l'histoire d'Arménie de Moise de Khoren. Centenaire de l'École des langues orientales vivantes, crp. 357—414. Paris 1895. Peu. Aug. Burckhardt (crp. 426—435).

Г. Халатьянцъ, Армянскій эпось въ исторіи Арменіи Моисея Хоренскаго. 2 тома. Москва 1896. Рец. R. v. Stackelberg (стр. 435—439).

Ägyptische Urkunden aus den königlichen Museen zu Berlin, herausgeg. v. d. Generalverwaltung. Arabische Urkunden. Band I, Heft. 1. Berlin 1896. Pen. A. Wiedemann (crp. 439—440).

Второй отдёль 3—4 выпуска (стр. 587—594) состоить изъ рецензій на книги:

R. Vári, Sancti Gregorii Nasianseni codicis Mediceo-Laurentiani celeberrimi collatio. Pars prima. Bu Egyetemes Philologiai Közlöny 1896—1897.

Онъ-же, Jelentés Leo Sapiens taktikus munkájának késiratairól. Akadémiai Értesítö, 1894 Октябрь.

Онъ-же, Urbicius (= Mauricius) taktiko-strategikus munkájának firenzei kódexe. Egyetemes Philologiai Közlöny 1895, Декабрь.

Онъ-же, Jelentés Constantinus Porphyrogennitus de administrando imperio csimü munkájának késiratairól. Akadémiai Értesitő 1895, Декабрь.

R. Vári и Oskar Barczay, Bölcs Leo taktikája. Hadtörténelmi Közlemények 1896, Февраль.

R. Vári, Bölcs Leó császárnak «A hadi taktikáról szóló munkája». Budapest 1895. (Programm des Obergymnasiums).

Рец. W. Pecs'а на всё эти статьи стр. 587, 588—591. Кром'в того W. Ресz реферируеть тамъ же, на стр. 587—588, свою работу по родословію Арпада на основаніи 40-ой главы De administrando imperio Константина Багрянороднаго.

Mitteilungen des deutschen Exkursionenklubs in Konstantinopel. K-pel 1895. Pen. J. Strzygowski (crp. 591).

Iabalahae III catholici nestoriani vita ex Slivae Mossulani libro, qui inscribitur «Turris», desumpta. Ed. R. Hilgenfeld. Lipsiae, Otto Harrassowitz 1896. Peq. K. Vollers (crp. 592—593).

Въ отдълъ III (вып. 2, стр. 441 — 474; вып. 3 — 4, стр. 594 — 648) обращаемъ вниманіе читателей на слъдующія, указанныя редакціей, статьи и книги по византиновъдънію въ германской литературъ:

По литературъ, библіологіи, исторіи науки и фольклору:

Wilh. Weinberger, Studien su Tryphiodor u. Kolluth. Wiener Studien 18 (1896) 161—179.— О стихосложении названныхъ поэтовъ. См. Виз. Врем. т. IV, вып. 1—2, стр. 273.

- V. Ryssel, Die syrische Übersetzung der Sextussentenzen. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 40 (1897) 131—148, окончаніе. См. Виз. Врем. т. III, стр. 192. Дается обратный переводъ съ сирскаго на нѣмецкій и подробно разбираются отдѣльныя изреченія.
- J. Haury, Zur Beurteilung des Geschichtschreibers Procopios v. Cäsarea. München 1896. — Об'ещана особая рецензія.

Bernhardus Bursy, De Aristotelis Πολιτείας 'Αθηναίων partis alterius fonte et auctoritate. Jurjewi. 1897. — Для византиниста не безъинтересны отдёлы, гдё для комментарія текста Аристотеля привлечены византійскіе схоліасты: Фотій, Свида, Григорій Кориноскій и т. д. Между прочимъ доказывается, что посл'єдній для схолій къ Гермогену пользовался Пселломъ Пερ\ τῶν ὀνομάτων τῶν δικῶν.

Stjepan Srkulj, Die Entstehung der ältesten sogenannten Nestorchronik mit besonderer Rücksicht auf Svjatoslavs Zug nach der Balkanhalbinsel. Požega 1896. — Говорится между прочимъ о византійскихъ источникахъ Нестора: Георгів Мнихв, псевдо-Менодів Патарскомъ, и пр.

R. Stapper, Die Summulae logicales des Petrus Hispanus und ihr Verhältniss su Michael Psellos. (Festschrift zum 1100-jahrigen Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom, стр. 130—138). — Доказывается, что summulae Петра Испанскаго, считавшіяся Прантлемъ, Ибервегомъ, Кристомъ, проф. Успенскимъ и др. переводомъ изъ Пселла (на основаніи изданнаго Ehinger'омъ по одной мюнхенской рукописи греческаго текста), взяты изъ греческой литературы при посредствъ арабской, а существующій греческій текстъ переведенъ съ латинскаго. Всъ рукописи, кромъ мюнхенской, называютъ авторомъ Петра, а переводчикомъ «Схоларія»; въроятно это извъстный Георгій (патріархъ Геннадій) Схоларій, хотя Кристъ и Бандини относятъ двъ рукописи этого перевода къ XIV въку.

Gregor Chalathiantz, Fragmente iranischer Sagen bei Grigor Magistros. Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 1896, 217—224. — Даются въ нёмецкомъ переводё отрывки писемъ армянскаго писателя Григорія Магистра († 1058), не безъинтересныя для византиниста, такъ какъ этотъ писатель былъ подъ сильнымъ византійскимъ вліяніемъ.

Franz Kampers, Mittelalterliche Sagen vom Paradiese u. vom Holse des Kreuzes Christi. Köln, Bachem 1897. (Erste Vereinsschrift der Görresgesellschaft für 1897). — Указывается, что эніопская принцесса Хузеть, легендарная мать Александра Великаго, которая, по византійскимъ Александріямъ, по смерти Филиппа вышла замужъ за Византа, миническаго основателя Византіи — тоже, что царица Савская.

Hermann Peter, Die geschichtliche Litteratur über die römische Kaiserseit bis Theodosios I u. ihre Quellen. 2 тома. Leipzig, Teubner 1897. — Изъ этого основательнаго, прекраснаго труда сына извёстнаго Карла Петера для византиниста особенно интересны, конечно, послёдніе отдёлы — о литератур'є отъ Константина Великаго до Өеодосія Великаго. — Реп. J. Jung въ Deutsche Litteraturzeitung, 1897, № 29, стр. 1133—1135.

Ludwig Jeep, Beiträge sur Quellenkunde des Orients im Altertum. Rhein. Museum 52 (1897) 213—236. — Разборъ извъстій Филосторгія и Косьмы Индикоплова о Гомеритахъ и Авксумитахъ.

Vilh. Lundström, Studien su spätgriechischen u. bysantinischen Chronisten. Eranos 1 (1897) 150—168. — Указывается, что 2 эскуріальскія рукописи мнимой хроники Марцеллина и Ипполита, считавшіяся утраченными, находятся: одна въ Стокгольмѣ, въ королевской библіотекѣ, другая въ упсальскомъ университетѣ; самая хроника оказывается, какъ и думалъ уже Моммзенъ, пасхальной хроникой; мнимые ея авторы—Ипполитъ, Марцеллинъ и Петръ александрійскій — изобрѣтены писцомъ стокгольмской рукописи, Андреемъ Дармаріемъ.

A. Elter, De Gnomologiorum graecorum historia atque origine. Bonn 1897. — Объщана особая рецензія.

K. Kalbfleisch, Über Galens Einleitung in die Logik. Jahrbücher für klassische Philologie 23 Supplementband (1897), 681 — 708. — Интересно указаніе на трактать о логик'в (cod. Paris. supplem. gr. 645 s. XVIII; также Моск. синод. библ. 457 по каталогу Архим. Владимира); самый поздній изъ цитуємыхъ авторовъ — Симплицій.

R. Reitzenstein, Geschichte der griechischen Etymologika. Ein Beitrag zur Geschichte der Philologie in Alexandria u. Byzanz. Leipzig, Teubner, 1897.— Главные выводы, въ изложеніи проф. Крумбахера, таковы: зачатки этимологическихъ изысканій лежать еще въ IV вѣкѣ до Р. Х. («Кратиль» Платона); особенно часты они у грамматиковъ временъ имперіи; но больmiя etymologica въ алфавитномъ порядкъ являются не раньше Фотія, который, въроятно, вызваль къжизни уцельвинее etymologicum parvum, и (ок. 882 г.) утраченное большое сочинение этого рода, сохранившееся дишь въ извлеченіяхъ codd. Vatic. gr. 1818 и Laur. S. Marco 304. Etymologicum Gudianum моложе и хуже; всв его рукописи сводятся къ одному архетицу, именно Barber. I. 70 Perg., конца XI въка. Въ этой рукописи видно пользованіе работами Фотія, на что намекаетъ и анаграмма, которой обозначены заимствованія. Изъ обоихъ этихъ сочиненій, Фотієва в Gudianum, плюсъ Евлогій Схоластикъ, Стефанъ Византійскій и пр., возникло въ XII в. наше etymologicum magnum. Отъ Фотія же ведеть начало и etym. Симеона Грамматика, возникшее тоже въ XII в. Etymol Magnum и Симеоновъ — прямые предшественники Евстаеія, Цецеса и проч.

Экскурсъ первый доказываетъ, что грамматикъ Оръ, открытый Ричлемъ и отнесенный имъ къ II-му вѣку, относится къ V-му вѣку, и что такъ называемый Lexicon Messanense (изд. Рабе) взятъ изъ его сочиненія  $\pi$ ερὶ ὀρθογραφίας; второй говоритъ о малоизвѣстныхъ грамматикахъ: Евлогіѣ Схоластикѣ (V вѣкъ) и Георгіѣ Хировоскѣ; третій — объ аттицизмѣ Геродіана.

Cassii Dionis historiarum Romanarum quae supersunt. Ed. Ursulus Philippus Boissevain. Vol. I. Berolini, Wiedmann 1895.—Важны данныя о рукописяхъ

эксцерптовъ Константина Порфиророднаго, florilegium'а Максима Исповъдника, Цецеса и о эксцерптахъ Плануды.

Otto Schröder, *Pindarica*. Philologus 56 (1897) 78—96. — Исторія рукописей Пиндара, между прочинъ и въ византійское время (изданіе Цецеса).

E. Freymond, Altfranzösisches Kunstepos und Romane. Krit. Jahresbericht über die Fortschritte der Romanischen Philologie, herausgeg. v.K. Vollmöller, 3, (1897) 140—194. — Статья важна для насъ по тёсной связи литературы повёстей на Восток'в, въ Византіи и въ Зап. Европ'в.

Hermann Lingg, Byzantinische Novellen. Reclams Universalbibliothek № 3600 (1897).

Cléon Rangabé. Harald, Fürst der Waräger, bysantinische Ersählung. Aus dem Neugriechischen übersetzt von August Wagner. Reclams Universalbibliothek № 3602—3603 (1897).

Guil. Winberger, Adnotationes ad graecos Italiae codices spectantes. Jahresbericht des k.k. Staatsgymnasiums im XIX Bezirke von Wien. Wien 1897.—Сообщаеть свъдънія о занятіяхь во время двухъ путешествій по Италіи: о рукописяхъ Педіасима, Спанем и пр.

M. Fr. Mann, *Physiologus*. Krit. Jahresbericht über die Fortschritte der Romanischen Philologie herausgeg. von K. Vollmöller, 3 (1897) 108—112.— Сводъ результатовъ работъ послъдняго времени о «Физіологъ»: Аренса, Гольдштауба, Карнъева и Поливки.

Georg Wartenberg, Das mittelgriechische Heldenlied von Basileios Digenis Akritas. Wissensch. Beilage zum Jahresbericht des Lessing-Gymnasiums zu Berlin. Berlin, R. Gaertner 1897. — Объщана особая рецензія.

Hermann Lübke, Über die rhodischen Liebeslieder in ihren Besiehungen sur neugriechischen Volksdichtung. Festschrift zum 25-jährigen Bestehen des philol. Vereins zu Breslau. Breslau 1896, стр. 69—88.—Указывается, что изданная Вагнеромъ «Азбука любви» основана на чисто-народныхъ греческихъ пъсняхъ.

Verzeichniss der griechischen Handschriften der königlichen Bibliothek zu Berlin. I. Von W. Studemund u. L. Cohn. II. Von C. de Boor. Berlin, 1890 z 1897.

J. L. Heiberg, Bibliotheksnotisen. Philologus 1896, стр. 732—748.—Рядъ сообщеній о разныхъ интересныхъ рукописяхъ, напр. о великол'єпномъ Евангеліи Императорской домовой церкви (находящемся теперь въ Сіен'в); о 68 оксфордскихъ codices Saviliani (математическаго содержанія); объ инвентар'є архива di s. Pietro и пр.

Vil. Lundström, De codicibus graecis olim Escorialensibus, qui nunc Upsaliae adseruantur. Оттискъ изъ Eranos 2 (1897). — Рукописей этихъ 5; важнѣе всего № 6, хроника Георгія Акрополита.

### По богословію:

Otto Zöckler, Askese und Mönchtum. Zweite, gänzlich umgearbeitete und stark vermehrte Auflage der «Kritischen Geschichte der Askese». I Band.



Frankfurt am Main 1897. — О византійской исторіи говорять стр. 188—192 (житіе Антонія Великаго, приписываемое св. Аванасію) и 192—322 (исторія восточнаго монашества).

Adolf Harnack, Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. II Teil: Die Chronologie. I Band. Die Chronologie der Litteratur bis Irenäus nebst einleitenden Untersuchungen. Leipzig, Hinrichs 1897.—Для византиниста важны стр. 1—63, гдё рёчь идеть о происхожденіи, достовёрности и способё расположенія хронологических данных у Евсевія Кесарійскаго (Церк. Исторія, книги 2—7, и Хроника). Вообще говоря, данныя Евсевія достовёрны, хотя въ Хроника большая ихъ часть добыта Евсевіемь путемъ изследованія, а не непосредственно найдена имъ въ источникахъ. Хроника располагаеть событія по возможности по отдёльнымъ годамъ правленій императоровъ, а Исторія— только по цёлымъ правленіямъ.

August Hahn, Bibliothek der Symbole u. Glaubensregeln der alten Kirche. 3-te Auflage von G. Ludwig Hahn, mit einem Anhang von Adolf Harnack. Breslau 1897. — Отдълъ II даетъ крещальные символы древней церкви и Востока: Палестинскіе, сирскіе, малоазійскіе, египетскіе; отдълъ III — вселенскіе символы (отъ 1-го до 6-го вселенскаго собора и ананасіанскаго символа); IV-й и VI-й отдълы содержать символы помъстныхъ соборовъ и частные. —См. рец. J. Kunze Theol. Litteraturblatt 1897, № 28, стр. 329—331; Loofs Deutsche Litteraturzeitung 1897, № 26, ст. 1001—1005.

Kauffmann, Ein neues Denkmal der gothischen Litteratur Beilage zur Allgem. Zeitung 1897, № 44, стр. 4—6. — Авторъ полагаетъ, что такъ называемое Opus imperfectum in Matthaeum псевдо-Златоуста есть аріанское произведеніе, и принадлежить если не самому Ульфиль, то какому либо другому готскому аріанскому епископу. Авторъ объщаетъ дать новое изданіе этого сочиненія.

A. Sauer, Des Macarius Magnes Homiliae in Genesim (Eine Ergänzung der Fragmente). Festschrift zum 1100-jährigen Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom. Freiburg i. B., Herder 1897, стр. 291—295.—Исправленія и дополненія къ Duchesne, De Macario Magnete et scriptis ejus сдёланы на основаніи новой колляціи Vatic. gr. 2022 и Кедрина, дающаго нёсколько цитать изъ этихъ гомилій безъ имени автора или съ описбочнымъ его обозначеніемъ.

Rob. von Nostitz-Rieneck, S. J., Die Briefe Papst Leos I im Codex Monacensis 14540. Historisches Buch der Görresgesellschaft 18 (1897) 117—133. — Указывается, что всё 72 письма этого собранія имёють въ виду Евтихіанъ, и 70 изъ нихъ адресованы на Востокъ.

Ludwig Eisenhofer, Procopius von Gasa. Eine litterarhistorische Studie. Gekrönte Preisschrift. Freiburg i. В. 1897.—Авторъ положилъ много труда на разысканіе источниковъ катенъ Прокопія: кромѣ Филона и Оригена, указанныхъ Вендландомъ и Клостерманномъ, онъ указываетъ 1) для комментарія на Бытіе: Василія Вел., Өеодорита, Григорія Нисскаго, Ки-

ризла александрійскаго и пр.; 2) на Исходъ — кромѣ перечисленныхъ особенно Григорія Назіанзина; 3) на Левитъ — кромѣ нихъ Аполлинарія Лаодикійскаго; 4) на Числъ — Кирилла александрійскаго, Аполлинарія, Григорія Нисскаго; 5) на Второзаконіе, Іисуса Навина, Судей — Кирилла александрійскаго; 6) на книги Царствъ и Паралипоменонъ — Өеодорита; 7) на Исаію — Кирилла александрійскаго, Евсевія Кесарійскаго, Өеодора Ираклійскаго. — См. рецензію Bonwetsch'a въ Theol. Litteraturblatt, 1897, стр. 470/1; J. Stiglmayr'a въ Stimmen aus Maria Laach 53 (1897) 79—82.

Johannes Dräseke, Dionysische Bedenken. Theologische Studien u. Kritiken 1897, 381—409.— Новая защита Дрэзеке своего, изв'ястнаго читателямъ Виз. Временника, мнвнія о возникновеніи псевдо-Діонисія въ IV в. Противъ него референтъ Вуг. Zeitschrift C. W(eyman), проф. Gelzer (Wochenschrift f. klassische Philologie 1896, 1147) и Leimbach, Zur Dionysiusfrage (Philos. Jahrbuch der Görresgesellschaft. 1897, 90—97) 1).

Franz Diekamp, Das Zeitalter des Erzbischofs Andreas von Cäsarea. Hist. Jahrbuch der Görresgesellschaft 18 (1897), 1—36. — Cod. Athous 129 (S. Pauli 2) помъщаетъ Андрея Кесарійскаго въ эпоху правленія Юстина Оракіянина и Юстиніана Великаго; замътка и житіе, изъ котораго она взята, писаны только въ XVIII в., но древняя часть рукописи восходитъ къ 800-му году, и весьма въроятно, что и писецъ XVIII въка имъль оригиналъ подобной же древности. Къ той же датъ приводитъ и комментарій Андрея на Апокалипсисъ, который написанъ, кажется, подъвпечатлъніемъ вторженія Гунновъ въ Каппадокію, т. е. вскоръ послъ 515 года.

Leopold Carl Goetz, Geschichte der Slavenapostel Konstantinus u. Methodius. Quellenmässig untersucht unddargestellt. Gotha, F. A. Perthes 1897.— Въ Вуz. Ztschr. объщана особая рецензія. За исходную точку авторъ взялъ письмо Анастасія библіотекаря къ еп. Гавдерику; при изложеніи біографіи св. Меводія онъ пользуется папскими письмами collectionis Britannicae. Изъ русскихъ работъ по данному вопросу авторъ знакомъ въ подлинникъ лишь съ таковыми проф. Голубинскаго (въ «Исторіи русской церкви»); съ остальными, не исключая и Воронова, лишь по рецензіямъ Ягича въ Archiv für slavische Philologie. Главы 1—9 итальянской легенды онъ считаетъ прямо выдержкой изъ Translatio Гавдерика, итальянскую легенду полагаетъ ранъе 925 г. и считаетъ ее источникомъ паннонскаго житія Кирилла; авторомъ послъдняго онъ считаетъ не автора паннон-



<sup>1)</sup> См. Joh. Dräseke, Zu Dionysios. Zeitschr. f. wissenschaftliche Theologie, 1897, Heft 4, стр. 608—617. Тутъ защищается мысль, что Фотій сомнѣвался въ подлинности Діонисія Ареопагита, и указывается на вліяніе Діонисія на Геннадія (Dialogus Christiani cum Judaeo, 1464 г.), который рядомъ съ Діонисіемъ называетъ еще, какъ писателя и ареопагита, его учителя Іеровся, и на Виссаріона, указывающаго въ своихъ ἔλεγχοι τῶν κατὰ Πλάτωνος βλασφημιῶν на вліяніе «Симпосіона» Платона на Діонисія. Въ послѣднемъ фактѣ—отрицать его трудно—Дрэзеке (стр. 616/7), кажется, видитъ подтвержденіе своей мысли, что псевдо-Діонисій предшествоваль Проклу и вліялъ на него.

скаго житія Месодія, а другое пицо. Паннонское житіе Месодія онъ цёнить, какъ источникъ, довольно высоко, видя въ немъ произведеніе значительно болёе древнее, чёмъ житіе Кирилла, и самостоятельное. Письма Адріана II (въ 8-й главё житія Месодія) и Іоанна VIII отъ 880 г. онъ считаетъ подложными, и такимъ образомъ отрицаетъ, что Іоаннъ VIII дозволилъ славянскую литургію. — См. рец. Bonwetsch'a въ Theol. Litteraturblatt 1897, № 40, стр. 478/9.

К. Krumbacher, Ein Dithyrambus auf den Chronisten Theophanes. München 1897. Sitzungsberichte der philos.-histor. Klasse der bayersch. Akad. d. Wiss. 1896, Heft. IV, стр. 583—625. Съ факсимиле. — К. Крумбахеръ напечаталь, после введенія о разныхъ житіяхъ хронографа Өеофана, изданныхъ и неизданныхъ 1), текстъ похвальнаго слова Өеофану протасикрита Өеодора, написаннаго мерной прозой, между 920 и 959 гг., по рукописи Мопас. 3, X/XI века. Въ тексте, следующемъ, хотя и не строго, закону Мейера о ритмическомъ окончаніи фразы, этотъ законъ оригинально подтверждается темъ, что писецъ постоянно указываетъ посредствомъ точекъ—крупныя, посредствомъ запятыхъ—мене значительныя смысловыя остановки. Въ заключеніе дается текстъ еще 2-хъ не напечатанныхъ доселе гимновъ на преп. Өеофана (изъ Рафи. 212), и рядъ замечаній по критике текста изданныхъ де-Бооромъ его біографій: анонимной и скевофилака Никифора.

Eusebii Caesariensis de martyribus Palaestinae longioris libelli fragmenta. Analecta Bollandiana 16 (1897), 113—139.— Даются полные тексты мученичествъ: св. Апфіана и Эдесія по минологіямъ: Venet. S. Marci 359, Vatic. gr. 1660 (916 г.); св. Өеодосія—по Vatic. 1660, Monac. gr. 366 и synaxarium Sirmondianum; св. Памфила—по Vindob. hist. gr. XI, Ottob. 92, Paris. gr. 1452.

J. K. Asmus, Ein Bindeglied swischen der pseudojustinischen Cohortatio ad Graecos und Julians Polemik gegen die Galiläer (Dionis Chrysostomi oratio XII). Ztschr. f. wissensch. Theologie 40 (1897) 218—284.—12-я рѣчь Діона Хризостома оказывается источникомъ и Юліана, и его противника; въ ней есть скрытая полемика противъ христіанской вѣры, въ сверхъестественное откровеніе и христіанскаго отвращенія отъ поклоненія изображеніямъ боговъ.

Wilhelm Vollert, Die Lehre Gregors von Nyssa vom Guten u. Bösen und von der schliesslichen Überwindung des Bösen. Leipzig, Deichert 1897.—Содержаніе брошюръ видно изъ заглавія. Разборъ идей св. Григорія Нисскаго приводить автора къ заключенію, что, несмотря на все неоспоримое вліяніе на него разныхъ философскихъ ученій, въ нихъ остается немало своеобразнаго.

Древнѣйшее изъ нихъ къ сожалѣнію дефектное, принадлежащее патріарху Менодію (842—847 г.), находится въ ркп. нашей Моск. Синод. Библ. № 359, кат. архим. Владимира.

- N. Bonwetsch, Die apokryphen Fragen des Bartholomaeus. Nachrichten der K. Gesellsch. d. Wissensch. zu Göttingen 1897, вып. 1, стр. 1—42. Дается греческій (Васильевъ, Anecdota graeco-byzantina, по Vindeb. graec. hist. 67) и славянскій (изданный проф. Тихонравовымъ и Пышинымъ по ркп. Александро-Невской Лавры) тексты, и разборъ «вопросовъ» сравнительно съ актами ап. Іоанна псевдо-Левкія, Еванґеліемъ Никодима и т. д.
- P. Ildephons Veith O. S. B., Die Martyrologien der Griechen. 3 Abschnitt: Die Textüberlieferung. Studien u. Mitteilungen aus dem Benedictiner-und dem Cistercienserorden 18 (1897), 15—23.—О минологія Василія Македонянина.

Anonymus, Vita Sanctae Olympiadis et narratio Sergiae de ejusdem translatione. Analecta Bollandiana 15 (1896) 400—423; 16 (1897) 44—51.— Житіе, составленное неизв'єстнымъ лицомъ между 408 и 532 г., напечатано зд'єсь по ркп. Paris. 1453 и Flor. bibl. nation. Conventi soppressi В 1 Camaldoli 1214; пов'єсть о перенесенія мощей, составленная игуменьей монастыря св. Олимпіады въ К-л'є, Сергіей, сохранилась только въ Paris. 1453.

Anonymus, S. Macarii, monasterii Pelecetes hegumeni acta graeca. Anal. Boll. 16 (1897) 140—163.—Тексть напечатанъ впервые по Paris. 548. Макарій быль игумномъ монастыря тії Педехитті въ Виоцніи въ конців VIII и въ первой половині ІХ віка; житіе составлено его преемникомъ Саввою.

# По исторіи, этно- гео- и топографіи:

Paul Allard, Le christianisme et l'empire romain de Néron a Théodose.— Paris, Lecoffre 1897.—Это второе изданіе труда изв'єстнаго историка гоненій на христіант отм'є отм'є адісь ради 4-хъ посл'єднихъ главъ, трактующихъ о политик относительно христіанства императоровъ отъ Константина до Өеодосія Великаго.

Gerhard Rauschen, Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen. Versuch einer Erneuerung der annales ecclesiastici des Baronius für die Jahre 378—395. Freiburg i. B., Herder 1897.—Референтъ Вуz. Ztschr., С. W(еуман), очень рекомендуетъ это сочиненіе, какъ глубокоосновательный, многосторонній трудъ. Оно состоитъ изъ обозрѣнія источниковъ, изложенія событій взятаго періода въ анналистической формѣ и 26-ти отдѣльныхъ изслѣдованій по разнымъ спеціальнымъ вопросамъ, преимущественно церковно-историческаго характера, связаннымъ съ этимъ временемъ. См. рец. Мах Інт въ Deutsche Litteraturzeitung, 1895, № 15, ст. 574—576.

Robert von Nostitz-Rieneck, S. J., Die päpstlichen Urkunden für Thessalonike und deren Kritik durch Prof. Friedrich. Zeitschr. f. kath. Theol. 21 (1897) 1—50. — Защищаетъ противъ проф. Фридриха подлинность писемъ collectio Thessalonicensis.

Kraitschek, Der Sturz des Kaisers Maurikios. Bericht über das VI.

Vereinsjahr des Academ. Vereins deutscher Historiker in Wien. Wien 1896, стр. 81—137.— Объщана особая рецензія.

Franz Rühl, Chronologie des Mittelalters und der Neuzeit. Berlin, Reuther u. Reichard 1897. — Прекрасно изложенное, точное, ясное, доступное и не спеціалисту руководство по хронологіи. Для византиниста важны отдёлы о праздничномъ круг'є греческой церкви, о пасхаліи, счет'є по индиктамъ; также о хронологіи коптской, абиссинской, армянской и пр.

Otto Seeck, Das deutsche Gefolgswesen auf römischem Boden. Ztschr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgelehrte 17, стр. 97—119.— Отмъчается здъсь ради тъсной связи темы автора съ военнымъ дъломъ ранняго періода византійской имперія.

Comes Géza Kuun, Relationum Hungarorum cum oriente gentibusque orientalis originis historia antiquissima. Claudiopoli (Joh. Stein) 1893 и 1895. 2 тома. — Авторъ касается многихъ вопросовъ по византійской этнографіи и пользуется византійскими источниками. К. К(румбахеръ), референтъ Вуz. Ztschr., указываетъ особенно на отдѣлы о крѣпости Саркелъ, о печенѣгахъ, аланахъ, о хазарской торговлѣ и т. д.

F. Hirsch, Bysantinisches Reich. Berliner Jahresberichte der Geschichtswissenschaft 1895, III, 258—268.—Библіографія трудовъ по византійской исторіи и ея источникамъ за 1895 годъ.

Waldemar Nissen, Die Regelung des Klosterwesens im Rhomäerreich bis sum Ende des 9-ten Jahrhunderts. (Programm des Johanneums). Hamburg 1897.— Объщана особая рецензія. См. также рец. Меуег'а въ Deutsche Litteraturzeitung 1897, № 23, ст. 883 —885.

E. Oberhummer, рядъ заново обработанныхъ статей по византійской географіи въ Realencyclopädie Pauly, подъ словами: Athos, Athyras, Augustaion, Beroia, Blachernai etc.

Joseph Partsch, Die Berbern in der Dichtung des Corippus. Satura Viadrina, Festschrift zum 25-jährigen Bestehen des philologischen Vereins zu Breslau. Breslau, Schottlaender 1896, стр. 20—38. — Пересматриваются и анализируются извъстія поэмы Кориша о «Ливійских» войнахъ» Юстиніана касательно мавританскихъ народностей Съв. Африки, ихъ домашняго и общественнаго быта, религій, военнаго дъла и т. д.

По исторіи искусства, нумизматик в и эпиграфик в:

loh. Graus, Ein byzantinisches Marienbild zu Rein. Der Kirchenschmuck 26 (1896), 119—121 и 132—137. — Описывается икона Б. Матери, находящаяся въ монастыръ Rein у Граца. Авторъ находить большое сходство съ типомъ Кіевской и (?) Владимирской Б. Матери, и видить во всёхъ трехъ копіи съ какой то византійской чудотворной иконы.

Julius von Schlosser, Die ältesten Medaillen u. die Antike. Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des Allerhöchsten Kaiserhauses 18 (1897), 64—108, Wien. Авторъ доказываеть на основаніи данныхъ инвентаря коллекціи герцога Беррійскаго, что золотыя медали, считавшіяся Guiffrey

(Revue numismatique 1890) за византійскія, на дѣлѣ суть нидерландскія поддѣлки XIV—XV в., и относятся къ серіи поддѣльныхъ медалей времень имперіи отъ Августа до Константина В., на которыхъ якобы отразились событія изъ исторіи І. Христа и христіанства.

Hans Graeven, Antike Vorlagen byzantinischer Elfenbeinreliefs. Jahrbuch der kgl. preuss. Kunstsammlungen 18, Heft 1 и отдёльно.—Авторъ стоитъ за византійское происхожденіе рельефовъ изъ слоновой кости, которые Шнейдеръ сопоставиль съ венеціанскими (Byz. Ztschr. VI, 211), именно съ найденными въ Torcello.

Otto Seeck, Sesterz und Follis. Wiener numismatische Zeitschrift 28 (1896), 171—184.—Follis (мѣшокъ), обозначение денежной единицы, нерѣдкое въ Византіи, имѣетъ, какъ разъясняетъ Seeck, двоякое значение: 1) приблизительно == 114 герм. марокъ: мѣшокъ, содержащій опредѣленное количество мѣдныхъ монетъ одного достоинства; 2) каждая изъ этихъ монетъ въ отдѣльности тоже зовется follis.

# По исторіи права:

Wilhelm Köhler, Die katholischen Kirchen des Morgenlandes. Beiträge zum Verfassungsrecht der sogenannten «uniert-orientalischen» Kirchen. Darmstadt, Waitz 1896. — Разбираются разные вопросы церковно-правового характера относительно уніатскихъ церквей Востока и ихъ отношенія къ западному католическому и къ восточно-православному праву.

Maria Albert Stiegler, Dispensation u. Dispensationswesen in ihrer geschichtlichen Entwickelung bis zum 9-ten Jahrhundert. Archiv für katholisches Kirchenrecht 77 (1897), 3—42.—Говорится, между прочимъ, объ ученіи преп. Өеодора Студита объ оіхочоріх въ сравненій съ ученіемъ о томъ же св. Кирилла александрійскаго.

Дале, на стр. 472—474 находимъ некрологъ Димитрія Өнріаноса, стр. 648—Louis de Mas Latrie; оба принадлежатъ проф. К. К(румбахеру).

## Рецензіи появились на книги:

Hieronymus, liber de viris illustribus etc., ed. Oskar v. Gebhard. Рец. С. Weyman, Berliner Philologische Wochenschrift, 1897, № 5—6.

М. Соноловъ, Новые матеріалы для объясненія амулетовъ, называемыхъ змъевиками. Рец. В. Ягича въ Archiv für slav. Philologie 1896, 316 и сл.

Commentaria in Aristotelem graeca edita consilio etc. academiae regiae Borussicae. Vol. XXI. Pars II. Anonymi et Stephani in artem rhetoricam commentaria. Ed. Hugo Rabe. Berlin 1896. Рец. Fr. Susemihl въ Berliner Philol. Wochenschrift 17 (1897) 681—683.

R. Raabe, Ἰστορία Ἀλεξάνδρου. Die armenische Übersetzung der sagenhaften Alexanderbiographie auf ihre mutmassliche Grundlage zurückgeführt. Leipzig 1896. Рец. В. Kubler, Berl. Philol. Wochenschrift 1896, № 28, стр. 868—871.

K. Krumbacher, Geschichte der bysantinischen Litteratur, 2-te Auflage, München 1896. Pen. C. Weyman BB Hist. Jahrbuch 1897, 155 — 159; Th. Preger, Blätter für das bayersche Gymnasialwesen 1897, 291—295; Joh. Dräseke, Theol. Litteraturzeitung 1897, № 7, и Zeitschr. f. wissensch. Theologie 1897, 309—313; G. Orterer, Literarischer Handweiser 1897 № 663; H. Gelzer, Berliner Philol. Wochenschrift 1897, №№ 26 и 27, стр. 802—871, 838—846; C. Neumann, Deutsche Litteraturzeitung 1897, № 28, стр. 1091—1099.

A. Ehrhard, Die Legendensammlung des Symeon Metaphrastes 1897 и Онъ-же: Forschungen sur Hagiographie der griechischen Kirche 1897. Рец. Joh. Dräseke въ Ztschr. f. wissenschaftliche Theologie 1897, стр. 637—640.

Narses, Syrische Wechsellieder. Herausgeg., übersetzt u. bearbeitet von Dr. Franz Feldmann. Leipzig 1896. Рец. Th. N(öldeke), Litterarisches Centralblatt vom 23 Jan. 1897. Рецензія разбираєть и отвергаєть теорію Губерта Гримма о сирскомъ стихосложеніи.

A. Thumb, Handbuch der neugriechischen Volksspache. Рец. W. Meyer-Lübke, Archiv für das Studium der neueren Sprachen u. Litteraturen, Band 97, 429—431.

Gust. Körting, Neugriechisch u. Romanisch. Pen. W. Meyer-Lübke, Archiv für das Studium der neueren Sprachen, Band 98, 174—182; H. Lübke, Deutsche Litteraturzeitung 1897 № 37; A. Thumb, Litter. Centralblatt 1897, № 1; G. Meyer, Indogermanische Forschungen 8 (1897), Anzeiger 65—72.

Albrecht Dieterich, Die Grabschrift des Aberkios. Теорія Дитериха продолжаеть быть предметомь оживленнаго обсужденія. Въ германской литературів настаивають на христіанскомъ характерів надгробія Аверкія С. М. Kaufmann, Katholik 77 (1897. I), 226—247 и рецензенть Analecta Bollandiana 16 (1897) 74—77 (въ прочихъ литературахъ Duchesne, Cumont, Ramsay); Wehofer (Röm. Quartalschrift, 1896, 351—378) и Hilgenfeld (Berl. philol. Wochenschrift 1897, 391—394) считають надпись не христіанской, но отклоняють или модифицирують воззрівніе Дитериха; Victor Schultze (Theolog. Litteraturblatt 1897, 94—96), не соглашаясь съ Дитерихомъ безусловно, считаєть его теорію первой серьезной попыткой доказать, что Аверкій — не христіанинъ.

Zöckler, Askese u. Mönchtum. I Band. Pen. L. Schulze, Theol. Litteraturblatt 1897. № 41, ст. 493—494.

Fr. X. Kraus, Geschichte der altehristlichen Kunst и др. работы, касающіяся византійскаго искусства, разбираеть, между прочимъ, A. Hasenklever въ статьѣ: Kirchliche Kunst (Theol. Jahresbericht von Holtzmann u. Krüger 1896, 596—607); также Ficker, Götting. gelehrte Anzeigen 1897, № 3, 177—187.

Apollonius' von Kitium illustrierter Kommentar zu der hippokratischen Schrift περί ἄρθρων, herausgeg. v. Herm. Schöne. Рец. E. Dobbert, Repertorium für. Kunstwissenschaft 1897, 56—67.

Б. Meaiopanckin,



## ФРАНЦІЯ.

D. C. Hesseling, Les cinq livres de la loi (le Pentateuque). Traduction en néo-grec publiée en caractères hébraïques à Constantinople en 1547, transcrite et accompagnée d'une introduction, d'un glossaire et d'un fac-simile par D. C. H. Leide, S. C. van Doesburgh, Leipzig, O. Harrassowitz 1897, LXIV, 443 стр.—Ученые, особенно тѣ изъ нихъ, которые занимались средневъковою и новогреческою филологіей, давно уже интересовались переводами некоторыхъ священныхъ книгъ (Пятикнижія, Іова, Іоны), написанныхъ народнымъ греческимъ языкомъ, но еврейскими буквами; такіе переводы употреблялись евреями, которые, живя на Востокъ, говорили погречески. Насколько времени тому назадъ Belleli ималь намарение издать весь тексть такого пятикнижія въ греческой транскрипціи, но, повидимому, не могъ справиться съ внёшними трудностями предпріятія. Новый трудъ Гесселинга содержить въ себъ полную греческую транскрипцію напечатаннаго въ 1547 году въ Константинопол'в пятикнижія, книги въ высшей степени ръдкой, такъ какъ она извъстна только въ немногихъ экземплярахъ. Важность этого текста заключается въ томъ, что въ немъ еще особенно не замътны различныя ученыя вліянія. Неизвъстный авторъ книги, владъя прекрасно разговорнымъ греческимъ языкомъ, допускаеть въ синтаксисв безчисленные гебраизмы, затрудняющие иногда даже понимание текста. Въ своемъ введении Гесселингъ подробно говорить объ изданіи перевода, о своей систем' транскрищціи и о грамматическихъ особенностяхъ перевода; последнее иметь большое значение для изученія новогреческаго языка. Къ книгв приложенъ Глоссарій, значительно облегчающій пользованіе ею. — См. Byzantinische Zeitschrift. B. VI (1897), H. 2, S. 451-452.

Paul Allard. Le christianisme et l'empire Romain de Néron à Théodose Paris, Lecoffre 1897. XII, 307 стр. Bibliothèque de l'enseignement de l'Histoire ecclésiastique.—Изъ восьми главъ этой, написанной съ основательнымъ знаніемъ источниковъ и литературы, книги наиболее для насъ интересны четыре последнія, въ которыхъ рисуется религіозная политика Константина и его сыновей,—языческая реакція при Юліане, переходное время при императорахъ Валентиніане, Валенте и Граціане и окончательное торжество христіанства при Оеодосів Великомъ.—См. Вуг. Zeitschr., В. VI (1897), Н. 2, S. 462.

Ch. Diehl Les mosaiques byzantines du monastère de Saint-Luc. Напечатано въ Gazette des beaux-arts, 3 pér., tome 17 (1897) 37—52. — Диль, какъ бы дополняя свою монографію объ этомъ монастырѣ, появившуюся еще въ 1889 году, указываетъ въ концѣ своей новой работы на большую близость мозаикъ св. Луки съ извѣстнымъ менологіемъ Ватикана, который относится почти къ тому же времени, т. е. къ началу XI вѣка. Диль приложилъ къ своей статьѣ фотографическіе снимки, сдѣланные по

негативамъ Millet, объихъ церквей и мозаикъ. — См. Byz, Zeitschrift, B. VI (1897), H. 2, S. 466.

Lucien Magne. Mistra. Напечатано въ Gazette des beaux arts, 3 pér, tome 17 (1897) 135—148.—Мадпе, занимавшійся въ 1895 году фотографированіемъ въ Мистрѣ, сообщаетъ въ своей статьѣ о предпріятіи Millet, который при помощи архитектора Eustache и художника Ypermann'a задался цѣлью дать монографію о Мистрѣ, описываетъ отдѣльныя церкви и говоритъ о возникающемъ тамъ французскомъ вліяніи.— См. Вуz. Zeitsch. B. VI (1897), H. 2, S. 467.

Franz Cumont. L'astrologue Palchos. Напечатано въ Revue de l'instruction publique en Belgique 40 (1897) 1—12.—Въ этой небольшой стать в дълаются интересныя сообщенія изъ римскаго сод. Angel. 29 (С 4, 8), написаннаго въ Митилинъ въ 1388 году и заключающаго въ себъ ἀποτελεσματική βίβλος египетскаго астролога Палха, который жиль въ V въкъ по Р. Х. Изъ этого сочиненія можно почерпнуть свъдънія о болье древнихъ астрологическихъ трудахъ, узнать подробности объ императорскомъ египетскомъ префектъ Феодоръ, который явился въ Александрію въ мартъ 487 года, и объ узурпаторъ Леонтіъ, который въ царствованіе императора Зенона участвоваль въ извъстномъ возстаніи Илла (объ этомъ см. W. Barth. Kaiser Zeno. Basel, 1894, стр. 85 sq).—См. Вуг. Zeitschrift. В. VI (1897), Н. 2, S. 469.

N. Jorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle. Напечатано въ Revue de l'Orient Latin 4 (1896) 25—118.—Jorga издаетъ здёсь рядъ документовъ изъ государственнаго генуезскаго архива, которые содержатъ нёкоторыя интересныя подробности, касающіяся византійской исторіи XIV и XV вёка, а именно написанныя на латинскомъ языкё перечисленія генуезскихъ колоній въ Каффё (въ Крыму), Перё и фамагустё. Приложенный къ статъё ученый комментарій облегчаетъ пониманіе трудныхъ выраженій текста и даетъ много полезныхъ свёдёній по культурё, географіи и этнографіи латинскаго Востока.—См. Вух. Zeitsch. В. VI (1897), Н. 2, S. 464.

Fr. Didon. Constantinople, le Mont Athos, la Grèce. La dix-neuvième caravane des Dominicains d'Arcueil. 1894. Paris. Mersch éditeur. VIII — 298 стр. — Изящно изданная съ прекрасными рисунками книга Дидонъ, не имъя научнаго значенія, представляєть изъ себя рядъ замътокъ и воспоминаній по поводу его путешествія изъ Парижа въ Константинополь, на Авонъ, гдѣ онъ посътилъ русскіе монастыри, Салоники, Авины, Пелопоннисъ и Корфу.

F. Nau. Les auteurs des chroniques attribuées à Denys de Tellmahré et à Josué le Stylite. Напечатано въ Bulletin critique 25 января 1897 г. стр. 54—58.—Основываясь на своей прежней работь, появившейся въ Bulletin critique отъ 15 іюня 1896 г. № 17 стр. 321—327 и отъ 25 августа № 24 стр. 464—479 и на основаніи статьи Нольдеке, помъщенной въ Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes за 1896 годъ, Нау прихо-

дить къ тому результату, что приписываемая Діонисію Телльмахрійскому хроника на самомъ дёлё принадлежить Іисусу Столинику, писавшему въ началё VI вёка.—См. Вуг. Zeitsch. B. VI (1897), H. 2, S. 447.

L. Duchesne. Les premiers temps de l'état pontifical. V. La maison de Theophylacte. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses I (1896) стр. 489—514. — Дюшенъ въ этой части своей работы говоритъ о печальномъ времени для римской церкви, начиная со вступленія на папскій престолъ Бенедикта IV въ 900 г. до отреченія Бенедикта V въ 964 г., когда сенаторъ Өеофилактъ и его родственники пользовались своимъ столь гибельнымъ для страны вліяніемъ. На страницѣ 502-й Дюшенъ говоритъ объ отношеніяхъ Альбериха, сына Марозіи, къ византійскому императору Роману Лекапину. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VI (1897), Н. 2, S. 463.

- J. Laurent. Skylitzès et Nicéphore Phocas. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В. VI (1897), S. 318—321. Вопреки мивню Вартенберга (см. Вуг, Zeitsch. 1895 т. IV стр. 478 sq.), который утверждаль, что хронисть Скилицій никогда не обвиняль Никифора Фоку въ томъ, что онъ, воспользовавшись голодомъ, удвоиль цвны на хлюбь и извлекъ изъ этого для себя большіе доходы (такое неправильное чтеніе текста, по мивнію Вартенберга, происходить будто-бы отъ ошибочнаго перевода Скилиція Габіемъ), Лоранъ на основаніи сопоставленія изв'єстій Люнтиранда, Льва Діакона, Кедрина и Зонары приходить къ такимъ результатамъ: 1) переводъ Габія не изм'єниль смысла греческаго текста Скилиція; 2) нужно признать, что во время голода Никифоръ Фока д'єствительно подняль ціну на хлібъ для пополненія своей казны, что не соотв'єтствовало, конечно, ни императорскому достоинству.
- I. Bidez et L. Parmentier, La tradition manuscrite de la vie de Saint Théodose par Théodore, d'après le Patmiacus 273. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В. VI (1897) S. 357—374. Какъ извъстно, четыре манускрипта библіотеки Патмосскаго монастыря—245, 246, 273 и 514 (по Саккеліону)—содержатъ въ себъ жизнеописаніе св. Феодосія. По мнѣнію авторовъ этой статьи три рукописи—245, 246 и 514—принадлежатъ Метафрасту, тогда какъ Крумбахеръ въ своемъ изслъдованіи «Studien zu den Legenden des H. Theodosios» предполагастъ, что кодексъ 245 представляетъ изъ себя редакцію, написанную Феодоромъ. Авторы статьи относять къ Феодору только кодексъ 273, который ими описывается, разбирается и признается однимъ изъ лучшихъ сохранившихся списковъ.
- P. Casanova. Numismatique des Danichmendites. Paris. 1896. 90 стр. съ приложеніемъ медальныхъ таблицъ. (Extrait de la Revue numismatique, années 1894, 1895 et 1896).—Династія Данишмендитовъ играла довольно важную роль въ эпоху первыхъ крестовыхъ походовъ. Находясь въ числів союзниковъ то крестоносцевъ, то Сельджуковъ и поддерживая сношенія какъ съ Константинопольскими императорами, такъ и съ атабе-



ками Мосула, Данишмендиты въ эту эпоху борьбы Востока съ Западомъ являлись посредствующимъ звеномъ между христіанской и мусульманской цивилизаціей. Естественно, что и нумизматика ихъ отражаеть на себъ это любопытное сибшеніе вившнихъ вліяній. Въ нумизматикв Данишменлитовъ встречаются монеты чисто византійскія и монеты чисто арабскія, часто съ надписями на обоихъ языкахъ, часто византійскія по типу съ арабскими надписями. Г. Казанова, въ виду того, что историческія свидетельства объ этихъ князьяхъ неясны и часто противоречивы, придаеть большую півну монетамъ. Прежде всего онъ описываеть монеты неизданныя или досихъ поръ еще не вполив описанныя, которыя представляють изъ себя первоначальный историческій элементь, неоспоримое основаніе для критики источниковъ. Затемъ съ помощью этого матеріала авторъ приступаетъ къ изученію источниковъ, старается ихъ показанія примирить съ показаніями монеть и излагаеть вкратцъ исторію Данишмендитовъ. Наконецъ, авторомъ приводится перечень всёхъ монетъ Ланишмендитовъ.

Самымъ достовърнымъ источникомъ г. Казанова считаетъ показанія Эзарфенна (Hezarfenn), которыя анализироваль Мордтманнъ въ своей работв о Данишмендитахъ 1). Трудъ Эзарфенна «Tenkih Tewarikhi mulouk», написанный на турецкомъ языкъ, превосходно согласуется съ показаніями монеть. Второе місто авторь даеть источникамь армянскимь, византійскимъ и сирійскимъ, которые были изучены Dulaurier въ его Introduction aux historiens arméniens des Croisades. Армянскіе источники, Матвъй Эдесскій, Григорій Священникъ, продолжатель Матвъя, и Михаиль Сиріець, дають очень цівныя подробности о нівкоторыхь изь Данишмендитовъ, но, къ сажаленію, говорять очень мало о начале и концъ этой династіи. Византійскіе историки, Анна Комнина и Никита Хоніать, дають гораздо болье бъдныя, хотя и правдоподобныя свъдынія. Сирійская хроника Абуль-Фараджа (Барь-Эбрея) даеть драгоцівнныя указанія на исторію посл'єднихъ Данишмендитовъ, когда авторъ является современникомъ описываемыхъ имъ событій. Третье місто занимаютъ историки арабскіе, Ибн-ал-Атиръ, Абульфеда и др.; ихъ показанія очень сбивчивы, неопределенны и поэтому большой пены иметь не могуть. Западные историки, Вильгельмъ Тирскій и Альбертъ Ахенскій, только подтверждають иногда сообщенія вышеупомянутыхь источниковь и новаго ничего не даютъ; при изложеніи событій ихъ данными можно совсвиъ не пользоваться.

Въ первой главъ своей работы (стр. 4—17) г. Казанова описываетъ монеты и на основаніи сопоставленія легендъ на монетахъ съ показаніями источниковъ устанавливаетъ генеалогію Данишмендитовъ, которая служитъ ему основаніемъ для изложенія ихъ исторіи, чъмъ занимается авторъ во второй главъ своего труда.

<sup>1)</sup> Cu. Zeitschrift der deutschen Morgenländischen Gesellschaft. B. XXX, 1876.

Не задаваясь цёлью написать исторію Данишмендитовъ ех professo, а имёя въ виду только установить данныя, необходимыя для толкованія, объясненія и классификаціи монетъ, г. Казанова посвящаетъ часть второй главы источникамъ исторіи и приводить въ переводё два разсказа Эзарфенна, — одинъ, указывающій на отношенія Данишмендитовъ къ Сельджукамъ, второй, представляющій изъ себя цёлую весьма важную монографію о Данишмендитахъ; далёв авторомъ излагается краткая исторія главной вётви Данишмендитовъ, затёмъ Мелитинской и другихъ. Въ третьей главё своего труда авторъ даетъ очень тщательное описаніе монетъ и печатей Данишмендитовъ (с. 60—89) съ весьма обстоятельной библіографіей; такимъ образомъ въ этомъ отношеніи г. Казанова дёйствительно облегчилъ трудъ для тёхъ, которые снова захотятъ приняться за изученіе этой любопытной нумизматики (см. с. 79).

Изученіе монеть Данишмендитовъ приводить автора къ слѣд. заключенію: вопреки обычаю мусульманскихъ князей писать на монетахъ имя Эмира правовърныхъ, своего сюзерена, Данишмендиты не дѣлаютъ этого, и такое систематическое, не исключительное уклоненіе отъ общаго правила объясняется г. Казанова совершенно особыми отношеніями Данишмендитовъ къ византійскимъ императорамъ (с. 89). Вообще ихъ монеты и печати имѣютъ византійскій и даже христіанскій характеръ (с. 59). Добросовъстная работа г. Казанова послужитъ хорошимъ подспорьемъ для лицъ, занимающихся Востокомъ въ XI и XII вѣкахъ.

Ch. de la Roncière. Charlemagne et la civilisation maritime au IX siècle. Напечатано въ Моуеп Age. Juillet-Août. 1896 p. 201-223).-Авторъ этой статьи, говоря о морскихъ нападеніяхъ на Галлію скандинавскихъ пиратовъ, на Италію и острова средиземнаго моря мусульманъ въ царствованіе Карла Великаго, разсказываеть о мірахь, принятых этимь императоромъ къ усиленію флота, къ укрѣпленію границъ и къ устройству на югъ Франціи своего рода телеграфа, который бы посредствомъ извъстныхъ знаковъ сообщалъ о появленіи подозрительныхъ кораблей. Коснувшись византійско-франкскихъ отношеній въ это время, авторъ дізаетъ экскурсъ въ область византійской морской администраціи и, пользуясь данными Константина Багрянороднаго и Тактики Льва Мудраго, даетъ описаніе византійскихъ судовъ, ихъ военныхъ д'виствій и приводитъ перечень многочисленнаго штата византійскихъ морскихъ начальниковъ. Морское дізо Византій оказало свое вліяніе и на Францію, которая приняла въ свой словарь нъкоторые новогреческие морские термины. По миънію автора. Франція восприняла ніжоторыя слова византійской стратегіи немного подътски, не вникая въ ихъ смыслъ. Но въ продолжении нъсколькихъ въковъ и различными путями другіе ученики тёхъ-же самыхъ учителей раскрыли смыслъ: это были Норманны, а потомъ Генуэзцы.

I. Bidez et L. Parmentier. De la place de Nicéphore Callistos Xanthopulos dans la tradition manuscrit d'Evagrius. (Отд'яльный оттискъ изъ Revue de l'instruction publique en Belgique. T. 40 (1897). 3-e livraison. 16 стр.).—

Digitized by Google

Эта работа двухъ молодыхъ бельгійскихъ ученыхъ доказываетъ, что Cod. Вагосс. 142 церковной исторіи Евагрія есть тотъ, изъкотораго черпаль свои свёдёнія при составленіи собственной церковной исторіи Никифоръ Каллистъ Ксаноопуль, такъ что всё попытки извлечь изъ Ксаноопула что-нибудь полезное для текста Евагрія должны считаться тщетными. Дале ученые говорять о происхожденіи перечня главъ въ рукописяхъ Евагрія и особенно въ Вагосс. 142. Здёсь можно найти сопоставленіе и оцёнку рукописей Евагрія.—См. Вуг. Zeitschrift. В. VI. Н. 3—4 (1897). S. 602.

F. Macler. Les apocalypses apocryphes de Daniel. Thèse. Paris, Imprimerie de Charles Noblet 1895. 113 стр.—Заслуга этой работы заключается вътомъ, что она даетъ переводы и тъмъ дълаетъ доступными для всеобщаго пользованія всё до сихъ поръ извъстные апокалипсисы Данінла: одинъ персидскій, одинъ коптскій, одинъ армянскій и шесть греческихъ Историческая интерпретація текстовъ оставляетъ желать лучшаго.—См. Вуz. Zeitsch. В. VI. Н. 3—4 (1897), S. 603.

F. Nau. Étude sur les parties inédites de la chronique ecclésiastique attribuée à Denys de Tellmahré (→ 875). (Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien 2 (1897) р. 41—68).—Нау, разсматривая третью часть этой хроники, какъ вторую книгу Церковной Исторіи Іоанна Эфесскаго, думаеть, что одну изъ составныхъ частей послѣдней образуетъ хроника, приписываемая Ассемани Іисусу Столинику. Нау анализируетъ также вторую часть хроники Діонисія, которая заимствована изъ Сократа.—См. Вуг. Zeitschr. В. VI, Н. 3—4 (1897). S. 607.

F. Nau. Note sur l'époque à laquelle écrivait l'historien Zacharie de Mitylène. (Напечатано въ Journal Asiatique. Neuvième série. T. IX Mai—Juin 1897. р. 527—531.).—Нау, на основаніи неизданныхъ еще текстовъ такъ называемаго Діонисія Телльмахрійскаго, вопреки Ланду, который утверждаеть, что Захарія Митилинскій писаль до 519 года (Land. Anecdota Syгіаса. III р. XII), полагаеть, что посл'ёдній не только не остановился на 518 год'є, но и продолжаль свою исторію далёе 544 года.

Hubert Pernot. Grammaire greeque moderne. Avec une introduction et des index. Paris, Garnier frères (1897). XXXI, 262 стр. 8°.—Составитель этой новогреческой грамматики, положившій въ основаніе своей работы недавно появившуюся въ Германіи новогреческую грамматику Тумба (Thumb), принесеть очевидно большую пользу изученію новогреческаго языка во Франціи. Какъ и Тумбъ, Перно обращаеть свое вниманіе только на собственно народный языкъ.—См. отзывъ Карла Крумбахера въ Вух. Zeitsch. B. VI, H. 3—4 (1897), S. 616—617.

Mgr. De Groutars. Les Italo-Grecs. Leur langue et leur origine. (Напечатано въ Le Musée Belge I, 1897, р. 1—18, продолжение слъдуетъ).—Авторъ этого труда даетъ въ формъ введения обзоръ работъ, касающихся истории и языка живущихъ еще теперь въ Италии Грековъ, выводитъ на основании изданныхъ учеными Zampelios и Trinchera греко-италийскихъ

документовъ некоторыя историческія заключенія, даетъ образпы этихъ документовъ и современныхъ итало-греческихъ діалектовъ, дівласть сообщенія о греческихъ текстахъ, которые написаны и напечатаны датинскими буквами, говоритъ наконецъ на основании работъ Пападопуло и Власта о греческой колоніи на Корсик' и воспроизводить изданную Пеллегрини корсико-греческую народную пъсню съ транскрипціей греческими буквами и съ приложениемъ французскаго перевода. Насколько эта работа является интересною по своему замыслу, настолько она оставляеть жедать дучшаго по своему выполненію. Авторъ не даль себъ труда даже приблизительно ознакомиться съ новой литературой по интересовавшему его вопросу, хотя последняя указана въ такой известной теперь книге. какъ Исторія Византійской Литературы Крумбахера; поэтому и вся работа при ея появленіи является уже устаръвшей по крайней мъръ лъть на двадцать. Надо надъяться, что авторъ этого труда въ случаъ продолженія своихъ занятій въ этой области, измінить свое отношеніе къ новой литературъ и съ нею ознакомится. См. отзывъ Карла Крумбакера. въ Вуz. Zeitschr. B. VI, H. 3-4 (1897), S. 617-618.

Léon Clugnet. Dictionnaire grec-français des noms liturgiques en usage dans l'église grecque. Paris. A. Picard 1895. 186 стр. XII.—Литургическія книги греческой церкви очень мало извъстны въ Западной Европъ. По мнънію автора этого небольшого словаря, очевидно ревностнаго католика, теперь существуетъ много причинъ западнымъ христіанамъ и въ частности французамъ, обратить свои взоры на Востокъ. Здёсь авторъ иметъ въ виду то явное или тайное стремленіе «грековъ-схизматиковъ приблизиться къ латинской церкви, которое, по мивнію автора, замівчается теперь среди Грековъ и къ чему такъ стремится папа Левъ XIII, желая возвратить заблудшихся овецъ въ лоно настоящей церкви (Préface, p. V-VI)». Имъя въ виду облегчить понимание греческихъ литургическихъ текстовъ, изобилующихъ многочисленными, на западъ мало извъстными терминами, авторъ и задался цёлью составить краткій объяснительный словарь такихъ терминовъ. Надо замътить, что послъдній долженъ служить особеннымъ подспорьемъ для предпринятаго l'imprimerie romaine de la Propagande изданія греческихъ церковныхъ текстовъ, которое будеть для греко-эллиновъ-католиковъ editio typica (Préf. p. VII). Самый словарь безусловно является полезной справочной книгой для Запада. Почти въ каждомъ словъ авторомъ указано его значение въ классическомъ языкв.

Pierre Batiffol. Anciennes littératures chrétiennes. La littérature grecque. Paris, Lecoffre 1897, XVI 347 стр. Bibliothèque de l'enseignement de l'Histoire ecclésiastique.—Эта книга представляетъ изъ себя краткій, но самостоятельный очеркъ исторіи христіанско-греческой литературы отъ ея возникновенія до Юстиніана, т. е. до обычнаго начала византійской литературы. Книга состоить изъ трехъ главныхъ отдёловъ: 1) начала; 2) отъ Ипполита Римскаго до Лукіана Антіохійскаго; 3) отъ Аванасія до

Юстиніана. Для византійской исторіи им'веть значеніе третій отд'єль, въ которомъ разбираются: 1) соборы, апостольскія постановленія и т. д.; 2) церковно-историческая, 3) литургическая, гомилитическая, аскетическая и поэтическая и 4) догматическая и эксегетическая литература. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 618—619.

P. L. de G., S. J. Un monument de la foi du second siècle. L'épitaphe d'Abercius. Etudes publiées par des pères de la compagnie de Jésus. 71 (1897), p. 433—461.—Анонимный авторъ этой работы, вопреки мивніямъ Гарнака и Дитериха, защищаетъ христіанскій характеръ надписи Аверкія. — См. Вух. Zeitsch. B. VI, H. 3—4 (1897), p. 619. Ср. Виз. Врем. III, (1896), 317 сл.

Hipp. Delehaye S. J. La vie d'Athanase patriarche de Constantinople (1289—1293 г. и 1304—1310). Напечатано въ Mélanges d'archéologie et d'histoire 17 (1897) р. 39—75. — Біографія патріарха Аванасія, находящаяся въ Codex VII 22 библіотеки Барберини, въ сборникѣ житій Святыхъ и гомилій, которымъ пользовались уже нѣкоторые прежніе ученые, написана современникомъ; послѣдній, сообщая интересныя свѣдѣнія о жизни Аванасія до его патріаршества, страдаетъ такимъ многословіемъ, что издатель въ нѣкоторыхъ мѣстахъ позволилъ себѣ сокращенія. Языкъ біографа указываетъ на хорошее знакомство съ твореніями Григорія Назіанзина и на желаніе блеснуть классическимъ образованіемъ.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897). S. 625.

Franz Cumont, Les Actes de S. Dasius. Напечатано въ Analecta Bollandiana 16 (1897) р. 1—16.—Хотя заключающіеся въ греческомъ парижскомъ кодексѣ XI вѣка № 1539 акты св. Дасія оказываются довольно плохимъ переводомъ латинскаго оригинала, тѣмъ не менѣе они въ соединеніи съ двумя сообщеніями изъ Martyrologium Hieronymianum позволяють считать историческимъ фактомъ то обстоятельство, что римскій солдать Дасій, отказавшись исполнять выпавшую но жребію на его долю роль «царя» въ праздникѣ Сатурналій, былъ осужденъ какъ христіанинъ и 20 ноября 303 года обезглавленъ въ Аксіополѣ въ Мезіи. Кюмонъ кромѣ парижскаго текста издалъ два короткихъ сообщенія о Дасіи изъ Синаксаріевъ: 1) Menol. Basil. Synax. Sirm., 2) соd. Ambros. D. 74 Sup. S. XI.—См. Вуz. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 626.

Le Comte Couret. La prise de Jérusalem par les Perses en 624. Trois documents nouveaux. Orléans, H. Herluison, 1896, 46 стр. Также напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 2 (1897) р. 125—164. — Издатель трехъ (собственно двухъ) новыхъ документовъ для исторіи взятія Іерусалима Персами изв'єстенъ уже давно своимъ сочиненіемъ «La Palestine sous les empereurs grecs» (Grenoble 1869). Теперь онъ издаль: 1) на основаніи Cod. Paris. lat. 3282 анакреонтическую оду патріарха Софронія съ небольшимъ прибавленіемъ, которое Курэ считаетъ вторымъ документомъ, тогда какъ другой издатель этой оды на основаніи того же кодекса и съ тъмъ же прибавленіемъ сливаетъ последнее съ одой, видя въ немъ лишь простой припъвъ; см. Leo Ehrhard u. W. Studemund. Programm

des katholischen Gymnasiums zu Strassburg, 1887; 2) находящійся въ Соd. Paris. Arab. 262 арабскій разсказъ объ этомъ событіи, представляющій изъ себя переводъ греческаго текста, издатель приводить въ оригиналь (послыдній напечатанъ только въ Revue de l'Orient chrétien) и сообщаетъ обработанный оріенталистомъ Jacques Broydé французскій переводъ арабской версіи. Греческій текстъ «contracté et défiguré par les abréviations» разобраль извыстный парижскій палеографъ Н. Lebègue, а объяснить его взяль на себя трудъ первый знатокъ греческаго языка въ Орлеанъ Н. Anatole Bailly. Отсюда видно, что для самого издателя работы оставалось не особенно много. — См. Вуг. Zeitsch, В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 629—630.

Е. Rey, Résumé chronologique de l'histoire des princes d'Antioche. Напечатано въ Revue de l'Orient Latin 4 (1896) р. 321—407.—Изв'єстно, что Греки влад'вли Антіохіей съ 969 по 1084 годъ, такъ что, когда 3 іюня 1098 года крестоносцы овлад'вли этимъ городомъ, въ немъ три четверти населенія было греческимъ. Рей даетъ основательно составленный очеркъ исторіи Антіохійскаго княжества, въ которомъ выясняются отношенія къ византійскому государству и къ греческому населенію Антіохіи.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 632.

E. Blochet, L'Histoire d'Alep de Kamal-ad-Din. Version française d'après le texte Arabe. Напечатано въ Revue de l'Orient Latin, 4 (1896) р. 145—225.—Объ этомъ переводъ, продолжение котораго еще будетъ слъдовать, можно упомянуть, потому что содержание историческаго сочинения Кемаледдина имъетъ также нъкоторое отношение и къ византійской исторіи.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 632.

N. lorga. Philippe de Mézières, 1327—1405, et la croisade au XIV siècle. Paris, E. Bouillon. 1896. XXXIV—555 ст.—Рецензія появилась въ Revue de l'Orient Latin 4 (1896), p. 421—423.

N. lorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle. Напечатано въ Revue de l'Orient Latin. 4 (1896) р. 226—320.—Въ этомъ продолженіи своихъ научныхъ изследованій (см. Вуг. Zeitsch. VI S. 464) авторъ даетъ богатыя извлеченія изъ документовъ венеціанскаго, генуэзскаго и другихъ архивовъ, которые бросаютъ новый свётъ на отношенія итальянскихъ республикъ къ магометанскимъ государствамъ, а также и на некоторые факты византійской исторіи, напр. на путешествіе по Западу императора Мануила Палеолога, и на географію и этнографію прежнихъ византійскихъ странъ.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 633.

L. de Mas Latrie. Documents concernant divers pays de l'Orient Latin 1382—1413. Напечатано въ Bibliothèque de l'École des chartes. 58 (1897) р. 78—125.—Публикація недавно умершаго Mas-Latrie заключаеть въ себъ семь списанныхъ покойнымъ Michel Perret документовъ изъ Венеціанскихъ архивовъ (№ 3 и 7 на итальянскомъ, прочіе на латинскомъ языкъ), касающихся отношеній Венеціи съ одной стороны,—Мореи, Кипра



и Асинъ съ другой. Эти публикаціи служать прекраснымъ дополненіемъ къ изданіямъ Шафарика (Acta archivii Veneti, Belgrad 1860) и Сасы (Documents inedits, Paris 1880 — 1883. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897) S. 633.

A. D. Xénopol. Histoire des Romains de la Dacie Trajane depuis les origines jusqu' à l'union des principautés en 1859. Съ предисловіемъ Альфреда Рамбо. Paris. E. Leroux 1896. 2 тома.—Рецензія написана І. В. Вигу въ The English Historical Review 12 (1897) р. 330—333.

Carra de Vaux. Les souvenirs du concile de Florence. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien 2 (1897) р. 69—93. — Пребываніе автора во Флоренціи навело его на мысль дать описаніе собора 1439 года; къ стать в приложено два рисунка, именно 1) могила умершаго во время Флорентійскаго собора константинопольскаго патріарха и 2) картина поклоненія волхвовь въ часовнъ Palazzo Piccardi.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 635.

А. d'Avril. Bulgarie chrétienne. Première partie. Eglises Bulgares. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien 2 (1897) р. 5—40.—Авторъ этой работы разсказываетъ судьбу болгарской церкви начиная съ приписываемаго Дамасу I основанія папскаго викаріата въ Өессалоникъ до отмъны болгарскаго патріархата Охриды (1767) и Тернова. — См. Вуз. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 635.

André Ferradou. Des Biens des monastères à Byzance. Bordeaux. 1896. 254 стр.—Книга Ферраду, имёющая своимъ содержаніемъ интересный вопросъ о монастырскихъ имфијяхъ въ Византіи, распадается на двф части. Первая часть (с. 11-69), озаглавленная Histoire des biens des monastères, издагаеть вкратит исторію развитія монастырской жизни въ Византій, начиная съ возникновенія монастырей и кончая завоеваніемъ Константинополя Турками. Вторая часть (с. 71—248) «Du régime des biens des monastères» занимается вопросами объ основаніи монастырей, о различныхъ ихъ видахъ; авторъ различаетъ монастыри самостоятельные (autodespotes), императорскіе, патріаршіе, метрополичьи, епископальные, монастыри, находящіеся въ зависимости отъ другого богоугоднаго учрежденія, и, наконецъ, монастыри, которые были собственностью частнаго лица. Далее авторъ книги касается вопросовъ о монастырскомъ патронатъ, объ источникахъ монастырскихъ имъній, объ ихъ администраціи, отчужденіи, привилегіяхъ и т. д. Очень было-бы желательно, чтобы это сочинение подверглось критик' спеціалиста, который бы выставиль какъ достоинства, такъ и недостатки этого труда; последнихъ, вероятно, найдется не мало.

Lucien Magne. Mistra. Напечатано въ Gazette des beaux-arts 478, livraison (1 avril 1897) р. 301—313 съ семью изображеніями въ текстъ и однимъ цвътнымъ рисункомъ.—Въ этой статьъ, гдъ Мадпе довольно подробно останавливается на фрескахъ, которыя сохранились въ отдъльныхъ церквахъ Мистры, онъ кончаетъ свою работу, о началъ которой

было сдѣлано упоминаніе нами выше.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, H, 3—4 (1897), S. 641.

G. Botti. Fouilles à la colonne Théodosienne (1896). Ме́тоіге présenté à la Société archéologique d'Alexandrie. 1897. 142 стр. съ иллюстраціями въ тексть. —Ботти, дѣятельный консерваторъ греко-римскаго музея въ Александрій, съ помощью александрійскаго археологическаго общества, предприняль раскопки у подножія такъ называемой колонны Помпея. Послѣднее имя было дано этой колоннъ на основаніи неясной надписи фундамента. Ботти увъренъ, на что указываеть заглавіе его работы, что колонна есть произведеніе династіи Өеодосія. —См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 639.

Charles Diehl. Mosaïques bysantines de Saint Luc. Напечатано въ Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, deuxième fascicule du Tome III (fondation Eugène Piot) 1896. р. 1—18.—Эта работа Диля представляетъ изъ себя комментарій къ фотографіямъ Millet; изъ последнихъ въ нее вошли Воскресеніе (таб. XXIV), Христосъ, св. Лука и неизв'єстный святой (XXV): въ текст'є пом'єщены св. Димитрій и общій видъ мозаичныхъ украшеній главнаго апсида. Диль разсуждаетъ о тип'є Воскресенія и объ изм'єненіи иконъ подъ вліяніемъ монашескаго направленія въ XI в'єк'є и выводить отсюда новыя данныя для своего датированія мозаикъ св. Луки, которыя онъ относить къ первымъ годамъ XI в'єка.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 640.

H. Hubert. Observations sur la chronologie de Théophane et de quelques lettres des papes (726—774). Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В VI. Н. 3—4 (1897), S. 491—505.—Имѣя въ виду уже давно замѣченныя ошибки въ хронографіи Өеофана за время Льва III и Константина V Копронима, гдѣ годы Өеофана не согласуются съ его индиктіонами, авторъ статьи, обращая вниманіе на то, что при Львѣ III въ 726 году индиктіонъ былъ императорскимъ декретомъ удвоенъ, и пользуясь хронологическими указаніями, почерпаемыми изъписемъ современныхъ папъ, старается исправить хронологію Өеофана.

H. Castonnet-Des-Fosses. L'Abyssinie et les Italiens. Paris. 1897. 394 стр.— Въ этой не претендующей на ученое значение книгъ можно найти главы, касающияся введения христинства въ Абиссинии и ея отношений къ Византия въ царствование императоровъ Юстина I и Юстиниана Великаго, т. е. въ VI въкъ.

Подробныя рецензіи появились на книги:

Charles Diehl. L'Afrique byzantine, histoire de la domination byzantine en Afrique (538—709). Paris 1896. Рец. Gabriel Millet въ Revue historique LXIV, 1897.

Gustave Schlumberger. L'épopée byzantine a la fin du X sicèle. Paris 1896. Pen. Gabriel Millet Be Revue historique LIII, 1897.

А. Васильевъ.



#### ИТАЛІЯ.

Solone Ambrosoli. Vocabolarietto pei Numismatici. Milano, Ulrico Hoepli 1897. VII—134 стр. — Амброзоли въ своей небольшой книжкѣ даетъ возможность начинающему заниматься нумизматикой оріентироваться въ нумизматической терминологіи. Авторъ принимаеть въ расчетъ семь языковъ: итальянскій, нѣмецкій, французскій, англійскій, испанскій, латинскій и новогреческій. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI (1897), Н. 2, S. 468.

Orazio Marucelli. Le recenti scoperte nel duomodi Parenzo. Напечатано въ Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana II, № 1—3, стр. 1—31 отдѣльнаго оттиска, съ таблицами.—См. Вуг. Zeitsch. В. VI (1897), Н. 2, S. 467.

Bessarione. Pubblicazione periodica di studi orientali. Roma-Siena, Tipografia S. Bernardino in Siena 1896—1897. Anno I (1896—1897) № 7— 12. — Характеръ публикацій Bessarione остался такимъ-же, какъ и въ первыхъ своихъ щести номерахъ, т. е. этотъ журналъ обращаетъ главное вниманіе на современный вопрось о дерковной уніи и на настоящее положеніе различныхъ восточныхъ церквей. Иногда впрочемъ встрвчаются въ этомъ журналь статьи, ничего общаго не имьющія съ его программой; такъ напр. Изследование о Гомере (с. 382 sq.), которое помъщено здъсь съ цълью «d'infiorare le gravi pagine del Bessarione di qualche amenità letteraria». Къ статьямъ, имѣющимъ отношеніе къ Византін, можно отнести следующія: I sette dormienti (la leggenda greca и т. д.); I Pontefici Romani nella liturgia greca; La fête de l' Εἴσοδος dans l' Eglise grecque; Il funerale greco; Alcune ricerche sulla vita del Bessarione; Bizanzio ed Alessandria nella storia del Giacobitismo; Mesrob e l'alfabeto Armeno; Le 28-e canon de Chalcédoin; L'elezione del Patriarca greco-ortodosso di Costantinopoli; Del luogo del martirio e del sepolcro dei Maccabei; La polemica religiosa in Oriente.—Cm. Byz. Zeitschrift. B. VI, H. 3— 4 (1897), S. 605—606.

N. Festa. Indice de' codici greci di Luca e di Pistoia. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica. 5 (1897) р. 221—228.— Греческія рукописи городовъ Лукки и Пистойи, каталогъ которыхъ изданъ Феста, не имъютъ научнаго значенія. Можно отмътить только Codeх изъ Лукки № 7, который заключаетъ въ себъ шесть tavole nautiche XVI стольтія съ греческой легендой. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI. Н. 3—4 (1897), S. 613—614.

C. Castellani. Il prestito dei codici manoscritti della biblioteca di S. Marco in Venezia ne' suoi primi tempi e le conseguenti perdite dei codici stessi. Напечатано въ Atti del Reale Istituto Veneto di scienze, lettere ed arti, tomo 8, serie VII 1896—1897, р. 311—377.—Извъстно, что кардиналъ Виссаріонъ подарилъ свою богатую библіотеку Венеціанской республикъ съ тъмъ условіемъ, чтобы его рукописи выдавались только по внесеніи извъстнаго залога и никогда не выдавались заграницу. Кастеллани из-

далъ и объясниль два регистра XVI въка, которые даютъ понятіе о практиковавшейся на самомъ дълъ системъ выдачи рукописей и доказывають, что распоряженіе Виссаріона не привело къ желаннымъ результатамъ; послъднее мы видимъ изъ приведеннаго у Кастеллани интереснаго перечня утерянныхъ библіотекою св. Марка рукописей и указанія ихъ настоящаго мъстонахожденія. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 614.

- (H. Grisar). Una imitasione dell' Apostoleion di Costantinopoli a Roma nel VI secolo. Il primitivo altare nella basilica romana dei SS. XII Apostoli. La scoperta delle reliquie dei SS. Apostoli Filippo e Giacomo nel 1873. Le Tre Fontane, luogo della decapitazione di San Paolo, e i monaci greci introdottivi nel VI secolo. Haueyataho въ La Civiltà Cattolica, Anno 48, Serie XVI, Vol. X, Quaderno 1126 (1897) р. 467—479.—Въ первой замъткъ идетъ ръчь о построенной въ Римъ папами Пелагіемъ I (556—561) и Іоанномъ III (561—574) церкви во имя апостоловъ Филиппа и Іакова, которая послужила образцомъ для церкви Апостоловъ Въ Константинополъ. Содержаніе послъдующихъ замътокъ достаточно ясно изъ подробнаго заглавія. См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 639—640.
- (H. Grisar). L'omoforio o pallio Sacro di Grottaferrata. Напечатано въ La Civiltà Cattolica, Anno 48, Serie XVI, Vol. X, Quaderno 1118 (1897) р. 220—226.— Описаніе съ изображеніями. См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 641.
- 6. Mercati. П Palinsesto Ambrosiano dei Basilici. Rendiconti del Reale Istituto Lombardo di scienze e lettere, Serie II, Vol.30 (1897), 21 стр. Codex Ambros. F. 106. Sup., заключающій въ себъ между прочимъ изложеніе тридцати трехъ гомилій императора Льва Мудраго, представляеть изъ себя сплошной палимпсестъ. Въ первоначальномъ текстъ находятся остатки церковнаго гимна, житія неизвъстнаго Святого, разсказа о чудъ св. Димитрія и синаксаря; но большая часть листовъ палимпсеста содержить въ себъ текстъ Базиликъ въ элегантномъ минускульномъ письмъ X въка, который является древнъйшимъ до сихъ поръ намъ извъстнымъ кодексомъ Базиликъ. Меркати, разобравъ весь столь трудный для чтенія палимпсестъ, даетъ точное описаніе этой части рукописи. См. Вуз. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 644.
- C. Ferrini. I commentarii di Gaio e l'indice greco delle Istituzioni. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI, H. 3—4 (1897), S. 547—565. См. выше.

  A. Васильевъ.

### АНГЛІЯ.

Samuel Krauss. Marinus a Jewish philosopher of antiquity. Напечатано въ The Jewish Quaterly Review 9 (1897) стр. 518—519. — Авторъ этой замътки хочетъ видъть въ Маринъ, извъстномъ біографъ Прокла, еврея. — См. Вуz. Zeitschrift. В. VI. Н. 3—4 (1897) S. 595.

Alfred Gudeman. Conjectural restoration of the so-called Carmen Gothicum. Напечатано въ Americana Germanica. Vol. I (1897), р. 45-53.—Авторъ статьи, не будучи знакомымъ съ новой основательной работой Крауза (Carl Kraus. Das Gotische Weihnachtsspiel. 1895. Cm. Byz. Zeitsch. B. VI, H. 1. S. 201), конечно, не могь быть на высотв своей задачи; онъ въ основаніе своей работы полагаеть сочиненія К. Мюллера въ Zeitschrift für deutsche Philologie (B. XIV. 1882) и Руд. Кегеля (Kögel) Geschichte der deutschen Litteratur I (Strassburg, 1894, стр. 34-39), которыя послъ работы Крауза, напечатанной въ Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Litteratur (B. XX, 1895, S. 224—257), уже не имъютъ своего прежняго значенія. Поэтому оказывается, что нікоторыя изъ догадокъ г. Гудемана еще ранве появленія ихъ въ печати были уже предвосхищены и опровергнуты Краузомъ. Но то, къ чему г. Гудеманъ приходить, основываясь на выше упомянутыхъ двухъ своихъ предшественникахъ, заслуживаетъ одобренія. — См. Вуг. Zeitsch. В. VI, Н. 3-4 (1897) S. 600.

Benj. Ide Wheeler. The question of language-standart in Modern Greek. Напечатано въ The American Journal of Philology 18 (1897) р. 19—25.— Эта небольшая статья заключаеть въ себъ замъчанія къ вопросу о новогреческомъ языкъ и нъкоторыхъ пособіяхъ для изученія послъдняго.— См. Вуz. Zeitsch. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 618.

Allan Menzies. Ante-Nicene Christian Library. Additional volume, containing early christian works discovered since the completion of the series, and selections from the commentaries of Origen. Edinburgh, Clark, 1897. VII—533 стр.— Въ этотъ дополнительный томъ къ двадцати четыремъ томамъ англійскаго перевода доникейскихъ христіанскихъ писателей вошли также нѣкоторыя произведенія, которыхъ доникейское происхожденіе является нѣсколько сомнительнымъ, какъ напр. Завѣщаніе Авраама.— См. Вуг. Zeitschr. В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 619.

W. M. Ramsay. The cities and bishoprics of Phrygia, being an essay of the local history of Phrygia from the earliest times to the Turkish conquest. Vol. I. Part II. West and West-Central Phrygia. Oxford, at the Clarendon-Press. 1897. XVI, 353—792 стр. — Этотъ новый капитальный трудъ извъстнаго англійскаго ученаго, представляя изъ себя вторую часть перваго тома, появленіе первой части котораго было отмѣчено уже на страницахъ Византійскаго Временника (см. т. III стр. 199—200), даетъ исторію Фригіи отъ древнъйшихъ временъ до турецкаго завоеванія. Главная часть книги посвящена христіанскому времени Фригіи, которое такъ важно для византійскихъ изслъдованій; пользуясь надписями и литературными источниками Рамзай рисуетъ живую картину исторіи Фригіи. Интересна очень глава о надписи Аверкія, которую Рамзай считаєть вопреки Дитериху христіанской. Эта часть заключаєть въ себъ исторію области источниковъ Меандра, центральную Фригію, особенно города Ецепейа и Кеlainai-Аратейа и орошаємое правыми притоками

Меандра плоскогоріе, такъ что для второго тома остается еще больше, чёмъ половина территоріи Фригіи. Къ книге приложены три карты, двё монетныхъ таблицы и много рисунковъ въ тексте. — См. Вуг. Zeitsch. . В. VI, Н. 3—4 (1897), S. 635.

- J. B. Bury. Iveron and our Lady of the Gate. Hermathena 10 (1897) р. 71—99. — Англійскій ученый Вигу въ своей новой небольшой работь разбираетъ три источника, касающіеся основанія Иверскаго монастыря на Авонъ и хранящейся тамъ извъстной иконы Божьей Матери Портаитисса, которая находится надъ входными воротами въ монастырь, именно: 1) грузинское житіе св. Евеимія, рукопись котораго хранится въ С.-Петербургскомъ Азіятскомъ Музев; этимъ житіемъ пользовался еще Броссе въ своей «Histoire de la Géorgie», но, къ сожальнію, не перевель его цъликомъ, а въ новъйшее время Шлумбергеръ въ своей недавно вышедшей «L'épopée byzantine». 2) Греческій разсказъ (Διήγησις), еще не изданный, въ Московской синодальной библіотек в (Cod. Mosq. Syn. 436; № 404 по каталогу арх. Владиміра), ошибочно названный Броссе, а за нимъ и Шлумбергеромъ Vita S. Euthymii. 3) Родственный московскому тексту греческій разсказъ (Υπόμνημα) въ Cod. 10 въ Lincoln College Оксфорда. Безъ всякаго сомнънія, оба греческихъ текста имъютъ между собою очень близкое сходство; но быль-ли διήγησις основаніемь для ύπόμνημα, или, что въроятиве, оба разсказа исходять изъ одного общаго источника, и быль-ли, наконець, этимъ общимъ источникомъ грузинскій оригиналъ или его греческій переводъ, — на всѣ эти вопросы Вигу не рвшается ответить до изданія московскаго текста и надвется, что «проф. Помяловскій или кто-нибудь другой изъ многочисленныхъ русскихъ византинистовъ найдутъ время для его изданія» (р. 77). Оксфордскій тексть, который въ греческомъ подлинникъ изданъ Bury въ концъ его статьи (р. 86-99), можеть быть раздёлень на шесть слёдующихъ частей:
- 1) Въ началъ говорится о торжествъ христіанства при Константинъ Великомъ и о томъ, что уже съ этого времени монахи начали селиться и строить храмы на горъ Авонъ (§ 1).
- 2) Разсказъ о св. Петрѣ, которому явившаяся во снѣ Богоматерь съ Сыномъ велитъ итти и поселиться на горѣ Авонѣ (§ 2).
- 3) О построеніи Лавры св. Аванасіемъ, о приход'в на Авонъ иверійца Іоанна и его сына Евенмія, котораго отецъ привелъ туда изъ Константинополя (§ 3).
- 4) О томъ, какъ Торникій явился на Авонъ, какъ онъ, по требованію императрицы Өеофано, отправился въ Иверію и съ помощью иверійскихъ войскъ одержалъ блестящую побъду надъ Склиромъ, слъдствіемъ которой было основаніе иверійскаго монастыря (§§ 4—5).
- 5) Исторія иконы Богородицы въ Никев и ея чудеснаго появленія въ Иверійскомъ монастырів (§§ 6—10).
  - 6) Чудеса, приписываемыя икон'в Божьей Матери (§§ 6-10).

Въ разсказѣ объ одномъ изъ чудесъ упоминается о мусульманскомъ нападеніи, которое было связано съ экспедиціей на Константинополь. Вигу видитъ здѣсь завоеваніе его турками въ 1453 году и поэтому говоритъ, что изъ этого можно было бы заключить, что ὑπόμνημα составлено не раньше конца XV вѣка.

J. B. Bury, Inedita Nicephori Blemmydae. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI, H. 3—4 (1897), S. 526—537. — Недавно появившееся изданіе Гейзенберга (Heisenberg) автобіографіи Никифора Влеммиды и его поэтическихъ произведеній побудило Bury опубликовать два до сихъ поръ еще неизданныхъ его текста изъ Codex Baroccianus 131. Первый текстъ представляетъ изъ себя письмо Никифора къ Михаилу II, эпирскому деспоту, съ которымъ онъ познакомился въ бытность свою въ Македоніи и Оессаліи въ 1238/9 году; второй-же-гимнъ съ акростихомъ въ честь Григорія Чудотворца, находящійся въ томъ же кодексі б. 360. Въ концъ своей публикаціи Вигу исправляєть одно мъсто въ каталогъ Kokca (Coxe) Catalogi codicum manuscriptorum bibliothecae Bodlejanae. Pars prima, recensionem codicum graecorum continens. Oxonii 1853; надо читать такъ: 8) Blemmydae Epitome physica, fol. 64—111 v и 112 v. 9) Notitia brevis de S. Paulo Apostolo, fol. 112 г (позднъйшая, не имъющая никакого значенія вставка). 10). Petri Damasceni tractatus quattuor, fol. 113 r.

Fred. C. Conybeare. Ananias of Shirak (A. D. 600—650). Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. VI, H. 3—4 (1897), S. 572—584. — Сопуbeare даетъ два произведенія армянскаго ученаго первой половины VII вѣка Ананія въ англійскомъ переводѣ. Первое произведеніе представляетъ изъ себя очень интересную автобіографію ученаго, который въ поискахъ за истиннымъ знаніемъ и наукой изъ Арменіи пришелъ въ Константинополь, откуда его отправили въ Трапезунтъ къ извѣстному «учителю Византіи, исполненному мудрости и знающему армянскую литературу» Тихику (Тусһісия). Послѣдній, разсказывая Ананію свою прошлую жизнь, сообщаетъ о своемъ посѣщеніи Антіохіи, Іерусалима, Александріи, Рима, Константинополя и Афинъ. Второе произведеніе имѣетъ своимъ содержаніемъ трактатъ на праздникъ Пасхи.

А. Васильевъ.

# ГРЕЦІЯ и ТУРЦІЯ.

Φωτίου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως έγκώμιον εἰς τὴν άγίαν πρωτομάρτυρα Θέκλαν ἐκδ. ὑπὸ Σ. Άριστάρχου [Έκκλησιαστική Άλήθεια XVI, 1896, стр. 21-29].—Γ. Аристарки, великій логоветь вселенскаго патріархата, напечаталь здѣсь новый неизданный трудъ патріарха Фотія, именно поквальное слово св. Өеклѣ. Изданіе это сдѣлано по рукописи Московской Синодальной (бывшей Патріаршей) библіотеки 1022 года № 162 (Влад. № 380) и по другой рукописи XVII вѣка, хранящейся въ Иверскомъ

монастырѣ на Асонѣ. Въ предисловіи издатель выражаетъ миѣніе, что это похвальное слово патріархъ Фотій произнесъ 24-го сентября 865 года, когда Оскла, сестра Василія Македонянина, вышла замужъ за императора Михаила III.

Александръ Е. Лавріотъ ('Αλέξανδρος 'Ε. Λαυριώτης), Συλλογή τῶν διαφόρων ἐχκλησιαστικῶν ἀκολουθιῶν ['Εχκλ. 'Αλήθεια 1895, стр. 164 — 166]. — Подъ этимъ заглавіемъ Лаврскій монахъ на Авонѣ Александръ напечаталъ по рукописи Авонской Лавры № А. 165 текстъ одного послѣдованія вечерни въ большіе праздники въ стихахъ. О времени написанія рукописи издатель ничего не сообщаеть. Объ этой вечернѣ много говоритъ Симеонъ Солунскій, сообщеніе котораго и перепечаталъ о. Александръ въ 'Εχκλησ. 'Αλήθεια, т. XVI, 1896 г. стр. 37—39.

Александръ Е. Лавріотъ (Άλέξανδρος 'Ε. Λαυριώτης), Άκολουθία ψαλλομένη τη Κυριακή των Άγίων Πατέρων πρὸ της του Χριστου γεννήσεως, ήτοι της καμίνου [Έκκλησ. 'Αλήθεια, 1895, стр. 345—346].—Здѣсь напечатанъ по рукописи Авонской Лавры № Λ. 165 тексть чина пещнаго дѣйствія (της καμίνου), совершившагося въ позднѣйшія византійскія времена въ воскресный день предъ Рождествомъ Христовымъ. Въ этоть день совершался праздникъ отроковъ въ пещи, причемъ отроки облеченные въ бѣлое платье дѣйствительно вступали въ нарочно зажженную пещь. А. Дмитріевскому, который въ статьѣ своей «чинъ пещнаго дѣйствія: историко-археологическій этюдъ», помѣщенной въ первомъ томѣ (1894 г.) Византійскаго Временника, разъяснялъ византійское происхожденіе этого обряда, употреблявшагося въ древне-русской церкви, рукопись Авонской лавры оставалась неизвѣстною.

Ιοακимъ Форопулъ (Ἰωακείμ Φορόπουλος). ᾿Αχριβὴς καθορισμὸς τοῦ χρόνου τῆς ἐν τῷ οἰκουμενικῷ θρόνῳ τοποτηρητείας τοῦ πατριάρχου ᾿Αλεξανδρείας Μελετίου τοῦ Πηγὰ [Ἐκκλησ. ᾿Αλήθεια, XVI, 1896, стр. 14—15].—Іоакимъ Форопулъ, архимандритъ и архивофилаксъ Константинопольскаго патріарката, приводитъ здѣсь убѣдительное свидѣтельство о томъ, что Мелетій Пигасъ былъ мѣстоблюстителемъ Константинопольскаго патріарха не до 1599 года, какъ сказано въ Пατριαρχικοὶ Πίνακες г. Гедеона (стр. 540), но до марта мѣсяца 1598 года, и что съ апрѣля мѣсяца патріархомъ сдѣлался Матоей ІІ во второй разъ.

Александръ Е. Лавріотъ ('Αλέξανδρος 'Ε. Λαυριώτης), 'Ιστορικά ἐκ τοῦ ὑπ' ἀριθμὸν 185 τεύχους τῆς ἱερᾶς μονῆς Μ. Λαύρας ['Εκκλησ. 'Αλήθεια, т. XVI, 1896, стр. 118—119].—Здѣсь приведенъ небольшой текстъ изъ рукописи № 135 Лавры, заглавіе котораго слѣдующее: «Пερὶ τῶν Φράγγων. πῶς ἐσχίσθη ἡ ἐκκλησία τῆς 'Ρώμης ἀπὸ τῶν τεσσάρων πατριαρχῶν, τῆς Κωνσταντινουπόλεως καὶ τῶν λοιπῶν». О. Александръ не говоритъ здѣсь ни о времени написанія рукописи, ни о томъ, какая это рукопись. Однако этотъ текстъ уже изданъ въ 1869 г. Hergenröther'омъ [Monumenta graeca ad Photium ejusque historiam pertinentia p. 154—163], и за тѣмъ по рукописи Московской Синодальной библіотели проф. А. С. Павловымъ въ

его «Критическихъ опытахъ по исторіи древивищей греко-русской полемики противъ латинянъ» (С.-Петербургъ, 1878), см. приложеніе ІІ (стр. 132—134). Лаврская рукопись только увеличиваетъ число извъстныхъ уже разностей текста до 10-й главы.

Іоанимъ Форопулъ, архимандритъ (Ίωακεὶμ Φορόπουλος ἀρχιμανδρίτης), Ή πατριαρχεία Θεολήπτου β΄ τοῦ ἀπὸ Φιλιππουπόλεως (1585—86) κατὰ δύο ἔτη ἐπεκτεινομένη [Ἐκκλησ. ᾿Αλήθεια, XVI, 1896, стр. 156—158].—Въ этой статейкѣ архимандритъ Іоакимъ опровергаетъ Мануила Гедеона, который патріаршество вселенскаго патріарка Өеолипта ІІ ограниваетъ однимъ только годомъ (1585—1586). О. Іоакимъ приводитъ свидѣтельство одного сигиллія въ доказательство того, что Өеолиптъ продолжалъ патріаршествовать до 1588 года. Вопросъ возбужденный здѣсь архимандритомъ Іоакимомъ имѣетъ связь съ такими событіями, которыя вызвали большую перемѣну лицъ въ управленіи патріархата между 1585 и 1592 годами. Однако, ни Гедеонъ, ни архим. Іоакимъ не обратили на это вниманія. Мы надѣемся въ близкомъ будущемъ заняться этимъ вопросомъ въ особомъ изслѣдованіи.

Ιοακиμτο Φοροπιστο (Ἰωακείμο Φορόπουλος), Ἡ πατριαρχεία Θεολήπτου β΄ τοῦ ἀπὸ Φιλιππουπόλεως (1585—15) [Έχχλης, Άλήθεια, XVI 1896, ctp. 195— 196]. — Это дополнительныя замівчанія къ вышеприведенной статейків о патріархів Өеолиптів II. Здівсь архимандрить Іоакимь приводить отрывокъ одного сигилія патріарха Анеима IV, изъ котораго видно, что Өеолиптъ II патріаршествоваль и въ 1591-мъ году. Архимандрить Іоакимъ не знаетъ, что это было намъ извъстно давно изъ одного письма Киопрскаго епископа Максима Маргунія къ Осолипту. Это письмо написано въ августъ 1591 года и издано Саною въ Вюррафіхов одебіатра жері τοῦ πατριάρχου 'Ιερεμίου β'. Έν 'Αθήναις 1870, стр. 134—135. Приведенное архимандритомъ Іоакимомъ новое свидетельство просто подтверждаетъ хронологію упомянутаго письма. Изъ одного неизданнаго письма Александрійскаго патріарха Мелетія Пигаса мы знаемъ, что Өеолипть быль патріархомъ въ Константинопол'є также и въ 1592 году. Дівло заключается въ томъ, что Өеолиптъ какъ тогда, такъ и раньше былъ не каноническимъ патріархомъ Константинопольскимъ, а просто м'встоблюстителемъ отсутствующаго каноническаго патріарха Іеремін II, а этого не поняли ни архимандритъ Іоакимъ, ни Гедеонъ.

Христосъ Папаіоанну (Χρίστος Παπαιωάννου), 'Ο γνήσιος Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου λόγος «περὶ τῆς μόνης όδοῦ πρὸς τὴν σωτηρίαν τῶν ἀνθρώπων» [Έχχλησ. λλήθεια, XVI, 1896, стр. 194—195, 203—206, 210—212, 219—222, 227—229].—Извѣстно, что первый турецкій султанъ въ Константинополь Магометь II, въ обезпеченіе свободы исповѣданія православной восточной церкви въ своемъ государствѣ послѣ прекращенія власти Палеологовъ, пожелаль по примѣру своихъ предшественниковъ—христіанскихъ императоровъ, чтобы избранъ быль патріархъ православный и что для этого поста онъ предпочель Геннадія Схоларія. Панегиристь султана исто-

рикъ Критовулъ разсказываеть, что Магометъ такъ уважалъ Геннадія, что часто посъщать его съ учеными мусульманскими богословами и позводяль ему произволить свободно пренія о христіанской въръ [Müller. Fragm. histor. graec. t. V<sup>2</sup>, стр. 106—107]. Въ Historica politica Constantinopoleos [Crusii, Turcograecia. Tubingae 1584, стр. 16] приведено содержаніе одного слова, которое Геннадій произнесь въ присутствій султана: о въръ и христіанскихъ догматахъ. Въ Historia ecclesiastica [ibidem, стр. 109 — 119] констатируется, что бесёда Геннадія раздізлялась на 27 главъ, которыя и приведены тамъ же на греческомъ и турецкомъ языкахъ подъ заглавіемъ: «Τοῦ σορωτάτου καὶ λογιωτάτου κυροῦ Γενναδίου τοῦ Σγολαρίου καὶ πατριάργου Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, ὁμιλία ἡηθεῖσα περὶ τῆς όρθῆς καὶ ἀμωμήτου πίστεως τῶν χριστιανῶν». Cъ XVI вѣка этотъ тексть всегда считался подлиннымъ исповеданиемъ веры патріарха Геннадія, многократно издавался и сдівлался знаменитымъ въ богословской наукв. Однако немецкій ученый Otto въ Niedner's Zeitschrift für historische Theologie 1850, нашедъ его недостовърнымъ, высказался противъ подлинности текста и въ особенности восьми последнихъ главъ. Въ такомъ положении оставался вопросъ до 1893 года, когда Albert Jahn въ своихъ Anecdota graeca Theologica помъстилъ Геннадіевъ Dialogus Christiani cum Iudaeo. Въ этомъ діалогів на стр. 33 Геннадій говорить, что онъ дъйствительно написаль сочинение «περί τῆς μόνης πρὸς την σωτηρίαν των ανθρώπων όδου», и приводить даже и краткое содержаніе его. Г-нъ Х. Папаіоанну, пересмотръвъ извъстную уже подъ именемъ Геннадія «όμιλία περί τῆς όρθῆς καὶ ἀμωμήτου πίστεως τῶν γριστιανῶν» и убѣдившись, какъ и Otto, въ томъ, что этотъ текстъ въ такомъ видъ не достоинъ имени Геннадія, разсмотрѣлъ сочиненія Геннадія, находящіяся въ рукописяхъ въ библіотекъ Святогробскаго подворья, въ Константинополъ. Ему посчастливилось въ рукописи за № 35 найти подлинный текстъ подъ следующимъ заглавіемъ: «Γενναδίου μοναγού και πατριάρχου των τού Χριστού πενήτων περί της μόνης όδου πρός την σωτηρίαν των άνθρώπων έξεδόθη δὲ τῷ σουλτάνῳ, αἰτήσαντι μετὰ τὰς ἐνώπιον αὐτοῦ διαλέξεις ἐν τῷ Πατριαργείω τότε γεγενημένας, καὶ μετὰ τοῦτο ἄλλο συντομώτερον ἐξεδόθη. ήρμηνεύθη δὲ ἀμφότερα ἀραβικῶς καὶ οῦτως ἐδόθησαν». Изъ этого заглавія видно, что изв'єстный уже тексть со старымь турецкимь переводомъ составляетъ только конспектъ общирнаго слова Геннадія къ султану, и что текстъ подлиннаго слова, по мненію г. Папаіоанну, изв'єстенъ только изъ этой рукописи. Турецкаго перевода въ этой рукописи нѣтъ, а есть только греческій тексть, который въ цівломъ своемъ составів носить вполнъ характеръ стиля Геннадіева языка. Г. Папаіоанну теперь издаль изъ названной рукописи весь этотъ тексть, такъ что всякій можетъ имъть изъ него полное понятіе о тъхъ богословскихъ предметахъ, которыхъ Геннадій касался при преніи предъ султаномъ.

Алекс. Е. Лавріотъ (Αλεξ. Έ. Λαυριώτης), Άναγραφή τεύχους τῆς ἐν Ἄθφ βιβλιοθήκης τῆς ἰερᾶς μονῆς Μεγίστης Λαύρας ὑπ' ἀριθ. 171 Θέσ. Β΄. [Έκκλησ.

Άλήθεια, XVI, 1896 г. стр. 222—223, 230—231, 247—248].— Подъ этимъ заглавіемъ о. Александръ даетъ здёсь описаніе одной рукописи Лавры XII въка, а также изданіе одного находящагося въ немъ текста. По этой рукописи Г. Беглери и E. Legrand издали также стихотвореніе Константина Родія: «Έχφρασις δι' ιάμβων στίγων τοῦ ναοῦ τῶν ἀγίων ἀποστόλων καὶ μερική τις διήγησις τῶν τῆς Πόλεως ἀγαλμάτων καὶ τῶν ὑψηλῶν καὶ μεγίστων жіоνων». Та-же самая рукопись содержить еще следующіе византійскіе стихотворные тексты, большею частію безъименные: 1) Канонъ ямбическій на второй гласъ святому Василію великому, произнесенный поэтомъ предъ кесаремъ Іоанномъ; 2) другой ямбическій канонъ св. Іоанну Златоустому на тотъ же гласъ; 3) другой ямбическій канонъ на первый гласъ св. Іоанну Златоустому, составленный некимъ песнопевцемъ Меркуріемъ; 4) другой ямбическій канонъ на второй глась великомученику Өеодору Тирону, произнесенный патрикію Іоанну Весть; 5) «Марторіоч τοῦ ἀγίου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος διὰ στίγων ἰάμβων»; 6) другое «Μαρτύριον τοῦ ἀγίου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος, μεταφρασθέν διὰ στίχων λαμβικών παρά Μερκουρίου γραμματικού», Η 7) «Του έν άγίοις πατρός ήμων Ίωάννου του Χρυσοστόμου λόγος είς τὸν εὐαγγελισμὸν τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου, μεταφρασθείς διά στίγων ιάμβων». Τακимъ οбразомъ, въ этой рукописи содержится много матеріала въ стихахъ достойнаго печати, въ особенности же пять каноновъ, для сравненія ихъ съ подобными канонами св. Іоанна Дамаскина. О. Александръ изъ всёхъ вышеназванныхъ текстовъ сообщилъ только тексть слова св. Іоанна Златоуста на Благовъщение пресвятой Богородицы, переложенный на ямбические стихи. Въ этомъ стихотвореніи, по изданію о. Александра, заключается 241 стихъ. Кому принадлежить это произведеніе, Меркурію-ли Грамматику или же другому, намъ не извъстно.

Маргаритъ Е. Цумбалидисъ (Μαργαρίτης 'Ε. Τζουμπαλίδης), Σημείωμα περί τῆς ἱερᾶς μητροπόλεως Σισανίου ['Εχχλησ. 'Αλήθεια, XVI, 1896, стр. 331—332].— Въ этой статейкъ г. Цумбалидисъ, житель города Сіатиста въ Македоніи, изслъдуетъ вопросъ о началъ епархіи Сисанійской и затъмъ касается списка Сисанійскихъ митрополитовъ, составленнаго митрополитомъ Амасійскимъ Аноимомъ Алексудисомъ. Этотъ списокъ авторъ находитъ не полнымъ и не точнымъ. На основаніи надписей, диптиховъ и Registre Сисанійской митрополіи, г. Цумбалидъ сообщаетъ полный списокъ митрополитовъ въ числъ 16-ти, изъ которыхъ древнъйшій былъ Парееній (1639).

Александръ Е. Лавріотъ (Άλέξανδρος Έ. Λαυριώτης), Βιογραφικαί σημειώσεις περί τοῦ ἀγίου Βασιλείου ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τοῦ ἐξ Άθηνῶν. [Έκκλησ. Άλήθεια, XVI, 1896, стр. 373—375].— Въ этой замѣткѣ монахъ о. Александръ сообщаетъ свѣдѣнія о св. Василіѣ, архіепископѣ Солунскомъ, родомъ изъ Авинъ, память котораго празднуется 1-го февраля. Св. Василій — авторъ житія преподобнаго Еввимія Солунскаго, которое намѣревается издать профессоръ И. В. Помяловскій. Самъ

о. Александръ не говоритъ почти ничего о св. Василів, но ограничивается сообщеніемъ изъ рукописи Авонской Лавры двухъ отрывковъ изъ житія преподобнаго Еввимія, въ которыхъ св. Василій даетъ и о себъ нъкоторыя біографическія свъдънія. О. Александръ держится того мнънія, что этотъ именно Василій былъ преемникомъ Меводія въ Солунской архіепископіи въ 995 году.

Ματοεй Παραμμκα (Ματθαϊος Παρανίκας), Αι σγολαι τῶν Άγράφων κατὰ την ιζ'--ιη' έκατονταετηρίδα καὶ οἱ διδάσκαλοι αὐτῶν Εὐγένιος Ἰωαννούλιος, Άναστάσιος Γόρδιος καὶ Θεοφάνης ΓΕλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος ἐν Κωνστανтινουπόλει, 1896, т. XXVI, стр. 3—7]. — Аграфы — названіе горных в сель въ Греціи, въ Этоло-Акарнанійскомъ округъ. Въ XVI въкъ они были виднымъ центромъ образованія. Но въ XVII вѣкѣ Аграфы сдѣлались болье извъстными основаниемъ въ тамошнемъ монастыръ св. Параскевы школы, начальникомъ которой быль діаконъ Евгеній Іоаннулій, одинъ изъ образованивищихъ греческихъ богослововъ того времени. Среди учениковъ его было много греческихъ монаховъ и свътскихъ, очень извъстныхъ въ новъйшей исторіи. На основаніи неизданныхъ писемъ того времени Г. Параника сообщиль новыя біографическія свёдёнія о Евгенів Іоаннулів, объ ученикв и біограф'в его Анастасів Гордів, автор'в извъстной у грековъ книги противъ магометанской въры и, наконецъ, объ ісромонах в беофан в изъ Фурна въ Аграфахъ, преподававшемъ въ названной школь до 1774 г. Сообщаемыя г. Параникою извъстія служать дополненіемь къ св'яд'вніямь Саоы, изложеннымь въ его «Новогреческой Литературъ».

Матеей Параника (Ματθαίος Παρανίκας), 'Η εν Θεσσαλία Τρίκκη κατά τὸν εζ' αἰῶνα [Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος, τ. ΧΧVI, стр. 7—9].—Своею замѣт-кою подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ г. Параника дополняетъ составленный преосв. Анеимомъ Алексудисомъ списокъ епископовъ города Трикки въ Өессаліи. Въ этомъ спискѣ было непонятное пустое мѣсто между 1654—1702 гг. Это именно пустое мѣсто и дополнилъ г. Параника на основаніи греческихъ неизданныхъ писемъ и доказалъ, что Триккская епископія упразднена и присоединена къ Ларисской митрополіи почти съ 1654 года.

Д. А. Панагіотидись (Δ. 'Α. Παναγιωτίδης), 'Η Φωτική εν Παραμυθίας [Έλλην. Φιλολογ. Σύλλογος, XXVI, 1896, стр. 26—38].—Г. Панагіотидись и раньше уже писаль о древнемь городь Фотикт въ Эпирь и здъсь даеть монографію объ этомъ городь, разділенную на пять главъ. Въ первой и во второй главахъ авторъ подробно говорить о топографіи того міста гдів находился городъ Фωτική. Въ третьей главів онъ сообщаеть свіздіння о развалинахъ его, а также списокъ извістныхъ его епископовъ (съ 451 до 521 гг.), изъ которыхъ одинъ быль Діадохъ. Въ четвертой главів авторъ приводить восемь надписей, въ томъ числів семь латинскихъ, найденныхъ въ развалинахъ Фотики, а также и въ окрестностяхъ этого города, сообщая и всів извістныя ему свіздівнія о нихъ. Наконецъ,

Digitized by Google

въ пятой и последней главе г. Панагіотидись даетъ описаніе 43-хъ древнихъ монетъ, найденныхъ имъ въ развалинахъ Фотики, изъ которыхъ некоторыя относятся къ византійскому времени.

Α. Παπαμοπηλο-Κεραμεβου (Α. Παπαδόπουλος Κεραμεύς), Νικήτας ἐπίσκοπος Χαλκηδόνος [Έλλην. Φιλολογ. Σύλλογος, ΧΧΥΙ, 1896, стр. 38-42].-Ο преподобномъ Никитъ, епископъ Халкидонскомъ, память котораго празднуется 28-го мая, мы не имъли никакихъ свъдъній, ни о времени его, ни объ аканистъ ему. Въ одной минеъ XII въка, хранящейся въ Іерусалимской Патріаршей библіотек'в, въ собраніи Лавры преподобнаго Саввы (№ 184), мы нашии пѣлый акаеистъ (ἀχολουθία) преподобному Никитъ, котораго нътъ въ печатныхъ греческихъ минеяхъ. Составителемъ этого акаеиста быль Госифъ пъснописецъ. Изъ этого акаеиста мы узнаемъ, что Халкидонскій епископъ Никита жиль во времена иконоборцевъ. Въ канонъ же ему упоминаются и другіе преподобные, напр. Игнатій, Фавстинъ и Никита, изъ которыхъ первые два были «родственники по плоти» (κατά σάρκα συγγενείς) преподобнаго епископа Халкидонскаго Никиты, а относительно последняго определенно говорится, что онъ быль дядею. Акаеистъ преподобному Никитъ, какъ неизвъстное твореніе Іосифа пъснописца и какъ историческій текстъ, мы сообщили съ необходимыми примъчаніями Греческому Филологическому Обществу въ Кон-**CTAHTHHOΠΟΔΒ** ('Ο ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος), которое и напечатало его въ своемъ журналѣ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ.

Трифонъ Евангелидисъ (Τρύφων Εὐαγγελίδης), Κύριος, χυρία ἰστορία δύο λέξεων [Άττικὸν ἡμερολόγιον τοῦ δισέκτου ἔτους 1896. Ἐν Άθήναις 1895. стр. 188—199]. — Въ этой стать в, написанной для читателей календаря, г. Евангелидисъ даетъ историческій обзоръ, какъ древнее слово κύριος, κυρία, бывшее первоначально именемъ прилагательнымъ, сдѣлалось потомъ существительнымъ именемъ, означающимъ Господинъ, Госпожа. Достойны вниманія тѣ свидѣтельства о значеніи этого слова, которыя авторъ приводитъ изъ византійскаго времени. Хотя эти свидѣтельства не полны и не изложены систематично, тѣмъ не менѣе они могутъ послужить поводомъ для спеціальнаго изслѣдованія объ употребляемыхъ у византійцевъ словахъ κύριος, κῦρις κυρός, изъ которыхъ каждое имѣло особое значеніе.

Николай Цигара (Νικόλαος Τσιγαράς), 'Ηπειρωτικά' δύο πατριαρχικά σιγίλλια ['Αττικόν ήμερολόγιον τοῦ δισέκτου έτους 1896 стр. 304—327]. — Г. Цигара напечаталь здёсь два сигилія, изъ которыхъ одинъ изданъ Константинопольскимъ патріархомъ Матевемъ въ 1598 г. для Благовёщенскаго монастыря Σωσίνου, находящагося въ Погдоріанё въ Эпире, а другой изданъ патріархомъ Кирилюмъ VI въ 1818 г. для города Мецово (Мέτσοβον) на горе Пинде. Г. Цигара не ограничился однимъ изданіемъ этихъ документомъ, а объяснилъ подробно предметъ каждаго изъ нихъ. Такимъ образомъ, онъ говорить о мёстоположеніи и исторіи села Поуборіахуй, а

также и монастыря  $\Sigma$ обічо. Этотъ послідній существоваль еще раньше того времени, когда Эпиръ въ первый разъ быль завоеванъ турками. Съ 1517 г. въ этомъ монастырів была школа, существовавшая въ продолженіи 126 літь. Въ этой школів преподавались, между прочимъ, и классическая литература и богословіе. Въ монастырів доселів сохранилась одна изъ старыхъ ея программъ, относящаяся къ 1672 году, когда школою управлять Даніилъ, митрополитъ Сидскій ( $\Sigma$ ідує), а впослідствіи Томоровскій и Преславскій. Теперь эта школа, которую прежде, какъ съ энтузіазмомъ говоритъ г. Цигара, можно было сравнить съ гимназіею, сділалась простою образцовою школою съ 50 учениками. Что касается до города Мецова, то и о немъ авторъ сообщаетъ достаточно историческихъ свіддіній, относящихся ко времени отъ 1480—1818 г.г. По мнівнію г. Цигары, этотъ городъ основанъ быль въ X віжів валашскими пастухами.

**Ө. де-Гельдрейхъ** (Th. de Heldreich), Χλωρίς όμηρική [Άττικόν ήμερολόγιον той бібектой ётой, 1896, стр. 505—522].—Известный ботаникъ Г. Гельдрейхъ въ Анинахъ говоритъ здёсь о растеніяхъ, упоминаемыхъ въ сочиненіяхь Гомера, и отождествляеть ихь сь изв'єстными нын'в въ ботанической наукъ названіями. Для нашего журнала изследованіе г. Гельдрейха имбеть то значене, что авторъ приводить и народныя новогреческія названія этихъ травъ. Изъ этого выясняется, что въ современномъ греческомъ народъ сохранились почти всъ названія, какія мы встръчалиу Гомера. Такъ напр. слово фоги (II. VI, 162) въ настоящее время называется φοινικιά, а также и γουρμαδιά; слово μελίη (Il. XVI, 143) и теперь называется μελιός, но и φράξος; слово σπάρτον (Il. II, 135) остается также σπάρτον и теперь; слово φυλίη (Odyss. V, 477) соответствуеть нынъшнему филіки; слово дото́с (Odyss. X, 93) и теперь извъстно въ Оессалін подъ именемъ λουτόν; слово πτελέα (Il. XXI 242) по простонародному называется φτελία; слово κλήθρη (Odyss. V 64) и теперь называется κλήθρα во всей свверной Греціи; слово ἐλάτη (Odyss. V, 239) называется ελατος; Гомеровское слово άσφοδελός (Odyss. XII, 539) измінилось въслово άσφερδούκλι πιμ φερδούκλα; слово άγρωστις (Odyss. II, 90) извівстно подъ наэваніями: άγριάδα, άγλωσος, αυστρος; слово θρύον (Odyss. X, 7) называется и теперь въ Аттикъ θρύον, но въ другихъ исстахъ Греціи называется βούτομον ΗΙΝ μαγαιρίδα.

Эмм. Манолакани ('Еμμ. Μανολακάκης), Καρπαθιακά, περιέχοντα τὴν τοπογραφίαν, ἰστορίαν, περιγραφήν, ἀρχαιολογίαν, φυσικὴν κατάστασιν, στατιστικήν, τοπωνυμίας τῆς νήσου, ἤθη καὶ ἔθιμα, ἰδιώματα τῆς γλώσσης, λεξιλόγιον, δημοτικὰ ἄσματα καὶ δημώδεις παροιμίας τῶν κατοίκων αὐτῆς. 'Εν 'Αθήναις, ἐκ τοῦ τυπογραφείου 'Α. Καλαράκη. 1896. in 8° стр. є'—307.—Подъ этимъ длиннымъ заглавіемъ г. Манолакаки напечаталъ полную монографію о своей родинѣ, объ островѣ Карпаєѣ, одномъ изъ южнѣйшихъ Спорадскихъ острововъ подчиненномъ Турціи. Г. Манолакаки и въ 1878 году далъ намъ хорошій трудъ объ этомъ островѣ [Δωρικὸν ψήφισμα Καρπάθου ὑπὸ

C. Wescher, μεταφρασθέν έχ της γαλλικής μετά γενικής περιγραφής της νήσου. Адуулогу], но нынъшнее его сочинение является настоящею монографиею. Оно раздъляется на 13 частей. Въ 1-й части говорится о топографіи острова, т. е. о географическомъ его положении, о мысахъ, горахъ, портахъ и объ окружающихъ его маленькихъ островкахъ, изъ которыхъ одинъ, называемый въ древности Σάρος, теперь называется Σαρία. 2-я часть посвящена исторіи острова и городовъ его съ древнейшихъ временъ до настоящаго времени. 3-я часть содержитъ подробное описаніе острова. Здёсь же подробно сообщаются названія мёстностей его. Въ 4-й части приведены всё древнія надписи, до сихъ поръ извёстныя на остров'; он' вс' греческія и составлены на дорическомъ нар'ячіи. Авторъ приводить текстъ надписей двоякимъ образомъ, т. е. и съ большими и съ маленькими буквами, и довольно тщательно сообщаетъ всв относящіяся къ нимъ св'єд'внія, напр. о м'єст'є нахожденія ихъ, о величинъ мраморовъ или камней (простыхъ или анаглифовъ), на которыхъ онъ находятся. Всъхъ надписей 64, изъ нихъ 61 надпись уже извъстна въ Европъ, и къ нимъ авторъ прибавилъ еще три другія, найденныя въ последнее время (стр. 89-90). Кроме того, г. Манолакаки привель также и 20 надписей съ о. Родоса, въ которыхъ упоминается о Карнаев. Въ 5-й части говорится о природв острова, о земледвлін его, о животныхъ, находящихся на немъ, о рыбахъ, живущихъ въ окружающихъ его моряхъ и проч. При этомъ авторъ сообщаеть о нихъ современныя карпаескія названія. Въ 6-й части говорится о просв'єщенім жителей острова, а въ 7-й о правахъ, обычаяхъ и суевъріяхъ ихъ. Здёсь можно найти богатый новый матеріаль для сравненія съ народными поверьями и суеверіями другихъ странъ. 8-я часть посвящена всякаго рода статистическимъ свъдъніямъ объ островъ, населеніе котораго составляеть 7515 душь. 9-я часть содержить подробный списокъ названій мъстностей острова съ исторією происхожденія ихъ. Въ 10-й части говорится о нарвчій языка жителей о. Карпава. Здёсь авторъ замічаеть, что это нарвчіе очень тёсно связано съ нынёшнимъ нарвчіемъ Спорадскихъ острововъ. 11-я часть содержитъ богатый глоссарій карпаоскаго нарвчія, занимающій 50 страницъ. Въ 12-й части изложены 95 народныхъ пъсенъ разнообразнаго содержанія. Эти пъсни авторъ старался напечатать по возможности согласно съ выговоромъ карпаоскаго наръчія, не смотря на то, что греческая азбука недостаточна для такого рода текстовъ. Въ 13-й и последней главе приведена 341 народная карпаеская пословица съ примъчаніями объ употребленіи ихъ и съ нъкоторыми сравненіями съ древними греческими пословицами. Въ книгъ г. Манолакаки ириложена и литографированная карта о. Карпава.

Общество «Элленизмъ» (Έταιρεία ὁ Ἑλληνισμός), Έθνικὰ ἄσματα τῆς Ἑλλά-δος 1453—1821. Ἐν Άθήναις, 1896, in 12° стр. 160.—Эта книга издана Авинскимъ обществомъ «Эллинизмъ». Это общирный сборникъ избранныхъ народныхъ пѣсенъ, общеизвѣстныхъ у грековъ, въ особенности такихъ,

главнымъ мотивомъ которыхъ служитъ любовь къ отечеству и ненависть къ мусульманамъ владычествующимь надъ греками въ Турціи. Эти пѣсни носятъ и опредѣленную хронологію. Напр. №№ 12 и 3 относятся къ уничтоженію византійской имперіи и ко взятію Константинополя Турками въ 1453 году. Другая пѣсня (стр. 3) относится къ 1361 году, когда Адріанополь былъ взятъ Турками. Третья пѣсня (стр. 3—4) относится ко взятію Трапезунта въ 1461 г. Наконецъ, есть пѣсня объ арматолѣ Маламѣ, относящаяся къ 1585 году. Послѣ этихъ пѣсенъ слѣдуетъ очень много другихъ историческаго содержанія отъ 1672—1821 гг. У кого нѣтъ сборника Раззоw и другихъ многочисленныхъ сборниковъ новогреческихъ народныхъ пѣсенъ, тотъ найдетъ въ настоящей книгѣ полезный и очень дешевый сборникъ главныхъ такихъ пѣсенъ.

А. И. Пападопуло-Керамевсъ.

#### СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина. Книга XIII. Софія, 1896. Тринадцатый томъ превосходнаго изданія бозгарскаго министерства народнаго просв'єщенія отличается какъ и предшествующіе богатствомъ и разнообразіемъ содержанія.

Изъ работъ, которыя имъютъ ближайшее отношение къ Византійскому Временнику, прежде всего слъдуетъ указать на слъдующія.

В. Н. Златарски. Писмата на византийския императоръ Романа Лакапена до болгарския царъ Симеона. В. Н. Златарскій, въ предшествующихъ томахъ Сборника давшій переводъ писемъ къ царю болгарскому Симеону патріарха Николая Мистика, въ настоящемъ томѣ помѣстилъ въ болг. переводѣ письма императора Романа Лакапина къ тому же болгарскому государю. Письма эти были составлены главнымъ секретаремъ византійскаго двора Өеодоромъ Дафнопатомъ. Руководство болгарскими дѣлами перешло къ нему, по соображеніямъ Златарскаго, еще до смерти патріарха Николая Мистика († 15 мая 925 г.), потому что письмо, писанное Симеону во второй половинѣ 924 г., патріархъ называетъ послѣднимъ.

Письма эти не были предметомъ особаго изслѣдованія, исключая статью Дестуниса въ Ж. Мин. Народ. Просв., въ которой они пріурочиваются ко времени между 9 сент. 924 г. и 27 мая 927 г. Они были переведены на болг. яз. въ журналѣ Трудъ, но очень небрежно и не вполнѣ.

Г-нъ Златарскій вслідь за тщательнымъ переводомъ, сопровождаемымъ по містамъ примінаніями, даетъ подробный коментарій къ письмамъ.

Прежде всего онъ точно устанавливаеть хронологію писемъ. Въ 1-мъ письмѣ Романъ упрекаетъ Симеона за то, что напрасно, разоривъ цѣлый западъ, онъ считаетъ себя вправѣ провозглашать себя царемъ Ромеевъ;

такъ какъ этого упрека нѣтъ еще въ послѣднемъ письмѣ Николая Мистика, то первое письмо Романа, бывши, какъ можно предполагать, отвѣтомъ на письмо Симеона къ Роману, въ которомъ Симеонъ извѣщалъ о принятіи имъ новаго титула, всего скорѣе слѣдуетъ относить къ началу 925 г. Второе письмо, какъ видно изъ указанія на предстоящее празднованіе Пасхи, писано было въ великій постъ, слѣдовательно въ мартѣ или апрѣлѣ мѣсяцѣ того же года. Послѣднее въ 926 г.

Отношенія Византій къ Болгарій въ началь 925 г. существенно измынились. Романъ Лакапинъ положилъ конецъ придворнымъ интригамъ, при помощи патріарха Николая успёль возстановить церковный мирь, благодаря уступчивости къ сосъдямъ высоко поднялъ оборонительныя силы имперіи для защиты отъ вижшнихъ враговъ. Оттого въ первомъ письив къ Симеону Романъ говоритъ безъ всякаго страха, смело и настойчиво. Прежде онъ просилъ мира, а теперь выставляетъ на видъ болгарскому царю, что Византія не нуждается особенно въ мирѣ; раньше онъ готовъ быль дать не только золото и драгоценныя одежды, но и часть территоріи, теперь онъ прямо заявляетъ, что Симеону нечего и ждать земельной уступки. Романъ чувствовалъ себя въ силахъ оказать сопротивленіе Симеону тъмъ болъе, что ръшенія перваго Сплетскаго собора, установляя союзъ между Византіей и Хорватіей, обезпечивали имперію отъ нападеній Симеона. Опираясь на это, Романъ р'вшался вызвать Симеона на войну, чтобы навсегда избавить имперію оть опаснаго врага и заставить его заключить миръ. Изъ второго письма видно, какъ отнесся къ такому обороту діла Симеонъ. Ожидая со стороны Симеона войны, Романъ сталъ укръплять приморские города, снабжать ихъ провіантомъ и войскомъ. Не зная навёрное, что означають эти приготовленія, т. е. ожидають ли Византійцы военныхъ действій съ его стороны, или сами готовятся напасть на него, Симеонъ въ своемъ ответе еще боле настапваль на миръ. Это его письмо произвело въ Царьградъ сильное впечатлъніе. Романъ отвъчаетъ на него уже инымъ мягкимъ и уступчивымъ тономъ. Онъ даетъ понять Симеону, что если онъ возвратить занятыя греческія земли, то въ Византіи готовы заключить миръ и пойти на уступки; что касается императорскаго титула, то, находя невозможнымъ двумъ лицамъ носить титуль императора Ромесвъ, Романъ выражаетъ готовность признать за Симеономъ царскій титулъ вообще, если только онъ откажется отъ притязанія на титуль царя Ромеевь. Въ заключеніе Романъ надвется, что въ случав заключенія мира пріязненныя отношенія прострутся и на ихъ потомство; если же такой исходъ не будетъ угоденъ Богу, то онъ полагается на помощь Божію. Такимъ образомъ Ромачъ, увѣренный въ безвыходнымъ положеніи Симеона, не подозр'вваль съ его стороны какой либо хитрости и думаль, что возстановление дружественныхъ отношеній упрочить миръ сь Болгаріей.

Иные были разсчеты Симеона. Изъ такихъ отношеній Византін къ Болгаріи, которыя устраняли Грекамъ поводъ къ войнъ, Симеонъ хотълъ извлечь выгоды: обезпеченный на юговостокъ, онъ спъшиль дъйствовать на западъ и тотчась же началь войну съ хорватами. Въ этой войнъ пъль Симеона была не расширить запалныя границы болгарскаго парства, а лишь развязать себъ руки для ръшительныхъ дъйствій противъ Византіи въ будущемъ. Неожиданное пораженіе войскъ Симеона хорватами въ союзъ съ сербани поставило болгарскаго царя въ крайне затрудпительное положеніе, еслибы ему не помогли новыя обстоятельства. Хорваты, одержавъ побъду надъ болгарскимъ войскомъ, не смотря на союзъ съ сербами, не могли разсчитывать, что гордый болгарскій царь оставить безъ отмщенія нанесенное ему пораженіе. Можно было бы ожидать, что они обратится за помощью къ Византіи, а между тёмъ въ это время происходить сближение ихъ съ Римомъ. Между болгарами и хорватами выступаеть въ качествъ посредника папа. Г-нъ Златарскій предполагаетъ въ этомъ случав иниціативу Рима. Римскій престолъ спвшилъ воспользоваться даннымъ моментомъ, чтобы закрѣпить за собой Хорватію и отторгнуть хорватского короля отъ Византіи, являясь какъбы защитникомъ хорватскихъ интересовъ. Папскіе послы отправились въ Болгарію, откуда вернулись, уладивъ д'бло между болгарами и хорватами. Г-нъ Златарскій предполагаеть, что Симеонь соглашался на мирь съ хорватами подъ условіемъ признанія за нимъ со стороны папы дарскаго титула и автокефальности болгарской церкви. Въ Византіи радость, вызванная неудачами Симеона въ Хорватіи, смѣнилась серьезными опасеніями после вмешательства въ дела болгарскія и хорватскія папскаго престола. Приготовленія Симеона на южной границь, успленіе гарнизоновъ въ кръпостяхъ и посылка отрядовъ на югъ, возстание славянъ македонскихъ (нападеніе пхъ на Солунь) внушали византійцамъ опасенія новой войны. Третье письмо Романа относится къ этому моменту. Императоръ по прежнему умоляетъ Симеона о миръ. Нанести Византіп послъдній ударъ помѣшала Симеону скоропостижная его кончина 27 мая 927 г. Не успълъ Симеонъ возложить на свою главу и объщанную папой царскую корону. Второй Сплетскій соборъ затинулся, а римскій престоль могъ исполнить свои обязательства только по окончаніи этого собора. Произошло ли это после при преемнике Симеона, о томъ неть известій. Г-нъ Златарскій допускаетъ возможность этого: условія, на которыхъ быль заключенъ миръ съ Византіей, признаніе царскаго титула за Петромъ и автокефальность болгарской церкви — то, что Симеонъ желаль получить отъ Рима — византійское правительство една ли бы признало, еслибы болгарамъ не открывалась возможность получить то же отъ Рима. Замедленіс исполненія этихъ условій Римомъ быть можеть и вызвало скоропостижную смерть престаръдаго Симеона.

Вмѣстѣ съ переводомъ писемъ Николая Мистика переводъ настоящихъ писемъ, а также общирный коментарій къ тѣмъ и другимъ представляютъ лучшій обзоръ отношеній Византіи къ Болгаріи въ эпоху болгарскаго царя Спмеона. Нельзя не пожалѣть, что до насъ не дошли

письма самого Симеона, о которыхъ мы можемъ судить лишь отчасти по письмамъ къ нему.

Новой болгарской исторіи посвящены въ XIII т. статьи:

Юрданъ Неновъ. Автобиография.

Е. Спространовъ. По възражданье то на градъ Охридъ.

Въ министерскомъ сборникъ почти постоянно помъщаются интересные матеріалы для исторіи болгарскаго возрожденія. Въ двухъ первыхъ книгахъ были напечатаны два письма Венелина къ Априлову и Отзывъ въ Болгаріи на письма Венелина (статья М. Балабанова). Начиная съ третьей книги, подъ рубрикой «Материяли за историята на българското възраждание», редакція сборника открыла особый отдёль для печатанія переписки важнів пихъ дівятелей зарождавшейся новой болгарской литературы между собой и съ ихъ современниками и учениками. Сожалъя, что многіе выдающієся изъ старъйшихъ дъятелей возрожденія не оставили послъ себя почти ничего, редакція сборника призывала собирать по крайней мъръ все то, что уцъльло отъ забвенія. «Если у насъ нътъ дневниковъ и мемуаровъ-говорится во вступительной стать въ III том в-то существуетъ переписка многихъ нашихъ дъятелей, заключающая важныя свъдънія. Съ ея обнародованіемъ навърноя прольется свъть на жизнь п дъятельность многихъ лицъ, которыя остаются для насъ еще въ полумракъ какъ бы вътуманъ; объяснятся и иногія явленія въ нашей жизни, причины которыхъ намъ остаются и понын'в темны и непонятны. Читатели убълятся въ этомъ, когда прочтуть интересную корреспонденцію Неофита Рыльскаго, печатаніемъ которой мы открываемъ отдёль и за уступку которой сердечно благодаримъ братію Рыльскаго монастыря. Пусть и другія общества и лица, которыя обладають документами народныхъ тружениковъ, особенно отвътами Неофита на печатаемыя здъсь письма, съ готовностію отзовутся на нашъ призывъ, и мы увѣрены, что въ короткое время наберется столько матеріала, что можно будетъ съ успъхомъ приступить къразработкъ новой политической и литературной исторіи. Новые документы прежде всего дадуть возможность написать монографіи о всёхъ важныхъ лицахъ и явленіяхъ, характеризующихъ эпоху нашего духовнаго и политическаго возрожденія. А это очень важно. Когда въ достаточномъ количествъ наберется подобныхъ монографій, легко будеть ихъ систематизировать и соединить въ одно целое. Всякій болье или менье даровитый компиляторь будеть въ состояніи написать исторію нашей литературы, когда о каждойъ отдёльномъ лице и о каждой болье или менье важной литературной эпохъ сущуствують особыя изследованія, основывающіяся на значительном в числе верных и критически разсмотренныхъ и обследованныхъ матеріаловъ. Ныне это трудно, потому что нътъ монографій, а ихъ нътъ, потому что нътъ матеріаловъ, безъ которыхъ можно писать только фразы и общія міста, какъ это мы и видимъ въ большинствъ нашихъ самостоятельныхъ литературно-историческихъ опытовъ, но несерьезную исторію. Ш т. стр. 397.

Съ этого времени вплоть до самаго XIII т. помъщались письма къ Неофиту, его собственныя письма, письма къ Цвътку Самарджіеву и др., въ которыхъ действительно заключается обильный матеріаль для характеристики эпохи, ожидающій изследователя. На ряду съ письмами стали появляться и отдёльныя монографіи, каковы напр. Докторъ Христо Даскаловъ Шишкова, VIII т., Воспоминанія объ уніи 18 лек. 1860 г. Черновъжда, Пърличевъ. Автобиография, Константинъ Г. Фотиновъ, его жизнь и деятельность Шишманова — богатая матеріаломъ и обстоятельная оцінка отца болгарской журналистики. Отепъ Неофитъ Хиландарецъ или Бозвели П. Славейкова, последняя статья известнаго болгарскаго поэта и писателя, после которой онъ заболель и более уже не оправился. Къ этого рода матеріаламъ относятся упомянутыя выше статьи въ XIII т. сборника. Ю. Неновъ известенъ въ болгарской литературъ какъ составитель и переводчикъ нъсколькихъ книжекъ, писанныхъ довольно чистымъ болгарскимъ яз.: Черноносяща Госпожа (Цариградъ 1857 г.), Катихизисъ, который почти совсемъ не сохранился, и самъ издатель не могъ найти ни одного экземпляра (XIII 371), село Златарица (Въна 1870 г.) и авторъ интересной брошюры: «За възражданьето на българщината въ Т. Пазарджикъ» (София 1890). Онъ былъ родомъ изъ Еленской околіи Велико-Тырновскаго округа и провель всю свою жизнь въ дъятельности учителя въ разныхъ мъстахъ Болгаріи: въ Буйновцахъ, Еленъ. Татаръ Пазарджикъ, Панагюрищъ и Сопотъ, Чирпанъ, Хасковъ въ тоже время отстаивая народное дело. Его учениками были пользующіяся изв'єстностію въ наукі и литературі лица. Нешо Бончовъ (теперь покойный), М. С. Дриновъ, К. Величковъ, Ив. Вазовъ и др., и всв они свидътельствують, что онъ умъль привлечь къ себъ ихъ сердца и направить ихъ усилія или на самообразованіе, или на продолженіе образованія въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ. Настоящая автобіографія является дополненіемъ къ разсказу о возрожденіи болгарской народности въ Татаръ Пазарджикъ. Неновъ росъ у родителей, которые научили его слав. грамотъ, затъмъ онъ учился въ школъ у учителя, который былъ ученикомъ извъстнаго Христаки Павловича въ Свищовъ, благодаря чему Елена сделалась разсадникомъ просвещения. Неновъ зналъ грамматику Мразовича, ариометику Христаки, пасхальную таблицу, понималь по славянски, переводилъ на болгар. яз. и былъ искуснымъ чтецомъ въ церкви. Вскор'в онъ и самъ на 14 г. по вол'в отца нанялся учителемъ въ Буйновцы.

Изъ предковъ Ненова, о которыхъ онъ упоминаетъ въ своей автобіографіи, пользовался изв'єстностію еще его прад'єдъ попъ Ненчо. Ненчо былъ родомъ пзъ села Тичи Котленской околіи, читать научился у одного священника, а 15 л. жажда къ ученію привела его въ монастырь св. Пророка Ильи между Еленой п Тырновомъ. Зд'єсь онъ научился церковнымъ порядкамъ, п'єнью по обиходу (псалтикія, т. е. нотная книга), понималъ священное писаніе и могъ его объяснять и переводить на новоболг. яз. Еленскіе граждане, пос'єщавшіе монастырь, выпросили кроткаго харак-

теромъ и скромнаго юпошу себѣ въ учителя. Такимъ образомъ съ 1740 г. Ненчо сталъ первымъ учителемъ въ Еленѣ. Позднѣе онъ сталъ здѣсь священникомъ.

Въ еленскихъ колибахъ до 1836 г. не было церкви помимо города Елены. Жители болъе отдаленныхъ изъ нихъ, не имъя возможности ходитъ въ Елену, съ давнихъ поръ имъли урочища, на которыя собирались по праздникамъ. Это происходило такъ: въ такое мъсто приходилъ приходскій священникъ изъ Елены, освящалъ воду, кропилъ всъхъ присутствовавшихъ и говорилъ какое нибудь поученіе изъ дамаскина 1). Получивъ шкуру съ заколотой овцы, барана или коровы, смотря по числу собравшихся, и часть мяса, священникъ уходилъ назадъ, а собравшіеся разсаживались угощаться. Молодые шли въ хороводъ, старшіе стръляли изъ ружей, въ-цъль или на призъ.

Попъ Ненчо въ такіе праздники всегда говориль поученія, пользуясь выше упомянутымъ собраніемъ. Другіе священники, не умін переводить съ слав. языка, обращались за помощью къ попу Ненчу, или же просто списывали готовый переводъ.

Попъ Ненчо, въ молодые годы и самъ стрѣлявшій изъ ружья, совѣтовалъ юношамъ учиться стрѣльбѣ, напоминая, что быть можетъ настанетъ день, когда это умѣнье владѣть ружьемъ пригодится. Въ это время свирѣпствовали кырджаліи, причинявшіе много зла духовенству. Оттого священники носили одежду мірянъ, брили волосы на головѣ, оставляя только чубъ, а по бородѣ ихъ отличить было нельзя, потому что и міряне носили бороду. Только свѣшивавшійся изъ за пояса платокъ отличалъ священника, что впрочемъ знали только христіане. Кырджаліи сожгли и Еленскую церковь, въ которой было много рукописей, даже и пергаментныхъ. Ненчо скончался въ 1815 г. въ глубокой старости, оставивъ самыя лучшія воспоминанія въ населеніи города и колибъ.

· Чрезвычайно питересенъ разсказъ одного изъ еленскихъ чорбаджій, что кром'є попа Ненча и его учениковъ никто не ум'єль п'єть херувимскую п'єснь и, если случайно его не было въ церкви, литургія прекращалась, пока онъ не приходиль.

Недолго пробывъ учителемъ въ Буйновцахъ, Неновъ былъ приглашенъ въ Елену однимъ изъ монаховъ хиландарскаго монастыря Іоси-

<sup>1)</sup> Слова Дамаскина Студита въ переводѣ на слав. яз. дали имя весьма распространеннымъ въ болг. литературѣ сборникамъ, на ряду съ поученіями Дамаскина заключающимъ и др. статьи, но извѣстнымъ подъ именемъ дамаскинъ, которое стало такимъ образомъ нарицательнымъ. Воспоминанія Ненова даютъ намъ интересное указаніе, какъ эти сборники, первоначально переведенные на литературный языкъ своего времени болгарско-слав. или сербско-слав. (рукописи, извѣстныя намъ, дошля въ серб. правописаніи, но въ нѣкоторыхъ изъ нихъ есть и средне болгар. особенносте, хотя списка средне болгар. пока намъ найти сще не удалось) распространялись въ ново-болг. переводѣ. Мы имѣемъ въ виду съ очевидными болгаризмами два списка: одинъ, принадлежащій Нѣжинскому преподавателю Михайловскому и другой Бѣлградской библіотекѣ.

фомъ Хиландарцемъ, который въ молодые годы былъ архидіакономъ при Кюстендильскомъ митрополить и находился при немъ и въ Царьградъ, когда онъ былъ выбранъ вселенскимъ патріархомъ. Неновъ учился въ Еленъ греч. яз. у новаго учителя, научившагося по гречески въ Смирнъ, у него же онъ видълъ въ первый разъ греческую географическую карту 1).

Въ 3—4 года онъ прочелъ здёсь библію и новый завётъ, 12 мёсяцевъ четьпхъ миней, 12 прологовъ, книги славянорусскія: Димитрія Ростовскаго, Камень Вёры, Петра Могилу, Илію Минята, Розыскъ о брынской вёрё, исторію славянъ Раича, басни Досивея Обрадовича. Всё эти книги находились въ Еленской библіотекѣ, которая была хранима особымъ лицомъ. Попалась ему и одна греческая книга, называвшаяся хронографомъ, въ которой онъ прочелъ разсказъ о побёдѣ Крума надъ Никифоромъ.

У Іосифа Хиландарца Неновъ имѣлъ случай видѣть извѣстныхъ впослѣдстіи своими заслугами болгарскихъ владыкъ — Неофита Бозвели и Иларіона Макаріопольскаго. Позднѣе Неновъ переписывалъ воззваніе Неофита Бозвели, и изъ Елены копіи его были разосланы и по другимъ главнымъ общинамъ Тырновской епархіи. Въ немъ говорилось, что турецкое правительство согласно дать болгарамъ своихъ владыкъ, нужно только, чтобы болгаре сами попросили его объ этомъ. Дѣло было подготовлено ранѣе, Князь Богориди, самъ родомъ изъ Котла, рекомендовалъ Неофита въ тырновскіе митрополиты. По этому дѣлу были отправлены представители отъ главнѣйшихъ общинъ, но греческій патріархъ подкупиль ихъ и вмѣсто Неофита Бозвели былъ посланъ въ Тырново фанаріотъ Неофитъ съ грамматикомъ Костаки, извѣстный преслѣдованіемъ болгаръ.

Изъ Елены Неновъ отправился къ извъстному тогда греческимъ образованиемъ учителю Райну Поповичу въ Карлово, но здъсь убъдился въ томъ, что изъ этихъ занятій мало можно извлечь пользы, такъ какъ школьное обучение на греч. яз. доживало послъдние дни.

Изъ Карлова черезъ Троянъ онъ провхалъ въ Свищовъ, имъя намъреніе попасть въ Валахію, а оттуда въ Россію. Въ Свищовъ Неновъ учился по гречески у Васкидовича и въ то же время познакомился съ методомъ взаимнаго обученія у одного дьякона, руководившаго такой школой. Вернувшись въ Елену, онъ былъ нанятъ учителемъ въ школу при церкви Рождества Богородицы за 500 грошей. Здъсь Неновъ первый ввелъ новый методъ обученія, оставивъ чесословъ и исалтырь, и началъ преподаваніе по болгарскимъ учебникамъ Бозвели, Фотинова. Эта перемъна встръчена была жалобами духовенства, которое опасалось, что некому будетъ читать въ церкви.

Въ 1843 г. прибылъ изъ Россіи Иванъ Момчиловъ, котораго еленская община наняла учителенъ за три тысячи грошей. Къ нему отовсюду



<sup>1)</sup> Не этому ли Іосифу, иноку хиландарскому, принадлежитъ посланіе, писанное въ Жеравну? Смотри Описаніе рукописей Григоровича (Рум. муз.) стр. 26.

стекались ученики, вмѣстѣ съ Неновымъ былъ у него п Драганъ Цанковъ, тогда еще слабый въ болгарскомъ языкѣ и просившій Ненова заниматься съ нимъ частнымъ образомъ на дому 1).

Удовлетворившисъ преподаваниемъ Момчилова, Неновъ уже забылъ думать объ Россіи и, выражаясь его словами, не жалѣлъ, что не ушелъ въ Россію ѣсть кашу и чахнуть въ сырыхъ семинарскихъ помѣщеніяхъ, которыя многимъ болгарамъ преждевременно подкосили жизнь.

Въ 1845 г. онъ былъ приглащенъ въ Татаръ Пазарджикъ, о делтельности въ которомъ и разсказалъ въ книжкъ за възражд. на българ. въ Т. П.».

Мы потому остановились съ подробностію на пересказ этой главы автобіографіи, что она представляеть живую картину изъ исторіи болг. возрожденія. Мы видимъ, какъ ученіе на слав. яз. таилось въ священническихъ семьяхъ и въ монастыряхъ. Мы видимъ важную роль св. Горы, выходцы изъ которой являлись ревностными защитниками народныхъ интересовъ. Не безъ удовлетворенія мы можемъ засвидѣтельствовать, какъ велика была поддержка, оказанная болгарамъ русской литературой (разумѣемъ составъ еленской библіотеки) и русскими воспитанниками въ родѣ Момчилова. Безъ этой поддержки врядъ ли бы дѣло болгарскаго возрожденія имѣло такой быстрый успѣхъ.

Весьма интересно и дальнъйшее содержаніе автобіографіи Ненова, напр. разсказъ о его дъдъ Юрданъ, ожидавшемъ избавленія отъ агарянъ русской помощью (ще дойде ли скоро Московецътъ?), о его участіи въ качествъ волонтера въ войскъ Дибича, о неудавшемся первомъ возстаніи болгаръ и пр.

Далъе Неновъ разсказываетъ объ учительствъ въ Т. Пазарджикъ, Панагюрищъ, о борьбъ съ пловдивскимъ владыкой фанаріотомъ Хрисанеомъ. Ужасное впечатлъніе производитъ разсказъ о неистовствахъ Махмудъ бея Гаваноза въ Пазарджикъ и о борьбъ болгаръ съ турецкимъ насиліемъ.

Последнія страницы автобіографіи посвящены движенію среди болгаръ, вызванному Герцеговинскимъ возстаніемъ и русской войной за освобожденіе южныхъ славянъ.

Вмѣстѣ съ многими другими Неновъ былъ сосланъ въ Арменію, при чемъ слѣдуетъ отмѣтить гостепріимное отношеніе къ изгнанникамъ армянскаго населенія, и особенно епископа города Хажина (XIII стр. 393) а также арабской общины, представитель которой выражалъ особое сочувствіе болгарамъ, которые своимъ отдѣленіемъ отъ греческой патріархім дали поводъ и арабамъ домогаться, чтобы въ Антіохіи вмѣсто грека былъ



<sup>1)</sup> Сведенія эти крайне интересны. Почтенный болгарскій деятель (Цанковъ) впоследствін сталь известень прекрасной болгарской грамматикой, которая благодаря главнымь образомь датинской транскрипцін не оказала вліянія на изученіе болг. яз. въ Болгарін самими болгарами, но за то была превосходнымь пособіємь для знакомства съ болгар. яз. ученыхъ. Свое научное значеніе она не утратила и до сихъ поръ.

поставленъ патріархомъ арабъ. Вполнѣ понятны взаимныя симпатіи страдающихъ отъ притъсненія народностей.

Переживаемыя нами событія краснорвчиво говорять, насколько печальные результаты приносить разъединеніе и антагонизмъ христіанскихъ народностей балканскаго полуострова. Неудача вызвать какое либо возстаніе въ Македоніи, которую на нашихъ глазахъ потеривли греки, станетъ вполнв понятна для всякаго, кто знакомъ сътвмъ нерасположеніемъ къ нимъ, какое внушала болгарамъ борьба испорченнаго фанаріотскаго духовенства противъ славянской народности и усилія нѣкоторыхъ ослъпленныхъ преобладаніемъ эллинизма представителей греческаго народа поддержать греческое господство тамъ, гдѣ для него нѣтъ почвы.

Успъхи болгаръ во Оракіи и Македоніи повидимому вполнѣ прочны и усилія первыхъ будителей народности не остались безплодны. Въ свое время вышеномянутый Момчиловъ говорилъ своимъ ученикамъ, отправлявшимся занять скромную должность учителя: «я радъ, что наши братья бракійскіе болгаре, подавленные удушливымъ грецизмомъ, почувствовали нужду въ болгарскихъ учителяхъ. Претензіи грековъ на Оракію и Македонію велики, но безъ нихъ Болгарія не можетъ быть великой и самостоятельной. Вамъ предстоятъ великіе подвиги и труды; но вы принесете отечеству величайшую пользу, какъ первые учители и апостолы въ этомъ вплоть до Родоповъ огреченномъ углу Оракіи. Въ добрый часъ; помоги Вамъ Богь!»

Статья Спространова Возрожденіе въ Охрид'в переносить насъ въ Македонію, гдв гораздо долве тяготвло греческое иго, чемъ въ восточной Болгаріи, где грецизмъ пустилъ глубокіе корни и где борьба съ нимъ началась позднёе и шла медленнее. Авторъ знакомитъ насъ съ возникновениемъ училищъ, съ преподаваниемъ на болгарскомъ языкъ братьевъ Мустревыхъ, Нелчинова въ Кошишчахъ, 1) съ борьбой, какую принуждены были вести охридчане съ митрополитомъ Охридскимъ Мелетіемъ, прославившимся своей безнравственностію. Главными руководитедями болгарскимъ движеніемъ являются Миладиновъ и Пырличевъ. Очень поучительна сцена, происшедшая въ патріархіи, гдф нфкоторые изъ членовъ фанаріотскаго духовенства защищали недостойнаго Мелетія (XIII т. стр. 646-647) и своей защитой вызвали окончательное отторжение охридчанъ отъ патріархіи. Въ школьномъ дёлё главнымъ виновникомъ вытёсненія греческомъ языкі изъ преподаванія быль Пырличевъ, произносившій пламенныя річи за преимущества родного языків. Помимо рівчей онъ дъйствовалъ и стихотвореніями, изъ которыхъ особенную извъстность пріобрѣли: «До кога, братя мили българи, До кога гърцитв ще ни тъпчжтъ Чрвзъ своето фенерско духовенство, милото наше отечество»? и «Чуйте чеда, македонци». Послъ отпаденія отъ патріархіи Охридъ получиль болгарскаго митрополита Насанаила, принятаго населеніемъ съ восторгомъ;



<sup>1)</sup> Въ трудный моментъ эта школа встретила поддержку русскаго консула Хитрово, который выхлопоталь для нея ежегодную субсилю въ 300 р.

но оставался и Мелетій съ отділившимися отъ болгарской общины грекоманами. Не смотря на уступчивость Насанаила, они интриговали противъ него, и въ 1877 г. онъ былъ отозванъ въ Царьградъ, согласно волі султана.

Сюда же относятся документы, касающіеся исторіи болгарских возстаній, сообщенные Генчевымъ.

Вопросамъ археологическимъ посвящена статья:

В. Добруски. Материали по археологията на България. Г-нъ Добрускій въ этой стать в продолжаетъ изследование находимыхъ при раскопкахъ плить съ изображеніями и надписями. Въ первой главъ онъ описываеть изображенія и надписи, относящіяся къ культу нимов, который быль распространенъ въ древнихъ областяхъ нынёшней Болгаріи, Мизін н Оракіи. Изв'єстный ранбе матеріаль дополняется открытымъ около села Саладинова Татаръ-Пазарджикской околіи святилищемъ нимфъ — Nymрћаеит. Судя по раскопкамъ, оно представляло обыкновенный сельскій храмъ, огражденный ствнами и покрытый черепицами. Въ немъ найдено большое количество вотивныхъ (обътныхъ) плитокъ (95) изъ бълаго мрамора, представляющихъ въ рельеф в изображение трехъ нимфъ, большею частію простой работы. Изъ рельефовъ особенно важны тв, которые имъютъ надписи съ вракійскими именами, географическими и личными, между которыми есть нъсколько новыхъ, досель неизвъстныхъ. Таковы напр. Μηφάζουλα, Ρυμησυκίς, Μουκάκενθος, Βουρδάπα—названіе м'єста, гдв находилось святилище, откуда и эпитетъ нимоъ Воообатумай и др. Во 2-й главъ описаны плиты, представляющія рельефы еракійскихъ всадниковъ также съ надинсями. Въ третьей главъ «разные памятники и надинси» важна одна надпись, въ которой встретились новыя географическія имена: Етта (быть можеть оба названія обозначають одно имя, высвченное неодинаково по ошибкв), Γειζάγρα, Βυδεχύρα. Раскопки оракійскихъ могилъ, дающихъ важный матеріалъ для решенія вопроса о происхожденіи Оракійцевъ и начал'в ихъ культуры, заслуживаютъ полнаго вниманія. При раскопк'в одной насыпи между зданіями Народнаго Собранія и Державной Печатницы были открыты основанія двухъ церквейсь полукруглыми абсидами и около нихъ и внутри ихъ цёлый рядъ гробницъ. Въ гробницахъ оказались костяки съ лицомъ, обращеннымъ къ востоку. Самой ценной находкой были три древнехристіанскія надписи: одна латинская: hic requiescit Florentia virgo и двъ греческихъ: "Еуда κατάκιτε Μαρία πάρθενος Η Ένθα κατάκιτε Άμμουκὶς ἀπὸ Σεληνοῦντος. Η Αμппси отличаются чертами древности, изъ которыхъ самая важная это даконическая краткость. На основаніи палеографическомъ авторъ статьи приходить къ заключенію, что открытыя гробницы относятся приблизительно къ IV-VI стол. после Р. Х., и вместе съ темъ высказываеть надежду, что дальнъйшія раскопки какъ около такъ и внутри церкви св. Софін, предстоящія по случаю предполагаемаго построенія на ея м'ість храма въ честь св. Александра Невскаго, могутъ дать матеріалъ для болѣе положительнаго рѣшенія вопроса не только о гробницахъ, но и о самой церкви св. Софіи, время построенія которой неизвѣстно.

Статья оканчивается изданіемъ слав. надписи Батошевскаго монастыря въ Севліевскомъ округѣ. Изъ нея видно, что монастырь этотъ быль основанъ болгарскимъ патріархомъ въ царствованіе Михаила Асѣня (1246—1257).

Три главы изъ статьи \*\* Пжтуванье по долинить на Струма Места и Бръганница, по недосмотру не попавшія въ XII т. сборника, представляють большой интересь для знакомства съ географіей Македоніи. Но помимо географическихъ данныхъ авторъ статьи даеть самыя разнообразныя свъдвнія характера этнографическаго, описывая обычаи, костюмы, танцы мъстнаго населенія (напр. у Мърваковъ стр. 351), и археологическаго, упоминая о церквахъ, живописи въ нихъ, рукописяхъ или книгахъ, уцъльвшихъ по мъстамъ, о развалинахъ церквей, укръпленій, башенъ и пр.; знакомить съ новъйшей исторіей этихъ мъстъ, съ судьбой въ нихъ школьнаго дъла, съ борьбой, которую выдающіеся представители изъ болгаръ вели съ греками въ интересахъ народнаго дъла.

- В. Кжичевъ. Новонайдени охридски старини.
- Е. Карановъ. Памятници от Кратово.

Въ наиболъ слабой обработкъ являются въ сборникъ замътки, посвящаемыя древнимъ памятникамъ болгарской литературы. Авторы ихъ неръдко бывають очень мало подготовлены къ изданію рукописныхъ текстовъ, почти совершенно незнакомы съ литературой предмета, при описаній рукописей даеть себя знать незнакомство съ многочисленными и обстоятельными трудами въ этой области русскихъ ученыхъ. Оттого подобныя статьи всего чаще дають матеріаль въ сыромъ, необработанномъ видь. Въ XIII т. таковы указанныя выше двъ статьи. Авторъ первой изъ нихъ сообщаетъ свъдънія о рукописяхъ, найденныхъ въ Охридъ при осмотръ мъстныхъ церквей. Нъкоторыя изъ нихъ принесены изъ Слепченского монастыря, который, судя по всему, имель довольно хорошую библіотеку: по крайней мірь у Григоровича есть цінныя рукописи и зъ этого монастыря. Между найденными рукописями заслуживаетъ вниманія пергаментная тріодь. На одномъ изъ ея листовъ есть написанное глаголицей слово: было необходимо указать, какимъ глаголическимъ чисьмомъ (всего въроятнъе кругловатой глаголицей) и въ какомъ мъстъ рукописи, т. е. въ строку ли, или напр. съ боку. Глаголическое слово представляетъ повторение стоящаго въ строкв кирилловскаго на гробъ. Въ приведенномъ отрывкъ есть не мало дурно прочитанныхъ мъстъ. На евангеліи изъ Слепченскаго монастыря целый рядь интересныхъ записей. Въ Номоканонъ Слъиченскаго монастыря въ главъ объ автокефальныхъ церквахъ считается такою и Охридская. Требникъ между прочимъ заключаетъ лживыя молитвы. Писанный греческими буквами помянникъ въ церкви св. Климента заключаетъ 20 именъ архіереевъ. — Изъ кратовскихъ рукописей сборникъ попа Славка изъ Велеса имъетъ статьи апокрифического характера, а именно разныя молитвы, перечисленіе дней въ году, въ которые нельзя работать, колядникъ, громникъ, въ которомъ мъсяцы начинаются съ марта, хожденіе Богородицы по мукамъ. сказаніе о св. Агапіи, Троянская притча, вопросы и ответы. Три предпоследние тексты напечатаны. Не смотря на то, что въ отличие отъ сербовъ болгаре сохраняють при печатаніи рукописныхъ текстовъ титла и значки, надстрочныя буквы и пр., что нельзя не одобрить, нередко случается, что издатель не умфетъ правильно отделить слова. Сказаніе объ Агапін могло бы, в'троятно, быть напечатано лучше, еслибы Г-нъ Карановъ имълъ подъ руками книгу Чтеній Общ. Ист. и Древн. Росс. за 1879 I, гдв оно издано по списку XII в. (ср. поздній тексть, напр. въ Описаніи рукописей Тройце-Сергіевой лавры). Сравнивая оба текста, можно убіздиться, что въ кратовской рукописи сохранился старый переводъ съ незначительными подновленіями въсловахь ись изміжненіями, а по міжстамь сокращеніями или добавленіями въ зависимости отъ поздняго происхожденія списка. Такъ напр. въ старшемъ текств выртоградъ, въ позднемъ хлфбниць, кладавь — стоуденьць, ниже однако кланць; иногда отличіе заключается лишь въ подновленной форм' напр. вм' сто грьздовизкиь-грозие; стужица вивсто стьжицю объясняется очевидно формой стажица, въ которой вивсто глухого стояль ж. Вообще вся рукопись дощла до насъ въ сербскомъ правописании, но следы болгарскаго оригинала замътны. На стр. 272 стр. 5 дурное чтеніе: не знаю пу(т) на река объясняется изъ старшаго текста, въ которомъ: не въмь мъста ни нарока.

Изъ сборника молитвъ апокрифическаго характера напечатана поздняя статья, заключающая сказаніе о паденіи безціннаго камня въ Виелеемі. Здівсь интересна одна подробность: за несоблюденіе воскреснаго дня Богь посылаеть иновітревъ турокъ, плітиющихъ и разоряющихъ христіанскую землю. Какъ и въ народныхъ півсняхъ иновітрецъ обозначается выраженіемь друга вера.

Далъе слъдуютъ рукописи апостола, евангелій и др. Одинъ апостолъ писанъ въ 1515 г. въ селъ Трохало Кратовскаго округа безъ юсовъ, другой болгар. правописанія, житіе св. Саввы сербскаго, писанное монахомъ Акакіемъ для перкви св. Прохора Пшинскаго монастыря, и одно печатное евангеліе болг. провописанія безъ обозначенія мъста и года. Статья оканчивается краткой замъткой объ апокрифическомъ сборникъ, въ которомъ помъщены слово Менодія Патарскаго, камень адамандь, вопросы и отвъты и апокрифъ объ іерействъ Іисуса Христа, напечатанный цъликомъ.

Вопросамъ по исторіи литературы посвящены статьи:

**Д-ръ Ив.** Д. Шишмановъ. Пъсеньта за мъртвия брать въ поезията на балканскитъ народи.

**Д-ръ Ив. Франко**. Притчата за еднорога и нейниять български варианть. Статья Шишманова распадается на двѣ главы обозрѣнія литературы предмета: изследованія Вольнера, Психари, Политиса и критика ихъ у Веселовскаго, Лестуниса, Жирара, Крумбахера, Майера и Либрехта, труды Созоновича и его критиковъ Андрича и Вольнера, оценка сказаній о мертвомъ братъ и женихъ Махала и Шайняну и библіографія, въ которой указаны варіанты албанскіе, болгарскіе, греческіе, румынскіе и македонско-румынскіе и наконецъ сербскіе. Г-нъ Франко пришелъ въ своемъ изследованіи къ следующимъ результатамъ: «Притча о богатыхъ возникла на славянской въроятно болгарской почев одновременно, а можетъ быть и ранее перковно-слав. перевода Варлаама и Іосафата, во всякомъ случав независимо отъ этого перевода. Если и допустить, что сирійскогреческая притча о единорогь имъла вліяніе на образованіе притчи о богатыхъ, то предположеніе, что при составленіи притчи авторъ пользовался греческимъ текстомъ ни на чемъ не основано и всего въроятнъе, что ея источникомъ было устное преданіе. Неизвъстный авторъ соединиль восточные элементы притчи съ христіанско-еврейскими воззрвніями, какія мы находимъ въфизіологв, и съ славянскими народными преданіями въ такой формъ, что они образують если не закругленное художественное, то все же эффектное целое, чтобы служить целямь еретической богомильской пропаганды. Какъ одно изъ немногихъ славянскихъ литературныхъ произведеній, которое не только въ заглавіи, но и въ тенденціи и основныхъ мотивахь сохранило несомнічные сліды богомильства, притча заслуживаеть полваго вниманія. Она расширяеть наши свъдънія относительно такъ называемыхъ болгарскихъ басенъ и болгарскихъ книгъ, указывая намъ, что кромъ произведеній попа Іереміи, не заключавшихъ значительныхь следовъ богомильства, помимо апокрифическихъ книгъ вообще, распространявшихся чрезъ посредство болгаръ и между другими славянами и русскими въ особенности подъ именемъ «болгарскихъ басенъ» или болгарскихъ ложныхъ книгъ, были еще и другія поучительныя литературныя произведенія съ болье или менье ясными богомильскими тенденціями, которыя относились также точно къ категоріи болгарскихъ книгъ, по преимуществу. - Распространеніе и сохраненіе этихъ произведеній въ теченіе цілыхъ віжовъ въ юго-восточномъ славянскомъ мір'в даже и тамъ, гд'в богомильство никогда не выступало явно и гдъ ему не удавалось организоваться сколько нибудь самостоятельно, напр. въ Россіи свидетельствуеть намъ, какъ широко разветвлены и глубоки духовныя вліянія между народами и эпохами и какъ осторожно, тщательно и широко должно вести изследованія въ этой области, если желаемъ получить отъ нихъ прочные результаты».

Наконецъ намъ остается еще сказать о чрезвычайцо важныхъ статьяхъ Д-ра Л. Милетича: Нови влахо-български грамоти от Брашовъ.

Его же. Седмиградскить българи.

О существованіи влахоболгарскихъ грамотъ въ Брашовскомъ архивъ не было извъстно, пока архивъ не началъ приводить въ порядокъ нынъшній архиваріусъ г. Стеннеръ. Даже проф. Богданъ самъ родомъ изъ

Digitized by Google

Брашова ничего не зналъ о нихъ. Только, когда проф. Точилеску посетилъ Брашовъ и распрашивалъ, нётъ ли въ архиве относящихся до исторіи Румыніи латинскихъ документовъ, Стеннеръ указалъ ему эти Кирилловскія грамоты, которымъ онъ не придаваль особеннаго значенія. Что же касается иностранныхъ ученыхъ, то никто изъ слав. Филологовъ ни изъ Австріи, ни изъ другихъ земель не прітізжаль заниматься въ архивт. А между темъ здёсь оказалось более 400 неизданныхь грамотъ, весьма цвиныхъ для исторіи болг. яз. Проф. Милетичь издаль 121 грамоту и подвергъ изследованію ихъ языкъ, разсмотревъ фонетическія, формальныя и лексикальныя особенности напечатанных имъ текстовъ. Въ другомъ своемъ трудъ Милетичь разсматриваетъ вопросъ о языкъ Седипградскихъ болгаръ. Софійскому профессору следуетъ поставить въ заслугу, что онъ посътиль мъста, въ которыхъ живутъ остатки седииградскихъ болгаръ Чергедъ, Баумгартенъ и Райсдорфхенъ. Кромъ того онъ занимался въ Германштадтъ и въ архивъ и музеъ въ Пештъ. Въ Германштатат Милетичъ открылъ и немецкие оригиналы Чергедскихъ текстовъ, т е. тв немецкія церковныя песни и молитвы, которыя были переведены на языкъ седмиградскихъ болгаръ. Кром в того въ Маломъ Чергедь ему удалось найти еще одинь болгарскій канціональ 1812 г., въ которомъ оказалось 8 новыхъ молнтвъ, а также варіанты и дополненія къ напечатаннымъ Миклошичемъ. Новый канціональ вмёстё съ нёмецкими оригиналами, а также и всв другіе документы изданы въ стать в Г-на Милетича. Каждый N напечатанъ сначала латинскимъ шрифтомъ, какъ въ оригиналъ, затъмъ въ Кирилловской транскрипціи чтеніе предлагаемое авторомъ статьи съ нужными поясненіями и наконецъ нівмец--тагрен выневи от и инвежокси смодотав отот омимо. Такино в віз ленія отъ путешествія въ IV главахъ 1) въ Чергеде, 2) въ Баумгартене, 3) въ Райсдорфхенъ и 4) дополнительныя данныя изъ исторіи Чергедчанъ. Оба изданія проф. Милетича заслуживають полнаго винманія своею важностію и несомевеными достоинствами.

Къ изследованіямъ по болгарскому языку относится также статья П. Гжбюва, представляющая разборъ Тырновскаго говора.

Въ отдѣлѣ критики заслуживаетъ вниманія статья покойнаго Д. Матова, представляющая разборъ двухъ сборниковъ: 1) Стоилова: Сборникъ отъ български народни умотворения (двѣ книжки, І, заключающая бытовыя пѣсни София 1894 и ІІ, содержащая пѣсни изъ политической жизни) и 2) свящ. Любенова: Самовили и самодиви. Статья даетъ важныя указанія, какъ издатели такихъ сборниковъ должны относиться къ дѣлу, чтобы ихъ изданія приносили возможно большую пользу наукѣ.

За тёмъ слёдуетъ тщательный разборъ отдёльныхъ пёсенъ съ указаніемъ на варіанты къ нимъ и на литературу предмета.

Какъ и всв другіе томы изданія XIII т. содержить народныя песни, сказки, заговоры, матеріалы для словаря и пр.

Къ XIII тому приложены три изображенія художника Мрквички:

мужской софійскій костюмъ и два сюжета, представляющіе зданія въ Чепеларъ и Чаушовъ въ Родопахъ и 8 таблицъ къ статьъ Добрускаго.

Въ заключение прибавимъ, что лътомъ текущаго года вышелъ и XIV т. сборника,

II. Лавровъ.

В. Н. Златарски. Студии по българската история. Въ Периодическо Списание на Българското Книжовно Дружество въ Срѣдецъ. Подъ редакцията на В. Д. Стоянова (Очерки изъ болгарской истории въ Періодическомъ Изданіи Болгарскаго Литературнаго Общества въ Софіи. Подъред. В. Д. Стоянова). Годъ X, кн. LIV. Срѣдецъ. 1896.

Молодой болгарскій историкъ, воспитанникъ с.-петербургскаго университета. В. Н. Златарскій, доценть болгарской исторіи въ софійскомъ Высшемъ Училищъ, уже извъстенъ въ болгарской исторической литературѣ серьезнымъ трудомъ о письмахъ константинопольскаго патріарха Николая Мистика къ болгарскому царю Симеону. Недавно онъ напечаталъ свою небольшую, но интересную работу подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ. По видимому, онъ предполагаєть напечатать рядъ очерковъ по болгарской исторіи. На этотъ разъ онъ занимается довольно запутаннымъ вопросомъ о преемникахъ болгарскаго князя Омортага (Приемницитъ на Омортага). Онъ такъ начинаетъ этотъ свой очеркъ: «Съ началомъ IX въка начинается новый періодъ въ болгарской исторіи; съ того времени прекращаются тъ внутреннія династическія междуусобія, та борьба народныхъ партій, которыя разрывали на части молодую Болгарію въ теченія цёлыхъ пятидесяти лётъ, и начинается быстрый политическій подъемъ и территоріальное расширеніе болгарской державы; столкновенія болгаръ съ того времени не ограничиваются одною только Византіею, но направляются и на западный міръ, а ихъ походы и войны предпринимались не съ одною только цёлью грабежа, но съ цёлью завоеваній, въ которыхъ ясно отпечаты ваются завътныя стремленія болгарских князей относительно своихъ соседей. Этимъ переворотомъ въ политике Болгарія обязана исключительно новой династіи, которая заняла болгарскій престоль въ первые годы IX в. Не смотря однако на все то, что эта династія 🔨 своимъ мудрымъ 150-летнимъ правленіемъ оставила самую лучшую память на страницахъ нашей отечественной исторіи, все-таки генеалогія ея представителей, а также и наслёдственные переходы престола въ ихъ руки являются очень неясными и запутанными, вследствіе противоречивыхъ изв'встій, которыми мы въ настоящее время располагаемъ. Родоначальникомъ этой династіи быль Крумъ, которому наследоваль сынъ его Омортагъ, правившій страною до 831 или до 832 г.». Но является вопросъ, кто были преемники Омортага? Извъстія объ этомъ мы находимъ у продолжателя Амартола (и Льва Грамматика), Константина Багрянороднаго и у Өеофилакта архіепископа болгарскаго; эти изв'ёстія и разсматриваеть г. Златарскій «въ совивстномъ сопоставленіи, чтобы можно было опредвлить, насколько они взаимно оправдываются или отрицаются, и такимъ образомъ устранить ихъ видимое разноръчіе и установить, какъ нужно смотръть на каждое изъ нихъ» (стр. 759).

Разсматривая изв'ястіе продолжателя Георгія Амартола, г. Златарскій виёстё съ професс. Гротомъ находить, что имя Владиміра въ разсказъ стоить ошибочно, но, тоже несовстви вопреки Гроту, принимаеть, что витьсто Владиміра нужно читать Маломиръ, причемъ въ данномъ случав ссыдается на архіепископа болгарскаго Өеофилакта, который «могь нользоваться м'естными болгарскими записями, въ которыхъ были отмечены болгарскіе князья». При этомъ г. Златарскій ссылается на сочиненія Голубинскаго «Краткій очеркъ исторіи православныхъ перквей болгарской» и проч. и Соколова «Изъ древней исторіи болгаръ», но не указываеть на сочинение О. И. Успенскаго «Образование втораго болгарскаго царства», гдъ мысль о туземныхъ источникахъ у Өеофилакта развита лучше, чемъ у другихъ. Впрочемъ, мивніе о туземныхъ источникахъ у Өеофилакта давно въ обращеніи въ Кирилло-Меоодіевской литературѣ; у насъ эта мысль высказана, насколько мнѣ извѣстно, Савельевымъ Ростиславичемъ. Считая правдоподобнымъ мненіе г. Златарскаго о замънъ у продолжателя Амартола имени Маломира именемъ Владиміра, я думаю, что главная причина этой заміны была скорбе палеографическая, чёмъ какая-либо другая. Что вмёсто Владиміра нужно видъть Маломира, подтвержденіемъ можетъ служить и греческая надпись у Фонтана съ именемъ: Μαλαμήρ ὁ ἐλ Θεοῦ ἄρχων (Corpus inscript. graec. t. IV, № 8691), на которую, насколько мнт извъстно, впервые обратиль вниманіе г. Златарскій. Отождествленіе Маломира съ Владиміромъ не противоръчить и историческимъ обстоятельствамъ. Маломиръ, младшій сынъ Омортага, былъ современникомъ импер. Ософила, какимъ и представляется преемникъ Омортага; это не говорить противъ Константина Богрянороднаго, по которому Борисъ называется сыномъ Пресіама. Довольно длинное разсужденіе о возможности употребленія греческаго языка у болгаръ въ первое времи ихъ политической жизни, я думаю, излишне; ибо это считается въ настоящее время извёстнымъ фактомъ, тёмъ болёе, что у насъ есть и прямое свидътельство черноризца Храбра. Что же касается титула о ех Эєой арушу, то онъ, конечно, взять быль отъ грековъ; сами же греки называли болгарскихъ князей и царей брушу; а ех веоб явилось по подражанию грекамъ вивсто έλέφ του Θεού, если только это έх не было ошибочно прочитано вивсто сокращеннаго έλέφ. Какъ известно, славянс были падки до титуловъ и болгары въ этомъ отношеніи не составляли исключенія. По соображеніямъ г. Златарскаго, Маломиръ сталь управлять Болгаріею около 831 или 832 г., а управлялъ ею до 836 или 837 г. Причину, почему получиль престоль младшій сынь Омортага, онъ видить въ интригь болгаръ, чтобы парализовать усиление славянского элемента въ Болгарской державъ, который при помощи христіанства въ правленіи Крума поднялся высоко, а бояре-болгары, которые составляли сплоченное и сильное сословіе въ Болгаріи, потеряли было свое значеніе; они, по метнію автора, взяли Маломира въ руки и сдтали его орудіемъ, а первые два сына слабаго Омортага, Енравота 1) и Звиница, по проискамъ бояръ, были устранены отцомъ отъ престола за приверженность къ христіанству. Впрочемъ, последнее обстоятельство было только поводомъ къ устраненію.

Все сказанное г. Златарскимъ было бы весьма хорошо, если бы оно было доказано. Правда только одно, что христіанство дёлало большіе успёхи въ Болгаріи во время преемниковъ Крума; всё же другія соображенія г. Златарскаго остаются далеко недоказанными. О правленіи Маломира г. Златарскій не сообщаєть ничего новаго. Также ничего новаго онъ не сообщаєть и объ Енравотъ.

Преемникомъ Омортага, по мнѣнію г. Златарскаго, былъ Пресіамъ. Это свое положеніе онъ основываетъ на хронологическихъ данныхъ, — что Борисъ вступилъ на болгарскій престолъ въ 40-хъ годахъ ІХ вѣка, не раньше 843—845 г. Слѣдовательно, между Маломиромъ и Борисомъ былъ еще одинъ князь, а какой именно, г. Златарскій опредѣляетъ по Константину Багрянородному, который Пресіама считаетъ отцомъ Бориса. Өеофилактъ не отмѣчаетъ Пресіама по тому, что послѣдній неизвѣстенъ своими дѣйствіями противъ христіанъ въ Болгаріи, что очень правдоподобно. Разсуждая далѣе объ отношеніяхъ болгаръ и сербовъ, г. Златарскій предполагаетъ, что была серьезная причина ихъ столкновенія, которая намъ до сего времени остается неизвѣстной.

Ко времени правленія Пресіама г. Златарскій относить и сношенія болгаръ съ уграми, поводомъ чему послужили возстанія византійневъ. переселенныхъ Крумомъ въ качествъ плънниковъ изъ Адріанополя на свверъ отъ Дуная. Здесь г. Златарскій опять прибегаеть къ предположеніямъ и перестановкі именъ. Онъ говорить, что плінники возстали при Маломиръ, а возвратились въ отечество при Пресіамъ, Такимъ образомъ, онъ отрицаетъ походъ Михаила на Солунь, — походъ, о которомъ сообщаетъ продолжатель Амартола, на томъ основании, что мы ничего не знаемъ объ этомъ походъ. Виъсто похода Михаила на Солунь онъ предполагаеть походъ Пресіама на сербовъ, и это вполнъ соотвътствовало бы указаніямъ продолжателя Амартола, -- что возвращеніе пленниковъ изъ-за Дуная окончилось при император'в Өеофиль, при которомъ Михаилъ-Борисъ еще не былъ княземъ Болгаріи. Несомненно, что сообщаемыя продолжателемъ Амартола свъдънія о возмущенім пленниковъ-византійцевъ на съверномъ берегу Дуная и возвращении ихъ оттуда не совсъмъ ясны и едва-ли полны; но отсюда еще не следуетъ, что нужно отрицать и сообщаемые тамъ факты. Изъ разсказа продолжателя ясно, что если плънники возвращались въ Византію не въ два пріема, то, по крайней мъръ, было нъсколько попытокъ къ возвращению. Я склоненъ, однако,



Въ формѣ Енравота я вижу имя (Мровота) Яровота, какъ Яромиръ, Ярославъ или какъ Янтра и Етеръ; по болгарски было бы: Еравота.

думать, что возвращеніе пленниковъ состоялось, по крайней мере, въ два пріема, и впервые оно началось уже въ правленіе Омортага и произошло мирнымъ путемъ, какъ отмечаетъ Константинъ Багрянородный. Когда болгары это зам'втили, они должны были принимать м'вры противъ этого; но въ свою очередь и пленники прибегли къ другимъ пріемамъ, способствовавшимъ ихъ возвращению, а именно они отправили посольство въ Константинополь и воспользовались временемъ похода Миханда на Солунь. Г. Златарскій совершенно отрицаеть, главнымъ образомъ, этотъ походъ на томъ основаній, что княженіе Миханла началось не раньше 843-845 г. и, следовательно, онъ не быль современникомъ импер. Ософила. Но это еще не фактъ, а одно предположение, не имъющее достаточныхъ основаній. Мы еще не знаемъ, когда именно началось княженіе Михаила; оно могло начаться и въ последнихъ годахъ парствованія Өеофила, хотя Борись быль тогда еще довольно молодъ. Что же касается похода Михаила на Солунь, то мы не имбемъ никакого права его отрицать, темъ болье, что преемникъ Михаила, Симеонъ, также имъть походъ на Солунь и чуть не въ первые годы своего правленія.

Въ концъ своей статьи г. Златарскій представляєть генеалогическую таблицу болгарскихъ князей отъ начала династія Крума до Бориса: Крумъ (803—814 г.г.), Омортагъ (до 831 или 832 г.), Маломиръ (до 836 или 837 г.), Пресіамъ (до 843—845 г.) и Борисъ (до 884 или 885 г.).

Разбираемые г. Златарскимъ вопросы не новы въ литературѣ. Еще въ 1845 г. извѣстный Савельевъ-Ростиславичъ, разбирая извѣстія о болгарахъ, находимыя въ житіи тиверіопольскихъ мучениковъ, разсматривалъ этотъ вопросъ ¹). Г. Златарскій повидимому не зналъ работы г. Савельева-Ростиславовича по сему предмету, который представляетъ генеалогическую таблицу болгарскихъ царей ІХ в. слѣдующимъ образомъ: Крубошъ (809—820), Обритатъ (820—826), Маломиръ (827—830), Борисъ (830—866 и вторично до 870), Владиміръ (Пресіамъ 866—870), Симеонъ (870—927).

Bojarski, Historya Focyusza apostola syzmy (вм. schismy) moskiewskiej, greckiej i innych wschodnich narodów, oparta na owiadectwach współczesysk pisarzy greckich, czerpana z dziel francuskich i innych. Wydał włastym naładem (Боярскій, Исторія Фотія, апостола схизмы московской, греческой и другихъ восточныхъ народовъ, основанная на свидѣтельствахъ современныхъ греческихъ писателей, извлеченная изъ французскихъ и иныхъ сочиненій. Издана собственнымъ иждивеніемъ). Lwów, Gubrynowicz i Schmidt. 1895, 8°, стр. 441—2.

Я уже имъть случай сказать на страницахъ «Византийскаго Временника» нъсколько словъ о памфлетъ на знаменитаго патріарха Фотія, составленномъ уніатскимъ священникомъ Вас. Лукачемъ. Довольно объемистая книга польскаго католическаго священника Боярскаго мало чъмъ отли-

<sup>1)</sup> Н. В. Савельева-Ростиславича. Славянскій Сборникъ. Спб. 1845. стр. 37, гл. 1II: Новый источникъ для болгарской исторіи ІХ въка.

чается отъ книги Лукача; она также составлена почти исключительно по тенденціозной книгѣ Яжера, изданной 50-ть лѣтъ тому назадъ. О монументальномъ трудѣ Гергенрётера и другихъ серьезныхъ сочиненіяхъ о Фотіѣ г. Боярскій не имѣетъ повидимому и понятія, хотя о нихъ онъ могъ бы узнать изъ статьи проф. Эргарда (Ehrhard) въ Гердеровскомъ церковномъ словарѣ. Есть, впрочемъ, и отличія отъ книги Лукача; г. Боярскій относится съ фанатическою ненавистію къ личности патріарха Фотія, и вообще тонъ рѣчи автора крайне задорный, что совсѣмъ не идетъ священнику. Отсюда ясно, что къ книгѣ г. Боярскаго нельзя относиться даже съ самою снисходительною критикою, что, впрочемъ, отмѣтила и польская критика (См. Gazeta Kocelna 1896, № 4, стр. 38; Кwartahnik Historiczny 1897, XI, вып. II, стр. 398). О книгѣ г. Боярскаго можно говорить развѣ въ виду только того, чтобы предостерегать тѣхъ, которые желали бы познакомиться съ ней.

Vojtěch Plotěný, O apoštolátu sv. Ondřeje v Evropě a jeho smrti. Časopis katolického duchovenstva. Organ veděckého odboru Akademie Krěstěnské v Praze. Ročn. XXXVIII, 1897, svaz. IV—VII (Войтёхъ Плотёный, Объ апостольствё св. Андрея въ Европё и объ его смерти. Въ Журналё католическаго духовенства. Органъ ученаго отдёленія Христіанской Академіи въ Прагё. Годъ XXXVIII, 1897, вып. IV—VI). V Praze.

Въ интересной статъв г. Войтвка Плотвнаго разсматривается вопросъ объ апостольствъ св. Андрея въ предълахъ восточной Европы и между прочимь въ предвлахъ Россіи. Онъ прежде всего обращается къ апокрифу «Дівнія Андреевы и Матееевы въ странів людо вдовь», затімь къ такъ называемой «Исторіи страданія апостоловъ», въ заглавіи которой стоить имя Авдія, епископа Вавилонскаго, и къ происпедшимъ изъ апокрифа — Епифаніевой легендів и легендів англосаксонской и наконспъ къ Legenda Aurea Якова де Ворагине. Далъе онъ переходитъ къ патристической литературъ, гдъ находитъ сообщенія о проповъди апостола Андрея прежде всего у писателя III въка св. Ипполита, а потомъ у Оригена, цитируемаго Евсевіемъ, дале у Іоанна Златоустаго и Григорія Назіанзина, блаж. Іеронима, Өеодорита Кирскаго, Павлина Ноданскаго и Петра Хрисолога. Всв эти апокрифическія и патристическія указанія относять проповідь апостола Андрея кромі страны людойдовь главнымъ образомъ къ Ахайъ. Послъ этого следуетъ рядъ указаній на апостольство св. Андрея въ предълахъ русскихъ. Г. Плотъный приводитъ сперва изв'єстіе Нестора, а зат'ємъ указываетъ на проложный разсказъ по сообщеніямъ Кульчинскаго въ его Specimen Ecclesiae Ruthenicae, разсказъ, который приводить еп. Пелешъ въ своей Geschichte der Union der ruthenischen Kirche (I, стр. 35), но который различается отъ изданнаго мною въ Извъстіяхъ II Отдъл. Академіи Наукъ (I, 82). При этомъ авторъ говорить, что указанный Кульчинскимъ и Пелешомъ разсказъ пом'вщенъ въ антологіи, разумъя подъ этимъ, по всей въроятности, нашъ Аноологіонъ или Анеологій, изв'ёстный у славянъ подъ названіемъ Избранной Минеи, хотя върнъе было бы указать на Прологъ, откуда разсказъ, несомивнно, заимствованъ. Наконедъ онъ указываетъ на Степенную книгу (Kniha Stupňova), при чемъ Грузино у него названо Družena (ve vsí Družinė). Покончивъ, такъ сказать, съ оригиналами, г. Плотвный обращается къ литературъ вопроса, приводя мивнія объ этомъ Миклошича, Крека, Шлёцера, К. Н. Бестужева-Рюмина, митроп. Макарія, Шафарика, Голубинскаго, еп. Пелеша, и больше всего останавливается на мевніи академика Байера, но, видимо, на его сторону не склоняется. Я привожу эти имена въ томъ порядкв, въ какомъ они приводятся въ статьв. Какъ видно отсюда, г. Плотвному неизвестны труды В. Г. Васильевскаго, Малышевскаго и Сперанскаго по этому вопросу. Чтобы опровергнуть Байера, онъ обращается къ вопросу о первомъ появленіи христіанства на Руси (o prveotném zavedení křestanství na Rusi), который онъ считаетъ очень важнымъ и заслуживающимъ серьезнаго вниманія. Для решенія его онъ приводить извъстія о св. Андрев у патріарха Софронія (-+ 637 г.), Никифора Каллиста (XIV в.), въ Менологіи Василія, Синопсисъ Доровея Тирскаго и записи римскаго бревіарія и мартирологія о смерти апостола. Опредъливъ географическія данныя, встръчаемыя у указанныхъ сейчасъ ппсателей, г. Плотвный решаеть, что указанныя ими места находятся частью на Кавказъ, частію въ нынтшней южной Россіи, и на этомъ основаніи онъ думаетъ, что св. апостоль Андрей дівствительно жиль нівкоторое время на съверномъ побережьи Чернаго моря и въ области нижняго Дивира и свяль тамь свия Христовой ввры (na severním pobřeží Černého moře i v krajinách dolního Dněpru nějaky čas meškalí tam sime viry Kristovy rozséval).

Затым авторъ переходить къ частнымъ вопросамъ, связаннымъ съ проповъдью Андрея на Руси, именно онъ указываетъ на анахронизмы въ сказаніяхъ о путешествіи апостола. Прежде всего онъ считаетъ вопреки мнѣнію митрополита Платона, а затымъ Карамзина и Штраля (Strahl, Geschichte d. russ. Kirche. I, 37), едвали возможнымъ обычай водружать кресты во времена апостоловъ. Что же касается упоминанія «Степенной Книги» о томъ, что св. Андрей водрузилъ въ с. Грузинъ свой епископскій жезлъ, то его можно считать позднъйшимъ, на дъйствительности неоснованнымъ, ибо о святительскихъ инсигніяхъ того времени неможетъ быть и рѣчи. Не меньшею безсмыслицею (blud) можно считать и то, что «устья днъпровскія находятся близъ Корсуня».

Но самымъ большимъ затрудненіемъ является вопросъ, откуда началось апостольское хожденіе св. Андрея (odkud sv. Ondrei svou apoštolskou pout' podnikl). Легенда Епифанія, говоритъ г. Плотеный, а за нею и Несторъ указывають на Синопъ, откуда апостолъ пришелъ въ Корсунь. Исполнивъ свою миссію, св. Андрей отправился въ Римъ, и отсюда возвратился въ Синопъ. Г. Плотеный, следуя мненію еп. Пелеша, находитъ несообразнымъ такой кружный путь въ Старый Римъ, — путь, о которомъ ничего, говоритъ онъ, неизвёстно изъ другихъ источниковъ. По-

этому онъ, повидимому, склоняется къ мивнію еп. Пелеша и, можно было бы сказать, и другихъ, что Несторъ здёсь разумёсть не Старый Римъ, а новый — Византію, которая стала гордиться именемъ апостола съ IV в., когла Константиномъ Великимъ этотъ городъ былъ возвышенъ и слъланъ императорскою столицею. При всемъ этомъ г. Плотеному, какъ католику, не совсвиъ нравится, что имя апостола связывается съ Византіею; ибо иначе пришлось бы признать утверждение епископской канедры въ Константинополъ св. Андреемъ, но этого онъ не желаетъ признать. Впрочемъ, этотъ вопросъ онъ трактуеть несамостоятельно, последуя мненіямь другихъ ученыхъ и неученыхъ. «Съ этимъ извъстіемъ, говоритъ г. Плотъный, т. е. съ темъ, что св. Андрей былъ въ Византіи, вполне согласуется и то, что говорится въ старомъ Аноологіонъ, - что св. Андрей до своего прихода на Русь пребываль въ Византіи и тамъ поставиль епископомъ Стахія. Это изв'єстіе въ одинаковой степени подтверждають и греческія свидътельства. Уже въ древнъйшихъ апостольскихъ установленіяхъ апокрифическихъ (v prastarých apokryfičních Konstitucich apoštolských), въ греческихъ минеяхъ и въ искаженныхъ писаніяхъ Доровея, іерея пли епископа тирскаго, мы читаемъ, что св. Андрей установиль церковь въ Византіи и посвятиль въ тамошніе епископы Стахія. Эта пов'єсть въ средніе в'вка, и главнымъ образомъ во времена патріарха Фотія, была принята какъ дъйствительный историческій факть, и тъмь охотнюе, что, благодаря ей, высокое значение пареградской епископской столицы могло подняться еще выше. Изъпредшественниковъ Фотіевыхъ касается этой повъсти патріархъ Никифоръ такими словами: «Апостолъ Андрей былъ первымъ проповъдникомъ евангелія въ Византіи, въ Аргиропол'в поставиль храмъ, въ которомъ съ усердными молитвами върующе обращались къ Богу, и посвятиль въ епископа Стахія, о которомъ упоминаеть апостоль въ посланіи Римлянамъ». Поляве эта повъсть передается историкомъ Никифоромъ Каллистомъ: «Когда ему (Андрею) были опредълены по жребію земли Оракій, Македоній и Евксина, онъ пропов'єдоваль Христа въ Византій. Когда же Зевзипиъ, тамошній самозванецъ, хотёль его предать смерти, онъ (апостолъ) пришелъ тогда въ Аргирополь, где два года училъ народъ и очень многихъ обратилъ ко Христу. Наконецъ онъ построилъ тамъ храмъ и поставилъ епископомъ Стахія и потомъ отправился въ Синопъ».

Г. Плотвный считаеть не только невврнымъ сообщение о Зевзиппв, но даже «явною ложью», выражаясь словами Баронія. Онъ ссылаетея затвить на Симеона Логооета «или Метафраста», далве па Георгія Кедрипа и Симеона Солунскаго, которые не упоминають о Стахів. Приводя послв этого слова объ этомъ Баронія и замвчанія на нихъ Паджи, которые прямо говорять, что списокъ византійскихъ епископовъ у Никифора неполный, онъ высказывается такъ: Насколько правдоподобны догадки Паджи, опредвлить не можемъ. Но насъ смущаеть то обстоятельство, что до Фотія почти всв старыя свидвтельства и всв писатели или мол-

чать объ епископѣ Стахів, — при этомъ онъ указываетъ на похвальное слово св. Андрею Прокла, патріарха константинопольскаго (446 — 447 г.г.), — или прямо отрицають апостольское происхожденіе цареградскаго епископства, чего на самомъ дѣлѣ не было бы, еслибы объ этомъ было что-либо извѣстно. На Никифоровъ списокъ полагаться нельзя, продолжаетъ г. Плотѣный. Это — мутный источникъ, такъ какъ составленъ, какъ утверждаетъ Лекіенъ, на основаніи подложныхъ писаній Лже-Дороееевыхъ. За этимъ г. Плотѣный ссылается на мнѣнія папъ Геласія, Агапита и Николая І, которые также или прямо отрицаютъ апостольское происхожденіе цареградской кафедры, или косвенно, утверждая что Византія въ то время входила въ составъ парохій ираклейскаго епископства. Наконецъ онъ указываетъ на хронографію Фефана и Пасхальную или Александрійскую хронику, по которымъ первымъ епископомъ цареградскить былъ Митрофанъ.

Такова аргументація г. Плотвнаго по вопросу о пребываній еп. Андрея въ Византіи и объ апостольскомъ происхожденіи этой канедры. Следуетъ замѣтить вообще, что выводы его нерѣдко противорѣчивы и весь вопросъ выходить у него скомканнымъ. При этомъ нужно указать и на то, что онъ не обратилъ должнаго вниманія на показанія хронографіи Өеофана (по изданію С. de Boor'a I, 16, 32) о константинопольских в епископах в Nκηφόρου χροογραφικόν σύντομον (Nicephori Opuscula historica, изд. C. de Boor'a, стр. 112, 114). Какъ смотръть надо на показанія хронографіи, объ этомъ уже писаль Де-Боорь (Theophanis Chronographia, II, 512), и на это г. Плотвному следовало обратить внимание при обсуждении вопроса. Г. Плотвный не приводить также всёхъ имень римскихъ императоровъ, персидскихъ парей и арабскихъ князей, какъ не приводитъ и именъ всъхъ константинопольскихъ патріарховъ; но отсюда совстви не следуеть, что все непоименованныя у него лица не существовали. (Ср. у С. de Boor'a II, стр. 510). Къ тому же изследователь пользуется не новыми изданіями цитуемыхъ имъ сочиненій.

Въ послъдней части своей студіи г. Плотъный разсуждаеть о мъстъ и времени смерти ап. Андрея и о способъ его мученій.

П. Сырку.

# 3. Новыя вниги, поступившія въ Редавцію.

Иванъ Евсѣевъ. Книга Пророка Иліи въ древне-славянскомъ переводѣ. Въ двухъ частяхъ. С.-Петербургъ. 1897. Цѣна 2 р. 50 к.

И. Е. Тимощенко. Литературные первоисточники и прототипы трехъсотъ русскихъ пословицъ и поговорокъ. Кіевъ. 1897.

Д. Ө. Кобеко, Опытъ исправленія текста бесёды о святыняхъ Царяграда. С.-Петербургъ. 1897. Отд. отт. изъ Извёстій Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ, т. II (1897), кн. 3.

- Д. Ө. Кобеко. Дополнительная замѣтка къ статьѣ: «Опытъ исправленія текста бесѣды о святыняхъ Царяграда». С.-Петербургъ. 1897. Отд. отт. изъ Извѣстій Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ, т. II. (1897), кн. 4.
- М. Г. Попруженко. Синодикъ царя Бориса І. Текстъ. Одесса. 1897. Отд. отт. изъ Извъстій Русск. Арх. Инст. въ Конст. II.
- Д. Айналовъ. Отчетъ о заграничной командировкъ на Авонъ. Казань. 1897.
  - Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς. Φωτιακά. Έν Πετρουπόλει. 1897.

Jean Paul Richter. Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte. Ausgewählte Texte über die Kirchen, Klöster, Paläste, Staatsgebäude und andere Bauten von Konstantinopel. Wien. Carl Glaeser. 1897.

Karl Krumbacher. Eine neue vita des Theophanes Confessor. München 1897. Отд. отт. изъ Sitzungsber. d. philos.-philol. u. d. hist. Classe d. k. bayer. Akad. d. Wiss. 1897. Heft III.

Karl Krumbacher. Kasia. München 1897. Отд. отт. изъ Sitzungsber. d. philos.-philol. u. d. hist. Classe d. k. bayer. Akad. d. Wiss. Wien. 1897. Heft III.

Heinrich Moritz. Die Zunamen bei den byzantinischen Historikern und Chronisten. Theil I. Landshut 1897. Programm des K. humanist. Gymnasiums.

Gerhard Rauschen. Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen. Versuch einer Erneuerung der Annales ecclesiastici des Baronius für die Jahre 378—395. Freiburg i B., Herder. 1897.

Albert Ehrhard. Forschungen zur Hagiographie der griechischen Kirche vornehmlich auf Grund der hagiographischen Handschriften von Mailand, München und Moscau. Roma 1897. Отд. отт. изъ Röm. Quartalschrift für christl. Alt. und für Kirche. XI.

Richard Reitzenstein. Geschichte der griechischen Etymologika. Ein Beitrag zur Geschichte der Philologie in Alexandria und Byzanz. Leipzig, B. G. Teubner. 1897. 8°. Цена 18 марокъ.

Hippolytus. Die griechischen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Band I. Leipzig. 1897.

Herm. Peter. Die geschichtliche Litteratur über die römische Kaiserzeit bis Theodosius I und ihre Quellen. Bd. I—II. Leipzig, Teubner. Цъна 24 марки.

Georg Wartenberg. Das mittelgriechiche Heldenlied von Basileios Digenis Akritas. Berlin H. Gaertner. 1897. Wissensch. Beilage z. Jahresb. d. Lessing-Gymn. zu Berlin.

Verzeichniss der griechischen Handschriften der Königlichen Bibliothek zu Berlin. II. Von C. de Boor. Berlin, A. Ascher. 1897.

P. Joannes Bapt. Baur Ord. Cap. Argumenta contra orientalem ecclesiam eiusque synodicam euangelicam anni 1895. Oenipontae, F. Rauch. 1897.

D. C. Hesseling. Charos. Ein Beitrag zur Kenntniss des neugriechischen Volksglaubens. Leiden, S. C. van Doesburgh. 1897.

Hipp. Delehaye S. J. La vie d'Athanase patriarche de Constantinople (1289—1293, 1304—1310). Rome 1897. Отд. отт. изъ Mélanges d'Arch. et d'Hist. publ. par l'École française à Rome. XVII.

Georges N. Hadjidakis. Du caractère hellénique des anciens Macédoniens. Athènes. 1896.

Edwin Hatch, D. D. The influence of Greek ideas and usages, upon the Christian Church. Edited by A. M. Fairbairn, D. D. Edinburgh, Williams and Norgate. 1890. 8°.

J. B. Bury, Iveron and our Lady of the Gate (Сказанія объ Иверской икон'в Богоматери). Reprinted from Hermathena. Vol. X. № XXIII, 1897.

J. B. Bury, The Nika Riot. Reprinted from the Journal of Hellenic Studies. Vol. XVII, 1897.

Άδαμάντιος Ί. Άδαμάντιος. Τηνιακά. Άθήνησιν 1897. Οτд. οττ. μετ Δελτίον τῆς ἰστορ. καὶ ἐθνολογ. ἐταιρίας τῆς Ἑλλάδος. V.

Ν. Γ. Πολίτης, Δημώδεις παροιμίαι ἐν μεσαιωνικοῖς ἐλληνικοῖς ποιήμασι. Ἐν Ἀθήναις 1896. Οτд. οττ. изъ Ἐπετηρὶς νοῦ Παρνασσοῦ.

Χρυσόστομος Ά. Παπαδόπουλος. Περὶ τοῦ τόπου τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου (ἱστορικὸν σημείωμα). Ἐν Ἱεροσολύμοις 1896.

Κλεόπας Μ. Κοικυλίδης. 'Ο εν Μαδηβα μωσαϊκός και γεωγραφικός περί Συρίας, Παλαιστίνης και Αιγύπτου χάρτης. Έν Ἱεροσολύμοις 1897.

Έπαμεινώνδας Θ. Κυριακίδης. Βιογραφίαι τῶν ἐκ Τραπεζοῦντος καὶ τῆς περὶ αὐτὴν χώρας ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέχρις ἡμῶν ἀκμασάντων λογίων. μετὰ σχεδιάσματος ἱστορικοῦ περὶ τοῦ ἐλληνικοῦ φροντιστηρίου τῶν Τραπεζουντίων. Ἐν ᾿Αθήναις 1897.

Έταιρεία ὁ «Ελληνισμός». Μακεδονία ήτοι μελέτη οἰκονομική, γεωγραφική, ἰστορική καὶ ἐθνολογική τῆς Μακεδονίας. Έκδοσις δευτέρα. Έν Πειραιεί 1896.

Χρυσόστομος, ἀρχιδιάκονος Ἐφέσου. Καπουλή-Παναγιά, ήτοι ὁ μακρὰν τῶν ἐρειπίων τῆς Ἐφέσου ἀνακαλυφθείς ὑπὸ τῶν καθολικῶν οἶκος τῆς Θεομήτορος. Ἐν Ἀθήναις 1896.

'Ρήγας Ν. Καμηλάρις. Γρηγορίου Κωνσταντά βιογραφία, λόγοι, ἐπιστολαὶ μετὰ περιγραφής τῶν Μηλέων καὶ τῆς σχολῆς αὐτῶν. 'Εν Ἀθήναις 1897.

Βασίλειος, ἀρχιεπίσκοπος Σμύρνης. Ύπόμνημα περὶ ἐκκλησιαστικοῦ ἀφορισμοῦ κατὰ τοὺς θείους καὶ ἱεροὺς κανόνας καὶ τὴν διδασκαλίαν τῶν θεηγόρων πατέρων τῆς ὁρθοδόξου καθολικῆς τοῦ Χριστοῦ ἐκκλησίας. Έν Κ/πόλει 1897.

Έταιρεία ὁ «Ἑλληνισμός». Ἐθνικὰ ἄσματα τῆς Ἑλλάδος 1453 — 1821. Εν Άθήναις 1896. Ц. 50 лепть.

Τρύφων Έ. Εὐαγγελίδης. Κοσμάς Αἴτωλος (1714 —1779). Βίος καὶ ἔργα αὐτοῦ. Ἱστορικὴ καὶ κριτικὴ μελέτη. Έν Άθήναις 1897.

Βονουεντούρας Γρασίνιος. Άγία Σοφία. Έν Λιψία 1897.

Μ. Γ. Θεοτόκος. Νομολογία τοῦ οἰχουμενικοῦ πατριαρχείου. Έν Κ/πόλει. 1897.

Σπ. Π. Λάμπρος. Ίστορία τῆς Ἑλλάδος. Τεῦχος 76—78.



## ОТДЪЛЪ III.

Одиннадцатый интернаціональный конгрессъ оріенталистовъ въ Парижѣ. 5—12 сентября 1897 года. — VI-я секція: Греція-Востокъ.

Одиннадцатый интернаціональный конгрессъ оріенталистовъ собрался въ Парижѣ 5 сентября 1897 года по новому стилю. Засѣданія отдѣльныхъ секцій имѣли мѣсто въ зданіяхъ Collège de France и Новой Сорбонны. Секцій конгресса было семь: 1) языки и археологія арійскихъ странъ (Индія, Иранъ); 2) языки и археологія Крайняго Востока (Китай и Японія, Индо-Китай); 3) мусульманскіе языки и археологія; 4) семитоассирологія; 5) Египетъ и африканскіе языки; 6) Греція—Востокъ; 7) этнографія и Folk-Lore.

Послѣ вечерняго reception familière въ Hôtel des Sociétés Savantes въ воскресенье 5 сентября, утромъ на слѣдующій день въ зданіи Lycée Louis-le-Grand происходило торжественное открытіе конгресса подъ предсѣдательствомъ Министра Народнаго Просвѣщенія Альфреда Рамбо. На открытіи привѣтственныя рѣчи говорили президентъ настоящаго конгресса Шеферъ, министръ, президентъ муницинальнаго совѣта и представители иностранныхъ правительствъ и ученыхъ обществъ.

Въ нашемъ отчетв о конгрессв мы будемъ имвть въ виду почти исключительно одну шестую секцію, т. е. Грецію—Востокъ. Президентомъ этой секціи былъ выбранъ извівстный грекъ Викелясъ (Bikélas), вице-президентами профессора Карлъ Крумбахеръ изъ Мюнхена и Іосифъ Стржиговскій изъ Граца, секретарями Францъ Кюмонъ (Cumont) изъ Брюсселя и Өеодоръ Ренакъ изъ Парижа.

Грековосточная секція им'є в пять зас'єданій, во время которыхъ быль прочитань рядь сообщеній, частью касающихся византійскаго времени, частью захватывающихъ періоды бол'є древніе и даже доисторическіе.

Въ первомъ засъдании въ понедъльникъ 6 сентября проф. К. Крумбахеръ прочелъ Notice Sommaire, составленную имъ по просъбъ Центральнаго Комитета, объ успъхахъ византологіи со времени послъдняго конгресса оріенталистовъ въ Женевъ въ 1894 году. Въ своемъ подробномъ сообщеніи, изъ котораго д'виствительно можно было уб'вдиться, какими крупными шагами идутъ впередъ занятія и усп'єхи византологовъ и какой глубокій интересъ возбуждаетъ теперь среди различныхъ національностей византійская исторія, литература, искусство,—проф. Крумбахеръ уд'влиль большое м'єсто трудамъ русскихъ ученыхъ, русскимъ журналамъ и изданіямъ, какъ то: «Византійскому Временнику», «Византійскому Отд'вленію» въ Л'єтописи Ист.-Филолог. Общ. при Имп. Новороссійскомъ Университетв, «Изв'єстіямъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинопол'є» и н'єк. др.

Во второмъ засъдани во вторникъ 7 сентября изъ четырехъ прочитанныхъ рефератовъ два касались византійскаго времени.

Французскій ученый Шарль Диль (Charles Diehl), профессоръ изъ Нанси, сдёлаль очень живое, интересное сообщеніе о церемоніаль византійскаго двора. Какъ изв'єстно, вс'є св'єд'єнія о пышныхъ, сложныхъ византійскихъ церемоніяхъ мы находимъ въ Обрядникъ Константина Багрянороднаго. Но главныя ихъ черты можно зам'єтить и раньше: великол'єпіе, пышность, пріемы—все это было изв'єстно еще со времени Юстиніана Великаго, т. е. въ VI в'єк'є. Проф. Диль, на основаніи изученія Панегирика Юстину II Кориппа и н'єкоторыхъ другихъ источниковъ, какъ напр. мозаики св. Виталія, воспроизводитъ картину придворнаго ритуала времени Юстиніана, описываетъ торжественные пріемы, осл'єпительную роскошь дворцовъ, осыпанныя драгоц'єнными каменьями од'єянія и приходитъ къ тому заключенію, что Юстиніанъ, будучи кодификаторомъ права, является въ тоже время кодификаторомъ придворнаго церемоніала.

Второе сообщение «Quelques remarques sur la chronologie du reigne de Théophile d'après les sources byzantines et arabes. было следано магистрантомъ петербургскаго университета А. Васпльевымъ. Референтъ, на основаніи показаній византійскихъ источниковъ — Георгія Амартола (=Симеона Магистра = Льва Грамматика), Генесія, продолжателя Өеофана — и арабскихъ хроникъ Якуби и Табари, пытается установить три дронологическія спорныя даты, важность которыхъ именно въ IX вѣкѣ вытекаетъ изъ того, что, при скудости точныхъ указаній въ источникахъ на время того или другого событія, всякая вновь установленная дата можетъ повлечь за собою определение целаго ряда другихъ. Въ данномъ случат А. Васильевъ говорить о трехъ тесно между собою связанныхъ фактахъ: о бъгствъ извъстнаго византійскаго полководца времени императора Өеофила Мануила къ арабамъ, о посольствъ ученаго синкелла Іоанна Грамматика къ арабскому Халифу и о посвященіи этого Іоанна Грамматика въ константинопольскіе патріархи. Результатъ реферата таковъ, что, вопреки мивнію большинства, бізгство Мануила должно относиться къ 830 году или къ самому началу 831-го, посольство Іоанна Грамматика къ іюлю мъсяцу 831 года и посвященіе его въ патріархи къ воскресенью 21 апръля 832 года.

Гораздо болбе отдаленное отношеніе къ византійскому времени имѣлъ рефератъ Франца Кюмонъ (Cumont) о распространеніи маздаизма въ Малой Азіи, о продолжительности его существованія въ Каппадокіи, засвид'єтельствованнаго текстами Страбона, св. Василія, Приска,
въ Лидіи, Фригіи и Галатіи и о мистеріяхъ Митры. Сообщеніе Саломона
Ренака «Изображенія обнаженныхъ женщинъ въ доисторическомъ
средиземномъ искусств'є» въ данномъ случа насъ интересовать не можетъ.

Нельзя пройти молчаніемъ сообщенія, сдівланнаго въ этотъ же день въ секціи Ислама будапештскимъ профессоромъ Гольдціеромъ (Goldziher), «Sur le Projet d'une Encyclopédie Musulmane». Всъмъ извъстно, въ какихъ близкихъ отношеніяхъ находилась Византія на протяженіи всего времени своего существованія съ Мусульманскимъ Востокомъ; поэтому предпріятіе, подобное изданію Мусульманской Энциклопедіи, должно живо интересовать и византійскихъ ученыхъ. Впервые нысль объ изданін высказаль на девятомъ конгрессь оріенталистовъ въ Лондонь въ 1892 году Robertson Smith. Имелось въ виду издание по возможности полной Энциклопедіи по Мусульманскому Востоку, удовлетворяющей требованіямъ современнаго знанія, на подобіе того, какъ существуєть для классической литературы «Realencyclopädie» Паули, а для исторіи теологіи Энциклопедіи Герцога (Herzog) и Лихтенбергера. Посл'вдовавшая вскоръ послъ этого смерть Смита, избраннаго президентомъ комитета по изданію Энциклопедіи, остановила на время исполненіе проекта. Вопросъ снова быль поднять на женевскомъ конгрессв, гдв двло по изданію Энциклопедіи было передано въ руки проф. Гольдціера, который и ознакомыть членовъ последняго Парижскаго Конгресса съ современнымъ состояніемъ этого далеко еще нерѣшеннаго вопроса. На Парижскомъ конгрессв въ засъданіяхъ 8 и 9 сентября быль окончательно опредвленъ составъ комитета по изданію Мусульманской Энциклопедіи. Нельзя не пожелать отъ дущи этому въ высшей степени полезному, но въ тоже время и трудному предпріятію скорфіннаго и полнаго успъха.

Изъ сообщеній, прочитанныхъ въ третьемъ засёданіи секціи «Греція-Востокъ, мы отм'єтимъ сообщеніе профессора Московскаго Лазаревскаго Института А. Хаханова «О грузинскомъ перевод'є Физіолога».

Существованіе «Физіолога» на грузинскомъ языкѣ не было извѣстно до настоящаго времени; только лѣтомъ прошлаго года проф. Хаханову удалось его открыть въ Сборникѣ Х вѣка, извѣстномъ подъ именемъ Шатбердскаго и переписанномъ большею частью инокомъ Іоанномъ въ Лаврѣ Шатбердіи въ Западной Грузіи. Грузинскій Физіологъ заключаетъ въ себѣ 34 главы, причемъ порядокъ распредѣленія матеріала совпадаетъ съ инвентаремъ греческаго Физіолога изъ Московской Синодальной библіотеки до 22-й главы, а начиная съ этой главы отмѣченное совпаденіе нарушается. Приближаясь всего болѣе только къ этой греческой редакціи Физіолога, грузинская версія не можетъ быть признана

въ родствѣ ни съ армянской, въ которой встрѣчаются «не физіологическіе» звѣри (напр. пѣтухъ), ни съ сирійской. Однако, буквальный переводъ самого заглавія грузинскаго памятника и присутствіе въ немъ звѣрей безъ перевода въ греческой формѣ (каландросъ-крокодилосъ) даютъ основаніе думать, что грузинскій Физіологъ восходитъ къ неизвѣстному греческому оригиналу.

Въ это же засъдание Өеодоръ Ренакъ сдълаль небольшой докладъ о нъкоторыхъ музыкальныхъ отрывкахъ, находящихся на послъднихъ листахъ Ватиканской рукописи 192, которая относится къ XIV въку.

Четвертое засъдание было все посвящено византійскому искусству. Проф. Іос. Стржиговскій сдівлять обстоятельное сообщеніе о современномъ состояніи работь по византійскому искусству, гдв онъ между прочимъ указалъ на большія услуги, оказанныя французскими учеными въ этой области византиновъдънія. При этомъ собраніе единодушно ръшило, чтобы изданія книгопродавца Леру (Leroux) «Monuments de l'art byzantin» въ виду ихъ глубокаго ивтереса были «recommandés à la libérale sollicitude du Gouvernement Français». Въ этомъ же засъданін нъмецкій ученый Грэвенъ (Graeven) сдълалъ сообщение о коллекции византийскихъ изображеній изъ слоновой кости, которую онъ думаєть издать въ еотрудничествъ съ другими учеными. Шмидтъ далъ свъдънія объ изданія имъ каталоговъ греческихъ и коптскихъ вещей, хранящихся въ Музев Гизе. Шлумбергеръ (Schlumberger) представиль фотографію еще неизданнаго византійскаго изображенія изъ слоновой кости ХІ в'іка и византійскаго ларца (coffre) съ надписью, относительно которой были высказаны членами секцій различныя предположенія. Саладинъ (Saladin) сдівлаль сообщеніе о мечети Kairouan; по его мевнію, болве двухъ третей ся канителей суть византійскаго происхожденія, отчасти, повидимому, изъ Кареагена; каеедра въ мечети по своей орнаментикъ также носитъ на себъ слъды византійскаго вліянія.

Изъ сообщеній послівдняго засівданія секціи «Греція-Востокъ» только одно касалось Византіи: это именно работа Карла Шмидта о коптскомъ искусстві, которое онъ не считаетъ происходящимъ изъ древне-египетскаго искусства, а видить въ немъ лишь одинъ изъ видовъ искусства византійскаго. Остальные рефераты этого засівданія отношенія къ византійскому времени не имізм.

Секція рѣшила болѣе не собираться и, выразивъ свою искреннюю благодарность ея президенту г. Викелясу, разошлась, сохранивъ добрую память о томъ единеніи, которое царило во все время продолженія ея васѣданій.

Въ субботу 11 сентября въ зданіи Lycée Louis-le-Grand происходило оффиціальное закрытіе конгресса.

Слѣдующій конгрессъ оріенталистовъ предполагается въ октябрѣ 1899 года въ Римѣ.

А. Васильевъ.



Недавно открытая палестинская мозанка. — Въ декабръ мъсяцъ прошлаго года греческій патріаршій библіотекарь въ Герусалим'в Клеофа открыль въ Мадебъ, древнемъ моавитскомъ городъ, расположенномъ по другую сторону Мертваго моря между Hesban и Dhiban (древнія м'встности Hesbon и Dibon) интересивншую географическую мозаику, которая изображаетъ Палестину и часть Нижняго Египта, - такъ сказать, страны, гдв происходили событія, разсказываемыя въ библіи. Горы, реки, города указаны и обозначены греческими буквами. Нёкоторыя живописныя подробности, какъ напр.: разнообразныя деревья, плавающія въ Іорданъ и Нилъ рыбы, лодки на Мертвомъ моръ и проч. добавлены мозаистомъ. Города представлены въ видъ маленькихъ зданій; причемъ каждый городъ имъетъ свою особенность, напр. обелиски въ Аскалонъ, большая улица въ Газъ, ведущая къ базиликъ, видъ Іерусалима, Н АГІА ПОЛІС ГЕРОУСАЛии, изображенный съ бо́льшими подробностями, чёмъ другіе виды; церкви также можно различить. Надписи мозаики отличаются правильностью. Кром'в географическихъ именъ на мозаик'в пом'вщены большими буквами мъстоположенія племенъ, напр.: ЮУДА, КЛНРОС **ΔΑΝ, ΚΛΗΡΟС СΥΜЄ**ω и др., т. е. удѣлъ Іуды, Дана, Симеона. Нѣкоторыя довольно подробныя замётки относятся къ важнымъ событіямъ Ветхаго и Новаго Завъта, напр.: ЕФРШО Н ЕФРАТА ЕМОА НЛОЕМ О КҮРОС, Ефронъ или Ефрата, гдв пришелъ Господь; АІЛАМШО **€**NѲА **ЄСТН Н СЄЛННН ЄПІ ТОУ NAY**η, Эламонъ, гдѣ при (Інсусѣ) Навинѣ остановилась луна; ЄРНМОС CIN ОТТОУ КАТЕ-ПЕМФӨН ТО MANNA KAI H OPTYFOMHTPA, пустыня Синъ, гдъ были ниспосланы манна и перепела и др. Эта мозаика была открыта при постройкъ греческой церкви въ Мадебъ на фундаментъ древней базилики. Не далеко отъ этой церкви Клеофа открылъ также надпись, въ которой упоминается о починкъ водоема (пистерны) въ парствование Юстиніана Великаго; можеть быть, найденная мозаика также относится къ этому времени. Въ письмъ, доставленномъ французской Академіи г. Clermont-Ganneau, который получиль его оть іерусалимскаго францисканца Paul de Saint-Aignan, мозанка почему то относится къ V въку. Вообще же надо замътить, что въ византійское время городъ Мадеба быль крупнымъ христіанскимъ центромъ, служиль містопребываніемъ одного изъ епископовъ Аравіи. Тамъ уже открыты остатки многихъ интересныхъ церквей, базиликъ, христіанскихъ надписей и мозаикъ. -Cm. Comptes rendus de l'Académie des inscriptions et belles-lettres. Quatrième série. T. XXV. Bulletin de Mars-Avril 1897, p. 140—145 съ приложеніемъ рисунка мозаики. А. Васильевъ.

Къ стр. 320. По поводу допущеннаго мною перевода по смыслу насмѣшки надъ имп. Алексѣемъ Комниномъ, сохраненной въ описаніи его похода на Дунай (Anna Comn. p. 250 B.), считаю своимъ долгомъ указать

Digitized by Google

на статью г. Пападимитріу: «Двѣ народныя пѣсни у Анны Комниной», Лѣтопись Ист.-Фил. Общ. при И. Новоросс. Унив. II. Византійское отдѣленіе. І. Одесса. 1892, стр. 281 и сл.—Почтенный авторъ подвергъ подробному разсмотрѣнію тексть этой насмѣшки — ἀπὸ τὴν Δρίστραν εἰς Γολόην καλόν ἄπληκτον, Κομνηνέ, и призналъ въ немъ ямбическое двустишіе, основанное на удареніи. Войдя въ подробное изысканіе о значеніи слова ἄπληκτον (варіантъ ἀπλῆκτον), г. Пападимитріу предлагаетъ читата ἀπλίκτον и даетъ такой переводъ: «отъ Дристры до Голои прекрасный лагерь Комнинъ! (прекрасный роздыхъ)».

Ю. К.

+ Димитрій Матовъ. Во второй половинъ прошлаго года болгарская ученая литература понесла большую, почти незамънимую утрату: 15 сентября 1896 г. скончался въ Дрезденъ бывшій доцентъ Высшаго Училица въ Софіи Д. Матовъ. Онъ родился въ 1864 г. въ македонскомъ городѣ Велесь (Кюпрюли), гдъ онъ и получиль свое первоначальное образование въ тамошнемъ трехклассномъ училищъ. Будучи всегда отличнымъ ученикомъ, онъ, по совъту учителей въ своемъ родномъ селъ, былъ отправленъ своими родителями въ Россію въ началъ 1878 — 9 учебнаго года для полученія дальнейшаго образованія. Въ Россіи Матовъ поступиль въ классическую гимназію въ Николаевъ, откуда въ 1881 г., по окончаніи 4-хъ классовъ, перевхалъ въ Харьковъ, и въ следующемъ году поступилъ въ VII классъ 1-й харьковской гимназіи, а въ 1884 г. записался въ число студентовъ харьковскаго университета, по историко-филологическому факультету, гдф слушаль по преимуществу лекціи профессоровь Потебни и Дринова. Будучи еще студентомъ, онъ въ 1886 г. записался въ студенческій легіонъ, чтобы участвовать въ войнъ противъ сербовъ, но ему не удалось быть въ бою.

По окончаніи университетскаго курса Матовъ возвратился на родину въ Македонію, и въ 1888 г. онъ былъ назначенъ учителемъ болгарскаго языка въ болгарской гимназіи свв. Кирилла и Месодія въ Солунь; здісь, однако, онъ пробылъ недолго. Еще въ Харьковъ у него зародилась мысль повхать для пополненія своего спеціальнаго образованія въ Ввну и Лейпцигъ, чтобы послушать лекціи у профессоровъ Ягича и Лескина; онъ могъ выполнить свою мысль такъ поздно только по недостатку средствъ. Въ 1892 г. онъ возвратился въ Софію, и тамъ получилъ мѣсто учителя болгарскаго языка въ софійской мужской гимназіи, а затёмъ сдёлался доцентомъ Софійскаго Высшаго Училища по канедрів славянской этнографін. Кром'й того въ 1892 г. онъ быль прикомандированъ къ редакцін болгарскаго министерскаго «Сборника за народни умотворения, наука и книжнина», въ которомъ онъ помъщалъ не мало своихъ трудовъ, между которыми и самые крупные. Не долго спустя послё этого, онъ сдёлался членомъ редакціоннаго комитета журнала «Български Прівгледъ», и быль однимъ изъ самыхъ ревностныхъ членовъ его. Помимо этого Матовъ

быль членомъ ореографической коммиссіи, имѣвшей цѣлью установить фонетическое правописаніе для болгарскаго языка.

Какъ македонецъ, онъ сдѣлался членомъ Верховнаго македонскаго комитета и былъ горячимъ защитникомъ той мысли, что Македонія принадлежить болгарамъ, а не сербамъ. Защита его, однако, ограничивалась главнымъ образомъ работами въ области литературы и науки; но эта защита была сильная и основательная. Едва ли кто-нибудь изъ болгаръ до настоящаго времени могъ представить что-нибудь болъе въское по македонскому вопросу въ пользу болгаръ, не вдаваясь въ политическую сторону, но держась на чисто научной почвъ.

Усиленныя занятія и многія непріятности въ жизни стали довольно сильно подтачивать здоровье Матова, который почти никогда не щадилъ себя. Только въ посліднее время онъ обратиль серьезное вниманіе на свое здоровье и сталь боліве или меніве серьезно лічнться сначала въ Вінів, а потомъ въ Дрезденів. Въ посліднее время ему какъ будто стало лучше; но на седьмой день послів сділанной ему операціи, состояніе его болівни круто повернулось къ худшему и чрезъ нівсколько часовъ Матова не стало между живыми. Всегда скромный, врагъ всякой показной стороны, онъ такимъ же остался до самой послідней минуты жизни; даже его знакомые, которые находились недалеко отъ міста его посліднихъ дней жизни, не знали объ его смерти. Проф А. Лескинъ въ Лейпцигів говорилъ мнів, что онъ узналь о смерти Матова только изъгазеть или изъ Archiv'a f. slavische Philologie Ягича.

Д. Матовъ былъ однимъ изъ самыхъ серьёзныхъ ученыхъ современной Болгаріи. Ходъ и направленіе его работъ опредвлились еще въ то время, когда онъ былъ студентомъ въ Харьковв и ученикомъ профессоровъ Потебни и Дринова; его занятія и работы сосредоточивались въ области славянской филологіи; главнымъ образомъ, онъ изучалъ и писалъ по исторіи болгарскаго языка, литератур'ї, фольклору и народной словесности. Первой научной его работой, доставившей ему извъстность, быль полный болгарскій переводь сь греческаго языка извістнаго пространиаго житія св. Климента, ученика свв. Кирилла и Менодія, сдёланный при помощи проф. М. С. Дринова и изданный Болгарскимъ Литературнымъ Обществомъ въ 1885 г. Это житіе еще раньше было изв'єстно въ болгарскомъ переводъ еп. Пареенія Зографскаго, напечатанномъ въ 1859 г. въ константинопольскомъ журналъ: Бжлгарски Книжицы; но этотъ переводъ былъ сдёланъ на дебрскомъ нарёчіи (въ Македоніи) и не полонъ. Переводъ Матова былъ сдёланъ съ греческаго оригинала при помощи русскаго перевода проф. Менщикова, но во многихъ мъстахъ точнъе русскаго и поливе. Въ 1895 г. Матовъ переиздалъ свой переводъ, но въ сокращенномъ видъ и съ примъчаніями для учениковъ, училищъ и для народа.

Первый изъ его трудовъ по болгарскому языку быль: «За историята на новобългарската граматика», пом'вщенный въ восьмомъ годовомъ от-

четь солунской болгарской гимназіи за 1888—9 учебный годъ. Въ этомъ своемъ трудв онъ разсматриваеть вопрось о томъ, что представляеть нынъщній болгарскій языкъ въ сравненіи съ языкомъ старославянскимъ и другими славянскими языками; работа была такъ хорошо сдълана, что онъ получилъ за нее степень кандидата. Этотъ трудъ послужилъ началомъ цвлаго ряда работъ по болгарскому языку, помещенныхъ въ болгарскихъ солунскихъ «Книжици за прочитъ» (Книжки для чтенія), въ «Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина» и др. Къ разряду этихъ работъ г. Матова принадлежать его «Гръцко-български студии» (Сборникъ за нар. умотвор., кн. IX), одинъ изъ самыхъ интересныхъ и для византолога капитальныхъ трудовъ, обличающій въ авторъ основательное знаніе греческаго языка. Главною півлью здівсь г. Матова указать славянскія слова въ новогреческомъ языкі. Этоть трудь раздівляется на три части. Въ первой онъ разсуждаеть о значении преко-славянскихъ изслюдованій и пречисляеть глаголы, перешедшіе въ болгарскій языкъ изъ греческаго въ аористной формв на -- ок, какъ аргасванъ, аргосванъ (ἐργάζω, ἀργάζω), аресвамъ (ἀρέσκω), залисвамъ (ζαλίζω) и т. п., затвиъ болгарскіе глаголы, образовавшіеся съ темой на са, по аналогін съ греческими, и греческія слова, перешедшія въ болгарскій языкъ, и рядъ данныхъ по семасіологіи нікоторыхъ болгарскихъ словъ, развившейся подъ вліяніемъ греческихъ понятій. Быть можеть не всегда можно соглашаться относительно разныхъ сторонъ этой части Гръцко-българскихъ студій; но заслуга г. Матова заключается въ томъ, что онъ первый обратиль вниманіе на эти вопросы въ болгарскомъ языкѣ и многое рѣшилъ окончательно. Во второй части г. Матовъ подвергъ новому разсмотрвнію Вопросъ-ть за словънеть въ Гърция (Вопросъ о славянахъ въ Греціи) и старался указать на славянскіе слёды въ культурной и соціальной жизни среднев вковых в грековъ. Наконецъ въ третьей онъ разсматриваетъ Смовънски думи въ новогръцки езикъ, т. е. славянскія слова въ новогреческомъ языкъ. Это-самая важная часть его работы. Д. Матовъ поставиль себъ цівью собрать всів до сего времени извітстныя славянскія слова въ греческомъ языкъ, представивъ для нъкоторыхъ изъ нихъ новыя объясненія. и вмъсть съ тъмъ самому собрать новыя, на которыя его предшественниками не было обращено вниманія. Для этого ему пришлось перечитать не мало греческихъ текстовъ и внимательно и тщательно пересмотръть греческіе словари. Такимъ образомъ ему удалось найти 30 новыхъ словъ и собрать другія 30 изъ изследованій разныхъ ученыхъ, и все это витесть съ собранными Миклошичемъ онъ напечаталъ въ своемъ трудв, который представляеть полный сводъ того, что можно было сказать но этому вопросу въ наше время.

Довольно общирно число трудовъ г. Матова но славянскому фольклору вообще и болгарскому въ частности, въ которыхъ онъ указалъ на цъвый рядъ новыхъ, весьма важныхъ данныхъ. Таковы «Нави» (Книжици запрочитъ) и «Верзиуловотоколо и навита» (Български Пръгледъ, Ц, ки. IV—Х);

о послѣднемъ трудѣ я уже имѣлъ случай сказать нѣсколько словъ на страницахъ Византійскаго Временника (II, 707).

Наконецъ г. Матовъ оставилъ рядъ трудовъ по этнографіи Македоніи, написанныхъ главнымъ образомъ по поводу вопросовъ, возбуждаемыхъ болгарско-сербской полемикой. Изъ такихъ трудовъ можно указать: Кратка разправия по етнографията на Македония (Краткое объяснение по этнографіи Македоніи.—Периодическ. Списание, кн. XXXIV — XXXV) и Сръбско-българската етнографска пръпирня пръдз наукаша (Сербскоболгарскій этнографическій споръ предъ судомъ науки. — Югозападна България 1893 г.). Къ этому еще следуетъ прибавить и посмертный трудъ его: Книгописъ по етнографията на Македония, напечатанный въ последней (V-VI. Августъ - Сентябрь) книжке Българскаго Прегледа (год. IV); онъ извлеченъ изъ бумагъ покойнаго. Несмотря на то, что въ этой библіографіи Македоній кое-что недостаєть, все-таки она самая полная изъ существующихъ до сего времени. Въ этихъ трехъ своихъ работахъ Матовъ обнаружилъ общирныя познанія въ области исторической географіи и этнографіи Балканскаго полуострова. Впрочемъ, это видно и изъ многочисленныхъ критическихъ статей и рецензій, напечатанныхъ въ разныхъ періодическихъ болгарскихъ и неболгарскихъ изданіяхъ. Полный списокъ работь Д. Матова напечатанъ въ Българскомъ Првгледв, годъ III, кн. XI, професс. Софійск. Высшаго Училища д-ромъ Л. Милетичемъ вивств съ статьею объ его трудахъ. Товарищи и друзья Д. Матова решили издать подробную біографію съ критическою оценкою каждаго выдающагося труда его (Български Прегледъ, г. III, кн. IX—X, стр. 296). Миъ кажется, что было бы весьма пълесообразно собрать и издать и сочиненія г. Матова, которыя несомнівню имівють большую научную ценность и вмёсте съ темъ служать прекраснымъ указателемъ успъховъ и состоянія науки въ молодой Болгаріи.

И. Сырку.

† Германъ Афтонидъ (Γερμανός Άφθονίδης). Архимандритъ Германъ Афтонидъ умеръ на 72-мъ году своей жизни на о. Халки. Въ некрологъ его, помъщенномъ въ Έххλ. 'Αλήθεια 1895, стр. 75, сообщаются краткія біографическія свъдънія о покойномъ и описываются похороны его. Однако, о сочиненіяхъ архимандрита Германа составитель некролога ничего не говоритъ. Укажемъ на принадлежащее ему изданіе полезной хроники, напечатанной имъ по одной Синайской рукописи и извъстной подъ заглавіемъ: «'Αθανασίου Κομνηνοῦ 'Υψηλάντου ἐχχλησιαστιχῶν χαὶ πολιτιχῶν τῶν εἰς δώδεχα βιβλίον η', θ' χαὶ ι', ἡτοι Τὰ μετὰ τὴν 'Άλωσιν (1453—1789). ἐχ χειρογράφου ἀνεχδότου τῆς ἰερᾶς μονῆς τοῦ Σινᾶ ἐχδιδόντος ἀρχιμ. Γερμανοῦ 'Αφθονίδου Σιναίτου. 'Εν Κωνσταντινουπόλει, τυπογρ. 'І. А. Вретой. 1870. 8° стр. λα'—837.

† Евстаній Вулизма (Εὐστάθιος Βουλισμάς). Архіншископъ Керкирскій Евстаній Вулизма умеръ 14-го мая 1896 года на 70-мъ году своей жизни.

Онъ родился на о. Ивакъ въ 1819 г., учился въ бывшей на о. Корфу (Керкиръ) т. н. Іонійской академіи, быль учителемь въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ, а въ 1869—1870 г. быль ректоромъ коммерческаго училища (при которомъ есть и полная классическая гимназія) на о. Халки. После этого, архимандрить Евстаній сделался настоятелемь греческой деркви въ г. Одессв и наконецъ архіепископомъ Керкирскимъ. Архіепископъ Евстаеій обладаль широкимъ образованіемъ и въ особенности быль глубокимъ знатокомъ греческой средневъковой исторіи. Кромъ того, у него была общирная библіотека изъ спеціальныхъ книгъ и много греческихъ рукописей, которыя онъ охотно даваль въ распоряжение своихъ друзей на разсмотръніе ихъ. Ему принадлежать выдающіеся труды, изъ которыхъ здёсь приводимъ следующіе четыре, какъ относящіеся къ византологическимъ занятіямъ и находящіеся у насъ подъ рукою ΒΉ Η ΑΙΜΕΗ Ο ΜΟΙΙΟΤΕΚΉ: 1) Βυζαντιακά 'Ανέκδοτα ['Αττικόν 'Ημερολόγιον του έτους 1882. 'Αθήνησιν 1881, ctp. 353-368]. Здісь архіеп. Евставій описываеть одну рукопись изъ своей библіотеки, содержащую между прочимъ нъкоторыя неизданныя письма Госифа Вріеннія, а также и народныя византійскія пословицы подъ заглавіемь: Ἐπιρρήματα των άνθρώπων διηρμηνευμένα παρά χυρίου Μιχαήλ Ψελλού. Эτα ποςιοβαιμ Евстаеій Вулизма издаль съ примінаніями профессора Н. Г. Политиса 2) Νιχόλαος ο Γραμματικός, πατριάργης Κωνσταντινουπόλεως καὶ οἱ ἀντιπάπαι Οὐρβανὸς καὶ Κλήμης, ἢ τρεῖς ἐπιστολαὶ τῆς ια ἐκατονταετηρίδος [Άττικὸν Ήμερολόγιον τοῦ ἔτους 1877. Ἐν Άθήναις 1876. ctp. 323—336]. Βμέςь coдержится, по вышеназванной рукописи архіеп. Евставія, одно письмо Константинопольскаго патріарха Николая Грамматика къ антипапъ Урбану (1089), одно письмо антипалы Климента къ Василію, митрополиту Калабрійскому и, наконецъ, одно письмо этого последняго къ патріарху Ημκομαю. 3) Κωνσταντίνος ὁ Βουλγαρίας καὶ Κωνσταντίνος ὁ τοῦ Νικαίας, μητροπολίται Κερχύρας κατά την ιβ' έκατονταετηρίδα. Έν Κερχύρα 1888. 80 ctp. 16. 4) Περί ἐχκλησιαστικών μελωδών Βτ Ἐκκλησ. Άλήθεια, 1893. стр. 358-361. — Некрологъ Евстаеія Вулизмы см. въ Еххд. Адтяса 1895, стр. 108—110.

А. П.-Керамевоъ

# Отчеть о дѣятельности Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ въ 1896 году.

#### Ө. Успенскаго.

Закончивъ работы по первоначальному устройству и приведенію въ порядокъ библіотеки, въ минувшемъ году Институть сосредоточиль свое вниманіе на научныхъ задачахъ, указанныхъ въ §§ 2 и 3 Устава, и посредствомъ экскурсій по различнымъ областямъ, входившимъ въ составъ прежней Византійской имперіи, пытался выяснить способы и средства, какими съ наибольшимъ успъхомъ могли-бы быть осуществляемы задачи Археологического Института. Нам'тивъ мало-изученныя м'ьстности и ознакомившись съ громаднымъ количествомъ памятниковъ, Институтъ имълъ возможность собрать обширный матеріаль, нуждающійся въ изученіи, обработкъ и опубликованіи. Въ виду мъстныхъ условій, въ высшей степени серьезныя затрудненія представляль вопрось объ изданіи. Хотя Институть выпустиль въ отчетномъ году первый томъ своихъ «Извъстій», напечатавъ его въ Одессъ, но этимъ далеко не достигаются задачи, которыя должны имъ преследоваться. Въ виду важности и свежести находящагося въ распоряжении Института археологического матеріала необходимо пускать его въ научный обороть въ изданіи, выходящемъ черезъ изв'єстные небольшіе сроки, хотя-бы черезъ четыре місяца. Институть предполагаеть осуществить эту мысль въ текущемъ году. Дъятельность Института можеть быть представлена въ нижеследующихъ отделахъ.

I.

# Засъданія Института, бесъды и сообщенія.

Въ отчетномъ году было шесть засъданій, изъ коихъ одно торжественное, 26 февраля— въ годовщину открытія Института. Въ этомъ засъданіи всятьсь за ръчами, произнесенными г. Почетнымъ предсъдателемъ Инсти-

Bus. Bpem.

Digitized by Google

тута и Директоромъ, былъ прочитанъ Ученымъ Секретаремъ отчетъ о деятельности Института въ 1895 г. Г. Почетный председатель сказалъ следующее: «Милостивые Государи и Государыни! Исполнился годъ съ тъхъ поръ, какъ въ Вашемъ просвъщенномъ присутствіи я имъль честь объявить объ основаній въ Константинопол' Русскаго Археологическаго Института и вибсть съ Вами привътствовать его, выражая ему горячія пожеланія успъха и процвътанія. Въ жизни ученаго учрежденія, призваннаго, какъ мы надъемся, служить многія лёта, а быть можеть и вёка, источникомъ свёта науки и разсадникомъ знаній на славу Русскаго имени, годъ — срокъ столь короткій, что нескромно было-бы съ нашей стороны ожидать, чтобы вновь основанный Институть могь въ такое ничтожное время принести осязательные плоды. Начинаніе, на которое 26 февраля 1895 года призвано было здёсь благословеніе Божіе, было такъ ново само по себъ, оно поставлено было въ столь исключительныя условія, какъ первое иностранное ученое учрежденіе въ Турців и первое въ Европ'в посвященное изученію древностей Византійскихъ, что среди твердой въры въ будущее и надеждъ на успъхъ невольно прокрадывалось и некоторое безпокойство на счеть того, какъ пойдеть дело, какъ оно себя покажеть. И воть въ срокъ, едва достаточный для очередныхъ распоряженій объ устройств'в внішней, діловой стороны учрежденія, оно оказывается, благодаря умёлому и любовно-преданному попеченію о немъ его достойнаго Директора, при ревностномъ содійствіи Ученаго Секретаря и другихъ сотрудниковъ, уже твердо стоящимъ на собственныхъ ногахъ, живущимъ собственною жизнью, заявившимъ себя не только полезнымъ, но почти необходимымъ членомъ семьи ученыхъ учрежденій, посвященныхъ изученію жизни, исторіи и искусства временъ прошедшихъ. Русскій Археологическій Институтъ въ Константинополь восполниль пробёль, который существоваль вы послёдовательномы порядкё эпохъ, коими занимались эти учрежденія. Пренебрегая Византіей, ея исторіей и преданіями, столь различными отъ господствующихъ на западъ взглядовъ, современная наука намъренно избъгала ознакомленія съ христіанскимъ прошедшимъ Востока, а потому и не посвящала его изученію никакихъ учрежденій. Только въ самые последніе годы мибнія о значеній Византіи въ исторіи мірового просв'єщенія изм'єнились; ей начинають отводить подобающее ей мёсто, и нашъ Археологическій Институть является первымъ алтаремъ для принесенія ей искупительныхъ за въковую несправедливость жертвъ. Ему открывается со всёхъ сторонъ работа, его содъйствія ищуть старшіе ero собратья, къ нему обращаются съ запросами и предложеніями, такъ что мы, его члены и участники, можемъ уже съ гордостью сказать словами извъстнаго марша Петровскихъ времень, что «объ насъ извъстенъ міръ». Г-нъ Ученый Секретарь въ отчеть, который онъ

прочитаеть о деятельности Института, будеть иметь честь изложить Вамъ въ подробности, въ чемъ состояли его занятія, его успехи, какіе труды были исполнены, какіе нам'тчены. Нельзя думать, чтобы добыты были богатые, окончательные выводы, но во всёхъ направленіяхъ положены широкія начала, изследованы пути. Предметовъ занятій оказывается бездна, поле деятельности еще почти непочатое, жатва объщаеть быть обильною, — намъ остается только желать, чтобы на него послано было побольше трудолюбивыхъ жнецовъ. Въ болъе скромномъ, но не менъе полезномъ отношения для нашей местной русской Константинопольской жизни Институть сталь умственнымъ средоточіемъ, къ которому братски пріурочиваются и соплеменные и единовърные намъ народы, сами высокіе представители коихъ удостоивають насъ не только своимъ обществомъ, но и ученымъ сотрудничествомъ. Таковы, Милостивые Государи и Государыни, плоды перваго года существованія Константинопольскаго Археологическаго Института. Съ основанною уже на опыть увъренностью въ успышномъ развити его богатыхъ задатковъ радостно вступаемь мы въ дальнейшій путь, полные надеждъ, которыя при милости Божіей блестяще осуществятся на пользу всемірной науки, на славу Русскаго имени».

Директоромъ предложена была рёчь на тему: «Восточная и Западная имперіи въ IV и V вв.» Ораторъ поставиль вопросъ о внутреннихъ причинахъ раздёленія Римской имперіи на две половины и о различныхъ судьбахъ, постигшихъ Восточную и Западную имперіи. Главныя положенія его состояли въ следующемъ. Къ мысли о разделении империи Римляне пришли вследствие громадныхъ затруднений, встреченныхъ при управлении обширнымъ государствомъ изъ одного центра. Будучи раздълена при Діоклетіанъ (285 г.), окончательно имперія распалась на двъ половины послъ Өеодосія Великаго (395 г.). Константинъ, избирая столицей имперіи Византію, рышиль вопрось не только о раздыленіи имперіи, но вмысты съ тъмъ о развичании Рима. Перенесеніемъ столицы на Босфоръ достигались двѣ цѣли: 1) раздѣленіе имперіи, 2) обособленіе Востока отъ Запада. Отсюда ведуть начало два исторические фактора, управляющие средней и частью новой исторіей: византинизму и романизму. Въ наукъ поставленъ въ настоящее время на очередь вопросъ о томъ, чтобы свести къ опредъленнымъ и простымъ понятіямъ тё особенности, которыя характеризуютъ Западъ и Востокъ. Разрѣшеніе этого вопроса уже потому имѣетъ особенно притягательную силу, что при немъ подразум вается и выясняется другая всемірно-историческая проблема: о причинах, вызвавших паденіе древняю міра. Въ самомъ дёлё, гдё кроются язвы, разъёдавшія древній міръ и приведшія его къ паденію, въ чемъ признать коренную ошибку римскаго правительства, не замътившаго бользни въ самомъ началъ, или-же паденіе

древняго міра есть такое неподдающееся человіческим средствамь бідствіе, противъ котораго безсильны всякія правительства? Къ разрѣшенію вопроса подходять съ разныхъ сторонъ въ немецкой, англійской и франпузской литературь. Встречаемыя здёсь трудности объясняются темъ, что приходится имъть дъло съ фактами внутренней жизни, которые не дегко поддаются наблюденію: върованія, обычан, формы общественной жизни, умственное движение — вотъ изъ чего слагается прогрессъ или упадокъ націи. Прежде всего бросается въ глаза ясный и для всёхъ понятный факть: древній мірь не мого выдержать напора варварово. Въ варварахъ, напиравшихъ съ съвера и востока, императорскій Римъ дъйствительно имълъ непобълимаго врага. На мъсто побъжденныхъ народностей являлись новыя. Указано, между прочимъ, что не было реформъ въ военномъ дълъ примънительно къ варварскимъ военнымъ обычаямъ, что вообще древній міръ характеризуется недостаткомъ энергін и почина: въ сельскомъ хозяйствъ, въ литературъ, вообще въ духовной производительности. Отчего-же въ древнемъ мірѣ наступило духовное банкротство: ни мысли плодовитой, ни геніему начатаго труда? Отвътомъ на это служать дъйствительно поразительные факты уничтоженія знатныхъ родовъ. Истребленіе болье опасныхъ соперниковъ, мѣшающихъ политической карьерѣ честолюбца. было обычнымъ пріемомъ какъ въ древнихъ монархіяхъ, такъ и въ аристократическихъ и димократическихъ республикахъ, и притомъ какъ въ Грецін, такъ и въ Римѣ. Вслѣдствіе этого въ древнемъ мірѣ подвергались уничтоженію болье выдающіеся и энергичные люди и оставалась посредственность. Убыль въ рядахъ аристократіи мало возмѣщалась приливами изъ среднихъ и низшихъ классовъ. При тяжестяхъ военной повинности, всецьло лежавшей на земледыльческомы и землевладыльческомы классы, наступило экономическое банкротство, вследствіе котораго появилась убыль въ населеніи. Обнаружено, что самымъ страшнымъ бичемъ древняго міра были не мечъ, не войны, а весьма простой фактъ — недостатокъ нарождаемости. Люди не хотёли жениться, а если и женились, то принимали мъры, чтобы не имъть дътей. Вмъсть съ экономическимъ кризисомъ наступиль переходь земельных участковь изъ рукь мелких владыльцевь къ богатымъ и переходъ прежнихъ свободныхъ людей въ состояніе батраковъ. Всъ эти обстоятельства обусловливали обветшание и вырождение древняго міра. На самомъ д'іль, однако онъ перерождался. Перерожденіе древняго міра совершалось подъ вліяніемъ двухъ началь: христіанства н новых народов. Христіанство не способствовало паденію древняго міра. а напротивъ, обновило его, какъ высокое одухотворяющее начало. Новые народы также едва-ли вызвали паденіе древняго міра. Новыми народами собственно пополнялась указанная выше убыль въ населеніи. На Дунайской

и Рейнской границѣ Римъ хотя и терпѣлъ пораженія, но также и одерживаль победы, вследстве которыхь громадныя массы военнопленныхь переходили къ римскимъ генераламъ. Изъ этихъ варварскихъ пленниковъ пріобр'єтались по дешевой ц'єн'є рабы, которые распред'єлялись по усадьбамъ богачей. Изъ варваровъ-же организована была колонизація пустопорожнихъ земель, изъ нихъ-же составлялись военныя поселенія. Варварскіе народы восполнили запустёлыя м'єста въ имперіи. На восток'є и западъ одинаково отмъчаются два теченія по отношенію къ вопросу о варварахъ: одни усвояютъ культуру древняго міра, романизуются; другіе поселенцы на окраинахъ въ особенности — тяготъють къ свободнымъ соплеменникамъ. Переходя далъе къ выясненію причинъ паденія Западной имперіи и сохраненія Восточной, ораторъ указаль на следующія обстоятельства. Перенесеніе столицы имперіи въ Константинополь обозначало политическое и этнографическое обособление Восточной имперіи. Нужно различать романское начало на Западъ, еллинское на Востокъ. Константинъ Великій приняль подъ свою защиту м'єстные интересы Востока, видя въ нихъ устои своей имперіи. Новый свёть на этоть вопрось брошень со стороны изученія права на Востокъ. Оказывается, что теорія идеальнаго единства римскаго права въ имперіи есть фикція, ибо рядомъ съ римскимъ правомъ продолжали жить народныя права, или обычное право. Въ Сиріи, Египть, Греція романизмъ нашель противодыйствіе въ еллинизмь. Уже въ законахъ Константина допущены были нововведенія, заимствованныя изъ обычнаго права восточныхъ народовъ и изъ христіанской этики. Преемники Константина дълали широкія заимствованія изъ того-же источника. Христіанство явилось обновляющимъ и созидающимъ началомъ въ Восточной имперіи. Миланскій эдикть есть неизбіжная политическая міра. нимъ последовалъ рядъ другихъ меръ, уравнивавшихъ христіанъ въ политическихъ правахъ съ приверженцами старой религіи. Христіанство возбуждаеть угасшую въ древнемъ мірѣ творческую силу (христологическіе споры); законодательство проникается христіанскимъ характеромъ. При Өеодосія II и Пульхеріи императорскій дворъ носить полумонашескій отпечатокъ. Въ 425-мъ году основанъ въ Константинополъ университетъ. Новая творческая струя сказывается вълитературь, въ искусствъ, въ архитектуръ. Но самый капитальный вопросъ для Восточной имперіи быль тотъ-же, что и для Западной: отношенія къ варварамъ. Рёшительнымъ моментомъ была эпоха Өеодосія Великаго, который отказался настаивать доле на противоположностяхъ варварскаго и римскаго элемента и далъ германцамъ въ имперіи обширныя политическія права. Дворъ и администрація кишать німецкими именами (Рихомерь, Стилихонь, Арбогасть, Гаина, Фравита, Аларихъ).

Федераты — вольныя дружины на службь въ имперія. Противъ опасныхъ элементовъ, вторгающихся съ Запада, у имперія были реагирующія средства: а) посылка федератовъ для службы на Востокъ; б) привлеченіе на службу такихъ варваровъ, которые не стояли въ политическомъ союзъ съ германцами; в) покровительство мъстнымъ элементамъ, защита мелкой земельной собственности (сохранилась въ Сиріи, Палестинъ и Малой Азіи). Вслъдствіе этого императорамъ Восточной имперіи удалось предотвратить грозу заблаговременно: такъ безъ труда сломлено могущество варваровъ Аспара и Ардавурія (471), такъ направленъ Феодорихъ на Италію. Въ самый годъ паденія Западной имперіи на Востокъ появляется Герапольское зериало или Сирійскій законникъ — памятникъ, не только свидътельствующій о живыхъ силахъ въ имперіи, но и предопредълющій ея будущность. Въ 6 и 7 вв. организуется въ Византіи національное войско. Значеніе славянскаго элемента, какъ созидающей силы для Византіи. Воть въ краткихъ словахъ тъ устои, на которыхъ удержалась Восточная имперія.

Βъ заключеніе Ученымъ Секретаремъ прочитанъ отчеть за 1895-й годъ (изданъ въ І т. Извъстій Института). Въ обыкновенныхъ засъданіяхъ сообщены были слёдующіе рефераты: Проф. М. Параника: Пєрі тої ἀхαθίστου ὅμνου. П. Д. Погодинъ: 1) «о французскихъ раскопкахъ въ Дельфахъ»; 2) «о 2 древнихъ христіанскихъ саркофагахъ». Сербскій посланникъ Владанъ Георгіевичъ — «о школахъ въ Греціи и Сербін подъ турецкимъ владычествомъ». Профессоръ Милонасъ: Συμβολή τῆς ἐπιδράσεως τῆς τέχνης τῆς Μιχρασίας ἐπὶ τὴν τέχνην τῶν νήσων τοῦ Αἰγαίου καὶ τῆς ἡπειρωτικῆς Ἑλλάδος. О. архимандритъ Борисъ: «о благотворительныхъ учрежденіяхъ при Греческомъ Пандократоровомъ монастырѣ по типику XII вѣка». Ө. И. Успенскій: 1) о древнѣйшемъ рукописномъ Евангеліи; 2) научные результаты экскурсій, предпринятыхъ лѣтомъ 1896-го года.

Содержаніе рефератовъ вкратив заключается въ следующемъ: проф. Параника сообщиль, что происхожденіе акаенста въ честь Богородицы относится ко времени осады Константинополя Аварами и Персами въ царствованіе императора Ираклія. Объ осаде этой, происходившей въ 626 г., сохранилось свидетельство двухъ писателей, современниковъ и очевидцевъ событія: автора Пасхальной хроники и Георгія Писиды. Авторъ Пасхальной хроники описываеть, подобно Георгію Писидь, осаду во всёхъ подробностяхъ и оба объясняють неудачу непріятеля какъ деятельностью патріарха Сергія и магистра Бона, такъ, въ особенности, помощью и заступничествомъ Божіей Матери. Въ концъ своего описанія пораженія враговъ Георгій Писида обращается къ населенію Константинополя съ такими словами:

Αἴσομεν οὖν τὸν ὕμνον οὐχ ἐν τυμπάνοις ἄρρυθμα βομβήσαντες, ἀλλ' ἐν ὀργάνοις τῶν ἔνδον ἡμῖν μυστιχῶς ἡρμοσμένων (στ. 502—504).

Изъ этихъ двухъ писателей почерпали свои сведенія и такъ называемые синаксаристы. Кром'в того, въ самомъ акаоист'в встр'вчаются намеки на вызвавшія его событія. Въ кондакъ «взбранной воеводъ» и въ особенности въ икосъ I ясно упоминается огненная пещь перса, гибель Фоки тиранна и самое имя персовъ, встръчающееся въ древнъйшихъ рукописяхъ, несомивнию заставляетъ отнести время написанія акаоиста къ осадв Константинополя, случившейся въ царствованіе императора Ираклія. Относительно автора акаоиста следуеть заметить, что Варооломей Кутлумышскій, справщикъ церковныхъ книгъ, видълъ въ библютекъ св. Марка въ Венеціи рукопись, содержащую предъ началомъ акаенста зам'єтку: «твореніе Сергія, патріарха Константинопольскаго». Въ самомъ акаеисть однако встрачаются выраженія и фразы, находящіяся также у Писиды въ «Арабской войнъв и «Иракліадъ», что подало поводъ издателю нашего акаенста въ Патрологіи Миня (т. 92, р. 1336) приписать его Писидь, хотя указанное сейчасъ наблюдение Варооломея могло-бы давать основание къ тому, чтобы приписывать авторство акаеиста патріарху Сергію.

П. Д. Погодинъ въ первомъ рефератъ, паложивъ вкратцъ исторію раскопокъ, производившихся въ Дельфахъ со времени графа Каподистріи до начала французскихъ работъ, остановился на описаніи препятствій, м'ышавшихъ успъху предшественниковъ г. Омоля. Следовало предварительно выселить целую деревию, нужно было устроить пути сообщения и победить множество топографическихъ затрудненій. Результаты раскопокъ французской школы блестящіе. Слідуя Павсанію, авторитеть котораго, временно поколебленный, такъ блестяще былъ возстановленъ французскими раскопками въ Дельфахъ, референтъ указалъ на картъ положение всъхъ главнёйшихъ Дельфійскихъ святынь и приношеній, замёчательныхъ по своему художественному или историческому значенію. Ознакомивъ съ главнъйшими скульптурными находками, референть болье подробно описаль скульптуры Сифнійской и Авинской сокровищницы, при чемъ на основаніи отчетовъ самого г. Омоля и статей Фуртвенглера и вообще текущей литературы объясниль значение новыхъ открытій для исторіи архаическаго періода греческой скульптуры, значеніе тімь болье важное, что находки могуть быть датированы съ довольно большою точностью. Перечисливъ затьмъ другія скульптурныя находки, сдыланныя французами въ Дельфахъ, референть закончиль общей характеристикой тёхъ новыхъ данныхъ, которыя внесены въ науку неисчерпаемымъ эпиграфическимъ матеріаломъ, открытымъ на пространствъ священнаго города.

Второй реферать П. Д. Погодина быль посвящень разсмотренію двухь христіанскихъ саркофаговъ, одного съ барельефнымъ изображеніемъ Інсуса Христа, стоящаго между двухъ апостоловъ, другого съ изображеніемъ корабля. Послё краткой характеристики той м'естности, въ которой была произведена новая находка, и исторической справки о зданіяхъ, тамъ находившихся въ Византійское время, референть перешель къ художественному анализу фигуры Христа, поставивъ ее въ связь съ типами Христа, существовавшими въ первые въка христіанства. Изъ подробнаго анализа стиля какъ самыхъ фигуръ, такъ и орнамента, карнизовъ и капителей колониъ, для чего были привлечены къ сравненію какъ наиболье извъстные изъ подобныхъ образцовъ на Западъ, такъ и неизданная досель, находящаяся въ городской стыт города Никеи доска отъ саркофага съ изображениемъ женской фигуры (церковь?) посреди двухъ апостоловъ, были извлечены данныя для хронологического опредъленія этого замічательного памятника. Тщательность обработки, держащейся лучшихъ традицій высокаго рельефа, свободный повороть головъ, легкая постановка тёла, мягкость оваловъ, глубоковырубленное ухо, правильно и изящно моделированныя ступни у Христа, владеніе легкимъ раккурсомъ, говорять за греческія традиціи искусства, перешедшія на Западъ. Нимбъ, которымъ окружена голова Христа, некоторая грубость еще правильныхъ, впрочемъ, складокъ въ одеждахъ, орнаментъ карнизовъ и проч. заставляють отнести саркофагь къ концу V или началу VI въка. Затъмъ сообщено о другомъ саркофагъ, находящемся близь Измида, въ турецкой деревић Текели-кіой. Саркофагъ сохранился цёликомъ, кромѣ крышки, но сильно пострадаль отъ времени. дъйствующаго разрушительно на мъстный сърый камень, изъ котораго онъ сделанъ. На боковой его доске въ глубокомъ графите изображенъ корабль, окруженный греческой надписью, въ которой можно прочесть только несколько буквъ. Корабль этотъ принадлежить къ циклу техъ изображеній, которыя въ христіанской иконографіи встр'ячаются отъ второго до пятаго стольтія и примеровь которыхь на Западе много. Темь болье любопытно его нахождение на Востокъ, притомъ вдали отъ второстепеннаго даже центра древней жизни.

Сообщеніе Владана Георгіевича было посвящено состоянію сербскихъ и греческихъ школъ подъ владычествомъ турокъ. Основная мысль реферата заключается въ томъ, что турецкое правительство не ставило преградъ для развитія образованія у подвластныхъ народовъ (грековъ и сербовъ). Подобно тому, какъ оставлено наукою отрицательное представленіе о Византійской имперіи въ пользу иного, болѣе вѣрнаго взгляда, точно такъ же, по мнѣнію г. Георгіевича, долженъ разсѣяться предразсудокъ, будто турки вводили въ сознательный принципъ уничтоженіе образо-

ванности среди покоренныхъ ими народовъ. Оказывается, наоборотъ, что турки дорожили просвъщениемъ подвластныхъ имъ народовъ и сохранили почти неприкосновеннымъ то, что у нихъ нашли. Община получила даже болъе широкое значение и влияние въ Греции и въ Сербии, чъмъ было во время ихъ самостоятельности. Къ государственнымъ должностямъ былъ открыть доступъ и христіанамъ. Принциповъ этихъ турки держались последовательно во всю эпоху своихъ завоеваній. Магометь II расшириль права греческого патріархата и создаль для представителей духовной власти привилегированное положение. Вина въ томъ, что турецкое правительство вытыпивалось въ внутреннюю жизнь церкви, лежить отчасти на самой последней. При выборе преемника патріарху Іоасафу одинъ изъ кандидатовъ поднесъ султану 1000 золотыхъ. Султанъ деньги взялъ, но тъмъ не менте отдаль приказъ, чтобы выборы происходили свободно. Во всякомъ случат представители греческой духовной власти не встръчали препятствій со стороны турокъ. Рядомъ съ центральной патріаршей школой въ различныхъ мъстностяхъ Оттоманской имперіи заботами патріархата при помощи содъйствія и поддержки соотвътствующихъ общинъ отчасти поддерживались школы, существовавшія раньше, отчасти учреждались вновь. Школы эти имъли, конечно, различныя программы и действовали не непрерывно во все время турецкаго господства. Во всякомъ случат съ точки эрвнія исторіи просвіщенія важень самый факть ихъ существованія. Къ тому-же надо прибавить, что рядомъ со школами, действовавшими постоянно, были еще странствующіе учителя, перевзжавшіе изъ одной мъстности въ другую. Сравнительно съ многочисленностью греческихъ школь подъ турецкимъ владычествомъ, число сербскихъ школь, действовавшихъ въ ту эпоху, можетъ показаться ограниченнымъ. По описанію турецкаго географа Хаджи-Калфа, онъ сосредоточивались на пространствъ между Солунью и Скапією; въ самой Сербін и въ Моравской долинъ ихъ не было. Отсутствіе ихъ въ этихъ містахъ объясняется отнюдь не нетерпимостью турокъ, а темъ, что эти места были полемъ битвъ христіанскихъ державъ съ турками. Тъмъ не менъе и среди грома оружія не угасалъ раньше зажженный свъточь просвъщенія. Въ самой Сербіи народъ не отвыкаль оть школы. Сербы, переселившиеся въ Австрію, обращаются въ 1706 г. съ ходатайствомъ, чтобы имъ было разръщено открыть «обичне» школы. Просьба эта осталась безъ последствій, равно какъ ничего не было сдълано Австріей для народнаго просвъщенія во время ея обладанія Сербіей въ 1718-1739 гг. Школы, существовавшія раньше въ Белграде и другихъ городахъ, поддерживались на средства епископій, равно какъ на тъ-же средства была устроена митрополитомъ Моисеемъ Петровичемъ великая славянская школа въ Бълградъ, куда приглашены были учители

изъ Россіи. Въ этомъ-же направленіи д'єйствовали преемники Моисея Петровича на митрополичьей кафедр'є въ Б'єлград'є. Подъ турецкою властью въ Новосад'є была основана Виссаріономъ Павловичемъ духовная академія. Зат'ємъ была возстановлена Карловицкая школа. Приведенные факты, по мнісню референта, достаточно доказывають, что поміски и препятствія въ дієліє сербскаго образованія шли отнюдь не отъ турокъ.

Въ реферать о. архимандрита Бориса сообщены были свъдънія о благотворительныхъ учрежденіяхъ при Константинопольскомъ монастырѣ .Пантократора, извлеченныя изъ типика, даннаго этому монастырю въ 1136 году ктиторомъ его, императоромъ Іоанномъ Комнинымъ (1118-1143 г.). Типикъ этотъ вмёстё съ нёкоторыми другими литургическими рукописными памятниками изданъ былъ въ конце 1895 г. доцентомъ Кіевской духовной академів А. А. Дмитріевскимъ въ его «Описаніи литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока». (Томъ І Τυπικά. Часть первая. Памятники патріаршихъ уставовъ и ктиторскіе монастырскіе типиконы. Кіевъ 1895 г.). Типикъ 1136 г. Константинопольскаго Пантократорскаго монастыря изданъ по рукописи 1747 года, принадлежащей библіотек'в Халкинской богословской школы. Въ этомъ типикъ содержатся, между прочимъ, очень интересныя свъдънія о существовавшихъ при означенномъ монастыръ благотворительныхъ учрежденияхъ: больниць (ξενών), богадыльнь (γηροχομείον) и психіатрической лючебниць. Особенно подробно изображена въ типикъ организація больницы, ея штать и средства содержанія. Извлеченныя изъ типика и изложенныя въ реферать свідінія объ устройстві этой больницы позволяють видіть, на какой высот' стояло въ Византіи въ половин XII в ка д' попеченія о больныхъ и призрънія престарылыхъ и увычныхъ. Этими свыдыніями въ значительной мъръ опровергаются предвзятые взгляды на Византію, долгое время господствовавшіе въ западной ученой литературів и оттуда принятые безъ провърки нъкоторыми нашими писателями и учеными. Въ качествъ характернаго образчика такихъ предвзятыхъ взглядовъ въ концъ реферата приведены были главныя положенія изъ статьи В. С. Соловьева «Византинизи» и Россія» («Въстникъ Европы», январь 1896 г.). По обсужденіи этихъ положеній при свётё документальных данных по исторіи византійской культуры, референть заключиль свою рычь слыдующими словами: «Не все такъ дурно было въ Византіи, какъ думають В. С. Соловьевъ и тъ западные ученые, чьи мибнія онъ разділяеть. Нужно только быть безпристрастнымъ и добросовъстно потрудиться и поискать, чтобы и тамъ найти отрадныя явленія общественной жизни въ истиню-христіанскомъ духь. Кто работаеть съ свытлымъ духомъ и чуткимъ сердцемъ, тотъ, по справедливому замѣчанію Krumbacher'a (Gesch. der byzant. Litteratur. S. 14), и изъ Византіи найдеть дорогу къ истинному и прекрасному».

Г. Милонасъ предъявилъ принадлежащую Оттоманскому Музею бронзовую статуетку, найденную въ Оракійскомъ Херсонесѣ. Она изображаетъ стоящую женщину въ полной одеждѣ въ извѣстномъ архаическомъ типѣ, главными представителями котораго являются открытыя въ Аоинахъ на акрополѣ статуи такъ называемыхъ Коръ. Отправляясь отъ близкаго къ Малой Азіи мѣста нахожденія этого предмета, равно какъ отъ характера платья, длиннаго іонійскаго хитона, и указывая въ немъ нѣкоторыя особенности, референтъ доказывалъ, что означенный типъ собственно и принадлежить Іоніи и только оттуда былъ перенесенъ въ Аттику. Приведеніемъ нѣкоторыхъ аналогій подобнаго воспріятія типовъ изъ области вазной живописи онъ старался сдѣлать обобщеніе въ томъ смыслѣ, что основою аттическаго искусства должно считаться именно древне-іонійческое.

Въ отчетномъ году Институтомъ былъ устроенъ рядъ общедоступныхъ беспод на археологическія и историческія темы. Эти бесёды велись въ теченіе великаго поста на канонерской лодкъ «Донецъ» спеціально для нижнихъ чиновъ какъ означеннаго судна, такъ и стаціонера «Колхида». Всего было предложено девять бесёдъ на слёдующія темы: 1) Политическое и церковное значеніе Цареграда. Основаніе города, его исторія и значеніе для Россін; 2) Походы русскихъ на Цареградъ. Св. Ольга и крещеніе Владиміра; 3) Юстиніанъ Великій и храмъ Св. Софін; 4) Патріархъ Фотій. Просвътительная дъятельность Кирилла и Менодія; 5) Крестовые походы. Завоеваніе Цареграда латинянами; 6) Осада и взятіе Цареграда турками; 7) Отношеніе Россіи къ грекамъ подъ турецкимъ владычествомъ. Бракъ царя Ивана III съ Софьей Палеологъ; 8) Казацкіе походы. Войны Россіи съ Турпіей. Чесма, Наваринъ, Синопъ; 9) Вещественные остатки былого величія Цареграда. Стіны, башни, колонны, церкви. — Институть тімъ съ большей готовностью шель на встрѣчу желанію, выраженному командиромъ лодки «Донецъ», ознакомить офицеровъ и нижнихъ чиновъ съ древнимъ значеніемъ Константинополя, что онъ видёль въ этомъ свою задачу. Въ этомъ дъль для Института не менье важно умножение научныхъ свъдъній о Византіи, какъ и распространеніе ихъ въ особенности въ той средъ, которая своимъ служебнымъ положеніемъ и пребываніемъ въ Константинопол' призывается къ бол сознательному отношению къ исторіи и древностямъ Цареграда.

Институтъ воспользовался состоявшимся въ августъ русскимъ археологическимъ съпъдомъ въ Ригь, чтобы ознакомить русскихъ ученыхъ съ своей дъятельностью. Это находилъ онъ тъмъ болье необходимымъ, что до тъхъ поръ не имълъ случая сообщать въ печати никакихъ о себъ извъстій. На Рижскомъ съёздё сообщено девять рефератовъ отъ имени Института. Директоромъ сдёланы слёдующія сообщенія: 1) О дёятельности Института за два года его существованія; 2) о вновь открытомъ пурпуровомъ кодексё евангелія; 3) о древностяхъ Никей; 4) о задачахъ археологическаго изученія Болгаріи. Членомъ Института О. Ө. Вульфомъ сдёланы сообщенія: 1) о храмё свв. апостоловъ въ Константинополё; 2) о древностяхъ Никомидій. Кромё того, на основаніи матеріаловъ, доставленныхъ съёзду Институтомъ, сдёланы были сообщенія: 1) о древностяхъ сёверной Болгаріи (на основаніи доклада П. Д. Погодина); о древне-христіанскомъ саркофагі (на основаніи доклада Д. В. Айналова); 3) о фрагментахъ классической скульптуры. Рижскій археологическій съёздъ, находя дёятельность Института достаточно опредёлившеюся и въ то-же время принимая въ соображеніе скудныя средства, отпускаемыя на содержаніе его и недостаточность наличнаго состава, опредёлиль ходатайствовать передъ правительствомъ объ увеличеніи его матеріальныхъ средствъ.

#### Π.

## Археологическія экскурсіи.

Чёмъ больше Институть можеть расширять область своего непосредственнаго знакомства съ провинціями Оттоманской имперіи, тёмъ обильнёе будуть у него средства для достиженія его научныхъ задачъ. Высшая цёль, къ какой въ этомъ отношеніи слёдуеть стремиться — это завязать личныя сношенія съ коллекціонерами и любителями археологіи въ наиболёе важныхъ пунктахъ и при ихъ помощи достигнуть хотя нёкоторыхъ знаній о состояніи памятниковъ и м'єстонахожденіи археологическаго матеріала. Посему Институть не могь не удёлить очень значительнаго вниманія этой сторонё дёла и въ минувшемъ году предпринималь нёсколько большихъ экскурсій, изъ коихъ двё продолжались по полтора м'єсяца.

## 1. Экскурсім по Малой Азіи.

Весной и осенью минувшаго года предприняты были дот попадки по Малой Азіи. Предметомъ первой служила старая область Виеннія съ знаменитымъ въ исторіи христіанской церкви Олимпомъ, съ городами Никомидіей, Никеей и Бруссой, игравшими въ разное время роль столицъ римскихъ и византійскихъ императоровъ и турецкихъ султановъ. Осенняя экскурсія имѣла цѣлью изученіе мѣстности на сѣверъ и западъ отъ Измида до береговъ Чернаго моря и Иконія, древней столицы турковъ-сельджуковъ. Наиболѣе интересные результаты упомянутыхъ экскурсій заключаются въ слѣдующемъ.

Въ Бруссъ, гдъ памятники мусульманскаго искусства вообще имъютъ преимущество надъ греко-византійскими, обращено было вниманіе на нівкоторые предметы, относящіеся къ до-мусульманской эпохѣ. Таковы византійскія бани, сохранившіяся почти въ пілости, съ мозаичнымъ поломъ въ бассейнъ и надписью, съ колоннами и остатками мозаикъ. Болъе важными остатками древностей отличается цитадель. Именно, близъ турецкихъ казармъ были возводимы постройки и при закладкъ фундамента обнаружены фрагменты декоративной рельефной скульптуры, которые и хранятся теперь близъ казармъ. Между ними особенно обращаютъ на себя вниманіе: фигура старца, стоящаго на кольняхъ передъ сидящимъ мужемъ и лобызающаго его руку; колесница съ мужскимъ теломъ, влекомымъ по земль; пара лошадей, запряженныхъ въ колесницу. Сюжетъ изображеній не можеть представлять трудностей для объясненія. Это конечно эпизодъ изъ Троянскаго цикла: Пріамъ, выпрашивающій у Ахилла тело Гектора, и Гекторъ, привязанный къ колесницъ. Что касается назначенія этихъ скульптурныхъ фрагментовъ, то на этотъ счеть трудно придти къ опредъленному заключенію. Всего въроятнье, однако, что они служили фризомъ въ храмъ, остатки котораго находятся тамъ-же, на площади цитадели. Хотя мъстность выровнена, но на ней отчетливо выступають линіи стънъ, составлявшихъ древнее зданіе. Къ тому же предположенію приводить и фрагменть антаблемента съ надписью ΑΥΤΟΚΡΑΤΩР, найденный вмёстё съ занимающими насъ рельефами, а также скульптурные остатки, вдёланные въ стъны цитадали. Можно думать, что на мъстъ нынъщней цитадели быль религіозный центрь древней Бруссы, какъ объ этомъ позволяеть судить и декреть въ честь жреда и гимнасіарха Офеліона вибств съ рельефнымъ изображениемъ самаго Офелиона въ жреческомъ облачении. Изъ другихъ находокъ въ Бруссъ особенно можно отмътить стилу съ изображеніемъ Серапида и Изиды.

Въ нынѣшнемъ бѣдномъ и малонаселенномъ Исникѣ трудно признать знаменитую Никею, бывшую въ 13 и 14 вѣкахъ столицей Византійской вмперіи. Только городскія стѣны, доселѣ хорошо сохранившіяся, да кое-гдѣ торчащіе взъ земли остатки колоннъ и другихъ сооруженій свидѣтельствують о быломъ величіи города. Никея представляетъ много интересныхъ памятниковъ римской и византійской эпохи. Прежде всего заслуживають вниманія городскія стѣны съ четырьмя воротами. На воротахъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ сохранились еще римскія надписи и рельефныя изображенія. Кое-гдѣ валяются обломки скульптурныхъ памятниковъ. Въ стѣнѣ около воротъ попадаются рельефы, содержаніемъ которыхъ служатъ военныя и охотничьи сцены, викторіи и др. Внимательное разсмотрѣніе разбросанныхъ около стѣнъ огромныхъ камней

обнаружило, что на некоторых виз них находятся надписи, содержащія или почетные декреты въ честь императоровъ, или надгробія; есть надписи неизданныя. Эти надписи свидетельствують о важномъ значеніи Никеи въ римскій періодъ. На одномъ камит, лежащемъ подъ воротами Левке, читается: 'Η λαμπροτάτη μεγίστη φίλη καὶ σύμμαγος πὶστὴ καὶ ἐκ προγόνων οίχεια τῷ οἴχῳ τῶν αὐτοχρατόρων Αὐρηλιανὴ Άντωνιανὴ εὐσεβεστάτη Νιχαέων πόλις. Византійская эпоха также хорошо представлена какъ кладкой стінь, такъ и эпиграфическомъ матеріаломъ. Въ этомъ отношеніи особенно интересна надпись на стене между Стамбуль и Гем-капуси. Надпись весьма большихъ размёровь: въ длину 2 м. 35 с., въ высоту 65 с. и занимаетъ цять строкъ. Она была издана у Texier въ его Description de l'Asie Mineure, но издана въ неправильномъ чтеніи, а потому осталась необъясненной. Не входя въ подробности, которыя будуть умёстнёе при изданіи ея, подготовляемомь Институтомъ, здъсь достаточно замътить, что Тексье не прочель въ последней строке имя Артавазда патрикія и куропалата, которое могло дать ключь къ пониманію всей надписи. Случай, ув'єков'єченный надписью, им'єль мѣсто при Львѣ Исаврѣ, а Тексье отнесь ее къ Х вѣку. Между памятниками христіанской эпохи обращаеть на себя вниманіе церковь Успенія, знаменитая своими мозаиками. Несмотря на выдающіяся достоинства своего художественнаго выполненія и важное значеніе для исторіи Византійскаго искусства, мозанки эти, упоминаемыя еще Texier (Description de l'Asie Mineure), до сихъ поръ не были изучены такъ, какъ того заслуживають. Диль, описывавшій ихъ (Вуг. Z. І.), находился въ Никев слишкомъ короткое время для того, чтобы дать всестороннее ихъ изследование, оттого многія подробности, важныя для разъясченія дёла, въ его стать выпущены совершенно. Затъмъ, при опредълени времени мозаикъ, онъ исходиль изъ ложной точки эртнія, приписывая въ этомъ вопрост ртшающее значеніе архитектурному типу самаго храма, относимому имъ къ XI вѣку. Между темъ, какъ говорить надпись, вделанная въ стену въ галлерев внъшняго нартекса, церковь подвергалась капитальной перестройкъ въ 1867 году при митрополить Данівль. Изъ разсказовъ старожиловъ явствуеть, что именно тоть куполь съ барабаномь, которому Диль придаеть столь большую важность для определенія времени храма, быль воздвигнуть вновь; какова-же была форма стараго, остается неизвёстнымъ. Затыть Диль предполагаеть, что всё мозанки современны построенію храма. Между темъ, какъ показываетъ исторія Византійскихъ церквей, наиболье извъстныхъ по своимъ мозаикамъ, мозаичные образа, въ виду времени и затрать, съ которыми было сопряжено ихъ изготовленіе, относятся большею частію къ разнымъ эпохамъ, составляя приношенія радётелей церковнаго благольнія (Св. Софія). Точно также и въ церкви Успенія. Въ

наиболье древней архитектурной части храма, въ главной абсидь, техника мозанкъ совершенно отлична отъ техники нартекса. Въ первомъ случав кубики несравненно крупнъе, чъмъ во второмъ. Разницъ техники соотвътствуеть и разница стиля. Ангелы въ тріумфальной аркъ, какъ это, впрочемъ, смутно чувствовалъ самъ Диль, носять на себъ печать несравненно болье свыжаго искусства, обладавшаго пониманіемы пропорцій человыческаго тъла и хранившаго античныя традиціи. Такимъ образомъ и самая техника, и стиль, и, наконецъ, надпись между архангелами справа, говорящая о поставленіи св. иконъ Навкратіемъ, все это вмъсть взятое заставляеть считать мозаики арки болье древними, чымь это представляется г. Дилю, а мозаичное изображение Богородицы въ нартексъ, несмотря на красоту и художественность типа, признать болье позднимъ. Въ виду того, что помимо Диля мозанками этими только отчасти воспользовался Стржиговскій, издавшій образъ Божіей Матери въ нартексь, во время экскурсіи были сняты фотографіи со всёхъ мозаикъ, насколько позволяли условія мъста. Помимо этихъ мозаикъ въ церкви весьма много мелкихъ христіанскихъ древностей, весьма любопытныхъ. Въ особенности интересна каменная плита, раньше служившая, в'троятно, алтарной преградой, а теперь обращенная въ крышку престола. Доска эта покрыта плетеніемъ, рѣзаннымъ на камет, съ семью монограммами, заключенными въ окружности. Повидимому, монограммы эти заключали молитвенное обращение жертвователя къ Приснодъвъ. Далье былъ снять планъ съ развалинъ церкви св. Софін, обращенной послі турецкаго завоеванія въ мечеть, что однако не предохранило ее отъ разрушенія. Хотя, несомивню, церковь эта передвлывалась не одинъ разъ, и нъкоторыя ея части, напр. боковыя части (діаконикъ, ризница) на восточной сторонъ, относятся явно къ позднъйшему времени (Никейская имперія), основной корпусь ея въ главномъ составъ восходить къ болъе древнему времени. Сближаясь съ базиличнымъ типомъ, храмъ этотъ могъ быть построенъ раньше того времени, когда выработанъ быль и вошель въ употребленіе центральный типь для церквей такого разм'тра. Какое обиліе въ Никет болте мелкихъ остатковъ древностей, разсъянныхъ по частнымъ домамъ и легко поддающихся собранію, объ этомъ свидетельствуетъ коллекція местнаго доктора Фавіани, богатая какъ римскими, такъ и христіанскими скульптурами, надписями, фрагментами архитектурныхъ частей. Въ особенности хороша одна римская портретная голова очень тонкой работы, отличающаяся большимъ искусствомъ въ передачь лица, утратившаго уже юношескую свыжесть, но еще не попорченнаго старческою дряхлостью.

Древности Никомидіи раньше были изв'єстны изъ описаній Покока (Description of the East. vol. III), Тексье (Description de l'Asie Mi-



neure I), Perrot et Delbet (Exploration archéologique de la Galatie. Aus надписей С. І. gr. 3786 и след., С. І. lat. 324 и след.). Въ виду немногочисленности археологическихъ памятниковъ Никомидія является весьма удобнымъ пунктомъ для начала той инвентаризаціи памятниковъ Востока, которую Археологическій Институть преслідуеть какъ одну изъ своихъ главныхъ пелей. Такимъ образомъ тщательно разсмотрены почти все упомянутыя Тексье и др. памятники и встрёчень, кромё того, свёжій матеріаль въ особенности изъ мелкихъ остатковъ древности, каковой повсюду въ Малой Азін встръчается въ обилін. Что почва Никомидін скрываеть еще значительные следы древняго города, это явствуеть изъ сравненія его обширной территоріи съ р'адкимъ населеніемъ настоящаго времени. Какъ показываетъ исторія, мы должны считаться съ двукратнымъ разрушеніемъ Никомидін въ IV и XIV стольтіяхъ по Р. Хр. Первое постигло ее въ 385 г. отъ землетрясенія (ср. драматичный разсказъ Амміана Марц. XVII, § 4 сл.), второе въ 1331 г. вследствіе турецкаго завоеванія. Римскіе императоры щедро украшали ее, особенно Траянъ (ср. письма Плинія Младшаго) и Северъ, а при Діоклетіанъ и даже еще въ началь царствованія Константина Великаго она играла роль столицы восточной половины имперіи. Поднявшись вновь отъ своего паденія уже во время Юстиніана, она сділалась одной изъ твердынь Византійскаго государства въ Азія. Современный Измидъ расположенъ болье или менье отдыльными кварталами, во первыхъ, по узкой береговой полосъ, по которой проходить жельзная дорога, отчасти-же на четырехъ холмахъ одного и того-же горнаго кряжа. Между этими холмами наиболее выступаеть второй съ з., именно ходиъ древней цитадели. Здёсь обратили на себя вниманіе и были обсявдованы развалины древнейшей части городской стены. Въ последней различается двоякая постройка. Прежняя, изъ огромныхъ блоковъ (ориз quadratum) съраго известняка, сохранилась въ наиболье цъльномъ видъ на съверной сторонъ означеннаго холма. Особенно на съверо-западномъ углу еще видна первоначальная кладка до семи рядовъ изъ отдёльныхъ камней, не связанныхъ между собою цементомъ. Сначала эта стъпа была еще выше, но немного дальше къ в. отъ нея остались только однъ нижнія части, надъ которыми возведены Византійскія постройки съ крупкими башнями. Въ нижнемъ слов ствиныхъ построекъ можно, однако, проследеть теже самые большіе блоки по всей окружности цитадели. Кром'в того, ими ус'вянь юговосточный склонъ къ городу, гдё находятся замёчательные своды совершенно одинаковой техники, составленные изъ огромныхъ обтесанныхъ клинообразныхъ камней безъ цемента. Вся эта прекрасная древныйшая постройка, несомивнно, восходить къ возобновленію Никомидійскихъ ствиъ Діоклетіаномъ (Aur. Vict. XXXIII, 45: novis cultisque moenibus et ceterae urbes

ornatae, Carthago, Mediolanum, Nicomedia). Повидимому, такимъ способомъ была укрыплена одна только цитадель, такъ какъ другая линія стыть на з. и в., идущихъ къ морскому берегу, носить чисто византійскій характеръ и не мало походить на Константинопольскія стіны. Эти вторыя стіны иміють свой особенный интересь въ стратегическомъ, равно какъ въ техническомъ отношеніи. Употребленіе въ нихъ для основъ большихъ блоковъ, судя по всьмъ признакамъ (какъ по примъненію цемента), доказываетъ только то, что строители воспользовались матеріаломъ обвалившейся античной стыны. Такой фактъ подтверждается неоднократнымъ нахождениемъ на западномъ флангъ вдъланныхъ фрагментовъ древней архитектуры и даже надписей II-III в. по Р. Хр. Последняя открылась на одномъ падгробномъ памятникъ въ томъ мъстъ, гдъ византійская стына примыкаеть къ укръпленію цитадели посредствомъ перемычки, защищающей находящіяся здёсь цистерны. Вторымъ предметомъ, надъ которымъ должны были сосредоточиться наблюденія экспедицін, явились остатки различныхъ сооруженій, снабжавшихъ древній городъ водою. Такіе существують въ двухъ містахъ на противоположныхъ концахъ Измида. Поднимающаяся на в. за византійскою стіною плоская и невысокая гора Бачь сохранила открытую и разрушенную уже въ бытность Покока, по еще теперь ясно узнаваемую въ планъ пистерну. Высказанные о ней взгляды расходятся: Тексье считаетъ её поздневизантійской, новъйшій изслідователь византійских водопроводовъ проф. Стржиговскій (впрочемъ не видавъ её) усматриваеть въ ней римскую постройку. Въ самомъ дълъ, чисто-византійскія цистерны (напр., ц. Бимбирдирекъ или ц. Ере-Батанъ эпохи Юстиніана въ Константинополів) при сходномъ планъ отличаются инымъ складомъ сводовъ и употребленіемъ колоннъ, а тутъ витсто таковыхъ встртваются еще четвероугольные столбы (уцілівли семь изъ тридцати шести) и своды образованы согласно римскому обычаю въ видъ куполовъ надъ парусами. Но, съ другой стороны, техническіе пріемы, какъ кладка кирпичей промежъ толстыхъ слоевъ цемента, равно какъ составъ обводной стены, которая снаружи представляетъ каменную облицовку съ прокладкой одного или двухъ рядовъ кирпича, внутри же отличную штукатурку, а въ серединъ состоить изъ смъси цемента съ обломками камня и кирпича, — эти пріемы указывають начало новой строительной системы. Каналы для притока и истока не открыты въ самыхъ развалинахъ, но выходную точку ихъ удалось опредълить въ незамъченныхъ до сихъ поръ слъдахъ древняго зданія у подошвы горы Бачъ. На этомъ місті сохранились основанія задней стіны и простінка двухъ компать. Въ одной изъ нихъ нашлись остатки мраморной облицовки и кусокъ мозанки пола, показывающій въ орнаменть каймы вытку плюща, мотивъ античнаго происхожденія, встрічаемый однако и въ древне-визан-

Bus. Bpem.

тійскомъ искусствъ. Такъ какъ надъ этими остатками въ разныхъ мъстахъ найдены кирпичныя трубы, проведенныя совствы не глубоко, то несомитню мы здъсь имъемъ дъло съ древничь фонтаномъ, питавшимся цистерною. Вопрось о томъ, откуда вода приходила къ последней, выяснился объездомъ горы Бачъ и прилегающихъ къ ней съ С. холмовъ. Неоднократно встръчались проведенныя по горнымъ склонамъ трубы (иныя изъ сплава цемента), въ которыхъ отчасти до сихъ поръ струится вода. Въ одной впадинъ попался даже небольшой водопроводъ довольно неправильной и поэтому видимо турецкой постройки, но, вфроятно, лишь передъланный изъ античнаго, о чемъ свидътельствуютъ огромные обтесанные блоки, изъ которыхъ онъ большею частью сооруженъ. Второй, монументальный водопроводъ лежитъ еще дальше къ С., но входить уже въ другую систему, ведущую прямо къ центру города, а именно къ холиу цитадели. Несомибинаго признака древней конструкціи туть ність, архитектура — турецкая. Если же матеріаль отчасти античный, то онь кажется скорбе взятымь изъ другого мѣста. Такъ, наприм., въ субструкціяхъ вдѣланъ надгробный алтарь съ надписью II-III в. по Р. Хр. Несмотря на то, можно предполагать, что и этоть водопроводь въ сущности следуеть направленію более древняго. Извъстно по историческому нреданію (ср. Плинія), что Никомидія уже въ римскія времена снабжалась водою съ стверныхъ горъ. Въ самомъ городт находится еще одинь замібчательный памятникь искуснаго устройства этого дёла. На западномъ концё Измида, противъ станціи желізной дороги тянется на сто метровъ слишкомъ кръпкая стъна, сооруженная изъ кирпича, высотой 7 — 8 метровъ. Передъ ней разведены огороды, а наверху стоятъ дома. Она, кажется, будто-бы служить нодпорою для последняго более ровнаго и широкаго уступа холма цитадели. Но истинное ея назначеніе совсемъ другое, она заключаетъ въ себе целую систему каналовъ. Описаніе Тексье недостаточно и въ данномъ случат; оно даетъ довольно произвольную реконструкцію, хотя полезно темъ, что содержить свёдёнія, какой видъ имъль памятникъ въ состояніи большей сохранности. Къ стънъ сначала были приставлены сильные каменные контрфорсы, вмёсто которыхъ за исключеніемъ одного остались однѣ четвероугольныя ниши. Внизу однако дежать еще, отчасти въ этихъ самыхъ нишахъ, отчасти же въ новомъ положенін, большіе известковые блоки. Вся стіна снизу весьма повреждена, что позволяеть думать, что имбющіяся между нишами три или четыре небольшія отверстія (точно сосчитать ихъ мішало временное загражденіе), неравныя между собою и необделанныя, которыя Тексье представляеть въ видь узкихь входовь съ арками, были проломаны только въ поздныйтия времена. Въ настоящую пору они дають доступъ въ четвероугольные колодцы, сверху закрытые, въ которые съ противоположной стороны впа-

дають горизонтальные каналы, имеюще впереди скать. Вышина последнихъ убавляется съ отдаленіемъ, такъ что сначала можно идти въ нихъ сгорбившись, а потомъ следуетъ подвигаться ползкомъ. Одинъ изъ этихъ каналовь оказался заложеннымь въ глубинь 17-ти метровь, другой посль 30-ти метровъ вступаетъ въ расходящійся въ об'є стороны поперечный каналь. Между собою оба они сообщаются каналами меньшихъ размёровъ, устья которых замечаются по сторонам после каждых 3-4 метровъ. Вся эта постройка, въ высшей степени способствующая правильному теченію воды, врядъ-ли относится, какъ предполагали до сихъ поръ, къ римской эпохъ. Что она должна быть позднье, между прочимь, доказываеть письмо нъкоторыхъ буквъ, открытыхъ на одномъ еще вдъланномъ на мъстъ контрфорса блокъ и принадлежавшихъ къ какой-то надписи III-го въка по Р. Хр. Ими опредъляется terminus post quem, а технические признаки — какъ редкая кладка кирпича и составъ цемента — едва-ли оставляютъ сомивнія въ византійскомъ происхожденіи памятника, хотя и очень раннемъ. Вблизи найдено несколько остатковъ соответствующей эпохи, а именно подальше къ В. тамъ, где еще теперь спускается тропинка, три плиты, происходящія, въроятно, отъ мраморной лъстницы, затъмъ откопанные въ саду фрагменты гладкихъ бълыхъ колоннъ и т. п. Наибольшаго вниманія однако заслуживаеть тоть факть, что на террась, господствующей надъ этимъ мъстомъ, мимо турецкаго кладбища съ цитадели стекаетъ вода по направленію къ заложеннымъ каналамъ стъны. Справа на ровной и не застроенной площади торчать изъ земли шесть гранитныхъ византійскихъ колоннъ. Все это свидътельствуеть о важности окрестной мъстности, которая по своему удобству для движенія и сообщенія не могла не имъть значенія уже въ античныя времена. Наконецъ, еще другія зам'вчательныя развалины византійской архитектуры не выяснившагося пока значенія встрібчаются уже на 3. отъ самаго города между армянскимъ кладбищемъ и берегомъ въ низменной территоріи, которая въ настоящее время занята одними полями и огородами. Погруженное туть въ землю или, въроятиве, засыпанное въковымъ наносомъ земли кирпичное зданіе довольно сложнаго плана представляеть собой загадку, которую нельзя разрышить безъ раскопокъ. Во всякомъ случат это не церковь, какъ увтряетъ мъстное преданіе. Изъ предлагаемаго обзора выдающихся памятниковъ Никомидіи (арсеналь остался на сей разъ недоступнымъ для изученія) возникаетъ вопросъ: какая эпоха византійской исторіи оставила здісь столь замічательные, хотя и немногочисленные следы? Ясно одно, что та оживленная строительная деятельность, о которой можно заключить изъ нихъ, восходить къ древнейшему періоду. Время опредъляется однако еще точнъе помощью разбросанныхъ повсюду мелкихъ остатковъ, на которые до сихъ поръ не обра-

шалось постаточнаго вниманія. Следя за ними, встречаемъ сравнительно немного античныхъ: двъ-три кориноскія капители (на цитадели), чаще фрагменты фризовъ съ меандромъ, съ яйцеобразнымъ или лесвійскимъ багетомъ — обычныхъ въ римскую эпоху. Но гораздо обильне встречаются капители, карнизы, колонны и т. п., характеризующіяся признаками византійской эпохи. Въ особенности повторяется одинъ преобладающій типъ, который ведеть свое происхождение еще изъ античнаго искусства. Примѣненіе канелюръ къ самой капители и даже къ карнизу составляеть его отличительный мотивъ. Впервые появляясь въ римскихъ постройкахъ Ликіи и Каріи, онъ потомъ распространился по Малой Азіи (напр., до Коніи) и употреблялся въ Константинополь въ течение всего V-го стольтия (надъ колонною Аркадія). Последній примерь — это карнизь въ церкви св. Сергія н Вакха, первыхъ временъ Юстиніана. Никомидійскія капители и другіе остатки орнаментальной архитектуры свидётельствують ясно о строительной абятельности означеннаго стольтія. Очевидно, Юстиніанъ возстановленіемъ Антониновыхъ термъ и другими постройками (ср. Прокопія de aed. V. 3) закончиль только обновление разрушеннаго въ IV в. города. Что другія монументальныя зданія были сооружены раньше, подтверждается следующею ценною находкою. Во дворе маленькой мечети Имметь-Зоаде-Текесси одного изъ восточныхъ кварталовъ найдены, во первыхъ, кориноская капитель христіанской эпохи, во вторыхъ, капитель четвероугольная отъ пилястра, наиболбе сходная и по формб и по характеру своего остроконечнаго аканоа съ типомъ, встречаемымъ въ базилике Іоанна Студійскаго въ Константинополь (ок. 460 г.); объ самой чистой пластичной работы V-го в. по Р. Хр. Любопытно, что и между вновь найденными надписями одна какъ разъ относится къ той-же самой эпохф новаго разцвъта Никомидіи. Она содержить имя одной, неизвъстной до сихъ поръ, Филы (φυλή Διάς) и вмёстё съ темъ заключаеть въ себё форму христіанскаго обращенія къ святымъ. Изъ остальныхъ надписей заслуживають особеннаго вниманія открытая, какъ выше сказано, въ субструкціяхъ византійской стіны надгробная надпись и нісколько надписей на саркофагахъ въ окрестностяхъ города. Разысканіями, произведенными экспедиціей Института, такимъ образомъ гораздо яснье чымъ прежде освыщается особенно византійская эпоха Никомидін, не разслідованная досель надлежащимъ образомъ. Добытый матеріалъ, снабженный фотографическими снимками и эстампажами, подлежить разработкъ для опубликованія въ следующемъ выпуске известій Института.

Въ осеннюю экскурсію изучены были нѣкоторыя мѣстности Малой Азіи, дежащія за диніей городовъ Никомидіи и Никеи. Это была собственно попытка предпринять научное путешествіе внутрь страны, гдѣ нѣтъ эки-

пажныхъ путей сообщенія и гдё можно передвигаться съ мёста на мёсто исключительно верхомъ. Эту попытку исполнилъ Ученый Секретарь Института. Прежде всего онъ обратиль внимание на окрестности Измила. Мъстность на съверъ и на западъ отъ Никомидіи до береговъ Чернаго моря отличается удивительнымъ богатствомъ остатковъ старины. Нётъ ни одной турецкой деревни, ни одного кладбища, гдф-бы не оказалось одной-двухъ надписей и фрагментовъ скульптуры. Причина этому понятна: расположенная въ древнее время между двумя большими центрами. мъстность эта естественно должна была богатъть отъ близкаго сосъдства съ Константинополемъ и Никомидіею, выгодными рынками для сбыта мъстныхъ продуктовъ. Развалины зданій, общирныя и богатыя кладбища, надписи и скульптура ясно свидетельствують о быломъ процветании этого теперь почти пустыннаго и заброшеннаго уголка Малой Азін; темъ сильнее выступають следы древней жизни, чемъ слабе бъется новая. Въ турецкой деревне Гюймелеръ находится древне-христіанская скульптура съ изображеніемъ креста, оленя, пьющаго воду, вазы съ цвітами и птицы. Въ двухъ часахъ ізды оттуда въ турецкой деревні Теккели-кіой, расположенной въ 11/2 дняхъ пути отъ Никомидіи на сѣверо-западъ, повидимому, находился одинъ изъ центровъ древней жизни. Турецкое кладбище обильно греческими надписями римскихъ временъ. Въ окрестностяхъ находятся громадные саркофаги, поражающіе не только своимъ величественнымъ видомъ, но и ръдкою степенью сохранности, которой они обязаны въ значительной степени тому обстоятельству, что, несмотря на свои размёры (древне-христіанскій саркофагь съ изображеніемъ креста, заключеннаго въ окружность, находящійся между Теккели-Кіой и Буидей, имбеть три метра длины), сделаны изъ монолитовъ. Въ самой деревне Теккели-кіой удивительное богатство скульптурныхъ и архитектурныхъ остатковъ, алтари, колонны, карнизы и пр. Есть барельефъ съ изображениемъ двухъ виноградныхъ кистей. Есть саркофагь изъ цельнаго сераго камия съ вырезаннымъ на немъ изображениемъ корабля. Корабль принадлежить къ циклу техъ изображеній, которыя въ христіанской иконографіи мы встрічаемъ только лишь въ эпоху отъ второго до начала пятаго въка. Нъсколько разъ изображеніе корабля было найдено въ римскихъ катакомбахъ Неаполя. И тамъ, и здісь корабль обыкновенно изображается на передней мраморной доскі, закрывающей могилу. На саркофагь же Теккели-кіой корабль изображенъ на боковой, продольной сторонь и такъ-же точно обставленъ надписью, изъ которой, къ сожаленію, можеть быть прочитано только несколько словъ, изъ коихъ следуетъ, однако, что въ могиле погребена была Клавдія Марція, дочь Зоила. Изъ того, что саркофагь находится не въ катакомбахъ, а на поверхности земли подобно саркофагамъ Декелидашъ и Буидей, можно

сказать, что изготовление саркофага и изображение корабля относится къ IV-V вѣку. Правильная и красивая греческая надпись только подтверждаеть такое предположение, а самое изображение корабля, хотя и является болье сложнымъ, однако же не отступаеть отъ обычной формы корабля на древне-христіанскихъ памятникахъ. Здесь мы видимъ ту-же удлиненную рею, укрыпленную на короткой сравнительно мачты, тотъ-же большой парусъ, тотъ-же руль въ видъ весла, укръпленный у праваго борта, около кормы, тотъ-же флагь, та-же сзади привязанная лодочка, между тымъ какъ перила на бортъ кормы и выдающися загнутый съ раструбомъ носъ напоминаютъ корабли на античныхъ фрескахъ Помпен и рукописей Энеиды и Иліады. Парусъ надуть и корабль направляется вправо. Море не изображено. Какъ и на другихъ античныхъ grafitti, рисунокъ схематиченъ. Онъ передаетъ лишь главныя черты предмета въ профиль. Такимъ обравомъ въ этомъ изображеніи корабля мы находимъ одно изъ первыхъ досель на востокъ изображеній корабля, въ то время какъ на западъ они давно уже извёстны. Сказаннаго достаточно для характеристики археологическаго богатства этой містности.

Въ Туркменъ-кіой (З часа ізды отъ Кандере) найдена римская кріпость съ алтаремъ, содержащимъ надпись и барельефы. Кіой Ташъ Амбаръ, гора Аладачъ въ двухъ часахъ разстоянія отъ Чернаго моря на западъ отъ Кандере, громадное кладбище, состоящее изъ 21 саркофага большихъ размъровъ. Саркофаги отличаются относительною сохранностью и пострадали болье отъ времени, разрушительно действующаго на тотъ мыстный сърый камень, изъ котораго они сдъланы, чъмъ отъ людей, ихъ ограбившихъ. Грабители довольствовались сравнительно небольшимъ проломомъ. Можно однако думать, что ограблены только саркофаги, стоящіе на поверхности земли; ушедшіе же въ землю, — а есть и такіе, — въроятно, остались нетронутыми. Внизу горы другое такое-же кладбище, но несравненно худшей сохранности. По типу саркофаги того и другого относятся къ III-IV въку посл'в Р. Хр. На необитаемомъ островк'в близь деревни Борганлы въ 1 часъ **БЗДЫ НА ЛОДКЪ НА ЗАПАДЪ, ВЪ РАСЩЕЛИНАХЪ СКАЛЫ ОТКРЫТА ВЕСЬМА ИНТЕ**ресная византійская постройка, состоящая изъ пяти комнать, изъ коихъ три расположены въ самой расщелинъ одна надъ другой ярусами, отъ 40 метровъ надъ уровнемъ моря до 10. Мъстность эта носить название Манкая. На востокъ отъ этого острова на одинъ день пути, тоже на берегу Чернаго моря, на высотъ Кандере находится кръпость, защищавшая былую гавань Кандере. Крипость несомивню носить слиды турецкой перестройки, по нѣкоторыя ея части, судя по цементу и по кирпичу, восходять къ болъе древнему времени. Самый городъ Кандере, какъ свидътельствуеть объ этомъ богатый эпиграфическій матеріаль, въ немъ найденный, и остатки архитектурные, относящіеся большею частію къ позднимъ римскимъ временамъ, былъ центромъ несравненно болье значительнымъ, чъмъ въ настоящее время, когда въ немъ насчитывается едва триста бъдныхъ домовъ. Объ этомъ ясно говорятъ какъ кръпости, защищавшія его съ разныхъ сторонъ, такъ и древнія дороги, соединявшія его съ сосъдними городами.

Въ Фундукліи осмотр'вна была вновь открытая агіазма и собранъ эпиграфическій матеріаль. Въ *Ада-Базарт* быль сфотографировань какъ малый, такъ и большой Юстиніановъ мосты во всёхъ подробностяхъ. Наиболье интересною находкою въ Иконіи представляются скульптурные фрагменты, недавно откопанные при постройк одного общественнаго зданія. Первые четыре изъ пихъ принадлежать мраморному саркофагу и отличаются удивительною тонкостью работы. Рельефъ до такой степени высокій, что накоторыя фигуры, очевидно, были изваяны отдально и потомъ уже прикръплены на желъзныхъ скрыпахъ къ стынкамъ саркофага, какъ это яспо видно въ одномъ мъсть, гдъ часть фигуры отвалилась, и изъ доски саркофага торчить тоть шкворень, на которомъ она была укрѣплена. Мягкая моделировка конечностей, правильныя и изящныя пропорціи человъческаго тъла, върное изображение мускулатуры, свободная и разнообразная постановка тыа, владыне легкимъ раккурсомъ, изящество и правильность складокъ на одеждахъ свидътельствують о высокомъ состояній школы и о личномъ художественномъ искусствѣ мастера, работавшаго этоть саркофагь. Фигуры размыщены между витыми колонками, витки коихъ расположены въ симметріи. Въ капителяхъ колоннъ поставлены кэмпферы съ обыкновеннымъ рисункомъ, встречающимся на капителяхъ римскихъ саркофаговъ (Оттоманскій музей, саркофаги). Плечи и половина лицъ фигуръ находится на фонѣ раковиднаго щита (figura clypeata), находящагося на высотъ кэмпферовъ. Послъдніе соединены между собою карнизами, образующими низкій фронтонъ. Узоръ карнизовъ совершенно тождественъ съ узоромъ какъ на кэмпферахъ, такъ и на канителяхъ. И здёсь, и тамъ онъ отличается ажурностью, рёзкой смёной свёта и тени, достигавшейся усиленнымъ пользованіемъ сверломъ. Если саркофагь этотъ отличается высокими достоинствами художественнаго исполненія, то нельзя сказать, чтобы композиція соотв'єтствовала посл'єднему по всей оригинальности. Продольной сторонь, судя по аналогіямъ саркофаговъ, украшенныхъ подобными изображеніями, въ особенности римскаго саркофага въ Оттоманскомъ музећ, весьма сходнаго съ Конійскимъ по сюжету и по пріемамъ работы, уступающей, впрочемъ, далеко въ качественномъ отношения, принадлежаль фрагменть юноши, почти обнаженнаго, только съ легкимъ накинутымъ на грудь плащемъ, сидящаго на скамът и обращеннаго лицомъ не къ зрителю, а къ женщинъ въ длинюмъ одъяніи съ легкими складками. подносящей ему шлемъ. Лъвая рука его, согнутая въ локтъ и окутанная плащомъ, лежитъ свободно на коленахъ, а правая поднята кълицу. Справа отъ женщины стоитъ юноша, облеченный въ римскій боевой костюмъ съ fasces и держащій копье въ правой рукь, отведенной отъ туловища и согнутой въ локть. Второй фрагменть съ изображениемъ двухъ юношей въ охотничьихъ костюмахъ принадлежалъ, вероятно, поперечной стене саркофага. Второй продольной сторонъ саркофага должны принадлежать два остальныхъ фрагмента, весьма сходныхъ по содержащимся на нихъ изображеніямъ. И здісь, и тамъ по юношів, почти обнаженному, если не считать наброшеннаго на плечи легкаго плаща; и здёсь, и тамъ по женской фигурт въ длинныхъ одеждахъ и въ симметричныхъ позахъ. У одной опущена правая, у другой лівая рука, повороть головы другь къ другу. Оба юноши держать по взвивающейся на дыбы лошади, одинь правой, другой дъвой рукой. Судя по аналогичнымъ примърамъ подобныхъ композицій, лошали должны были приходиться по угламъ саркофага, и следовательно между двумя разбираемыми фрагментами должень быль находиться еще одинь съ изображеніемъ, соотвітствующимъ сидящей фигурів на раньше разобранномъ фрагментъ. Юноши, держащіе подъ уздцы лошадей, изображены съ большимъ искусствомъ; мускулатура ихъ тела, откинувшагося назадъ и въ сторону, чтобы создать естественный противовъсъ взвившимся на дыбы лошадямъ, обработана правильно и изящно, хотя не безъ излишняго щегольства. Щеголеватость и манерность въ особенности ясно зам'втны на драпировкахъ женскихъ фигуръ, стоящихъ рядомъ съ юношами. На основаніи встять этихъ соображеній можно думать, что саркофагь относится къ IV-V в. послъ Р. Хр. и сверхъ 9 сохранившихся быль украшень еще шестью фигурами, считая по три на поперечныя и по пяти на продольныя стороны саркофага. Вибстб съ этими фрагментами были найдены и другіе, несравненно худшаго достоянства съ точки эрвнія художественности исполненія, но неизміримо выше ихъ стоящіе по своей оригинальности и по своему значенію для исторіи искусства. Фрагменты эти, изображающіе двуглаваго орла, поединокъ и женщину въ коронъ, должны быть поставлены въ связь съ барельефомъ, найденнымъ на греческомъ кладбищъ и представляющимъ мужчину съ бородою въ длинной одеждѣ восточнаго характера. Онъ сидить на складномъ стуль, на правой согнутой въ локть рукь помъщается на особомъ нарукавникъ соколъ, а лъвой онъ дружественно треплеть по подбородку другого мужчину, изображеннаго вдвое меньшимъ и одътымъ бъдиъе. На его халатъ истерины. Кущакъ его проще. Оба однако одеты въ сапоги. Маленькій человекъ одной рукой держить сидящую фигуру за кушакъ, а другую заложилъ за свой собственный. Рукава широкіе, сверху въ складкахъ, къ концамъ съуживающіеся. Рельефъ плоскій, какъ-бы перенесенная на камень чеканка мідныхъ блюдъ, украшаемыхъ на востокі изображеніями человіческихъ фигуръ. Фрагменты эти весьма любопытны, ибо по всімъ признакамъ представляють одинъ изъ рідкихъ остатковъ сельджукидскаго искусства.

Изъ пріобретеній въ области восточнаго искусства вообще следуеть отибтить фотографіи священнаго таза, составляющаго предметь особаго уваженія всіхъ вертящихся дервишей и хранящагося въ главной усыпальниць сельджукидовъ въ Коньь. Помимо Иконіи подвергались обслыдованію и состанія съ нею м'єстности; чтобы не перечислять встать подробностей, остановлюсь на двухъ турецкихъ деревняхъ, какъ на примъръ того, какая богатая добыча ждеть археологовь вь безвёстныхь и на видь мало объщающихъ уголкахъ Малой Азін. Сисма и Билиджикъ лежатъ въ 1 див пути отъ Коньи на разстояніи 3 часовъ взды другь оть друга, на высоть 1500 метровъ надъ уровнемъ моря. Въ Билиджикъ оказались пещерныя жилища весьма любопытнаго устройства. Черезъ длинный подземельный лабиринть въ страшной духоть ползкомъ приходится пробираться по грязи минуть семь, раньше чёмъ дополати до самыхъ комнать, немногимъ высотою превышающихъ человъческій рость. Въ нихъ лежать кости и черепки отъ посуды. Затъмъ нашелся одинъ идолъ, грубо и первобытно изображающій женщину съ рёдко-намізченными грудями, какъ на кувшинахъ, и съ совершенно неправильнымъ строеніемъ тёла. Громадная голова съ длиннымъ, какъ-бы прорезаннымъ ртомъ и торчащими ушами посажена на маленькое туловище, обличающее въ работавшемъ его полное неумъніе овладъть изображаемымъ предметомъ, что не остановило его однако отъ попытки поднять у статуи одну руку вверхъ, а другую прижать къ груди. Въ этомъ же родъ барельефъ нашелся въ Сисмъ; онъ уже представляеть, однако, высшую ступень сравнительно съ Билиджикскимъ. Фигура одъта, пропорціи лучше, въ видъ символа изображается луна. какъ въ финикійскомъ искусствъ. За этимъ варварскимъ наслоеніемъ въ древностяхъ Сисмы следуетъ римское. Кусокъ капители, отъ которой сохранился одинь завитокъ, свидетельствуетъ, что местный храмъ былъ построенъ въ іоническомъ стиль. Громадные блоки, разбросанные тамъ и сямъ, свидътельствуютъ своимъ характеромъ (opus quadratum), что храмъ былъ именно римскаго, а не греческаго происхожденія. Храмъ быль окружень рядомь статуй, постаменты которыхь сохранились и теперь. Тутъ же пом'єщались, в'єроятно, фигуры сидящихъ львовъ, столь часто попадающіяся въ этой деревив. Храмь, ввроятно, быль воздвигнуть въ честь одного изъ римскихъ императоровъ, какъ о томъ свидетельствуетъ обломокъ надписи, вдъланный въ мечеть и по размърамъ буквъ не могшій украшать иное что, кром' большой древней постройки. Излюбленнымъ мотивомъ надгробныхъ памятниковъ является фигура массивной женщины, сидящей въ креслахъ, ручками которыхъ служатъ столь обычныя на восток фигуры львовъ. Византійской эпох принадлежатъ куски алтарной преграды, карнизы, багеты, колонны цв тного мрамора и пр. Если прибавить къ этому довольно значительное количество надписей, содержащихъ весьма любопытныя имена варварскаго характера, то получится весьма цв ный и любопытный матеріалъ для исторіи небольшой деревни па длинномъ протяженіи в тковъ.

### 2. Экскурсіи по Болгаріи.

Институть считаль своей обязанностью ознакомиться съ болгарскими древностями уже и потому, что важность изученія Болгаріи на столько признается настоятельною, что несколько леть тому назадъ составлена была программа для подобнаго изученія и нредположено было организовать большую русскую экспедицію для этой цели. Хотя проекть этой экспедиціи вследствіе известных политических обстоятельствь быль забыть, но можно надъяться, что объ немъ снова вспомнять, такъ какъ значение болгарскихъ древностей сохраняеть всю силу въ наукъ. Нътъ сомнънія, что на почев научныхъ интересовъ русскихъ можетъ ожидать въ Болгарін большой успахъ. Здась, во первыхъ, мы не имаемъ пока конкуренціи ни со стороны европейскихъ ученыхъ, ни мъстныхъ. Болгарія, можно сказать, мало тронута въ археологическомъ отношении; небольшой кружокъ ученыхъ, группирующійся въ Высшей школь, весьма недостаточень для того, чтобы взять въ свои руки разработку древней исторіи, изученіе монументальныхъ и письменныхъ памятниковъ, изследование народной литературы, языка и обычаевъ. Научныя потребности оказываются несравненно шире, чъиъ число подготовленныхъ людей; между тёмъ и въ правительстве, и среди преподавателей Высшей школы ощущается потребность систематической и методической постановки археологическихъ изследованій, для удовлетворенія же этой потребности ність людей, да ність и школы, которая-бы образовала подобныхъ людей.

Ознакомленіе съ Болгаріей въ археологическомъ отношеніи предпринято было одновременно съ двухъ сторонъ: Директоръ занимался библіотеками и памятниками западной, Ученый Секретарь сдёлалъ путешествіе по сёверовосточной Болгаріи. Попытаемся бросить взглядъ на памятники Болгаріи по главнымъ родамъ ихъ.

1) Рукописные памятники. Мненіе о большомъ количестве находящихся въ Болгаріи рукописей на славянскомъ языке могло иметь

своимъ основаніемъ отзывы путешественниковъ, постіщавшихъ Болгарію въ половине нынешняго столетія. Въ настоящее время нужно признать преувеличеннымъ такое митніе. Правда и то, что въ техъ местахъ, гдъ прежде были значительныя собранія, напр., въ Баянъ близь Софіи, нынѣ или ничего не сохранилось, или весьма мало; правда также, что за последнее время составились частныя собранія, напр., у г. Герова въ Филиппополъ. Но при всемъ томъ, судя по тому, что есть теперь, следуеть думать, что рукописи или ушли за границу, или ихъ никогда не было такъ много, какъ это казалось. Наибольшее собраніе рукописей находится въ Софіи въ національной библіотекъ. Но все собраніе не превышаеть 300 рукописей, даже и съ теми, которыя недавно пріобретены и еще не внесены въ каталогъ. Можно, конечно, очень пожальть, что ни одно болгарское собраніе рукописей не имбеть научнаго описанія; за это дело следовало-бы взяться и потому, что рукописи въ большинстве очень пострадали отъ времени и отъ сырости, такъ что порча ихъ со временемъ увеличивается. Можно догадываться, что Софійское собраніе пополняется и по настоящее время, такъ № 166 попалъ сюда изъ библіотеки Бачкова монастыря. Софійское собраніе рукописей заключаеть въ себѣ нѣкоторыя цѣнныя вещи. Наиболѣе интереса представляетъ № 55очень попорченная рукопись 14-го в ка, съ потерянными листками въ началь и въ серединь, но, несмотря на то, заслуживающая вниманія по многимъ причинамъ. Это есть Синодикъ царя Бориса, о которомъ въ свое время сообщено было въ «Временникт» 1855 года Палаузовымъ, но который до сихъ поръ не подвергался изученію. Институть озаботился снятіемъ фотографіи съ этого памятника, для чего просиль содействія военнаго министра, по распоряженію котораго болгарскій картографическій институть любезно приготовиль факсимиле 83-хъ страницъ изъ этого памятника фототипическимъ способомъ. Въ настоящее время Синодикъ приготовляется къ изданію въ «Изв'єстіяхъ». Изъ другихъ рукописей можно отм'єтить № 68 — сборникъ пьесъ различнаго содержанія. На л. 91 начинаются очень любопытныя статьи: на свёте суть три цари, якоже святая Троица на небесюхъ; на л. 166 — отрывокъ сербской лѣтописи № 152, по нѣкоторымъ даннымъ важный для исторіи; № 182 на л. 269: сіа словеса въ кратцѣ избранна отъ книгы Коньстантина философа Костенчьскаго; № 166, л. 62 и № 60, л. 56 представляють разсказы изъ Византійской исторіи 5-го въка; № 166, л. 253 представляетъ нъкоторый интересъ для исторіи происхожденія акаенста въ честь Богородицы; л. 295 о храмъ св. Георгія въ Константинополь ис то девтеронг. Съ точки зрынія исторіи искусства следуетъ отметить еще несколько №№ съ миніатюрами: 6, 7-8, 181 и др.

Второе ивсто принадлежить Рыльскому монастырю. Въ немъ, однако, никакъ не больше сотни рукописей. Правда, здёсь нётъ такой рукописи, какъ Синодикъ Софійской библіотеки, на зато въ Рыльскомъ монастырѣ есть хорошіе матеріалы для болгарской исторіи, здісь же больше матеріаловъ для исторіи искусства (въ видѣ миніатюръ, заставныхъ буквъ въ рукописяхъ). Отдёль житій славянскихъ святыхъ здёсь представленъ весьма обильно и можеть быть матеріаломь интересных изслідованій. Таковь № 28 (Патерикъ). Особенно важны № 61 съ чудесами Дмитрія Солунскаго, съ житіями святыхъ и съ твореніями Евоимія Тырновскаго. На л. 729 следующая запись: «Исписасе сіа божественая книга рекомый панагирикь последнимь въ діацехъ Владиславомъ грамматикомъ въ всечестиемъ монастыри пресвятыя Владычицы нашея Богородицы иже въ подкрыліи Чръные горы въ предълъ Жеглиговсцъмъ въ дни великаго и самодержавнаго царя мусроманскаго Мегмета бега въ лето 6987 месяца апреля 9». № 62 съ трудами Евенмія Тырновскаго и Цамблака и съ следующей зацисью на л. 573: «Исписасе сіа божественая книга глаголемын Панегирикъ въ обители преподобнаго отца нашего и пустынножителя І. Рыльскаго потружданіемъ и настояніемъ игумена честнійшаго тоежде обители кирь Өеофана и прочаго братства, подвигшу ихъ на се и предубъдившу Святому Духу. Исписасе отъ създанія міру 6991. Круга солнцу 20, лунь 9, Оемеліе 21 индикта 1 міда августа доврвшисе 18 днь». № 78, въ коемъ въ самомъ концъ рукописи есть весьма интересная статья: «а се книгы мыжныхъ сыписаніа сіа суть ихже недостоить дрьжати» (следуеть на четырехъ страницахъ перечисленіе отреченныхъ книгъ). Изъ актовъ въ Рыльскомъ монастыръ наибольшій интересъ представляеть хрисовуль І. Шишмана (1378), его бы следовало издать фототипически; далее любопытенъ актъ 6974 (1466 г.), коимъ свидътельствуется, что Рыльскій монастырь и Пантелеймоновскій на Афонт въ древнее время находились подъ однимъ управленіемъ: «по времени же видъхомъ въ святьй горь въ монастыры святаго великомученика Христова и целебника Пантелеймона хрисовули прежнихь святыихь ктиторь како суть были оба монастыри едино, темъ-же и мы съвъщавшесе по пръставленія брата нашего кирь Іоасафа сътворихомъ да суть пакы оба монастыра едино якоже суть и прежде были».

Третье мѣсто по значеню принадлежить коллекцій г. Герова. Въ этой коллекцій не больше 30 рукописей, но между ними есть весьма важныя. Такова тріодь, написанная на пергаменѣ въ 8 д. листа съ записью: «писа робь боже Яковъ діакъ». Эта рукопись представляеть собой палимпсесть. Нынѣшній тексть писанъ діакомъ Іаковомъ по болѣе древнему тексту; этотъ послѣдній въ первой половинѣ есть греческій, во второй же — славянскій большой уставъ. Интересно также евангеліе безъ

начала, 16-го вёка, по записи на концё, принадлежащей извёстному уже своими большими приписками на составленныхъ имъ рукописяхъ Радулу Грамматику; такова-же Минея, начинающаяся съ февраля и заключающая, между прочимъ, службу Кириллу Философу. Обиліе приписокъ въ концё рукописей какъ Рыльскаго монастыря, такъ и собранія г. Герова, можетъ дать матеріалъ для нёсколькихъ страницъ по литературной исторіи Болгаріи.

Въ Филиппопольской библіотекть находится до 75 рукописей евангелій, прологовъ, богослужебныхъ книгъ и сборниковъ. № 45 интересенъ по изложенію богомильской теоріи мірозданія «8 то време бисше ангель 8 бога наизобрани кои бы названь сатананль».

Въ небольшой библіотекъ Болгарскаго Ученаго Дружества есть ньсколько любопытныхъ вещей. Такова псалтырь прекраснаго письма и сохранности (XIV в.) съ записью: пандахи люфеть патир красе починае. На л. 185 виньетка съ изображеніемъ Господа Вседержителя и Іоанна Александра царя Болгаромъ, при чемъ на полѣ запись: «си рѣчь сие сътворено бысть въ помощь и утвръжденіе Іоанну Александру царю блъгаромъ паче-же и гръкомъ и буди въсегда. Аминь». Приписка, думаемъ, относится не къ виньеткъ, а ко всей книгъ, которая представляетъ собой очень ръзкое обличение правовъ и върований евреевъ. Обличение приспособлено въ качествъ толкованій къ псалмамъ Давида и принадлежить архіспископу Аванасію. Хотя объ этой рукописи было сообщено въ «Періодическомъ Списаніи» кн. XIX и XX, но далеко не исчерпанъ матеріаль для исторіи культуры 14-го века. Изъ другихъ рукописей отметимъ отрывокъ греческой рукописи, написанной въ Х въкъ и не лишенной важнаго значенія. Эго есть отрывокъ свода схолій на риторическое сочиненіе Гермогена περί εύρέσεως съ эксперптами изъ сочиненія Элія Аристида, писанными на поляхъ. Объ этой рукописи въ приготовляемомъ къ изданію 2 выпускъ «Извістій» Института будеть поміщена статья, составленная академикомъ В. К. Ериштедтомъ.

Библіотека *Бачкова монастыря*, весьма значительная прежде, нынѣ не имѣетъ славянскихъ рукописей; въ ней сохранилось около сотни греческихъ рукописей большею частію церковнаго содержанія.

Наконецъ, можно упомянуть еще о 3 рукописяхъ въ селѣ Вольчинло въ разстояніи 2 часовъ отъ Самокова (тріодь и двѣ минеи), да о двухътрехъ кодексахъ въ ближайшихъ къ Софіи монастыряхъ, какъ Кремиковскій, и въ Софійскомъ музеѣ (интересенъ Синодикъ на складнѣ). Говорятъ, что есть еще нѣсколько рукописей въ министерствѣ народнаго просвѣщенія. Всѣ упомянутыя рукописи разбросаны по разнымъ мѣстамъ, не обезпечены отъ порчи и не описаны. Для пользы дѣла было

бы весьма важно, чтобы правительство озаботилось собрать ихъ и сдё-

2. Памятички архитектирные. Наиболье значительнымъ въ этомъ отношенів памятникомъ следуеть признать святую Софію въ столице княжества. Церковь св. Софін находится въ развалинахъ, сводъ въ нѣкоторыхъ мъстахъ обвалился отъ землетрясенія, абсида разрушена и забрана стыной въ турецкую уже эпоху. Внышній нартексь упаль и остался отъ него лишь фундаменть; базилика въ три корабля, высокая и величественная, съ обвалившимися сводами, угрожаетъ разрушеніемъ. Этотъ памятникъ занимаеть въ Софін первое мѣсто по своей импозантности. Близъ него распланировано мъсто для собора во имя св. Александра Невскаго, общирнаго и дорогого предпріятія, задуманнаго для ув'єков'єченія памяти освобожденія Болгарін, но до сихъ поръ остающагося въ области проекта. Быль вопросъ — онъ и теперь еще остается вопросомъ — приспособить основанія стараго храма св. Софін для новаго собора, но страхъ передъ громадными затрудненіями и недостатокъ хорошихъ архитекторовъ и археологовъ, которые бы изучили развалины и опредълили возможность или невозможность воспользоваться ими для новой постройки, оставляють этотъ вопросъ и до сихъ поръ неръшеннымъ. Св. Софія и мъстности, вблизи нея расположенныя, занимали, въроятно, центральное положение въ старой Сердикъ, средневъковомъ Средцъ; здъсь открыты наиболье интересныя древности. При раскопкахъ на мість алтаря открыта усыпальница, гдъ найдены два скелета и между ними серебряный ящичекъ квадратной формы выс. 7 с., шир. 8, дл. 8 съ монограммой А w, какъ можно судить, VI в. Подъ слоемъ земли въ 2 аршина въ томъ-же алтаръ св. Софіи открыта мозанка, относящаяся къ еще болъе раннему времени. Эта мозанка обращена не къ серединъ алтаря, а нъсколько вкось, изъ чего можно заключить, что она находилась на этомъ мёстё раньше устройства алтаря и строители церкви не ръшились измънить ея положение изъ боязни повредить её. По этимъ находкамъ можно судить, что въ церкви св. Софіи сохранился весьма древній и интересный памятникъ, части котораго могуть относиться къ первымъ въкамъ христіанства. Это подтверждають открытыя близь Софіи христіанскія усыпальницы, относящіяся къ V—VI вв. Другой интересный и древній храмъ въ Софіи въ настоящее время недоступенъ для изученія. Это тотъ храмъ, въ которомъ въ настоящее время покоятся останки перваго князя освобожденной Болгаріи.

Въ ближайшихъ окрестностяхъ Софіи находится много монастырей, въ которыхъ сохраняются еще слёды древностей. Первое місто занимаеть между ними по своему значенію *Баяна*. Баяна играла значительную роль

въ славянскую эпоху болгарской исторіи; здёсь были укрѣпленія, слѣды которыхъ сохранились еще и понынь; по всей въроятности здъсь были фамильныя владенія царей Асеней; подъ Баяной происходили несколько разъ сраженія; въ серединь нынышняго стольтія въ Баянь видьль весьма важныя рукописи профессоръ Григоровичъ. Въ настоящее время здъсь всь древности сосредоточиваются въ древней церкви Николая Чудотворца и мученика Пантелеймона, да еще въ остаткахъ укръпленія на ближайшей скаль. Вившній нартексь церкви — новой постройки, изъ него двумя ступенями ниже входъ въ храмъ базиличной формы, весь покрытый фресковой живописью; главный сюжеть росписи храма — чудеса Николая чудотворца. По бокамъ отъ входа въ храмъ изображенія царя и царицы, надъ входными дверьми надпись следующаго содержанія: «взыдвижеся отъ зема и сьздаса пръчисты храмъ святого іерарха Христова Николы и святого и великаго славнаго мжченика Христова Пантелеимона теченіемъ и трудомъ и любовнања многоаж Каловив севастократора брату чада царева внукь святаго Стефана краль србскаго, написажеся при царьство блгарское при благовърнъмь и благочьстивъмь и христолюбивъмь цари Костаньдинъ Асъни едикто z' въ лъто 6767» (всего въ надписи 10 строкъ). Изображенія следують съ правой и съ левой стороны отъ входныхъ дверей. ихъ всего четыре: 1) Костантинь Асен вь Христа Бога верень царь и самодръжецъ всемь багаромъ; 2) Ерина благочестива царица всемь бльгарьмь; 3) Десислава севастократорица и ктиторица; 4) Каловнь севастократоръ и ктиторь. Надпись и изображенія взаимно подкрыпляють другь друга и свидетельствують о построеніи церкви и росписи въ 13 в. (см. Гласникъ VII. 189). Нѣтъ сомивнія, что здісь мы имбемъ очень важный памятникъ старины; въ облаченіи царя и царицы и въ головномъ уборѣ ихъ можно бы усматривать живую бытовую картину 13-го въка. Нътъ поэтому ничего удивительнаго, что леть десять тому назадъ эти изображенія воспроизведены были містным художником, который достаточно върно передалъ одежды и украшенія и только немного оживиль краски фигуръ. Но, къ сожаленію, для оценки археологическаго матеріала какъ по отношенію къ этимъ изображеніямъ, такъ и къ архитектурѣ храма ничего не было сдълано. Прежде всего слъдуетъ отмътить то обстоятельство, что фрески и надписи сами по себъ уже даютъ достаточно основаній для разрешенія хронологических затрудненій. Нынешній слой фресокъ лежить надъ болъе древнимъ, который въ нъкоторыхъ мъстахъ легко можно замътить, надписи точно также подновлены. Можно думать, что подновленіе произведено въ 16-17 столетін; самымъ лучшимъ образцомъ работы мастера нужно признать изображение Господа Вседержителя въ куполъ. Теперь, что касается отношенія новой росписи къ старой, которую первая

прикрываеть, то не можеть быть сомнения, что по сюжету новая воспроизводить старую, при чемъ мастеръ 16-17 въка не отбиваль старой фрески, только подъ фигурами царя и строителей не оказалось присутствія нижняго слоя фресокъ. Если нижнія фрески современны строенію храна в относятся къ 13-му въку, то, конечно, не лишенъ значенія вопросъ объ открытів ихъ. Но предварительно потребовалось-бы тщательное изученіе ныптыняго сюжета росписи даже и въ томъ случать, если-бы не подлежало никакому сомнинію, что опъ воспроизводить старую роспись. Въ особенности интересны детали надъ фигурами царя и царицы, — большой плать съ медальонами, покрытыми звёринымъ орнаментомъ. Въ общемъ не можеть подлежать сомнинію интересь, представляемый Баяной сь точки зрѣнія архитектуры храма и росписи. Благодаря любезному вниманію г. военнаго министра Петрова, для Института сдёланъ былъ планъ Баянской церкви военнымъ инженеромъ капитаномъ Атанасовымъ. При участіи тогоже г. Атанасова было осмотрѣно Баянское укрѣпленіе. Оно находилось на высокой и трудно доступной скаль и состояло изъ кирпичной кладки. Къ сожальнію, всь укрыпленія уничтожены и остались только едва замытные следы, по которымъ въ настоящее время трудно делать какія-нибудь заключенія. Містное названіе крыпости — Батыль, турецкое имя — Кыстепе.

Очень измѣненъ новыми пристройками храмъ въ деревнѣ Драгалесцы. Постройка его относится къ 15 в. Фресковая живопись также лежитъ двумя рядами. Сохранились изображенія строителей; это были кирь Родославъ Маверъ и супруга его Вида и дѣти ихъ Никола грамматикъ и Стахій (въ 6984 г.). Не говоря о другихъ монастыряхъ, находящихся въ Софійской долинѣ, слѣдуетъ отмѣтить деревню Панчерево, вблизи которой находится интересная древность. Крестьяне панчеревскіе на собственный счетъ предприняли раскопку мѣстности, чтобы открыть путь горячаго источника, который стекаетъ здѣсь въ рѣку Искоръ. Раскопки открыли обширное сооруженіе бань римской эпохи. Такъ какъ раскопки велись безъ всякаго научнаго плана, то трудно было бы и ожидать хорошихъ результатовъ. Говорятъ, что найденъ камень съ надписью и нѣсколько монетъ.

Въ Рыльскомъ монастыръ изъ славянской эпохи сохранился очень важный памятникъ — это башня кесаря Хреля, который и умеръ въ этомъ монастырѣ въ 1343 году подъ монашескимъ именемъ Харитона. Весьма нужно пожалѣть, что монастырь не сохранилъ другой памятникъ — плиту надъ могилой Хреля, отъ которой въ настоящее время уцѣлѣло четыре куска. Вслѣдствіе утраты нѣкоторыхъ частей плиты надпись на ней не можетъ быть возстановлена. Объ упомянутомъ Хрелѣ въ рукописи № 61 Рыльскаго монастыря (л. 520) читается: «сихъ-же посредѣ вещеи сръбскаа цъвѣтѣти мнѣхусе и по врѣмени отъ кралевства на царство словимыи онь

прѣпоясуетсе Стефань, иже и многые подъ собою учинивь страны, сана месарствомъ единого отъ своихъ любопочте велмоужь Хрела мужу име. Съ убо кесарь Хрела богоноснаго отца Іоанна изреднаа услышавь чудеса и житіе разумѣвь, храмъ тому въ рылсцѣи горѣ отъ основанія въздвигну». Башня Хреля представляетъ собой весьма хорошо сохранившееся зданіе; оно находится нынѣ въ центрѣ монастыря, близъ собора новой постройки. На высотѣ 11 метровъ отъ основанія сохранилась надпись слѣдующаго содержанія: «при дръжавѣ господина превысокаго степана душана крала съзыда сін пиргъ господинъ прштосевасть Хрель съ трудомъ великомь и ексадомь святому отцу Ішанну Рыльскому и матеріи Божіи нарицаемѣи шсѣновица въ лѣто 6843 инд. 5». Буквы выложены изъ краснаго кирпича, высота буквы 18 с., ширина 15—17 с., высота всей надписи 2 м. 10 с., ширина 2 м. 75 с.

Что касается другихъ памятниковъ славянской эпохи, то въ той части Болгарів, гді болгаре живуть смішанно съ греками, эти памятники старательно уничтожаются. Доказательство видимъ въ исторіи библіотеки Бачковскаго монастыря, откуда утратились славянскіе памятники, но всего лучше характеризуется это положеніе діла слідующимь. Въ разстояніи 1 часа пути отъ Стенимака по дорогѣ къ Бачкову монастырю есть остатки кръпости, построенной на скалъ. Это быль памятникъ славянской эпохи, о чемъ свидътельствовала надинсь (изд. у Шафарика, Pamatky, 2 vyd. str. 94), виденная еще профессоромъ Качановскимъ въ 1884 году, но уже въ 1887 году уничтоженная (Иречекъ, Cesty ро Bulharsku, р. 307). Въ настоящее время на мёстё бывшей надписи голое мёсто, вырубленное топоромъ или долотомъ. Рядомъ съ упомянутой крѣпостью сохранился любопытный памятникъ, это храмъ хорошей византійской работы съ провалившимися частію сводами (Παναγία του Καλέ); церковь украшена фресками и надписями. Обращаеть на себя вниманіе надпись о возобновленіи храма Θεοτόχου Πετριχονιτίσσης и изображеніе магистра 'Απάσιος. Эти данныя имъють интересь по связи съ Бачковымъ монастыремъ, где также встръчаются эти имена.

3. Археологические предметы вз музеяхз. О значеній археологическаго матеріала, разсілннаго по Болгарій, достаточное представленіе даєть книга Иречка Cesty ро Bulharsku. Кому удалось видіть музей софійскій и филиппопольскій, тоть признаєть, что находимые въ нихъ фрагменты: капители, колонны, камий съ надписями, рельефы и статуй служать весьма краснорічивыми свидітельствоми значительных богатстви архитектурных и скульптурных памятникови. Если прибавить, что въ большинстві случаєвь эти фрагменты найдены на поверхности земли, то есть не были результатоми систематических раскопоки, то можно догадываться, какой

Bus. Bpem.

Digitized by Google

неисчерпаемый родникь древностей находится подъ землей. Собранные въ музеяхъ памятники имъють большой интересь для разъясненія древней исторін Болгарін. Чрезвычайно богать отдёль оракійских в памятниковь сь надписями на греческомъ языкъ и съ богатымъ новымъ матеріаломъ яля ономастики. Весьма богато собрание бронзовыхъ и терракоттовыхъ античныхъ статуетокъ преимущественно римской эпохи, хотя и воспроизводящихъ болъе древніе греческіе типы. Мъстное ихъ происхожденіе, почти всегда точно определенное, придаеть имъ особенное значение съ точки эренія культа. Некоторыя изь нихь заслуживають винманія и по своему художественному выполнению. Въ-частности можно указать на следующие предметы: статуетки Зевса, метающаго молни, попалаются часто, но это довольно грубая работа. Серебряный рельефный медальонъ съ изображеніемъ Зевса, наоборотъ, какъ по техникъ, такъ и по стило напонасть лучшіе образцы античныхъ издёлій въ этомъ родё и не уступасть найденнымъ въ Гильдесгеймъ и въ Боскореале, близь Помпен. Изъ другихъ божествъ особенно распространеннымъ оказывается изображение Меркурія въ римскомъ типъ съ кошелькомъ въ правой рукъ, лучшая фигурка изъ бронзы найдена близь села Врацы. Далее обычны фигуры Аполлона, инеющаго, кром' лука, чашу въ правой рук'. Обыкновенно Аполлонъ изображается спокойно стоящимъ, но попадается часто особенно распространенный въ древней Оракіи типъ этого божества — въ моменть движенія. Изъ женскихъ божествъ чаще встречается Афродита. Большинство статуетокъ грубой формы, но есть одна серебряная изящной работы. Часто находимъ обыкновенный поздній типъ Фортуны съ рогомъ изобилія и съ рудемъ въ рукахъ. Едва-ли не этому же божеству следуетъ приписать терракоттовый бюсть крылатой женщины, держащей кадуцей и чашу, съ пышнымъ вънкомъ на головъ. Греческой работой можно бы считать одну весьма тонкую бронзовую фигурку танцующей менады еллинистическаго стиля. Къ мисологін героевъ относятся дві статустки Иракла, одна Атланта и одна фигура колтнопреклоненнаго юноши, въ которой можно усматривать Ніобида. Кром'т того, есть цілая серія разныхъ фигуръ: воиновъ съ оракійскимъ шлемомъ, женщинъ, жреца, совершающаго жертвоприношеніе, и др. На ряду съ мелкими предметами искусства въ обили получаются въ музен остатки монументальныхъ памятниковъ: колонны, фризы, капители надгробные памятники съ надписями и безъ надписей. Съ болъе значительныхъ памятниковъ сдъланы фотографіи, и о нихъ сообщено будеть въ «Извъстіяхъ» Института.

Опверная Бомарія. Обзоръ памятниковъ сѣверной Болгаріи имѣетъ войти въ хронику «Извѣстій» Института. Здѣсь предлагается лишь часть изъ этого обзора, касающаяся Тырнова. На площади передъ полицейскимъ

управленіемъ собрань цёлый рядъ памятниковъ, предназначенныхъ къ отправкѣ въ Софійскій музей. Большинство изъ нихъ цѣнно, какъ эпиграфическій матеріаль. Добыты они большею частью изъ теперешняго Никюба. древняго Никополя на Дунат, отстоящаго въ трехъ часахъ тады на стверъ оть Тырнова. Мёстность эта и теперь весьма богата остатками различной старины, римской въ особенности. Остатки стънъ сохраняются до такой степени хорошо, что по нимъ болбе или менбе ясно можно возстановить планъ древняго римскаго укръпленія, назначавшагося для обороны одного нзъ Балканскихъ проходовъ, совершенно такъ-же, какъ укрѣпленіе передъ Ловчей обороняло соответствующій проходь въ Балканахь. Изъ цёлаго ряда надписей наиболье интереса представляеть найденная въ Никополь и относящаяся къ 197 году. Въ этой надписи упомянуто имя проконсула Овинія Тертулла, хорошо изв'єстнаго въ русской наук' по надписи изъ села Коротнаго, которая нъсколько разъ разбиралась въ «Запискахъ Одесскаго Общества исторіи и древностей». Древности не только въ изобиліи разбросаны въ самомъ Никюбъ, гдъ почти нътъ ни одного крестьянскаго дома, не содержащаго того или другого остатка римской старины, но ими насыщена вся почва кругомъ.

Въ соседнихъ деревняхъ (Поликратица и др.) попадаются также надписи, части антаблемента, алтари и капители изъ мъстнаго свътло-съраго камня, очень мало поддающагося дъйствію времени. Эпиграфическая добыча въ этой м'Естности была очень значительна, и это обиле древностей въ связи съ цельимъ рядомъ кургановъ, разбросанныхъ какъ на месте самаго римскаго укрвиленія, такъ и вокругъ его, намічають особенно эту містность для археологических визследованій и раскопокъ. Въ самомъ Тырнове цільт рядь церквей, уже привлекавших вниманіе изслідователей (Иречекь, бр. Шкорпилы и др.), но и оне могуть дать нечто новое, какъ показала сделанная г. Кузнецовымъ въ церкви Сорока Мучениковъ находка надписи, относящейся ко времени Асьней и досель неизвъстной. Изъ остальныхъ церквей, также весьма любопытныхъ, особенное вниманіе привлекаетъ церковь св. Димитрія, не столько своею предпочтительною древностью, сколько темъ состояніемъ, въ которомъ она находится и которое грозить скорымъ и-близкимъ разрушеніемъ. Въ русское время полуразрушившуюся церковь покрыли наскоро деревянной крышей, которая все-таки же плохо защищаеть её отъ непогоды и отъ дъйствія времени. Фрески сильно портятся. Снять плань самой церкви и списаны всё надписи, которыя еще можно разобрать. Въ митрополичьей церкви Петра и Павла, судя по плану (куполь покоющійся прямо на четырехъ колоннахъ), относящейся къ XII—XIII въку, среди многихъ любопытныхъ предметовъ обращаетъ въ особенности на себя вниманіе икона надъ входной дверью во внішнемъ

3\*

нартексв. На ней изображень строитель храма въ длиномъ золотомъ епископскомъ облачени съ епитрахилью вокругъ шеи. Въ рукахъ у него церковь, представляющая изъ себя видъ церкви Петра и Павла до построекъ, вызванныхъ турецкими гоненіями, съ незадёланными окнами круговой галлереи. Церковь эту строитель подноситъ Божіей Матери, сидящей на престолъ, около котораго съ одной стороны стоитъ апостолъ Петръ, а съ другой апостолъ Павелъ.

Курганы. Болгарію прямо можно назвать страною кургановъ, въ такомъ обили они покрывають ся поверхность. Но есть мъстности особливо ими богатыя. Таковъ Никополь, съ этой стороны отмеченный раньше. Такова вся долина Казанлыка и окрестности Старой Загоры, такова особенно колесная дорога отъ Старой Загоры до Филиппополя черезъ Чирпанъ. Оть Старой Загоры они идуть до Арабъ-Магала, попадаются въ особенномъ изобиліи на берегахъ р'вчки Чаплы, потомъ становятся на югъ отъ Чирпана нъсколько ръже, хотя все-же число ихъ остается весьма значительнымъ. Они стоятъ то отдельно, то попарно, то целыми семьями. Размъры ихъ и формы очень разнообразны, направленіе также, хотя направленіе съ юга на северъ производить впечатленіе наиболее распространнаго. Такими-же курганами обилуеть долина Софіи. Съ нікоторыми изъ нихъ въ народной памяти связанъ пълый рядъ преданій. Вотъ, напримъръ, одно, которое записано въ Филиппополъ со словъ г. Найдена Герова про два парныхъ кургана около Филиппополя: Жило было два брата. Одинъ владелъ Гиссаромъ, другой Филиппополемъ. Они никакъ не могли поделить своихъ владеній. Въ конце концовъ условились такъ. Оба встануть вмісті съ солнцемь и пойдуть другь другу на встрічу, одинь съ Гиссара, другой съ Филиппополя. Мъсто ихъ встръчи опредълить границу между ихъ владеніями. Одинъ брать исполниль условіе честно, другой же владътель Гиссара — всталь раньше. Оттого братья встрътились не на серединь пути, а ближе къ Филиппополю. Обманутый брать туть же вступиль въ поединокъ съ обманувшимъ, оба пали въ бою и были похоронены рядомъ. Надъ ихъ могилами были насыпаны курганы, потомъ сросппеся.

# 3. Экскурсія въ Палестину.

Хотя Палестиновёдёніе им'єсть въ Россіи могущественнаго представителя въ лице Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества и хотя археологическія задачи въ Палестин'є достаточно выражены въ изданіяхъ этого Общества, но Институть не можеть не считать близкими и себ'є эти задачи въ силу того значенія, какое Палестина им'єсть для христіанскихъ древностей и для русскаго народнаго самосознанія. Въ виду

этихъ соображеній, а равно и съ цѣлью ознакомленія на мѣстѣ съ новыми топографическими вопросами, выдвинутыми вслѣдствіе послѣднихъ раскопокъ въ Іерусалимѣ, Институтомъ исполнена была экскурсія въ Палестину въ октябрѣ и ноябрѣ 1896 года, при чемъ попутно завязывались сношенія съ мѣстными археологами на островѣ Кипрѣ и въ Сиріи.

Ознакомленіе съ Іерусалимомъ и его окрестностями во многихъ отношепіяхъ оказалось весьма полезно. Прежде всего въ настоящее время здѣсь
образовался боевой пунктъ, на которомъ ревностно занимаются археологіей
французы, англичане, американцы и греки. Археологія стала здѣсь средствомъ для оправданія политическихъ и религіозныхъ тенденцій. Вслѣдствіе
конкурренціи и оживленной погони за памятниками древностей въ Іерусалимѣ начаты и ведутся раскопки во многихъ мѣстахъ, и эти раскопки часто
сопровождаются весьма немаловажными результатами. Кромѣ того, въ
Іерусалимѣ есть прекрасная патріаршая библіотека, въ которой находится
множество важныхъ греческихъ рукописей, а въ ризницѣ Гроба Господня
скрываются безцѣнныя сокровица въ видѣ священныхъ одеждъ, церковной
утвари, книгъ и разныхъ предметовъ. Наконецъ, Институту удалось ознакомиться съ библіотекой и музеемъ о. архимандрита Антонина, гдѣ собраны
весьма рѣдкіе и цѣнные предметы. Такимъ образомъ экскурсія въ Палестину не могла не дать въ результатѣ очень значительныхъ пріобрѣтеній.

Говоря о новъйшихъ раскопкахъ въ Герусалимъ, нельзя не остановиться вниманіемъ на произведенныхъ русскими раскопкахъ близъ Гроба Господня. Если бы даже оказались не совсёмъ точными первоначально сдъланные на основания этихъ раскопокъ выводы, все же въ памятникахъ и остаткахъ сооруженій, открытыхъ на Русскомъ месте, имеются ясные и реальные факты, которые не могуть не содействовать къ разрешенію кардинальнаго вопроса о топографіи святыхъ мість. Прежде всего, при внимательномъ разсмотръніи сохранившихся на Русскомъ мъсть сооруженій обнаруживается, что они относятся къ различнымъ эпохамъ. Тутъ есть и римская кладка, и византійскія капители, и поздибишія постройки, грубо и поспешно сделанныя для поддержанія или замены старыхъ. Затемъ, ре**шающее** значеніе для вопроса о первоначальномъ назначенім древнихъ стёнъ должна служить, во-первыхъ, самая толщина стенъ, во-вторыхъ, следы облицовки, сохранившіеся въ выбоннахъ, просверденіяхъ, бороздахъ и граняхъ. То и другое должно вести къ предположенію, что здёсь сохранилась стъна внутренняя, составлявшая часть обширнаго зданія, а не вившняя. Что касается римской надписи Imp. Part., вдёланной въ стену, она не относится къ той же археологической эпохъ, что и другіе предметы и даже сооруженія, которыя характеризуются матеріаломъ темнаго цвъта (колонны 1 м. 70—80 с. въ окружности). Остатковъ мраморной облицовки

Digitized by Google

весьма мало, зато есть следы позднейшихъ грубыхъ эпохъ (остатки армянской надписи на камне). Какое зданіе могло быть на месте нынешней русской постройки, остается не совсёмъ еще яснымъ. Но при дальнейшихъ изследованіяхъ важно принять во вниманіе, что по направленію къ Дамасскимъ воротамъ, на нынешнемъ базарё есть несколько архитектурныхъ и эпиграфическихъ фрагментовъ, свидетельствующихъ о принадлежности этой местности къ округу или кварталу св. Анны, такъ какъ несколько разъ на порталахъ лавокъ встречается надпись ANNA. Институтъ предполагаетъ посвятить этому вопросу отдельную статью въ своихъ «Извёстіяхъ».

Замічательныя раскопки г. Блисса хорошо извістны Палестиновідамъ по тщательнымъ описаніямъ его, пом'єщеннымъ въ Palestine Exploration Fund. О французскихъ раскопкахъ даетъ понятіе книга патера Лагранжа S. Etienne et Son Sanctuaire à Jérusalem. Paris, 1894. Kpomb этихъ раскопокъ, въ Іерусалимъ во многихъ мъстахъ ведутся раскопки негласно или подъ предлогомъ возводимыхъ построекъ. Объ этихъ последнихъ было бы неумъстно говорить здысь, тымъ болые, что Инсгитуту сообщено было о нихъ по довърію. Но нельзя не отмътить того обстоятельства. что въ настоящее время въ Іерусалимъ представители всъхъ національностей стремятся ділать раскопки и пріобрітать земельные участки. Наиболіве значительныя земельныя пріобрітенія сділаны были въ посліднее время французами. Въ смыслъ результатовъ, даваемыхъ раскопками, преимущественное внимание обращають на себя мозанки и большое количество эпиграфическаго матеріала (надгробныя надписи). Обиліе этого матеріала обнаружилось еще при настоятель русской духовной миссіи въ Іерусалимь, архимандрить Антонинь, когда онъ возводиль постройки на пріобретенныхъ имъ местахъ. Часть мозанкъ, открытыхъ имъ, была имъ сфотографирована, часть камней съ надписями пріобрітена имъ и хранится въ благоналежномъ мъстъ.

Главнейшій интересъ въ Іерусалим'є еще долго, однако, будеть им'єть патріаршая библіотека и ризница Гроба Господня. Это потому, что въ томъ и другомъ собраніи находятся предметы глубокой древности и важности; это потому, дал'єе, что какъ въ библіотек'є, такъ и въ ризниц'є собраны наибол'єе цінныя вещи изъ всёхъ монастырей Палестины. Какъ изв'єстно, библіотека патріархіи описана ученымъ грекомъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ. Его каталогъ Іерусалимской библіотеки и Аналекты, изданные Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ, составляють прекрасное и безусловно необходимое пособіе для всякаго, кто пожелаеть заняться въ патріаршей библіотек'є. Можно пожал'єть разв'є объ одномъ, что почти на весь бол'єе или мен'єе интересный матеріалъ, хранящійся въ этой библіотек'є, г. Керамевсъ наложиль veto посредствомъ заявленія, сдёланнаго

въ каталогъ, что имъ приготовляется къ печати и изслъдуется обширный кругъ матеріала, заимствованнаго изъ этой библіотеки. Само собою разумьется, это отнюдь не должно смущать того, кто будетъ имъть случай заниматься въ патріаршей библіотекъ, потому что сокровища ея долго еще не будуть исчерпаны. Институтомъ обращено было вниманіе на рукописи съ миніатюрами, съ коихъ снято нъсколько фотографій. По части историческаго матеріала пріобрътены новыя данныя для исторіи Трапезунда.

Ризница Гроба Господня, вообще недоступная для публики, богата цѣнными археологическими предметами. Благодаря любезному вниманію архимандрита Фотія и епитропа Гроба Господня архимандрита Евенмія, Институту предоставлена была возможность ознакомиться съ нѣкоторыми древностями ризницы и снять съ нихъ фотографіи. Наиболѣе любопытные предметы слѣдующіе:

1. Евангеліе Бориса Годунова въ серебряномъ окладѣ и съ надписью на греческомъ и русскомъ языкѣ на внѣшней доскѣ оклада: «Положилъ въ святую церковь пресвятого и тридневнаго воскресенія великаго Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа на святый престолъ надъ божественнымъ Его Гробомъ, иже есть во Святомъ градѣ, многогрѣшнымъ Борисомъ сынъ Өедоръ». Окладъ представляетъ собой по угламъ четырехъ евангелистовъ, а въ серединѣ Животворящій Крестъ и сошествіе въ адъ. Надписи надъ изображеніями на русскомъ языкѣ. Въ концѣ двѣ записи на греческомъ языкѣ.

Μέδων μέγιστος πάσης χθονός 'Ρωσίας τεϋχε το παρόν χρυσήλατον πυκτίον, ώπασεν δ'αὐτό ἐν τῷ σεπτῷ ἡρίῳ Χριστοῦ ἄνακτος καὶ γῆς ἀνάκτων πάσης. παρούσιος κέκληται ὁ τε καλόζ. ἡκιστος αὐτός ἀπάντων ἀρητήρων Θεοφάνης είληφα κείνου χειρῶν τε, οἴακας δὲ ίθυνε αἰλίας τῆμος Θεοῖο Σωφρόνιος τῆς έκκλησίας. πέμπτες δ'ἔνος ἔπλετο θεογονίας χιλιοστὸς δὲ καὶ ἐξ ἐκατοντάδες, ἐν τῷδε ἡνίκα ἡνέχθη τῷ τόπῳ.

То-есть: величайшій правитель всей россійской земли изготовиль сію златокованную книгу и пожертвоваль её Святому Гробу Христа Царя царей всей земли; Борись имя этому царю. Нижайшій всёхъ іереевъ Өеофань приняль изъ рукъ его, а бразды правленія божественной Іерусалимской церкви держаль въ то время Софроній. Исполнился отъ Рождества Христова тысяча шестьсоть пятый годъ, когда принесена была въ сіё

мѣсто. — Өеофанъ іеромонахъ принесшій сіе Евангеліе изъ рукъ царя Бориса къ Святому Гробу. Управлялъ церковью, какъ свидѣтельствують и выше приведенные стихи, Софроній патріархъ въ то время, когда пришло къ Святому Гробу Господа. Въ лѣто 7113.

Упоминаемый здёсь іеромонахъ Өеофанъ былъ преемникомъ Софронія на патріаршей Іерусалимской кабедрё и въ 1603 году дёйствительно быль посылаемъ въ Москву. Свёдёнія о пребываніи его въ Россіи, равно какъ упоминаніе объ Евангеліи, подаренномъ Борисомъ на престолъ Гроба Господня, находятся и въ русскихъ памятникахъ. Вотъ относящееся сюда мёсто изъ книги профессора Каптерева «Сношенія Іерусалимскихъ патріарховъ съ Русскимъ правительствомъ» (Православный Палестинскій Сборникъ, т. XV), стр. 20: «4 марта (1604 года) Өеофанъ вмёстё съ саввинскимъ келаремъ Дамаскинымъ были у государя на отъёздё. И какъ архимандритъ и келарь пришли къ государю и государь ихъ пожаловаль спросилъ о здоровьё: во спасеніе-ли пребывають — архимандритъ Өеофанъ! и мы нынё васъ отпускаемъ къ патріарху Софронію, а съ вами посылаемъ къ живоносному Гробу Господа нашего Інсуса Христа и Святаго Его Воскресенія Евангеліе греческое письмо на престоль въ церковь Воскресенія Господа нашего Іисуса Христа...»

2. Драгоціная икона Спасителя (ὁ βασιλεύς τῆς δόξης) въ окладі. Эта икона представляеть собой одинь изъ лучшихъ памятниковъ византійской эмали и заслуживаеть внимательнаго изученія. Она состоить изъ разныхъ частей, различающихся по происхождению и по техникъ. Самый образъ Спасителя есть работа позднейшей эпохи. Въ окладе резко отличается центральная, украшенная эмалевыми узорами и рисункомъ часть оть боковыхъ частей съ вытиснутымъ растительнымъ орнаментомъ, гдъ эмали лишь вставлены. Имеющаяся на нижней полосе оклада подъ самымъ образомъ надпись, по всей въроятности на грузинскомъ языкъ, свидътельствуеть о прибавленіи означенных частей вследствіе передёлки. Такимъ образомъ и объясняется неправильное и нёсколько случайное распредёленіе эмалей по краямъ. Но темъ не мене въ происхождении ихъ отъ одного памятника не оставляеть сомнёнія не только стиль, но и содержаніе изображеній, которое вмість съ крещатымъ нимбомъ (выполненнымъ эмалью) выдаеть, какъ основной сюжеть, образь Спасителя въ Распятіи. Это же подтверждается и надписью ὁ βασιλεύς τῆς δόξης, которая свойственна Христу, какъ Судін (въ изображеніяхъ Страшнаго Суда) и какъ Искупителю (на Распятіи). Болье подробный разборь композицій будеть умыстень при изданіи памятника, теперь же можно ограничиться указаніемь, что эмали отличаются прекраснымъ выполнениемъ и техникой и могуть быть относимы къ концу X-го или началу XI вѣка.

- 3. Шпага византійскаго происхожденія. На рукояти кресть, подънимь изображеніе Богородицы, еще ниже два ангела. На самомъ клини греческая надпись συ βασιλευ αηττητε λογε Θεου πανταναξ. Насколько можно догадываться по надписи, этоть памятникь не позже 12-го въка. Эта шпага носилась черезъ плечо (см. Льва тактика с. 6: ἔχειν δὲ σπαδία ἀποχρεμαμένα τῶν ὅμων αὐτῶν).
- 4. Роскошное молдавское Евангеліе отъ 1550 года писано золотомъ на пергаментъ съ записью на славянскомъ: «съи тетроевгель сътвори и окова Елена деспотовна глжа покорною и Петр воеводы господарь земли Молдовской».

Между утварью церковной можно отмътить митру патріарха Паисія (1657 года), передъланную изъ болье древней; такъ называемый Иракліевъ кресть, имьющій окладъ поздныйшаго времени; плащаницу Мазепы; далье шпагу Петра Великаго, на которой икона Николая Чудотворца и изображеніе Петра съ надписью: Vivat Peter Alex. czar Moscoviae.

Въ окрестностяхъ Іерусалима находятся древніе монастыри, въ которыхъ можно встречать иногда интересные остатки древности. Въ монастыръ св. Саввы обращаеть на себя внимание пиргъ постройки Юстиніана; въ монастыр'є Өеодосія возводятся постройки, обнаружившія основанія древней церкви съ остатками колоннъ и съ мозаиками; подъ церковью находилась усыпальнеца, где открыты саркофаги, относящеся, какъ можно судить по следамъ орнамента, къ VI-VII вв. Въ монастыръ св. Креста, принадлежавшемъ прежде грузинамъ, сохранилась на полу древняя мозанка и нѣсколько грузинскихъ иконъ хорошаго письма. Въ небольшомъ музећ есть собраніе археологическихъ предметовъ, между прочимъ бронзовая доска съ изображеніемъ Διχαιοσύνη на одной сторонъ и съ надписью на другой. Этоть предметь заслуживаеть внимательнаго изученія и изданія. Въ монастыр'є Іоанна Предтечи на Іордан'є производятся постройки, поведшія также къ открытіямъ. Цёль разведокъ на противоположной сторонь Іордана состоить въ томъ, чтобы точные опредылить мысто крещенія Спасителя, эти разв'єдки уже дали нікоторые результаты, такъ какъ за Іорданомъ, противъ монастыря Предтечи, найдены слъды древнихъ сооруженій, указываемыхъ въ проскинитаріяхъ. Въ Іерихонів, на Русскомъ мъстъ, постоянно открываются новые предметы вслъдствіе расчистки почвы для огородныхъ насажденій. Вь настоящее время всь эти предметы — нёмые свидётели, но при правильных раскопкахъ изъ нихъ можно будеть извлечь определенные ответы. Очень интересны во многихъ отношеніяхъ пещеры, находящіяся въ близости монастыря Іоанна Хозевита. Но проникнуть въ нихъ не оказалось возможнымъ, такъ какъ доступъ къ пещерамъ соединенъ съ невъроятными затрудненіями.

Въ Яффѣ заслуживаетъ вниманія частная археологическая коллекція барона Устинова. Г. Устинову удалось собрать нѣсколько хорошихъ образцовъ классической скульптуры, б. ч. греческой — эпохи діадоховъ, хотя бы въ римскихъ копіяхъ. Между ними, какъ наиболѣе замѣчательный предметъ, слѣдуетъ отмѣтить портретный бюстъ еллинистическаго стиля съ надписью Ολυμπιοδωρος, который отличается художественнымъ выполненіемъ и выразительностью переданнаго съ тонкою индивидуализаціей лица. Кромѣ того, имѣются два женскіе и одинъ мужской торсы типа той же самой эпохи и нѣсколько надгробныхъ и декоративныхъ рельефовъ.

#### III.

## Обработка матеріаловъ и научныя предпріятія.

Наиболье цыный научный матеріаль, пріобрытенный въ отчетномъ году, несомитьно есть пурпуровый кодексь евангелія, найденный въ деревнъ Сармисахлы. Институтъ полагалъ своимъ долгомъ заняться этимъ кодексомъ и выяснить его значеніе между другими рукописями евангельскаго текста. Такъ какъ обнаружилось, что некоторыя части пурпуроваго кодекса находятся въ разныхъ европейскихъ библіотекахъ и, между прочемъ, на острове Патмосе, то явилась потребность командировать на Патмось члена Института А. Д. Оаддеева, которому поручено было описать патмосскіе листки пурнуроваго кодекса. Вмёсть съ темъ поездкой г. Оаддеева Институть воспользовался для того, чтобы исполнить поручение Археографической Коммиссіи Министерства Народнаго Просвещенія по отношенію къ свёрке копін принадлежащей означенной Коммиссін части Большого Катехизиса Осодора Студита съ оригиналомъ, хранящимся въ Патмосской библютекъ. Г. Оаддеевъ исполниль съ успъхомъ возложенное на него поручение. Свъренная имъ съ оригиналомъ копія части Большого Катехизиса О. Студита возвращена въ Археографическую Коммиссію, а описаніе листковъ пурпуроваго кодекса подтвердило върность предположеній Института какъ о принадлежности этихъ листковъ къ кодексу, найденному въ Сармесахлы, такъ и о месте, какое они должны были занимать въ кодексъ.

Въ области древне-христіанской скульптуры въ числѣ находокъ Института первое мѣсто принадлежить константинопольскому саркофагу съ рельефнымъ изображеніемъ Христа между двумя апостолами. Этотъ памятникъ возбуждаетъ научное любопытство тѣмъ, что представляетъ собой пока единственный примѣръ того направленія христіанскаго искусства, которое до сихъ поръ считалось свойственнымъ липь Риму и чуждымъ Византіи. Объ этомъ памятникѣ сообщалось въ засѣданіяхъ Института и предложенъ былъ докладъ Рижскому Археологическому съѣзду.

Изъ рукописнаго матеріала въ распоряженіи Института находится значительное число копій и извлеченій изъ рукописей. Въ настоящее время обработывается и приготовляется къ изданію: 1) Дѣлопроизводство по обвиненію Іоанна Шпала въ ереси, 2) Синодикъ царя Бориса. Весьма обильный матеріаль представляють надписи, число коихъ доходить до 300. Изъ нихъ большинство или фотографировано или снято въ эстампажахъ. Хотя громадное количество надписей относится къ надгробнымъ, но есть между ними и такія, которыя представляють особый интересъ или въ историческомъ, или, наконецъ, въ культурномъ отношеніи. Надписи постепенно изучаются и приготовляются къ печати.

Въ виду ограниченности силъ и матеріальныхъ средствъ Институту нельзя задаваться общирными научными задачами и такими предпріятіями, которыя для своего выполненія могли бы потребовать экстренныхъ средствъ. Тъмъ не менъе уже самый фактъ существованія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь невольно влечеть его въ область большихъ научныхъ предпріятій.

І. По иниціатив' Французской школы въ Асинахъ возникла мысль о систематическомъ и методологическомъ изучени афонскихъ памятниковъ. Институту сделано было предложение со стороны Французской академии наукъ и Аоннской школы войти въ соглашение для совместной работы на Авонъ и для изданія авонскихъ памятниковъ. Такъ какь изученіе наслъдія, завъщаннаго православіемъ и сохраненнаго на Асонъ, Институту представляется первой и священной обязанностью перваго русскаго ученаго учрежденія на Востокъ, и такъ какъ участіе Института въ обработкъ и изданіи аоонскихъ памятниковъ могло бы служить некоторымъ удовлетвореніемъ техъ правственныхъ обязательствъ, какія лежатъ на русской наукѣ по отношенію къ Аоону, то Институть не могь колебаться въ выраженіи своего сочувствія означенному предложенію. Выработавъ планъ совм'єстныхъ съ французами работъ и составивъ приблизительную смѣту расходовъ, Институть представиль проекть изученія памятниковъ Асона на благоусмотрѣніе Министерства Народнаго Просвѣщенія и Императорской Академін наукъ, при чемъ ходатайствоваль объ оказаніи содвиствія и матеріальной поддержки проекту.

II. Вследствіе сношеній съ константинопольскимъ патріархатомъ родилась мысль о собираніи матеріаловъ для исторіи древнихъ монастырей и церквей патріархата. Вселенскій патріархъ, признавъ важность и удобо-исполнимость этой мысли, обратился съ окружнымъ посланіемъ ко всёмъ епископамъ и настоятелямъ монастырей патріархата, предлагая имъ дать



свъдънія на слъдующіе вопросы: 1) какіе монастыри существують въ епархів; 2) какіе нынѣ закрыты или находятся въ развалинахъ и нѣтъ-ли о нихъ или устныхъ преданій, или актовъ и другихъ архивныхъ памятниковъ. Въ настоящее время начинають поступать отвъты изъ епархій, снабженные иногда или указаніемъ на архивные матеріалы, или приведеніемъ оныхъ въ копіи. Независимо отъ сего, въ Институтъ начинають приходить предложенія отъ частныхъ лицъ, живущихъ въ провинціяхъ, принять участіе въ составленіи исторіи монастырей патріархата. Трудно, конечно, заранѣе предрѣшать вопросъ о томъ, будеть-ли въ состояніи Институтъ довести до конца это предпріятіе, требующее значительныхъ средствъ, какими онъ не располагаетъ. Но несомнѣнно то, что такимъ путемъ получится новый матеріаль, который никогда бы не быль обнаруженъ безъ окружного посданія патріарха.

#### IV.

### Библіотека и кабинетъ древностей.

При пополненіи библіотеки въ отчетномъ году Институть слёдоваль тому плану, который быль выработань при ея основаніи. Плань этоть, разсчитанный на четыре года, въ настоящее время почти приведень въ исполненіе; если и не во всёхъ своижъ подробностяхъ, то по крайней мёрё въ главныхъ отдёлахъ библіотека Института снабжена основными изданіями какъ по археологіи, такъ и по исторіи странъ, входившихъ въ составъ Византійской имперіи. Изъ отдёльныхъ пріобрётеній истекшаго года особенно цёнными представляются: Le Quien, Oriens Christianus; Tischendorf, Bibliorum Codex Sinaiticus; Δοσιθεου, Περί τῶν ἐν Ἱεροσολύμοις πατριαρχευσάντων; Бантышъ-Каменскій, Словарь достопамятныхъ людей; Pottheist, Bibliotheca historica medii aevi; Miklosich und Müller, Acta et diplomata graeca; Choisy, L'art de bâtir chez les Byzantins; Ongania, La Basilica di S. Marco; Schlumberger, Sigillographie de l'empire Byzantin; Texier, Description de l'Asie Mineure; De Vogué, Les églises de la Terre Sainte.

Пріобрѣтая, такимъ образомъ, основныя изданія по предметамъ своей спеціальности, Институть также обращаль вниманіе на лучшую постановку отдѣла Periodica, пробѣлы котораго по мѣрѣ окончанія организаціонныхъ работь и вступленія научной жизни Института въ болѣе правильное русло стали особенно ощутительны. Во-первыхъ, въ значительной степени увеличена подписка на текущія изданія, число коихъ доведено до 21 иностранныхъ и 28 русскихъ. Во-вторыхъ, наиболѣе важные журналы пріобрѣтались серіями за истекшіе года. Такъ были куплены: Jahrbuch des K. Deut-

schen Archäologichen Instituts; Mittheilungen des K. D. A. archäol. Inst. aus Athen; Mittheilungen des K. D. A. Inst. aus Rom; Revue de l'art chrétien; Bulletin de correspondance hellénique.

Всего въ отчетномъ году было пріобретено: названій 178, томовъ 363, на сумму 322 л.  $22^{1}/_{9}$  п. нлн 2750 руб. кр. (изъ нихъ около 500 р. покрыто изъ спеціальныхъ средствъ Института). Продолжалось, кром'в того, пополненіе библіотеки пожертвованіями. Помимо техь ученых учрежденій и обществъ, которыя и прежде присыдали свои періодическія изданія, въ отчетномъ году оказали внимание Институту пожертвованиемъ своихъ изданій: Іерусалимская патріархія, Редакція Церковныхъ Відомостей, издаваемыхъ при Святьйшемъ Синодь, Ватиканская библіотека, Болгарское Министерство Народнаго Просвъщенія, Картографическій Институть въ Софін, Императорское С.-Петербургское Общество Архитекторовъ. Кромъ того, Институть считаеть долгомь высказать благодарность следующемь лицамь за пожертвованіе книгъ и за содъйствіе, оказанное ему въ его дъятельности: Его Влаженству патріарху Никодиму, митрополиту Амасійскому Анонму, г. Найдену Герову, А. Н. Деревицкому, Э. Р. Штерну, Императорскому Россійскому вице-консулу въ Ризь А. И. Гиппіусу, Императорскому вице-консуду въ Битоли А. А. Ростковскому, Н. В. Чарыкову, В. С. Иконникову, В. К. Ернштедту, княжо Барятинскому, В. В. Болотову, В. Добрускому, М. Гедеону, Л. Милетичу, Д. В. Айналову, Е. К. Редину, Я. И. Смирнову и др.

Общій итогъ поступленій въ библіотеку Института опредѣляется въ слѣдующихъ цифрахъ: названій 382, томовъ 762, а съ прежними— назвалій 3221, томовъ 6961. Всѣ поступившія книги и изданія занесены какъ въ карточный, такъ и въ систематическій каталоги.

Изъ предметовъ, поступившихъ за истекшій годъ въ археологическій кабинеть, слідующіе заслуживають вниманія.

Д. А. Левитскій пожертвоваль надгробный рельефь, изображающій умершую женщину съ полнымъ туалетнымъ аксессуаромъ. Пріобрётена покупкой происходящая изъ древнихъ Сузъ алебастровая статуетка, представляющая собою женскій идолъ стиля еллинистической эпохи. Одинаковаго съ нею происхожденія другая глиняная статуетка стоящей женщины финикійскаго стиля. Последняя вмёстё съ головкою бога Пана (даръ М. О. Плескова) пополнила серію терракотть, а головка Авины и фигурка юнаго Пріапа вошли въ коллекцію бронзовыхъ вещей. Изъ резныхъ камней въ этомъ году поступило два, одинъ съ бюстомъ Аполлона, другой — Артемиды. Въ отдёль христіанской эпохи, какъ боле крупные предметы, вошли фрагменты древне-византійской орнаментальной архитектуры, найденные въ Стамбуль. Опредёленность мёста ихъ нахожденія увеличиваетъ зна-

ченіе этихъ остатковъ, изъ которыхъ одинъ представляль уголь коринеской капители, другой львиную голову. Значительно обогатилась серія византійскихъ кирпичей съ клеймами (въ особенности благодаря пожертвованіямъ г. фонъ-Кюльмана). Между мелкими христіанскими древностями первое м'єсто занимаєть одно м'єдное кадило (даръ А. И. Нелидова). Судя по древнимъ типамъ композицій, равно какъ по стилю, оно должно бытъ признано византійскимъ изд'єліємъ, восходящимъ къ первому тысячел'єтію христіанской эпохи. Пріобр'єтенъ еще второй экземпляръ такой же формы, но безъ изображеній. Поступившій вновь старинный м'єдный складной кресть отличаєтся отъ им'євшихся уже раньше въ коллекцій Института преимуществомъ большей сохранности (въ немъ ц'єлы об'є половинки).

Въ отдёлъ христіанской эпиграфики вошла одна интересная надпись V в., происходящая изъ Никомидіи.

Наконецъ, набралось еще небольшое количество предметовъ мусульманскаго искусства, между которыми наибольшее достоинство имбетъ изразецъ фаянсовой облицовки XIII——XIV вв., происходящій изъ сельджукійской мечети въ Коніи (пожертвованіе Д. А. Левитскаго). Дальше заслуживаетъ упоминанія штукатурный рельефъ съ изображеніемъ соколиной охоты и маленькое гравированное блюдце поздней работы, происходящія оттуда-же.

Всего въ теченіе 1896 года поступило въ коллекціи Института предметовъ и фрагментовъ:

# Античнаго искусства.

|                                     | Пожертвов. | Куплено. |
|-------------------------------------|------------|----------|
| Остатковъ скульптуры                | . 4        | 1        |
| Терракоттовыхъ вещей                | . 1        | 1        |
| Лампочекъ                           | . 1        | _        |
| Вазъ                                | . 2        | 1        |
| Бронзовыхъ, свинцовыхъ и др. мелких | Ь          |          |
| предметовъ                          | . 8        | 4        |
| Рызныхъ камней                      | . –        | 2        |
| Печатей или клеймъ                  | . 5        | 1        |
| Надписей                            | . 2        |          |
| Beero                               | . 23       | 10       |

## Христіанскаго искусства.

| _                                    |          |          |
|--------------------------------------|----------|----------|
|                                      | Пожертв. | Куплено. |
| Архитектурныхъ фрагментовъ           |          | 3        |
| Кирпичей съ клеймами                 | 21       | 19       |
| Терракотть и сосудовъ                | -        | 1        |
| Лампочекъ                            | 1        | _        |
| Бронзовыхъ и свинцовыхъ предметовъ.  | 3        | 4        |
| Образковъ, ръзныхъ вещей и разныхъ   |          |          |
| др. предметовъ                       | 9        | 4        |
| Рѣзныхъ камней                       | 1        | _        |
| Надписей                             | _        | 1        |
| Beero                                | 36       | 31       |
| Мусульманскаго искусства.            |          |          |
| Остатковъ фаянсовой облицовки        | 6        |          |
| Глиняныхъ сосудовъ или фрагментовъ . | 5        | _        |
| Металическихъ издълій                | 2        | -        |
| Bcero                                | 13       | _        |
| Итого всёхъ предметовъ               | 72       | 41       |
| -<br>-                               | 11       | 3        |

По примѣру перваго года Институтъ особенно заботился объ умноженіи монеть и византійскихъ печатей.

Пріобрѣтено въ 1896 г.:

|                    | Пожерт | в. Куплено |  |
|--------------------|--------|------------|--|
| Свинцовыхъ печатей | 2      | 45         |  |
| Bcero              | 4      | 47         |  |
| Монетъ серебряныхъ | 5      | 49         |  |
| » мѣдныхъ          | 23     | 98         |  |
| Bcero              | 28     | 147        |  |
|                    | 175    |            |  |

Институтъ считаетъ долгомъ привести здёсь имена жертвователей отчетнаго года: А. И. Нелидовъ, Д. А. Левитскій, Н. Н. Пёшковъ, Г. П. Беглери, О. Клеона, М. О. Плесковъ, г. фонъ-Кюльманъ, г. Кантемиръ, г. Чайанцъ, Я. И. Смирновъ.

Изъ средствъ Института на пріобрѣтеніе древностей вообще было употреблено 13 лиръ тур. 86 піастр., т. е. около 115 руб. кред. Собраніе фотографій увеличилось пріобрѣтеніемъ во время экспедиціи въ Іеру-

салимъ снимковъ съ мёстныхъ древностей и въ особенности видовъ русскихъ раскопокъ. Софійскій музей принесь въ даръ серію фотографій съ мелкихъ памятниковъ, какъ напр. бронзовыхъ и терракоттовыхъ статуетокъ и т. п., находящихся въ его коллекціяхъ. Но главнымъ образомъ, благодаря принятымъ въ этомъ отношеніи мёрамъ, Институтъ уже могъ дёйствовать собственнымъ фотографическимъ аппаратомъ, что въ особенности помогло ему во время экскурсій. Такъ собранъ общирный матеріалъ фотографическихъ снимковъ съ памятниковъ, найденныхъ или обслёдованныхъ, а именно: въ Константинополё и его окрестностяхъ 19, въ Болгаріи 31, въ Бруссё и Никеё 28, въ Измидё 20, въ Адабазарё, Кандарё и др. мёстахъ 31, въ Коніи 15, въ Герусалимё 58 и др. Всего 203.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1898 ГОДЪ

на духовно-академические журналы

# "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

# "XPNCTIAHCROE YTEHIE".

1) «ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ» — еженедъльный журналъ, служащій органомъ богословской мысли и церковно-общественной жизни въ Россіи и за границей.
2) «ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ» — ежемъсячный журналь, органь богословской и

церковно-исторической науки въ общедоступномъ изложении.

Примоч. Досель «Христ. Чтеніе» издавалось по одной книжкь въ два мъсяца. Съ настоящаго 1897 года оно, въ удовлетвореніе желанія многихъ подписчиковъ, вы-ходить емемъсячно, книжками отъ 10 до 12 печ. листовъ. Цёна на него остается прежияя, т. е. 5 рублей въ годъ, и только подписчики, получающие его совивстно съ «Церковнымъ Въстникомъ» за два рубля, приплачиваютъ на почтовый расходъ за шесть дополнительных книжект одинь рубль. Въ качествъ приложения къ журналамъ редакція издаеть:

#### Полное Собраніе Твореній св. Іоанна Златоуста

въ русскомъ переводъ на весьма льготныхъ для своихъ подписчиковъ условіяхъ. Именно, подписчики на оба журнала получають ежегодно большой томъ этихъ именно, подпасчана на соз журната под частв состастато, но четкаго шрифта) выбсто номинальной цены въ три рубля за ОДИНЪ РУБЛЬ, и подписчики на одинъ изъ нихъ — за 1 р. 50 к., считая въ тошъ и пересылку. При такихъ льготныхъ условіяхъ все подписчики «Церковнаго Вёстника» и «Христіанскаго Чтенія» получають возможность при самомъ незначительвомъ ежегодномъ расходъ пріобръсть полно е собраніе твореній одного изъ величайшихъ отцевъ церкви, — собраніе которое по богатству и разнообразію содержанія составляеть цівлую библіотеку

богословской дитературы ея волотого въка.
Въ 1898 г. будетъ изданъ ЧЕТВЕРТЫЙ ТОМЪ въ двухъ книгахъ, въ который войдутъ бесъды св. І. Златоуста на книгу Бытія.
Новые подписчики, желающіе получить и ПЕРВЫЕ ТРИ ТОМА, благоволять прилагать къ подписной цънъ по два рубля за томъ, въ изящномъ англійскомъ переплетъ — 2 руб. 50 коп.

#### условія подписки.

#### Годовая цвна въ Россіи:

а) Отдъльно за «Церковный Въстникъ» 5 (пять) руб., съ приложеніемъ «ТВОРЕ-НІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА» — 6 р. 50 к.; за «Христіанское Чтеніе» 5 (пять) руб., съ придоженіемъ «ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА» — 6 р. 50 к.

6) За оба журнала 8 (восемь) руб., съ приложениемъ «ТВОРЕНІЙ СВ. ЮАННА ЗЛАТО-

УСТА» — 9 (девять) руб. съ пересылкою.

#### Цвна за границей:

За оба журнала 10 (десять) руб.; съ приложеніемъ «ТВОРЕНІЙ СВ. ЮАННА ЗЛАТО-УСТА»— 11 р. 50 к.; за каждый *отдыльно 7* (семь) руб., съ приложеніемъ «ТВОРЕНІЙ СВ. ЮАННА ЗЛАТОУСТА»— 9 рублей.

За изящный англійскій переплеть прилагать 50 коп.

Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: «Въ реданцію «Цермовнаго Въстника» и «Христіанскаго Чтенія» въ С.-Петербургъ».

Подписывающівся въ С.-Петербурнь обращаются въ контору редакців (Невскій пр. № 151, кв. № 7), гав можно получать также отдельныя изданія редакціи и гав принимаются объявленія для печатанія и разсылки при «Церковномъ Вістникі»

Редакторъ проф. А. Лопухинъ.

# BYZANTINA XPONIKA

#### TOMOS TETAPTOS

ΤΕΥΧΟΣ Α΄ καὶ Β΄.

# BU3AHTINCKIN BPEMEHHUKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

при

# ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ

подъ редакцию

В. Г. Васильевскаго

B. 9. Perens

Пр.-Доц. Сиб. Университета.

TOMB IV.

ВЫП. 1 и 2.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1897.

коммисстониръ:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. Leipzig.

K. L. Ricker, Königsstr. 20.

# СОДЕРЖАНІЕ ПЕРВАГО И ВТОРАГО ВЫПУСКОВЪ.

## отцъпъ і.

| изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                                                                                                                                                           | Стр.              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Христіанскія мованки Кипра. Съ 2 табл. Я. И. Смирнова                                                                                                                                                                                                                                               | 128               |
| Анонимная греческая статья о преимуществахъ Константинопольскаго патріар шаго престода. А. Павлова.                                                                                                                                                                                                 | 143               |
| Греческая запись о церковномъ судъ надъ убійцами, прибъгающими подъ за защиту церкви. А. Павлова.                                                                                                                                                                                                   | 155               |
| Синодальная грамота 1213 года о бракѣ греческаго императора съ дочерью ар<br>мянскаго князя. А. Павлова                                                                                                                                                                                             | 160               |
| отцълъ н.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                   |
| критика.                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                   |
| Spyr. P. Lambros, Catalogue of the greek manuscripts on mount Athos. Pen A. Кирпичникова.  Г. П. Беглери, Храмъ св. апостоловъ и другіе памятники Константинопольно описанію Константина Родія. Рец. M. Парамина.  E. Legrand, Description de l'eglise des Saints Apôtres de Constantinople par Con | 184<br>187        |
| stantin le Rhodien. Рец. М. Паранина                                                                                                                                                                                                                                                                | 187<br>192<br>208 |
| Д. В Айналовъ. Мозаики IV и V въковъ. Рец. А. Щукарева                                                                                                                                                                                                                                              | -<br>227          |
| Южной Россіи. Рей. Ю. Нуйановскаго                                                                                                                                                                                                                                                                  | 232<br>238        |
| виблогована.                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |
| Россія, И. Соколова. Германія, В. Меліоранскаго. Франція. А. Васильев'а. Италія. А. Васильева. Англія. А. Васильева и П. Сырку. Греція и Турція. А. Пападопуло-Керамевса. Славянскія земли. П. Лаврова. Новыя книги, поступивщія въ Редакцію.                                                       | 278<br>281<br>283 |
| отдълъ ип.                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                 |
| Мелкія замётки и извёстія                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>303</b>        |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ ка<br>ками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ то                                                                                                                                                                           |                   |
| Подписка принимается у книгопродавца-издателя К. Л. Риккера, Невскій<br>Ne 14, въ СПетербургъ.                                                                                                                                                                                                      | i np.             |
| Подписная цѣна за годовое изданіе съ пересылкою $5$ рублей для Ро и $12^{1}/_{2}$ германскихъ марокъ или $16$ франковъ за границею.                                                                                                                                                                 | ccin              |
| Реданція журнала пом'вщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Остров                                                                                                                                                                                                                                | 5, NO             |

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ ΚΑΙ ΔΕΥΤΕΡΟΥ ΤΕΥΧΟΥΣ.

## MEPOΣ A'.

| MEAETAI KAI YAAI.                                                                                                                                                                                                                                                             | σελ.             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Χριστιανικά ψηφιδωτά εν τη νήσω Κύπρω ύπο 1. 1. Σμυρνώφ                                                                                                                                                                                                                       | 1                |
| Ηερί τῶν Ηροδρόμων Θεοδώρου και Ίλαρίωνος ὑπό Γ. Ν. Χαδζιδάκι<br>Τεμάχιον διπτύχου ἐκ Ῥαβέννης, εύρισκόμενον ἐν τῆ συλλογῆ τοῦ κόμητος Γ. Σ.<br>Στρόγανοφ ὑπό Δ. Άϊνάλωφ.<br>Άνώνυμον ἐλληνικόν κείμενον περί τῶν προνομίων τοῦ ἐν Κ/πόλει πατριαρχικοῦ θρό-                  | 94<br>100<br>128 |
| νου, εκδιδομενον μετά τής παλαιοσλαβικής αυτου μεταφράσεως υπό Α. Παυλωφ.<br>"Εν ελληνικόν κείμενον εκκλησιαστικής αποφάσεως περί τῶν πρός τὴν εκκλησίαν προσερχομένων φονέων υπό Α. Παυλωφ.<br>Συνοδικόν γράμμα του 1213-ου έτους περί γάμου τινός μεταξύ Έλληνος αυτοκράτο- | 143<br>155       |
| ρος καὶ τῆς θυγατρός ᾿Αρμενίου ἡγεμόνος ὑπὸ Ἅ. Παύλωφ                                                                                                                                                                                                                         | 160<br>167       |
| ΜΕΡΟΣ Β΄.                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  |
| ΒΙΒΑΙΩΝ ΕΠΙΚΡΙΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                           | •                |
| Σπ. Π. Λάμπρος. Catalogue of the greek manuscripts on mount Athos. Κρίσις Α. Κιρπίτσνικοφ.<br>Γ. Π. Βεγλερής. 'Ο εν Κ/πόλει ναός των άγίων αποστόλων και άλλα τινα μνημεία,                                                                                                   | 184              |
| κατὰ την περιγραφήν Κωνσταντίνου τοῦ 'Ροδίου. Κρίσις Μ. Παρανίκα                                                                                                                                                                                                              | 187              |
| '1. 'Ανδρέεφ. Οι από της εν Χαλκηδόν: συνόδου μέχρι Φωτίου πατριάρχαι Κ/πόλεως.<br>Α'. Κρίσις Ν. Κρασνοσέλτζεφ.<br>Ε. Molinier. Histoire générale des arts appliqués à l'industrie. Κρίσις 'Ε. 'Ρέδιν.                                                                        | 192<br>208       |
| Δ. Β. Άϊνάλωφ. Ψηφιδωτά τοῦ Δ΄ καὶ Ε΄ αἰῶνος. Κρίσις ΄Α. Στσουκαρώφ<br>Δελτίον τῆς ἐν Κ/πόλει 'Ρωσικῆς 'Αρχαιολογικῆς Σχολῆς. Κρίσις 'Ε. 'Ρέδιν<br>Β. Β. Λάτυσσεφ. Συλλογή τῶν ἐν τῆ νοτίφ 'Ρωσία ἐλληνοχριστιανικῶν ἐπιγραφῶν.                                               | 218<br>227       |
| Κρίσις 'Ι. Κουλακόφσκη.<br>Μ. 'Ι. Γεδεών, Προικόννησος, Κρίσις 'Ι. Σοκολώφ                                                                                                                                                                                                    |                  |
| ВІВАІОГРАФІА.                                                                                                                                                                                                                                                                 |                  |
| 'Ρωσία. Περιλήψεις 'Ι. Σοχολώφ                                                                                                                                                                                                                                                | 242              |
| Γερμανία. Περιλήψεις Μπ. Μελιοράν σκη                                                                                                                                                                                                                                         | 267              |
| Ιαλλία, Περιλήψεις Ά, Βασιλίεο                                                                                                                                                                                                                                                | 278              |
| Ίταλία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                                                                                                | 281<br>283       |
| Έλλας και Τουρκία. Περιλήψεις 'Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                                                                                                                                                                                                       | 287              |
| Σλαβικαὶ χῶραὶ. Περιλήψεις Π. Λαβρώφ                                                                                                                                                                                                                                          | 296<br>300       |
| ΜΕΡΟΣ Γ'.                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                          |                  |
| Παράρτημα τοῦ Γ' τόμου, τεῦχ. γ' καὶ δ'                                                                                                                                                                                                                                       | 803              |
| Ή εν Κ/πόλει 'Ρωσική 'Αρχαιολογική Σχολή                                                                                                                                                                                                                                      | 303              |
| Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος. 'Ανακοινώσεις ἐν τῷ 'Ρωσικῷ Αὐτοκρ. Άρχαιολογικῷ Συλλόγφ. 'Ανακοινώσεις ἐν τῷ Αὐτοκρ. Συλλόγφ τῶν φίλων ἀρχαίων γραπτῶν κειμένων                                                                                                 | 306<br>307       |
| Άναχοινώσεις εν τῶ Αὐτοχο. Συλλόγω τῶν φίλων αργαίων γραπτῶν χειμένων                                                                                                                                                                                                         | 807              |
| Συζητήσεις περι θεσεως, γραφείσης έπι τη ληψει του βαθμού μαγιστρου                                                                                                                                                                                                           | 310              |
| Παλαιόν ύδραγωγείον εν Κυζίκω.<br>Έγκαίνια τοῦ μικρασιατικοῦ σιδηροδρόμου Ἰλγκίν-Ἰκονίου.                                                                                                                                                                                     | 810              |
| Έγκαινια του μικρασιατικού σιδηροδρομου Ίλγκιν-Ίκονιου                                                                                                                                                                                                                        | 811              |
| 'Ανασκαφαί εν Εφέσω<br>Ξενοφάνης.<br>'Δρχαία ὑπόγαιος όδὸς εν Κ/πόλει.                                                                                                                                                                                                        | 811              |
| Αρχαία ὑπόγαιος όδὸς ἐν Κ/πόλει.                                                                                                                                                                                                                                              | 311              |
| Πατριαργική έγκυκλιος έπιστολή                                                                                                                                                                                                                                                | 812              |
| † Ἰωάννης Μαλυσσέβσκης                                                                                                                                                                                                                                                        | 312              |
| † Παῦλος Καλλιγᾶς                                                                                                                                                                                                                                                             | 314              |

Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν Ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνστν τῶν κκ. Β. Βασιλιέφσκη καὶ Β. Ῥέγκελ.

Κατ' ἔτος ἐχτυποῦνται τέσσαρα τεύχη, ὧν ἔχαστον συνίσταται ἐχ 10 ἡ 12 τυπογραφικῶν φύλλων· τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελοῦσι τόμον δλόχληρον. Ἡ ἐτησία συνδρομὴ ῥούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν χαὶ φράγχα 16 ἡ μάρχα γερμανιχὰ  $12\frac{1}{2}$  διὰ τὸ ἐξωτεριχόν, συμπεριλαμβανομένης χαὶ τῆς ταχυδρομιχῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐχδόσεως αἰτήσεις, αἱ ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνωνται πρὸς τὸν Mr. Regel, Vassili-Ostrov, 10 ligne, 15, St. Pétersbourg.

Πράκτωρ διὰ τὰς ἐγγραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

> K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Königsstrasse 20, Leipzig.

Έν τη Άνατολή συνδρομηταί έγγράφονται παρά τοις έξης βιβλιοπώλαις:

Κωνσταντινούπολις: Keil, librairie internationale, Péra.

Α. Δεπάστας, βιβλιοπώλης - Εκδότης, Γαλατάς.

Αθηνα: Charles Beck, librairie internationale.

Σμύρνη: Δ. Βρετόπουλος, βιβλιοπώλης - ἐκδότης.

Άλεξάνδρεια: Γριτζάνης, βιβλιοπώλης.

Τὰ περιεχόμενα βλέπε ἐν τη προσθία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12\frac{1}{2}$  R.-Mark = 16 francs.

Напечатано по распоряженію Императорской Академи Наукъ. Май 1897 г. Непрем'вный секретарь, Академик *Н. Дубров*ия

Типографія Императорской Академіи Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., № 12).

# BYZANTINA XPONIKA

#### ΤΟΜΟΣ ΤΕΤΑΡΤΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ Γ' καὶ Δ'.

# BU3AHTIÜCKIÜ BPEMEHHIKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

при

# императорской академии наукъ

подъ редакцівю

В. Г. Васильевскаго Ординариато Академика.

TOMB IV.

ВЫП. 3 и 4:

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1897.

ROMMHCCIOHEPT:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Königsstr. 20.

Leipzig.

## содержание третьяго и четвертаго выпусковъ.

#### отдълъ і.

| изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                                                                                           | Crp.              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Где находилась вичинская епархія конотантинопольскаго патріархата? Ю. Ку-                                                                                                                                                           |                   |
| ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ##                                                                                                                                                                                              | 815               |
| Описаніе нікоторых в греческих в житій святых в. Хр. Яопарева                                                                                                                                                                       | 837               |
| О Тайной Исторіи Прокопія (окончаніе). Б. Панченко                                                                                                                                                                                  | 402               |
| Югославянская передъдка Зонары. П. Лаврова.                                                                                                                                                                                         | 452               |
| Изм'вненіе въ направленів чствертаго крестоваго похода. П. Митрофанова.                                                                                                                                                             | 461               |
| Замътки по древностямъ Константинополя. IV-VI. Гавр. Ласкина                                                                                                                                                                        | 524               |
| отдълъ н.                                                                                                                                                                                                                           |                   |
| критика.                                                                                                                                                                                                                            | •                 |
| B. Истринъ. Александрія русскихъ хронографовъ. Рец. А. Веселовскаго Dario Carrarolli. La leggenda di Alessandro Magno. Рец. А. Веселовскаго E. A. Wallis Budge. The life and exploits of Alexander the Great. Рец. A. Веселовскаго. | 533<br>533<br>583 |
| M. Gaster. An old hebrew romance of Alexander. Peu. A. Beceauschare                                                                                                                                                                 | 533               |
| H. Christensen. Die Vorlagen des byzantinischen Alexandergedichtes. Pen. A. Be-                                                                                                                                                     |                   |
| CONORCHAFO.                                                                                                                                                                                                                         |                   |
| В. Истринъ. Сказаніе объ Индъйскомъ царствъ. Рец. А. Веселевскаго А. А. Дмитріевскій. Описаніе литургическихъ рукописей. І. Τυπικά. Рец.                                                                                            | 533               |
| Н. Красносельцева                                                                                                                                                                                                                   |                   |
| А. А. Динтріевскій. Топки. Addenda et corrigenda. Рец. Н. Красносе льцева.                                                                                                                                                          | 587               |
| Өеодорита епископа Киррскаго Отвъты. Изд. А. П. Керамевса. Рец. 3. Курцъ. В. М. Грибовскій. Народъ и власть въ византійскомъ государствъ. Рец.                                                                                      | 615               |
| 3. Гримиъ.<br>Αγγέλου Βλάχου. Λεξικόν Έλληνο-γαλλικόν. Рец. С. Пападимитріу.                                                                                                                                                        | 628               |
| Αγγελου Βλαχου. Λεξικον Έλληνο-γαλλικον. Рец. С. пападимитрну.<br>С. Д. Пападимитріу. Стефанъ Сахминсъ и его стихотвореніе «Άφήγησις πα-                                                                                            | 651               |
| ράξενος». Рец. А. Никитскаго.                                                                                                                                                                                                       |                   |
| Галустъ-Тэръ-Миртчьянъ (Міабанъ). Изъ источниковъ Агаевитела. Рец.                                                                                                                                                                  |                   |
| H. Mappa.                                                                                                                                                                                                                           | 667               |
| вивлюграфія.                                                                                                                                                                                                                        |                   |
| Россія, И. Соколова                                                                                                                                                                                                                 | 674               |
| Германія, Б. Меліоранскаго,                                                                                                                                                                                                         | 692               |
| Франція. А. Васильева.                                                                                                                                                                                                              | 711               |
| Италія. А. Васильева                                                                                                                                                                                                                | 722               |
| Англія. А. Васильева                                                                                                                                                                                                                | 728               |
| Греція и Турція. А. Пападопуло-Керамевса.                                                                                                                                                                                           | 726               |
|                                                                                                                                                                                                                                     | 785               |
| Новыя книги, поступившія въ Редакцію.                                                                                                                                                                                               | 756               |
| Month Real B, Hould Hammy B B To Continue                                                                                                                                                                                           | ,,,,              |
| отдълъ III.                                                                                                                                                                                                                         |                   |
| Meakia sambten n esběctia                                                                                                                                                                                                           | 759               |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ кн                                                                                                                                                                           |                   |
| ками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ то                                                                                                                                                                        |                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                             |                   |
| Подписна принимается у книгопродавца-издателя К. Л. Риккера, Невскії                                                                                                                                                                | isp.              |
| № 14, въ СПетербургѣ.                                                                                                                                                                                                               |                   |
| Подписная ціна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей иля Ро                                                                                                                                                                     | ccim              |

Реданція журнала помъщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островъ, по 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургъ.

н 121/2 германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею.

# ΠΕΡΙΕΧΟΜΈΝΑ ΤΟΥ ΤΡΙΤΟΥ ΚΑΙ ΤΕΤΑΡΤΟΥ ΤΕΥΧΟΥΣ.

| MEPOΣ A'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| MEAETAI KAI YAAI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | σελ.                                                        |
| Περί τῶν ὀρίων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐπαρχίας Βιτζίνης, τῆς ὑποκειμένης ποτὰ τῷ πα τριαρχείω Κ/πόλεως, ὑπό Ί. Κουλακόφσκη Περί τινων βίων ἀγίων ἐλληνιστὶ γεγραμμένων ὑπό Χρ. Λοπαρε β. Περί τῶν Άνεκδότων τοῦ Προκοπίου ὑπό Μ. Πάντζεγκο (τέλος). Νοτιοσλαβικὴ παράφρασις τῶν παραλιπομένων τοῦ Ζωναρᾶ ὑπό Π. Λαβρώφ. Περὶ τῆς μεταβολῆς τοῦ ἀρχικοῦ σχεδίου τῆς τετάρτης σταυροφορίας ὑπό Π. Μητρο φάνωφ. Σημειώσεις περί τινων ἀρχαιοτήτων τῆς Κ/πόλεως ὑπό Γ. Λάσκιν. | . 315<br>. 337<br>. 402<br>. 452                            |
| MEPO∑ B'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                             |
| ΒΙΒΑΙΩΝ ΕΠΙΚΡΙΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                             |
| B. Ίστριν. Η. Άλεξανδρειάς τῶν ρώσων χρονογράφων. Κρίσις Α. Βεσελόφσκη. Dario Carraroli. La leggenda di Alessandro. Κρίσις Α. Βεσελόφσκη. Ε. A. Wallis Budge. The life and exploits of Alexander the Great. Κρίσις Α. Βε                                                                                                                                                                                                                                               | . 538<br>-                                                  |
| σελόφσκη.<br>M. Gaster. An old hebrew romance of Alexander, Κρίσις Ά. Βεσελόφσκη.<br>H. Christensen. Die Vorlagen des byzantinischen Alexandergedichtes. Κρίσ                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 555<br>K                                                  |
| Α Βεσελόφσκη. Β. Ίστριν. Μύθοι περί τοῦ Ἰνδικοῦ βασιλείου. Κρίσις Α. Βεσελόφσκη. Α. Α. Δημητριέφσκη. Περιγραφή λειτουργικῶν χειρογράφων εύρισκομένων εν ταῖ βιβλιοθήκαις τῆς 'Ορθοδόξου Άνατολῆς. τόμ. Α'. Τυπικά. Κρίσις Ν. Κρασνο                                                                                                                                                                                                                                    | •                                                           |
| σέλτζεφ<br>'Α. Ά. Δημητριέφσκη. Τυπικά (addenda et corrigenda). Κρίσις Ν. Κρασνοσέλτζες<br>Θεοδωρήτου επικόπου πόλεως Κύρρου αποκρίσεις έκδ. υπό 'Α ΠΚεραμέω                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ς.                                                          |
| Κρίσις Ε. Κurtz. Β. Μ. Γριμπόφσκη. Ο λαός καὶ ἡ κυβέρνησις ἐπὶ τῆς βυζαντινῆς αὐτοκρατορία Κρίσις Έ. Γρίμμ. Αγγέλου Βλάχου. Λεξικόν Ἑλληνο-γαλλικόν. Κρίσις Σ. Παπαδημητρίου.                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 651                                                       |
| Σ. Δ. Παπαδημητρίου. Στέφανος Σαχλίκις και το ποίημα αὐτοῦ «Ἀφήγησις παράξε νος». Κρίσις 'Α. Νικίτσκ η                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 658<br>. 667                                              |
| ВІВАІОГРАФІА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                             |
| 'Ρωσία. Περιλήψεις 'Ι. Σοχολώφ<br>Γερμανία. Περιλήψεις Μπ. Μελιοράνσχη.<br>Γαλλία. Περιλήψεις 'Α. Βασίλιεφ<br>'Ιταλία. Περιλήψεις 'Α. Βασίλιεφ.<br>'Αγγλία. Περιλήψεις 'Α. Βασίλιεφ.<br>'Ελλάς και Τουρχία. Περιλήψεις 'Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.<br>Σλαβικαι χῶραι, Περιλήψεις Π. Λαβρώφ και Π. Σύρχου.<br>Νέα βιβλία σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν                                                                                                                    | . 674<br>. 692<br>. 711<br>. 722<br>. 728<br>. 726<br>. 785 |
| MEPOΣ Γ'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                             |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                             |
| Τὸ ἐν Παρισίοις ἐνδέκατον διεθνὲς συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων ὑπὸ ᾿Α. Βασίλιεφ . Ψηφιδωτὸν εὐρεθὲν νεωστὶ ἐν Παλαιστίνη ὑπὸ ᾿Α. Βασίλιεφ . Προσθήκη εἰς τὴν σ. 320 ὑπὸ Ἱ. Κ. † Δημήτριος Μάτωφ ὑπὸ Π. Σύρκου . † Γερμανὸς Ἀφθονίδης ὑπὸ ἢ ΠΚεραμέως                                                                                                                                                                                                                      | . 759<br>. 763<br>. 763<br>. 764<br>. 767                   |



Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν Ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνσιν τῶν κκ. Β. Βασιλιέφσκη καὶ Β. Ῥέγκελ.

Κατ' έτος έκτυπουνται τέσσαρα τεύχη, ων έκαστον συνίσταται έκ 10 ή 12 τυπογραφικών φύλλων· τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελουσι τόμον δλόκληρον. Ἡ έτησία συνδρομή ρούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν καὶ φράγκα 16 ή μάρκα γερμανικὰ  $12\frac{1}{2}$  διὰ τὸ έξωτερικόν, συμπεριλαμβανομένης καὶ τῆς ταχυδρομικῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐχδόσεως αἰτήσεις, αἰ ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνων ται πρὸς τὸν Mr. Regel, Vassili-Ostrov, 10 ligne, 15, St. Pétersbourg.

Πράκτωρ διὰ τὰς ἐγγραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

#### K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Königsstrasse 20, Leipzig.

Έν τη Άνατολή συνδρομηταί έγγράφονται παρά τοῖς έξης βιβλιοπώλαις:

Κωνσταντινούπολις: Keil, librairie internationale, Péra.

Ά. Δεπάστας, βιβλιοπώλης - ἐχδότης, Γαλατᾶς.

'Aθηναι: Charles Beck, librairie internationale.

Σμύρνη: Δ. Βρετόπουλος, βιβλιοπώλης - εκδότης.

Άλεξάνδρεια: Γριτζάνης, βιβλιοπώλης.

Τά περιεχόμενα βλέπε έν τη προσθία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12^{1}/_{2}$  R.-Mark = 16 francs.

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. Декабрь 1897 г. Непремънный секретарь, Академикъ *Н. Дубровикъ*.

Типографія Императорской Академін Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., 🕦 12).

Digitized by Google

# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT This book is under no circumstances to be taken from the Building



