輯編準標程課頒部照邈

### 學中級高





册 六 第

僧 整 葉 汪 葉 明 零 懷 胡 者編主者関校者注選



行印局書中正

14,2 6 六

縞

172

訊

M

Ŧi.

毎篇

之後,

附

**列題義註釋與上** 

一册同。

家派別大勢簡表して

爾閱覽各篇章相互印證并補所不足。

68

四

Ξ

正文

本響 依照教育部

頒布「高中課程標準」

編輯第三學年以學術

思想為

說

明

本册 配, 足供第六學期五 繼續 上册選輯奏漢 月中誦讀 災 F 每 時 期之代表作品正文凡二十六篇附篇十

中有精讀略讀之別 個學 可由教者 吸閱覽之用。 斟 酌 時間, 相當支配附

為使讀者得有鳥瞰二千年學術界形勢之方便起見另撰有 學術派別之作與正文互相參照為最好補充讀物學者宜盡心閱覽多方參究。

文均極有關係時代思潮

成群述

朝育 唐學術

雨漢魏音南北

朱元明清學術思想家派別大勢館表一附於篇首以作全書主幹可 典觀 思 惒

全書之後照上册例

仍另列研究超三十條可資學者自由研究之用。

|   |       |             | 七      | 六             | <b>Б</b> . | 四    | Z   |           |                                         |
|---|-------|-------------|--------|---------------|------------|------|-----|-----------|-----------------------------------------|
| Ħ | 解     | M           | 劉      | 婺]            | 賈          | 董仲舒  | 鼂   | 賈         | 司馬                                      |
|   | Z     | 更           | 歆      | 向             | 讓          | 舒    | 錯   | 誼         | 司馬遷                                     |
|   | 范.    | 班           | 移,     | 極             | 治          | 限    | 論   |           | 中                                       |
| 央 | 曄     | 固           | 讓太     | 諫             | 河奏         | 民名田疏 | 守邊  | 論積貯       | 記                                       |
|   | 後漢書   | 前漢書         | 太常博士   | 家封事           | *          | 田疏、  | 備塞  | 疏         | 自序                                      |
|   | 儒林列傳序 | • 儒林傳序贊     | 士書     | <b>事</b><br>: | •          |      | 本書… | :         | :                                       |
|   | 外傳序   | 停序贊         | •      | •             | :          | ***  | :   | \$.<br>\$ | *                                       |
|   | •     | :           | :      |               | ;          | 000  |     |           | :                                       |
|   | ;     | * :<br>* :  | i      | :             | •          | •    | •   | ***       |                                         |
|   | :     | 1000        | 4      | •             | •          | •    | :   |           |                                         |
|   | :     | #<br>@<br>@ | :      | :             | •          |      | :   |           |                                         |
|   |       | •           | :      | •             | •          |      | •   |           | į                                       |
|   | į     | :           | Ė      | 2             | •          | :    | •   |           | *************************************** |
|   |       | 三八          | [4][4] | 二六            | <u></u>    | 一人   |     | 九九        | -                                       |

九 「附四甲」 王 克。論衡。本姓 … 阮 籍· 詠懷… 江 【附三】 錢、穆。晚漢之新思潮(節) 【附二】 范 雕。後漢書、鄭玄傳 鄭 玄。詩譜序 … ·附五】·梁啓超。佛教之初驗入 潛 統。徙戎論 … … 勰。文心雕龍。徵聖 飲酒…… 晉書·阮籍傳 音書。陶潛傳···· • . . . . • .... . . . . . • \* 4 2 2 • ... \*\*\* .... \*\*\* .... : : 0 : \*\*\* 4.5 . . . . . . ... 0000 : ... • 9.00 ::: : :, : .... : .... . .... 1 . . . . \*\*\* 4.6.0 .... : = : .0. ... . . . : • • • \* \* \* \* . : .... .... 九七 九三 九〇 八七 人 六 七 大四 五六 五 四八

|                       | $\frac{1}{0}$ |                   |                       | 一儿             | 入        | 一七                             | 六              | 五          |                      | 四四        |
|-----------------------|---------------|-------------------|-----------------------|----------------|----------|--------------------------------|----------------|------------|----------------------|-----------|
| 【附八】 梁啓超。王陽明知行合一之教(節) | 王守仁。大學問       | 《附七乙》 周予同。朱熹與當代學派 | 【附七甲】 周予同《景熹學說之時代背景 … | 朱 熹。大學章句序      | 朱 熹。仁說   | 司馬光・與王介甫書                      | 歐陽修。本論         | 韓愈。諫迎佛骨表 : | [附六] 梁啓超。中國史學之處立奧發展: | 劉知幾。史道。二體 |
|                       | •             | •                 | ₹,                    | 0              | <b>,</b> | 2                              | •              | •          |                      | 9 0       |
| 00                    | 0<br>0<br>0   |                   | :                     |                | *        | <b>9</b><br>0<br><b>2</b><br>6 | 9 00           | :          |                      | **        |
| 0.<br>10<br>16        |               | •                 | :                     | 4004           | 9        |                                | :              | ;<br>;     | •<br>•<br>•          | 5<br>0    |
| •                     | :             | •                 | *<br>*<br>*           | 9'<br>11<br>10 | a-<br>9  | ******                         | e<br>1)<br>10' | 9          | 9                    | 1020      |
| •                     | :             |                   | :                     | :              | 3<br>4   | •                              | 2<br>14        | ŧ          | 0 3                  | 8 3 3     |
|                       | **            |                   | 0000                  |                | ě.       | :                              | :              | •          |                      |           |
| 一人                    | 主士            | 三                 | 五五五                   | H.             | 四十       | 三四                             | 二九九            | 三四四        | 五五                   | 一〇九       |

Ħ

水

三

| 本書码    |                                       | 六             | <u>-</u> | 四四               |                          |           |             |             |
|--------|---------------------------------------|---------------|----------|------------------|--------------------------|-----------|-------------|-------------|
| 本書研究題目 | 【附一〇】                                 | 章學誠           | 章學誠      | 戴                | 附九                       | 顔元        | 黄宗羲         | 顧炎武         |
|        | 梁啓超·清代思潮···                           | • 文史通義 • 詩教上… |          | <b>震</b> •原善上 …  | 【附九】、梁啓超。明清之交中國思想界及其代表人物 | 元。存學…     | 黃宗羲。原君…     | 顧炎武・與友入論學 : |
| 4      | 代思潮:                                  | 莪。<br>詩<br>教  | 莪。經解     | 14               | 之交中國                     |           | 7           | 高學了<br>::   |
|        | #<br>#<br>0                           | Î.            |          |                  | 思想界及世                    | •         | # P         | **<br>**    |
| ÷ .    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 0,000         | ***      | 0<br>0<br>0<br>0 | 六代表人物                    | . 4 = 0.2 | 7           | ****        |
| ***    | •                                     | •             | ŧ        | •                | •                        | 3         | 9<br>3<br>8 |             |
| .u '   |                                       | į             | :        |                  | •                        | ***       | :           |             |
| •      |                                       |               |          |                  | •                        | •         | 3           | •           |
| 三四九    | 三四三                                   | 三三七           |          |                  | ::-<br>-<br>-<br>-       |           |             | …一九六        |

# 一 司馬遷 史記 自序(節)

矣。山, 天 封。仕 則 **灣野中奉使** 間。而 官 且 而 白誦 夫孝始 太史公執 事。 太 余 後 井 不得 史 史 公留 ,公 世 文 **产**十而 從, 中 於 衰, 選 觀 滞 事 西。 征巴蜀以南 元周 是命也 絕於予 手而泣曰「余先周室之太史也自上世嘗顯功名於虞征巴蜀以南南略 电环管昆明還報命是藏天子始建漢征巴蜀以南南略 电环管昆明還報命是藏天子始建漢。近子之遺風鄉射 吳鄒嗶 尼困鄱薛彭城過梁楚以歸於 手 親, 扎 南游江淮, 中於 官, 示治民。 事君終於立身楊名於後世以顯父母此孝之大者 夫! 乎? 汝 命 《有子日遷》 也 復 會稽探 夫余死 爲太史則續吾祖 汝必爲 愛馬 穴闕 画九疑浮於远 選生 D龍門耕牧河山之 太 矣今天 史爲 門, 太 、史無忘吾四 子 接干 山之陽。 名於虞 歲之 始建漢家之 湘。 所 北 车 統, 於是 欲 涉 論 封 夏, 汝

訠

應

ġ.

迚

舵

É

至今則之自獲麟以來四百有餘歲而諸侯相兼史記放絕今漢興海內一統明劉以尊后稷也幽厲之後王道缺禮樂衰孔子修嘗起廢論詩書作春秋則學者 主賢君忠臣死義之士余為太史而弗論製麼天下之史文余甚懼焉汝其念 稱誦周公言其能論歌文武之德宣問召之風達太王王季之思慮爰及公

哉」遷俯音流涕日「小子不敏請悉論先人所次嘗聞弗敢闕。 卒三 歲而遷為太史令紬史記石室金匱之書五年而當太初元年十一月

歲有能紹名世正易傳繼春秋本詩書禮樂之際意在斯乎意在斯乎小子何敢太史公日「先人有言自周公平五百歲而有孔子孔子卒後至於今五百 朔旦冬至 四天曆始改建於明堂 目話神受紀

上大夫靈遂日「昔孔子何為而作春歌哉」

史公曰「余聞藍性日」周道衰廢孔子爲魯司寇諸侯害之大夫壅之

谷禽獸草本牝牡雕雄故長於風樂樂所以立故長於和春秋辨是非故長於治時五行故長於變禮經紀人倫故長於行譽記先王之事故長於政詩記山川谿 善恶恶賢賢賤不肖存亡國繼絕世補敵起發王道之大者也易著天地陰陽 人。 深切著明也。一夫春秋上明三王之道下辨人事之紀別燥疑明是非定詹豫善 反之正莫近於春秋春秋文成數萬其指數千萬物之散衆皆在春秋春秋之中 退豁侯討大夫以達玉事而已矣。子曰『我欲戴之空言不如見之於行事之 孔子知言之不用道之不行也是 本已敬易日司失之毫釐差之千里。故日司臣弑君子弑父非一朝一夕之 君二十六亡國五十二諸侯奔走不得保其社稷者不可勝敦察其所以皆失 是故禮以節人樂以發和灣以道事詩以達意易以道化春秋以道義撥亂世 华二百 四十二年之中以爲 天下儀表貶天子 四

 $\equiv$ 

之旨至於君不君臣不臣父不父子不子夫君不君則犯之誅死罪之名其實皆以爲善爲之不知其義被之空言 不通於養祿之義者必蒙首惡人臣者不可以不知春秋守經一 m. 辭。 故 禮之所 故春秋者禮之大宗也夫禮禁未然之前法施已然之後法之所爲道子不子則不孝此四行者天下之大過也以天下之大過予之則 也, 其 漸 爲 久矣。 禁者難 一故 知。 有 國 者 惡之名爲人臣子而 不 事而 可以 四不知其宜遭變事而以不知春歌前有讒妄 不通 然之後法之所爲用者易見 於春秋之義者必陷篡 而 III 弗見, 臣不臣則誅 而不敢辭夫不通 不知其權為 後有賊 父不父 受而 人君 而 不 禮 弗 知。 弑 則 義

Ŧ 靈遂日 孔子之時上無 之法。今夫子上遇明天子下得守職萬事既具咸各序其宜夫子所論欲以 明君, 下不得任 垂空文 以斷 禮義,

何明?

書載之禮樂 太 唯唯否否不然余聞之先 作焉。遇武之隆詩人歌之春秋采善貶惡推三代之德褒 八旦一伏 義至純厚作場 入生。 周

倘

非獨 言罪莫大焉余所謂 過 穆 猶 不能 也。 澤流 刺譏 且余嘗掌其官廢 宣靈其意且士賢能 罔極, 而已也」漢興以來至明天子獲符瑞建封禪改正朔易服色受命 海外殊俗重 述 明聖盛德不載滅功臣世家賢大夫之業不述 故事整齊其世傳非所謂 而不用 譯款塞請來獻見者, 有國者之恥主上明聖而德不布聞有 不可勝 作 也。 而君比之於春秋謬 道。 臣 下百官力誦聖 喳 先 人 司 所

余之罪 明, 厥有國語。 於是論 之思也昔西伯拘羑里演周易。 也 夫, 是余 次其文七年而太 孫子臏腳, 之罪也夫身毀 而論 史公遭李陵之禍, 兵法不幸遷蜀世傳呂覽韓非囚秦說難 不用矣! 孔子阨陳蔡作春秋屈原放逐著雕 退退 而 深惟日 | 夫詩書隱約者欲幽於縲紲乃喟然而歎日 | 欲途 是

自 序

寧思來者」於是卒述陶唐以來○至於蘇止。 三百篇大抵賢聖發憤之所爲作也此人皆意有所鬱結不得通其道也故述往

### [ 開機]

當時學術名家大抵不外經生其上者言經世致用若賈誼電鍋董伸舒匡衡劉向劉歆父子是也 孔子之作潛歌以為「王遊鬼而詩亡詩亡然後春歌作」聖人借前修以勵後世成一王之法以 殿古今在學術史上可以獨樹一職者唯同馬遷之史記實爲中國史學界最大之創作孟子亟稱 其次者以計訓自名者買達服慶馬融何休鄭玄及兩漢屬林標中醫經師是也若求冠絕一代雄 為中國經學昌明時代一切思想均不出經簽範圍好藥百家折衷於孔子遷之史記尤與有力焉。 結束周奏諸子茲復取史遷自序傳自比於孔氏之作春秋以見其創作苦心之所在。 史記太公公自序至篇可略分三大部英一、敍同馬氏世系次敍其父談次自序傳司馬氏世為史 仰承先志竟其世業故氣遠其家世與乃父之遺教如此前獨已節錄同馬談論六家娶旨一段以 官可謂以史名家更選上繼先人之業下成一家之言於無來總錄至書乃敍其述作之意蓋所以 兩漢學術

語尤極尤治讀者是以知史公學術淵源之所自矣。

待來者孟子而後惟衛生知之或篇亦極力發揮奏飲大義與董生之言相互發明其表章六經之

馬所整河出龍門也漢屬左馮翊郡夏陽縣今龍門山分屬山酉河津陝西韓城兩縣

紀元前一三六年年十歲時遷之父司馬談仕太史令遷隨父居長安茂陵顯武里。 〇年十歲、遷生漢景帝中元五年丙申時爲公曆紀元前〉四五年至武帝建元五年已已公曆 **闫丽古文** 

書法武之課最著者以爲尚書御史史書命史歷之初學時代亦當如是此古文殆以別於當世所 古者八歲入小學保氏製以六書漢律太史試學僮能諷誦籍書九千字以上乃得爲史又以六體

經云南方養語之即產語之泉在營道南其由九多相似故云九處九處亦作九歲两次九處為舜 張婁日禹巡狩至會稽而崩屬擊焉下有孔穴民間傳云禹入此穴。 行之今文也時古文經有孔安國古文尚書左氏春秋等疆均肄業及之。四馬穴 通九疑 史記索隱引此海

史記集解引

3 庭記 内序

m

**馬鄰地史公旁求史跡故岩遼震之。** 

の鄒輝

鄒縣蟬山地近曲阜當時人多於此習鄉射之禮

喜 ch: 回 文 绑

雅

P. 邛 爲郎 笮 昆 中。 朋 心鼎六年平一 邛笮昆明皆漢西 西南 夷, 南夷部落國地散在今四川 以為武都牂牁越舊沈黎文山五郡遷奉使巴蜀 貴州 雲南三省遷以

可恨。 是至武帝元母七年漢與百有二歲太中大夫公孫卿壺途太史令同馬遷 手,鼎 之地元封元年始封泰山談扈駕至緣氏當高 年以後。 の天暦始 改 10 周南 漢與襲秦正朔以 集解 引擊虞日古之周南个之洛陽也索隱引張晏 北平侯張蒼言用題珥歷積久朔晦月見弦 間適病且死自度不得與 等言歷紀壞廢宜改正 從事故以留滯 百: 望滿 陝以東省 漢中當在是 周南 虧多 周

寫

朔乃詔 卿逐 之 屬四方四時之神各以其方位受配也 遷與 侍郎尊大典星射姓等議造漢曆途以元封七年為秦初元 〇至於轉止、武帝 泰始二年登隴首獲自 年。 **一諸神受紀** 

句さ就

融

麟始更

黄為

金麟趾憂

器。選作史記3

逃事

託始

黃帝著錄成於武帝元封泰初天漢太始征和

經二十餘年至於歐 止者取春秋絕筆獲麟之意

武帝元朔元

## 一質館。論意貯

是太下之大殘也淫侈之俗日日以長是天下之大賊也殘賊公行莫之或止大 力必屈古之治天下日至孅至悉也故其畜積足恃今日背本而趨末食者甚柔, 行 ○請賣留子既聞耳矣安有爲天下贴危者若是而上不驚者世之有饑穣天之 命將泛莫之振敦生之者甚少而靡之者甚多天下財產何得不蹶 人日一一夫不耕或受之飢一女不織或受之寒」生之有時而用之亡度則 萬之衆國胡以餽之兵旱相乘天下大屈有勇力者聚徒而匈衝擊罷夫嬴老 也馬湯被之矣即不幸有方二三千里之旱國胡以相恤卒然邊境有急數十 漢之爲漢幾四十年矣公私之積猶可哀痛失時不雨民且狼顧歲惡不入 **筦子日「倉廩實而** 知禮節」民不足而可治者自古及今未之嘗聞古之

質額

動被貯藏

易子而較其骨政治未率通也遠方之能疑者並舉而爭起矣適駭而圖之豈將

有及乎

為此廩廩也竊爲陛下惜之。 功·末技游食玄民轉而緣衛酶則畜積足而人樂其所矣。可以爲富安天下而**直** 固以戰則勝懷敵附遠何招而不至今歐民而歸之農皆著於本使天下各食其 夫種貯者天下之大命也苟惡多而財有餘何爲而不成以攻則取以守則

### (國資)

然如敬大臣教太子語端固粹然儒者之言茲篇所論歐民歸庭使天下人人自食其力以積貯爲貨志故漢書本傳不載隨在當時為極擅治術之經生所陳政事各端雖不無戰國權謀家之氣營 此文節自漢書食貨志原為賈誼陳政事疏中所云「可謂長太息者六」率之、一班氏節取以入食 立國之本尤不失吾國三代生產政治之本旨,有史所傳吾國三代以前之政治至開發生產指

 其語警闢之至此等見解與今日之社會經濟學家固無以異也。 重於國民經濟之穩定非僅剝削民力以典政府之積貯而已唯一殘」與一眼」為國家之大息 農之数是也漢高以馬上得天下無暇為培養國本之計蕭曹刀筆絳灌武夫又不足以知此實生 之言誠建國至計所云驅民於農使得自食其力使民有積貯而後可以給國用治安之要完全其 作以力自養力矯當世遊談之弊置生云「一夫不耕或受之飢」其言即當世農家之徒所謂神 春秋戰國之世諸子亦英不以足食足兵為政治之根本主張農家如荷蘇及人許行輩更躬親勞 物力富足民用不匱國家藏富於民而又上下交勉於節用不使有游問尤不得爲奎侈浪景迄於 之者衆食之者寡為之者疾用之者舒則財恆足矣。」古之言經濟者莫不驅民於生產之開發使 其臣民幾於同一勞動生產周之盡力乎釋遍孔子解吾無閒然可見其傾服之至大學有云「生 后稷公劉以至太王不季文王莫不勤於稼穑濟稱「文王卑服即康功田功」「可知當世王者與 邁生產勞動的政治而非純爲消喪的政治皆注意分配的政治而非徒然剝削的政治譬如**周自** 

悉一磯細也密也悉詳也強也周官一書於土地人口之分配物力生產之統計國家財賦之

#3 國文 筹

支出與收入均極為詳盡可以為證 日本末 農田水利為生民之本業游談坐食與壟斷市

行也。

食無方則實子、四衡擊

衛攀横擊也於徒橫擊者群其不執於正嘯聚軍不遇為劫殺背叛之

**溪惡則國家與人民兩無所獲政府財用不繼則賣虧人民** 

同為生民之未技。

回請賣留子

## 一 鼂錯 論守邊備寒津

非 以 衞 臣 邊 聞 地 型而敦民死也會 8 築塞 貪 戾 而 欲廣大也故功未立而天下河上南攻揚粵置戍卒焉其 亂。起 兵 而 政胡粤者,

с
с
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
(
)
(
(
)
(
(
)
(
)
(
)
(
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
(
)
)
(
)
(
)
(
)
)
(
)
)
(
)
)
(
)
)
(
)
)
)
(
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
< 者 以 之實攻城屠邑則得其財鹵以富家室故能使其衆蒙矢石赴揚怨有背叛之心凡民守戰至死而不降北者以計爲之也故戰勝 市籍者又後 起兵而不知其勢, 以大 父 母父 母 嘗 有 市籍者, 後 包入 閭 取其左發之不 放戰勝守固 火視 則 順

四

明知鴯烈及己也陳勝行成至於太澤爲天下先倡天下從之如流水者秦以威 劫而行之之敵也。 生今秦之發卒也有萬死之害而亡錄兩之報死事之後不得 @一算之復天下

少則入陛下不敢則邊民絕望而有降敵之心數之少發則不足多發遠縣穩至,關人極數處轉敦行獵於塞下或當滅代或當上郡北地隴西以候備塞之卒卒 移以是觀之往來轉徙時至時去此胡人之生業而中國之所以離南晦也合使度毛非有城郭田宅之歸屬如飛鳥走獸之於廣墜美草甘水則止草盡水竭則胡人衣食之業不著於地其勢易以擾亂邊境何以明之胡人食肉飲酪衣 則胡又已去衆而不罷爲費甚大罷之則胡復入如此連年則中國貪苦而民不

陛下幸憂邊境遣將吏發卒以治憲甚大惠也然令遠方之卒守塞一歲而

超銷

命令是

備窓

赴胡不避死非以德上也欲全親感而利其財也此與東方之戍卒不習地勢而地間人入驅而能止其所驅者以其守予之縣官爲贖其民如是則邑里相救助買予之人情非有匹敵不能久安其處塞下之民祿利不厚不可使久居危難之 冬夏衣廩食能自給而止郡縣之民得買其爵以自增至卿其亡夫若妻者縣官 丁奴婢贖辜及輪奴婢欲以拜爵者不足迺募民之欲往者皆賜高爵復其家予 干家, 蘭- 更。 心畏間者功相寫也以陛下之時徒民實邊使遠方亡屯成之事差下之民父子 保止係處之患利施後世名稱聖明其與秦之行怨民相去遠矣。 家爲田中周虎落先爲室屋具田器迺墓罪人及冤徒復作令居之不足募以不布渠答復爲一城其內城間百五十步要害之處通川之道調立城邑毋下 知胡人之能不如還常居者家室田作且以備之以便爲之高城深塹具思

嵩 4 文 寡

傳續論募民徒塞下之法編制整齊訓練完密尤妥貼周至可以台看 之 事, 田 Ħ 並 築城厚利祿予匹敵以安其居行賞 漢當均以袁恭隨錯同傳漢書錯傳載錯以太子家令上書文帝言兵事文帝嘉之錯復 足以 重 蹇勸農立本為當世急務勸農立本別載食貨志已選入本書第二册茲錄其守邊備 邊患日急備邊之法亦異然徒民實邊實為不易之法讀此文可作籌邊捍患者之一助歸本 天 問題此篇之要旨在鑒於秦代守邊之失策與漢與以來邊計之未備乃倡選常居者屯 見家令經世之學按中國歷代邊惠皆由於 贖罪以鼓其氣使人民有效死樂生之心無 北方遊牧民族之入寇備邊寶為吾人守國 12 與國 同休戚。 遷之一 言守

非中國人 〇胡貉 胡均以胡名之此 也謂死者旣無以恤其家雖口賦仍不能免 湖東胡務即貊也東胡與匈奴族屬不同自中國言之則凡居北方之匈奴與 民所堪。 胡務蓋指北方之匈奴 三 関左 閻左, 一貧賤力役者之所居。闆里門也。 而言。 〇能 运數處 寒能暑 數密也數處密處雜處也。 能耐也言其性 四一算之復 或耐 悪或耐暑均 算,計 人東方之康 氏腹石 口算錢。

為外藩所以別居者初調城邑千家之聚不可無防護之具區別之所故爲中周虎落以爲空屋之尺冠長十尺臂長六尺二步一答答廣九尺袤十二尺。色中周虎落。虎落籬虎也以竹相遊連 渠答 **關石可投入石 過圖城上以防敵名曰雷石集答識蒺藜也墨子城上二步一渠程立長三** 

髓。

# 四 董仲舒 限民名田疏

盡孝外足以事上洪稅下足以畜妻子、回極愛故民悅從上。 古者稅民不過什一其求易供使民不過三日其力易足民財內足以養老

尊里有公侯之富小民安得不困又加月爲□更卒已復為正一歲屯戍一歲力者亡立錐之地又顓川澤之利管山林之饒荒淫越制踰侈以相高邑有人君之 轉爲盜賊赭衣牛道斷獄歲以干萬數。 民常衣牛馬之衣而食犬彘之食重以貪暴之吏刑戮妄加民愁亡聊亡逃山林, 役三十倍於古田租口賦鹽鐵之利二十倍於古或耕豪民之田見稅什五故貧 至秦則不然用商鞅之法改帝王之制除井田民得賣買富者田連阡陌貢

漢興循而未改古并田法雖難率行宜少近古限民名田以瞻不足憲并兼

也。
と路鹽鐵皆歸於民去奴婢除專穀之咸薄賦飲省徭役以寬民力然後可善治之路鹽鐵皆歸於民去奴婢除專穀之咸薄賦飲省徭役以寬民力然後可善治 言之尤爲鑿鑿然限田之議自仲舒以下至於何武孔光皆以格於權貴不行而武帝之所取於仲 以難治也」與此篇限民名田疏均可以見儒家均平政策之經濟的思想之一般董子目擊時艱 節者僅罷黜百家獨令孔氏之一點取便於文化統制與思想統制藥公並與好龍者哉! 以財不匱而上下相安故易治也令世藥其度制而各從其欲欲無所窮而俗得自恣其勢無極大 道而差上下也使富者足以示貴而不至於屬貧者足以養生而不至於變以此為度而觀均之是 仲留存孝然繁露其度制籍日口孔子日『不患實而患不均』故有所讀園則有所空處矣大當 人病不足於上而小民處潛於下則富者愈貪利而不肯為義貪者日犯禁而不可得止是世之所 則驕大貧則憂憂則為盜騙則為暴此未人之情也聖者則於衆人之情見飢之所從生故其制人

### 「証職」

虃 仲 F 限民名田疏

高中國文第六册

〇極愛 極盡也盡愛者言足以畜妻養子盡其愛敬之道也

更其給役中都官者是爲正卒一歲而更

口更卒 人民給役郡縣一月面

=0

### 治河有上中下等

所 待 Ŧī. 用, 入, 也改日: 游 里。雍 循 陂 [人之有] 障學下以爲 没, 則 一善為 立 更 起 國 口也治土而防 居 污澤使 川者決之使道, 民 防 疆 以 自 理 口教稍去其城郭排水欧肥美民耕田之或农 1 秋 其川, 地 水 四魏趙魏亦爲 必 魏 多 以 善 猶止 遺 得 上 是 是 所 体 島 元 川澤 河 爲 為竟趙 民者 或久無 之, 水 隄, 官 之使言 塞其口豈 左右游 凙 去 魏 度 灣語稍築室宅沒河二十五里 頒 而 水 居之湛 勢 山, 液,所不 齊地 <u>\_</u> 盏 不 里。 遽 溺自其宜 卑 隄. 緩 及; 院之作近4 下作隄, 遂 止然其死可立 雖 大 而 不 M 迫。 C 去 夫 防, 土。小 水 河 起 水 尚 戰 之 水 國,

H

潹

治

7

姿

今促 防 陋者 忠水數百步遠若數里近 日黎陽南故大金陽從 河

河 居 以 至 南 第下又為石健使東北抵東郡津北又為石健使西北抵魏郡 B昭陽又為石隍 英河內北至黎陽為石隍激使東抵東郡甸平剛又為石隍使西北超豫陽、北蓋爾界尚丁昭三月 賦 頭 (間從黎陽北盡魏界故大健去河遠者數十里內亦數重此皆前世所排也)民民今起廬舍其中此臣親所見者也東郡 自日馬故太健亦復數重民皆直南與故大健會又 自內橫界中有澤方數十里環之有健往十餘歲太守 南頭, > 迺折東與東山相屬民居金腿或為屬舍往十餘歲更起區從東

激、觀

Ш. 東 意金陽勢不能遠泛濫期月自定難音 今行上策從冀州之民當水窗者決黎陽邁害亭放河使北入海河西 %日 岩 加 近敗壞城郭田 廬 漳 冢

萬數百姓怨恨」背大禹治水山陵當路者毀之故變龍門辟伊闕析底柱破

下立河定民安千載亡患故謂之上策 使神人各處其所而不相奸且以大漢方制萬里曼其與水爭咫尺之地哉此功 大決所殘亡 地之性此過人功所造何足言也今顏 數。 邓 H 一数年治 河之費以業所徙之民遵 河十郡治隐歲實且萬 古聖 一之法定山川之位,

所。四 唇亭西十八 循 · 從腿上北望河高出民屋百姓皆走上山水留十二日隄馈二所吏民塞之臣 五丈往五六歲河水大盛增丈七尺壞黎陽南郭門入至隄下水未踰隄二尺 也難者將曰一河水高於平地歲增隄防猶尚決溢不可以開渠臣竊按視若適多穿漕渠於冀州地使民得以溉田分殼水怒雖非聖人法然亦数 東爲石 上行,視水勢南七十餘里至洪 里至 隄, 漢水口 迺有金隄高一丈自是東地稍下 隄稍高 の初元中遮害亭下河去隄足數十步至今四十餘歲 口水適至健牛計出地上五尺所今可從 至遞害亭高 败

뗼 譲

治

श्री

Si.

派門

水 穿地 H 但 隄 也但為 足。 用 木與 田 是言 八土耳今據 東方一隄, 之其地 堅矣恐議 堅 北行三百餘里 地 作石隄勢必完安冀 者疑 入漳水中其西 河 大川 難 州 禁 不制榮陽 渠首盡當 因此足高 叩 地,諸 足 此 此水門治渠 以 渠皆

往,非 不 枯, 通有三 一般引取 鹵 **禾麥更為**就 不生穀 之。 一書民常罷於救水牛失作業 決 早則、 稻高田五倍下田十倍轉漕舟船之便此三利也今瀕河隄 溢 有敗爲 魚 鼈 門瓶糞 食; 此三害也若有渠 水行地上湊潤上徹民則病 門。 澈, 則 民制 鹽 鹵 下隰填淤 病產氣, 通 渠 木皆立 加 有

郡 若 洒 民田適治|河陸 **繕完故隄增卑倍薄勞費亡已數逢其害** 亦成此誠 歳數 千萬; 富國安民興利除害支數百歲故謂 足 以通 渠 成 亦 此 叉 其灌 滅相 之中策。

最

F

策

也

### 产

從魏郡以東北多溢決水迹難以分明四海之衆不可經官博水龍沒川疏河者」下丞相孔光大 司交何武奏請部刺史三輔三河弘農太守徽吏民能者莫有應書惟傳詔賈讓為此奏深得治要 漢哀帝初平當使領河 閱奏言「九河个皆與滅按證報治水有決河深川而無 陽防 雅塞之文河 按陸人治經以切實用爲主不但引經斷獄且治水亦按經義後人但謂漢儒徒知訓詁殆誣言也

都地在今河南齊縣 津名漢置東郡白馬縣地在今河南滑 有畔觀縣今日觀城縣地在今山東省。 雅同壅竟同境难竟均二字本文壅境則為後起華乳字。 其 地有故大金隄。 (1) 內黄 巴昭陽 五平剛 漢志魏郡無昭陽縣未詳、內初元 縣名地在今河南有澤亦名黃池 縣名。 地在今河北盧龍縣東北、冷觀 口黎陽、縣名歲屬數 观主

変 謐 沿 m

Şe.

二类

## 六 劉向 極諫外家封事

周大夫 6 尹氏筦朝事濁亂王室 6 子朝子猛更立連年乃定故經日「王室亂」殖出其君衞弒其君剽季氏 6 八佾舞於庭三家者以雍徹並專國政卒逐昭公 季孟@常掌國事世執朝柄終後田氏取齊六卿分晉崔杼弑其君光孫林父寵操權柄持國政未有不爲害者也昔晉有○六卿齊有○田崔衞有○孫甯魯有臣聞人君莫不欲安然而常危莫不欲存然而常亡失御臣之術也夫大臣 陽微下失臣道之所致也故灣曰「臣之有作威作福害于而家凶于而國」孔 又日一,尹氏殺の王子克」甚之也審然舉成敗錄禍福如此類甚衆皆陰盛而

**于日**「祿安公室政逮大夫危亡之兆」

秦昭王身の穰侯及〇涇陽葉陽君專國擅勢上假太后之威三人者權重

吕無道擅相拿王·吕產呂禄席太后之龍藏將相之位兼南北軍之衆纏梁趙王 之學驕盈無厭欲危劉氏贖忠正大臣絳侯朱盧侯等竭誠證節以誅滅之代後 念壅蔽大臣終有閻樂巨望夷之禍痿遂以亡近事不遠卽漢所代也處興諸 王家富於秦國國法包治賴籍口花雕之言而奏復存二世委任趙尚專權

國民復安。

黨 將軍秉事用權母五侯驕奢僭盛並作威福擊斷自恋行行而寄治身私而託公今王氏一姓乘朱輪華轂若二十三人青紫貂蟬充盈幄內魚鱗左右。巨大 公族其有智能者尤非獎而不進遠絕宗室之任不令得給專朝省恐其與己分 依 東宮之尊假甥舅之親以爲威重尚書九卿州牧郡守皆出其門筦執樞機朋 數稱自燕王蓋主以疑上心避諱呂霍丽弗肯稱內有管蔡之萌外假屬公之 比周稱譽者登進作恨者談傷游談者助之說執政者爲之言排擯宏室, 孤弱

翻曲

極觀外案對專

濟南者其梓柱生枝葉扶疏 象,秦、論, 孝、 昭帝時 冠 重. 崇 石立於泰山, 安呂霍上官之屬皆不及也物盛必 族 磐 互鹿 上古至秦漢 上出屋根香地中雖立 仆柳起於上林而孝宣帝 即位今王氏先祖 外戚 憯 貴, 未 石起柳無以過 有. 有 非常之變 如 王 氏 也雖高 先 此之明 見爲 墳墓 其 心事

勢 为不兩大王氏。 唑

室親而內言學之也夫明者起候權所以全安之也夫明者起 族, 次夫家外父母家此亦非皇太后之惡也孝宣皇帝不與舅 ©平昌樂昌下為人子孫守持宗廟而令國祚移於外親降為皂隸縱不為身奈宗廟代大王氏與劉氏亦且不並立如下有泰山之安則上有累卵之危。 納信點遠外展毋授以政皆罷令就第以則效先帝之所行以全安之也夫明者起福於無形銷患於未然宜發明韶吐 誠 東 之意外家之福 也正 民永存保其爵祿劉氏長安不失社 無形銷患於未然宜發明韶吐德音援近 厚安外戚人 湿,所

外內之姓子子孫孫無疆之計

太后天下幸甚! 圖. 下深留聖思審固幾密覽往事之戒以折中取信居萬安之實用保宗廟久承皇 不可不蚤慮易日「君不密則失臣臣不密則失身幾事不密則害成」唯監 如 不 行 此策田氏復見於今六卿必起於漢為後嗣憂昭昭甚明不可不深

### 【題義】

及外戚許 以比 新序說苑等凡數十篇欲以感悟人主然政由王氏災異褒甚向自以宗親與國 言 劉子政以宗室大夫歷事宣元成三世自其少壯與簡望之周堪等共進數與中書宦官弘恭石顯 而 つ言者故復· 武未能從稅俗願奢至而趙衞之屬起徼賤踰禮制其禍足以危國又序次列女傳博之切外戚王鳳兄弟然終不能奪王氏之權般愛無已借起昌慶極陳前世與亡之戒, 之氣與人事治亂相應言甚切至及以光祿大夫領梭中秘書又著洪總五行傳陳陰陽之變, 史等相件身雖被發而耿耿孤忠不忘君國有極諫災異封事逃上世及春秋以來, 諫外家封事此文以史辜與个事相比而以災異著休谷之微言亦不可謂不 同休戚彼而不言 上雖 采傳配為 威其

節號外家對摩

Œ 六

哀劉氏之自貽伊威也與儒治經術者每喜言災異蓋欲以天變可是数正人事之失自董子以來, 雅切矣天子歎恩傷其意而終無以移舊 重之勢自尚之發不十四年而王氏代震該史者未嘗不

### に対象

莫不如是。

**內尹氏 蘭人夫淨園也春秋魯昭公二十六年周景王卒語子等立尹氏奉子朝以攻敬王王出** 十四人以八佾舞以薤徽皆僧用王者之禮蹇樂詩之名徵徽饌也旣享而歌詩以佐徽饌之樂。 家置蘇叔孫澤孫皆莊公弟公子慶災原牙季友之後。国八角 情列也八人為一份八個則六 權臣孫林父宿隨出其君府在蹇公十四年商喜弑其君剛在蹇公二十六年。四季孟、魯有三 年田乞弑齊君在襄公四年田恆弑齊君在哀公十四年。 曰於衛、孫林父蔣殖甯喜父子均衞之 三家遂分晉 〇田雀 田氏雀氏皆齊之大夫先後專政齊國雀界就齊君在海秋哀公二十五 智氏范氏中行氏及韓趙魏為晉之六卿其後智氏光滅港中行氏韓趙魏又共滋智氏 金子朝子猛 子朝子猛均景王子景王后及太子聖早卒王爱子朝欲立之王崩于

后薨俚出之國未至而死。 〇范睢 君即高陵君逕陽君封宛葉陽君封鄭與穰侯封陶同以宣太后故為秦王所寵貴四十二年宣太 十年。 〇涇陽葉陽君 侯三十二年復相三十六年取齊剛壽以與冉四十二年宣太后薨冉乃出之陶專養國柄者凡數 侯者察宣太后異父弟魏冉也秦昭襄王士一年機緩免穩侯魏冉爲相十六年免到冉以陶爲豁 王入於成周尹氏召伯毛伯以王子朝奔楚。」疑劉向所見經文云云為聚梁異文。因確侯一種 随入於王歲多十月王子隨卒」二十三年 下王居於於泉尹氏立王子朝二十六年多十月天 春秋經昭二十二年無殺王子院之文但書「王室凱劉子單子以王猛居於皇秋劉子單子以王 門之黨與之爭立國人立王子猛子鄭政殺之衙八攻子朝而立子門是為敬王 使實讓高高層乃陰與其壻咸陽令閻樂謀使樂殘殺二世立子學。 蹇王爲客卿後相豫 〇望哀之渦 秦二世三年沛公屠武嗣趙高忠二世齋望夷宮欲洞涇使 大將軍輔政。 國五侯 經陽君高陵君皆奉昭蹇王同母弟公子市公子便也漢陽君一日華陽 武帝河平二年封舅譚為平阿侯商為成都侯立為紅陽侯极為曲 魏人為魏相公子齊所折辱變姓名日張縣走之奏說湊昭 自大將軍 忍王子克 **无后同母弟** 

極關外說對高

逢時為高平侯五人同日封故世謂之五侯。

陽侯,

高 r‡3 國 文

第 六 册

兄與上官桀父子為亂事覺皆自殺

十月之交篇.

孫王夫人宣帝母也帝即位求外家得王夫人母王媼及其二子無故與武帝封舅無故為平昌侯

日漢武安 武安侯田粉景帝后之弟武帝即位時始封。

皇甫周之卿士有龍於后詩人刺之見詩小雅

⑦平星樂昌侯·

史皇

**国燕王蓋主** 

蓋長公主昭帝姊燕王且昭帝

武爲樂昌侯。

## 歆 移讓 太常轉

而大義乖重遭戰國棄口篡豆之禮理軍旅之陳孔氏之道抑而母孫吳之術與頌乃得其所修易序書制作春秋以紀帝王之道及夫子歿而微言絕七十子終 隓 定禮儀天下惟有易卜长守公書之法行 乌是古之罪道術由是漢與去聖帝明玉遐遠仲尼之道又絕法度無所因襲時獨有一漢與去聖帝明玉遐遠仲尼之道又絕法行 乌是古之罪道術由是 正道之難全也如此是故孔子憂道之不行歷國應 聘自衞反魯然後樂正 圖室既微山 遂 極越 滅。 M 孫 雅

略 屬, 天下惟有易卜未有它書至孝惠之世乃除 咸介胄武夫莫以爲意至孝文皇帝始使受掌故鼂錯從 挾書之律然公卿 田伏生受 大 臣

書尚書初 出 於 屋 壁, 朽折散絕今其書見在時師傳讀而已詩始萌芽天

遊飲

移讓太儒博士

武皇帝然後鄒魯樂趙頗有詩禮春秋先師皆起於建元之間當此之時一人不 往往顧出皆該子傳說猶廣立於學官爲置博士在漢國之儒惟賈生而已至孝

能獨盡其經或為雅或為獨相合而成心泰善後得傳士集而讀之故詔書稱曰 天漢之後孔安國獻之遭回巫蠱倉卒之難未及施行及春秋左氏邱明所修皆 @魯恭王壞孔子宅欲以爲宮而得古文於壞壁之中逸禮有三十九膏十六篇。 「禮壞樂崩書缺簡脫殼甚閱焉」時漢興已七八十年離於全經固已遠矣及

乃陳發祕處校理舊文得此〇三事以考學官所傳經或脫簡傳或間編傳問民 古文蕾書多者二十餘過藏於祕府代而未發孝成皇帝閱學殘文缺稍雖其食。 則有魯國恒公趙國質公巨膠京庸生之遺學與此同,抑而未施此乃有識者

之所情閱士君子之所盛焉也。

往者綴學之士不思廢絕之國時因陋就寡分文析字煩言碎辭學者罷老,

A. 能究其一藝信日號而背傳記是末師而非在古至於國家將有大事若立

爲備謂左氏爲不停春秋豈不哀哉 無從善服義之公心或懷頻。族不考情實雷同相從隨聲是非押此三學以尚書 辟 雍 對禪巡符之儀則幽冥而莫知其源滔欲保殘守缺挾恐見破之私意而

讓樂與士君子同之故下明詔試左氏可充不遣近臣奉指銜命將以輔弱扶微,今聖上德通神明繼統揚業亦閔文學錯亂學士若茲雖昭其情猶依違謙 欲以杜塞餘道絕滅微學夫可與樂成難與慮始此乃衆庶之所爲耳非所望士 與二三君子比意同力冀得廢遺今則不然深閉固距而不肯試猥以不誦絕之 子也且此數家之專皆先帝所親論令上所考視其古文舊書皆有徵驗外內 秋公羊易則 應豈帶而已就夫禮失家之於野古文不猶愈於野乎往者博士書有意歐陽, 國施孟然孝官皇帝猶復廣立穀樂春秋 宗樂邱湯 母大小夏侯

學認太常期土物

道未墜於地在人賢者志其大者不賢者志其小者。一今此數家之言所以兼包 衙 吏之議甚爲二三君子不取也。 大小之義豈可偏絕哉若必專己守殘黨同門妒道眞達明韶失聖意以陷於文 /書義雖相反循並置之。何則與其過而廢之也。寧過而立之。傳曰「 **⑤**文武之

書別為七路散父子始皆治易向尤明習穀梁春秋及歐被秘書見古文春秋左氏傳迺大好之丞 厳字子 駿向之少子河 平中受 器與父領校 秘書六 藝傳記 諸子詩賦 數術方技無所不究乃集 文 同而公羊類聚在七十子後傳聞之與親見其群略固自不同欲與毛詩逸醴古文尚書皆得列於 計訓散乃引傳文以解經轉相發明由是章句義理備焉、散自以為左丘明親見夫子好惡與聖人 相 ij. 尹咸以能治东氏與歐共校經傳敞略從咸及丞相霍方進受質問入義時治左氏學者惟

學官哀帝介獻

恨大司空師丹奏啟改錦舊章非毀先帝所立上曰「敵欲廣道術亦何以爲非毀哉」幸末得禍

奧五經博士講論其義諸博士或不肯置對散因移書責讓之其言甚切諸儒皆怨

居復起為安定屬國都尉迄哀帝崩葬始輔政何能先為孝而右古文乎此書切責當時儒者狹隘 名家與襲皆右歐以為左氏可立同為北光師丹等所竄逐後數年散外遷已歷三郡守以病免家 **愈創占籍疑為王莽篡獎之助其實當時同校秘書非祇劉散一人房鳳王聾皆明經俯鳳以** 由是许當世爲衆儒所副此西漢經今文學派與古文學派交爭之局也今之主今文者以爲敵 製梁

### 「世際」

不愈異己之野甚切著不可以其人途廢其言也。

起用於魏。 今 者族。 皆厚重縣文未知治術。 ○ 總豆 總豆均宗廟祭器箋以竹豆以木為之。 ○孫吳 孫武吳起均為名將孫武用於吳奧 多魯恭王 初以通尚書之學著聞、凡泰誓後得 四叔孫通, 始為秦博士後降漢佐高祖成帝業。 曰挾書是古 始皇從李斯言令天下有藏詩書百家語者詣守尉雜燒之又是古非 景帝子名餘對於魯。 S 掌 故 漢制有文學掌故传從之臣也 田伏生 60巫蠱 武帝未年有人於壁中得秦誓或云河問女子所獻。 武帝時女巫往來宮中教美人埋木人祭祀以度 **国絳灌** 絳侯周勃灌灌嬰也二人 名勝濟南人秦搏

珍讓太常博士書

夏侯 大夏侯名勝小夏侯名建 ②文武之道五句 和伯依住之弟子。一包施孟 施繼孟惠均田王孫弟子。 灵桑町、名賀佐京房受場、日大小 即桓生以習禮為禮官大夫買公從買證受左傳訓故庸生名壽通古文尚書。每辟雜封禪巡狩 之學兵反轉兵敗自殺。〇三事 謂逸圖古文尚密左氏春秋也。 包桓公員公庸生 桓公疑 厄曾帝病江充言疾在巫蠱掘盡宫中远與太子據有驚因言於太子宮得木人尤多太子收充朝 辟棄天子之學對禪古代祭天地之禮巡狩天子巡行諮侯所守之國也。「歐陽」、歐陽生字 語出論語

## 附一甲

班固 前漢書 儒林傳序贊

周道既衰壞於幽屬禮樂征伐自諸侯出陵夷二百餘年而孔子與以聖德道季世知言之不用而 道不行迺歎曰「鳳鳥不至河不出圖吾已矣夫」「文王旣歿文不在茲乎」於是應聘髂侯以 古之儒者博學乎六藝之文文學者王毅之典籍先聖所以即茂道正人倫敦至治之成法也

答禮行說面入周南至楚是匡忌陳好七十餘君適齊聞翻三月不知內味自衞反當然後樂正雅

也煥乎其有文章」又自「周監於二世都都乎文哉哥從周」於是敍書則斷差與稱樂則法翻 類各得其所究觀古今之篇籍迺稱目「大哉磨之為君也唯天為大唯堯則之巍巍乎其有成功 舞論詩則首周南經周之禮因魯春秋學十三公行事絕之以文武之道成一王之法至獲麟而止。

「下學而上達知我看其天乎」

蓋晚而好易讀之章編三絕而爲之傳書因逝聖之事以立先王之數故曰「進而不作信而好古」

陳濟臺子羽居楚子夏居西河子貫終於齊如田子方段干木吳起為滑蘆之屬背受業於子夏之 伸尾既發七十子之徒散遊踏侯大者為卿相師傳小者友教士大夫或隱而不見故子張居

宣之際孟子孫卿之列咸遜夫子之業而潤色之以學顯於當世及至秦始皇衆天下燔詩書發術 倫為王若師是時獨聽文侯好學天下並爭於戰國儒術旣黜焉然齊魯之間學者猶弗麼至於感

士大學從此缺矣

陳涉之王為魯諸儒持孔氏禮器往歸之於是孔甲為涉博士卒與俱死陳涉起匹夫殿適成 (附)班固 前页書 個林傳序員

皆武 以 工具官待問未有進者。 共定者咸爲遷首然後喟然與於學然尚有干戈平定四海亦未遑庠序之事也孝惡高后時公卿 化 M 發售 Ĭ. 好學之國就於是諸儒始得修其經學譯習大射鄉飲之禮叔孫通作漢禮儀因為奉常諸弟子 一號不滿 力功臣孝文時頗登用然孝文本好刑名之言及至孝緣不任篇資太后又 [於陳王也及高皇帝誅項籍引兵圖魯魯中諸篇 滚 而滅亡其辜至歐邊然而曆納先生負禮器往委質為臣者何也以秦禁其業 尙 ·麓 誦習禮絃歌之 音不絕豈 好黃老術故諸博 菲 聖人遺

鏞. 下先太常議子博士弟子崇鄉里之化以厲賢材焉」謹與太常咸博士平等議曰『聞三代之道, 宮悼道之鬱滯通請白丞相御史言「制日」蓋聞導民以醴風之以樂婚姻者居宝之大倫 名百家之言。延文學儒者以百數而公孫弘以治春秋為丞相封侯天下學士雕然嚮風 慶樂崩 則。 魯高堂生言春秋於齊則胡母生於趙則藍仲舒及竇太后崩武安君田魵爲丞相黜黃老刑 漢與言易自淄川 恩為故 辫 田生言書自濟南 延天下方開之士威登諸朝某命禮 伏生言詩於魯則申培公於齊則韓固生燕 官 勸 學講 議 治聞學遺興 **派則韓太傅言** 矣弘為學 禮以為天

擇其秩比二百石以上及東百石通一藝以上補左右內史大行卒史比百石以下補郡太守卒史 能 ŀ., 長丞上所屬二千石二千石謹然可者常與計偕詣太常得受業如弟子一歲皆輒課能通一 八以上後狀端正者補博士弟子郡國縣官有好文學敬長 原 自 皆各二人遙郡一人先用頭多者不足擇掌故以補甲二千屬文學掌故補郡屬備員請著功令它 京師始繇 通 補文學學故缺其高第可以爲郎中太常籍奏即有秀才異等關以名聞其不事學若下材及不 也. 里有教夏日校殷日序周日序其勸善也顯之朝廷其懲惡也加之刑罰故教化之行也建首善 占 厚恩施甚美小 一藝風器之而請諸能稱者。」 」制日一可」自此以來公卿大夫士吏彬彬多文學之士矣。 者政数末沿不備其體請因舊官而與馬 時舉賢良文學增傳士弟子員滿百人宣帝末增倍之元帝好儒能通一 內及 外今陛下昭至德開大明配天地本人倫勸學與禮景化腐寶以風四方太平之 吏淺閩弗能究宣亡以明 臣謹案詔書律合下者明天下分際通古今之誼文章衛雅訓 布諭下以治禮掌故以文學禮義爲官遷留滯。 為博士官置弟子五十人復其身太常 上肅政教順鄉里出入不悖所聞 經者皆復數 擇民 令相 藝以 笙,

(附)班

前英音

器林陽序質

為員歲課甲科四十人為郎中乙科二十人為太子各人內科四十人領文學掌故云 學弟子少於是增弟子員三千人歲餘復如故平蹄時王莽秉政增元士之子得受業如弟子勿以 以用度不足更為設員千人郡國證五經百石卒史成帝未或言孔子布衣鎏徒三千人今天子太

支藥審滋一經說至百餘萬言大師衆至干餘人蓋祿利之路然也初〔詩有齊傳韓三家〕書惟 立左氏春秋毛詩逸禮古文尚書所以網経造失氣而存之是在其中矣」 有歐陽禮后易楊春秋公羊而已至孝宣世復立大小夏侯尚音大小戴禮施孟梁邱易平帝時又 **贊曰「自武帝立五經博士開弟子員 體科射策勸以官祿訖於元始百有餘年傳業者變盛,** 

## で附一乙

## 范曄 後漢書 儒林列傳序

陳元鄭與杜林衛宏劉昆極榮之徒繼國而築於是立五經博士各以家法教授易有施武梁邱京 雅探求關文補綴漏逸先是四方學士多懷挾圖書道逃林該自是莫不抱負墳策雲會京師范升 昔王莽更始之際天下散亂禮樂分崩與文殘落及光武中與愛好經術未及下車而先訪儒

氏尚書歐陽大小夏侯詩齊魯韓 [ 毛 ] 禮大小戴春秋 [ 公洋 ] 嚴顏凡十四博士太常差次總

**領焉**。 建武 五年乃修起太學稽式古典簿豆干戚之容備之於列服方領習矩步者委它乎其中中

朝奉后登慶臺以望雲物祖割辟雅之上尊養三老五更變射禮畢帝正坐自壽諸儒執經問難於 元元年初建三雍明帝卽位親行其禮天子始冠通天衣日月備法物之駕盛淸道之儀坐明堂而 前冠帶縉紳之人圓橋門而觀聽者蓋億萬計其後復爲功臣子孫四姓末屬別立校舍搜選高能

高才生受古文尚書毛詩穀梁左氏春秋雖不立學官然皆撰高第爲講郎給事近署所以網羅遺 中大會諸儒於白虎觀考詳同異連月乃罷肅宗親臨稱制如石渠故事顧命使臣著爲通義又詔 以受其業自期門羽林之士悉命通孝經章句匈奴亦遣子入學濟濟乎洋洋乎盛於永平矣建初

人於是制詔公卿妙簡其選三署郎能通經術者皆得察舉自安帝覽政薄於藝文博士倚席 孝和亦數幸東觀覽閱書林及鄂后稱制學者頗解時獎連徐防並陳教學之宜又言儒 附)范晔 後漢書 儒林列寧序

職多

171 岡 文 第 大 册

以 簡鄭舍人本初元年梁太后詔曰「犬將軍下至六百石悉遣子就學每歲轉於鄉射月一饗會之 凡所 不講別徒相視怠散學含類散物為園蔬牧兒堯賢至於薪刈其下順帝咸翟職之言乃更修養字 此爲常」自是游學增盛至三萬餘生然章句漸疏而多以浮華相尚儒者之風蓋衰矣黨人魠 造構二百四 十房千八百  $\mathcal{F}$ 十室試明經下第補弟子增甲乙之科員各十人除郡國耆儒皆

誅其高名善士多坐流廢後遂至忿爭更相言告亦有私行金貨定關臺漆書經字以合其私文憲

四年靈帝乃詔諸儒正定五經刊於石碑為古文篆隸三體書法以相參檢樹之學門使天下咸

取則焉。

平

為膝頸及王允所收而西者裁七十餘乘道路難遠復棄其半矣後長安之亂一時焚落莫不泯盡 **鄭自辟雅東觀關臺石室宣明鴻都諧藏典策文章競共剖散其綠帛圖書大都連為帷蓋** 初光武遷還洛陽其經牒感書載之二千餘兩自此以後參倍於前及董卓移都之際吏民擾 小 乃制

東京學者猥衆難以詳載今但錄其能通經名家者以爲儒林傳其自有列傳者則不兼書若

焉。

師資所承宜護名為證者乃著之云

施孟梁丘之學又東郡京房受易於梁國焦延壽別為京氏學又有東萊費直傳易授瑯琊王橫為 費氏學本以古字號古文易又沛人高相傳易授子康及關睦毋將永為高氏學施孟梁丘京氏四 前書云图何傳易授丁寬丁寬授田王孫王孫授沛人施羅東海孟喜琅邪梁元智由是易有

**建武中范升傳孟氏易以** 家曾立博士費高二家未得立

作易注荀爽又作易傳自是費氏與而京氏途衰 建武中范升傳孟氏易以授楊政而陳元與衆皆傳養氏易其後馬融亦為其傳融授鄭玄玄

世世相傳至曾孫歐陽高爲尚書歐陽氏學張生授箋侯都尉都尉授族子始昌始昌傳族子勝爲 大夏侯氏學勝傳從兄子建建別為小夏侯氏學三家皆立博士又魯人孔安國傳古文尚書授都 前書云齊南伏生傳尚書授濟南張生及干乘歐陽生歐陽生授同郡兒寬寬授歐陽生之子,

幣)范曄 後漢密

**盛林硝磨序** 

四大

害沛國相樂習歐陽尚書榮世習相傳授東京最盛扶風杜林傳古文尚書林同郡賈達為之作訓 尉朝朝授膠東扇譚為尚書古文學未得立中與北海年融習大夏侯尚書東海王良習小夏侯尚

馬融作傳鄭玄註解由是古文狗書遂顯於世。

作毛詩序善得風雅之旨今傳於世鄭衆賈逵亦傳毛詩後馬融作毛詩傳鄭玄作毛詩箋 亦傳詩是為韓詩三家皆立博士趙人毛萇傳詩是為毛詩末得立中與後衛宏從謝曼鄉受學因 前書僧人申公受詩於浮丘伯為作詁訓是為聲詩齊人藏固生亦傳詩是為齊詩燕人韓嬰

者建武中曹元智慶氏學傳其子褒鄭衆傳周官經後馬融作周官傳授鄭玄玄作周官注玄 小戴禮後以古經校之取其義長者故爲鄭氏學玄又注小戴所傳禮記四十九篇通爲三禮焉。 及問官經六篇前世傳其書未有名家中與以後亦有大小戴博士雖相傳不絕然未有顯於儒 人慶普於是德為大戴禮聖為小戴禮普為慶氏禮三家俱立博士孔安國所獻禮古經五十六篇 前書魯高堂生漢與傳禮十七篇後瑕丘蕭鑫以授同郡后蒼蒼授梁人戴德及德兄子聖沛 本習 林

散上疏欲為左氏立博士范升與敵爭之未決陳元上書訟左氏遂以魏郡李封為左氏博士後墓 博士梁太傅賈誼為春秋左氏傳訓詁授超人賈公建武中鄭與蔥元傳春秋左氏學時尚書令韓 嚴彭祖魯人顏安樂彭祖為春秋嚴氏學安樂為春秋顏氏學又瑕匠江公傳影梁 前 書齊胡母子都傳公羊春秋授東平處公處公授東海孟鄉孟鄉授魯人眭孟眭孟授東海 春秋三家皆立

一酸固者數廷爭之及封卒光武重遠衆議因不復補。

儒

# 八 鄭玄 詩譜宮

周自后稷播種百穀 鱼黎民阻飢茲時乃粒自傳於此名也陶唐之末, 內剌過畿失所以匡敦其惡各於其黨則為法者彰顯為,戒者著明 承之篇章泯棄靡有子遺邇及商王不風不雅。 云焉虞書曰「 〇詩言志歌永言聲依永律和聲」然則詩之道放於此乎有夏 之興也諒不於日上皇之世日大庭軒轅速於高辛其時有亡載籍 會何者論功頌德所以將順其美; 亦

前緒以集大命於厥身遂爲天下父母使民有政有居其時詩風有周廟召南雅 第公劉亦世修其業以 B 之由此風雅而來故皆錄之謂之詩之「正經。 有鹿鳴文王之屬及成王周公致太平 明民共財至於大王王季。克堪顧天文武之德光 捌 醴 作樂而有獨聲奧焉盛之至也。因本

刺 m 怨相壽五霸之末上無天子下無方伯善者誰實思者誰罰紀綱絕矣与故孔 下属也圖也政教 王稍 更酸遲 一盏王始受曆, 尤衰周室太壞自十月之交民等被蕩勃爾俱作衆國綠然 母烹齊哀公□夷身失禮之後即不違賢自是

如 此吉凶之所由憂娛之萌漸昭昭在斯足作後王之鑒於是止矣。 以爲數民恤 功昭事上帝則受頌聲弘福如彼若違而弗用則被劫殺大禍

子緣懿王夷王時詩說於陳靈公淫亂之事謂之「變風」「變雅

**傍行而觀之此詩之大綱也**。 斯譜欲知源流淸濁之所處則循其上下面省之欲知風化芳臭氣澤之所 則寫真諸君子亦有樂於是 夷腐 已上歲數不明太史年表自共和始歷宣幽平王而得春秋次第以立 率一 與? 綱 而萬日裝解一 卷而衆篇明於力則鮮, 於思

#### 四粒

**含** 本 詩 日

世」之所由 **芭道柔順** 則 響三齊譜四魏譜唐譜五六秦譜七陝譜八曹譜九獨譜十汪譜十一,小雅大雅譜十二周頌譜 三百五篇網舉而目張誠治詩者之津梁也茲篇特其總序其十五譜序並見正義徵引譜表遺佚, 三魯頌譜十四商頌譜十五各敍述其區域世次政教與衰之所自然後譜爲世表依其世次分系 君臣之接如朋友然在于怨誠而 鄭氏六藝論其論詩云「詩者絃歌諷喩之聲也自書契之與樣略佝質面稱不爲諂目諫不爲謗, 宋歐陽修為之梭補復完今存鄭氏佚書中。 于是箴諫者希情志不通故作詩者以誦其美而譏其過。 也鄭為詩譜就風雅頌之三體略先後其次序別為周南召南譜一邶酈衞譜二槍鄭 已斯道稍衰衰傷以生上下相犯及其制體奪君卑臣君道剛嚴, 」此「誦其詩 不可以不知其

### 

詩言志四句 存商之風雅之意風雅之詩止有論功顕德刺過譏失之二事耳鶯謂族親此二事各於己之族親, 詩正義「上皇謂伏藏三皇之最先者故稱上皇」 〇大庭 在今舜與中。四自「何者」至「為戒者者明」一段 正義日 神農別號大庭氏。 此論

候。 此 被 世修 共 計 相 4 也。 31 故 质 餘之。 其弟睛為胡公鄭氏以爲當懿王時或以爲 日 财。 7 有篤公劉見大雅凋之 傳, 人自 共 此言變風 ①夷身失禮之後 此解 錻 農業以裕 人民 -77 明民一 验王三 财。 錄 洪典 周 源之風 免 之盛 茵 (H) 句 中之 供 謂 民 飢. M 氏生 蓋生產富 公給需 德 使衣服有章「共財」 餓, 鄶 雅 天 自后 正美 衛 Ξ 則 業備 要之供 旬 通 郡 法 中藥 不尊 日: 也。 稷 足彰 見 教 阻 中 於詩 同意。 令 懿王時詩齊風是也夷王時詩鄉風是 贀 庶而後文化 民 飢, 顯光 慶 ÷ JF. Ź 橋世 足塔 月之変二 作 飢 也。 觚 の克克 粒 也, **滚云** 謂 食始 继。 (<del>1</del>) 亦 明不暇復錄先代之風 呵便之同有財產。 振與故日 堪 作 阴 句 而 顧天 民 為 加 貞伯 | 懿王始 人所 共 飢, 八言克荷 十 月 之 正義據周本紀以中鄭 麗始 财 卒子 明民勤於畎畝 稱 受譖烹齊 也。 正義云禮記祭法 頌。 項侯立頃侯厚路周夷王夷王命為 ※ 此 乃 先 處 粒, A 業塊 夢板湯皆詩篇 借用 公 雅 乃粒食也自傳 京及公 劉 也 頭則 受天之眷 其義謂后稷公劉以 118 則 **泛產業豐殖** 后稷 限靈公於魯宣公 於說此言變風· 廣帝 正名百 按 前 代至美之詩敬先 督 忽見 世家周 於此 孫, 顧. 當夏 而後財 也。 名者言 **沙雅**。 四中之齊風 **应**時為諸侯, 加本 烹宴 物, 干 用 來, 之由 华 公 不 周 明

家

代。

爲

故

m

Û.

玄

請

譜

瘆

其巨夏鐵衙所發變風濟鄉為先陳王最後變雅則處其間鄭玄舉其移始言之。

阿二

范曄 後漢書 鄭玄傳〈劉

鄭玄字康成北海高密入也。

融素屬貴玄在門下三年不得見乃俊高業弟子傳授於玄玄日夜尋誦末嘗怠倦會融集諸生考 論圖緯爾玄善算乃召見於樓上玄因從質諸疑義問舉辭歸融喟然謂門人曰「鄭生今去吾道 尚書以山東無足問者乃西入關因涿郡盧植事扶風馬融融門徒四百餘人升堂進者五十餘生 元先始通京氏易公羊春秋三統歷九章算術又從東郡陽恭祖受問官禮記左氏春秋韓詩古文 玄少為鄉裔夫得依歸舊詣學官不樂為吏父數怒之不能禁**途造太學受業師事京**兆第五

玄自遊學十餘年乃歸鄉里家貧客耕康來學徒相隨已熟百千八及黨事起乃與同郡孫其

范升、 四 陳元亦育賈逵之徒爭論六个學後馬融答北地太守劉褒及玄答何休義據通深由是古學 --餘人均被禁錮途隱修經業社門不 乃發墨守鐵膏肓起廢疾外見而歌曰「康 出時任城何依好及羊學途著公羊墨立左氏膏肓殼 成入 八弄笔操 吾矛以伐我乎」初中與之後,

爲 證 几杖禮待甚愛玄不受朝服而以輻巾見一宿逃去時年六十弟子河內趙商等自遠方至者 靈帝 末黨禁解大將軍 何 進 調 而辟之州郡以進權 戚不敢 達意逐迫脅玄不得 已 」而語之進 **逐**明。

数千後將軍 鄧公皆漢之名臣, 斷. 日一普齊置 玉、 德 必三事大夫也今鄭君鄉宜曰鄭公鄉昔原海于公僅有二 會黃 m 無 士鄉越 袁 駰 rh\_ 业 化之路可 寇 隗 青 蔂. 表為侍中以父喪不行國相孔融深敬於这歷履 有君子軍 南山四皓有國公夏黃公潛光隱曜世加其 部, 乃避地 廣開 徐州徐州敬陶謙接以 門衢令容高 皆異賢之意 車, 111 號為通 常君 好學, 師。 德 友之禮建安元 實懷 門。 董卓 朋 德昔太 節, **猶** 高. 遷 告悉稱公然則 造門告高密縣 或戒鄉人後其門 都 史公 东 長 自徐州還高密道 安公 廷尉 加黎玄 為玄 吳公 公者 間別乃鄭 特立 爲趙 謁 德 靖 之正 僕 相

酏

一道

餕

漢

杏

阢

玄傳

lifti 脱数萬 **人見玄皆等相約不敢入縣境**。

憂展敬墳墓觀省野物胡嘗扶杖出門乎家事大小汝一承之咨爾榮榮一夫曾無同生相 禮典便合傳家令我告爾以老歸爾以事將閒居以安性覃思以終業自非拜國君之命問族親之 之 宋所憤憤者徒以亡親續聽未成所好率專率皆腐做不得於禮堂寫定傳與其人日西方暮其可 求 大雅克堪王臣故宜式序善自忖度無任於此但念述先聖之元意思整百家之不齊亦庶 四年而崇赦令舉賢良方正有道辟大將軍三司府公車再召比牒傑名早為宰相惟彼數公懿德 覽傳記時覩越書緯術之與年過四十, 都. 不深 子之道研鑽勿替敬愼威儀以近有德顯譽成於僚友德行立於己志, 往來幽幷竞築之域獲覲 故聞命罔從而黃巾爲害萍浡南 玄 後 念耶? | 警疾篤自慮以書戒子益恩曰| 可不深念耶吾雖無紱冕之緒頗 乎在位通人處逸大儒得意者咸從捧 北復歸邦鄉入此歲來已七十矣宿素衰落仍有 乃歸供養假田播殖以媒朝夕遇闊尹擅勢坐黨禁錮十有 吾家舊貧不爲父母昆弟所容去廝役之吏遊 有讓虧之高自樂以論贊 手有所授焉遂 《之功應》 若致聲稱 遺後 博稽大藻粗 亦 失誤案之 有 一、榮於所 然幾以竭 學周秦 依其勖 Æ

圖呼家今差多於昔勤力發時無恤飢寒菲飲食薄衣服節夫二者尚令吾寡恨若忽忘不識亦已

#### 焉哉

經依論語作鄭志八篇凡客所注周易尚書毛詩儀禮禮記論語孝經尚書大傳中候乾象歷又著月卒年七十四遺令薄葬自郡守以下嘗受業者縗絰赴會千餘人門生相與撰玄答諸弟子問五 天文七政論魯禮稱船義六藝論毛詩譜五經異義駿許愼答臨孝存周禮難凡百餘萬言。 疾時袁紹與曹操相拒於官渡令其子譚遣使逼玄隨軍不得已載病到元城縣疾篤不進其年六 五年春夢孔子告之曰「起起今年歲在辰來年歲在已」旣寫以識合之知命當終有頃寢

儒經訓而長於玄常以爲仲尼之門不能過也及傳授生徒並專以鄭氏家法云 疑而莫正鄭玄囊括大典網羅衆家鵬裁繁蕪刊改漏失自是學考略知所歸王父豫章君每考先 所稟異端紛紅互相詭激遂合經有數家家有數說章句多者或乃百餘萬言學徒勞而少功後生 論曰「自奏焚六經聖文埃滅漢與諸儒頗修藝文及東京學者亦各名家而守文之徒滯固

# 九 〇王充 論衡 本性

以 卑識辭讓〔爭奪〕故制禮以適其宜情有好惡喜怒哀樂故作樂以通其敬禮所 制樂所為作者情與性也。 情性者人治之本禮樂所由生也故原情性之極禮爲之防樂爲之節性有

皆善及其不善物亂之也謂人生於天地皆禀善性長大與物交接者放縱悖亂之徒亦論情性與世子相出入皆言性有善有惡兵孟子作性善之篇以爲人性各有陰陽善惡在所養焉故世子作養書一篇。同必子賤與漆雕開風公孫尼子 學人之善性養而致之則善長性恶養而致之則惡長如此則二,有「情」字〕性皆儒舊生著作篇章莫不論說莫能實定周人曰世碩以爲人性有善有惡。 不善日以生矣若孟子之言人幼小之時無有不善也做子曰「我舊云孩子王

蚁 同. 為 舌氏 初; 以 鉴. 誰令悖者丹朱生於唐宮商為 وآاه 云也伴舌食 (眸子焉; 實 矣二帝之旁必多賢矣然而丹朱傲商均虐並失帝統歷世為戒且孟子相 而 非 無親, 由是滅矣紂之惡在孩子之時食我之亂見始 出一种 或黑身形或長或短 也。 幼 知善惡禀之異也二 小之時瞭長大與人接乃更眊也性本自然善惡有質孟子之言情 然 非是莫滅羊舌氏」遂不肯見及長那勝為亂食我與焉國人殺食 心清而眸 而性 |我初生之時||叔姬視之及堂聞 為孩子之時微子睹其不 善之論亦有所緣 子 瞭, 至 心濁而眸子眊人 主老極死,它所緣或 有「告子曰」字」「 生於處室唐處之時可比屋而封所與接者, 仁或義, 不可變易天性然也皆知 善之性性惡不出衆庶 性術 生目輒 其啼聲而還曰「其聲豺狼之聲」 亚 一歲嬰兒 能 聚氏 也; 生之聲孩子始生未與物接,亂食我與焉國人殺食我羊 作趨翔性識詭 無爭奪之心長大之 瞭 家禀之於天 水土 長 器 爲亂 物形 不變故 不同 也。 性 面

Œ

扩

釜

**斯**本

生

髙 文 六

後. 或漸 利 色, 狂 ٠٦٠ 行, 曲 此 生 山。

教成者也。 告子之言亦有緣也詩曰「彼姝者子何以與之」其傳曰「譬猶練絲染之 純 水, 夫 人之性在 一之質故生而 水 可以水喻性猶金之爲金木之爲木也。 無分於東 **一惟上智與下愚** 告子與孟 子之中最 所習焉習善 |子同時其論は 西, 兆見善. 卓 猶 者 A 不移」性 也, 無 惡可察無分於善惡, 而 分於善惡也夫告子之言謂 日 爲 性 垣極善極悪也孔子曰「性却以上可以語上也中人以下不 上智 善, 無善惡之分譬之湍水決之東 有善不善聖化賢教不能復移易也孔子道 習 惡而爲 下愚不 人善因善惡亦因惡初禀天 惡也至於極善極惡非 移, 中人以下不可以語上也。」告子 可推移者謂 政 知告子之言 人之性 相近也習相遠也。」 中 與水同 人 則東決之西 也不善不惡須 復在習 1未得實 、然之姿受 也使 性 也。 則

則 青染之朱則亦」夫決水使之東西猶染絲合之青赤也丹朱商均已染於唐

處 之化矣然而丹朱傲而商均虐者至惡之質不受藍朱變也。

能察己所以受命則順順之謂 陽善惡不相當, 欲玩之長大之後禁情割欲勉勵為善矣劉子政非之曰「如此則天無氣 爲得實然而性惡之言亦有緣也一歲嬰兒無推讓之心見食號欲食之睹好啼 之戲爲唐司馬俎豆之弄爲周聖師稟蘭石之性故有堅香之驗夫孫卿之言未 種樹爲戲孔子能行以俎 性善者不待 惡性也偽者長大之後勉使爲善也若孫卿之言人幼小無有善也稷爲兒以 卿有反孟子作性惡之篇以爲 察 則人之爲善安從生」色陸 而自善性惡者雖能察之猶背禮畔義義挹於善不能爲 豆爲弄石生而堅蘭生而香稟善氣長大就成故種樹 道」夫陸賈知 人性惡其善者僞也性惡者以爲人 賈 日一天 八禮義爲性人亦能察己所以受 地 生人也以禮義 之性, 心陰

Ŧ 充 益

衡

本 胜

者能言康 亂者能言治盜跖非人之竊也の莊蹻刺人之濫也明能察己口

論賢性惡不爲何益於善陸賈之言未能得實

陰者也。一若仲舒之言謂孟子見其陽孫卿見其陰也處一家各有見可也不處 一性性生於陽情生於陰陰氣鄙陽氣仁日性善者是見其陽也謂惡者是見其 董仲舒覽孫孟之書作情性之說曰「天之大經一陰一陽人之大經一情

然者也在於身面不發情接於物而然者也形出於外形外則謂之陽不發者則於石有純有駭情性於陰陽安能純善仲舒之言未能得實劉子政曰「性生而 謂之陰」夫子政之言謂性在身而不發情接於物形出於外故謂之陽性不發, 人 情性情性有善有惡未也失人情性同生於陰陽其生於陰陽有渥有泊玉生

出與不發見定陰陽也必以形出爲陽性亦與物接造次必於是顚沛必於是 典物接故謂之陰夫如子政之言乃謂情爲陽性爲 陰也不緣本所生起帶以

憪 性在 隱 在內不與物接恐非其實不論性之善惡徒議外內陰陽理難以知且從汗不忍不恐仁之氣也卑謙辭讓性之發也有與接會故惻隱卑謙形出於外 與物接恐非其實。

政 之言以性爲陰情爲陽夫人稟情竟有善惡不也。

常 有善惡謂性無善惡是謂人命無貴賤也九州田土之性善惡不均故有黃赤黑 與公孫尼子之徒頗得其正由此言之事易知道難論也。電文茂記繁如 談諧劇談甘如飴蜜未必得實實者人性有善有惡猶人才有高有下也高 之。 下不可高。 之氣 別。 長 自孟子以下至劉子政鴻儒博士聞見多矣然而論情性竟無定是唯世頃 或短至老極死不 中下 或仁或義性術乖也 謂性 之差; 水療不同。 無善惡是謂人才無高下也。禀性受命同一實也命有貴 可變易天性然也余固以孟軻言人性善者中人以 動作趨麴或重或輕性識能也面色或白或黑身形 故有清濁之流東 西 南 北之趨人禀天地之性懷五 不 賤,

王充

绘質

本

性

嵩

道則可以爲教盡性之理則未也。 也; 孫卿言人性惡者, 中人 以下者也,包锡雄言人性善惡混者中人也若反經合

### (題義)

子世碩之徒迄於告子孟子荀子論是無不可以為善者「學而時智」」 昔|孔 當 創 瀏 向,揚 見 而綜 門立数「性」與「 適為 雄諸 盎. **恢貫爲長讀** 詭 一時代思 『人之説 論, 好祖 而折衷於孔子推原性本以為才有高下, 潮之所反 迹 是一篇無異博覽衆家, 前 天道一子頁且不得面聞蓋夫子教人賦是踐履篇實躬行募過論語 漠 陰 時習」「擇善而從, 歷常謂「虛實之分定而後華偈之文滅華偽之文滅則 湯 近也 論性之言皆各有所倚王充比論諸家復參以當世 拞 葕 諸妖 習相還也」及一唯上 (妄之見) 可取也付任持論, <u>\_</u> 為 M 豐高所著論衡 學之功端資乎是自宓子賤漆雕開公孫 · 性有善惡各緣形 力為 智與下愚不移 器以關於 平易淺 近, 虚 所生斯? 細 www 妄 祛 俗 兩則可. 所以 陸賈董仲舒、 爲得 針 礊 知 純 去 中人 憨 當 實。 雖 111-以 讖

以李」故有害處變處異處感處藏處漏處需處龍處道虛器無以斥天人感應之說又有語增

で証券

可參看。

篇增藝增問孔刺孟非韓諸篇以見音人傳說之不盡可信物勢一首破除五行生剋之說尤切均

服其學為魏晉新思潮之所自始。 市肆閱所賣書一見輕能誦憶逐博通百家著有論衡八十五篇今傳於世後漢蔡邕孔融等均深 ○王充、充字仲任會稽上處人生光武建武三年少人太學師事扶風班彪家貧無書日游洛陽 〇世碩 戰國初陳人七十子之弟子著書二十一篇見漢書

遵文志 (志。 顯學儒家有漆雕氏之儒漢書藝文志有漆雕子十三篇。 四漆雕開 **国 密子 賤 名不齊春秋魯人孔子弟子嘗宰單文鳴季而治著書十六篇見漢書藝文** 開字子若春秋魯人少孔子十一歲論語子使漆雕開仕日吾斯之未能信韓非 **国公孫尼子** 亦七十子弟子,漢書藝

楚人為楚莊王之後裔營為楚將威王使略巴及黔中途自王其地 田陸賈 漢初楚人以客從高賦平定天下有口辨嘗稱道詩書著有陸賈新語 文志公孫尼子著書二十八篇 民孟子作性善 孟子七篇無以性善名者此當言孟子道性善 **መ劉文茂記** 00 **莊**蹻 酆同豐豐茂 |戦||國

六三

Ŧ

光

脸 衡

本 姓

六强

日揚雄

字子雲獎成都人

工辭賦又著有太玄法言等書 同意言其麼也文記者篇次為文礼錄為記此版學史過載記言之。

阿三

錢穆 晚漢之新思潮

拘於尊古至其末流弊益彰著。 者能老且不能究其一為一者養先漢已然而後漢為尤甚也故機儒之學用力聲動而溺於迷信 **譤而此風益甚傳注解說之勤亦動辄數十萬言劉歆所謂「苟因陋就寡分文析字頌言碎辭學 驀漢儒說經其功力所注厥有兩途一日「譭緯」一日「傳注」讖緯雜於方士傳注限於師法** 於是有抱革新之思想出其獨見以與習俗時風相抗衡而開思潮之新向者則會稽王充其人也 二者皆利祿之所致也識繞雖有不同然皆原於陰陽為遺儒本色及正孝託言符命光武信重圖 自漢武置五經博士利祿之途人所競趨至於東漢而經學途遠至盛然物極則反事窮則變

王充則對此糊流而下銳利之宣戰書者也其著述傳後者為論衡其自述著作之意則在批

**評世俗傳說以期符於異實其對於當時傳統思想為有力之攻擊者凡四** 

- (一)為反對天人相應陰陽災變之說,
- (一)為反對聖人先知與神同類之說

之點著喜之喜之切而亦不自禁其信之篇則欺人者所以自駁而孔子遂為教主諸書遂爲經典 之學方願漫於一世莫不奪孔子若神明謂其一切前知務造為荒誕之說以媚漢而自重愚者信

自今觀之聖寶同類與神異實之論若為極平常之見地而在當時了今文」博士災異讖緯

(一)為反對尊古阜今之論,

**觀緯邃爲符命則王充之論亦誠不可以已也** 

- (一)為反對專經章句之學,

舉四點誠為漢儒短處王亢能得其癥結施以批導於是視聽一新風角丕變雖亦運會所趨不盡 學者著述之功師所謂鴻儒之篇章英勢力要不可輕視也此外對於儒書儒說世俗迷信一切虚 附) 接壁 晚英之新思樹

以尊古卑今之見守專經章句之業者此則護儒之通病爲智「今古文」學者所同然也上

妄, 知 均 〈影響於當 加 辩 詰; m 時之學術 其 轉移三百年學術思想開後來之新局者則在 界者甚大王 育著潛夫 (論) 仲. 長統 著昌 膏, 退 孔孟 崔實著政論, M 進 貴老輕, 劉酚 ·著 聞 八物志 見 m 重

孔融王粲 氏之新趨則其 刟 正義所以隔民定俗以覺世之迷問而達之於天德者, 落 }風 公俗通義 曹植阮精 人皆一指 魔力之大為 其 八言論 評 時短討 如何矣然考其所論, 行 事皆是以 透物情, 鼓盪 棄章 指 旬 一世為人心 摘 III) 儒生評 則王氏猶非其任其議論之所至每多缺憾, 慕 \_\_\_ 超奇」有王氏之風焉外如蔡邕王朝、 所歸 彈世俗誠已 仰 而 **莫不捨兩** 卓 越, m 開示 漢之舊風慕王 大道標

始 公羊 兩家立 效應故雖深疾虛妄冀悟迷惑而後人之受其影響者轉在彼而 而尤以絕端之「命定論」為甚蓋墨家「 非王氏之論 · 天 人 一說省本 人事王宠! 之說, 有以 助成 TH 烁 之也。 在· 則 過 「從道不 至 正使人爽然失其 其 重心 隨事合黃老之義」一守「自然」 知蔑耳 非命」所以戒人之情儒家「知命」所以勸人之勤, 不用力之意 目, 思辨, 路證 循至於典午清談 不在 験惟 此; 求. 理論 则 III 亦非王氏之 主命定其 之 貫不 國岩 問事 初特 初 無 事 願 亦未 以破 所及

也。

## □ □江統 徙夷論

而猶四夷賓服此其已然之效也故匈奴求守邊塞而侯應陳其不可單于屈膝登孝文軍於霸上及其弱也周公來每九譯之貢中宗納單于之朝以元成之微 當其體也以殷之高宗而應於戶鬼方有周文王而患母昆夷檢狁高祖困於白 畏服彊則侵叛雖有賢聖之世大德之君咸未能以通化率導而以恩德柔懷也。 谷阻險之地與中國壞斷土隔不相侵涉賦役不及正朔不加故日天子有道守 以其言語不通贄幣不同法俗詭異種類乖殊或居絕域之外山河之表崎嶇川 在四夷禹平九土而西戎即叙其性氣貪婪凶悍不仁四夷之中戎狄爲甚弱則 未央望之議以不臣是以有道之君牧夷狄也惟以待之有備禦之有常雖稽類 夫夷蠻戎狄謂之四海〇九嚴之制地在要荒春秋之義內諸夏而外夷狄

江統

從戏論

爪

執 而已。 得入中國或招誘安撫以爲己用故內申網之鴯顚覆宗周襄公要秦遽興 及至周室失統諸侯專征以大兼小轉相 m 邊 城 不 弛 固守爲寇駭殭暴而兵甲不加遠 殘滅封疆不固 征期令境內獲安疆 而利害異心戎 場不侵

乘間 **忠美戏**當春秋時 屬害及濟東侵入齊宋陵虐那衞南夷與北狄交侵中國不絕若綫齊桓攘之存 繼絕口北伐山戎 の義渠大荔居奏晉之域の陸渾陰成處伊洛之間。鄭瞞之 以開燕路故仲尼稱管仲之力加左維之功。速至春秋之末,

橫暴然一世之功戎廣奔卻當時中國無復四夷也。 等始皇之幷天下也南兼百越北走匈奴五嶺長城戎卒億計雖師役煩殷趨賊 |戦: 國方盛自您吞蠻氏晉翦自陸渾趙武胡服開榆中之地秦雄威陽滅義渠之

漢 > 頭而都長安陽中之郡號日三 「輛禹賣雞州宗周豐鎬之舊也及至王莽

之敗,赤眉因之西都荒毀百姓流亡建武中以馬援領隴西太守討叛羌徒其餘

心克腹,之。 惟 侵 1 別, 腹害起肘腋 喪師前後 此 叛, 軍 漢 此所以爲害深重累年不定 中侯 馬賢狃炊終於覆敗。因段 相 以弱寇這 扇動, )漢末之亂, 宗朱龍 一州之戎, 和繼諸戎 屬水 灰篤難 計樂 蜀 妙才討 將五 初之 河 關 東 中殘 療, 營 一時俱發, 元, 空 迻 士於孟 瘡大 房此蓋權宜之計一時之勢非 叛氏 騎都尉王弘 熾。 地, 滅。 至 丽 八遲愈之故哉自此之 [類臨衝] 於 阿 與 興之 交覆沒將守見 (華人雅 貴 者雖由禦者之無方, 津距羌十年之 南 千萬 入蜀 使 初, 自 翼東 掠趙 等後因 與屬 西徂 西 處。 域,發 屠破城邑鄧騰 數 東雍州之戎常爲國 分 偏 疆場· 一拔棄漢中逐徒 之後餘燼 中夷夏俱斃。任尚馬賢 之後, 調 、魏, 羌 處唐突帜關侵 族 將非其才亦豈不以寇發 压 類番 之戎一彼一此。 以爲 所以爲萬 之征, 不盡小有際會 行衞 息, 棄甲委兵。宣興 武都 息中世之 於是 世 及 河內 之利 之種 羌 也 於 颈 且

江

統

**33** 

S

動

大九

者當之已受其弊矣

義下爲盛世永久之規縱有猾夏之心風塵之警則絕遠中國隔閡山河雖爲移 野之積故能爲鴯滋蔓暴害不測此必然之勢已驗之事也當今之宜且及兵威 憤怒之情候隨乘便輒為橫逆而 B居封域之內無障塞之隔掩不備之人收散 士 風始平京兆之氐出還隴右著陰平武都之地廩其道路之糧令足自致各附本 方盛衆事未罷徙馮翊北地新平安定界內諸羌著昌先零罕并析支之地徙扶 侮其輕弱使其怨恨之氣毒於骨髓至於蕃育衆盛則坐生其心以貪悍之性挾 通, 秦稷之饒畝號一鍾百姓謠詠其殷實帝王之都每以爲居未聞戎狄宜在此 也非我族類其心必異戎狄志態不與華同而因其衰弊遷之畿服士庶翫習 反其舊土使屬國撫夷就安集之一找」「晉」不雜並得其所上合往古即叙之 夫關中土沃物豐嚴國上上加以涇渭之流漲其易鹵甸鄭國白渠灌浸相

雖有謀謨深計廟勝遠圖豈不以華夷異處或夏區別要塞易守之故得成其功 暴所害不廣是以『充國子明能以數萬之衆制羣羌之命有征無戰全軍獨剋,

荒疫癘之炎礼瘥夭昏凶逆既戮悔惡初附且款且畏咸懷危懼百姓愁苦異人 號署攻城野戰傷害牧守連兵聚衆載離寒暑矣而今異類瓦解同種土崩老幼 卒羌戎離散心不可一前害未及弭而後變復橫出矣」 答曰「羌戎狡猾擅相 功造事使疲悴之衆徙自猜之髢以無穀之人遷乏食之痍恐勢盡力屈緒業不 同慮望寧息之有期若枯旱之思雨露誠宜鎭之以安豫而子方欲作役起徒興 繁廣丁壯降散禽離獸遊不能相一子以此等爲尚挾餘資悔惡反善懷我德惠 m 來柔附乎將勢窮道盡智力俱困懼我兵誅以至於此乎日無有餘力勢窮道 難者日「方今關中之禍暴兵一載征戍之勞老師十萬水旱之害游饑累

江統

能 西 鍋

於溝壑而不為侵掠之害也今我遷之傳食而至附其種族自使相瞻而豪地之遷必須口質若有窮乏糁粒不繼者故當傾關中之穀以全其生生之計必無擠 轍 禍爲福因敗爲功值困必濟遇否能通今子遭弊事之終而不圖更制之始愛易 聖賢之謀事也爲之於未有理之於未亂道不著而乎德 居者無遷志方其自疑危懼畏怖促遽故可則以兵威使之左右無違也治其死 一散流圖離過未鳩與關中之人戶皆爲讎故可退遷遠處令某心不懷土 得其半殼此爲濟行者以廩糧遺居者以積倉寬關中之逼去盜賊之原除日 之動而得覆車之軌何哉且關中之人百餘萬口率其少多戎狄居牛處之與 也然 剘 我 能 制其短長之命而令其進退由已矣夫樂其業者 不顯而成其次則能 不易事, 也夫 安其

世之寇敵非所謂能開物成務創業垂統崇基拓跡謀及子孫者也。」

夕之損建終年之益若揮覽舉之小勞而忘永逸之弘策借日月之煩苦而遺累

以黃 伐 慮, 爲 呼 贼。 四於是③劉 今百 萬人口之盛過於西戎然其天性聽勇弓馬便利倍於氏羌若有不處風塵之 仍值世喪亂途乘釁而 **遂令入**塞居於漢南數世之後, 呼韓邪送衰弱 則 市殿 泉聽其部落散居六郡。咸熙之際以一部太彊分爲三率泰始之初, 叛者徙其餘 并 一姓失職 州 之域, 起發調其兵部衆不從, 本實 猛 **循或亡叛**, n 孤危, 爲 種始徙之時戶落百數子孫孳息今以干計數世之後必至 內 叛連結 匈 寒 不能 心滎陽句驪, 坂桀惡之寇也**漢宣之世**凍餒殘破 島 大馬肥克則有職齧泥於夷狄能 作鹵掠趙魏寇至河南建安中又使賢王昌去卑誘 自存依阻塞 外廣近者自都散之變發於穀遠今五 次 颠 飘 爱 戾 , 而殺羌渠由是每於彌扶羅求助於漢以討 本居遼東塞外正始 下委質柔服建武中岛南軍于復來降 故 每何熙梁觀戎車屢征。每中平 汽车 图则 不爲變但顧其 。國 内五 刺史出 部之衆戶 裂,後 丘 合為 儉, 叉增 質 其

T

銃

徰

戎

輪

찬프

庶之富貴須夷屬在內然後取足哉此等皆可申諭發遣還其本域慰彼羈旅懷 勢力不成耳。夫爲邦者患不在貧而在不均憂不在寫而在不安以四海之廣土 土之思釋我華夏纖介之憂惠此中國以綏四方德施永世於計爲長。

### 「題義」

失之迹而兩漢經營西北得失以及五胡十六國南北縣極接二百九十年之縣亦可於此鏡之也 漢魏以來移植邊氓未能使之服從王化乃長養豺狼置之閨颺言極警切行文律度頗近楊子雲 惟四夷亂華宜杜其漸乃作此論以警當世時莫能用其後十餘年而有劉淵石勒之嗣篇中 源不受單于朝書雖無其閱閱圖邊之妙而沈善詳贍似又過之。錄之不特以著一 推民師齊萬年僧號稱帝將軍周處等死焉其後左積弩將軍孟觀始討平之江統時為山陰令深 晉初罷州郡兵地方繳弱關隴之地民羌雜處時相構煽恣為寇虐惠帝永熙六年秦產民羌悉叛 代與亡盛衰得 詳述

言江應元。 T. 」賈后廢太子統時為太子洗馬與宮臣等冒禁至伊水拜辭道左悲泣流漣以此獲罪 字應元晉陳留圉人也父祚爲南安太守就性靜默少有遠志時人爲之語曰「 凝然

**羧服鎮服藩服是爲九服** 之外方五百里曰侯服又其外方五百里曰甸服又其外方五百里曰男服以次曰采服衞服蠻服 下獄後為博士尚書郎遷廷尉正永嘉之亂避居城緣以病卒 〇九服 周禮職方氏王畿千里 (1)鬼方 湯未濟「高宗伐鬼方三年乃克之」為「草及鬼方」鬼

**退夷周中世則名之曰獫狁詩作玁狁。** 北方之戎狄黃帝伐薰育一日獯鬻周初太王遷岐周以避其逼王季乃克之即昆夷也昆夷一日 国九譯 周成王時越裳氏重譯來朝此云九譯以汪曾

方一日鬼戎王國維觀堂集林有鬼方考謂春秋隗姓之狄即其裔也

**卿昆夷獫狁** 

皆中國西

所載四方夷狄戎蠻考之侏儒格磔當不止重譯而已或云九譯一如九有九上言其概 周幽王籠褒姒廢申后及太子宜臼申侯怒乃與離八及西夷犬戎共攻幽王殺之於驪 念申

山下西周遂亡。 ①姜戎 周宣王三十九年戰於千畝王師敗績於姜氏之戎姜戎 西或之別種

四歳之後也。 江 햜 N di: 義渠大荔 孤 錀 義集我名居今甘肅慶陽涇州之地奏滅之る置縣故城在今甘肅

可信。 數句、東漢安帝永初元年先零種光氣斷端道大為寇掠帝追車騎將軍鄧騰在西校尉任尚討 阿薩奧斯 楚誘戎蠻子嘉毅之遂益北侵蠻氏潰蠻子處弄晉晉人執之以與楚途滅蠻氏事在宸公四年 醫氏亦成之別種居汝州西南其在茅律者亦曰茅戎會敗王師又與陸凝從晉侵朱昭公十六年 年濟人伐山戎以其病無故三十一年齊侯來獻戎捷其後因聽莊子以和於晉。 臣獲長狄僑如是也或云僑如為鄭瞞之君古防風氏之後守封隅之山是其地去中國絕遠殆未 **九州戎又日小戎。世役於晋亦日姜戎舍敗秦師於慰者後為晋滅。 ◎鄭瞞** 治日元姓之戎。奉晉遷之於中國依隆潭山而居日陸潭之戎地在今河南嵩縣又名日陰戎又日 西北大荔戎在今陝西同州亦為秦所滅今陝西有大荔縣。 鼠 〇北伐山戎 春秋左氏傳昭公十七年八月管荀吳師師滅陸輝之戎以其貳於楚也 山戎亦曰北戎叉曰無終春秋隱九年後鄭桓六年伐齊並見左傳莊三十 河陸渾陰戎 長狄名晉叔孫得 ◎楚吞蠻氏 西戎之居瓜州 念永初

於北地進電三幅東犯趙觀南入益州殺漢中太守董炳。

**國與尸** 易「師或與尸大無功也」

之二年種羌敗騰於冀西先零敗尚於平襄隨畿還京師留任尚屯隴右先零羌旗零遂自稱天子

關之水溉澤鹵之地四萬餘頃收皆畝一鍾漱蹇驟中為沃野無凶年秦以富彊 武使夏侯淵討之淵字妙才十九年與戰大破之遂屠與剛夏進攻抱罕不凉州二十年討張魯兵 千餘里。 医魏武討叛氐 破之明年羌復來犯類與大戰畫夜進攻割肉食雪者四十餘日於是遂至河首積石山出塞凡二 武成姑娘入死亭二年為護羌核尉會候當德何當煎蘭組等八種羌反寇驅西金城塞風將兵大 平自永初元年至此凡經十年馬賢後以在西將軍為東羌先零等所覆沒。 民段類 刺殺策羌零昌(演零之子)會騎都尉馬賢與先零羌戰於宮平大破之別部侵入羌率種降隴右 千石令長並無戰守意多從鄰縣以避之、居任何馬賢 安帝元初四年冬護羌校尉任倫使客 單中侯朱寵將五營士屯孟津詔魏郡趙國常山中山繕作塢候凡六百一十六所羌旣轉盛而二 言戰敗則與八兩歸者多 罷之乃使水工鄭國問語案令臺涇水自中山西抵瓠口為渠並北山東法洛三百餘里渠成往填 出河池又屠氐王魔茂等萬餘人事見魏志武帝紀及夏侯淵傳。⑤鄭國白集,韓忌秦東伐欲 包朱阳泉句 初平十八年馬起在漢陽因羌胡為害因王十萬等叛應超屯與國務 永初五年光入蹇河東至河內百姓聞風態潰乃使北 七七七 ()居對域之內 類字季明

Ħ. 統

徒 35 論

數句 段類 {傳 云「告先容作寇趙亢國德之居金城煎當凱邊馬援遷之三輔始服終叛至今為

已逼處故為禍無窮。 雲中五原 梗遠識之士深以爲憂」又云「久亂抖凉累侵三輔西河上郡已各內徒安定北地復至單危自 西至漢陽 一千餘里匈奴種羌並掩其地是為癰疽伏疾留滯脅下。」此自後漢以 自先零罕开析さ **党之部屬甚雄有先零党有罕党有开党所居地皆在** · 來,

**討擊諸羌甚有威信辛慶忌字子真亦以破羌有功與充國同傳此言子明當指段類類擊** 首二萬六千級遊生口數萬人馬牛羊百萬頭降者萬餘落又擊東羌九百八十戰斬三萬八千六 罕开析支亦曰賜支西戎之一種見禹貢 金城以南漢書地理志天水郡有罕开縣蓋以此二種羌來降曾處之此地因以爲名其後遂統稱 趙充國字翁孫隴西上邽人前漢名將, 西羌斬

也虚固 云「離析」 邊遠 百餘級獲牛馬羊等四十二萬七千五百餘頭為東漢破羌第一名將。 也為聚也安也。 **| 國内五裂** 呼韓邪單于者匈奴虚閭權渠單于之子稽侯御 **| 一部過去鳩,「離過」獨** 

呼韓邪軍于發左地兵四五萬人西擊握術胸襲兵敗握行胸襲自殺是歲神衛四年也時匈奴 權渠死右竇王自立為握份胸鞮單于慈侯彌既不得立乃亡歸爲禪慕左地貴人共立之

**擎單丁烏藉郡尉自立為烏藉單于凡五單于後并合為郅支與呼韓邪兩部** 實王等又立日逐王為屠善單于東發呼韓那時揭王又自立為時揚軍于古與魏王自立為車 多南 單子 來降

乃許之初立簡單于庭去五原 建武中匈奴復分為南 北 兩部南單于襲其顧 西部塞八十里後詔 之號爲呼韓邪款塞求附帝用 許入居雲中又徙居 西河 美稷。 五官中 於是 郎將耿國議 北 地 朔方

一楼。 以 擊之四年叉寇常山中山以西域校尉梁僅行度遼將軍與遼東太守耿夔共擊破之梁覲當 五原雲中定襄歷門代郡綠邊八郡均有匈奴屯部 關東水療人民飢餓途起兵反攻中郎將歐神於美稷多帝還行車騎將軍何熙 靈帝中平元年黃巾賊 起中平四年漁陽 包何熙梁觀 反率鮮卑寇邊 安帝永初三年南單于入朝 副中郎將龐雄 作 梁

局中平

λ. 一腰純

詔

發南

匈

放兵配

崩天下大亂單于 右賢王於扶羅立部衆不服共立領卜骨都侯為單于。 幽州牧劉虞討之各部震恐右部隱落與体著各胡白馬銅等十餘萬人反攻殺光渠單于羌渠子 死: 弟呼廚泉 ¥, 急去 與自被脫 卑 誘質呼廚泉 連兵寇河 內 誘部於扶羅乃止河東於扶羅即前 呼廚泉以兄被逐不得歸國又數爲鮮卑所 包於爾扶羅 於扶羅詣闕自訟會靈帝 趙 劉淵之祖立七年 鈔掠建安初.

七九

Ľ 6

徙

335

謚

窩 ü

朝曹操留之於鄰遺右賢王去卑往監其國分其衆為五部於扶羅子左賢王豹為 王去卑與白波城韓遇等奉迎天子及車駕遷許都乃得歸河原平陽建安廿一年呼廚泉來 左部帥, 豹郎

鲁劉

劉

間之父也。 猛內無 檢途登內都居向驟所都朝獲首廣以千數數年復追宮過沃沒千有餘里至滿懷南諸所誅納八 泰始七年匈奴帥劉猛叛出塞八年春正月監軍何楨 **自成熙** 魏齊王芳正始七年毌丘儉以高向曬數侵叛乃督 **咸熙魏末帝年號時同馬昭為晉王次年同馬炎受魏禪改元漆始。** 惠帝永平四年匈奴郝散反攻上黨殺長吏八月散率衆降馮翊郡尉殺 討匈奴罰猛屡破之其下李恪殺 諸軍討之王宮軍敗破

千餘口

八 O

# 阮籍 詠懷 節錄十七首

夜中不能蘇起坐彈鳴琴海帷鑑明月清風飲我於孤鴻號外野朔鳥鴨北

林。徘徊將何見憂思獨傷心

相忘傾城〇迷下蔡容好結中腸感激生憂思護草樹蘭房〇膏沐爲誰施其雨 二妃游江濱逍遙順風鄉口交甫懷環珮婉變有芬芳猗靡情歡愛干載

怨朝陽如何金石交一旦更離傷

荆杞驅馬舍之去每去上西山趾一身不自保何況戀妻子凝霜被野草歲暮亦 嘉樹下匈成蹊東園桃與李秋風吹飛舊零落從此始繁華有憔悴堂上生

五日

既 籍 歌 國

晋日燮華子,

**受**安慶與龍陽天天桃李花灼灼有輝光兒懌若九春碧折似

**秋霜流盼發姿媚言笑吐芬芳攜手等歡愛宿昔同衣裳顧爲雙飛鳥比翼共躹** £.

夠丹青著明誓永世不相忘。

草朝爲媚少年夕暮成醜老自非王子晉誰能常美好 天馬出西北密來從東道春秋非有託富貴馬常保清露被阜蘭凝霜沾野

多。母李公悲東門蘇子狹三河。求仁自得仁豈復歎咨嗟。 登高臨四野北望青山阿松柏翳岡岑飛鳥鳴相過感慨懷辛酸怨毒常苦

**誰做風吹羅袂明月耀清暉晨雞鳴高樹命駕起旋歸。** 開秋兆凉氣蟋蟀鴫牀帷感物懷殷憂悄悄令心悲多言焉所告繁辭將訴

平生少年時輕薄好絃歌西遊咸陽中の趙李相經過娛樂未終極白日忽

**蹉跎。驅馬復來歸反顧望悉三河資金百鎰盡資用常苦多北臨太行道失路將** 

如何!

一會膏水自煎熬多財為患害布衣可終身寵祿覺足類 ○東陵瓜近在 □青門外連畛距阡陌子母相拘帶五色雕朝日嘉省

樣寒風振山岡玄雲起重陰鳴雁飛南征鶗鴂發哀音素質遊商聲悽愴傷 昔年十四五志尚好書詩被褐懷珠玉。顏閔相與期開軒臨四野登高景 李出上東門北望首陽岑下有宋薇士上有嘉樹林良辰在何許疑霜霭衣

**所思丘墓骸山岡萬代同一時于秋萬歲後榮名安所之乃悟 6歲門子嗷嗷今** 

出

那是時鶉火中日月正相皇朔風厲嚴寒陰氣下微霜歸旅無疇**西**俛仰懷哀傷 徘 一個蓬池上還顧望大樂綠水揚洪波曠野莽茫茫走獸交橫馳飛鳥相

小人計其功君子道其常是惜終憔悴詠言著斯章。 炎暑惟茲夏三旬將欲移芳樹垂綠葉清雲自逶迤四時更代謝日月遞差

13

嬼

八三

八四

徘徊空堂 上仍恒莫我知顧魏平歡好不見悲別離。

念飢如何當路子響折忘所歸豈爲夸譽名憔悴使心悲寧與燕雀翔不隨黃、灼灼西隋日餘光照我衣迴風吹四壁寒鳥相因依。周周尚銜羽蛩蛩 **屬周周尙銜羽蛮蛮亦** 

飛黃鵠遊四海中路將安歸

野孤鳥西北飛鮮獸東南下日暮思親友晤言用自寫。 獨 坐空堂上誰可與歡看出門臨永路不見行車馬登高望九州悠悠分騰

荒淫焉見。至子喬聚雲翔。鄧林獨有延年獨可以慰我心。 **電北里多奇舞濮上有微音輕薄閒遊子俯仰乍浮沈捷徑從狹路備俛趣** 

少。自三陸多秀士。朝雲進荒淫朱華振芬芳高察相追尋一爲。養養衰落下 瀧德長江水上有楓樹林阜蘭被徑路青驪逝駸駸遠望令人悲春氣感我

阮步

THE ALL

中蓋身遙亂世感態萬端託為徵言隱諷以自寫其憂生之趣而已讀者可參考晉書本傳 步兵詠懷詩八十二音昭明文選載十七首沈歸愚謂其反復零亂與寄無端和檢哀怨雜集其

地執没章。 陽城逃下禁」。曰膏沐、詩「豈無膏冰誰適爲客」又「其雨其雨杲杲出日」並見王風伯 夷齊所居言欲從之以避世嗣。 下乃遇二女佩兩珠大如腳雖之卵。 〇迷下蔡 列他傳「江妃二女出游江寝夜甫遇之」韓詩外傳「鄭夜甫將南遊煙運彼漢事臺 輕成獎 漢書李廣傳體「諺曰「桃李不言下自成蹊」」 S 安 陵 與 龍 陽 楚恭王嬖臣見說苑。 登徒子好色赋一臣東家之女嫣然一笑惑 国去上面山趾 西山 母李公……蘇子……

去佩六國相印 也就約日「河南河東河北秦之三川郡古人呼水皆爲河耳寧子以兩周之疾小不足逞其志故 李公李斯也斯被朝屬其子日「公與若復章黄犬出上蔡東門逐發免豈可得乎」蘇子蘇秦 也。 风趙李 爾延年日一 趙漢威帝趙后飛燕也李武帝李夫人也並以善歌

八五

銔

歠

館

八六

城門民間 人盧生求 楚吳為東楚彭城為西楚。 聲北里之舞。 欲飲於河則必頗乃含羽而飲之一置望即邛邛見爾雅。 好 故秦東陵侯秦破爲帝 舞幸 山海經「夸父與日競逐而渴死其杖化為鄧林」 言: 左挟彈右攝丸以其頸爲的, 夫子發受命於宣王繁已以朱絲而見之也發學侯之事其小者也…… 一於二帝 一飲茹溪之流食湘波之 野 **湊門。」章昭註「古仙人也」** 所謂 必危矣王獨不 青門也。 另 王 子 喬 加三河 水套種 \_\_\_ 二颜 見黃雀俯啄白粒仰棲茂樹鼓翅奮翼自以爲與 古仙人名亦日王喬楚詞「臂者王喬之乘雲兮……」 國朝雲 **瓜於長安城東瓜美時俗謂之『東陵瓜』** 謂河東河內河南三郡漢之名邑也。 ⑤東陵瓜 畫遊茂樹夕調酸鹹耳黃雀其 魚左視幼妾右擁嬖女與之颳騁乎高 閔 節囘 高唐賦「妾旦爲朝雲」 6周周 習習 ⑦ 三 楚 電北 韓子曰「鳥有周周者首重而屈尾將 里奇舞 小者也察聖侯因 漢書孟康註了舊名江陵為南 同 黄 雀 蔡之中而不以國家 ) (建 記: 〇青門 人無爭不知 翼國策: 是已 |計使師涓作新 建記: 「始皇便燕 八雅辛諫 漢: 南遊高陂 失公子 田遊林

陶 潛 飲酒二十首 節錄六首

余閒居寫歡兼比夜已長偶有名酒無夕不飲顧影獨盡忽焉復

歡笑爾。 醉既醉之後輒題數旬自娛紙墨遂多辭無詮次卿命談人書之以爲

探結 鼎 所 逍 喪 南 所 以 貴 喪 向 千 敢 , 境 , 內 , 身 , 裁 , 

悠然見南山。

欲辯已忘言。

此中有真意

滑

飲酒二十

當

有酒不肯歐

一生復能幾, **倏如流電鷲**。 但顯世間名。

飛鳥相奧還。 (其五) 心遠地自偏。

当氣且夕佳,

問君何能爾

八七

E. 绑 劇 交 M

一傷雖獨治 

問子為誰與

且共歡此飲 **繼縷茅簷下** 深感父老言。

田父有好懷。

稱心固爲好。 長飢至於老。 吾駕不可回。 票氣寫所 諸 高 高 高 高 高 高 高 高 高 高 高 。 。 (其九)

客養干金軀, 包裹 在, 位,

臨化消其實。 一生亦枯槁。

標葬何必恶? 壓空不獲年,

スス

遠我遺世情。

歸鳥趨林

悠悠迷所留,父老雜亂言 酒中有深味。 挈壺相與至 班到坐松下, 不覺知有我 安知物為貴 敷割已復蘇 (四十基)

(其十二)

在也讀「景翳翳以將入撫孤松而盤桓」可與箕子麥秀之歌孔子龜山之操有同帳焉鍋駝荆 高下哉縣亦託詞自解而已此蓋與登廣武原而数「時無英雄遂命豎子成名」者有同一 **靖節生當季世自以晉室公卿之後沈於下僚不足以扶掖王室拯弗民於水火屈身要志非所能** 可奪志之概本傳謂「不爲五斗米折腰」豈眞爲束帶見區區一督郵差與鄉里小兒爭一日之 安故頹然自放於草野之間樂與田夫野老相周旋飲酒二十章於掩抑之中時時顯示其匹夫不 隱痛

棘之感所謂懷世而

有同然者矣。

踘 滑

飲酒二十

#### 1 e fe 阅 文 第

附

四甲

#### 晉 書 阮籍傳

營證叔父至東郡兗州刺史王昶請與相見終日不開一言自以不能測。 不觸而喜怒不形於色或閉戶視音累月不出或登臨山水經日忘歸博覽季籍尤好莊老嗜酒能 阮新字嗣宗陳留尉氏入也父再魏丞相掾知名於世籍容貌惡傑志氣宏放散然獨得任性

巴去濟大怒於是鄭親共喻之乃就吏後謝病歸復爲尚書鄭少時又以補免。 病足力不彌節吏之召非所克堪乞迴謬恩以光濟舉」初濟恐糖不至得記及然遣卒迎之而騎 存也今籍經鄉上之道,而有其陸獲見探澤無以稱當方將耕於東皋之陽轍黍稷之餘稅負薪渡 撥籌鄒子處於黍谷之陰而昭王陷乘夫布衣章帶之士孤居特立王公大人所以禮下之者為道 翹首後賢抗足開府之日人人自以為掾屬辟書始下而下走為首者子夏在於西阿之上而文侯 太尉 游濟聞其有為才面辟之籍詣都亭奏記曰「伏惟明公以舍一之德據上台之位英豪

九〇

及曹爽輔政召為全軍籍因以病解屏於田里歲餘而爽誅時人服其遠聽宣帝為太傅命籍

爲從事中郎及帝趙復爲原大司馬從事中郎高貴鄉公卽位封關內候徒散騎常侍。

欲為武帝求婚於辯辭醉六十日不得言而止每會數以時等問之欲因其可否而致之罪皆以前 網本有濟世志屬魏晉之際天下多故名生少有全者籍由是不與世事透聞飲為常文帝初

者籍曰「嘻殺父乃可至殺母乎」坐者怪其失言帝由「發父天下之極惡而以為可乎」籍曰: 驢到郡壞府舍屏障使內外相望法合清節旬日面還帝引為大將軍從亭中郎有司言有子殺母 及文帝輔政籍常從容言於帝日一籍平生魯游東平樂其風土一帝大悦即拜東平相籍兼

「為歐知母而不知父爱父禽獸之類也殺母禽獸之不者」,桑乃悅服。

以告籍便書案使寫之無所改竄辭甚清壯爲時所重 必異焉會帝讓九起至贈精勸遣使篇為其部籍內罕志作與語亦使取之見籍方據案醉眠使者 結開步兵廚營人善該有貯酒三百斛乃衆為步兵被尉遗落世事雖去佐職恆遊府內朝宴

で削り 杏 沅 額 Ð

籍雖不拘禮教然發言玄遠口不臧否人物性至孝母終正與人園茶對者求止籍留與決勝

既而飲酒二斗學學一號吐血飯升及將葬食一蒸施飲二斗酒然後臨款直言「窮矣」學弊一

土故以軌儀自居」時人點爲兩得。 號因又吐血數升毀瘠骨立殆致滅怪。農楷往弔之籍散髮箕踞醉而直碗楷弔赔事便去或間幣 一見用者主哭客乃為禮籍既不哭君何為哭」<br />
謄曰「阮籍旣方外之士故不崇禮典我俗中之

乃斷酒挾率造焉籍大饶乃見青眼由是禮法之士疾之若讎而帝每保護之 籍又能為青白眼見禮俗之士以白眼對之及檔喜來思籍作白眼喜不鬱而退喜弟康開之,

|議嫂嘗歸寧||精相見與別或談之||辯曰「禮豈為我設邪」鄰家少婦有美色當壞沾酒寫嘗

廣武觀楚漢戰處數日一時無英雄使豎子成名一登武宇山望京邑而歎於是賦豪傑詩。 哭之蓋哀而還其外坦蕊而內淳至皆此類也時率意獨駕不由經路軍迹所窮輒病哭而反營登 **鉛飲醉便臥其侧隨旣不自嫌其夫察之亦不疑也兵家女有才色未嫁而死籍不識其父兄徑往** 

景元四年冬卒時年五十四。

籍能屬文初不留意作詠懷詩八十餘篇為世所重著達莊論發無為之貴文多不

機自以為得絕墨也然炎丘火流焦邑滅都墨蟲處於禪中面八能出也君子之處域內何異夫蟲 失九州收獨不見羣蟲之處禪中逃乎深聽匿乎壞絮自以為吉宅也行不敢離縫際動不敢出揮 禮是克手執圭璧足曆繩墨行欲為目前檢言欲為無窮則少稱鄉黨長開鄉國上欲圖三公下不 壓若然鳳之音響乎巖谷乃登之嘯也遂歸著大人先生傳其略曰「世之所謂君子惟法是修惟 籍當於蘇門山遇孫登與商略終古及栖神道氣之術發皆不應籍因長嘯而退至半續開有

之處禪中乎一此亦籍之胸懷本趣也。

子禪字長成有父風少為遙達不飾小節籍譜日「仲容已發吾此流汝不得復爾」太康中,

爲太子庶子。

## 附四乙

晉書 陶潛傳

胸潛字元亮大司馬佩之曾惡也藏儀武昌太守濟少懷高尚博學善屬文類脱不羈任真自

一般

晉咨

阮籍原

<u></u>

九四

穿結節瓢屢咨晏如也常著文章自娛頗示己志忘懷得失以此自終一其自序如此時人謂之實 建威參軍罪親朋日聊欲絃歌以為三徑之資可乎執事者聞之以為彭澤令 錄以親老家貧起為州祭酒不堪虛職少日自解歸州召主簿不就躬耕自資遂拖羸族後為鎮軍。 以為號焉閒靜少言不喜榮利好讀書不求甚解每有會意欣然忘食性噌酒丽家貧不能恆得親 |知其如此或置酒招之造飲必蓋期在必醉既醉而退會不客情去留環塘蕭然不敬 鄉鄉之所貴嘗著正柳先生傳以自说日一先生不知何許人不群其姓字宅邊有五柳樹因 楓 雨, 短褐

役奚惆悵丽獨悲悟已往之不讓知來者之可追實迷途其未遠覺今是而昨非舟遙遙以輕嚴風 蓹 事鄉里小兒」義熙二年解印去縣乃賦論去來蘇曰「歸去來今田園將蕪胡不歸既自以心爲形 玩素簡貴不私事上官都遭督郵至縣東白應東帶見之**潛數曰「吾不能為五斗米折腰拳拳** 吹衣開征夫以前路限展光之熹微乃瞻衡宇载於裁齊僮僕歡迎稚子候門三逕就荒松 縣公田悉分種稅日一分吾常際於酒足矣」妻子固請種裁乃使一頃五十畝種穢五十畝

麗麗

丽

而 成 趣門雖設而常關策扶老而流憩時翹首而遐觀雲無心而出岫鳥倦飛而知遠景翳翳其將

留胡為遑遑欲何之官貴非吾願帝鄉不可期懷良晨以孤往或植杖極芸耔受東皋以舒嘯臨清 欣以向榮泉涓涓而始流善萬物之得時感吾生之行休已矣乎寓形宇內復幾時曷不委心任去 以消憂農人告余以春草將有辜乎西疇或命巾車或棹孤舟旣窈窕以尋壑亦崎嫗而經丘木欣 撫狐松而錢桓歸去來今請息交以絕遊世與我而相選復獨言今焉求院親戚之情話樂奉書 賦詩聊乘化而歸盡樂夫天命復奚疑」頃之徵著作郎不號旣絕州郡覲謁其鄉親張野及

所造 詣所之唯至田舍及廬山游觀而 Ē,

周旋

人羊松齡龍選等或有酒邀之或要之其至酒坐雖不識主人亦及然無忤歸醉便反束營有

流

T

関幸非潔志慕聲量敢以王公新軫為榮那夫謬以不賢此劉公幹所以招誘君子其罪不**細** 刺 東王弘以元熙中臨州甚欽遲之後自造焉潛稱疾不見既而語人云「我性不 狎 世因

野亭欣然忘進 也。 弘毎 令人候之密知當往廬山乃造其故人寵遙之等驚酒先於字道要之潛旣遇酒便引酌 風乃出與杭見途歡宴窮日臍無履臥顧左右為之造履左右請嚴度潛便於坐申

例

晉

꽖

隐 舒 僡

腳合度焉弘要之還州閱其所乘答云「素有腳疾向乘籃與亦足自反」乃合一門生二兒共變

交第六

册

之至州而言笑賞適不覺有羨於華軒也弘後欲見輒於林澤問候之至於酒米之絕亦時相贍其

皇上人。 親朋好事或載酒肴而往響亦無所辭焉每一醉則大適融然又不營生業家務悉委之兒僕未嘗 有喜慍之色唯遇酒即飲時或無酒亦雅詠不輟嘗言夏月虛閒高臥北筃之下清風颯至自謂曦 性不解音而畜素琴一張絃徵不具每朋酒之會則撫而和之日「但識琴中趣何勞絃上聲」

以宏元嘉中卒時年六十三所有文集並行於世。

## 三劉勰文の報言

徴聖

足言,泛論君子則云「情欲信辭欲巧」此修身貴文之徵也然則志足而言 宋置折俎以白多文學禮此事蹟貴文之徵也褒美子產則云「言以足志文以 文情信而辭巧適含章之玉牒秉文之金科矣。 煥乎爲盛近喪周代則郁哉可從此政化貴文之徵也鄭伯入陳以 O文辭爲功. 人之情見乎文辭矣先王聖化布在方册夫子風采溢於格言是以遠稱唐世即 夫鑒周日月,妙極機神文成規矩思合符契或簡言以達旨或博文以該情, 夫作者日聖远者日明陶鑄性情功在上哲。一夫子文章可得而聞」則聖

图 多 文心難態

或明理以立體或隱義以藏用故春秋一字以蹇貶喪服戶舉輕以包重此簡言

以達旨也。例詩聯章以積句區儒行經說以繁辭此博文以該情也書契斷決 W の象「夬」文章昭断以 命象「能」 此明理 以立體也 の四象精義以曲隱 例微辭以婉晦此隱義以藏用也故知繁略殊形隱顯異衡押引隨時變通

會適徵之周孔則文有師矣。

Đ

Ħ.

難聞循或鑽仰文章可見胡寧勿思若徵聖立言則文其庶矣。而畫徒事華辭雖欲訾聖佛可得已然則聖文之雅麗固衡華而佩實者也天道 要與微辭借通正言共精義並用聖人之文章亦可見也。包顏屬以爲仲尼飾羽 好異之尤辯立有斷辭之義雖精義曲隱無傷其正言微辭婉膝不害其體要體 備」。書云一辭尙體要弗惟好異」故知正言所以立辯體要所以成辭辭成無 是以子政論文必徵於聖烏稚主勸學必宗於經易稱一辨物正言斷辭則

沙門號 奉敕與懸震沙門同撰經證功畢遂求出家先焚鬚髮自誓敕許之乃變服改名慧地自吾 上觀之此一時代尚為吸收印度文化之初期然其浸漬之功已自不小隋唐以降宗派 什達摩之流演繹經論散動人主朝士大夫靡然風尚高士如陶潛文學如謝靈運之徒亦皆往復 節錄一首以見六朝辭華之勝五胡之民的度文化益由西城東來當時南北俱有高僧如鳩摩羅 齊梁之世劉彦和撰文心職龍五十篇評論古今文章體例及其製作而一本於徵聖宗經此為吾 國有「文學論評」之始前如曹丕典論称揚時人陸機文賦描摹構造習零篇短簡不成著作茲 富涵濡孕育遂啓宋明理學宗傳此又研究吾國學術思想變遷者不可不知之史實也附梁任 於禪院劉勰孤貧畜於僧滿因問通經藏明於佛理都下寺塔及名信碑誌必請勰製文又 愈繁經 國歷史 論

### 【注釋】

佛教之初輸入」一篇可以合看。

言層爲伯鄭入陳非文辭不爲功愼哉! ○文群為 功 左傳鄭子產獻遠于晉晉人問陳之罪子產對之,仲尼曰志有之言以足 〇多文學體 左傳宋人享趙文子司馬置折組體也仰 志文以足

劉

想

文

心瞬龍

高中國交第六册

丽. 意, 百穀草木麗乎土而成文故雖爲文又爲明 辭上古結繩而治後世聖人易之以書契百官以治萬民以宗蓋取諸「夬」 篇哀公問日敢問儒行孔子日遽數之不能終其物悉數之乃留運僕未可終也。年幼不能蒞昨周公以冢宰攝政乃述后稷公劉之化作詩以戒謂之豳風。 每 象謂陰陽老少。 麗也日月麗平天百穀草木麗平土重明以魔平正乃化成天下一項安世日日月麗乎天而成明, 尼 不香 使翠是禮也以爲多文辭注學謂記錄之也。 從事華辭夫何是以上民 口顏閩 可知舉小功不稅則重於小功者其稅可知皆語約而藏該也。 郊五例 見杜預左氏停序注。 〇雅圭 内四象 回舉輕包重 易繫辭易有四象所以示也朱子本義四 漢書匡衛字雅圭成帝即位上疏動 如學總不祭則重於經之服其不 国儒行 田象離 S 象 夹 詩傳周成正立 禮記篇行 易一離, 湯紫

「附正」

梁啟超 佛教之初輪入

外來之佛教曷爲而能融入中國且爲中國所大歡迎耶驗入以後曷爲能自成中國的佛教

耶此答案非求根抵於歷史焉不可也。

今吾所首欲討論者第一為佛教最初輸入年代之問題第二為最初輸入地之問題

而二歲方志莫有稱焉…… 露超無聞者豈其道閉往運數開叔葉乎」據此是證兩漢時人鮮知 代佛教已粲然可觀乃麥稽考證而殊覺其不然後漢書西域傳論云「至於佛道神化與自身意 「漢明帝時始有佛法」此二語殆成為二千年來公認之史實吾人心目中總以為後漢一

列此即當時此教未行一有力之反證故語佛教之初紀元自當以漢末桓靈以後爲斷但前此史 **神之人也其所著論衡對於當時社會流行之思想無一不加以批判矯正獨於佛教未嘗一字論** 有佛宮書地志一無所載學者立言絕未罷引王充者後漢學者中學識最貶博而最富於批評精

**政於為問消息固亦有可窥一二者。** 

其一朱士行經錄稱一秦始皇時回域沙門室利防等十八人寶佛經來成陽始皇投之於緣一 此,經錄本不甚可信此種斷片里轉疑的史實似無徵引之懷舊但最當注意者秦始皇實專

一間 梁啓超 佛教之河洞入

高 rţ. 國

阿育王同時阿育派遣宣教師二百五十六人於各地其派在亞洲者北至俄屬上耳其斯坦,

事非不可能但藉口有之然既與當時被坑之儒同一命運則可謂與我思想外沒交涉也。 南至緬甸俱有確證且當時中印海路交通似已開然則阿育汪所遣高僧或有至中國者其

其二魚豢魏略西戎傳云「漢哀帝元壽元年博士弟子秦景憲從大月氏王使伊存口受浮屠 盛之地則月氏使臣對於佛教有信仰而我青年學子之懷抱新思想清從而問業亦意中事 經二此事在歷史上雖為孤證然其時大月氏王丘就卻正征服罽賓而罽賓實當時佛教極

但既無著述亦無傳授則影響固不及於思想界耳。

其三後漢書楚王英傳云「英晚節更喜黃老學爲浮屠齋戒祭祀永平八年詔命天下死罪皆 入綠廳英……奉送綠帛贖您……詔報曰『楚王誦黃老之徽言尚浮屠之仁慈潔蹙三月。

為正史中最古最真之佛教掌故中國人信仰佛教見於藏籍者自當以英為首然以帝子之 與神爲誓何嫌何疑當有悔客其還贖以助「伊滯塞」「桑門」之盛饌因以班示諸國。」此

拿而熙其教則在社會中先已植有相當之根柢可知故教義輸入不得不溯源於西漢之季

其四後漢書選指傳載極帝延熹七年楷上疏云「聞宮中立黃老浮屠之祠」此語見諸奏隨

必為事實無疑帝王奉佛蓋自此始此蓋在水平百年後矣。

掌故根本祓除庶以察思想進展之路不致歧謬也 經即當時所譯魏晉後之洛陽白馬寺即當時所建甚者演爲釋道兩教競技劇譚謂佛教緣此盛 虛構其源蓋起於晉後釋道鬩爭道家揑造關言欲證成佛教之晚出釋家旋采彼說展轉附會誅 之人所歷之地密存之事無一從同而矛盾罅漏隨處發現故以吾之武斷直謂漢明求法事全屬 文體案諸經錄皆可斷為兩晉間人作絕非漢時所有至於各書關於茲事所紀載其年月其所遣 弘京邑雖然試稍用嚴正的史識一繩之則茲事乃支離不可究詰蓋當時西域交通正中絕使節 **張吾軍兩造皆郷曲不學之人盲盲相引其先後塗附之跡歷然可轉治佛學史者須先將此段爲** 往返為事實上所不可能即茲一端則此段史蹟已根本不能成立其所根據之四十二章經察其 漢明之永平求法武大略謂明帝威夢金人遣使西域費還經像創立寺宇今藏中四十二章

(附)梁啓超

**帶散之初輸入** 

渡而不自知蓋漢代黃支郎大唐西域記中西印度境之建志楠羅國(Kanchipura) 時以廣東 初根據地不在京洛丽在江淮遊武帝刻意欲從蜀澞通印度卒歸失敗然不久實已由海道通印 自應僧會入吳乃為江南有佛教之始其北方輸入所取途即西域陸路也以漢代與月文罽屬交 通之跡考之吾固不敢謂此方面之灌輸絕無影響但學耍言之則佛教之來非由陸面由海其最 **今當研究佛教初輸入地之問題**: 向來史家為漢明求法所東縛總以係改先盛於北部

游道凡此省足證明兩漢時中印交通皆在海上其與商方佛教之關係蓋可思也。 楚王英奉佛固恩個人信仰然其受地方思想之意染蓋有不可誣者我國南北思想南系統,

之餘開合補為海行起點以彼土之已程不為終點買船轉相送致自爾以來天竺大秦貢獻,

時由來久矣西漠初淮南王安受封故楚與其池學者際飛字尚輩壽論成淮南鴻烈解傳於个集 **陇國未大文學家屈原其思想之表現於遠遊諸篇者亦與忠莊發相近蓋江淮間學風與中原劉** 傳已有遺膏為後世道家所確老莊藉貫以當時論固南人也其治學則尚談玄其論道則慕 在先秦本極著明北方孔墨之徒雖歐義有異同然其重現世貴實行則一南方自楚先君獸熊相 出亚

學後大遷其人於江淮此後百數十年中學准問交通當甚盛故渡海移植之佛教旋即播蒔於楚 解固其所也中印交通區組本在廣東但其時勢人太蒙昧本能任此高向教理之媒介漢武平南 道家言之大成焉然則在全國各地方各民族中惟江淮人對於佛教最易藏受對於佛學最

鄉此事理之最願者而楚王英奉佛即此種歷史事實並有力之暗示 Ш.

壁宇由人之迷信然以歷史家眼光觀之謂其不受社會環境幾分之示唆焉不可得也。 曹操同時其人為兩人其所治地為南上其時佛塔之建造佛教之雕迹佛徒之供養如此奢麗此 下為重複……作責金塗你……每洛偷觀多設飲飯布席於路其有就食及觀者且萬餘一融與 尤有一事當注意者後遊費陶縣傳稱「丹陽人產融在餘州廣慶間大起浮屠寺上異金盤,

為佛教理論的輸入者不得不首推安世高世高為譯經之第一人其書傳於今者其偽合計尚三 楚王英前後之佛教度不過極粗淺之迷信譚耳於後此数宗之建設不能謂有多關係其實

高在廣州在豫章在荆州在丹陽在會膽皆有選跡淮以北則無有且為高義譯者實臨淮人嚴佛 十餘種其為中國佛教開山之祖固無待言舊說皆謂此高譯業在洛陽然按諸高僧傳本傳則世

附)辣啓題

佛教之初輸入

關以吾之武斷竟欲謂高譯諸經皆南方也倘以上所推測不甚謬則我國佛教實先從南方得有

根據乃展轉傳播於北方與舊籍所傳者適得其反矣。

據上所述則佛教實產育於老莊學派最發達之地思想系統聯絡之跡隱然可尋故永平韶

書裏楷奏議皆以寅老浮屠並學蓋當時實認佛教為黃老之支與流爲也其廚為大國則自魏晉

·以後耳。

然則 北方佛教果以何時始發展耶吾所揣測則翻譯界第二座明星支婁迦藏實其禮觴藏

每起聯想覺其易入讀識書不易索解但覺其非我所固有吾於初期兩大譯家覘我民族 以漢靈帝時至洛陽各書記載皆無異說其蹇譯者孟福張蓮皆洛陽人更足爲其譯業在北之鐵 證即以翻譯文體論世高略採意譯法其文較華支讖純採直譯法其文極撲讀高書則與老莊學 阿種氣

國 歐人分印度佛教為南北宗北宗指海濕羅羅健陀羅所傳者南宗指露蘭所傳者因習聞中

佛数出西域途指為北宗所行歐人此種分類吾本不以為然但即如彼說吾國亦兩宗兼承海

時哪爛陀派所誦習也故初期兩譯師實足爲兩宗代表也屬吾於兩宗之說素不必折但藉此驗 通傳南陸通傳北而南宗之來且 觀北為 登焉以現存譯本 為世高所譯 皆阿倉中單品及上座部 所傳禪定法其與楊蘭之巴獨藏經同一系統甚明支殿所譯皆華嚴般治寶積中單品大乘最昌

時代先後明彼我思想騈進之狀況而已。

各宗派之能紛呈其特色以光飾我思想史亦未始不由此也。 哲學的色彩北入信仰为堅南人理解力強北學尚專篤南學尚調融在在皆足以表風氣之殊而 兩晉以降南北皆大師輩出但衡大勢以相比較北方佛教多帶宗教的色彩南方佛教多帶

唐貞觀問許景教徒阿羅斯立大奏寺事同一律蓋我國歷代相傳「懷柔遠人」不易其俗」之政 策也至於本國人之信仰則尚加以限制壓代三寶記卷三年表中於魏甘露五年條下注云「朱 漢初傳其道唯聽四域人得立寺都邑以奉其神其漢人皆不得出家魏承漢制亦循前 佛教在漢代雖漸得一部分人之信仰然正式出家循為功令所禁存堅時著作郎王度奏云 軌」此與

<u></u>士行出家漢地沙門之始」甘露五年下旺晉之篡魏僅四年耳則謂此禁至晉始開焉可也要之

問一案唇題

**你教之初輸入** 

凾

交第六册

可云已極光大而本章所考證指常為事但吾忍不信此書為漢人著述故未敢以此違易吾說也 為中國人產塔差錄之始朱土行為中了人出家之始初期佛門掌故信而有徵者不出此矣。 最後尤有一事管置辯者即所能本子斑惑論也此書舊題漢年融撰者不謬者則漢代佛教,

秦景遠為中國人語佛經之始楚王英為中國人配佛之始嚴佛調為中國人蹇譯係絕之始等融

# 四 劉知幾 史運 二體

此蓋荷悅張璠邱明之黨也班固〇華嶠子長之流也惟此二家各相矜尚必辨載筆之體於斯備矣後來繼作相與因循假有改張變其名目區域有限孰能踰 尚書然世獨淳質文從簡略求語備體固以關如既而邱明傳春秋子長著史記 其利害可得而言之。 一五之代書有典墳悠哉邈矣不可得而詳自唐處以下迄於周是爲古文

當衝要者必肝衡而備言跡在沈冥者不枉道而詳說如日絳縣之老自杞梁之 事形於目前理盡一言語無重出此其所以爲長也至於賢士貞女高才備德事 妻或以關晉哪而複記或以對齊君而見錄其有賢如柳惠仁若顏囘終不得彰 表春秋者 緊日月而為次列時歲以相續中國外夷同年共世莫不備載其

쫢

知證

**建** 

工、體

\_\_\_\_

短也。 其各氏顯其言行散論其細也則繼芥無遺語其粗也則邱山是棄此其所以爲

紀及編次同類不求年月後生而擢居首帙先輩而抑歸末章遂使漢之賈誼將 遺漏逮於天文地理國典朝章顯隱必該洪纖靡失此其所以爲長也若乃同爲 楚屈原同列魯之曹冰與燕荆軻並編此其所以爲短也。 一事分在數篇斷續相離前後屢出於高紀則云語在項傳於項傳則云事具高 考茲勝負互有得失而晉世干竇著書乃盛譽邱明而 , 史記者「紀」以包舉大端「傳」以委曲細事「表」以普列年爵「志」以總括 深抑子長其義云

以廣之然國語之外尚多亡逸安得言其括囊靡遺者散向使邱明世爲史官皆 乎案春秋時事入於左氏所書者蓋二分得其一耳即明自知其略也故為國語 「能以三十卷之約括囊一百四十年之事靡有遺也」尋其此說可謂勁挺之詞

像左傳也至於蘭漢之母嚴君平鄭子真後漢之母郭林宗黃叔度の晁錯董生

悦厭其迂闊又依左氏成善翦截班史篇才三十歷代褒之有踰本傳然則班荀 單失力者矣故班固知其若此設「紀」「傳」以區分使其歷然可觀綱紀有別荷 恡, 身隱位卑不預朝政或以文煩事博難爲次序皆略而不意斯則可也必情有所 之對策。巴劉向谷永之上音斯並德冠人倫名馳海內藏洞幽顯言窮軍國或以 以自于紀日宋書有餘沈而分爲日義略各有其美並行於世異夫合升之言唯 體角力爭先欲廢其一 不加刊削則漢氏之「志」「傳」百卷件列於十二一紀」中將恐碎環多蕪の闌 固亦難矣後來作者不出二途故の晉史有王處而副

四地

守一家而已。

中國歷代史家以「 編年 一與「紀傳」二體互濟其用各有所長來各有所短子玄此論, 可謂明

椒

定逝

二艘

見然以今日眼光觀之斷代成書終燒到災史之本體非關一朝一代之與亡而當為整個民族國

**屿以一姓之與衰自為起訖國祚短者者南北朝南有宋齊梁陳諸書北有後魏北齊後周諸書一** 家社會文化遷變升降之迹此今古史觀之不同故其機杼自當大異舊時史法自班固漢書以降,

事一人重見沓出冗濫猥瑣最爲可厭卽廚史北史仍嫌賅舉未盡時有疏漏沓宂之處又未能免 (新舊五代史同有此弊)故職中國史者以為一部二十四,史無非帝王家譜此舊史「紀傳體」

較悠久者其後續通鑑再續通鑑作者不乏其人雖未能延續至今然初學治史不能不取資於是。 之可養者也可馬温公資治通鑑上溯三家分晉訖於唐末五代比之荀悅漢紀可謂國史編年之

惟通鑑作者自比於張九齡之上宮明皇以千秋金鑑錄終是皇帝教科書章法不必為史面作史 此又舊史「編年體」之可義者心讀者者有志研求國史當先從糾正史觀入了建立新史學之

非二千年前劉子玄之史識可以卒事者吾人讀此文認其爲史學家之先導者江河之始於濫觴 科學方法根據舊時史實重新鑄造則今日最大之要求莫過於先有一部較完整之中國通史此

可心。

以禮聘子與子與不屈君平卜筮於成都市人有邪惡非正之向各因勢導之以善日闔數 ĮĬ. 日華電 郊宮子親最之獲紀梁齊侯歸遇此梁之妻於郊使用之僻日『殖之有罪何唇命為若免於罪獨 矣武之罪也」與之田使爲君復陶。 者絳縣人或年長矣無子而往與於食有與疑年使之年曰「臣生之歲正月甲子朔四百有四十 以漢記原禮經然有改作之意會以臺郎典官制事得偏觀秘無遙就其結為紀典傳譜凡九十七 有先人之敝廬在下奏不得與郊界。」齊侯吊諸其室。一杜注「紀梁即紀殖」(四殿君平鄭子 五甲子矣」東走問之朝師曠日一七十三年矣」趙孟召之而謝過焉曰「使吾子辱在泥途人 卷改名後漢書文質事實有遷固之規。 前漢書王雲學鮑傳錄「谷口有鄭子真圖有嚴君平皆修身自保成帝時元異大將軍王鳳 自簽則問肆下巖揚隨著霄甚稱此二人。一 晉書華表傳「法子觸字級殿元康初為內臺中書散騎著作門下撰集皆典統之初屬 日祀梁妻 □絳縣老 軍郭林宗雲极度 左傳襲二十三一齊侯襲萬把殖藏甲宿於萬 左傳襲三十年晉悼夫人食與人之城祝 後漢書郭太傳一太字林 人得百

劉知

盐

赴涧

二級

宗, 111 憲字叔提父為生 展遊於洛陽見河南尹李膺後歸鄉里與膺同母而濟衆賓以為神仙焉舉有道不應。 醫題州荀淑遇憲於遊族, 與語移日旣而至袁閎 所, 曰: 7 子 國有顏子

林宗目『 奉高之器譬之汎濫病而易挹叔度汪汪若干頃波澄之不淸淆之不獨不可量也。 漢書最錯傳一錯為人附直刻深孝文時拜太子家令號為智靈後韶舉賢

天子以爲江都相。 舒廣州人少治春秋孝景時為博士下帷講誦三年不窺園武帝即位舉賢良文學三問仲衍三對。 學士錯在選中上親策之以明國體通人 民晁董對策 田向永尚書 漢書楚元王傳「向字子政本名更生元帝初為宗正外 戚 事能直言王道之要對策惟錯爲高第一董仲舒傳「仲 良文

許更放縱宦官宏恭石顯弄權乃上封事諫成帝即位顯等服辜更生更名向召拜中郎數奏封 禄大夫時上無繼嗣政由王氏向上封事簽 諫。

切 字子雲博學經書為太常丞敦上疏言得失後為刺史奏事京師, **の開單** 天子召見歎息以為中墨梭尉」谷永傳「永

渙散不振器之意虛照鄰釋疾文云「草木扶疏兮若此獨關驛兮不自勝」疑

#### **5** 1 (附六

卷。

⊜裴略

即裹子野朱略。

中國史學之成立與發展

中國史學的成立與發展最有關係的有三個人一劉知幾二鄭樵三章學誠他們都各有專 附近政路超 中國史學之及立與發展 五

刨 此二字之別寫也 殉王虞 晉書王隱傳「隱字處叔父銓有著述之志毎私錄晉事及功臣

娩。□徐沈、書錄解題□宋書本何承天山謙之蘇寰生所撰至徐爰勒爲一史起義熙迄大明。書寰字伶升祖統吳≊武將軍寶以才器召爲著作邸領國史著晉紀自宣迄愍凡二十卷直而能 傳「預字根寧」唐藝文志王隱晉書八十九卷廣隨晉書五十八卷 自永光以來闕而不補」梁書沈約傳約字体文吳與人高祖勛業既就約當拍其端曰「今不可 行狀未就卒元帝召繼為著作郎令撰晉史時著作郎虞混私撰晉書數訪於隱所聞見廣」虞預 □徐沈、書錄解題□宋書本何承天山龍之蘇寰生所撰至徐爰勒爲一史起義熙迄大明。 〇干紀 即干實晉紀晉

以淳風期萬物攀龍附鳳者莫不云明公其人也高祖受禪為尚書僕射卒諡曰「隱」著朱書百

論史學 劉知幾有史通鄭牒有通志總序及二十略史序章學誠有文史追義及湖北通志永

濟志亳州志和州志各序例此三人要把史學成為科學那些著作有很多重要見解我們要研究 史學的發展和成立不能不研究此三人此三人的見解無論誰都值得我們專門研究現在

注重他覺得作史的人不單靠搜集史料而已史料靠得住靠不住更經過很精嚴的審查才可用。 由許多人合作他感覺這很不行應該由 明他的見解雖不見得全對但他所批評的有很大的價值(一)史學體裁那時雖未備而他考釋 只能 很完全每種如何做法都引出個端緒這是他的功勞(二)他當代和 史官身受官修合作不能成功的痛苦所以對於這點發揮得很透微(三)史料的審查, 簡單的講些 先講劉知幾 一他們 的特點把歷 的特點 何 史各種體裁分析得很精細那種最好某種 一個專家拿自己的 **眼光成一家之言他自己** 以前史的著作偏於官修 如何做法都講得 傲 .7 一他最

不過舉例而已未及作專書辨偽而且他的懷疑也許有錯誤處不過他明白告訴我們史事不可

不敢懷疑的他敢懷疑自論語孟子及諸子他都指出不可信

的

證據來但他

子很大前人所

輕信史料不可輕用這是劉知幾所開最正當的路其他工作還很多學其著者有此三條。

破歷史跟着皇帝的觀念歷史跟着皇帝是不妥當的歷史如長江大河截不斷要看全部鄭樵主 鄭樵成續最大的(一)告訴我們歷史是整個的分不開因此反對斷代的,主張做通史打

包攬在史學範圍以內(三)他很注重圖譜說治史非多創圖表不可他自己做的書表很多表式 更的範圍放大了許多我們打開二十路一看如六書七音氏族,夜隱圖譜從未收入史部的他都 要工作在做通志雖未成功或者也可以說是已失敗但為後學開一門徑也是好的(二)他把歷

**勘很有新創圖雖沒有做多少但提倡得很用力——這三點是鄭樵的貢獻。** 章學誠可以說截至現在只有他配說是集史學之大成的人也許有比他更大的發展但有

系統的著作仍以文史通義為最後一部他的特色(一)他主張史學要分科以為做一國史尤其

中央的左史右史還看重地方的小史史的基本資料要從各種方志打底子從前做史專注意中 如中國之大決不能單壽中央政治要以地方史作基礎所以他對於古代歷史的發展不單看重

央政治的變遷中央政府的人物中央制度的沿革章學誠把歷史中心分散注重一個一個地方 附)梁啓超, 中國更學之成立死發展

官地 的 厖 應各把地 已講得後清楚他專提倡保 史須合起各地方志才可成為異有價值的歷史史官做史須往各地搜羅文獻即 方文獻搜羅方志 存史料的方法他以爲史部 與歷史價值是相當的〇二)他不注意 的範圍 很廣, 更 一科的審 如六經皆史 查和 别 自己非史 擇因為

保存 這種 家方志都依他的方法歷代史料必不致缺乏他以爲保存史料 州縣各設專員關於這種制度和方法他講得很精密關於史料的總類 的方志常分志掌故文徵三部「志」是正式的史書「 什麽地方都是史料可惜極易散失所以主張中央和地方都應有保存史料的機關中央攬總府 機關。 史料 集更料隨時加以審查而保存之以供史家的探討至於如何別擇如何敍述各家的做法和 從前 的機關不相干關於這一點可 有 所謂皇史废實錄 館舞 以說是章學誠的重要主張在中國 也 可以說是保存史料 掌故 一及「文徵 用的章學誠 的機關須用有更學 一保存原始 也有條理的駕馭他所作 以為 直到 不行, 現在 常 史料, 識的 因 還 爲 倘 那只 使各

能保存中央這

料各種都得保存實在是章學誠重要發明這種辦法在中國不過一種理想未能實行在外國也

一部分的史料至於正史以外各行政官都有機關範圍又很大不單保

存政治史

做不到就有博物院及圖書館負了一部分實任而已章學誠把他看做地方行政的一種一層一

歷史方面去做史家的人要在歷史上有特別見解有他自己的道術拿來表現到歷史上必如此 也不精密我們儘可補充改正(三)他主張史家的著作應令自成一家之言什麼學問都要納到 過去的事蹟一定可以保存很多但他的辦法也未完備所保存的只是紙片沒有一點實物方法 上去最高有總機關管理分地方分科中央分部繁重的很要把這種劃一的幸產通行起來,

同的 近德國才有幾個講歷史哲學若問世界上誰先講歷史哲學恐怕要算章學誠了。 哲學的此則所謂歷史哲學為劉知幾鄭樵所無章學誠所獨有即以世界眼光去看也有價值最 地方他做史也單般事而須表現他的道術我們看文史通義有四分之一或三分之一是講

才可稱為史家所作的史才有永久的價值所以關於史學意義及範圍的見解都和前人沒有相

的貢獻第一點史與道的關係第二點史與文的關係。 以上把三個人重要之點略講了講還有中國普通相傳下來的歷史觀念三個人都有相當

中國史家向來都以史為 種表現道的工具孔子以前不知如何春秋即已壽微言大義

中國电學之成立與發麗

仲舒說: 該 遠同馬光假資治通鑑所求得事理標準所以可供後 何才可富國如何才可利民水利如何與田賦如何定至今仍不失其為標準至於應用政治的方 效力。從前案始皇到清宣統政治環境及行為沒有多大變遷所以把歷史事實作為標準相 同 個 有所以很值得我們注意明道可分兩種一明治道二明人道明治道是借歷史事實說明 題古今之變成一家言。 起來看古人如何應付事物如何成功如何失敗指出如何才合理如何便不合理這種若給 讀之可以益人神智」讀資治通鑑就夠不上關於這一點現在一天一天的少有適用但仍有 人的關係所 為名詞可以叫做「事理學」 加 何離出歷史的與衰成敗治亂的原因令後人去學樣明人道若從廣的解釋是把史實羅列 一效也不能說與從前一樣有效派可以說效力減了許多各門的條文許多還可應用如 春秋文良數萬其指數千」司馬遷史記自序和報任安書都說「亦欲以究天人之際 以事理學很發達資治通鑑便是事 」此種明道的概念幾千年來無論或大或小或清楚或模糊沒有 西洋人注重人同物的關係所以物理學很發達中國人注重人 理學的代表善言人的事理所以向 人資鑑就因這個緣故現在雖不 能 來稱贊他 政治應 一家沒 說 此種 他

法對付外交的手段從前確很有標準現在因環境變遷政體改易就無效力縱使有也很 人的素秉我們不能放鬆的至於窄義的人道方面褒貶善惡從前的史家看得很重面劉知幾鄭 道方面如此人道方面到現在到將來從前的事理標準仍很有效這點注重明道的精神是中國

曾樹之成 遇困 反 草風氣盛萬難而不退轉館一羣書獃子自己組織了無形的圖體抗起大專來做各省不幫他而 注重洪楊之亂如何起會胡如何去平定他其實我們讀歷史要看他們人格如何每事 **樵章學誠看得很輕前述的記載史事以為後人處世接物的方法則各派史家皆如此** 人對此也很注重即非史家亦很注重譬如曾國密胡林翼的功業偉大者依外國 加以掣肘他們以一羣師友感邀義憤竟然成功此種局面在中國史上是創見我們要問爲什 上難如何 單簡 說這 功已成過去知道又有何用處我們讀史看會胡如何以天下為己任, 打破未做之前 種態度就是把歷史當做「學做人」的教科書劉鄭章三人對此點很注重其 如何準備這一點比知道當時呆板的事實還要重要洪楊之起滅及 如 史家的眼光只 何豐 如何對付, 練 X 分改 餘谷

麼

加

此,

此即

A

道

學專理學

的研究看歷史的目的各有不同若為了解洪陽之凱當然注

三重與

附一黎春盛

中國皮學之民立與發展

律 的 眞 相 和 結果者爲應付世事修養人格結交朋友的關係則不可不注重人與人相與的方面。

中國 史確不 中國史注重人的關係尤其是紀傳體近來的人以爲這種專為死 如此做傳乃是數人以應世接物之法誠然有許多事實合了時代性可以省略但大 人做傳記毫無益處其實

家眼光和手腕如何史書的價值也隨之而定, 個人所做的事若含時代性則可以省略若不含時代性在社會上常有則不能不注重這要看史 部分不含時代性所以中國史家對於列傳的好不好與將來有沒有利益很有斟酌不肯輕懈 總說一句這種以史明道的學術之發達及變

遷為研究中國史學所不可不注重之點在外國是沒有 其次史與文的關係中國人看得很重孔子已說「文勝質則史」」史體與之有重要的關係, 的。

全書如何組織才算適當劉鄭章三家講得很多旁人亦講得不少一篇文章如何組織劉鄭章三

有所本實在一部分自前人一部分還是他自創如辯敍事方法從前做傳者敍個人他可常常以 家講得很多韓愈柳宗元一般文人也講得不少章學賦做文史通義文和史在一塊兒講關 ~如何 做法章氏有許多特別見地雖其所譯方法所作體例我們看去似係他自 [創他卻]

但可以章學誠爲一結束。 所不敢參雜的諸如此類對於文的史史的文發揮得很透徹這種辭史與文的關係往後很發展, 事做傳名如湖北通志檢存稿非人的傳有許多把人的零含在一起又傳中有表也是前人文裏

## 五 韓愈 諫迎佛号表

代尤促惟梁武帝在位四十八年前後三度捨身施佛宗廟之祭不用牲字畫日帝在位總十八年耳其後亂亡相繼運祚不長宋齊梁陳元魏已下事佛漸謹年 王在位百年此時佛法亦未入中國非因事佛 年壽所極推其年數蓋亦俱不減百歲周文王年九十七歲武王年九十三歲穆 其後殷陽亦年百歲陽孫太戊在位七十五年武丁在位五十九年書史不言其 黃帝在位百年。年百一十歲少昊在位八十年年百歲顓頊在位七十九年年九 食止於菜果其後竟爲侯景所逼餓死臺城國亦尋滅事佛求福乃更得禍由 八歲帝舜及禹年皆百歲此時天下太平百姓安樂壽考然而中國未有佛也。 臣某言伏以佛者夷狄之一法耳自後漢時流入中國上古未嘗有也昔者 而致然也漢明帝時始有佛法明

此觀之佛不足事亦可知矣。

奔波棄其業次若不即加禁遏見歷詩寺必有斷臂續身以爲供養者傷風敗俗 合更惜身命焚頂燒指百十爲鑿解衣散錢自朝至暮轉相傲效惟恐後時老少 惑難曉苟見陛下如此將謂眞心事佛皆云天子大聖猶一心敬信百姓 愚, 聞陛下令羣僧迎佛骨於鳳翔御樓以觀昇入大內又令諸寺遞迎供養臣雖至 觀臣當以爲高雕之志必行於陛下之手个縱未能卽行豈可恣之轉令盛也个 **士庶設龍異之觀戲玩之具耳安有聖明若此而肯信此等事哉然百姓愚冥易** 武數千百年已來未有倫比卽位之初卽不許度人爲僧尼道士又不許創立寺 宜, 必知陛下不惑於佛作此崇奉以而福祥也直以年豐人樂徇 推闡聖明以效斯弊其事途止臣當恨焉伏惟口睿聖文武皇帝陛下神聖英 **谪** 配始受隋禪則議除之當時羣臣材識不遠不能深知先王之道古今之 人之心為 何 京都 人,是

韓 愈 諫迎你甘丧

顷 ė 事 文 蒙 也, 六

陛下容而接之不過宣政一見禮賓一設賜衣一襲衞而出之於境不令惑衆也。 先王之法服不知君臣之義父子之情假如其身至今尚在奉其國命來朝京師, 傳笑四方非細 機之物親臨觀之巫祀不先姚茢不用羣臣不言其非御史不舉其失臣實恥之。 舌之諸侯行弔於其國尚令巫祝曰先以桃茢祓除不祥然後進弔今無故取朽 況其身死已久枯朽之骨凶穢之餘豊宜令入宮禁孔子曰「敬鬼神而遠之」 乞以此骨付之有司投諸水火,永絕根本斷天下之疑絕後代之惑使天下之人, 知大聖八之所作爲出於尋常萬萬也豈不盛哉豈不快哉佛如有靈能作禍樂, 凡有殃咎宜加臣身上天鑒臨臣不怨悔無任感激怨悃之至謹奉表以聞。 夫佛本夷狄之入與中國言語不通衣服殊製口不言先王之法言身不服

其居, 時行 精深之學理有擢陷廓清之功也張籍營責其排釋老不能著書者孟軻揚雄之垂 場借夫憲宗惡其言無憚忌繼之以貶逐而愈亦未敢始終昌言排佛以撄天下人之怒也。 惡佛法之棄君臣去父子禁相生相養之道以趨其清淨寂滅耳關之之法惟「人其人火其書廣 無傳於後世故懷然以道自重其關佛老也並自比於孟軻之距楊墨然求愈之所以關佛者 之間入主出奴使聞道者不復知有仁義道德之本眞而堯舜禹陽文武周公之所以治天下者卒 冀有威悟表入帝大怒以爲狂妄乖謬不應以事佛卽致天促爲言持示宰相將抵以死罪盡度極 **懲宗元和十三年十二月遣使者往鳳搦迎係骨入禁中三日乃送佛爾王公大人奔走膜拜至為 搴請少寬假乃貶愈潮州刺史愈營作原道以為周道衰孔子歿火於秦黃老於漢佛於晉魏梁隋** 夷法灼體商委珍貝騰沓道路時韓逾方以佐遷度討吳元濟功遷刑部侍郎開而惡之遂上此表 明先王之道以道之鰥寡孤獨廢疾者有養 志無所為書是知愈之志在欲以政治手段驅天下之人出於佛老此表卽其初試聖心之一 」而已此以之關崇佛之僧侶則 世, 可未 心則以爲得 嘗 於佛對 不過

**转** 愈 缺巴佛骨囊

交簿 六

日答聖文武皇帝 唐制每帝部位曾由葵臣進以尊號元和三年正月葵臣上尊號日答聖文武

皇帝大中三年又加證爲昭文章武大聖至神孝皇帝故後史不便舉有唐諸帝之帝號而僅舉其 皇帝其後十四年七月華臣又上尊號日元和聖文剛武法天歷道皇帝及崩初諡日聖神章武孝 廟號為其宗也此表為憲宗元和十三年所上故稱其初號云。 「乃使巫以桃䓖先被殯」蓋以除不辭也古人以桃木爲可辟邪故編桃爲帚以供掃除所以屬 〇先以桃苅祓除不祥 左傳

### 六 歐陽修 本論

復大集攻之暫破而愈堅撲之未滅而愈熾逐至於無可奈何是果不可去耶蓋 佛法爲中國患千餘歲世之卓然不惑而有力者莫不欲去之已嘗去矣而

亦未知其方也。

佛固已久矣。 下之患者亦必推其患之所自來而治其受患之處佛爲夷狄去中國最遠而有 虚而入焉則善醫者不攻其疾而務養其氣氣實則病去此自然之效也故救天 夫醫者之於疾也必推其病之所自來而治其受病之處病之中人乘乎氣

三代衰王政缺禮義廢後二百餘年而佛至乎中國由此言之佛所以爲吾患者 **達舜三代之際王政修明禮義之教充於天下於此之時雖有佛無由而入** 

欧陽经

本館

乘其缺廢之時而來此其受患之本也補其缺修其廢使王政明而禮義充則雖

有佛無所施於吾民矣此亦自然之勢也。

也故凡養生送死之道皆因其欲而爲之制節之物采而文焉所以脫之使其易 食藝豪而爲獨射之禮非徒以防其亂又因而教之使知奪卑長幼凡人之大倫 田獲而為荒猗之禮因其嫁娶而爲婚姻之禮因其死葬而爲喪祭之禮因其飲 酒醴以養其體弦匏俎豆以悅其耳目於其不耕休力之時而教之以禮故因其 **查力能勝耕蓄奠不有田而耕之敷以什一差其征賦以督其不勤使天下之人,** 力皆盡於南畝面不暇乎其他然又懼其勞且怠而入於邪僻也於是爲制牲牢 **曹堯舜三代之爲政設爲并田之法籍天下之人計其口而皆授之田凡人** 

趣也觸其情性面節焉所以防之使其不過也然猶懼其未也又爲立學以講明

之故上自天子之郊下至鄉黨莫不有學澤民之聰明者而習焉使相告語而誘

勸其愚惰嗚呼何其備也!

暇 所 間, 者, 義樂而趣之不知其倦終身 用力乎南畝則從事於禮樂之際不在其家則在乎庠序之間耳聞目見無非仁 謂有此具也。 之道甚篤行之以勸而被於物者治浸之以漸而 而爲他其良者泯然不見禮義之及已夫姦民有餘力則思爲邪僻良民不 佛 不能 蒐 之來者日益衆吾之所爲者日益壞,井田最先廢而兼幷游惰之姦起其 則莫之所趨佛於此時乘其隙方鼓其雄誕之說而牽之則民不得不從而 濫 勉強, 堯 **狩婚姻喪祭鄉射之禮** 舜三代之爲 其爲治之具不備防民之漸 及 周之衰霽幷天下盡去三代之法而王道終絕後之有天下 政如 不見異 此慮民之意甚精治民之具甚偏防民之術 凡所以教民之具相次而盡廢然後民之姦者 物, 又奚暇 不周佛於此時乘間而出, 夫外慕哉故曰雖有佛 入於人者深畝民之生也, 千有餘歲之 無 由 基 丽 周,誘 見

陽

慳

74

急

交 牚

歸 不歸焉幸而有一不惑者方艴然而怒曰「佛何爲者吾將操戈而逐之。」又曰, 矣。又況王公大人往往倡而驅之日「佛是眞可歸依者」然則吾民何疑而

於骨髓非口舌之可勝然則將奈何曰莫若修其本以勝之。 吾將有說以排之。」夫千秋之患徧於天下豈一人一日之可爲民之沈酣入 普戰國之時楊墨交亂孟子患之而傳言仁義故仁義之說勝則楊墨之學

則 其本以勝之之效也今八尺之夫被甲荷戟勇蓋二軍然而見佛則拜聞佛之說, 廢漢之時百家幷與董生患之而退修孔氏故孔氏之道明而百家息此所謂 有畏慕之誠者何也彼誠壯佼其中心茫然無所守而然 進趨畏怯然而聞有道佛者則義形於色非徒不爲之屈又欲驅 也一介之士眇然柔 而絕之者何

也? 彼無他焉學問明而禮義熟中心有所守而勝之也然則禮義者勝佛之本也。

今一介之士知禮義者尚能不爲之屈使天下皆知禮義則勝之必矣此自然之

### (開棚)

細索本篇前後文當可得之。 之學推行易傳宇宙本源之論出以與佛老爭一日之長而朱之理學逐繼兩漢經術為中國中世 因為治本不立欲修明堯舜三代之王政斬絕其得以乘暇抵隙之內在的因素其見解可謂較昌 紀學術思想界之主多凡此皆受「魏晉玄學」與「南北朝院唐保學」於達之影響所致讀者 黎為更進一步然王政既不可終復是人心亦終不可復換關佛之道又窮於是而昌明孔孟心性 昌黎闢佛老欲明道以勝之然河道其所道佛老固無恙如故也歐陽修探索佛法深入人心之原

腻

# 一七 司馬光 奥王介甫書

識與不識咸謂介膚不起而已起則太平可立致生民咸被其澤矣天子用此起 變移也寫見介甫獨負天下大名三十餘年才高而學富難進而易退遠近之士 餘暇合候萬福孔子曰「益者三友損者三友」光不材不足以辱介南為友然 介南於不可起之中引參大政豈非亦欲望衆人之所望於介南邪今介南從政 也曏者與介甫議論朝廷寧數相違未知介甫之察不察然於光嚮慕之心未始 不敢不勉若乃便佞則固不敢爲也孔子曰「君子和而不同小人同而不和」 君子之道出處語際安可同也然其志則皆欲立身行道輔世養民此其所以和 自接侍以來十有餘年屢嘗同僚亦不可謂無一日之雅也雖愧多聞至於直諒, 光居常無事不敢涉兩府之門以是久不得適名於將命者奉暖伏維機政 **苟避證怒不爲介南一一**陳之。 行之及二三年則朝廷之患已深矣安可救乎如光則不然添備交遊之末不敢 三年彼將自敗若是者不唯不忠於介膚亦不忠於朝廷若介庸果信此志推而 非門下之士則皆日彼方得君而專政無爲觸之以取禍不若坐而待之不過二 光竊意門下之士方日譽盛德而贊功業未始有一人敢以此聞達於左右者也。 民小更走卒亦切切怨歎人人歸咎於於南不知介庸亦嘗聞其言而 始賽年而士大夫在朝廷及自四方來者莫不非議介前如出一口下至闆闆細 知其故乎

以爲此皆腐儒之常談不足爲思得古人所未嘗爲者而爲之於是財利不以委 各稱其職委任而賣成功也其所以養民者不過輕租稅薄賦斂已逋賣也介用 失在於用心太過自信太厚而已何以言之自古聖賢所以治國者不過使百官 今天下之人惡介甫之甚者謗詆無所不至光獨知其不然介甫固大賢其

司 馬 光

奥王介府部

而自治 之更立 D制置三司條例司桑文章之士及曉財利之人使之講利

以飽上之欲又可從乎是知條例一司已不當置而置之又於其中不次用人往 其爲害已甚矣又置母提舉常平廣惠倉使者四十餘人使行新法於四方先散 大抵所利不能補其所傷所得不能償其所亡徒欲別出新意以自爲功名耳此 信況講商資之末利乎使彼誠君子郛則固不能言利彼誠小人邪則固民是盡, 孔子日「君子喻於義小人喻於利。」變須請學樣孔子猶鄙之以為不知禮義 往暴得美官於是言利之人皆壞臂團視衒醫爭進各關智巧以變更溫宗舊法,

皆選擇才後然其中亦有輕佻狂躁之人陵轢州縣騷擾百姓者於是士大夫不 服, 農商喪業故謗議沸騰怨嗟盈路迹其本原咸以此也壽日「民不靜亦惟

日青苗錢次欲使比戶

出回助役錢次又欲更搜求農田水利

而行之所遣者雖

宮邦君室。一伊尹爲阿衡有一夫不獲其所若己推而內之溝中孔子曰「君

政也介南更以為治衡而先施之貸息錢鄙事也介南更以為王政而力行之徭子求諸己。一介南亦當自思所以致其然者不可專罪天下之人也夫侵官者亂 那之智與賢皆過人及其失也乃與不及之患均此光所謂用心太過者也。 矣智者過之愚者不及也道之不行也我知之矣賢者過之不肖者不及也一介 役自古皆從民出介庸更欲斂民錢雇市傭而使之此三者常人皆知其不可而 夫母皇極之道施之於天地人皆不可須與離故孔子曰「道之不明也我知之 介甫獨以爲可非介爾之智不及常人也直欲求非常之功而忽常人之所知耳。

說日親而望萬事之得其完合名之施四遠雖矣式從該納善不獨人君爲美也, 則善之與我不合則惡之如此方正之士何由進諂諛之人何由遠方正日疎諂 大賢於周公孔子則有閒矣今乃自以我之所見天下莫能及人之議論與我合, 是古人臣之聖無過周公與孔子周公孔子亦未嘗無過未嘗無師介庸雖

鸡 光

與王介雷賽

尹有龍於這子者八人皆無祿而多馬申叔豫以子南觀起之事警之這子懼辭 所善者吾則行之其所惡者吾則改之是吾師也若之何毀之」薳子馮為楚令 於人臣亦然音鄭人遊於鄉校以議執政之善否或謂子產毀鄉校子產日「其

簡子臨朝而歎日「千羊之皮不如一狐之腋諸大夫朝徒聞唯唯不聞周舍之 八 人者而後王安之趙簡子有臣曰周舍好直諫日有記月有成歲有效周舍死

惟董幼宰參書七年事有不至至於十反」孔明當自校簿書主簿楊顒諫曰「爲 孔 諤諤吾是以憂也。」子路人告之以有過則喜酇文終侯相漢有書過之史諸葛 明相蜀發教與羣史曰「違覆而得中猶棄敞蹻而獲珠玉然人心苦不能盡,

晨犬主吠盜私業無贖所求皆足忽一旦盡欲以身親其役不復付任形**疲** 上下不可相侵請爲明公以作家譬之今有人使奴執耕稼婢典炊爨雞

亷 困終無一成豈其智之不如奴婢雞狗哉失爲家主之法也。」孔明謝之及顧 容如此而介育拒諫乃爾無乃不足於怨乎昔王子雞方於事上而好下佞己介 謁見論事則唯希意迎合曲從如流者親而禮之或所見小異微言新令之不便 言以其所顧乎上交乎下以其所願乎下事乎上不遠求也介甫素剛直每議事 矣孔子稱「有一言而可以終身行之者其恕乎」詩云「執柯伐柯其則不遠」 縣元自用不受忠諫而亡者不可勝數介甫多識前世之戴固不俟言之而知之 聞過」哉此數君子者所以能功成名立皆由樂聞直練不諱過失故也若其餘 以寅德淵者也」及原卒定公哭之盡哀曰「德淵呂岱之命友今不幸险復於何 率孔明垂泣三日。呂定公有親近日徐原有才志定公薦拔至侍御史原性忠壯 者介庸輒艴然加怒或詬罵以辱之或言於上而逐之不待其辭之畢也明主寬 於人主前如與朋友爭辯於私室不少降辭氣視斧鉞鼎鑊無如也及之官僚屬 好直言定公時有得失原輒諫爭又公論之人或以告定公定公歌曰「是我所

南不幸亦近是平此光所謂自信太厚者也.

之惡在其爲民父母也一一个介甫爲政首置條例司大講財利之事又命薛向行 爲也爲者敗之執者失之。」又曰「我無爲而民自化我好靜而民自正我無事 均輸法於江澹欲盡奪商賈之利又分遣使者散青苗錢於天下而收其息使人 利」又曰「爲民父母使民盻盻然將終歲勤動不得以養其父母又稱貸而益 祖宗舊法先者後之上者下之右者左之成者毀之棄者取之矻矻焉窮日力繼 人愁痛父子不相見兄弟妻子離散此豈孟子之志乎老子曰「天下神器不可 而民自富我無欲而民自僕」又曰「治大國若烹小鮮」今介南爲政盡變更 之以夜而不得息使上自朝廷下及四野內起京師外周四海,士吏兵農工商曾 而行其道是宜先其所美必不先其所不美也。孟子曰「仁義而已矣何必曰 光昔者從介南遊介南於豁書無不觀而特好孟子與老子之言今得君得

讀書白頭秉政乃盡棄其所學而從今世淺丈夫之謀乎古者國有大事謀及卿 天下人之心將以致治不亦難乎 施。 民有言詢於芻養」孔子曰「上酌民言則下天上施上不酌民言則下不天上 期已若猶可信則豈得盡棄而不顧哉今介甫獨信數人之言而棄先聖之道違 士謀及庶人成王戒君陳曰「有廢有興出入自爾師處庶言同則釋」詩云「先 」自古立功建事未有系統盧衆而能有濟者也使詩書孔子之言皆不可信 無一人得襲故而守常者紛紛擾擾莫安其居此豈老氏之志乎何介甫總角

始非明主所以拔擢委任之意故直敍其事以義責介南竟欲介南早出視事更 新令之不便於民者以福天下其辭雖樸拙然無一字不得其實者介庸不相識 然不樂引疾臥家光被旨為批答見士民方不安如此而介甫乃欲辭位而去, 近者藩鎭大臣有言散青苗錢不便者天子出其議以示執政而介甫遽悖

問馬光

與王介明帝

舉常平廣惠倉使者主上以介南為心来育術從光寫念主上親重介南中外尋 報啟輕致申明去歲之論進當今之急務之能制置三司條例司及追還諸路提 聖恩過聽欲使之副貳樞府光竊惟居高位者不可以無功受大恩者不可以不 勝負不復顧義理之是非生民之憂樂國家之安危光竊爲介南不取也光近蒙 符知縣未散青苗錢劾奏乞行勘會觀介南之意必欲力戰天下之人與之一決 則不然更加忿怒行之愈急亭正言青苗錢不便詰責使之分析呂司封傳語祥 乃些視事出視事誠是也然當速改前令之非者以慰安士民報天子之盛德令 察及督過之上書自辦至使天子自為手韶以寇詢又使呂學士再三論意然後

南师忍必念己意而不恤平夫人誰無過君子之過如自月之食過也人皆見之

言令色鮮矣仁」彼忠信之士於介層當路之時或經歸可憎及失勢之後必徐 信之士謀其可否不可示諂諛之人必不肯以光言爲然也彼諛諂之人欲依附 其捨之取之則在介南矣詩云「周爰言謀」介甫得光壽儻未賜棄擲幸與忠 天下之民此所謂和而不同者也故敢一陳其志以自達於外庸以移益友之義。 雖 所虧喪而固不移哉光今所言正遊介庸之意明知其不合也然光與介庸趣濬 則國家太平之業皆復其邊而介南改過從善之美愈光大於前日矣於介南何 更也人皆仰之何損於明介宿誠能進一言於主上諸罷條例司追還常平使者, 得其方諂諛之人於介庸當路之時誠有順適之換一旦失勢必有賣介庸以自 得由直道行者也介盾奈何徇此曹之所欲而不思國家之大計哉孔子曰「巧 介南因緣改法以為進身之資一旦罷局等如魚之失水此所以挽引介南使不 殊大歸則同介南方欲得位以行其道澤天下之民光方欲辭位以行其志敦

即馬光

與王介南帝

未得請且病膝瘡不得出不獲親侍言於左右而布陳以書悚懼尤深外開其受 而不能改也雖然於善人亦何憂之有用是故敢妄發而不疑也屬以辭避恩命, 售者矣介甫將 而聽之與罪而絕之或詬罵而辱之與言於上而逐之無不可者光俟命而已。 何擇焉國武子好盡言以招人之過率不得其死光常自病似之

大夫而已經庚不為怨者故改其度度義而后動是而不見可悔故也如君實實我以在位人未能 不量敵之衆寡乃出力助上以抗之則衆何為而不洶洶然態庚之遷艘胥怨者民也非特朝廷士 薊 之政以與利除弊不爲生事爲天下理財不爲征利關邪說難王人不爲拒諫至於怨謝之多則固 諫以致天下怨謗某則以為受命於人主議法度而修之於朝廷以授之於有司不為侵官舉先王 介甫得此書答司馬諫議略云「儒者所爭在於名實今君實所以見教者以為侵官生事征利扭 知其如此也。 人習於苟且非一日士大夫多以不恤國事同俗自獨於衆為善上乃欲變此,

之上大有爲以齊澤斯民則某知罪矣如曰今日當一切不事事守前所爲而已則非某之所敢知

後北有契丹西有面夏歲輸互額網帛以求一日之安而不可得神宗發情有為信任介甫介甫得 徒為奸人所乘使介甫不幸以為政不得其人而失敗雖由其倖直愎諫然當時賢者如君實諸公 有大有為之君而下無協恭和夷之臣彼此政見不同不惜出死力以相抗拒賢豪相阨愈激愈遠 君行志講求富強其新政設施固不可一概採煞以為徒事滋擾乃當時賢者狃於因循之治雖上 為一仁厚長者風度孔子云「為趙魏老則優不可以為殿醉大夫」者無幾其人矣未承積弱之 也」(此書已選入本書第二册務須參看)理直氣壯不爲少屈今讀司馬此書懇切周至不失 亦未必無過也此文為干古政爭中絕好文字今之政黨對於異已徒事簽屬怨詈方之古人有愧

#### 「註釋」

計省蓋沿五代設制置使之遺営時目為計相位亞熱政安石欲先整理財政特建議設立「制置 行新法安石與陳升之同領其寧三司之職所以總國計通管「鹽鐵」「度支」「戶部 ○制置三司條例司 王安石以神宗熙寧二年参知政事是年二月設「制置三司條例司 號曰

一四五

與王介甫發

高华硕文

第六船

名助役號。回皇極之道、齊洪施「皇墓其有極」又曰「建中立極」皇極之道蓋言中道也 無貴發貶斂以廣落積使農人有以赴利趨時而乘併者不得乘其急其意甚善。 本為度支之一,宋初各州縣原有常平廣惠倉所以節豐款備莊政慶久法展而弊生是年九月發 役鄉戶自陶等以下姊郭六等以下勿隸向恋當役入戶則按等日錢名免役餧縣邑役而出錢常 可條例司上言考合衆論悉以民出雙層役為便乃令凡有產業物力而善無役者今當出雙以助 **薖牒轄下州軍如官吏有知差役利害可以寬藏者實對條析以閉熙寧二年安石所假之關置三** 民以為便安石任劉縣令時亦常行之而有利熙寧三年九月乃語頒行青苗法以為通一路之有 兵而譽儲不足令民自度秋成所獲於青苗時先貸以錢使穀麥熟則以所穩準價還官應有餘譽, 行青苗法於諸路各置提舉官一員以朝官為之 白青苗錢 之計畫賣任也。目提舉常不廣惠倉使者 初以來臣僚每以民戶供役之苦上達一即宗初即位詔以州縣差役仍重勞役不均令逐路轉運司 三司條例司」以縱貫之以今語釋其義不僅為修訂財政法令之機關且負有全國經濟委員會 熙寧二年四月遣使秦農田水利賦役於天下常平 初陝西轉運使李魯以部內多皮 國助役錢 宋

過與不及未得其中

## 八 自族語 二語

為春夏秋冬之序而春生之氣無所不適故人之爲心其德亦有四日仁義禮智, 心者則曰「乾元坤元」則四德之體用不待悉數而足論人心之妙者則曰「仁, 而仁無不包其發用焉則爲愛恭宜別之情而惻隱之心無所不真故論天地之 16 دلا 八心也」則四德之體用亦不待獨睾而該蓋仁之爲道乃天地生物之心即物 在情之未發而以體已具情之既發而其用不寫該能體而存之則聚善之源, 之德職其總攝貫通無所不備然一言以融之則曰「仁」而已矣。 請試詳之蓋天地之心其德有四日〇元亨利貞而元無不統其運行焉亂 天地以生物爲心者也而人物之生又各得夫天地之心以爲心若也故話

百行之本莫不在此此孔門之教所以必使學者汲汲於「求仁」也。

亡

駥

第六

在而此心之用無不行也又回會一居處恭執事敬與人忠。」則亦所以存此 吉 有 日: 一克己 一復禮爲仁」言能克去己私後乎天理則此心 之體

則 於生惡甚於死而不能害乎此心也此心何心也在天德則块然生物之心在人 則 以讓國而 也又曰「事親孝事兄弟及物恕, 逃諫伐而餓為能不失乎此 」則亦所以行此心也叉日 每「求仁得仁」 心也又曰曰「殺鸟成仁」則以欲甚

或日若子之言則程子所謂「愛情仁性不可以愛爲仁」者非歟日不然,溫然愛人利物之心包四德而貫四端者也

m. 其所謂情性者雖其分域之不同然其脈絡之通各有攸屬者則曷嘗判然離 程子之所謂「愛之發而名仁」者也吾之所論 不相管哉吾方病夫學者誦程子之言而不求其意遂至於判然離愛而言仁, 以「愛之理而名仁」者也蓋

故

特論此以發明其遺意而子顧以爲異乎程子之說不亦誤哉

名之實也觀孔子答子貢「母博施濟衆」之問與程子所謂「覺不可以訓仁」 之所以爲體之眞也彼謂心有知覺者可以見仁之包乎智矣而非仁之所以得 子之言若是然則彼皆非歟曰彼謂物我爲一者可以見仁之無不愛矣而非仁 或日程氏之徒言仁多矣蓋有謂愛非仁而以心有知覺釋仁之名者矣今

者則可見矣子倘安得復以此而論仁哉

不相似子倚安得以此而論仁哉因并記其語作仁說。 矣一忘一助一者蓋胥失之而知覺之云者於聖門所示必樂山能守之氣象尤 之矣事言知覺者使人張皇追躁而無沈潛之味其弊或至於認欲爲理者有之 抑泛而同體者使人含糊昏緩而無警切之功其弊或至於認物爲己者有

#### 理事

朱子之學集水宗五子之大成自邵康節周敦頤以太極為宇宙之极原由太極而生陰陽而化分

怒

M

文

言心即采取張載二程之說以爲心統性情一部一動修養之方在於存仁本篇仁說發揮此種修 五行而行變萬物民建立本體論之初基程顯程顯推廣其常發明理氣二元之說同時朱子言性 合看朱ि隱釋一仁山有同有異亦可於此篇得之。 色學於是故曰包四德而貫四端也張載西路及程圖融仁篇與此論相互印證之處甚多當取以 生斯稟天地之性以爲性得天地之心以爲心而仁厥爲人之本惟惻隱羞惡辭讓是非之情莫不 養驗最為透澈路謂天地之化生萬物乃宇宙自然之運行斯爲仁德之表顯吾人得天地之和以

召達侵藏問數顯程顯影顯點人之學派自任以為上述孔孟心傳主張弱理以致其 知反躬以題 程頤之弟子李侗及羅從意孝宗韶求直言廣上對等主戰復隱與時相不合其為學以繼承北宋 **杀震字正晦發州婺源人宋高宗建炎四年生於閩之尤溪舉紹與十八年進士營學於** 

其實而以居敬為主學者稱時遊先生者字紫陽尚其諸學之地故人名英學派日一者字學派」 

其所書寫华史亦称崇陽嗣目後人韓所語曰朱子全書

引孟子漁我所欲章 語見論語述而篇下語指奏伯仲莊與伯夷馭齊兄弟亭 敗之。 母克已復禮 語見論語預淵等。 母居處恭二句,語見論語子路篇。 母永仁得仁 烈真」傳元珍善之長也亨者嘉之會也利老義之和也貞者事之幹也此言乾具此四德而元可 樂山智落國仁者部山 田博施濟宗 語見論語產也意。 の総山 贸發身嚴仁 語見論語「智者築水仁者 語見論語衛壓公常并

樊 濕

£

N

Ħ,

## 朱熹 大學章句序

官所繇設也。 義禮智之性矣然其氣質之稟或不能齊是以不能皆有以知其性之所有而全 治而教之以復其性此伏靈神農黃帝堯舜所以繼天立極而司徒之職典樂之 之也一有聰明睿智能盡其性者出于其間則天必命之以爲億兆之君師使之 |大學之書古之大學所以教人之法也蓋自天降生民則既莫不與之以仁

民之俊秀皆入大學而毅之以窮理正心修己治人之道此又學校之数大小之 數之文及其十有五年則自天子之元子衆子以至公卿大夫元士之適子與凡 公以下至於庶人之子弟皆入小學而穀之以酒掃應對進退之節禮樂射御書 三代之隆其法寖備然後王宮國都以及闆巷莫不有學人生八歲則自王

俛焉以盡其力此古昔盛時所以治隆於上俗美於下而非後世之所能及也。 當世之人無不學其學焉者無不有以知其性分之所固有職分之所當爲而各 所以為數則又皆本之人君躬行心得之餘不待求之民生日用靈倫之外是以 節 所以分也夫以學校之設其廣如此教之之術其次第節目之詳又如此而其

若曲禮少儀內則弟子職諸篇固小學之支流餘裔而此篇者則因小學之成功, 其傳泯也則其書雖存而知者鮮矣。 徒蓋莫不聞其說而曾氏之傳獨得其宗于是作爲傳義以發其意及孟子沒而 子之聖而不得君師之位以行其政教於是獨取先王之法誦而傳之以詔後世, 以著大學之明法外有以極其規模之大而內有以盡其節目之詳者也三千之 及周之衰賢聖之君不作學校之政不修教化陵夷風俗頹敗時則有若孔

自是以來俗儒記誦詞章之習其功倍于小學而無用異端盧無寂滅之数

壞亂極矣。 道之要其小人不幸而不得蒙至治之澤晦盲否塞反覆沈痼以及五季之衰而 所以感世誣民竟塞仁義者又紛紛然雜出乎其間沒其君子不幸而不得聞大 其高過于大學而無實其他權謀衝數一切以競功名之說與夫百家衆技之流

万則未 者大學教人之法聖經賢傳之指築然復明於世雖以熹之不敏亦幸私級而與 以俟後之君子。極知僭踰無所逃罪然于國家化民成俗之意學者修己治人之 **有聞焉顧其爲書猶頗放失是以忘其固陋宗而輯之間亦竊附已意補其闕略,** 接受國氏之際實始會信此篇顾表章之既又爲之次其簡編發其歸趣然後古 天遵循環無往不復宋德隆盛治教依明于是河南程氏兩夫子出而有以 必無小禮云。

子子思所作。宋以來獅見奪顯奎二程乃別出與論孟相配謂之四會明道以大學本文不無錯值 來子四灣藥莊以大學章句與中唐章句合論孟而四大學與中華二篇原數小藏記中相傳為曾

為之訂正伊川亦別有訂本朱子因之又補格物致知兩章成大學章句。

之凡繼之以汪守仁大學問可見王學與朱學之同異 大學之三綱領八條目為昔儒治學方針歷宗元明儒者對之皆各有所阅發茲選本篇以發朱辱

### 阿北甲

### 周予同 朱熹學說之時代背景

思潮之影響故吾人如欲論遊來熹須先論述其時代思潮發生之因素不產生於其他時期而必產生於第六時期之前期則不無時代的背景在換言之即完全受時代不產生於其他時期而必產生於第六時期之前期則不無時代的背景在換言之即完全受時代 朱熹在「中國哲學史」與「中國經學史」上固自有其特殊之貢獻然朱熹之學術思想

著人蘇此時期為唇佛混合時期實亦不過就此時期之顯著特點而言絕未能將其時代思

(明)周平周 朱熹與武之時代智品

中國文第六品

察而已故詳確論之山時期學術思想產生之原因可分爲消極的與積極的消極方面又可析爲 為其中心然非際儲砂二種思想外絕讓其他思想之珍能不過以此二種思想為其最重要之因 二一為訓詁學之及第二為純文學之反動積極方面又可析第二一為佛教思想之影響二為道 湖發生之國素養行包學也竟此時期雖以春秋以來之儒學與印度輸入之佛學三者為其骨幹

意於發供雜變之五部自司馬匹亞記列語生寫管於於是宣母迂陽與授經希臘之徒遲然以承 極最為時及後世之人認則顯然可知不得該代母死之後所謂記数所謂醫學之研究者僅僅習 迄今未得其究竟但吾人一讀論語孟子荀子諸音則儒家之非對於訓詁文字之來而欲以英道 倡家之開山閥寫孔丘玄穩承之大師為孟詢與荀況其學之其象雖四後代奪言潛翁之故,

家思想之影響三篇方士思想之影響茲分進之。

區商之道統自即占所開銀言絕大錢乘實自院初逐生始也自無學多常經學於是開苗之學具 孔顯達,更及達之意或嚴疑的禁實遺綜各與然重理頂於文字專章之解釋與爭辨則絕無一致 思辨之為寡國武以行知「今文」「古文」之等齡如屬玄王滿之辨識如商學名學之分於如

皆我註阿」之語而中盾者亦不輝以態見解經面出於關政。除代經學之義落在此宗代哲學之 當時竟有「寧遊礼念誤諱言鄭殿非」之證則訓詁學未流之際昭然若揭至朱代承隋唐獎號 派之後學者研究之對您念監依自還才讓於勢不能不別求途徑放床代學者傑傲者有「六部

勃與亦正此總之訓詁學之反助實來學產生之前極的有力的囚索心。 中國文學更上估有優越地在而散文如歐督際王輩世亦每與唐之障關並論純文學之在趙尹 吾人以施文學之反引為法學產生之消極的因素之一或客人以疑問以為朱詢與埃誇在

卑視唐信思想之澤薄而直以大學名玩物學志朱堅之產生此種文意排斥的實含有一部分之 句每多山林聽逸之氣臭廚詩之事等緊溺者題殊可為一歌至始玄學者則固勢文以載道之見 為文哲二途耽文學老經恩沿監悟之餘吾而其汝巧已別出於高姑瘦爽一途觀埃詩之命意餘 似不能斥為衰歇安此所節知二五面不知一十之論也蓋宋承唐代文學極盛之後導入士子歧 歐體之發生與壓行則否人之意開文為可知開數圖日二文辨發也道篇實也不知點道總而第 五元·唐之平将每似率文平百昌於一身韓國原道一文印告羅指·宋代則沒舊分途觀當時歷

(附)別子問一來悉 完直之時代智慧

高中國交第六冊

以文辭為說言為馬而己一程制一一學不是珍能有錯綜後有言思之卻到學了一程順日一及 原於純文學之反勵非妄言矣 也一又曰「今為文者專務章句院。人耳目既務院人非俳優而何」觀論儒之論則宋學之產生 為文不專意則不一等華志與志尼於此文安能與天地間其大當日、可以物與高上為文亦玩物

為實踐的情意的耐會的倫理的而理學之特色則為玄想的理智的個人的哲學的二者殊不相及至宋代之理學始進而討究原理求垂義之本原於心性求心性之本原於宇宙故儒家之特色 學之所號召者曰隱學而其所以號召者宣為佛學要言之宋華者儒表佛襲之學而已蓋原始之 儒家留意於修齊治平之道渡為於禮樂刑政之術雖問有仁義中和之談要不越日常遺儒之際。 佛學之影響於宋學其時最久而其力亦最偉吾人如語無佛學即無宋學決非虛誕之診宋

學故來明理學之徒或僅因佛而釋論或直簽飾以入儒艾灣於佛學之収含與多寡雖不越同而

後屬欲以儒抗佛不能不於本體論或形而上學有所謁明而欲有所說明則又不能不借助於佛

同至理學之所以異於儒家者則完全受佛學之激劇與影響蓋佛學玄妙之說本非儒家所企及

紀其餘 信. 於道臟者有相常之關係雖禪家記載不無附益過甚之解然理學之經為高僧往臺藏論則官可 灩, 院卦說佛心蓋治佛學者亦頗後引備書矣必至宋代禪宗獨藍臨濟為仰雲問法眼曹洞楊被黃 等大風夷友柳宗元為慧能作碑誌其徒字翻亦與惟風大義 張聲勢而已其時主泰禪師宗密著原人論 其餘南北史為林傳中如何胤張踐之徒亦多通內與唐 遠斷好選配臨禪已有混合之機當時如花窓深於春秋從受法禁雷光宗巡走歸三禮自名居士 其受佛學之激劇異影響則初無二致污憶物混合之迹實非始於宋代自晉世羅什廣譯經與戀 為(日本忽滑谷快天曾著雕學思想更遠宋代監禪之關係頭許可参考)明乎此則宗學之 五家七宗校分派別當時如周敦圖之學護居上分聲蘇謂否追於恐南發明於佛印亭達於常 如程 題之於靈源游酢之於道寧楊時之於常總原瓘之於明智胡安剛之於祖秀朱熹之 及圓影經町疏原人論以儒老歸類佛教圓覺疏以長 世傷學会盛名僧雖出韓愈昌言排佛 交好即當時所作之原道 亦不過虚 1111

産生實以 你學為其重 要之因素也

儒家思的之時 (据)胡子司 朱京 在分為於所以此行為必緣故衛之以能行行即接之十四不是以所於整理 學問之時代是最

文 第 六

結鄰伊川之撰具傳的不顧謂其學紀之莊思忍之因繁在故宋初之證為與尚未之追家究其徹 有玉緒亂填之概(章炳章沒論卷四通程篇亦言大程遠於釋氏而恆過老聯)他如應從之言 物來而順應一又開「與其非外而是內不盡內外之兩忘」其發揮自然哲學之極致醫與道家 而易與道過由來已久於是在有意無意之間活受老莊學說之影響這著者如界關之論定性謂 於圖透者源及至宗代理學之能日思建設衛家之本體的或宇宙與以與佛抗於是清意於易象 後雖因偽教京京而起三数觀和之論終系練歷點同節勵默之徒完其有得於氏者後而浸潤其 之無過不得不經過以入中上司三川是主義正然自動阿曼解語解而以清談獨養者其關於其 「天地之常心普萬物節無心聖人之常情驅萬事而無情。」又謂「君子之學莫若歸然而大公 經之徒況經兩處經學自是之學言者以抱魔守明尚能奪定兵思想可言聽晉之際天才聽出勢

買圖非若泰國之相距也

獨向是亦不信言資金可處不死之聲可致其發肆歷歷憂盜然仍潛代於民間造寢角之徒與而 方士之佛祭於古之陰陽宗言炎魔之際經生近儒帝祿取智援引以命經術大儒如堂作舒

**腰與鄧麗其思想與風度亦在信家與方士之間。朱熹以正統假然自后者然撰著陰符隱塔異及** 以一道士承聽伯醫邊嗣與之妄說居然作無代音學及易經歷之問認為自北朱五子中之周數 證設之名以起關晉之間道教妖妄之談隱不見信於哲人而方士服食求何之獨向盛行於當時 参考)推科子一會以屬論為外德以道循獨內篇委司代表合作一部只不思想不是證明經 へ會已會著有觀音周度及文章與鄰及蹈之關係一文見法新羅誌第二零第八號園茂藍零百

**黎賈由此而益可明證也**。 與韓愈齲潮州選大願同遊之意相為以為朱子出院終紅品如何當時學者之受方士思想之思

局易參同契考與二音并自署為空间道士鄒斯(鄒本鄒問或後去已而為朱放以舊姓禮記你

民註前當作寫及集職豪族均屬其切故以寫名)或者關來子這差量雖不得已面託醫神傳歷

為此時期之前期之奠大成者則必有其動極者在朱熹學術思想之前聽者簡言之可分為二型 察的」亦自可以然但一切學術思想之產生與完成自有相當之之際朱熹之學術思想的可稱 朱代學術思想之產生既自有其消極的與積極的之因宗則朱潔學術思想之所以第二年 朱熹与武之時代實景

菡 (#s 

行視漢儒之學者士徒」同馬光論風俗部子亦云「新進發生口傳耳刺讀湯未聽出交白謂汁 至於慶廢閩談經者守於調商不襲七經小傳(劉敞)出而稍尚新奇侯至三經錢(王宾石) 之產生質結於疑惑歷經之極於是自抒東心得而形成一種哲學王應學因學能們言一自慶福 動可以問慶孫復為代表第二期可以同致后邵雅**要以程憑程題五子為代表董宋代哲學** 

之故學風之傳播益逐全阻望能「宋世學術之盛安定(矮)泰山(複)為之先河安定就源 於疑經之外且復輸及玄學(復撰為於第王發戲暖撰撰與印義曾自好心得)更因源能詩經 讀春秋未知十二公已謂三傳可束之高簡」則當時懷疑經傳之風之監觸可想見而初變孫險

翼非孔子之言讀禮未知篇數已 前周官為國國之書讀詩未盡周府召前已謂毛鄭為章句之母

登之言訟亦名不同在北宋時古學界僅有近似之風氣而無統一之局勢以二海季是之義而見 餘)可謂知言總之胡瑗孫復實形成宋學之雖型而爲朱學第一期之前驅者及圖剛嚴釋相能 問起深涉哲學之間而宋學氣燦爛可觀然五子天真有影鈍涵養有深棧故其所富之思認與所 泰山高明安定篇實泰山剛健各得其性察之所近要其力層斯道之傳則一」(星深元學案序

像山(陸九渦)心性之談復被無於浙康( 解亦復各異可窺 一段及朱熹出始憑藉五子之一得而自以其學為去取雖說湖之包不見信分 如限院陳傳良葉適)然在當時實自有其權威故

北宋五子又可謂朱學第二期之前驅者。

の附七乙

周子同 朱熹與當代學派

朱熹之學術在南宋時固自有其權威然當時學者爲朱熹取敵派之情勢者亦不之其人此

亦研究朱熹學術者所當知也。

所然而我之所議又有始所共鄰而終悟其偏亦有早所同時而晚得其味蓋總紛往反者幾十餘 惟我之與兄脗志同節心契或面講而未窮又書傳而不置蓋有我之所是而兄以為非亦有兄之 年來乃同歸而一致由是上面天道之嚴遠而聖賢之總近則進修之方太即行為之義以兄之明, 朱熹與當時學者學友好者為嚴試嚴與試之學術思悉大致相同賦死服祭文中有云下裝

- 六 三 國已洞照而無遗者我之思亦幸羅窺其一二一其錯寫平索切磋研求之情殊為異數

(附)周子同

杂系與常代學返

友好較次者為呂祖蘇祖蘇對於學術之與趣與不感微異蓋一偏於史學一偏於玄學惟關

第六册

職性洛和易故能周旋於朱熹與其敵派陸凡淵陳廃之間國議之死熹雖有「伯赤(國議宇)

意見上之靈語固處處可見也。 父誤有取焉既久自知其說有所永安或不免有所更定怕恭文反不能不置疑於其間」蓋學術 乎功利循數之間則非華削之本意一其為關聯呂氏家藝讀詩記序則云一少時後随之說伯恭 逝去令人悲痛吾道之夜一至於此」之語(兒與劉子澄書)然語篆中評議其短處頗不鮮如 多子靜一陸九湖字一失之寡」其批評關謙之大事記一也則三一恐其所謂經世之意者未離 云下怕恭於史分外仔網於極卻不甚理會」「怕恭說養理太多傷巧未免杜撰」「怕恭失之

當時學者與朱熹取敵對之情勢者的可切為二辰一為象出學派一為際東學派象出為陸

元之實在看在陸為心即理說之主張者以近代舊學術語言之可稱名一唯心論者即以為一切 之主張者以近代舊學術語言之可稱為一實在論者即以為一切現象界之背後,行所謂理氣一 九臘之別號其音學上之本體論性論以及方法論均與朱熹異趣既本體論言朱為理氣二元結

病卻是盡廢壽學而容務輕見都於賤魔之中要人提撕容察悟得本心此為病之大者」其他不 指名陸氏而繼評更力者亦不鮮如云一近世以來乃有假佛釋之似以圖孔孟之實者其法首以 言論風旨之一二至是禪早但慶英名號事一一子養(陸九齡字九爛之兄)兄弟氣象舊好其 欲便是干了萬當任意做出都不妨不知氣稟有不好底夾凝在裏一齊逐於去」「近開陸子經 之語殊影如云「陸子賢之學看他千病萬病只在不知有氣惡之輕他只能偏者絕斷了許多影 之方法論主歸納主潛修主自外面內主自物而心主自該顧明而達之方法論主資經主顧悟主 告し及為無質之性」[陳為一元論者留以「性」「情」「示」「為」不過一物、異名文學 現來習自心生 雜心則一切現象無存在之可能 就性論言朱寫二 元論者 即分性為「本然之 自體得之者矣而察其容認詞氣之間修己治人之際乃與聖賢之學有大不相似者一「心齒不 讀書窮理爲大禁常欲學者往其心於茫除不可知之地以僥倖一旦恍然獨見然後爲得蓋亦有 自內而外主自心而物主自則而該普遍以朱寫道問學而階寫尊德怪即指此也朱熹體評陸氏 上之二大華石(本體論與性論)朱建見解既絕不一致則其修養上之方法論自必異途故失

(附)周季词

失點與當他是記

闽

篡

當之理由但朱熹以讀書爲格物而其所謂書又僅限於幾部雜亂不足憑信之經傳則陸氏兄弟 此項刻問意思便能使天下事事物物無不各得其當之理耶」總之朱熹之譏評陸民國自有相 心之妙不過 也, 初無 持養之功其動也又無體驗之實色於流行發見之處認得項刻間 然靜 如是擎拿作弄 而看以存之動而有以察之則其簡用亦昭然矣近世之言識必者則異於是蓋其節 做天來大專 看不知此只是心之用耳此事一過此用便息豈有 正當底意思便以為冷

沒水卷石崇成泰華岑易館工大終久大支離專業竟浮沈欲知自下升高處真偽先須辨自今」 刺 **譏其「留情傳注翻榛塞」「支雛事業竟浮沈」亦非無的放矢之談矣。** 友朋勤琢 因約朱熹陸九齡九淵昆弟及過清之會於信州之鵝湖寺九齡出示所作詩云一孩提知愛長知 尙 不計焉淳熙二年(公元一一七五年)呂祖謙以朱陸猶有異同欲令歸於一而定其所適 朱 啌 初須 傳只此心大抵有基方裝室未削無此忽成本留情傳注翻樣窓著意情微 之爭為今可考者凡二次一為點關之會一為無極之辨而其 知 (至樂在 於今一九淵和之云「墟墓頭 一哀宗廟飲斯八子古不磨心 他言語文字間之 阿陸沈珍重 涓 流積 明 至滄 斥暗

廣見詩為之不學翌日又相致辯終以意見平左前散演奏山年譜謂書時論及以入張意欲 泛觀博覽而後歸之約二陸之意欲先發明人之本心而後使博覽朱以陸之教人為本簡陸以朱 人為支離九淵更欲與屬藉以為曉舜之前何書可讀九齡止之而罷故賜湖之會可稱為朱

法論

心之爭辯。

作不然或傳他人之文蓋通書理性命章言中言一意指太極而未當於其上加無極二字動帶章 朱熹爭論初九韶懷疑問敦頭之太極圖說以為與池書不類疑非其手筆不然或其學 行太極陰陽亦無無極之文假合太極圖說是其所傳或少時所作但作通書時不言無極蓋 至障照十五年(公元一一八八年)九齡已死九淵及其四兄九韶义為 太極 퓵 未成 極問 時所 領 與

言五

先後凡二通其 哲學之本體為蓋朱蘇與氣二元論中之所謂理實與太極 其說之非云云九韶點種懷疑表面上雖為攻擊太極國說一書實際上無異根 本不言太極 曹令已不傳朱熹覆書鑄結其中要語有云,丁 問無極維於今殿而不能爲萬物根本」九韶以朱熹求勝不來益遂不復 同實而異名业當時 不言無惡 則太 1 同 九韶 於 曾致書朱熹 物 m 不足

本破壞朱熹

思予問

\*

4

法往復之書可參閱宋元學案卷五十七樓山復齋學案及卷五十八象山學案· 可矣無復可望於必同也。其悖棒之色顯於言奏故無極之辨可稱為朱陸本體論之爭辨(陸 聖同條共黃不能於傳受上有所限等一德之陸氏着意於太海圖說之傳受及用能而朱氏則着 察則以為「依美作易女王演易不言太極,而孔子言之孔子祭易不言無極,而問子言之先聖後 **重於其思想內容故論辨愈益相左朱潔最後竟云一我日斯邁而月斯征各尊所聞各行所知亦** 見於老子勿其雜草禁極而太極亦與老子首軍一無名天地之始有名萬物之母」之旨相同而乐 上加以攻擊大意以為周敦兩得太極圖於隱慘隱慘得之於陳傳而傳之學源於港子無極二字 二審其辨析語難為自容詞究學得若所等上方院於申明或兄之說之外又於太極圖傳受系統 致辨而九澗以為道一面已不可不明於天下後世經與朱熹辨先後書應往復陸凡三書朱凡

色彩亦與陳葉諸人鐵異也全面皇宗元學崇序第云「永嘉以經訓言事功皆推爲以為乃統於 之首。普通言學術思想更看每以陰院恭於水務學不完實不復陳愿不生地不在決議即其學生 浙東學派如詳祈之及可分為二一為永康學派[陳亮為之首一為永嘉學派] 陳良度随為

羅氏水處則專言等政治無所形式亦思紹弃拾起一其自最獨中首

為地不清和也」如云「看學(應問度子) 審然不可聽似都不會見得實理只是要得難博又 處追奪正則(蒙藏子)亦是如此可以可數」 網裁無此種玄庭問題而添宿於事功喜完多則自以人任民本體合一為極致故常有倫理然上 不肯分問知此說就都簽己行犯心察就不會相當該管察不聽得來說正定非獨先自有各不得 知了日學得孔子總見個小派活马便問題之管如亦因高他不敢登見個小土地子便上去只見 動機論之何向歸宿事功自以人亦變得這腦為認的說當有倫理學上樂和主義之、色彩以朱學 小也」(按此職院院)其指名評話者如工。同父(陳亮字)才高氣雜故文字不明整要之 立獨也朱熹批評就學如云一永惡之學無照然是一如云一永嘉諸公多喜文中子只是小也他 批評前學則濟學為合本逐示以演學批評係學則你學為遊寶趨慮要之二家皆自有其相當的 問借則屬中能而甚免太極無為對焦必至等本體許工問題以政治經濟為中心故證藉尚書開 被除學與衛星之根本不同點是一以哲學為中心一以政治經濟為中心以哲學為中心故

【附属季品

等非 語 足憑信而永嘉功利主義 遠配於中庸問易孟子以上溯於 沿言出 不遵言 矣故 文言上下緊競掛路篇所著之人或在孔子前或在孔子後或與孔子同時習易 為之著家家蓋惜其為他吳記 出, 考以 孔子之作而孟子子思唱言 英英 有欲修 窩 為 太 爾喜其 爽 浙 孔子作故余象渰蠻未振 液. 朱陸 孌, 動靜 吾所有之道非彼之道也点其啓教後學於子思是子之新說奇論皆将發明 셆 朗 陳亮 (說者以 吾 男女, 派 說 反有人 躼 と粗 以影 太 是加三面 寫-和 所配故約之中正以 之者而 Œ, 與孔子不異亦提十翼以自沈 瘞 八承遊 心理, 原傳及二醇恪其功力與辨難自非朱熹之敵但 孔子自為得 M 形 是統之勞其 一乃聖學 周邊二 E 而十翼壽蕭 鎎 將行 聚妝網 版攝 之旁 程 道 出焉自謂 **活出**: 統 蘊 朱氏 過多魏晉 明卦爻之指臘異說之妄以示道德之歸其餘 11 之虞 臧 依 u, 北京所言 全部 問場 停 闫 美 出 恒 入於 做 者知道者所為 哲學之勢蓋朱 而後途與老莊 氏 内 文號信 則朱學本震論所 則 無 活外, 老佛 以為周易中之文言緊瞬說到 標本 不 甚 足 줐 中朝承平時 瓦首學, 以入 已面 並行說為孔老佛 mi 看彙爲一書後世 有司防 八麂犀之道 根據之與籍不 百葉適之習 E: 近 吾 託 解說 用 道 心也孔 於隆 固 有之。 九

塩

3

於

/十翼以為

此

所等而且被壓執針以陷朱學之陣矣 本與中國其而徒以新說奇論聞之則子思孟子之失遂彰」觀於葉氏之論則永嘉學派不僅存 抵於抑澤屠之錄銳而示吾所有之道若此不悟一翼非孔子作則道之本就而晦不知夷狄之學

놘

# 一〇 王守仁 大學問

明子曰「大人者以天地萬物為一體者也其視天下猶一家中國猶一人焉者大學者曹儒以爲大人之學矣敢問大人之學何以在於一明明德」乎陽 小之耳是故見孺子之入井而必有怵惕惻隱之心焉是其仁之與孺子而爲一之仁本若是其與天地萬物而爲一也豈惟大人雖小人之心亦莫不然彼顧自 獸而爲一體也鳥獸猶有知覺者也見草木之摧折而必有懷恤之心焉是其仁 是其仁之與五石而爲一體也是其一體之仁也雖小人之心亦必有之是乃根之與草木而爲一體也草木猶有生意者也見五石之毀壞而必有顧惜之心焉, 夫間形骸而分爾我者小人矣大人之能以天地萬物爲一體也非意之也其心 也孺子猶同類者也見禽獸之哀鳴觳觫而必有不忍之心焉是其仁之與鳥

者亦惟去其私欲之蔽以自明其『明德』復其天地萬物一體之本然而已耳, 非能於本體之外而有所增益之也」 殘者而一體之仁亡矣是故苟無私欲之蔽則雖小人之心而其一體之仁猶大 人也一有私欲之蔽則雖大人之心而其分隔隘陋猶小人矣故夫爲大人之學 陋矣而其一體之仁猶能不昧若此者是其未動於欲而未蔽於私之時也及其 動於欲蔽於私而利害相攻忿怒相激則將戕物圯類無所不爲甚至有骨肉相 於天命之性而自然靈昭不昧者也是故謂之『明德』小人之心旣已分隔隘

吾之仁實與吾之父人之父與天下人之父而爲一體矣實與之爲一體而後孝 民一乃所以明其『明徳』也是故親吾之父以及八之父以及天下人之父而後 也, 『親民』者達其天地萬物一體之用也故『明明德』必在於『親民 日「然則何以『在親民』子」日「『明明德』者立其天地萬物一體之體 \_\_ 而

王守仁

大學問

吾一體之仁然後吾之『明德』始無不明而眞能以天地萬物爲一體矣夫是之 矣君臣也夫婦也朋友也以至於山川鬼神鳥獸卓太也莫不實有以親之以達 之兄人之兄與天下人之兄而為一體矣實與之爲一體而後弟之『明德』始明 之。"明德是始明矣競吾之兒以及人之兄以及天下人之兄而後吾之仁實與吾

明明德於天下』是之謂『家齊國治而天下卒』是之謂『盡性』

譜

則也天命之性粹然至善其靈昭不味者此其至善之發見是乃『明德』之本體,曰「然則又烏在其爲『止至善』乎」曰「『至善』者『明德』『親民』之極 變動不居而亦莫不自有天然之中是乃民舞物則之極而不容少有擬議增損 於其間也少有淡議增損於其間則是私意小智而非了至善之謂矣自非「愼 ·m 即所謂「良知」者也」至善」之發見是而是焉非而非焉輕重厚薄隨感隨應

獨」之至惟精惟一者其孰能與於此乎後之人惟其不知『至善』之在吾心而

一親民」也猶之規矩之於方圓也尺度之於長短也權衡之於輕重也故方圓而 民一而明其一明德一是之謂大人之學一 华矣[朗明德 ]親民」而不「止於至善」亡其本矣故了止於至善」以「親 不止於規矩。突其則矣長短而不止於尺度乖其劑矣輕這而不止於禮衡失其 五伯功利之徒是矣是皆不知了止於至善」之過也故了止至善」之於「明德」 於至善」而獨其私心於卑瑣是以失之權謀智衡而無有乎仁愛惻怛之誠則 而無有乎家國天下之施則二氏之流是矣固有欲親其民者矣然惟不知『止 欲明其德者矣然惟不知止於『至善』而爲其私心於過高是以失之虚問空寂 支離決裂人欲肆而天理亡。明德二親民之學遂大亂於天下蓋昔之人固有 用其私智以揣摸瀏度於其外以為事事物物各有定理也是以味其是非之則,

日一知止而后有定定而后能鬱鬱河后能交安而后能感感而后能得一 4 仁 大 學 E 七五

歪

文

雜粉紜之患矣無支離決裂錯雜紛紜之患則心不妄動而能『靜』矣心不妄動定之向今既知『至善』之在吾心而不假於外求則志有定向而無支離決裂錯 有定理也而求『至善』於事事物物之中是以支離決裂錯雜紛紜而莫知有一 說 何 也」曰「人惟不知『至善』之在吾心而求之於其外以爲 事事物物皆

之感其爲『至善』乎其非『至善』乎吾心之『良知』自有以詳審精察之而能 而能『靜』則其日用之間從容閒暇而能『安』矣能『安』則凡一念之發一事

曰『物有本末』先儒以『明德爲本親民爲末』兩物而內外相對『慮』矣能『慮』則擇之無不精處之無不當而『至善』於是乎可得矣。 内外相對也「事

民』爲『親民』則『本末』之說亦有所未然歟」曰「「終始」之說大略是矣即 有終始』先儒以『知止爲始能得爲終』一事而首尾相因也如子之說以『新

以『新民』爲『親民』而曰『明德爲本親民爲末』其說亦未爲不可但不當分

「親民」之本為一事而認以為兩事是以雖知『本末』之當為一物而亦不得不 分爲兩物也」 其『明德』則『明德』『親民』焉可杭而爲兩乎先儒之說是蓋不知『明德』 不同則『明德』之功自與『新民』爲一。若知『明明德』以親其民而『親民』以明 一本末一為兩物耳夫木之幹謂之本木之稍謂之末惟其一物也是以謂之「本 未 」若日兩物則既為兩物矣又何可以言 本末 字 新民 之意既與 親民

只是一物『格』『致』『誠』『正』『修』者是其條理所用之工夫雖亦皆有而其 蓋。身」『心』『意』『知』『物』者是其工夫所用之條理雖亦各有其所而其實 民」之說通之亦旣可得而知矣敢問『欲修其身』以至於『致知在格物』其工 夫次第又何如其用力歟」曰「此正詳言『明德』『親民』』止至善』之功也。 日「「古之欲明明德於天下者」以至於「先修其身」以吾子「明德」「親

王守仁

大學問

一先正其心一也然心之本體則注也性無不善則心之本體本無不正也何從而 其心一者必就其意念之所發而正之凡其發一念而善也好之眞如。好好色一 用其正之之功乎蓋心之本體本無不正自其意念發動而後有不正故「欲正 何謂一修身」為善而去惡之謂也吾身自能為善而去惡乎必其靈明主宰者欲 發一念而惡也惡之眞如一惡惡臭」則意無不誠而心可正矣然意之所發有 為善而去患然後其形體運用者始能為善而去惡也故「欲修其身」者必在於 只是一事何謂。身」心之形體運用之謂也何謂。心身之靈明主宰之謂也

誠其意一者必在於一致知馬一致一者至也如云一喪致乎哀一之致易言一知至 之謂也致吾心之『良知』焉耳『良知』者孟子所謂『是非之心人皆有之」者 至之。」「知至」者知也「至之」者致也「致知」云者非若後儒所謂充廣其知識 善有惡不有以明其善惡之分亦將真妄錯雜雖欲誠之不可得而誠矣故可欲

雖 誠 昧 於他人者也故雖小人之爲不善既已無所不至然其見君子則必『厭然』『揜 知,恶 其不善而著其善』者是亦可以見其『良知』之有不容於自昧者也今欲別善 **歟惟吾心之「良知」自知之其不善鳏亦惟吾心之『良知」自知之是皆無所與** 批, 心之本體自然靈昭明覺者也凡意念之發吾心之『良知』無有不自知者其善 思之則不自 有 其知善之。於知一矣意念之所發吾之「良知」既知其爲不善矣使其不能 以「誠其意」惟在致其「良知」之所知焉爾何則意念之發吾心之」良 日知之循不知也意其可得而談乎今於『良知』所知之善惡者無不誠好爾 」既知其爲茶矣使其不能誠有以好之而復背而去之則是以善爲惡而 「是非之心」不符億而知不待學而能是故謂之「良知」是乃天命之性吾 以惡之而復蹈而爲之則是以惡爲善而自昧其知惡之『良知』矣若是則 欺 基一良品一面意可載也已然欲致其良知亦豈影響恍惚 而

王守仁

大學問

意之所在之物而實去之無有乎不盡然後物無不格而吾『良知』之所知者無善者即其意之所在之物而實爲之無有乎不盡於其『良知』所知之惡者即其意之所在之物而實為之無有乎不盡於其『良知』所知之惡者即其意之所在之物而實有以爲之則是物有未格而好之之意猶爲未誠也『良知』所知之惡難誠惡之矣苟不即其意之所在之物而善難誠欲好之矣苟不即其意之所在之物而實有以爲之則是物有未格而好 所發必有其事意所在之事謂之一物 一格 者正也正其不正以歸於正之謂空無實之謂乎是必實有其事矣故 到鬼 必在於 格幣 二名 不可以 是於正之謂 也。 上下』「格於文祖」「格其非心」「格物」之「格」實兼其義也「良知」所 正其不正者去惡之謂也歸於正者爲善之謂也夫是之謂『恪』書言『格 乎? 必實有 其事矣故。致知心在於「格物」「物」者 事 也, 意之 知之

之所發者始無自欺而可以謂之『誠』矣故曰『物格而后知至知至而后意言

障蔽,

而得以極其至矣夫然後吾

心快然無復餘感而自慊矣夫然後音

精, Z 惟 固 有纖 孔氏之心印也。一 m 實無先後 心正, 毫不 心正而后 可得而缺焉者此『格』「致」「誠」「正」之說所以闡澆好之正 次序之可分其 身修一蓋其 條理功夫雖無先後 功 夫 條理雖有先後 一次序之可分而其 次序之可言 用之 illi 其 惟

### 題義

III

爲

嘉靖 先生 層 Thi 一語之 陽 解 5.7年丁亥陽明7 明 字, 一以及門所諄切之語筆之為 說 良 明 斯文逐 德 知 親 以 至 民 於知行 為其 JŁ. 巴五十六歲以南京 於 八晚年論 奎 合, 善, 阿翻 **"定之作矣。** 外 書, 內外交融 則窮天下之物, 陽明 乃錄此以一 陽明 兵部 體用 尚 爲 書 學先於格物致 \_\_\_ T 質開發 然擴 鰵 示蓋啓導後學者得曉然為學之義 郡 松吾心之仁斯· 察 大學三綱 院 左 知下 都 ·御 質詳明切 史, 與 過一番苦功及其進也內 天 征 地萬 思 H., 實, 物 **游發門人** 弟 爲 · <del>7</del>. 也復 奉之以 體。 此篇 嬓 層 則 牟

榖

典有

以

也。

【附入】

變敵超 王陽明知行合一之教(節)

**物史上留下最有名而且最有價值的一個口號……** 諮學法·宋代始帝 芽至明代面唇盤「匆行合一」便是明代第一位大師王陽明先生給我們學 當然可以得事件功倍而得和他相等的結果所以說是「即學者入門處」這種 這位大師即已循着這條路成就他的學問他把自己閱歷甘苦指示我們我們跟着他的路走去, 標出一個宗旨她自己必幾經實驗痛下苦功見得與切纔能拈出來所以說是「其人得力處」 大門處天下之義理無窮尚非定以一二字如何約之使其在我」所謂宗旨者憑舉一兩個字或 治運動社會運動之「唱口號」令攀衆得獨把柄集中他們的注意力則成功自易凡蔣學大師 兩何話頭包學其學術精神之全部與嚴鮮明令人一望而知為某派學術的物色正如現代政 知行合一是一個「講學宗旨」黃梨湖說「大凡學有宗旨是其人之得力處亦即學者之 「口號式

即享為矯正這種錯誤而發但他立論的出發點全因解釋大學和朱子有異同所以欲知他學說 把知行分為兩件事而且認為知在先行在後這是一般人易陷的錯誤隱則的知行合一說

的脈腺不能不先把大學原文作個引子。

大學說「欲修其身者先正其心欲正其心者先誠其意欲誠其意者先致其知致知在咨物」

浆 走了第一步幾到第二步內中誠道正心修身是力行的工夫格的致知是求知的工夫朱子對於 紀作「四書」之首其價值越發增重了據朱子說這是「古人為奧·次第」一層一層的做上去, 這幾句話教人以修養身心的方法在我們學術更上合有重大意味自朱子特別表章這篇把他 知王夫看得尤重他因為大學本文對於誠意以下都有解釋對於致知格物沒有解釋認為是

教必使學者即凡天下之物莫不因共已知之理而益窮之以求至乎实極至於用力之人而一旦 理也蓋人心之靈莫不有知而天下之物莫不有理常於理有未窮故其知有不靈也是以大學始 有脫文於是作了一篇格致補傳說這一所謂『致知在格物』者言欲致吾之知在即物面窮其

豁然貫通馬則泰物之衰裏精粗然不到而吾心之全體大用紙不明矣……」依朱子這種用功

梁麿越 王陽昭知行合一之意

丁朱子卻是用「 物, 若想用科學方 最 少犯了了列兩種毛病一是泛濫無歸宿二是虛偽無實着天下事物如此其多無論何事何 即凡天下之物」這種全稱名詞該問何年何月纔能「即凡 法 「因其已知之理而益窮之以求至乎其極」單一件已數銷磨你 都一 窮 生 過喔

者何在若是自己驅自己那麽用了一世格物窮理工夫只落得一個空而且不用功的 秘境界其實那種境界純是可望不 是. 了! 要先做完這段工夫纔講到饖意正 豁然貫通」之後學問已做到盡頭還用着什麼誠意正心……等等努力所謂「為學文第」 抽 所以結果是泛濫無歸宿況且乐子所謂「窮理」並非如近代科學專家所謂客觀的物 象 的網恍無 朕的一種東 西所以他說 म 心…等等那麽誠正修齊治平的工作只好待諸轉輪再世 部 的 有一一旦豁然貫通則表裏精粗無 或者還是自己騙自己倘若眞有這種 不 到 人那個不 境界, 那 樣 理, 那麼

的

P

本言行相違風氣大壞其間一二有志之士想依着朱子所示法門切實做去卻是前舉兩種毛病 陽明那時代「假的朱寧」正在盛行, 殷一 小人儒一都挾着一部性理大全作舉業的秘

可以

偽託所以結果是虛偽無實着。

或犯其一或氣犯其二到底不能有個得力受用處陽明早年固營爲此說所誤閱歷許

能有得後來在龍場驛三年勞苦患難九死一生切實體驗總發明這知行合一之数。 為便於學者記憶持習起見把他許多話頭分成三組每組拈出幾個簡要的話做代表 一知行合一」四個字陽關終身說之不厭一部王文成全書其實不過這四個字的注脚今

第一組一來有知而不行者知而不行只是未知」

第三組「知行原是兩個字說一個工夫知之與切篤實處便是行行之明覺精察處便是知」 第二組「知是行的主意行是知的工夫知是行之始行是知之成」

種反應作用反應便是一種行為感覺與反應同時而生不能分出個先後他說: 第一組的話是將知行的本質爲合理的解剖說明陽明以爲凡人有某種感覺同時便起某

已自惡了不是聞了後又立個心去惡如鼻塞人雖見惡臭在前鼻中不會聞得便亦不甚惡 見那好色時已自好了不是見了後又立個心去好問惡臭屬知惡惡臭屬行只聞那惡臭時 「大學指出個真知行與人看說『如好好色如惡惡臭』見好色屬知好好色屬行只

(附) 梁啓超 王陽明知行合一之数

高

亦只是不曾知奥……」

這段響喻說明知行

不能分開可謂深切著脫極了然獨不止此陽明以爲咸覺(知)的本身

巳是一種事實而這種事實早已含有行為的意義在裏頭 他說:

又如知痛必已自痛了方知痛知寒必已自寒了知飢必已自愈了知行如何分得關

是知而 絕對 知弟? 父當孝兄當弟者卻不能孝不能弟使是知與行分明兩件事」陽問答道「如稱某人知孝·常人把知看得太輕鬆了所以有「知之非艱行之維艱」一類話後愛問陽明「今人儘有 知弟必是其人已曾行孝行弟方可稱他知孝知弟不成只是曉得說些孝弟的話便可稱為知孝 不 一臂如現在青年們照個都自以爲知道愛國卻是所行所爲往往與愛國相反常人以爲他 此便是知行的本體——不曾有私意隔斷的必要是如此方可謂之知不然只是不曾知 會有表裏不如一 不行陽明以為他簡直未知罷了若是與知道愛國滋味和愛他的戀人一 的所以待着「 知而 不行只是未知」的結論陽明說「 樣(如好好色) 知行之體本來 某人

如是昨以己意抑揚其間姑為是說以苟一時之效也一

那一 邊也便不能發生作用了凡人做一件事必須先打算去做然後令着手做去打算便是知便 第二組的話是從心理歷程上看出知行是相倚相待的正如車之兩輪爲之雙翼缺了一邊

出來說道「知是行的主意行是知的工夫知是行之始行是知之成一當時存入問他道: 最初的打算不會完成然則行也只是實徹所知的一種步驟騰明觀察這種心理歷程把他分析 是行的第一步骤換一面看行是行個什麼不過把所打算的實現出來非到做完了這件事時候, 一如知

食乃食知路乃行未有不見是物而先有是事者。」陽明答道:

口而後知豈有不待入口而已先知食味之美惡者耶必有欲行之心然後知路欲行之心即 一夫人必有欲食之心然後知食欲食之心即是意即是行之始矣食味之美惡必待入

即是行之始矣路途之險夷必待身親履歷而後知豈有不待身親履歷而已先知路途

現在先解釋「知是行的主意」「知是行之始」那兩句陽問為什麼和人辯論「知」字

之險夷者耶」

**時卻提出一意一字來呢陽明** 附 梁啓超 王陽明知行合一之数 以爲我們所有一切知愿必須我們的意念涉着對境的事物総能

那問不可分離的心理現象說他是知可以說他是行的第一步也可以因為意念之涉着不能不 京的人必須知有南京原是不錯爲什麽知南南京必是意念已經涉着到南京涉着與知爲一刹 登生離卻意念而知覺獨立存在可謂絕對不可能的事然則說我們知道某件事一定要以我們 物緣會知面意去那着那事物便是行為的發觀這樣說來「知是行之始一無疑了,由此原去南 的意念涉清到這件事為前提意念涉着是知的必要條件然則意即是知的必須成分意涉着事

認為行為之一

種。

先知後行的工夫雖未實行到底不失為一個知者陽明以為這是絕對不可能的辜他說: 故事便知道嗎不陽目冥想兩關便知道隱不不偷妥莫知道除弄親自遊歷一同常人以為我也 後是無從得着的你想知道西湖風景如何讀蠡幾十種西湖游覽志便知道嗎不聽人講 苦口說個知行合一其着眼質在此點我們的知識從那裏得來呢有人說從書本上可以得來有 一說從聽講演或談論 再解釋「行是知的工天」「行是知之成」那兩句這兩句較上兩句尤為重要陽明所以 可以得來有人說用心冥想可以得來其實都不對真知識非實地經驗之 西湖的

的工夫待知得真了方去做行的 今人卻將知行分作兩件去做以寫必先知了然後能行我如今且去商 工夫故途終身不行亦遂終身不 · 知。 此 不 是小 智討論 病 獢。 微 知

求知終久不會知」這樣說來我們縱使專以來知為目的也不能不以力行為手段很明白了所貨因為不會應用的知識絕對算不了知識方纔在第一組所引的話「未有知而不行者不行而 爲 以說「行是知的工夫」又說「行是知之此」 戏 的學問 遦 段話現 雖 在學被裏版 不會應用然而已經得着知識總算不白 **賣知識的先生們和購買** 知識的 **費光陰陽依陽明看法你們** 學生們贈了 不知如何你們登不以 實 的 和是假

行的 中庸說「博學之審問之愼思之明辨之篇行之」後人以爲學問也辨爲知的方面譯, 方面壽陽明以爲錯了。 他說: 末旬

伸紙 謌 一一一一 之學豈徒懸 就築操 梁歌蹈 夫問思辨行皆所以 觚 王陽明知行合一之数 黎翰盡天下之學無有不行而可以言學籍則學之始問己即是行矣 交 口耳蔣說 而遂 為學未有學面不行者他如學者則必與勞奉養躬 可以謂之學孝乎學別則必張弓挾矢引滿中的 行 學書明必 孝道 m

Ę, Ø 交 第 六 盘

其理而言謂之思以永精其察而言謂之辨以求嚴其實而言謂之行蓋析其功而言則有五, 之不能無疑則有問問而學也即行也又不能無疑則有思有辨思辨即學也……非謂 思辨之後而始指之於行也是故以求能其事而言謂之學以求辨其義而言謂之間以求通

合英事而言則一而已」

設學問思辨了然後去行卻如何懸公去學問思辨行時又如何去得個學問思辨的事! 行矣。學是學做這件事問是問做這件事思辨是思辨做這件事則行亦即是學問 凡謂之行者以是蒼寶去做這件事若着實做學問思辨的工夫則學問思辨亦便又 思辨矣者

成 線邁兩段話拿行來概括學問思辨可以拿學來概括學問思辨行也可以總而言之把學和行打 一片橫說豎說都通者說學是學行自行都麼學也不知是學個什麼行也不知是行個什麼了 道者以大都為所歸宿之地行道者不辭險阻蒙難決意向前如使此入不知大都所在而泛然 有人還疑惑將行法行之前須總要费一番求知的預備工夫總不會行錯問 陽明道「磨如

欲往可乎 一陽明答道:

具資斧戒府車皆有不容已者不然又安在其為決意向前而亦安所前乎夫不知大都所在 而泛然欲往則亦欲往而已未嘗眞往也惟其欲往而未嘗眞往是以道途之不問資斧之不 夫不辭險阻艱難而決意向前此正是『滅意』之『意』霧如是則其所以問道途,

叉有人問「天理人欲知之未盡如何用得克已工夫」陽明答道具舟車之不戒者決意向前則眞往矣眞往者能如是乎此其工夫切要處試反求之」

有疑便問問了又走方纔能到今於已知之天理不肯存已知之人欲不肯去只管愁不能盡 「若不用克己功夫天理私欲終不自見如走路一般走得一段方得一段走到歧路處

知閒講何益一

這些都是對於那些藉口知識永充便不去實行的痛下針砭內中含有兩種意思其一只要你決 着來了這便是「知是行之始」的注腳,其二除了實行外再沒有第二條路得着知識因爲知識 心實行則知識雖缺少些也不足為病因為實行起來便逼着你不能不設法求知識, 知識也便跟

黎啓超

王温明知行合一之故

不是獨空可得的只有資地經驗行過一步了第一點再行一步又得一點一步不行便一點不得

這便是「行是知之成」的注脚。

統觀前二組所說的話知行合一說在理論上如何能能立已大瞻可見了。照此說來知行本

體旣只是一件為什麼會分出兩個名字古人數人為學為什麼又常常知行對學呢……陽明說:

若分存前截用工失卻知行本體故有合一並遊之說與知即所以為行不行本足謂之知: 一角之翼切駕實臨即是行行之明發精察臨即是知知行工夫本不可離只為後世學 知行原是一個字說兩個工夫這一個工夫須著此兩個字方說得完全無弊。J

又 氮:

「行之明聲稽察感便是知知之真切篇實處便是行者行而不能精察明覺便是冥行,

以必須說個行原來只是一個工夫古人說知行資是試一個工夫上補偏救弊說不假今人 便是學而不思則內所以必須強個知知而不能與切爲實便是妄想便是思而不學則殆所

分作兩件事做。

作所以必說一個知方繼行得是又有一種人茫茫蕩蕩驟空去思索全不肯着實躬行也只 是揣摸影響所以必說一個行方才知得真……今若知得宗旨時即說兩個亦不妨亦只是 **認一個行者只為世間有一種人懵懵懂懂的任意去做全不解思維省察也只是個冥行妄** 若會得時只說一個知日自有行在只說一個行已有知在古人所以旣說一個知又

個者不會宗旨便說一個亦濟得甚事只是閒說話」

以上幾段話本文很明白毋雇再下解釋我們讀此可以知道陽明所以提倡知行合一論者一面 英教得個着力應只要從真知真行上切實下工夫者把他的話只當作口頭避玩弄雖理論 图因為「知行之體本來如此」一面也是針對赤硫學風「補偏效弊」的作用我們若想選從 析得很詳盡卻又墮於「知面不行只是不知」的痼疾非復陽明本意了。 上辨

然則陽則所謂異知與行到成是什麼呢問於這一點表打算留待第四章「

附)梁啓選

王陽明知行合一三散

論知行合一與

知 <u>\_</u>

致良 心修身致知格物的全功所以他說「君子之學誠意而已矣」意是動機誠是務來純潔陽明 是行 喬 把 痛切下工夫如孝親須把孝親的動機養得十二分純潔有一點不純潔處務要克治去如愛國須 行, 之愛國的 出, 所 的作用考能 Ü 這便是知的作用看出後頓時絕對的服從良知命令做去務要常常保持純潔的本體, 韶 **凱機養得十二分純潔有一點不純潔處務要克治去純潔不純潔自己的良知當然會** 動的機括是 溡 再詳細 如此自能了 說明試拿現代通行的話說個大概則 知純是專精不疑惑潔是清醒 好善 如 好好 色惡惡如惡惡臭」便是大學誠意的全功也即是正 不受藏質而言之在意念際 動 機純潔一 四個字庶幾近之動是 微處(即 動機) 這 知 便

一說的 今人只因知行分作兩件故有意念發動雖是不善然却未曾行便不去禁 大頭腦不外如此他曾明白宣示他的立言宗旨道:

行合

胸中此是我立言宗旨。 個 知行 合一正要人曉得一念發勵處便即是行了……須要徹根徹底不使那一念潛伏在 **示止我今既** 

他 說:

「殺人須在咽喉處養刀為學須在心髓人徹處用力」

他一生千言萬語說的都是這一件事而其所以簡易直捷令人實實落落得個下手處亦正在此。

# 一 顧炎武 與友人論學書

之說一切不道而但曰「允執其中四海图窮天祿永終」嗚呼聖人之所以爲恥」其爲學則曰「好占敏求」其爲門弟子言舉曉舜相傳所謂曰危微精一之所未得聞也性命之理著之易傳未嘗數以語人其答問士也則曰「行己有 我以文」其告哀公也明善之功先之以博學自會子而下篇實無者子夏而其學者何其平易而可循也故曰以「下學而上達」顏子之幾乎聖也獨曰「博 言仁也則曰: 往往言心言性而茫乎不得其解他の命與仁夫子之罕言也性與天道子貢比往來南北頗承友朋推一日之長間道於盲竊歎夫百年餘以來之爲學 博學而篤志切問而近思。」今之君子則不然聚實客門人之學

者數十百人醫諸草木區以別矣而一皆與之言心言性舍多學而識以求一貫

門弟子之賢於子貢就東魯而直接一帝之心傳者也我弗敢知也。 之方置四海之國第不言而終日謝危徵精一之說是必其道之高於扶子而其

子也而其同者則以行一不義殺一不辜而得天下不爲是故性也命也天也夫其民之盛德大功而其本乃在乎干駟一介之不視不取伯夷伊尹之不同於孔 子之所罕言而今之君子之所恆言也出處去就辭受取與之辨孔子孟子之所 以言道者未之有也我弗敢知也。 以言仁者未之有也謂色不悖不幸之不怠以盡道而不知終身於慢且求而 **置言而今之君子之所罕言也謂《忠與精之表至於仁而不知不忠與清而** 問與孟子之所答者常在乎出處去就辭受取與之間以伊尹之元聖堯舜其君 孟子一書言心言性亦諄諄矣乃母萬章公孫丑陳代陳臻周霄彭夏之所

愚所謂聖人之道若如之何日「博學於文」曰「行已有恥」自一身以

00%

現友八騎學發

物皆備於我矣反身而誠」之事也恥之於人大矣不恥惡衣惡食而恥匹夫匹婦之不被其澤故曰「匹茲之事也恥之於人大矣不恥惡衣惡食而恥匹夫匹婦之不被其澤故曰「匹茲至於天下國家皆學之事也自子臣弟友以至出入往來辭受取與之間皆有恥

也且以區區之見私問同志而求起予之人而講空虛之學吾見其日從事於聖人而去之彌遠也雖然非愚之所發言 鳴呼士而不先言恥則為無本之人非好古而多聞則為空虛之學以無本

**799%** 、電義

浙東季派倡經世致用之學自南宋以來即與朱陸兩家分道揚鑄例如永康之陳亮同甫龍川文 安於君父之讎而方低頭拱手以談性命不知何者謂之性命乎」又送吳允成運幹序云一為士 集上孝宗皇帝書云「今世之儒士自以為得正心誠意之學者皆風憑不知痛矮之人也零 者必以文章行義自名居官者必以政事書判自顯各務其實自道德性命之起一與而尋常獨熱 一世

之學。 終於百 **卒** 談 瓠 無 文章行赣而日 一能皆以爲不 所能解之人得自託於其開以端經解深為體以徐行級語為用務為不可窮測以蓋其所 事不理 前 爲 者至 天下庸 於辭受 盘mi 八所藉口 已一支 ů, 足自通於聖人之道也於是天下之士始喪其 知性居官者 取 與之間 言 可謂 亭林當國亡家破 心心言,政 而不知自處之道故言之沈痛視同庸為尤切喟然深觀 切至 沈庙之極 以其書判 加 之餘, 然 尤太息 常世間 日-學道愛人相崇相 薄其 痛 、恨 於當他 | 專言功 所有 丽 利。 儒 不知適從矣爲士者 生之 於 廣天下之 不 明 知 末 有· 而程 恥, 夢則 於天 其 朱 非毀 陸 F 亦

註 釋

沈

英挽夫豈無所為而言哉!

昔儒以為 天道, 不 與仁 म 堯舜馬十六字之心傳 得 論 Mi 語「子罕言利 聞 也。 (1)危徵 博我以文約我以禮一一博愛而寫志 與命與仁」又子貢曰「夫子之文或可得而聞也夫子之言 巴尤執其 **潜大禹謨** (中三旬 一人心惟危道心 見論語美日 惟 章引占尚書之辭。回下 徼, 惟 精 雅 ----- 7 **允執** 厫 性 與

m L

論。語

兩是以下一

闔

炎武

與友人給學書

九九

切問

兩近思一为毛強語

**汽忠與箭** 

**減** 上子路終身頭之上 武萬章…… 萬章公孫王陳代應簽等均孟子弟子與伊尹伯夷各章並見孟子 語見論語子張問令尹子文陳文子可謂仁乎一章 因不忮不求 論語「『不忮不求用不何

风反县而酸

「萬物皆備於我矣反身而歐樂莫大馬」語見添汗。

i di 141

文 쇍 六般

## 二 意宗泰 原理

異哉好逸惡勞亦猶夫人之情也。 光是也入而又去之者堯舜是也初不欲入而不得去者禹是也豈古之人有所 不享其利必非天下之人情所欲居也故古之人君去之而不欲入者口許由務 使天下釋其害此其人之勤勞必千萬於天下之人。夫以千萬倍之勤勞而己又 或除之。有仁者出不以一己之利爲利而使天下受其利不以一己之害爲害而 有生之初人各自私也人各自利也天下有公利而莫或興之有公害而莫

己以天下之害盡歸於人亦無不可使天下之人不敢自私不敢自利以我之大 私爲天下之公始而慚焉久而安焉。視天下爲莫大之產業傳之子孫受享無窮, 後之爲人君者不然以爲天下利害之權皆出於我我以天下之利盡歸於

鯜

原君

中

文

第

高帝 所謂 「某業所就熟與仰多」者其逐利之情, 不覺溢之於辭

創業也一其既得之也敵剝天下之骨髓離散天下之子女以奉我一人之淫樂天下之肝腦離散天下之子女以博我一人之產業曾不慘然日「我固為子孫 然則爲天下之大害者君而已矣向使無君人各得自私也人各得自利觀爲當然日「此我產業之自花息也」 以 君為主天下為客凡天下之無地而得安寧者為君也是以其未得之也荼毒此無他古者以天下為主君為客凡君之所畢世而經營者為天下也今也

嗚呼豈設君之道固如是乎 者天下之人愛戴其君比之如父擬之如天誠不爲過也今也天下之人

所逃於天地之間至桀紂之暴猶謂湯武不當誅之而妄傳伯夷叔齊無稽之事。 怨 惡 其 君視之如 @遙讎名之為獨夫問其所 也, Ifi 小 儒 規規焉以君臣之義

脈 兆人 萬姓崩潰之血內質不異夫腐鼠量天地之大於兆人萬姓之中獨私

一人一性巫

禁人之窺伺者皆不便於其言至國廢孟子而不立非導源於小儒 是故武王聖人也孟子之言聖人之言也後世之君欲以如父如天之空名,

雖然使後之爲君者果能保此產業傳之無寫亦無怪乎其私之也旣以產

業視之人之欲得產業誰不如我眾攝緘騰固扃鐍一人之智力不能勝天下欲 帝王家而毅宗之語公主亦曰「若何爲生我家」痛哉斯言问思創業時其欲 得 之者之衆遠者數世近者及身其血肉之崩潰在其子孫矣告人願世世無生

得天下之心有不廢然摧沮者乎!

君之職 是故明乎爲君之職分則唐虞之世人人能讓許由務光非絕塵也不 分則市井之間人人可欲許由務光所以曠後世而不聞也然君之職 明乎

部

宗整

原目

一題義

分難明以俄頃淫樂不易無窮之悲雖愚者亦明之矣。

貫注。 生以 故曰 賢君輕」「聞誅一夫」諧說引書「天視民被入聽民聽」以申民權而抑君權皆此 之世儒家此種主要思想乃為鄙夫患得患失之流所畏忌而不敢道黃梨洲於鼎草之際目擊亡 是播其惡於乘也」君失其所以為君特匹夫而為萬姓之敵耳秦漢以降去三代愈遠遑論二帝 屬慘禍乃痛切言之以為後世形然猶尿敢倡無君之論若道家言也至十八世紀歐洲民約論出, 儒家民本政治之固有的思想自孔子「天下為公選賢與能」稱道堯舜以至孟子發揮 政治 型成後來之中華民國則此文圖代表一時代點醒之精爾未可忽視 一天下定於一。」此所謂一者非謂一人謂一義也一義者何曰仁耳仁耳一 「天生民而作之君」不為君而生民與尚子「君也者辜也」之言相應率而無所一則爭 思潮店擔天下與否属民不民本思想暗在婚合面中的先生民權主義乃随時代面產 地。 不仁而在高位, 一錢之所

三三元

it. -遊 歴 君

高帝所謂 ()許由務光 太公常賣劉邦不專家八生產及劉邦為帝朝其父笑謂太公曰「某業所就熟與仲 堯以天下讓許由許由不受湯伐桀以天下課務<u>光</u>光恥而自沈等並見莊子。

指明太雕欲廢孟子配典事 語並見孟子「君之視臣如草芥則臣視君如寇讎」「殘賊之人謂之一夫」 一事見史記高帝本紀仲爲帝兄故邦字季。 **西蘇滕局鬍** 膝囊也織所以同之鳍施於箱筴之鎖所以閉之語 . <sub>(=)</sub> 花息 言由本听生之利息也,

一回窓離獨夫

國廢孟子

見雅子。

### 瓦 顏元 存學

我 ))) 規 必 म 先王成法三致意焉至宋而程朱出乃動談性命相推發先儒所未發以僕觀 失性學之本旨不得已而作中庸直指性天似乎高遠故孟子承之教人 曾守此不失子思時異端將盛或亦 知 得 持 一非客也 聞, 此成法守之則易簡而有功失之徒蘇難 聖 引而不發」「不爲 諸章何莫非此意哉當時及門皆望孔子以言孔子惟率之以「下 教 人 八學教治皆 人也立法魯民 學教之成法固如是也道 一致也「民 歌怨為 拙工 一改廢繩墨, 治也他 TIT 使由 逆 一知天地氣薄自此將不生孔子其 之不可 不可以言傳也言傳者有先於言者也。 如 」「離婁方員 下予欲無言」「無行不與 而寡 使 效故罕言命自處 知 Ž, 是孔子 深造 明言干 也性道 一諸章尤 學而 必

禪,其 上 E. ,下 何: 程  $\mathbf{E}$ 政制 所 程 故 神 徒 得 可 碩· Щ, 禮 稱 欲 見. 諲 其 德, 可望 天道 者,命 其 作 败 程 樂 玂 范 無 子 不 性 师 九 近 TÍT 已。官十二 命 能 所 可 理; 擯 學 舜 存 Ż 許 卽,嘗 心以 易 之, III 舉諮 母 其 貫 末 、爲 但 不 牧 彷 亂 流 轍, 後 之 教 覺 彿 矣! 道, 不 以 П, 所 惟會 若 長 致 者, П गीति 爲 Z 抉 日此 朱 角, 人 城 以 精 此 III 不 奥 不。 學 各 入 賜 法 肖論 語之 陰 返 之 皆 自 得 以 世 聞, 陽 示 斯 末、 禪 以 何 人。 爲 哉? 及 Z 民 流, 也。 祕 不 旨, 門 惟 孔 是 觀 余 尙 猶 而 之一 與 以 安. 巓 以 文 未 <del>--</del>1 程 监 天 周 精 噫, 賴 復 畑 學之 寄 君 程 哉? 出 - 日 下 Ż 程、 矣, 所 子 或 談 之所。 於 之旨, 末 所 天 曰: 叫 三 つ も 道 佛 流 論》 見者, {易. - 乃獨 矣! 以 氏 性 天 惟 詩 託 以 教 E 舜 致 之 其 徒, 禹 於。 所 節 隻腿, 徬 者, 皆 得 明 H 1 世 如 '見 聞;

支

雛

分

裂;

雜

於

徒

令

異

端

而

海

程 雖 朱惟當遠宗孔子近師安定以六德六行六藝及兵農錢穀水火工虞之類教 釋 氏 亦當 俯首 數十百通儒朝廷大政天下所不能任吾門人皆任之險阻 聽從並 不及性命以上也然則如之何? 日彼以其 虚驳 、以其實 一艱難,天

門人成就

氣, 亦以空言與之角又不斬其根而反授之柄我 **F** 是以當日一出徒以口 所不敢爲吾門人皆爲之吾道自尊顯釋老自消亡矣今彼以空言亂 舌致黨禍流及後世全以章句誤蒼生上者但學先儒 無以深服天下之心而鼓吾黨之 天下

著稍涉文義即欲承先啓後, 興磨舜以來之道斷不忍終此乾坤直如此而已也。 酮, 甚於焚坑吾道 何 再見其行哉吾意上天仁愛必將篤生聖哲剗荆 下者 但問朝廷科甲才能揣摩皆驚富貴利 達;

m

字易直牌野人生間崇順八年少孤存於異姓及長篇於陸王程朱之學既而知其 二非以為民

一附九

梁啟超 明清之交中國思想界及其代表人物 隆經亭二書學籍二首性理答問各樣茲錄由道一節顏氏立說而不著書以行為本其弟子李珠

字剛主別字恕谷尤能關其師說時人目之為顏字學派清藏與輯為顏字學記四存編具存。

之實專一歸於章句而徒以讀書纂注爲功乎在學編計有一由道」「明親」二節及與孫夏卷

間孔子不得已而周流又不得已而删訂詩音後世奈何以章句為舊學聖人參贊化育經綸天地

習齋師門弟子行孝弟存忠信習禮樂射御書數究心兵農水水之利堂上零竽弓矢籌管森列嘗

為顯宗俗學者所可託於是著「存學」「存性」「存治」「存人」四篇以中其旨名其居日

**輝之道在六府三亭允治周官敦士率以六德六行六藝孔子以四教文行忠信非主靜專語讀流** 

餌 元 15 

二〇九

本議所敘述是以一六四四年消蘭與起的時候為中心上溯二十年下行八十年初自一六

二四至一七二四凡百年間中國思想界大概形勢及其重要人物

第一期 為欲令諸君明瞭思想來源起見先將二千餘年來思想界歷史分六期簡單說說 紀元前五五一至二二一自孔子生年起至秦始皇統一天下止這個期內中國

子墨子莊子孟子荀子韓非子等大思想家相繼出生實為古代思想界最有光輝的時代。 內部民族統一完成各地方分化發展而以黃河流域為中心其時思想極自由活發孔子老

第二期——紀元前二二一至紀元後二一九 湍壯瀾之後囘復到平流的樣子專對於從前學者的發明做整理工夫又因政治的統一延 成中央政府的勢力東至高麗南至安南西至新驅政治上有許多新建設思想界則經過怒 這期包含秦漢兩朝那時政治的統一完全告

到思想統一全學界殆為儒家思想所獨占

第三期 以南文化較低的地方加工開發那時的思想界因為政治擾攘的影響全部帶厭世色彩初 西北方蠻族入到中原文化最高的地方漸漸同化中原文化最高的人遷到南方去把大江 這期內名為三國南北朝期政治勢力分裂民族移轉大混亂。

期道家言盛行館教則前期之末已經輸入到本期發展極猛速而極遠偏故思想界亦呈分

第四期 ——五九〇至九五九: 這期包含隋唐及五代而以唐為中心那時第二次民族統一

告成政府勢力偉大北至內外蒙古及西伯利亞之一部西至西上耳其斯坦南至北中印度, 寧得迅速的進步一方面因和西方交通頻繁中亞細亞及印度之精神物質的文化次第轍 都以「半瀋陽」的狀態受長安政府之支配或監督思想界則一方面因南北統一政象安

學亦繼續漢代的整理事業到期末的百餘年間因文化爛熟的結果發生毛病延及融會之 腐濁政治之混亂至五代時這一期的文明遂陷於破產狀態

入所以文學美術音樂工藝都發達得極其燦爛哲學界則佛學各宗派都在這時候完成儒

第五期 — 九六〇至一六四三 契丹女原蒙古隣洲接二連三侵入給我們的文化以很多的脅迫和蹂躪內中蒙古人尤與 這期包含朱元明三朝那時東北方裔奧的野蠻民族——

別的蠻族不同「拒同化」的力量頗不小他們統治中國九十多年我們的文化受不少的 (附) 梁啓照 明清之交中國思想界及其代表人物

損失那時候的思想界全部分精力耗费在新哲學之建體上頭這一派的新哲學是努力將

方面探求宇宙和人生的原理所以叫做理學發生的動機一方面因為前期物質文明末流 印度思想和中國固有思想相關和他們自己標一個名叫做「理學」——專從「 形而

守仁因此又分程朱和陸王南支派程朱派帶中國固有思想的成分還較多陸王派便更利 都受他影響不知不覺便鎔化成一個新派理學界重要人物前有程題朱熹陸九淵後有王

發生了毛病惹起反動所以走到收斂內觀那條路去一方面因為佛教的潛勢力很大儒者

度把學界的活氣越發腐絕了。 印度思想接近了自理學與後唐以前許多文化專業都很受打學再加以那種八股考試制

第六期——一六四四至今日 自請朝建號那年起這期內滿洲人統治中國二百七十多年。

但滿瀏八不久便完全同化了所以和蒙古時代有點不同文化不惟沒有受蹂躪而且因政 病惹起反動於是一反前期向內的學圖專從事於客觀的研究考察把第一期到第四期許 治統一,社會比較安寧的緣故各種事業都很有遊步思想界方面因前期理學未就發生毛

恩和歐洲「文藝復興」時代有許多地方相像。 多學問都復活轉來又因為和歐洲交通大開的緣故陸續受外來思想影響造成一種新學

這一期的思想界情形很複雜——方面很多不能全議此地專籍他「黎明時代」的運動。 本壽所要壽的是最後這一期—— 印第六期

一步所以本譜所識的黎明時代提前二三十年大約和歐洲的千七世紀相當。

這一期若依政治的區劃是應該從一六四四年起的但文化史的年代照例要比政治史先

走

第

想知遠這個黎明時代思想界變遷之動機要注意那時候「時代背景」如下四點

<u>赤</u> 二語: 放縱了當然至引起一般人的原卷和攻塞所以反動的結果學風趨向客觀的或實踐的。 全學界依我看這一派的好處本來很多但是到了來流講得太玄妙了隨聲附和的人也太 就是前段所講的「理學反動」因為在前期末年理學中之陸王學派幾乎獨占了

那時候有外界的一格重大事件是耶穌會教士之東來利瑪竇艾儒路湯若羅南懷

第二點

(附) 學各是 男畜之女中國思想界及其代談人動

所以 仁等發先後入中國他們除傳教之外翻譯了許多數學幾何天文地理心理論理各科書籍。 那時候思 一想界很受刺激和佛學初進來時有點相像。

第三點: 分減了研究的歲月和精神清初因為滿洲人初進來統治者非我族類第一流學者對於他 插手全部精力都注在改良學風作將來預備所以有許多新類思想自由發揮而 們或採積極的反抗態度或採消極的 中國的學者向來什有九都和政治有關係這種關係每每妨礙思想之獨立最少也 「不合作」態度這些學者都對於當時的政治不肯 且 一因積久

研究 的結果夏有許多新發明。

第四點: 貼兵門後頭四七多年卻是歷史上少見的太平時代因為社會安證學者得有從容為學之 的大彼得同時性質和他們大略 那時候的康熙帝真算得不世出之英主他在位六十一年和法國的路易十四俄國 相類所成就的專業還在他們之上他即位初年雖國 內有

餘裕。康熙帝雖是滿洲人但他同化於中國最早人又極聰明對於中國固有的文化 新輸入的文化都有相當的了解而且極力提倡有這樣一個人做一國的主權者自然館合 和歐洲

在這種時代背景之下自然會產生出有特色有價值的學問今將這期內各派學術的代表

人物列舉如下:

(一)黃道周和劉宗周: 學家中有他的新立場、人格的壯烈尤令人敬仰宗周門人最多江浙閩學者大半出其門影 己的特別論理學推論事物宗周對於實踐道德學最為切實謹嚴這兩位都是在前期的理 方舉兵反抗滿洲死的他們雖然尊崇理學卻都帶點修正色彩遊周提倡象數之學用 **道周福建入宗周浙江人兩位都是理學大師都是一六四五年在南** 他自

二)孫奇逢和李顧。 殘破了許多州縣他以一書生納合人守城意把滿洲兵打退後來他避亂跑到山稟頭許多 少談玄理可以說是儒家的「清教徒」高途是一位有俠氣能任辜的人明末備洲兵進關, 奇逢底隸人關陝西人兩位都是陸王派的理學家但他們都注重實踐

變到後來尤大。

(附) 梁春超

明清之实中國思想界及其代表人物

跟着他去他便給這些人立了許多組織成一個小政府樣子又用學問來教訓他們成就

大師孫奇逢年壽最高影響尤大。 許多人才。李颢的學風最為「平民的」他常說不識字也可以做聖質原位都是北方辭學

以上四個人都是前期學派的結束。

(三)廢炎武和王夫之 炎武江蘇人夫之湖南人他們當少年時候都像過反抗滿洲的政治

理學音韻學金石學都有極精審的著作都用客觀的歸納研究給後人留下許多方法。 提倡出來他說除卻經學沒有理學他說做學問的目的全在經世致用他對於經學史學地 運動到事無可為幾做一個純粹的學者炎武公認為清學開山第一大師各門學問都由他

冥想高談宇宙原理夫之所注重的問題是「我們為什麼能知有宇宙的「知識的來原在夫之學問之權為獎武不相上下但他對於哲學有獨創的見解向來哲學家大抵都是尊嚴 **性歐洲是康德以後總有的大之生在康德前一百年卻在東方已倡此論了** 那溪山一知識怎麼樣纔算正確」他以爲這些問題不解決別的話都是各的這種講古學

(四)黄宗養和朱之瑜 **蔣位都是浙江人和明朝大儒王守仁同縣宗羲一六一〇生一六九** 

前後經過十七八年他們的政治活動總停止宗羲是劉宗周第一位門生譯陸王派理學但 五卒之命一六〇〇生一六八二卒兩位早年都是反抗滿洲最激烈的人宗義被政府臺起 相片指名描字前後十一次之職亡命到日本安南遇羅等處仍常常融密入內地到處運動。

的政治理想極力排斥君主專制政體提倡民權這部書一六六二年出版比法國虛廢的民 述恐怕沒有比他更早比他更詳贍的了他還有一部怪書叫做朋**夷待勘錄這部書是**說他 他最長於歷史著了一部宗元學案一部明儒學案把七百年理學家的人物和學說很群慎 的來能述很公正的來批評兩審合共一百六十二卷在全世界著作界中關於哲學史的著

那時候日本宰相——事實上全國主禮者德川光國十分敬禮他尊他為國師他很熱心教 敗之後亡命日本發誓不到滿洲推翻之後斷不回題。他的偉大人格漸漸為日本人所認識 朱之瑜學風和黃宗藏不同他是排斥陸王派理學的他不喜談玄專求實踐他改治運動失

約論早一百年這種眼光在十七世紀時候真是不容易得了。

(附) 梁啓超 明清之夾中國品想界及其代表人物

(五)顏元和李珠 導 日本 人日本近二百年的女化最少有一半由他造成這是日本史家人人公認的事實。 他們兩位是師弟都是直隸人顏元一六三五生一七〇四本學棒一六五

九生一七三三卒他們是思想界的大炸彈對於漢以後二千年所有學問一切否認他們學 也不中用日日聽人說路程方向也不中用除非你親自跑一趟街而且天天跑總而言之他 是쏲想能得的不是聽人講演能得的比方你想認得北京的路憑你把北京指南念得爛熟, 斥注釋古書排斥讀書排斥靜坐冥想排斥開堂講說他們以為學問不是從書本能得的不

們的教育專主張發展個性說「斷沒有一個樂方能醫好各種病斷沒有一個教法能教好 的評價專以有無效率為標準凡無益於國家社會或個人身心修養的一概不認為學問他 們以為凡有知識都從經驗得來所以除卻實地練習外沒有法見得着學問他們對於學問

用主義」十二分相像不過他們所說早二百多年罷了。 來這種教育政策是很有害的一總括起來他們的學說和現代詹姆士杜威等所倡之一唯 各種人」說「一個人想氣備衆長是絕對不可能的要想把全社會的人在同一

個模型鑄出

(六)徐光啓和宋長庚 爾位都是三百年前科學大家光啓打縣人一六三三年卒他是頭一

文學論理學都有很深的修養自己著書不少上海徐家匯的天主堂和圖書館是他把自己位翻譯歐文書籍的人他譯的幾何原本在古今翻譯界中總算第一流作品他對於數學天

住宅及藏書捐出來創辦的到今日還是繼續他的事業越發鞏固光大。

長東江西人生卒卒無考大概一六五〇年還生在他是一位工業科學家著有天工開物

備三口年前講工業天產的著作如此詳明者全世界中怕沒有第二部。

書用科學方法研究食物衣服器用以及冶金制械丹育珠玉之原料工作繪圖貼說詳確明

(七)王錫嗣和梅文鼎 實有千古不應的價館交鼎壽八十丸著魯八十餘種中外著作家如此精勤博大者實在少 二一年卒他們都是把那時歐洲新輸入的天文學數學研究得十分透徹自己更發明許多 新法補西法所不及或訂正他的錯誤錫關年壽短著述較少但他的胰魔新法在天文學上 兩位都是初期數學家錫爾江蘇人一六八二年卒文鼎江西人一六

期清之交申國思想及其代委人物

見。

(八)余宏祖胡贾祖禹 南位是大地理宗都是江蘇入宏随一五八五年生一六四〇年李郎

向來是一個「學密窟」沒有人走過舊地理書所講練是捕風捉影宏雕每遊一地先審視 两一六八〇年卒<u>空祖是一位架</u>险大家單身步行把全個中國都走編了雲南四凡的邊界

來沒有人到過經宏祖宣地踏勘然後南部各水的源流始行清晰他所著徐寶客遊記實是 山脈如何去來水道如何分合既得大勢然後支節搜討關於江金沙江南北盤江的發源向 部破天荒的地理書。

勢競昂康如指掌對於軍事地理方面尤為詳盡 紀要這部書卻是從二十九歲起到五十歲沒有一天停工纔始做成這部書把全國山川形 祖禹的地理學是把地理和歷史合攏起來研究的他一生也只著有一部寄名日讀史方與

(九)萬萬同和藏名世 弱位都是大史學家斯同浙江人一七〇二年來名世安徽人一七一

底稿其他關於史寧的著作還很多名世也是英獨力私著一部朋史因為著作姦頭犯了滿 三年卒期间是黃宗義的門生著有明史稿五百卷現在二十四史真頭的朋史就是用他的

洲朝廷忌諱政府把他殺死連許多吏稿也繞了但他所論作更方法的文章還流傳下來是

十)方以智和劉獻廷 永遠有價值 同位都是創造新字母的人以智安徽人大概一六七〇年還生有他

反抗滿洲跟着問態最末的一位皇帝在雲南地方十幾年他是近代研究中國文字學的頭

個人享從發音上研究把歷代話語的變遷和各地方方音的變遷都研究出許多原則來,

他主張仿歐洲的拼音文字造出一種新字母來替代漢字歐廷北京人一六四八年生一六

多歷史地理尤其尊長。 九五年卒他沒有看見以智的書卻是和他一樣見解也造有一副新字母他的學問方面很

(十一)德詩和智旭: 破掉了弄得佛教很腐敗。他兩位是倡「淨土宗」算是佛門下的「清教徒」又注重研究 的佛教徒純屬「禪宗」一派什麼經典都不研究專譯頓悟有些假託的人連一切戒律都 兩位都是浙江的和尚德清一六二三年卒智旭一六五五年卒前一期

「附」深路超 明確之交中劉思思界及其代義人物 經典把許多部置要佛言部注釋一番替本期佛教閱一新局面

e Ja

(十二)孔尚任和暫霉芹 兩位都是大文學家尚任山東人孔子後裔他著有一部歷史劇名

日桃花扇通共四十慕喜哉明末南京情事極悲壯極哀豔雪芹北京人著有一部空前絕後

的作品。 帶着描寫勝淵間八社會生活狀况曲折盡致因為他文章太好了一百餘年成了人人共讀

的好小說名曰紅樓夢通共一百二十同寫一對青年男女因爲婚姻不自由而犧牲性命的

多不能至逃戰我看這一百年是我們學術史最有價值時代除卻第一期——孔孟生時像是沒 以上所譯十二類二十四個人大概可以代表那時候思想界的全部了。其餘各方面人物侷

有別個時代比得土他。

四

面工作但都是應用先輩的研究方法把中國舊文獻整理出來的不少這種工作的價值是永遠 第二個一百年因爲蘭湖政府壓制思想自由把許多學派都壓住了學者專向考證古典方 以上所譯是第六期三百年間第一個一百年的思想界狀況後二百年都是從此演生出來。

學問種類和做學問方法因為歐洲文化輸入豆務發生光彩越發向上進 **滑極的和攜溯人不合作的態度到這時候變為積極的卒至推翻廣關建設民國第二件他們的** 第三個一百年的表際一個是近三十年間第一個一百年的思想全部養養頭一件他們 現在又是第七期的黎明時代了報希望我們黎明運動的成績北先輩更勝一籌!

剛

樂隆遇 明潔之完中尚禁煙界及其代表入物

# 一四一類震原善上

分曰「命」成其氣類曰「性」各如其性以有形質而秀發於心徵於貌色聲,常」「體信」「達順」也「性」言乎本天地之化分而爲品物者也限於所 乎化之不已也「德」言乎不可渝也「理」言乎其詳緻也「善」言乎「知 謂「順」實之昭爲明德是謂「信」循之而得其分理是謂「常」「道, 自 日一方。一登以養者存乎事節於內者存乎能事能殊致存乎方才以類別存乎 有血氣斯有心知天下之事能於是乎出君子是以知人道之全於性也呈其 然 之符可以知始極於神明之德可以知終由心知而底於神明以言乎事, 善日一仁」日一禮」日「義」斯三者天下之大衡也上之見乎天道是 三言

天下歸之仁以言乎能則天下歸之智名其不渝謂之信名其合變謂之權言乎

情, 生者仁條理者禮斷決者義藏主者智仁智中和日聖人智遙禮義以遂天下之 謂之仁得乎條理者謂之智至仁必易大智必簡仁智而道義出於斯矣是故 謂 生 君子之於問學也如生存其心溢然合天地之心如急人道學配乎生性配乎息, 之槙醬而藏含立天下之約博養其生約者其息生者動而時出息者譯而自正 順 所制着然之謂愈是故生生者化之原生生而條理者化之流動而輸者立 藏於智則天地萬物爲量同於生生條 備人倫之懿至宣者仁仁得則父子親禮得則親疏上下之分盡義得則百 藏條理之秩然有序其著也何謂義條理之截然不可亂其著也得乎生生者 則 之謂道言乎信之謂德行於人倫庶物之謂道侔於天地化育之謂誠如聽於 有息息則有生天地所以成化也生生者仁乎生生而條理者禮與義乎何 理則聖人之事。 天下 生

二三五

而上者謂之道形而下者謂之器」形而下者成形質以往者也

湯日「形

50 ď.

Į. 語 Ŀ

H. 見聽之而弗聞體物而不可遺」洪範曰「五行一日水二曰火三日木四日金 形 |日土||五行之成形質者則器也其體物者道也五行陰陽得之而成性者也。 iffi 上者陰 易日「一陰一陽之謂道繼之者善也成之者性也」一陰一陽蓋言天地 陽 鬼 神胥是也體物者也故曰一鬼神之爲德其盛矣乎視之而

有覺覺也 之化不已也道也一陰一陽其生生乎其生生而條理乎以是見天地之順故曰 故 條理之截然善至蓍也以是見天地之常三者咸得天下之懿德也人物之常也。 「一陰一陽之謂道」生生仁也未有生生而不條理者條理之秩然禮至著也, · 覺覺也者性之能也欲不失之私則仁覺不失之磁則智仁且智非有所加於 有人物有人物而辨其資始日性人與物同有欲欲也者性之事也人與物同 能也性之德也言乎自然之謂順言乎必然之謂常言乎本然之謂德天下之能也性之德也言乎自然之謂順言乎必然之謂常言乎本然之謂德天下之 日「繼之者善也」言乎人物之生其善則與天地繼承不隔者也有天地然

爲天地之化性之事能可以知善矣君子之教也以天下之大共正人之所自爲 善以言乎天下之大共也性言乎成於人人之學凡自爲性其本也所謂善無他 存平喻大喻小之明味也各殊此之謂本五行陰陽以成性故曰「成之者性也」 神性之德配天地之德人與物詞有钦而得之以生也各殊人與物詞有覺而喻, 之順者可與語道察平天地之常者可與語善通平天地之德者可與語性。 大者大喻小者小也各殊人與物之一善同協於天地之德而存乎相生養之道, 姓之能事合之則中正這之則邪際以天地之常俾人威知由其常也明乎天地 靈於順天下之数一於常天下之姓同於德性之事配五行陰陽性之能配鬼

於生生可以知仁觀於其條理可以知禮失條理而能生生者未之有也是故可 以知義禮也養也胥仁之顯乎若夫條理得於心其心淵然而條理是爲智智也 場白「天地之大德日生」氣化之於品物可以一言盡也生生之謂歟觀

思验上

神也。 化之生於是乎見藏也者化之息於是乎見生者至動而條理也息者至辭 **香其仁之藏** | 卉木之株紫華實可以觀夫生果實之自全其生之性可以觀夫息是故生 平生生之呈其條理顯諸仁也惟條理是以生生藏諸用也顯也者

之準而藏主於中之謂智貞也。 生之謂仁元也條理之謂禮亨也察條理之正而斷決於事之謂義利也得條理

矣於是乎有情性之徵於情喜怒哀樂而慘舒分旣有欲有情矣於是乎有巧與術形焉」凡有血氣心知於是乎有欲性之徵於欲聲色臭味而愛畏分旣有欲配日「夫民有血氣心知之性而無哀樂喜怒之常應感起物而動然後心

者也二者自然之符天下之事舉矣。意美思之極致在予巧者也率御之權由斯 一之微於巧智美惡是非而好惡分生養之道存乎欲者也感通之道存乎情

出盡是非之極致存乎智者也賢聖之德由斯而備一者亦自然之符精之以

地之化心知者天地之神自然者天地之順必然者天地之常氣心知方其未感湛然無失是謂天之性非有殊於血氣心知也是故血氣者天 人 欲 底 之得於天也一本旣曰血氣心知之性又曰天之性何也本陰陽五行以爲也物至知知然後好惡形焉好惡無節於內知誘於外不能反躬天理滅矣。於必然天下之能舉矣記又有之曰「人生而靜天之性也感於物而動性 理滅矣。 而動性之 ML.

爲 以 知 佚 謂 之於賢者也聖人之於天道也命也有性焉君子不謂命也。」存乎材質所自 也性也有命焉君子不謂性也仁之於父子也義之於君臣也禮之於賓主也 芝性, 而求逞其欲也如或限之也者命則固命也有性焉君子不以命而自委棄 孟子曰「口之於味也目之於色也耳之於聲也鼻之於臭也四肢之於安 如 或限之謂之命存乎材 質. 所自爲也者性 則固性也有命焉君子不

也。

蘕

盤

思善上

OMILI

事能莫非道義然他焉不失其中正而已矣民不知所以存之饭君子之道鮮矣。 中庸曰「天命之謂性率性之謂道修道之謂義」莫非天道也其曰天命 日一成性存存道義之門。一五行陰陽之成性也純懿中正本也由 是加

判之於生初人雖得乎全其問則有明閻厚薄亦往往限於一曲而其曲可全此 陰陽而已矣分而有之以成性由其所分限於一曲惟人得之也全齒與全之數,何也記有之「分於道謂之命形於一謂之性」言分於五行陰陽也天道五行 故本天道以成牲者也人道之有生則有養也仁以生萬物禮以定萬品義以正 人性之與物性異也言乎其分於道故曰「天命之謂性」耳目百體之欲求其人性之與物性異也言乎其分於道故曰「天命之謂性」耳目百體之欲求其

於動也亦易與天地之德違則遂己之欲傷於仁而爲之從己之欲傷於禮義而 陰 陽者天地之事能也是以八之事能與天地之德協事與天地之德協, 類求其故天地之德也人道所由立也越出於性故曰「率性之謂道」五行 IIII 其見

義而有不覺以爲禮談言仁而有不能皆遠之出乎身失其中正也君子知其緣, 爲之能奠天地之德協而其有所裔而動也亦易遠於天地之德則以爲仁害禮

精以察之使天下之欲一於仁一於隱義使仁必無憾於禮義禮義必無憾於仁 故曰「修道之謂教」

,親之殺尊賢之等禮所生也」仁是以親親亲是以尊賢禮是以有殺有等仁至中庸日「修身以道修道以仁仁者人也親親爲大義者宜也尊賢爲大親 則親親之道得義至則尊賢之道得禮至則於有殺有等各止其分而靡不得修

身以道道出於身也修道以仁三者至夫然後道得也

生也仁也簡也者以言乎坤道條理也智也仁者無私無私則猜疑悉泯故易知。易曰「乾以易知坤以簡能易則易知簡則易從」易也者以言乎乾道生 易知則有親有親則可久可久則賢人之德弄仁而能若是乎智者不變不變則

ĸ

隔替上

故日「易簡而天下之理得矣。」於仁無不盡也於禮義無不盡也。 行 所無事故易從易從則有功有功則可大可太則賢人之業非智而能若是乎!

### 「震震」

水之性與天道之傳乃益確切而著明較然非沈浸於釋老者所可得而清亂也其初欲為七經小 有以通乎聖人之用心故先從事於字藝制度名物以通六經之語言的然知古今治亂之原轉而 義理而必求之於古經故訓與章文物之可考而問者又不屬於漢儒之固閉守殘拘於瑣 學以舉人充四庫全書館纂修官賜同進士出身授翰林院庶吉士其爲學也不專如宋儒之空言 体寧戴震字旗修一字東原生清代歷乾之世適當有清文化昌明之物少嘗從婆源江永慎修問 然授據販博析取甚附此文章鎔員易傳題記事以儒家之義說明整道本原隸副絲分學肌入 乃定名為流子字議疏證弦節錄其一處原之文酒其治事極謹嚴有度驟視之苦艱澀 提綱撃要洞 幽識玄以惡立治經之端委乃發為原善之篇繼叉廣之為三卷又著縮言三卷晚 不 碎而必 可

須洗心靜腐讀之。

# 五 章學談 文史通義 經解上

宣幽隱而達形名布政教而齊法度也未有以文字爲一家私言者也。 而治後世聖人易之以書契百官以治萬民以察」夫爲「治」爲「察 有我是經傳人我之名起於勢之不得已而非其質本爾也易曰「上古結繩 六經不言經三傳不言傳猶人各有我而不容我其我也依經而有傳對人 二所以

論撰書禮樂施政事「經」之命名所由昉乎然猶「經緯」「經紀」云爾未湯日「雲雷屯君子以經綸」「經綸」之言綱紀世宙之謂也鄭氏註謂 嘗明指詩書六藝為經也三代之衰治發既分夫子生於東周有德無位懼先 天人之撰而存治化之迹者獨與其徒組與中而明之此六藝之所以雖失官一法積道備至於成周無以續且繼者而至於淪失也於是取周公之典章所以

摩摩城

文史通義

經解上

於是弟子門人各以所見所聞所傳聞者或取斷舉或授口耳錄其文而起義,等而猶賴有師教也然夫子之時猶不名經也逮夫子旣沒數言絕而大義將 氏春秋子夏喪服諸篇皆名爲傳而前代逸文不出於六藝者稱述皆謂 之傳,

属子所對陽武及文王之囿是 心則因傳而有經之名猶之因子而立父之號矣。

日, 出 於典章政教也儒家者流 「夫學始於誦經終於習禮」,莊子曰「孔子言治詩書禮樂易春秋六經。 至 一於官師既分處土橫議諸子紛紛若書立說而文字始有私家之言不盡 乃尊六藝而奉以爲經則又不獨對傳爲名也荀子

文日「繙十二經以見老子」荀莊皆出子夏門人而所言如是六經之名起 門弟子亦明矣然所指專言六經則以先王政教典章綱維天下故經解 入國可知其穀也論語述夫子之言行爾雅為臺經之訓詁孝經 

再傳門人之所述與緇衣坊表請記相為出入者爾劉向班國之徒序類有九而

**靜藝爲六則固以三者爲傳而附之於經所謂離經之傳不與附** 經之傳相

韓非則有儲說經傳蓋亦因時立義自以其說相經緯爾非有所擬而僭其名也 貫其傳其義各有攸當也後世著錄之家因文字之繁多不盡關於綱紀於是取 經同尊稱其義亦取綜要非如後世之嚴也聖如夫子而不必爲經諸子有經以 當 一時緒子著書往往自分經傳如撰輯管子者之分別經言墨子亦有經算

諸經以爲專部蓋尊經而並及經之支養也而儒者著書始嚴經名不敢觸犯則 禮左氏公瀔之別於春秋皆題爲經乃有「九經」「十經」「十三」「十四」先聖之微言與羣經之邪翼皆稱爲經如論語孟子孝經與夫大小戴記之別於

呈教而具達嫌名蓋猶三代以後非人主不得稱我爲殷也。

法度見於政教行事之實而非聖人有意作為文字以傳後世也。 則今之所謂經其強牛皆古人之所謂傳也古之所謂經乃三代盛時

曲

章學就

**文皮類義** 

観遊 Ŀ

な脂

以對當世今文學者公羊家言主張孔子記古改制者而云、六經皆史之說以為詩書六藝皆三代盛時與章法度非聖人一家之私言也本文即發揮此義蓋六經皆史之說以為詩書六藝皆三代盛時與章法度非聖人一家之私言也本文即發揮此義蓋 自然章學觀實簡乾隆時人滿棟舉派之鉅子也著有文史通過被經歷選及各地方志游東學派

# 元 章學微 文史通識 詩教上

之事專至戰國而後世之文體備故論文於戰國而升降盛衰之故可知也。 周衰交幣 六藝道息而論子爭鳴蓋至戰國而交章之變盡至戰國而著述

教而後可與論六藝之文可與論六藝之文而後可與離文而見道可與離文而 始可與論後世之文知諸家本於六藝而後可與論戰國之文知戰國多出於詩 文其體皆備於戰國人不知其源多出於詩教人愈不知也知文體備於戰國而 戰國之文奇衰錯出而裂於道人知之其源皆出於六藝人不知也後世之

見道而後可與奉道而折諸家之文也。

一戰國之交其源皆出於六藝何謂也」

日一道體無所不該六藝足以盡之。語子之爲書其持之有故而言之成理

章學於 文史通誇 詩故上

於是也。老子說本陰陽莊列寓言假象易教也鄒衍侈言天地關尹推衍五行, 非六藝之所該政推之而皆得其所本非謂諸子果能服六藝之教而出辭必衷 必有得於道 體之一端而後乃能恣肆其說以成一家之言也所謂一端者無

之言蘇張孫吳之術辨其源委挹其旨趣九流之所分部七錄之所毅論皆於 教也管商法制義存政典禮教也申韓刑名旨歸賞罰春秋教也其他楊墨尹文 「物曲人官」得其一致而不自知爲六典之遺也」

國 大夫聘問諸侯出使專對蓋欲交其言以達旨而已至戰國而抵掌揣摩騰說 日一戰國者繼橫之世也繼橫之學本於古者行人之官觀春秋之辭命列

以取富貴其辭數張而楊厲變其本而加依奇馬不可謂非行人辭命之極也孔

子日二編詩三百授之以政不達使於四方不能專對雖多奚爲」是則比與之

旨諷諭之義固行人之所肄也縱橫者流推而衍之以是能委折而入情微婉而 而各具之質當其用也必兼縱橫之辭以文之周衰文弊之效也故曰戰國者縱 之有所該也及其出而用世必兼縱橫所以文其質也古之文質合於一至戰國 **香觀也九流之學承官曲於六典雖或原於書易春歌其質多本於禮教爲其禮** 

「後世之文其體皆備於戰國何謂也」

横之世也」

歌風承其流而代變其體製馬學者不知而溯擊處所衰之流別甚且以蕭梁文 後世之文集舍經義與傳記論辨之三體其餘莫非辭章之屬也而辭章實備於 **攀聚文墨以爲蛇龍之菹也後賢承而不廢者江河導而其勢不容復遏也經學** 不專家而文集有經義史學不專家而文集有傳記立言不專家而文集有論 日「子史衰而文集之體盛著作衰而辭章之學興文集者辭章不專家而

章學城

史赴羅戰

試教上

質矣孟子問齊王之大欲歷舉輕暖肥甘聲音乐色七林之所啟也而或以爲創基施問難也韓非儲說比事徵傷連珠之所攀也而或以爲始於傳毅之徒非其 之枚乘忘其祖矣部陽辨謗於梁王江淹陳辭於建华蘇康之自解忠信而 性靈廓廟山林、江湖鎮、國臺世而相緣不知悉喜之何從文人情深於詩騷古今 徵逐於鄰下談天雕龍之奇觀也遇有升沉時有得失畸才彙於末世利祿萃其 君也淮南賓客梁苑辭入原曾中陵之盛譽也東方司馬侍從於西京徐陳應 也過秦王命六代辨亡諸論押揚往復詩人諷諭之旨」置荷所以稱述先王敞時 遺 也上於羽獵安陵之從田龍陽之同釣也客難解嘲屈原之漁父上居莊周之 一个即文選話體以徵閱國之眩偏京都諾賦蘇暖經橫六國後陳形勢之 也其亦不知古今流

別之義矣。

至戰國而文章之變盡至戰國而後世之文體儀其言信而有徵矣至戰

國而著述之事專何謂也一

嘗著述也論語記夫子之微言而曾子子思俱有述作之靈訓至孟子而其文然 於政教與章而以文字爲一人之著述者也這不行而師儒立其教我夫子之所 以之治而萬民以之察而其用已備矣是故聖王書同文以平天下未有不用之 **孙所著述也兵家之有太公陰符醫家之有黃帝素問農家之有耐農野老先儒** 後閱肆焉著述至戰國而始專之明驗也奉秋之時管子當有書矣然載一時之 以功賢堯舜也然而『予欲無言』『無行不與』六藝存周公之舊典大汗末 以謂後人爲撰而依託平古人其言似是而推究其旨則亦有所表盡也蓋末數 典章政教則猶周公之有官禮也記管子之言行則習管氏法者所綴輯而非管 曰一古未嘗有著述之事也官師守其與章史臣錄其職載文宗之道百官

草學就

文史通義

詩教上

各守人官物曲之世氏是以相傳以口耳而孔孟以前未嘗得見其書也至戰國 15 技造端皆始 於聖 人。苟無微言要旨之授受則不能以利用于古也三代盛時, 四二

尚後八無前人之不得已而惟以好尚逐於文辭焉然猶自命爲著述是以戰國戰國蓋亦出於勢之不得不然矣著述不能不衍爲文辭而文辭不能不生其好 自不容遽昧也以戰國之人而述黃農之說是以先儒辨之文辭而斷其偽託也 不知古初無著述而戰國始以竹帛代口耳實非有所偽託也然則著述始專於 而官守師傳之道廢遙其學者述舊聞而著於竹帛焉中或不能無得失要其所 國蓋亦出於勢之不得不然矣著述不能不衍爲文辭而文辭不能

文章之盛而衰端亦已兆於戰國也。

著述之專盛於戰國旁證六經皆史非聖人之私言與前義一貫其所以主張戰國之文出於詩数 此論文章之源出於六藝雖與劉勰顏之推所見大抵相同而樹義甚堅立言無破則又過之且以

文集之體盛著作衰而辭章之學與一良有以也 義學術爭鳴於時自詩亡而醉國之學與觀機機若益鎮爲奇麗淫侈之習障實廢能一子史衰而 者蓋飾以言志語以適情詩以見意詞文學之正定面不容或說者也自詩亡而奉献作諸子以道

## 【附一〇】

## 梁啓超 清代思潮

者也其動機及其內容皆與歐洲之一文藝復與「絕相類而歐洲當」文藝復與期一經過以後 所發生之新影響則我國今日正見端嵩其慶衰之跡恰如前節所論之四期。 清代思潮、一果何物耶簡單言之則對於宋阿理學之一大反動而以「 復古 一爲其職志

者習於「東書不觀游談無根」理學家不復能繁社會之信仰炎武等乃起而矯之大倡「含經 學無理學」之說數學者脫宋明儒渦勸直接反求之於古經而若職辨偽經喚起「求真 其啓蒙期運動之代表人物則屬炎武胡渭陽岩環也其時正值晚明王學極昼面散之後學 二觀念

Pi.

探飲超

清代思谢

ā Tă j

間攻「河洛」播奏架說之根據於是精學之規模立焉同時對於問學之反動尚有數種方向其 馬之學亦大略同一逕路其後則行爲全祖望章學誠等於唐舉為別派其三王爲**隨梅文**船一派 世之務顯炎武所學本亦具此精神而黃萬雖規模之大不遠顧故專向此一方面發展同時顯顯 獻延以孤往之姿其得力属亦略近於此嚴其二寬宗義萬期同一無以史學為根禁而 專治天算開自然科學之端緒焉此詣派者其研究學問之方法皆與明儒根本差異除顏字 一類元字號 一派謂一學同題不當求語冥想亦不當求證書獨惟當於日常行事中求之一 推之於常 而劉

中絕外其餘皆有傳於後, 去者則有孫奇逢李中字陸世鐵等而其學風已由明而漸返於宋卽諧新學家其思想中留宋人 而顧園胡尤為 「正統派」不能之大宗其體為舊學堅守殘 歪 效死

之痕跡猶不少故此期之復古可謂由明以復於宋置亦復於漢唐。

派與 **聲艷將朱學麗之不識不論之別二啓蒙張抱通經致用之觀念故喜言成版得失採世之心正統** 全 盛 派 |運動之代表人物則惠棟戴震段王裁王念孫王引之也吾名之日正統派武率啓蒙 相 異之點一啓蒙波對於宋學一部分猛烈攻擊而仍因發其一部分正統 源 到 É

地典章制度。金石校勘輯逸等等而引證取材多極於兩漢故亦有「遊學」之目當斯時也學風, 可數計而阮元王昶紀的學元輩皆處貴要傾心宗向隱若護法於是茲派稱全盛焉其治學根立 也 交相師友更無派別可言也思藏齊名而惠奪聞好博戴深刻斷制惠僅「述者」而戲則「作者」 孫別之最能光大震學世稱藏殿二王焉其實清儒最惡立門戶不喜以師弟相標榜凡諸大師皆 等其数於京師弟子之顯者有任大椿盧文弨孔廣森段玉裁王念孫念孫以授其子別之玉裁念 其叉

江崎其弟子有

江路除屬喀而

正鳴盛錢

沃斯

江

門

河

台

東

正

勝等

曾

汲

其

流

。

蔵

震

受

奉

だ

工 派 永亦事陳以先輩醴震之在鄉里衍其學者有俭榜程路田凌廷城三胡——匡東培置春喬 法在「實事求是」「無徵不信」 受其學者成就之大小亦因以異故正統派之盟主必推戴當時學者承流向風各有建樹者不 則為考證而考證為經學而治經學正就派之中堅在院與吳開吳者惠開院者藏惠練受學於 一於一路蒙期之宗學殘續僅有所謂古文家者假「因文見道」之名欲承其聽時與演學為 其研究範圍以經學為中心而行及小學音韻史學天算水

(附)梁暋納 请代思谢

難然志力兩薄不

足以張其軍

莊 存與始治春秋公羊傳有心得而劉逢縣襲自珍最能傳其學公洋傳者「今文學」 其 《報分期運動之代表人物則康有為梁啓超也當正統派全盛時學者以專經爲尚於是有 也東漢時,

分野謂凡東漢晚出之占文經傳皆劉歆所偽造正統派所最尊崇之許鄭皆在所排露則所謂復 之至漢末而古文學乃盛自闔若璩攻偽古文尚書得勝漸開學者疑經之風於是劉逢祿大疑春 本有「今文」「古文」之爭甚烈詩之王傳春秋之左傳及周官皆晚出稱「古文」學者不信 

統 自由研究之門其弟子最著者陳千秋梁啓超千秋早卒啓超以教授著述大弘其學然路超與更 託而先廢諸子亦問不「託古改制」實極大膽之論對於數千年經籍談一突飛的大解放以關 古者由東漢以復於西漢有為又宗公洋立「孔子改制」說謂六經皆孔子所作完舜皆孔子依 派因 綠較深時時不慊于其師之武斷故末流多有異論頭矢一爲經學面治經學 山之本意食

其業不昌而轉成為歐西思想輸入之引導。

清學之號分期同時即其衰落期也顧關胡惠藏設二王鑫先證非特學議淵粹卓絕即行散

端寫前 學輸入學子憬然於竺舊之非計相率吐棄之其運命自不能以復久延然在此期中猶有一二人學輸入學子憬然於竺舊之非計相率吐棄之其運命自不能以復久延然在此期中猶有一二人 智過其師然亦以好談政治稍完厥業面緒深證制之後有胡随者亦用清隱方法治學有正統派 師為為正統派死守最後之陰極日愈遠日孫治讓皆得統於高鄭王氏繼者書惟二三種精絕餘 也而其人獨自倡貴嚴成一種「學閱」之觀今古文之爭起互相匹洪缺點益異點海通以還外 亦至得 您及其學既避孕國希摩問和浮華之上 不說為馬到已漸為此會所限,且 故學華整路大 乃類無行之真放亦衰落期之一沒也論讓則有應法這得此後殿陪學有光矣繼弟子有章新數 人發揮路靈後起者率因發補直無行紀作精神即有發明小告末節擬人所謂碎藝 逃

咖啡 得解放焉不止矣然其所以能是著奏解放之強者則科學的研究精神實啓之今清學固衰落矣 宋之古劉於王學而得解放第二步復漢唐之古劉於禮朱而得解放第三步復西漢之古對於許 得解放第四步復先秦之古對於一切傳注而得解放夫旣復先秦之古則非臣對於凡孟而 綜觀二百餘年之學史其影響及於全思想界為一言蔽之曰「以復古爲屏放一第一 步獲

梁唇超

**宿代思潮** 

南 超文第六品

一四時之運或功者退一其衰落乃勢之必然亦事之有益者也無所容其痛情留懲惟能將此祈

究精神轉用於他方面則清學亡而不亡也矣。

二四八

6 5 3 4 2 1 東漢之古文家 漢代今舌文代與之原因 面叢一代學術思想之鳥颐 向歌父子之研究 **董仲舒學說述要** 賈箔量錯之比較觀 司馬遷之學術思想 史記體例述評 本 書 *3*2 題

兩漢陰陽五行說與證緣學發達之社會的與政治的基因爲何

10

鄭玄書城考

本 密

研 筅 圄

H

9

8

7

尉

王充論衡所顯示之主要的思想

22 21 20 19 18 17 16 15 14 13 12 11

佛教傳入中國源流考 文心雕龍述評 中國之無政府主義思潮 楊朱學證考 南漢魏晉民族移徙之大勢

劉知幾之史觀與史證

程条學說之比較觀

朱代理學發達之原因

唐宋兩代之反佛教思想

陸王之吳胡

杜佑鄭樵馬端臨在史學上所具之成績如何

30 29 28 27 26 25 24 23 明末清初學術思想界之權威

中國學術思想源流之我見 最近代之學術思想觀 崔實與章學誠 戴東原學說之研究 顏李學派之潛伏與其宗來之發展 清代漢宋學之分野 反理學思潮之蘊懷及其成熟

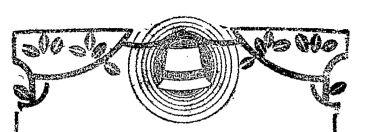


本

研 兊

題

目



### 有所權版 究必印翻

强 印 登 選 校 主

行刷 行注 訂 穩

所 所 人 者 者 者

正 正 吳 胡葉汪葉

中中

秉 懐 潮懋 楚

普 普

局局常碟中融館

中華民國三十五年十一月平中華民國三十四年九月滬

版版

高

中

國

文

第六冊

定價國幣壹元

(外埠南瓜巡費匯費)

(262)



3

1.00