

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

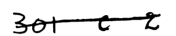
• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/







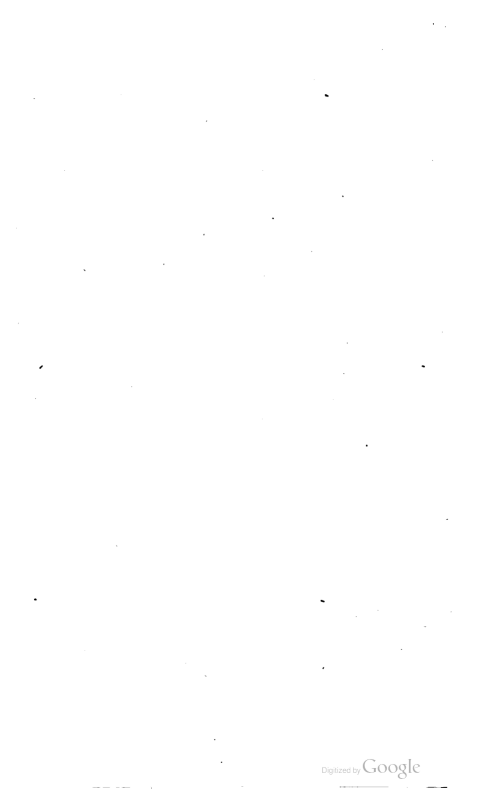
PG514.15.N2-A3-(2) = Pop. Slad 6219





-

.



поэтическія

٩

# ВОЗЗРЪНІЯ СЛАВЯНЪ

· НА

ПРИРОДУ.

۲

•



.

.

•

Digitized by Google

### поэтическія

# ВОЗЗРЪНІЯ СЛАВЯНЪ

#### HA

,

## ПРИРОДУ.

ОПЫТЪ СРАВНИТЕЛЬНАГО ИЗУЧЕНІЯ СЛАВЯНСКИХЪ ПРЕДАНІЙ И ВЪРОВАНІЙ, ВЪ СВЯЗИ СЪ МИОИЧЕСКИМИ СКАЗАНІЯМИ ДРУГИХЪ РОДСТВЕННЫХЪ НАРОДОВЪ.

### А. АӨАНАСЬЕВА.

томъ вторый.

Изданіе К. Солдатенкова.

MOCKBA.

1868.



Тяпографія Грачева и Комп. у Пречистенскихъ воротъ, д. Шидовой.



### XY.

### огонь.

Въ земномъ огнъ древнъйшія арійскія племена видъли стихію, родственную съ небеснымъ пламенемъ грозы: огонь, разведенный на домашеемъ очагъ, точно также прогоняетъ нечнстую силу тымы и холода и уготовляетъ насущную пищу, какъ в молнів, разбивающія темныя тучи, дарующія землѣ теплые и ясные весение дни и урожан; и тотъ, и другія равно наказують пожарами. Такое сходство ихъ существенныхъ признаковъ отразилось и въ языкъ, и въ мноъ. Однимъ изъ прозваній бога-громовника въ Ведахъбыло Агнишнаше огонь (OFHL, JHT. ugnis, Jett. ugguns, Jat. ignis)- HWH, BL KOторомъ впоследствія сталя видёть самостоятельное, отдельное отъ Индры божество огня. Въ гимнахъ Ригъ-Веды здатозубый и златобородый Агни призывается, какъ богъ грозоваго пламени; ему присвоиваются блестящія молніи и громкомычащія черныя коровы (тучя); онъ разитъ и пожираетъ злыхъ демоновъ, въ видъ златовласой зити (молніи) отверзаетъ небо и инзводитъ дождевые потоки; по быстротъ его сравниваютъ съ вихремъ, по блеску — съ сіяніемъ утренней зори <sup>1</sup>). И Индра и Агни одинаково олицетворялись въ образъ сильнаго быка и одинаково назывались водо рожденны и исыновьями или внуками воды, т. е. дождеваго облака \*). Въ

1) Orient und Occid. 1863, II, 233-8.-2) Die Götterwelt, 67, 296.

1

Эддѣ огонь — существо божественное, брать воды и вѣтра; оть великана Форніотра (For-niotr — der alte iotr- iötunn), т. е. тучи, родилось трое сыновей: Hlêr (вода), Logi (Loki—огонь, молнія) и Кагі (вѣтръ, воздухъ). Локи признавался за искуснаго кузнеца и владыку карликовъ — представленія, нераздѣльныя съ громовникомъ; датская поговорка: «Locke dricker vand» (trinkt wasser) означаетъ не только: огонь сушитъ воду, но и молнія проливаетъ (пьетъ изъ облака) дождь; ютландское выраженіе о парахъ, подымающихся отъ земли въ знойный день: «Lokke driver idag med sine geder» (Локи выгоняетъ сегодня своихъ козъ) приписываетъ ему выгонъ на небо лѣтнихъ облаковъ, извѣстныхъ подъ именемъ ба рашковъ и Торовыхъ козъ <sup>1</sup>).

Славяне называли огонь Сварожичемъ, сыномъ неба-Сварога<sup>2</sup>). Объ этомъ божествѣ находимъ такое свидѣтельство у Дитмара, епископа межиборскаго († 1018 г.): «въ землѣ редарей есть городъ по имени Riedegost (Riedegast), треугольный, съ тремя воротами, окруженный со всѣхъ сторонъ лѣсомъ огромнымъ и священнымъ для жителей. Въ двое воротъ могли входить всѣ, а третьи, что̀ на востокъ, меньшія и инкому недоступныя, ведутъ къ морю. Въ городѣ нѣтъ ничего, кромѣ храма, искусно построеннаго изъ дерева... Стѣны его извиѣ украшены чудесною рѣзьбой, представляющей образы боговъ и богинь. Внутри же стоятъ рукотворные боги, страшно-одѣтые въ шлемы и панцыри; на каждомъ нарѣзано его имя. Главный изъ нихъ Сварожичъ; всѣ язычники чтутъ его и поклоняются ему болѣе прочихъ боговъ»<sup>3</sup>). Тутъ-

<sup>1</sup>) D. Myth., 220-2. Русская поговорка: "огонь-царь, вода-царица, воздухъ-господниъ" (Послов. Даля, 1029).—<sup>3</sup>) Дът. рус. лит., т. IV, отд. 3, 89, 92; Оп. Руман. Муз., 228.—<sup>3</sup>) "Interius autem dii stant manufacti, singulis nominibus insculptis, galeis atque loricis terribiliter vestiti, quorum primus Zuarasiei (вия это эстръчается и въ письиъ епископа Бруна къ Гевриху II) dicitur, et prae ceteris a cunctis gentilibus honoratur et collitur".

Digitized by Google

же хранятся и священные знамена. По митнію г. Срезневскаго тотъ-же саный храмъ, только поздние и можетъ быть --перестроенный, описывають Аданъ Бременский и Гельмольдъ. У перваго читаемъ: «знаменитый городъ редарей, Ретра-столица идолопоклонства; въ неяъ воздвигнутъ большой храмъ боганъ, изъ которыхъ главный Redigast. Въ городъ девать вороть и окружень онь со встхъ сторонъ глубокимъ озеромъ; влодять въ него по деревянному мосту, но это позводяется только твиъ, которые желаютъ принести жертву или получить отвътъ» 1). Слово Редиго(а)стъ, приводниое Дитиаромъ, какъ название города, г. Срезневский считаетъ за прилагательвое Редиго(а)щь\*); онъ принимаетъ этотъ Редигостовъ городъ за Ретру, а Редиго(а)ста и Сварожича – за два имени одного божества. Въ глоссахъ Вацерада Radihost приравнивается Меркурію (—Гермесу), въ которомъ чтился молніеносный богъ. Согласно съ этниъ значеніемъ, и Сварожниъ и Редигость представляются распорядителями войнъ; хроники и тоиу. и другому дають священнаго коня, по поступи котораго славяне гадали объ исходъ своихъ общественныхъ предпріятій <sup>3</sup>). Имя Ради-гостъ до сихъ поръ остается необъясненвыяъ; оно, очевидно, - сложное и первою половиною своею стоить въ сродствъ съ названиемъ рад-уница (рад-оница, рад - о в н н ца) — праздникъ обновляющейся весною природы<sup>4</sup>). издревле получившій значеніе времени, посвященнаго чествованию усопшихъ; нбо съ воскресениемъ природы отъ зимней

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Ч. О. И. н. Д., годъ 2, III, ст. Срезнев., 45-46; Макуш., 83.—<sup>2</sup>) Сравни: Быдгощъ отъ Быдгостъ, въщь (въщій) отъ въсть в др. – <sup>5</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, VII, 55-57; Рус. Вес. 1856, I, 20 —23. Ходавовскій (Р. И. Сб., III, 161) указываетъ урочнще Радогости (вовг. губ.) и пустошь Редбужу; въ Моравіи есть гора Ваdgost (Радгошть)—Рус. Бес. 1857, IV, 75; Рус. прост. празди., I, 134; Nar. zpiewanky, I, 397.— <sup>5</sup>) Радуница бываетъ или на Краскую Горку или въ съйдующіе дии божной недъли.

смерти соединялась мысль о пробуждении умершихъ, объ освобожденія наъ наъ мрачныхъ затворовъ ада (см. гл. XXIV). Корень рад означаетъ блестящій, просвътленный; сравни лат. radio — блистать, сіять, гаdius — лучь; весна, приводящая свѣтлые дни, называется красною. Слово гость (пол. gosć, HAA. goost, yem. host, rotek. gasts, abraoc. h ap.-hfm. gast, лат. hostis---чужестранецъ, непріятель), по мнѣнію Боппа и Микдошича, происходить отъ санскр. ghas-edere (hostiaжертва); а Пикте указываетъ на корень ghash — laedere, interficere. Въ санскритъ гость-gôghna, буквально: тотъ, который убиваетъ быка или корову, или для котораго убивается это животное. Обычай древнихъ пастушескихъ народовъ требоваль убивать для гостя жирнаго тельца; греч. Ебчос, Евνος-гость огъ хτείνω-убивать 1). Отъ понятія о пришельцѣ, посѣтителѣ, слово гость перешло къ обозначенію всякаго чужеродца, иноземца и торговаго человѣка: какъ на Руси первостепенныхъ купцовъ называли въ старину гостями, (гостинный дворъ, гостинецъ-большая протажая дорога), такъ въ томъ-же смысат употребляются хорутан. gost, gostnik и чеш. hosták<sup>2</sup>). Радигостъ слѣдовательно модніеносный богъ, убійца и пожиратель тучъ (небесныхъ коровъ), и витесть свътозарный гость. являющійся съ возвратонь весны. Земной огонь, какъ то-же пламя, которое возжигается Перуномъ въ облакахъ, признавался сыномъ Неба, низведеннымъ долу, въ даръ смертнымъ, быстролетною, падающею съ воздушныхъ высотъ молніею, и потому съ нямъ также соединялась идея почетнаго божественнаго гостя, пришельца съ небесъ на землю. Русскіе поселяне доселѣ чествуютъ его именемъ гостя (см. ниже, стр. 10). Вибств съ этимъ онъ получиль характерь бога-оберегателя всякаго иноплеменника

<sup>1</sup>) Пинте, II, 45-46.- <sup>2</sup>) Мысли объ истор. рус. яз., 138.

(гостя), явившагося въ чужой домъ и отдавшагося подъ защиту ибстныхъ пенатовъ (т. е. очага), бога-покровителя прівхавшихъ изъ дальнихъ странъ купцовъ и вообще торговли (си ниже).

Аревніе инсы приписывають происхожденіе огня-низведенію или похищенію его съ неба. По индъйскому сказанію, одаренный божественными свойствами Mâtaricvan добыль огонь изь облачной пещеры и ссудиль его одному изъ старъйшихъ жреческихъ родовъ Bhrgu или первому человъку Мапи, почему ученые видять въ немъ другаго Промется; самому Агни дается прозвание Mâtariçvan, и это прямо свидътельствуеть за вхъ первоначальное тождество. Греческий Прометей, политившій съ неба огонь, какъ теперь положительно доказано, есть никто иной, какъ самъ громовникъ, возжигатель грозоваго пламени и метатель молніеносныхъ стрёлъ съ высокаго неба на дольнюю землю 1). У нѣмцевъ ему соотвѣтствуетъ Локв, котораго уже Я. Гримиъ съ свойственнымъ ему ученымъ ясновидениемъ сближалъ съ Прометеемъ и Ге-•естомъ; подобно Гефесту, онъ былъ низринутъ съ неба и также представляется хромоногниъ <sup>2</sup>); подобно Прометею, прикованному къ скалъ (ттучъ) за похищение небеснаго огня, Локи быль заключень въ цёни за свое лукавство (см. т. I, стр. 756). Судорожныя движенія окованныхъ Локи и Прометея равно производять землетрясение (шгромъ 3). О распространяющенся планени пожара нёмцы выражаются: «es (feuer) los werde, ausbreche, auskomme» — какъ-бы разорвалъ цъпн \*). Древитий способъ добыванія огня у видтицевъ, персовъ, грековъ, германцевъ и литовско славянскихъ племенъ былъ слъдующій: брали обрубокъ изъ мягкаго дерева, дълали въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ, 5—8, 17.—<sup>2</sup>) О хромой ногъ, какъ одномъ изъ существенныхъ признаковъ модніеноснаго бога, см. гл. XXII.—<sup>3</sup>) D. Myth., 221, 225.—<sup>4</sup>) Ibid., 569.

немъ отверстіе, и вставдяя туда твердый сукъ, обватый сухими травами, веревкою или паклею, вращали до тъхъ поръ, пока не появлялось отъ тренія пламя; вибсто деревяннаго обрубка, употреблялась и втулка отъ стараго колеса. Такъ какъ гроза, разбивая мрачныя тучн, выводить изъ-за нихъ ясное солнце и какъ-бы возвращаетъ ему свътъ; то отсюда естественно возникла мысль, что богъ-громовникъ возжигаетъ свътильникъ весенняго солнца, потушенный демонами зимы и ирака 1). Тотъ-же способъ добывания огня, къ которому превыкъ человъкъ въ своемъ быту, видълся ему и въ небъ: въ глубочайшей древности создалось вторвание, что богъ-громовникъ вращаетъ, какъ буравъ, свою полніеносную палицу въ ступицѣ колеса-солнца (I, 207-212) вли въ деревѣ-тучѣ, и чрезъ то вызываетъ пламя грозы. Рядомъ съ этимъ, изъ представленія души—горящниъ свъточенъ (сн. гл. XXIV), наъ связи весеннихъ грозъ съ ндеею оплодотворения, и наконецъ изъ того уполобленія, какое проводила фантазія между добываніемъ огня черезъ треніе в актомъ совтія в между дождемъ и плотскимъ сбиенемъ, возникли сказанія, что первый человъкъ созданъ и низошелъ въ этотъ міръ въ молніц (см. гл. XIX) и что имъ-то принесенъ огонь съ неба на землю. Стремительная, «окрыленная» молнія олицетворялась обыкновенно въ образв быстролетныхъ птицъ орла и сокола; тотъ-же образъ придавался и богу Агни; отсюда — инеъ, что златокрылый соколь или самь Агии въ видѣ этой птицы принесъ на землю искру небеснаго пламени \*). Въ одномъ изъ старинныхъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ Ильв-громовникъ одно поученіе на Ильниъ день говоритъ: "нынъ свътозарное солице небеснаго круга шествія огненимхъ конь свътлостію просвъщается радостію пресвътлыя памяти ог не носнаго пророка Илін" (Щаповъ, 14, 18). Возжигаемое въ тучахъ, солице представлялось какъ-бы вновь нарождающимся, и потому летты называютъ его дочерью Перкуна — Germ. Mythen, 142-3 - <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 53, 61-62.

аноконоовь находнив любощытный отгодосокъ предания о происхождения огня; на вопросъ: «како огнь зачася?» здъсь сказано: архангелъ Михавлъ (замъна воинственнаго гроковника архистратигомъ небесныхъ силъ) возжегъ его отъ зеницы божіей, т. е. отъ всевидящаго ока-солида (І, стр. 166), и принесъ на землю; точно также огонь, похищенный Прометеенъ, быль возжень виз оть солнцевой колесницы. Въ Литвъ въ эноху язычества истуканъ Перкуна стоядъ подъ дубоиъ, а нередъ ныхъ на жертвенныхъ горълъ неугасымый огонь. охранение котораго воздагалось на жрецовъ и вейделотокъ 1). Густанская латопись говорить: «ему же (Перкуну), яко богу, жертву приношаху и огонь неугасающій зъдубоваго древія непрестанно паляху; аще бы случнлося за неральніемъ служащаго ісрея когда сему огню угаснути, таковаго ісрея безъ всякого извъта и инлости убиваху» 2). Хотя неугаснищи огонь чтился литовцами, какъ особое божество, подъ имененъ Знича [срави: зной, зіять или знаять -- блостать (сіять), зніять----пылать, пахнуть гарью, знонться---дымиться, энонть---отъ сильнаго жара принимать красный цвътъ "]; но что поклонение ему нринадлежало къ культу громовникаэто очевидно изъ самаго возженія священнаго пламени при встукант Перкуна. Въ Литет до сихъ поръ разсказываютъ, что извогда Перкунъ, визств съ богомъ пренеподней, странствоваль но земль и наблюдаль за людьми: сохранають ли они священный огонь? и при этомъ надълялъ богиню жатвъ, т. е. Зеняю, неувядаемой юностью (силою плодородія \*). У бълоруссовь (минск. губ.) управло такое предание: Жыжъ (отъ жечь, жгу, надор. жижа-огонь 5) постоянно расхаживаеть педь землею "), испуская изъ себя пламя; если онъ хо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Черты литов. нар., 9.—<sup>2</sup>) П. С. Р. Л., II, 257.— <sup>3</sup>) Обл. Сл., 70—71; Доп. обл. сл., 68.— <sup>4</sup>) Рус. Сл. 1860, Ү, 12.— <sup>5</sup>) Старосв. Банд., 324.—<sup>6</sup>) О молнінкъ, таящихся въ тучахъ, мноъ выражает-

дить тихо, то согрѣваеть только землю; если же движенія его быстры, то производить пожары, истребляющие лъса, свнокосы в невы. Поговорка: «жыжъ унадзився» означаетъ: сталя частыя засухи или пожары 1). Римляне чтили неизсякающій огонь богини Весты, охраняемый дівами-весталками; если неожиданно онъ погасалъ - это считалось бедственнымъ предзнаменованиемъ для всего государства, и такое печальное событіе требовало чрезвычайныхъ жертвоприношеній; чтобы возжечь погасшій огонь, для этого требовалось новое, чиствищее пламя, которое добываля чрезъ соединение въ одну точку солнечныхълучей или чрезътреніе священнаго дерева, и такимъ образомъ какъ-бы сводили его съ неба. Веста изображалась или подлѣ пылающаго очага. или съ горящимъ свътлльникомъ въ рукъ. Въ греческой мнеологіи богинъ этой соотвътствуетъ Ест(а, которая чествовалась, какъ охранительное пламя очага. На Лемносъ, куда по преданію Зевсъ заброснаъ Гефеста и гдъ потому особенно развился культь бога-огновластителя, было въ году время, когда на довять дней гасили всъ старые огни и въ замънъ ихъ привозили на кораблѣ новый съ Аполлонова жертвенника изъ Делоса \*).

Множество доселѣ-живущихъ въ народѣ примѣтъ, повѣрій и обрядовъ свидѣтельствуютъ о старинномъ поклоненіи огню, какъ стихіи божественной и эмблемѣ грозоваго пламени. Зажигая вечеромъ лучину, ночникъ или свѣчу, простолюдины крестятся; если же огонь долго не въдувается, то приговариваютъ: «святой огонёшекъ! дайся намъ». Будетъ ли внесена въ темную комнату зажженная свѣча, ее встрѣчаютъ съ крестнымъ знаменіемъ, точно также, какъ существуетъ обычай креститься при ударахъ грома и

ся, какъ о небесномъ огнъ, заключенномъ въ горахъ и подъ землею (см. ниже).— <sup>1</sup>) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 93—94.— <sup>2</sup>) D. Myth., 577.

блескѣ нолнін 1). Чехи, о которыхъ еще Козьна Пражскій заитаниз: «hie ignes colit», называють огонь божьниз boži oheń<sup>2</sup>). Плевать на огонь — величайшее нечестие: за такое оскорбленіе святыни — на губахъ и языкъ виновнаго высыпають прыщи, называемые въ областныхъ наръчіяхъ огелкъ и жыжка; дътянъ обыкновенно говорять: «не плюй на огонь, а то огникъ выскочитъ!» <sup>2</sup>). Не должно кидать въ огонь ничего нечистаго-ни соплей, ни калу; порша на тъят приписывается действию огня, наказующаго за подобные ироступки. Польск. swad, swędzieć означають: угаръ и зудъ, вонять гарью и зудить 4). Если заивтять, что кто-нибудь не у изста испражняется, то берутъ изъ печи раскаленные уголья и бросають на пометь, съ полнымъ убъжденіемъ, что иослѣ этого задъ у виновнаго непремѣнно опоршивѣетъ <sup>5</sup>). Горящую лучину или свъчу должно гасить благоговъйно: планя задувать губами, нагаръ снимать пальцами, а уцълтвеній остатокъ бережно класть на мъсто; погасить же огонь какъ нопало, т. е. ударить лучных объ полъ или затоптать ее ногою-считается большимъ гръхомъ, за который раздраженная стихія отплатить пожаромъ въ домѣ нечестивца 6). Когда метуть печь вёникомъ, и онъ загорится --- то не следуетъ затаптывать пламя ногами, а залить водою 7). Кто разводетъ въ нечи огонь, тотъ, по литовскому повърью, обязанъ совернать это молча и не огладываясь; не то огонь, карая за наруненіе должнаго благоговтнія, выйдеть изъ печи и зажжетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 10; Записки Авдеев., 128. Въ архангельской губ. думаютъ, что зажигать свъчу днемъ, когда и безъ того свътло, — гръхъ.—<sup>2</sup>) Громаннъ, 41.—<sup>3</sup>) Херсон. Г. В. 1852, 17; Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 94; Вейтяде гиг D. М., I, 235. Персы признавали проказу и шелуди—наказаніемъ, насылаемымъ за преступленіе противъ солица—Геродотъ, кн. І, гл. 138.—<sup>4</sup>) Записни Археологич. общ.. XIII. 240, 248.—9; Потеби., 26.—<sup>5</sup>) Записки Авдъев., 301.—<sup>4</sup>) Этн. Сб., II, 126.—<sup>7</sup>) Цебрик., 264.

избу 1). Въ тверской губ. у кого загорится изба, того не пускають въ аругіе жилые дона: напротивь, онь должень бъжать какъ можно далбе отъ жилья, чтобы отвести за собою нламя, которое такниъ образонъ представляется преслёдующею его, живою и истительною стихіею. Народъ даеть огию эпитеть живаго и видить въ немъ (какъ ясно свидътельствуютъ различныя преданія) существо вѣчно-голодное и всепожирающее. По указанію галицкой пословицы, «огонь святый истится, якъ го не шануешь»; у сербовъ есть клятва: «тако ме живи 'оган(ь) не сажегао!» \*). Между крестьянами санарской губ. донынъ удерживается суевъріе, что тушить пожары (чтить бы ни были они вызваны) — гртшио »); въ другихъ же изстностяхъ интніе это прилагается только къ строеніянъ, зажженнынъ ударонъ молнія. Литовцы, когда случится пожаръ, обносять вокругъ загоръвшагося зданія кусокъ освященнаго хлъба, и потомъ бросаютъ его въ пламя, чтобы умилостивить гитвную стихію и пріостановить ся разрушительное дъйствіе 4). Въ черниговской губ. выносять при пожарахъквашню, кладутъ на нее хлъбъсоль, ставятъ туть же вкону и молятся о помилованыя. На Волыни, визсто квашин, вывосять небольшой столь, накрытый чистою скатертью; на столе кладется хлебе-соль и ставится святая вода; съ этниъ столонъ знахарка обходитъ кругонъ загорввшагося дона и шепчеть слёдующее любопытное заклятіе: «ой ты, огню пожаданый, изъ неба намъ зосланый! не ресходься ты, якъ дымъ, бо такъ приказавъ тобя Божій Сынъ» или: «витаю (привѣтствую) тебе, гост ю! замовляю тебе, гос-

 Digitized by Google

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Черты литов. нар., 98. У римлянъ запрещалось принасаться нъ огню меченъ (Пропилен, IV, ст. Крюдова, 12).— <sup>3</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 44; Срп. в. посл., 298.— <sup>3</sup>) Самар-Г. В. 1854, 43.— <sup>4</sup>) Черты литов. нар., 94.

ты! іорданскою водою заливаю тебе, гостю! Пришовъ Госполь въ міръ — міръ ёго не познавъ, а святый огонь слугою своинъ назвавъ; Господь на небо вознесся, за Госнеденъ и слуга (его) святый огонь понесся» 1). Въ старину бросали хлёбъ-соль въ пламя пожара, какъ это досель дълается у чеховъ \*) и въ Литвъ. Во время грозы врестьяне наши, чтобы охранить домъ, людей и животныхъ оть ся нарающей снам, зажигають въ избахъ восковыя свтчи - крещенскія<sup>3</sup>), четверговыя или втичальныя. Съ имененъ Іоанна Крестителя слиднсь древнія върованія въ дождяжаго Перуна; четвергъ былъ день, посвященный громовнику, в особенное почтение воздается этому дню на страстной недъят, какъ предшествующей празднику весенняго воскресенія иридоды; воть почему свёчи крещенская и четверговая подучили въ народныхъ обрядахъ символическое значение молниеноснаго пламени, возжигаемаго Перуновъ. Тоже значение придано и втичальной свъчъ, такъ какъ въ лътнихъ грозахъ соверпался брачный союзъ бога-громовника съ облачною дъвою. Ве-Черомъ въ чистый четвергъ приносятъ изъ храма зажженныя свічн и коптять, ими на притолкахь и матицахь кресты, что но общему убъжденію предохраняеть дона оть удара молнін<sup>4</sup>). Соотвътственно этому, въ Германія върять, что молнія ни за что не ударитъ въ домъ, на очагѣ котораго пылаетъ огонь; нотому во время грозы разводять въ печи огонь, или беруть топоръ (символъ громовой палицы) и вонзають его въ дверной косякъ 5). Четверговыя и крещенскія свѣчи зажигаются и въ томъ случат, когда вспыхнотъ гдъ-вибудь вблизи пожарь: двлается это съ цвлію отстоять свой донъ отъ угро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Волын. Г. В. 1859, 17.—<sup>2</sup>) Громаннъ, 41.—<sup>8</sup>) Особенно тв, воторыя были прилъплены въ чашъ съ водою, при совершения водосвятия.—<sup>4</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 11; Саратов. Г. В. 1851, 29.— <sup>5</sup>) D. Myth., 568; Zeitsch. für D. М., IV, 297.

жающей ему бѣды. Но что особенно знаменательно — свѣчи эти (иногда и подвѣнечную) зажигають во время трудчыхъ родовъ, чтобы облегчить страданія родильницы <sup>1</sup>): обычай, указывающій на ту плодородящую силу, какая соединалась съ молніями, посылающими дожди, а отъ ихъ небеснаго

указывающій на ту плодородящую силу, какая соединялась съ молніями, посылающими дожди, а отъ ихъ небеснаго пламени перенесена и вообще на огонь. Молодые, возвращаясь домой послѣ вѣнца, переѣзжаютъ черезъ раздоженные въ воротахъ и зажженные снопы соломы-для будущаго счастія и плодородія <sup>2</sup>); въ нъкоторыхъ деревняхъ заставляютъ ихъ на другой день брака прыгать черезъогонь, и первую кудель, за которую примется молодая, нарочно зажигаютъ ся родичи и знакомые <sup>3</sup>). Еще наглядите выражается эта тождественность огня съ грозовымъ пламенемъ въ слёдующихъ повърьяхъ о вліянім его на земные урожан. На Срътенье, праздникъ, которому въ западныхъ губерніяхъ присвоивается названіе «Громницъ», каждый хозяннь освящаетъ для себя восковую свѣчу и хранитъ ее въ анбарѣ; во время поствовъ и жатвы свтча эта выносится на поля (витебск. губ.). Существуетъ примъта: если въ чистый четвергъ свѣчи, разносимыя изъ церкви по домамъ, не гаснутъ на воздухъ, то это предвъщаетъ большой урожай яровыхъхлъбовъ. Вътъдни, когда вытажаютъ унаваживать и пахать землю, крестьяне ни за что не даютъ изъ своего дома огня; они убъждены, что у того, кто ссудить чужаго человъка огнемъ, хлъбъ не уродится, и наоборотъ --- у того, кто выпросятъ себъ огня, урожай будетъ хорошій \*). И во всякое другое время крестьяне неохотно даютъ огонь, опасаясь неурожая и скотскаго падежа; если же в дадутъ, то не иначе, какъ съ условіемъ, чтобы взятые горя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Саратов. Г. В. 1851, 29.— <sup>2</sup>) Абев., 44—45.— <sup>3</sup>) Р. И. Сб., III. 199. Это возжение кудели стоять въ связи съ представлениемъ грозовыхъ облаковъ пряжею (см. гл. XXIII).— <sup>4</sup>) Въст. Р. Г. О.

чіе уголья, по разведенія огня въ донъ, быля немедленно воз. вращены назадъ. Кто никогда не отказываетъ своимъ сосъдань въ горачвиъ угольяхъ, у того отынется счастіе и хлёбъ въ полѣ не простонтъ безъ потравы 1). Чтобы очистить просо оть сорныхъ травъ и предохранить отъ порчи, вст зерна, назначенныя къ поству, перепускаются черезъ поломя, т. с. сквозь дымъ зажженной соломы, или передъ самымъ началовъ поства вкидываютъ горсть проса въ огонь. И върятъ, что оно уродится «чистое якъ золото» \*). Болгары, вытажая нахать или стять, посыпають около повозки пепломъ и горачими угольями <sup>в</sup>). Итакъ огонь — божество, творящее урожан; погашение его и отдача въ чужой донъ-знакъ безплодія и перехода изобилія въ постороннія руки. Когда пекутъ хлтбы, то наблюдають: куда наклонятся они головами (ворхушками): если внутрь печи-это предвъщаеть прибыль, а если къустью (къвыходу) —- убытокъ 4). Ради этой связи огня съ плодородіемъ и указаннаго выше сближе. нія его съ золотомъ (I, 200), — съ стихіей этой нераздъльно понятіе о даруемомъ ею богатствъ и семейномъ благосостоянін; народъ даеть огню названія: богачь, богатье <sup>5</sup>). Отсюда объясняется, почему домашній очагъ получилъ значеніе пената (домоваго), оберегающаго имущество домохозянна и умножающаго его доходы.

Кроит вліянія на плодородіе, огню приписываются тъже очистительныя и витств цёлебныя свойства, что и молим. Противодзйствуя мраку и холоду, онъ прогоняетъ и де-

<sup>1853,</sup> III, 6; Нар. сл. раз., 163; Совр. 1852, I, смъсь, 122; Beiträge zur D. Myth., I, 76: въ западной Европъ существуетъ обычай бъгъть по засъяннымъ полямъ съ возженными елкедами.— <sup>1</sup>) Эти. Сб., II, 126; Beiträge zur D. М., I, 236; Громаннъ, 42, 146.— <sup>3</sup>) Рус. Бес. 1856, III, ст. Мансинов., 77.— <sup>3</sup>) Повазалецъ Раковск., 52.— <sup>6</sup>) Записки Авдъев, 141.— <sup>5</sup>) Обл. Сл., 4.

моновъ всякваъ бъдъ и болъзной, въ которыхъ первобытные народы видѣли порожденіе темной, нечистой силы. Съ возженіемъ огня издревле соединялась мысль о возрождающейся жизни, а съ его погашениетъ --- мысль о смерти (см. гл. XXIV). Огонь есть самая чистая свътдая, и въ этонъ сиысла святая стихія (І, 96), нетерпящая ничего сирачающаго, въ переносномъ симслъ: ничего злаго и гръховнаго. Считая за величайшее нечестие сорить альбомъ, этимъ «даровъ божіннъ», крестьяне тщательно собираютъ разсыпанныя крошки и бросають изъ въ пламя очага, какъ въ святилище всесовершенной чистоты; также поступають они и съ крошкаин пасхи, и съ остатками другихъ освященныхъ яствъ <sup>1</sup>). Однымъ изъ обыкновенныхъ прозваний бога Агни было очистятель<sup>а</sup>); снк. роvaka---огонь образовалось отъ рû---очищать: это первоначальное, коренное значение сохранилось въ датинскомъ purus, тогда какъ греч. тор (др.-в.-нъм. fiur)- огонь (см. I, 310). Согласно съ одицетвореніемъ огня у влассическихъ народовъ въ женскоиъ образъ, свътоносная чистота богини Весты возбудила нравственное представление о ся въчной, незапятнанной дівственности; почему и служить этой богенв, смотръть за ся священнымъ пламенемъ могля только целомудренныя девы (весталки <sup>3</sup>). Очагь требуеть оть людей цтломудрія; соединеніе половъ должно быть скрыте отъ него; дёло, физически или правственно нечистое, наноситъ ему оскорбление, и человъкъ, сознающий за собою вину, уже не можетъ приблизиться къ родному очагу, пока не совершитъ искупительнаго обряда. Обращаясь къ его пламени, люди испрашивали не только богатства, но и чистоты сердца, умфренности, здравія душевнаго и телеснаго"). Увидать нечаянно огонь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маявъ, XI, 18; Громаниъ, 41.—<sup>2</sup>) Ж. М. Н. П. 1845. XII, 137.—<sup>3</sup>) Sonne, Mond u. Sterne, 95.—<sup>4</sup>) Ф. Куданиъ, 33—34, 133—4.

ночью признается на Руси за добрую прим'вту: больному это предвѣщаетъ выздоровленіе, а здоровому — счастіе 1). Когда у ребенка случится «родинецъ» или «веснуха», то для прогнанія болізни зажигають страстную (четверговую) свъчч: отъ головной боли заказываютъ сдълать свъчч дляною по мбркв, снятой съ головы, и ставятъ ее въ церкви нередъ иконою, или прибъгаютъ къ оповению водою, въ которую наперёдь опускаются горячіе уголья. я при этомъ причитывають: «ой, гулькъ вода! бусь вода! креши огню, жени биду!» \*). Вода — символъ дождя, горячій уголь — молнін, которую Перунъ высткаетъ изъ кремня. Чтобы очистить тело оть показавшейся сыпи, беруть кремень, кресало, и выствають надь болячками искры (I, 204); а красноватыя и синія патна «сибирки» выжигають раскаленнымъ « желтвоиъ, которое въ глубочайшей древности принималось за эмблопу Перуновой палицы. На Крещенье зажженною въ церкви свъчею подпаливають у себя виски, чтобы волосы росли густые и красивые, голова бы просвётлялась разунонъ, а санъ бы человъкъ былъ счастливъ »); въ визенской губ. жгутъ на годовъ водоса срътенскою свъчею — на счастье и здравіе. Отъ лихорадки літчатъ такъ: беруть освященную вербу (см. ниже въ гл. XVIII — о представление молние прутомъ или въткою), дълаютъ на ней столько наръзокъ, сколько было параксизмовъ, и затънъ кладуть въ затопленную печь; когда верба сгоритъ, должно взглянуть на оставшійся пепель и положить три земныхъ поклона \*): витстт съ уничтоженными огнемъ нартаками пропадаеть и самая лихорадка. Въ случат «сглаза» стараются достать лоскуть одежды или клокь волось оть того, кто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этв. Сб., II, 57.—<sup>2</sup>) Учен. зап. моск. универс. 1834, IV, 150.— <sup>3</sup>) Маякъ, XVII, 44—45.— <sup>4</sup>) Ворон. янт. сб., 384.

заподозрѣнъ вановникомъ болѣзни, и сожигаютъ на горячихъ угольяхъ. Больной при этомъ спрашиваетъ: «что куришь?» Ену отвѣчають: «курю уроки, призороки, лихіе оговоры!»----Кури да гораздо, чтобы вибкъ не было! 1). Если какое животное нан птица испугаетъ ребенка, то у перваго вырываютъ клокъ шерсти, а у второй изсколько перьевъ, и этою шерстью ные перьями окуривають испуганнаго, чтобы предотвратить несчастныя послёдствія <sup>2</sup>). Отъ дётской болёзни, извъстной подъ названіями стънь, сухотка и собачья старость, лічать такь: когда придеть время печь хлібы, то, посадивъ нервую ковригу, посыпаютъ лопату мукою, кладутъ на нее ребенка и до трехъ разъ всовываютъ въ устье истопленной печи; при этомъ одна баба стоитъ подъ окномъ и спрашиваетъ другую, которая держитъ лопату: «что печешь?»-Стѣнь пеку, сушецъ запекаю! в). Тотъ-же обрядъ совершается противъ грыжи и гнетеницы: это называется перепекать бол тань. Южные славяне страдающихъ «воспаленіемъ» поджаривають, словно барашка на вертель: они устанавливають два большихъ камия, обвертывають больнаго въ толстые ковры, привязывають его къ шесту и кладуть на камни, по объниъ сторонамъ которыхъ разводятъ огонь; посла того начинаютъ повертывать больнаго — такъ, чтобы жаръ об-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карман. книжка для любет. землед., 318—320; Записки Авдвев., 139—140.— <sup>2</sup>) Полт. Г. В. 1846, 41.— <sup>3</sup>) Хлёбъ и мука символы жезне, здоровья: безплодныхъ женъ и больныхъ окурнеаютъ артусомъ, пасхою и свадебнымъ короваемъ. Названіе болѣзни "собачьей старостью" дало поводъ класть, вийстё съ ребенкомъ, въ печь щенка; вслёдъ за тёмъ топитъ щенка въ водё и думаютъ, что вийстё съ нимъ погибаетъ и самый недугъ.—Сахаров., I, 59; О. З. 1848, т. LVI, 202; Въст. Р. Г. О. 1853, III, 10; въ томской губ. обназываютъ ребенка сметаною и даютъ облизать собакъ — Эти. Сб., VI, 130. Иногда мъркю тъ ниткою твнь больнаго (въроятно, по созвучю съ словомъ стънь), и закатавъ ее въ хлёбъ, даютъ съйсть собакъ.

аватвать его везат 1). Обыкновение класть хворыхъ детей въ печь извъстно и въ Германіи <sup>2</sup>). Отъ насморка и головной боля окурявають пряжею; когда ребенокъ страдаеть безсонницею, то беруть длинныя пряди льну, маряють у дитяти руки, ноги и ростъ, затъщъ кладутъ пряди на печную заслонку, зажигають и держать больнаго надъ дымоиъ: такимъ образомъ болёзнь смёривается и сожигается на очать <sup>3</sup>). На Благовъщенье и 30-го сентября (по окончания уборки хлѣба) сожигаютъ содоменныя постеди и старые дапти, скачутъ черезъ разведенное пламя и окуривають свою одёжу оть бользней и чарь; наканунь Иванова дня съ тою-же цёлью сожигають въ лёсу старыя сорочки и прыгають черезъ костры <sup>4</sup>), о чемъ упоминаетъ уже Коричая книга 1282 года: «нёцій предъ храны своний... ная предъ враты домовъ свояхъ, пожаръ запаливши, прескакають по древнему нѣкоему обычаю» 5). Въ курской губ. если въ какой нибудь семьт умираютъноворожденныя дтя, то жать купается на дровосъкъ, рубять топоромъ снятую съ себя сорочку и тутъ-же сожигаетъ ее <sup>6</sup>). Топоръ — эмблена молнін, вода-дождя. Въ древнъйшняъ поэтическихъ представленіяхъ облака уподоблялись небеснымъ покровамъ (тканямъ), волосамъ, шерсти и пряжъ, и потому въ указанныхъ нами обрядахъ предаются огню именно эти символическіе предметы: съ ихъ сожженіемъ пропадаетъ и болъзнь, подобно тому, какъ въ пламени весеннихъ грозъ гибнетъ не-

<sup>1</sup>) О. З. 1853, VIII, вностр. литер., 84.—<sup>2</sup>) D. Myth., 1118.— <sup>3</sup>) Мърить больнаго — одинъ изъ древнъйшихъ обычаевъ (см. D. Myth., 1116—7).—<sup>4</sup>) Сахаров., II, 18—19, 36, 59.—<sup>5</sup>) Историч Христом. Бусл., 384. Татары върняя, что огонь противодъйствуетъ замиъ умысламъ и отымаетъ силу у идовитыхъ снадобій; иноземимхъ пословъ и руссиихъ инязей проводили въ шатеръ хана иежду двуми разложенными кострани (Собр. путемествій въ татарамъ, Цлано-Кардини, 19; Исторія Солов., III, 179.—<sup>6</sup>) Эти. Сб., У, 92—93.

2

۱

чистая сила мертвящей зимы <sup>1</sup>). Отъ огня цёлебныя свойства перенесены на золу и пепелъ. Отъ лихорядки и другихъ болёзней даютъ пить воду или вино (метафоры дождя), смѣшанныя съ золою, которую берутъ изъ печи или изъ церковнаго кадила <sup>3</sup>). Въ Польшѣ <sup>3</sup>) вокругъ постели больнаго посыпали пепломъ изъ сита (о связи сита съ дождемъ см. I, 570-2).

Но особенно-важное значение приписывалось огню, добываемому треніемъ изъ дерева, такъ какъ подъ тѣмъ-же образомъ древнъйшій мноъ представлялъ возженіе богомъгромовникомъ небеснаго пламени грозы. Такой огонь называется на Руси древеснымъ, лъснымъ, новымъ, жл. вымъ, лъкарственнымъ или царь-огонь 4), у сербовъ ватра (въ старину--- молнія) жива, живи огањ, у чеховъ boži oheń, — точно также, какъ дождь, льющійся изъ тучи, пробуравленной палицею Перуна, назывался живою водою. Пламя это признается спасительнымъ противъ всякихъ заразительныхъ и повальныхъ болъзней. Огонь, бывшій до того въ людскомъ употреблении, не считается годнымъ для такого священнаго дёла; какъ вода, предназначаемая для лёченья, должна быть непочатая, только что почерпнутая изъ родника, такъ и огонь требуется новый, неслужившій еще человѣческимъ нуждамъ. Живымъ огномъ возжигаются купальскіе костры, черезъ которые перегоняютъ поселяве скотъ и сами нрыгаютъ — въ полномъ убъжденія, что это надъляетъ здоровьемъ. Но сверхъ того къ пособію живаго огня прибъгають

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наоборотъ, если достать рубаху или одежду съ здороваго человъка и повъсить въ горячемъ воздухъ, то выъстъ съ нею истлъетъ (исхудаетъ и умретъ) и ен хозяниъ (литовское повърье — Рус. Сл. 1860, V, 27).—<sup>2</sup>) Статист. опис. саратов. губ., І. 66; Украни. мелодіи Маркевича, 107.—<sup>2</sup>) D. Myth., 1117.—<sup>4</sup>) Рус. въ св. посл., IV, 93; Р. И. Сб., III. 199.

всякой разъ, какъ скоро обнаружится сыльная смертность между населеніемъ вли скотскій падежъ. Въ первомъ случав крестьянская община приглашаетъ священника совершить молебствіе и обойти съ иконами и хоругвями вокругъ села. При этомъ добываютъ новый огонь треніемъ одного дубоваго полтна одругое — также дубовое; добытымъ огнемъ зажигають кадило и свёчи передь иконами въ церкви: думають, что такая жертва особенно пріятна Богу. Изъ церкви огонь этотъ разносится по избамъ, гдъ и сберегается, какъ върнъйшее средство противъ мора. Если случится скотский падежъ. то служать въ полѣ общественный молебенъ съ водосвятіемъ, роютъ канаву, п наполнивъ ее навозомъ, кожаными обрѣзкаин, шерстью и сухнии костями, все это зажигаютъ живымъ огнемъ; потомъ перегоняютъ черезъ канаву деревенское стадо в окропляютъ его святою водою. Иногда, витесто канавы, прорывають отверстіе въ ближайшемъ изъ окрестныхъ пригорковъ --- такъ, что верхній пластъ земли остается нетронутымъ, и сквозь эти ворота прогоняютъ стадо, окуривая его можжевельникомъ, зажженнымъ отъ живаго огня; въ смоленской губ. окуриваютъ тъми травами, съ которыми - стояли въ церкви на Троицынъ день. Зам'вчательно, что при совервенів этого обряда старый огонь вездѣ гасится, и при топкѣ печей и освѣщеніи избъ другаго огня викто не употребляетъ. промѣ добытаго треніемъ. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ, чтобы прекратить моръ, крестьяне разводятъ вокругъ села курево, пояжигая сложенныя тамъ и здъсь кучи живымъ огномъ; отъ «сибирской язвы» курево разводится при самомъ вътздъ въ селеніе <sup>1</sup>). Болгары 24 докабря (когда на небѣ снова возжигается свётнаьникъ солнца) и въ день св. Пантелеймона (о

. . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этн. Сб., I, 54, 163; II, 28; Иялюстр. 1846, 262; Въст. Р. Г. О. 1853, II, 105; Симбир. Г. В. 1855, 48; Послов. Даля, 1055.

связи этого святаго съ древнимъ Перуномъ см. т. I. 479) тушать во встать избахъ огонь, а вечеромъ берутъ два сухія полѣна, труть одно о другое, и вызванное такимъ треніемъ пламя называють божій или святой огнець и разносять по дожащь: въ этотъ день поселяне не работаютъ взъ боязни. чтобы гроза не сожгла хлтба <sup>1</sup>). У германскихъ племенъ живой огонь извъстенъ подъ именемъ das wilde feuer или notfeuer (стар.<sup>4</sup> nôtfiur), т. е. огонь, въ которомъ чувствуется настоятельная потребность (nôt-necessitas) и который добывается въ случат всеобщей нужды — заразы. Рядомъ съ этимъ объясненіемъ, какое возникло въ періодъ сравнительно-поздитий, когда былъ затерянъ настоящій корень слова, Я. Гримиъ указываетъ на другое, древнъйшее: въ словъ notfiur (nodfiur) онъ подозрѣваетъ старинное hnot(d)fiur отъ hniudan, др.-вер.-нъм. hniotan, сканд, hniodha quassare, torere, tundere, т. е. огонь, добываемый треніемъ. Въ Германіи огонь этотъ употреблядся на испъленіе больнаго скота: коровъ, лошадей и свиней. Когда нападала на домашнихъ животныхъ чума, то крестьяне возжигали notfeuer. Въ назначенный день во встур печахъ погашали огонь, такъ что въ цълой деревнъ не оставалось ни единой искры. Изъ каждаго дома приносили паклю, солому, хворостъ и дрова; затёмъ вбивали въ землю твердый дубовый обрубокъ и сверли и въ немъ отверстіе; въ это отверстіе вставляли деревянный шесть. обвитый соломою и обмазанный дегтемъ, и до тѣхъ поръ вращали его, пока не показывалось пламя. Вызванное наружу пламя принималось на солому, сухіе листья и хворостъ, и тотчасъ-же возжигался устроенный между двумя загороднами костеръ, черезъ который перегоняли два или три раза все

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каравел., 248; Московская Газета 1866, стат. Каравелова: "Святки у болгаръ".

больное стадо 1). Иногда вбивали въ землю двъ дубовыя сван, фута на полтора одну отъ другой; въ верху ихъ дълаись услубления, въ которыя вставлялась поперечная балка, толщиною въ руку, обмотанная по краямъ паклею и старымъ засаленнымъ тряпьемъ; поперечникъ этотъ обвивался веревкою, за длинные концы которой схватывались поселяне и съ быстротою двигали его то въ одну, то въ другую сторону, пока не являлся огонь и не разгорались тутъ-же набросанныя кучи хворосту и соломы, послё чего спёшнан перегонять стадо черезъ пылающій костеръ. Витсто поперечной балки, терли сван и просто пеньковою веревкою. По окончанія обряда, вст присутствующіе бросались на костеръ, и каждый домохозанеъ запасался священнымъ огнемъ. чтобы возжечь его на своемъ очагъ; взятыя съ собою горячія головни они. гасная въ водъ в клаля ихъ въ ясли, изъ которыхъ кормизась домашняя скотина. Сохранились свидътельства (1605 г.). что живой огонь добывался чрезъ треніе коле са: брали тележное колесо, вставляли въ его втулку дубовую ось и вращали ее съ помощію веревки; костеръ разводился въ воротакъ, въ которыя и выгонядось зараженное стадо. Что происзождение описанныхъ обрядовъ относится къ глубочайшей **древности — въ этомъ** не можетъ быть сомнѣнія; уже въ 842 году Карломанъ запрещалъ эти «богопротивные» огни. Но важние всихи письменныхи свидительстви -- то, что обряды возженія живаго огня равно совершались у встахъ индоевропейскихъ народовъ, не исключая ни кельтовъ, ни грекорянской отрасля. Рянскіе пастухи перегоняли скотъ черезъ восенніе костры Палилії (Palilia), зажигаемые въ честь Палесы (Pales), богини-охранительницы стадъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Перегоняли также и гусей. — <sup>2</sup>) D. Myth., 570-9; Die Götterwelt, 198-9.

Такое очистительное значение огня, прогоняющаго темную, лемоническую силу и витстт съ нею все гртловное, нравственно-нечистое, побудило отдалениъйшихъ предковъ нашихъ соедниеть съ сожжениемъ мертвыхъмысль, что усопшие, сгорая на костръ, очищаются отъ всякаго зда и неправды. И просвътленные божественнымъ пламенемъ водворяются въ странъ въчнаго блаженства. Руссы объясняли арабскому путешественныку Ибиъ-Фоцлану, что оны сожигаютъ трупы съ цтлію доставить умершимъ невозбранный доступъ въ райскія обители 1). Върование это въ сказанияхъ о кончинъ мира сливается съ мнонческимъ представлениемъ о той огненной рък т. которая потечетъ въ последний страшный день и въ которой, по словамъ Кирилла Туровскаго, «подобаетъ всякому роду человѣческому пройти сквозь огнь», да искушенныя огнемъ очистятся вст идемена и просвътятся тълеса ихъ. аки солице \*). По всему въроятію, здъсь-же скрывается: во 1 хъ, зародышь католическаго ученія о чистилищь, гль души усопшихъ освобождаются дъйствіемъ огня отъ гръховной нечистоты, и во 2-хъ, корень старовърческаго догната о самосожженін, которое раскольники называють «вторымъ или огненнымъ крещеніемъ», т. е. по ихъ мизнію оно также очищаетъ человъка отъ содбянныхъ имъ гръховъ, какъ крещеніе — отъ гръха первороднаго <sup>в</sup>).

Всятаствіе естественныхъ, онзіологическихъ условій, опреяталившихъ первоначальное развитіе младенческихъ племенъ, славянинъ по прениуществу былъ добрынъ и домовитынъ семьяниномъ. Въ кругу семьи или рода (который былъ тоюже семьею, только разросшеюся) проходила вся его жизнь, со

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibn-Foszlan's und auderer Araber Berichte, 21.— <sup>2</sup>) Памят. XII в., 100—1.— <sup>2</sup>) Полн. историч. извъстіе о старообр., 105—6. Въ этому возартнію, впрочемъ, примъшивается и имсль о вольномъ мученичествъ за старую въру.

23

средоточивались самые живые его интересы и хранились саныя завътные преданія и втрованія: «вияху бо законъ отепь своихъ в преданья» <sup>1</sup>). Свидътельствуя о древнъйшемъ быть славянь. Несторь говорать, что оне жили ролани: важащё родъ на своенъ ивств --- особв, т. е. разъедивенно. Отдъдьный родъ представлялся сожитиемъ витестъ нъсколькихъ сеней, связанныхъ кровными узами родства и властью одного родоначальника. Поздніе остатки такого патріархадьнаго быта АО СИХЪ ПОРЪ ВСТРВЧАЮТСЯ ВЪ НВКОТОРЫХЪ СЛАВЯНСКИХЪ ПЛОневаль, нало или вовсе неиспытавшихъ вліянія пивилизація. Родвун помъщались въ одной избъ, иля если слишкомъ резиножались — въ нъсколькихъ холодныхъ срубахъ (клътахъ), построенныхъ вблизи теплой избы и даже примкнутыхъ къ ея стёнанъ. Во всяконъ случав очагъ оставался сянный для всёхъ, а приготовляемая на немъ инща составляла общую транезу. Авленіе это весьма значенательно. Въ отдаленное време язычества огонь, разведенный подъ домашнянъ кровонъ, почиталса божествонъ, охравнющинъ обядіе мона, миръ и счастіе встхъ членовъ рода; вокругъ него созидалась семейная жизнь. Отъ огня, возжигаемаго на очагъ. обожание должно было перейти и на этотъ послъдний: оба эти венятія дъйствительно слидись въ одно представление родоваго пената 2). Каждый родъ имълъ своего пената, которымъ быль единый для всёхъ очагъ- знаменіе духовнаго я матеріальнаго единства живущихъ при немъ родичей. Если же родъ двлался слишкомъ великъ и распадался на части, то такое раздробление видимымъ образомъ выражалось въ устрой-

<sup>1)</sup> П. С. Р. Д., I, 6.— 2) Народная загадна, означающая печь, огонь в дынь, всі эти понятія изображаеть въ родственной свяян: "нать толста, дочь красна, сынъ храбёръ-подъ облака ушелъ" - Tepen, VII, 165.

етвѣ новаго, особаго очага; одно или нѣсколько семействъ, отрѣшаясь отъ главнаго рода, выселялись на другое мѣсто и основывали свое собственное жилье, свой отдѣльный очагъ.

Въ этопъзначения очага кроется объяснение въсколькихъ названій, важныхъ для бытовой археологія славянскаго племеня. Создаваясь въ эпоху образованія языческихъ вѣрованій, слово запечатить въ себя характеристическія черты стародавнихъ воззрѣній. Скнеское божество огня в домашняго крова Tabiti происходить отъ санскр. ta p (tapati)-urere, calefacere (зенд. tap- тоже, tafnu-urens, перс. taftan- сожигать, tapîdan, tabidan-теплять, лат. tepeo, греч. θάπτω - сожигать мертвыхъ, англос. thefian-разгорячаться, прл. tebhotжаръ, тепло, слав. топить, теплый топлый); отъ тогоже корня тап (ские. таб), топ образовалось в русс. взба, у Іоанна экзарха болгарскаго встъба, въ Несторовой лътоп. нстьба, истопъка, чеше. gistba, gizdba, пол. izdebka, вныд. jispa, луж. jspa, spa 1). Старинная форма «истопка» (тистопа, истопникъ, истопить) донынъ употребительна въ различныхъ областныхъ говорахъ \*). Итакъ славянинъ далъ своему жилищу название отъ того священнаго въ гдазахъ язычныка действія, какое совершается на очагъ. До сихъ поръ название избы присвояется преимущественно той часть жилья, въ которой поставлена печь, въ отличіе отъ свётлицы или клёти; послёдная ставится всегда черезъ свин, противъ избы, и строится холодною -- безъ печи и зем-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пинте, II, 507; Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Бусл., 41; П. С. Р. Л., I, 24.—<sup>2</sup>) Истопка, истоповъ, истобокъ-чердакъ избы, изобка, изобочка-небольшая изба, йстопье, йстопкаберсия дровъ, достаточное для топки печи; послѣднее слово означаетъ также двъ жерди надъ челомъ русской печи, гдъ сушатъ дучину и другія вещи (Обл. Сл., 74, 76), и небольшой срубъ съ печью бевъ трубы (новг. губ.).

леной насыпи надъ потолкоиъ 1). Точно также слово дымъ у Нестора и даже теперь въ въкоторыхъ деревняхъ употребластся въ значенія (очага, дона, жилища \*); огнище (серб. н др.-болг. огниште, чеш. ohnisko, луж. ognisko). употребляеное во многихъ славанскихъ наръчіяхъ въ смыслё горна, очага, <sup>8</sup>) въ лужицкомъ и польскомъ означаетъ сверхъ того домъ, жилье; слъдовательно огнищанинъ, названіе, эстръчающееся въ Русской Правдъ, есть владътель очага, дона, глава рода; потому за убійство его взыскивалась двойная вира <sup>4</sup>). Готское aúhns — печь (др.-швед. ogn, ofn — ofen, вовощь. ugn) Гримиъ сближаетъ съ словомъ agni-огонь<sup>5</sup>); Шлейхеръ даетъ другое объяснение: у древнихъ арійцевъ очагъ состоялъ изъ нъсколькихъ канной, сложенныхъ посреля жилища; почему др.-инд. acman-tam -- печь, чеш. kamна (тоже, что рус. каменка) в гот. aúhns предполагаютъ основную форму aknas (açnas açman, слав. камы) — камень "). Это название, данное очагу, наводило мысль на иолніеносный канень громовника (І, стр. 253) и повело къ поэтическому изображению грозовой скалы-тучи пылающею печью (см. гл. XXVI).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., І. 166, 192; Этн. Сб., II, 16; Зап. морск. оенцера, І. 241; Маякъ, V, статъя: "О старин. расположенин домовъ въ съв. краяхъ Росси".— <sup>2</sup>) П. С. Р. Л., І, 7; Обл. Сл., 52; дымница деревия (Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 95); оен. курёха (отъ курить) — домъ (Въст. Р. Г. О. 1852, V, 59): названия, нюбопытныя по своей живовисующей мъткости, такъ какъ крестьянския избы и доселъ большею частию куримя (безъ трубъ.— Терещ., І. 162—4; Пут. зап. Пассека, 146—8; Въст. Р. Г. О. 1853, І, 9—10). "Любить тепло — теривть дымъ" (перм. губ.)— <sup>3</sup>) У насъ огнище — огонь, разведенный на землъ, и мъсто, гдъ выжженъ яъсъ; огийща-расчященное изъ-подъ яъсу мъсто, тоже что палъ, палы (отъ палить)—Обл. Сл., 137.— <sup>4</sup>) Мысян объ встор. рус. яз., 150; Эверсъ: Древн. рус. право, 365—6.— <sup>5</sup>) D. Муth., 595.— <sup>6</sup>) У. З. А. Н. 1865, I, 44.

Обожавіе пламени, возженнаго на донашиемъ очагь, было общимъ у встать индоевропейскихъ народовъ. Индусы чествовали его подъ имененъ Агин, признаваемаго главнымъ хозанновъ дона и господиновъ семьи (grhapati, vicpati); непремънный спутинкъ человъка, онъ устрояетъ его семейный бытъ, печется объ умножения его богатствъ, даруетъ вседневную пящу и подъ свнію домашняго крова поддерживаетъ дружество, миръ и счастие<sup>1</sup>). Древние персы устранвали въ своихъ жилещахъ алтари, на которыхъ поплерживался въчный огонь и предъ которыми совершались ежедневныя молитвы; они клали на уголья сухое облупленное дерево, намазывали его жиронъ, полнвали масломъ и раздували огонь опахаломъ; кто раздувалъ оговь губами или бросалъ въ него что-нибудь мертвое, грязное и нечистое-тотъ наказывался спертію \*). У грековъ έστία (<u>caucup</u>, vastya, Jat. Vesta orъ vas—habitare; снк. vasi, vâsa, vasta, vastya, vâstu---домъ, обиталище; перс. wastā — oroнь, washtī — красота, washī — красиѣть \*) означадо очагъ и богивю возженнаго на немъ огня, и въ тоже вреня было почетнымъ титломъ хозянва дона (έστία δέσποινα); вногда и весь донъ назывался гестіей. Богиня Гестія была первою наставницею въ домостройствъ, геніемъ-хранителемъ встать живущихъ при ся святилищт, представительницею физическаго и нравственнаго единства семьи; ей посвящалась одна изъ комнатъ въ среднит дома, гдъ обыкновенно пылалъ на очагъ священный огонь. «Поддержание этого огня днемъ и ночью витнялось въ обязанность каждому допохозянну. Горе тому дому, гдё бы онъ потухъ. Всякій вечеръ прикрывали уголья пепломъ, чтобы не дать виъ совершевно сгоръть; ут-

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пинте, II, 384.— <sup>2</sup>) Ч. О. И. и Д. 1864, II, 72 (Страбонъ.— <sup>3</sup>) Пинте, I, 157; II, 238; кожно съ въроятностію допустить, что корни vas — обитать и vas — свътить первоначально родинлись между собою.

ронъ, при пробуждения, первою заботою семьи было возобновить огонь. Онъ потухалъ только, при гибели цълаго семейства; потухшій огонь, угасшая семья — были у древныхь выраженія однозначущія.» Въ старо-греческомъ языкъ сенья обозначалась словонъ еписточ, что въ буквальновъ переводѣ значитъ: находящееся близьочага <sup>1</sup>). Но религізное почитаніе очага не ограничивалось у грековъ только теснымъ кругомъ донашней жизни. Отъ понятія объ отдёдьновъ семейновъ и родововъ божествъ значение Гести расширилось до представдений, которыя сочетали съ нею охранительное и связующее начало всякой политической общины и всего едлинскаго народа. Въ честь ся созидались по городамъ особыя зданія (пританен), въ которыхъ ставился общественный, государственный очагъ съ въчно-пылающимъ огнемъ; танъ хравнинсь законодательные уставы и союзные договоры; у этого очага народные правители (пританы) обязаны были во все время, пока оставались на службъ, совершать ежедневную транезу. Колонін, выселявшіяся въ другія страны, брали съ собою огонь съ общественнаго очага и возжигали его на ивств новаго своего поседенія, въ чемъ и выражалась наглядно та твеная родственная связь, которая соединала ихъ съ метрополіей. Общій для встать еданнскихъ племенъ очагъ былъ въ Дельеахъ, и съ нинъ нераздъльна была въ сознания грековъ иысль о ихъ народномъ единствв \*). Подобное значение у римлянъ принадлежало Вестё, о которой Овидій говоритъ, какъ о «жевоиъ планене» в которая признавалась такемъ-же охраинтельнымъ божествомъ въ отношения падаго государства, кавинъ для отдъльной семья былъ домашній очагъ. Весталканъ, нриставленнымъ наблюдать за огнемъ Весты, поручалось и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ф. Куланжъ, 24, 50.—<sup>3</sup>) Преддеръ: Griechische Mythologie, I, 329-333.

храненіе пенатовъ римскаго народа; сами онв пользовались величайшими почестями, и молитванъ ихъ приписывалась чрезвычайная сняа въ умилостивление разгитванныхъ боговъ. Погашение огня Весты почиталось предзнаменованиемъ страшнаго бъдствія, которое должно пасть на все государство; ноо вибств съ твиъ, какъ угасало ея светлое планя, народъ липался покровительства въчно-бодрствующей, дружелюбной ему богини. Въ частныхъ домахъ римлянъ древиъйшей эпохи очагъ стояль въ передней комнатъ (atrium) и служилъ для двухъ цълей: на невъ приготовляли пищу и на невъ-же помъщали пенатовъ и ларовъ-боговъ, покровителей и защитниковъ дома и семейства; иногда дары хранидись гдънибудь подат нан позади его --- въ ништ, откуда вынимали ихъ въ празденчные дня, ставили на пылающемъ очагъ и совершали жертвенныя приношенія и воздіянія <sup>1</sup>). У скнеовъ очагомъ служили два или три кання, которые они, кочуя съ миста на итесто, всюду вознан съ собою, и этотъ подвижной очагъ ниблъ такое-же священное значение, какъ и у народовъ классическихъ; онъ почитался защитникомъ домашияго крова, семьи, рода и цълаго племени; именемъ Tabiti назывался и родъ, живущій сообща, нераздъльно, и весь скноскій народъ. Верховный владыка-царь или князь скнеовъ въ отношенів къ подвластному ему народу являлся отцемъ среди огромнаго семейства, а принадлежащій ему очагъ былъ общинъ божествомъ для всего племени; потому клатва парскимъ очагомъ была у скноовъ саною торжественною в великою, какъ у грековъ клатва Гестіей, а у римлянъ — Вестою \*). Нарушившій ее былъ преступникомъ противъ самаго божества Табити, в по народному убъждению (какъ свядътельствуетъ Геродотъ), царь, а съ нимъ разумъется – и всъ его подданные несли на

<sup>1)</sup> Пропинен, IV, 27.- 2) Одиссен, XIV, 158-9.

себт тяжкую отвътственность за такое преступление до тъхъ поръ, нока не былъ отысканъ и подвергнутъ наказанию виновяыя 1). Тоже возартніе, расширившее культъ домашнему очагу до предбловъ народнаго союза, было присуще и германскому пленеви, какъ очевидно изъ указаннаго Бергианновъ сближенія склюскаго Tab(v)iti (огонь, очагъ, семья, племя) съ кельт. teuta в готск. thioth, theuth — племя, сканд. thiodh m gp.-Bep.-HBm. diot (\_\_\_deut-sch) — Hapogs \*). V древныхъ литовцевъ въ каждой избъ былъ свой священный постоянно-поддерживаемый въ охрану отъ всякихъ OLOHP' бъдъ; но кромъ того быля и мъста общественнаго его чествованія. Такъ святость мъста Ромова основывалась на уваженів варода къ неугасвиому огню, который горблъ тамъ при неусыпномъ надзорѣ жрецовъ, обязанныхъ поддерживать его дубовыми вътвями и обрубками изъ священной рощи. Когда пруссы подчиницись владычеству крестоносцевъ, въ собственной Литвъ образовался отдъльный религіозный центръ съ свониъ общественнымъ огнемъ (Зничемъ), который пылалъ въ хранъ, построенномъ въ Вильнъ, и былъ погашенъ только съ принятіемъ христіанства <sup>2</sup>). Согласно съ указанными вѣрованіями, огонь сдблался знаменіемъ всякаго радостнаго событія въ семейной, общинной и государственной жизни, что видимъ еще теперь въ возжение иллюминационныхъ огней въ дии семейныхъ торжествъ, народныхъ побѣдъ и царскихъ праздниковъ.

Слѣды древняго поклоненія очагу находних и между славянами. На Руси существуетъ пословица: «на печкъ сидѣлъ, кирпичамъ молился» <sup>4</sup>); у сербовъ: «ко није

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Геродотъ, кн. IV, гд. 68.—<sup>2</sup>) Дът. рус. лит., кн. I, 129, 136.— <sup>3</sup>) Рус. Сл. 1860, V, ст. Костомар., 23, 46.—<sup>4</sup>) Сравни въ Посд. Даля. 651: "жидонъ житъ, не чу́му (очагу) модитьса".

вићео цркве (или: ко одтара не виде), и цећи се клања»<sup>2</sup>). Не менте интересны сербскія клятвы очаговъ, дышащія глубочайшей древностію: «тако ин се огныште мојои крвл(ь)у не угасило!» — «тако не се огњиште на крсно име нојнјен -- «тако своје куће жив не видно!» 2) Когда хотълось бы сказать то, что запрещаетъ приличіе, малоруссы говорять: «сказавъ бы, да печь у хати!» \*) --- выражение, указывающее на особое уважение къ печи; въ великорусскихъ деревняхъ нескромнаго разскащика останавливаютъ замѣчаніемъ: «для твоей р'тчи не выносить цечи!» Плевать на печь и на лежащіе въ ней горячіе уголья считается гръхомъ; если разсыплются сложенныя въ печи дрова или выпадетъ изъ нея кирпичъ -- это предвъстіе большой бъды домоховянну \*). У нъмцевъ сохранились свидътельства о колънопреклонения предъ очагомъ, о мольбахъ и жалобахъ, обращаемыхъ къ нему несчастными скитальцами 5); у насъ же уцтлтлъ заговоръ, произносниый у печнаго чела: «ахти мати-бълая печь! не знаешь ты себъ ни скорби, ни болъзни, ни щипоты, ни ломоты; такъ и рабъ божій (имярекъ) не зналъ бы ни хитки, ни притки, ни уроковъ, ни призороковъ....» <sup>с</sup>) Здъсь мольба шлется къ нечи, какъ цълительницъ болбзней; слъдоват. ей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Переводъ: кто не видалъ церкви или алтаря, тотъ и печи молится — Срп. н. послов., 150 — 1; Архивъ ист.-юрид свёд., II, ст. Бусл., 26, 116.— <sup>2</sup>) Переводъ: да не погаснетъ мое огнище отъ моей крови! (или отъ моего вина, которое пьется на крестиое имя); чтобм не палъ кнесъ на мое огнище! чтобъ инё не видать живымъ родимой избы! — Срп. н. послов., 305.—9.— <sup>2</sup>) Номис., 116; тоже соблюдается и бёлоруссами.—Приб. въ Из. Ак. Н., I, 67.— <sup>4</sup>) Маякъ, XIV; Пузин., 164. Не должно садиться на печь, когда пекутся въ ней хлёбы — Архивъ ист.-юрид. свёд., I, ст. Кавел., 10.— <sup>5</sup>) D. Myth., 595; Сказ. Грин., II, стр. 21, 38.— <sup>6</sup>) Архивъ ист.-юрид. свёд., II, отд. 6, 51.

прилается таже присоная, очистительная сила, какъ и вообще огию. Это свидътельствуется и иногими другими народными обрядани (см. выше стр. 16); такъ отъ лихоманокъ въ простонародым лёчать больнаго передъ печью, окуривая его дынонъ в приговаривая: «З' хати димонъ, з' двора витронъ!» вли: «нехай иде (все недоброе) з' чадомъ та з' димомъ з' напой хати!» 1) Иногда дають хворому вышить и умыться наговоренной воды, смёшанной съ печной золою и угольями; тою-же водою смывають у дверей притолки и косяки, чтобы не могля войдти въ избу лихоманки и другія болести. Прибъгаютъ еще къ слъдующему суевърному средству: больной анхорадкою выносять изъ хаты кочергу (ожогъ --символь разящей молнін, см. І, 257) и оставляеть ее на перекрестить <sup>2</sup>). Въ курской губ. въ случат легкой боли въ горя трутся низ о край печи; отъ испуга выливаютъ такъ называеный «переполохъ» <sup>3</sup>) на печномъ шесткѣ, при чень больнаго ставять противь печи 4); оть простуды приносять съ берегу рёки канень и бросають въ печь съ приговоромъ: «какъ камень на бережку у ръчки былъ сухъ, такъ бы у меня раба божьего ноги были сухи, не боялись ни стужи, ни норозу, ни мятелицы, и сколь онъ теперь горячъ, такъ будьте и вы, ноги, горячи!» Тотчасъ, послѣ родинъ, нартинная кума должна взять в зъпечи уголь, выйдти на перекростокъ и перебросить его черезъ себя: это предохранить новорожденнаго ребенка отъ сглазу 5). Для того, чтобы воднаась скотина, вновь-народившагося теленка приносять въ пабу в прикладывають къ печкъ (орловск. губ.). Воротившись съ похоронъ, должно приложить ладони къ печ и. или отодвинувъ заслонку, заглян уть въ ся устье, для

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Номнс., 161.—<sup>4</sup>) Изв. Ак. Н., III, 207.—<sup>3</sup>; Т. е. топять одово и по еориамъ его угадываютъ, что именно было причиною иснуга.—<sup>4</sup>) Этв. Сб., Ү, 89, 91.—<sup>5</sup>) Мариевич., 89.

охраны себя отъ губительнаго вліянія Смерти 1). Очагъ есть источникъ всякаго обилія, плодородія и богатства (см. т. І, 200-о горячихъ угольяхъ, какъ истафоръ золота). Съ цълю сберечь скирды и стога отъ мышей, знахарь вынимаетъ изъ нихъ со всёхъ четырехъ сторонъ по снопу или но клоку сёна, кладеть все это въ печь и зажигаетъ раскаленною кочергою; зода, полученная отъ сожженныхъ сноповъ нля ства, высыпается въ скирны и стога́ съ заклятіями\*). Чтобы куры несли больше вицъ, бабы выгребають въ чистый четвергъ изъ цечей золу, приносять въ курятники и тамъ посыпають (курск. губ.), вли съ тою-же цёлью курять на печномъ шесткъ хлъбными отрубями, смъшивая ихъ съ золою, и заставляють птицу нюхать это курево <sup>3</sup>). Гряды, назначенныя для посадки канусты, осыпают в золою, собранною изъ печи въ чистый четвергъ и въ Свътлую седьмицу, в върятъ, что это предохранитъ капусту отъ червей (тамбов. губ.). Въ Малороссім принято стять огородные овощи тотчасъ послё того, какъ истопится хата, чтобы гряды были также полны, какъ полны въ то время стоящіе въ печи горшки 4). Въ Германіи при посадкѣ капусты хозяйка должна вспрыгнуть на очагъ и произнести: «häupter wie mein kopf, blätter wie mein schürz une dorschen wie mein bein!» (сравни т. I, стр. 34 <sup>5</sup>). Если вылёзеть изъ горшка поставленная въ печь каша, то наблюдаютъ: въ какую сторону она вышла? если къ задней сторонъ печи - это предвъщаетъ сча-

стіе, а если къ устью (къ выходу) — бѣдность и разореніе;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иляюстр. 1846, 171; Геогр. Извѣстія 1850, III, 338; О. З. 1848, т. LVI, 205; Моск. Вѣдом. 1854, 131: тѣхъ, которые несли мертвеца, осыпають пепломъ; Иличь, 314—5: тѣ, которые зарываля усопшаго, доляны умыть своя руки и бросить черезъ себя горячій уголь.—<sup>2</sup>) Сахаров., II. 9; Ворон. Г. В. 1851, 12.—<sup>3</sup>) О. З. 1848, V, смъсь, 152.—<sup>4</sup>) Рус. Бес. 1856, I, 66.—<sup>5</sup>) D. Муth., 1189.

гоже повёрье распространается на хлёбы и святочные куличи, смотря по тому, куда они наклонились верхушками --къ заду или устью печки 1). Въ Славоніи хлѣбныя зерна. назначенныя для ноства. посыпають пепломъ и коопять водою<sup>2</sup>). По пламени очага, по расположению горящихъ на немъ полѣньевъ, по искрамъ, разлетающнися отъ удара кочергой, по золь, дыму и зажженнымъ лучинамъ гадають о будущемъ плодородія и счастів. Въ чисав суевврныхъ приирть, исчесляемыхъ старинными памятняками, были наблюазены сатаующія: «огнь бучить, огнь пицить, искра изъ огна прянетъ... дымъ высоко въ избъ ходитъ» 3). По свидътельству Саксона-граниатика, славянскія женщины, силя у очага, проводили на обумъ по пеца у черты, потомъ сосчитываля вхъ, в есля выходиль четъ --- то ожидали счастія, и наобороть; Антмаръ также упоминаеть о гадании у славанъ по цеплу 1). Въ настоящее время дёвушки носыпають золой башмаки и ставять на ночь подъ кровать, а поутру смотрять: на чьихъ башианахъ больше золы — той и счастье будетъ полнъе 5). Когда уйдетъ изъ стада и заблудится денашняя скотина, то хозяева зовуть ее въ дымовую трубу. я върятъ, что на такой окликъ она непромбнию воротится доной: голосъ, раздающійся изъ трубы, есть какъ-бы призывъ санаго очага .... пенатовъ, оберегающихъ родовое имущество.

Семья была самымъ священнымъ союзомъ у древнъйшихъ цлеменъ; жива подъ однимъ отческимъ кровомъ, она имѣла свое, исключительно ей принадлежащее божество и свою отдѣльную, семейную религію. Божество это было свѣтлое плама, возжигаемое на домашнемъ очагѣ, а религія состояла въ поклоненіи ему, жертвенныхъ приношеніяхъ и постоянныхъ

Digitized by Google

3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Абев., 218; Злански Авдъев., 140—2; Иляюстр. 1846, 333.— <sup>2</sup>) Иличь. 183.— <sup>3</sup>) Іоаниъ, экзархъ болгар., 212; Оп. Румян. Муз. 551—2.— <sup>4</sup>) Макушев., 102—3.— <sup>5</sup>) Терещ., VII, 266.

заботаль, чтобы не погасаль свящевный огонь. Пылаютій очагъ почитался собирателенъ семьи, охранителенъ жилья и приналлежащихъ къ нему владтній, защитникомъ брачныхъ и родственныхъ связей; овъ скриплаетъ супружеския узы, даруеть абтей, покой и счастіе, словомь является представитеденъ всего нравственнаго міра, заключеннаго въ стънахъ дона. У выдъйцевъ женихъ могъ получить невъсту тодько вать рукъ бога Агни, подъ покровомъ котораго она возросла в воспиталась, и не вначе, какъ пріобщивъ себя духовно къ фаннлін, съ которой вступаль въ родство, черезъ рядъ жертвъ ея прародительскому очагу; авляясь въ домъ жениха, невъста тражды была обводния вокругъ очага при произнесения политвенныхъ благословений. Къ Агни возсылались и гимны о дарованія дѣтей: «продля, Агни, на вѣкъ тому пищу, кто молить тебя; да будеть у нась сынь, да будеть наше имя (нашь родъ) далеко-развътвленное!» 1) У грековъ и римлянъ приведенная въ домъ жена и купленный рабъ вступали въ редигію своего нужа в господина, отръщаясь отъ всякой зависамости отъ прежинхъ пенатовъ; пріобрътеннаго раба подводния КЪ ОЧАГУ, ОКРОПЛЯЛИ СВЯТОЮ ВОДОЮ И ДАВАЛИ ВКУСИТЬ ХАТОА и пледовъ: такимъ образомъ онъ становился участникомъ родоваго культа своего господана, что значительно должно было сиягчать суровый институть рабства. Даже по освобождения рабъ продолжалъ оставаться въ подчиненномъ отношения къ своему господану, какъ кліентъ къ патрону, нбо и отпущенный на волю онъ имълъ съ нивъ одни заста. Новорожденнаго младенца коривлица обносила вокругъ домашниго очага, в только чрезъ это онъ посвящался въ сочлены рода в получалъ право на наслъдіе отповскаго вмущества. Гестів

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Точво также Индра почитался богомъ супружеснихъ и семенвыхъ союзовъ, охранителенъ дома, очага, племени-German. Муthen, 129, 131-2.

воручила умирающая Альцеста своихъ малолътныхъ дътей: •о богяня! охраняй монхъ дътей и пошли одному милую жену, а другой честнаго мужа; да не умрутъ они преждевременно. какъ изъ мать, но да живутъ въ счастія и довольствъ подъ отчею кровлем» 1). По древне германскому обычаю, невъсту тряжды обводвая вокругъ пылающаго очага той сенья, куда она выходила замужъ; тоже самое дѣлали и со вновь-принятыми слугами в даже съ народившимися домашнана жавотными: и тъхъ, и другихъ три раза обводили вругомъ очага. Въ ночь на новый годъ, когда обыкновенно гадають о грядущей судьбь, въ Германія дъвицы заглядывають въ печь, надъясь увидъть тамъ образъ своего суженаго \*); новая служавка, поступая въ домъ, прежде всего должна заглянуть въ печной горшокъ <sup>5</sup>). Въ Литвъ невъста въ послъдній день своей девичьей жизни, опдакнизи разлуку съ роднымъ кровомъ, обращалась къ очагу: «о мой инаой святой Огонь! кто будеть теб'в дрова носить, чтобы отца в мать на старости согрѣвать?» и т. дал. Во время этого вричитанья подруги подводили ее къпечкъ и вторили ей заунывными пъснями. Въ день брака, когда невъста приблажалась къ женихову дому, на встръчу ей выбъгалъ дружка, держа въ одной рукъ зажженную головню, а въ другой чашу съ павоиъ; трижды объгалъ кругонъ невъстиной вовозки я громко произносиль: «какъ ты берегла огонь у отца - у матери, такъ береги и въ домѣ мужа!» Какъ скоро невъста вступала въ домъ жениха, ее подводили къ печи и осыпали на счастье и плодородіе зерновымъ хлебомъ; по другинъ извъстіямъ, она трижды должна была обойдти вокругъ зажже внаго на очагъ огня. Это былъ вводъ но-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ф. Куланжъ, 26—27, 30, 67, 162—5.— <sup>2</sup>) Въ Дитев всё желающіе узнать свое будущее с мотрятъ наканунъ новано года въ вечь.—<sup>3</sup>) Die Götterweit, 196.

ваго члена въ среду семън, посвященіе невѣсты въ религію жениха и вручение ея -- защитъ родоваго божества 1). У славанъ при самомъ сватовствъ невъсты считаютъ необходимымъ обращаться къ ея семейному очагу, и такъ сказать-- отъ него получать разръшение на выводъ избранной дъвицы. По болгарскому обычаю, сватъ, вступивъ въ избу невѣсты, прежде всего загребаетъ въ нечи уголья, почему и узнають о цѣли его посѣщенія 2). На Руси сваха, приходя съ брачнымъ предложеніемъ къ родителямъ невъсты, подступаетъ къ печи, в въкакое бы время года это ви случилось --- гръетъ свои руки, чтобы задуманное дёло пошло на ладъ, в затёмъ уже начинаеть самое сватовство <sup>э</sup>); въ курской губ. сватъ берется рукою за печной столбъ. Въ Малороссів, когда идутъ переговоры о сватовствѣ, невѣста садится у печки и кодупаетъ глину, выражая тъмъ свое желаніе выйдти замужъ. Въ черниговской губ. она взлъзаетъ на лечь, а сваты упрашиваютъ ее сойдти внизъ; если она с о устится съпечи, то этинъ выразить свое согласіе на бракъ, т. е. заявитъ свою готовность покинуть семейный очагъ и перейдти въ домъ жениха \*). У сербовъ мододая, по возвращенія отъ вѣнца, обходитъ трижды кругомъ очага, в

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Сл. 1860. V, ст. Костом., 26, 38—39.—<sup>2</sup>) Письмо г. Буслаева во II т. Исторіи Рос. Соловьева, 43.—<sup>3</sup>) Рус. Старина Корвидовича, 303; Москв. 1853, XIII, внутр. изв., 11. Въ вятской губ. сваха поворачиваетъ три раза ступу (означеніи ступы, кикъ ямблемы плодотворящей грозы. сн. т. І. стр. 291), съ приговоромъ: "какъ не упрямится ступа, такъ бы не упрямилась дъвица!- Потомъ идетъ въ домъ невъсты. подступаетъ въ печкъ и гръстъ свои руки, причитывая шопотомъ: "какъ заслонъ печи горияъ, такъ бы горъло у дъвицы (имярскъ) по жениху сердце!-(Русск Инвал. 1848, 64.)—<sup>4</sup>) Черяиг. Г. В. 1×55. 20. Когда дъло сладится, родные невъсты собираются въ назначенный девь въ хату жениха, гдъ угощаютъ ихъ искрошеннымъ на печной заслонкъ саломъ.

кажаый разъ, пріостанавливаясь, береть въ руки зажженлое полёно и потрясаетъ имъ, такъ что сыплются искры: послѣ того свекровь обвязываетъ ее поясомъ, который служить символическимъ знакомъ прикрѣпленія ся къ новому роду 1). Соотвѣтствующій на Руси обычай требуетъ, чтобы новобрачная, вступая въ домъ мужа, бросала поясъ на печь, т. е. ввъряла бы эту эмблему супружескихъ узъ защить очага 2). У чеховъ невѣста и служанка, вступая въ новый доять, должны поклониться его очагу; первая обязана бросить въ огонь три волося изъ своей косы, а послёдняя заглянуть въ дымовую трубу и посыпать свои ноги пепломъ<sup>8</sup>). Заговоры на любовь, по свидттельству народной былины, были провзносямы передъ затопленной печью: «какъ жарко дрова разгораются, такъ разгоралось бы по мнѣ сердце молодецкое!» (1, стр. 455.) Въ тверской губ. на другой день свадьбы тэдятъ по улицамъ ряженые съ помеломъ и цечною заслонкою; а въ курской губ. передъ началомъ сватовства отецъ жениха или избранный имъ сватъ связываетъ кочергу съ помеломъ, чтобы дъло пошло на ладъ и связался предполагаемый союзъ: кочерга-эмблема молніеносной пали цы бога Агни, помело — вихря, раздувающаго грозовое пламя. Отголосокъ древитящаго втрованія, что дъти суть плодъ благодатнаго вліянія Агни, слышится въ сербской эпической формуль, которою выражается мать о своемъ ребенкъ: «моје благо у пепелу расте!»<sup>\*</sup>). О старикахъ, у которыхъ родятся дъти,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо Бусл. но II т Истор Росс., 43.—<sup>2</sup>) Вѣст. Р Г. О. 1853. V, 54. У сјавонцевъ новобрачная должна нойдти въ избу съ хлъбовъ и заглянуть въ дымоную трубу или бросмть въ разведенный на очагъ отонь монету — Иличь, 66. У чувашей молодия, иходя въ домъ мужа, прежде всего полходитъ къ печкъ и дѣлаетъ ей низвій повлонъ—Сбоев., 36.—<sup>3</sup>) Громаннъ, 122, 145. Въ одной чешской пъсвъ (Эрбенъ, 326) молодая проситъ да умолкнетъ музыка передъ прежнимъ ся домомъ, такъ какъ она разлучается съ вилымъ владыкою богомът.—<sup>4</sup>) Срп. н. посл., 182.

бълоруссы отзываются: «и въ старой печи огонь хорошо гориць». Желая остановить нескромныя ръчи въ присутствіи дітей, они замічають разскащику: «печь у хацѣ!» 1). Въ Малороссін о счастливыхъ людяхъ говорятъ: «у печурцѣ родився!»<sup>2</sup>). По меѣнію бѣдорусскихъ крестьянъ, если при самомъ рождении ребенка нечаянно погаснетьогонь — это знакъ, что новорожденный будетъ злодтемъ (разбойникомъ <sup>в</sup>). Въ курской губер. купленную корову хозяйка въ первый день, по приводъ ся на дворъ, кормыть хлёбомъ-солью на печной заслонка \*). Когда втонибудь изъ членовъ семьи отправляется въ дорогу, то при самомъ выходъ его со двора открываютъ въ печи заслонку, а въ избъ двери, для того, чтобы онъ съ успъхомъ совершилъ предпринятую потадку и счастливо воротился домой: теплое втяніе очага какъ-бы слтачетъ за странникомъ и оберегаетъ его въ чужой сторонъ, и родное жилище всегда готово принять его въ растворенныя двери (нижегор. губ.). Изъ собранныхъ нами данныхъ понятно, почему въ глазахъ древняго человѣка потоиство должно было являться благословеніемъ божества, а среда семейная установленною имъ формою общежитія; напротивъ отсутствіе потомства принималось за кару раздраженнаго божества, а своевольный выходъ изъ семьи – за страшный гръхъ. У сегбовъ существуютъ клятвы безплодіемъ: «тако мв се не закаменило дијете у жени, теле у крави, јагње у овци, свако сјеме у баштини!» «тако ин се не ископала три сјемена: л(ь)удско, скотско и земал(ь)ско!»<sup>5</sup>) У насъ въ древности изгойство (выходъ изъ семьи на вольную, бродячую жизнь) почиталось смертельнымъ гръхомъ .

Съ поклонениемъ огню связывается происхождение жер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Р. Г. О. по отдъл. втиографія, І, 216, 399, 426.—<sup>2</sup>) Старосв. Бинд, 213.—<sup>2</sup>) Записки Р. Г. О. по отдъл этнографія, І, 310.—<sup>4</sup>) Этн. Сб. V. 85.—<sup>5</sup>) Срп. н. послов., 305.—<sup>4</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд, І, стат. Калачова, 63.

твенныхъ обрядовъ. на что прямо указываетъ и самое слово жертва (старин. жрътва, пол. żагzуzna) отъ жрѣти грѣть, горѣть<sup>1</sup>); санск. корень ghr — сіять, gharma жаръ — гарь) и жертва<sup>2</sup>). У римлянъ жрецы назывались flamines (отъ flamma — огонь, пламя) и носили на головахъ уборъ, которому придавали видъ пламеми, возжигаемаго ими на алтаряхъ боговъ<sup>3</sup>). Такъ какъ пылающій огонь, охватывая дерево и другія вещества, быстро уничтожаетъ ихъ, водобно жадному, голодному звѣрю, терзающему свою добычу; то отсюда глаголъ «жрѣти» получилъ значеніе поѣдать, какъ это явствуетъ изъ донынѣ-сохранившейся въ употребленіи «ориы жрать. Въ Ипатьевской лѣтописи встрѣчаемъ слѣлующее выраженіе: «и пойдоша (полки противъ враговъ) кличюче, яко пожрети хотяще»<sup>4</sup>). Народныя загадки говорятъ объ огиѣ: «бвлое ѣстъ, черное (т. е. уголь) теряетъ»<sup>5</sup>); «есть

три брата родные: одинъ ѣстъ-не наѣстся (огонь), другой пьетъ-не напьется (земля), третій гуляетъ-не нагуляется (вода)»; «жую-не жую, а јимъ та пожираю: вся жисть моя у тимъ, а з' голоду ушираю»; «звиой жретъ, а лѣтомъ снитъ» (печь «). Согласно съ этимъ, жертва стала обозначаться словомъ покормъ, какъ засвидѣтельствовано пѣснями Краледворской рукописи: «dat' pokrm bohovom», «ni w sumrky iim (богамъ) dawati iésti», хотя въ томъ-же памятникѣ встрѣчаемъ выражение: ра liti obiet <sup>7</sup>). Такие обороты рѣчи, возникавшие изъ поэтически-образныхъ представлений народнаго ума, нечувствительно вели его къ олицетворению священной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ипатьев. явт., 188: "и богомъ своимъ жряше"; Мат. сравя, слов., IV. 254: "къръте богомъ"; жрьць жрецъ. — <sup>2</sup>) Мат. сравн. слов, I, 443. Сиягченіе звукя г въ ж очень обывновенно въ славянскихъ языкахъ: гонть жить, горло жерло, и проч. — <sup>3</sup>) Пропилен, IV, 12. Дит. kuriejis прозваніе Перкуна, солнца и жреца (Изв. Ак. Н., I, 115). – <sup>4</sup>) П. С. Р. Л., II, 118. – <sup>5</sup>) Варіантъ: "чернымъ серетъ". – <sup>6</sup>) Этн. Сб., VI, 87, 92; Номис., 299. — <sup>7</sup>) Ж. М. Н. П. 1840, XII, 130. – 3.

стихіи огня въ видѣ человъка или животнаго. Преданія изображають огонь существомъ вѣчно-голоднымъ в прожораявымъ, съ золотыми зубами в палящими языками, которыми онъ грызетъ в лижетъ свою несчастную жертву; выраженіе: «иламя анжетъ своеми языками» до сихъ поръ остается у насъ общеупотребительнымъ (см. т. l, стр. 728); огонь, по пословицѣ, хуже вора: «тотъ хоть стѣны оставитъ, а пожаръ все пожираетъ»; народная загадка называетъ его разбойникомъ, разорителемъ <sup>1</sup>). Вотъ почему съ одной стороны слова, означающія сильный голодъ в жажду, сближаются съ понятіемъ горбнія (сравни пол. pragnać, pragnienie, prażyć, малорус, прягти, пряжить — жарить; «гладомъ таяти» и «затаяли, т. е. зажгли, свѣчу воску яраго»; слова жадный, жажда, старослав. жадати, можеть быть, сродны съ корнемъ жег: «Бсть и пить хочется, ажно душу выжгло» \*); а съ другой слово «жертва» стало употребляться для обозначенія всего, что попадаетъ подъ гнёть страшнаго насилія (жертва злобы, ненависти). Самое солнце, жаркіе лучи котораго вспаряють влагу и палять землю утомительнымъ зноемъ, въ народныхъ сказкахъ неръдко представляется готовымъ по жрать тёхъ сказочныхъ героевъ (представителей весеннихъ грозовыхъ тучъ), которые являются къ нему съ вопросаме и мольбами. Такъ въ чешской сказкѣ Солнцева мать говоритъ одному страннику: «můj syn je sice dobrá duše; ale když prijde na večer hladový domů, mohlo by se lehko stat, žeby tě upekl a snědl k večeri. Je tu prazdna kad', priklopim ji na tě» <sup>в</sup>). И когда Солнце воротвлось домой, то нервымъ словомъ его было: «я чую человъчье мясо!»<sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Двое стоячяхъ (небо и земля), двое ходичихъ (солнце и ивсицъ). да два разбойника-разорителя (огонь и вода)"—Сахаров., I 103.—<sup>2</sup>) Потебн., 10.—<sup>3</sup>) Переводъ: "Мой сынъ-добрая душа; но какъ прійдеть вечеромъ домой голодный, то легко можеть статься—испечетъ тебя и съвстъ за ужиномъ. Вотъ порожняя кадъ, дай покрою тебя — <sup>4</sup>) Эрбснъ, 4—5.

Въ варіантахъ этой сказки, сохранившихся у другихъ славянъ, Солнцева нать сажаеть гостя подъ мёдное или золотое корыто, чтобъ воротнышееся Солнце не сожгло его <sup>1</sup>). Нѣмецкая сказка распространнетъ подобное воззрание и на изсяцъ: sda kam es (Mädchen) zur Sonne, aber die war zu heiss und fürchterlich, und frass die kleinen Kinder. Eilig lief es weg und lief hin zu dem Mond, aber der war gar zu kalt und auch grausig und bös, und als er das Kind merkte, sprach er: ich rieche, rieche Menschenfleischl»\*) O tymaus, meчезающень при выходъ солнца, явицы выражаются: «die sonne frisst ihn auf». Какъ съ одной стороны содние, закрываемое тучани, представлялось пожираемымъ облачными веляканами; такъ съ другой оно само, подобно демоническому змъю и великананъ, сосотъ дождевую воду. Когда солначные лучи проразывають облака свётлыме полосаме, чехи говорять: «slunce vodn tähne», a нънцы: «die sonne lässt wasser», т. е. по народному возартнію, жаркое содеще точно также вытягиваеть изъ облачныхъ источниковъ дождь, какъ испаряетъ и сушитъ оно земныя воды. Что касается месяца, то здобный характерь ночи и приводимыхъ ею тенныхъ связ. На этихъ основаніяхъ фантавія породнила солице и ивсяць съ повдучние великанами: sonnen-und mondriesen <sup>2</sup>). — Отонь на домашномъ очагѣ можно поддерживать телько приношеніемъену разныхъсгораемыхъматеріаловъ; ПОЖИРАЯ НХЪ, ОНЪ ЖИВОТЪ, НО ТОТЧАСЪ-ЖЕ ПОГАСАОТЪ ( \_\_\_\_ УМИрасть), какъ скоро они превратятся въ пепелъ. Такъ сама себою, простымъ и естественнымъ путемъ, возникла жертва огию. Что у славянъ быля жертвоприношенія очагу — это прямо можно допустить, зная существование ихъ у другихъ народовъ индоевропейской семьи; но сверхъ того иы можемъ указать на свидетельства преданій в старинныхъ обрядовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нар. сл. раз., 112.— <sup>2</sup>) Сказ. Грим., I, стр. 159.— <sup>3</sup>) Sonne, Mond u. Sterne, 136—8; Ганушъ: Ваba a Ded. 62.

У чеховъ въ обычат -- отъ каждой яствы полагать часть въ огонь; пренебрежение этою обязанностью влечеть за собою опасность пострадать отъ огня; когда пекуть хатоы изъ новой ржи, то въ разведенное планя бросають кусокъ теста, дабы не пригорбав ни одинъ хабов 1). Чтобы предохранить доиъ отъ пожага, въ Каринти кормятъ огонь, т. е. бросаютъ въ затопленную печь свиное сало и другія яства<sup>2</sup>). Истрійскіе славяне кормять возженный на Ивановъ день чурбанъ, обсыпая его хлѣбными зернами<sup>3</sup>). При знинемъ поворотв солнца, сербы зажигають въ домашной печн дубовый обрубокъ (баднякъ), а въ разведенное пламя бросаютъ деньги, сыплють хлѣбныя зерна, муку́ и соль, льють вино и масло, и молять о плодородія въ стадахъ и жатвахъ и изобилін въ домв. Ударяя кочергою по горящему полвну, они приговариваютъ: «сколько искръ, столько бы коровъ, коней, козъ, овецъ, свиней, ульевъ, счастья в удачи!» Возженіе бадняка извізстно и въ Черногорін, и у болгаръ, и вездѣ оно сопровождается семейнымъ пиршествомъ; у насъ же уцѣлѣла только обрядовая транеза, совершаемая наканунѣ Рождества (см. неже въ главъ о народн. праздникахъ), по окончанія которой выносять на дворь опорожненные горшки и разбивають ихъ объ землю, чтобы прогнать изъ дом у всякой недостатокъ 4). Сходно съ сейчасъ-указаннымъ сербскимъ причитаніемъ, въ архангельской губ. въ заключение свадебнаго стола, когда будетъ събдена каша, кидаютъ пустой горшокъ въ печь, съ приговоромъ: «сколько черецья, столько молодымъ ребятъ!» \*). Древніе греки и рим-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаннъ, 41, 103.—<sup>2</sup>) Roggenwolf und Roggenhund, 3.—<sup>3</sup>) Терещ., V, 54.— <sup>4</sup>) Ibid., VII, 63—64.— <sup>5</sup>) Арханг. Г. В. 1843, 34. Праздвуч родовымъ пенатамъ, вотяки пекутъ блины; донохозяниъ зажигаетъ восковую свъчу. ставитъ ее въ передній уголъ, беретъ со сковороды блинъ, и испрашивая себъ и всему семейству здоровья, прибыли въ скотинъ, урожая въ хлъбъ, разрываетъ блинъ на части и бросаетъ въ пылающую печь; тоже дълаетъ онъ съ мясомъ

ляне объязли подлъ донажняго очага, и прежде, чъмъ присту-**ПАЛИ КЪ ИЗГОТОВЛЕННЫМЪ НА НЕМЪ АСТВАМЪ, ДОМОВЛАДЫКА ПРИ**восваљ въ жертву очагу первыя части пищи и дълзаљ на него возліяніе, въ честь родовыхъ пенатовъ. Такое соеденение двухъ различныхъ дъйствій — священного и житейского не ужевь шало благогов ты я въ душт язычника, не унижало религи, а напротивъ освящало обычное дъло вседневной жизни (обтдъ) и породило къ нему особенное благочестивое уважение; ибо въ той-же трацезъ, которую приготовлялъ для себя человъкъ, участвовало и самое божество. Никто не сомнавался, что оно дъйствительно БСТЪ и пьетъ; и въ самоиъ двлё, «не видблъ ли каждый, что пламя разростается, какъ-бы насытясь принесенною ему пищею? Такимъ образомъ трапеза дълилась между человъкова и богоиъ; это былъ религіозный обрядъ, чрезъ который они вступали во взаниное общение 1). На Руси столь, за которымъ объдаетъ и ужинаетъ крестьянская семья, стоитъ въ переднемъ углу подъ образами («божницею»); передъ вкуменіемъ пищи поселяне молятся Богу и въ нѣкоторыхъ деревнахъ унываютъ себъ руки чистою водою: этотъ послъдній обычай преимущественно соблюдается между старовтрами \*). За объдъ и ужинъ, по народному убъждению, должно пристуиать благословясь, сидёть тихо и скромно, ногами не болтать, не смбяться, пустошныхъ рбчей не говорить и тбмъ «бъса не тъшить» \*). Приготовлять опару для хлъба и всякія яства должно какъ нъкое священнодъйствіе - съ благоговъніснь и благословясь; гдт стрипають безь соблюденія этихь услевій, тамъ въ объдъ принимаютъ участіе нечистые духи,

в со всёми другими яствами; наконецъ плещетъ въ оговь кумышвою (напитномъ, приготовляенымъ въ празднику), и затёмъ уже садятся за столъ — Совр. 1856, IX, 71. У евреевъ хозяйка прежде, чъмъ посадитъ въ печь хаббы, беретъ небольшой кусокъ тёста и бросаетъ въ оговь — Обряды еврейск., 119.— <sup>1</sup>) Куланжъ, 28. —
 <sup>2</sup>) Въст. Р. Г. О. 1853, У, 14-15.— <sup>3</sup>) Обл. Сл., 19; Записни Авдаев., 128.

распъвая срамныя пъсни и предаваясь буйнымъ пляскамъ; къ благословеннымъ же яствамъ они и приступиться не сибютъ. На этомъ върование создались многія интересныя легенцы 1). Лубочная картина изображаетъ двъ транезы: «транезу благочестивыхъ людей, ядущихъ со благодареніемъ: анголъ госиодень предстоить, благословляеть, а бъсы проговяеть, христовою силою помрачаетъ» и «трапезу неблагодарныхъ людей, празднословцевъ, кощуновъ, скверноглаголющихъ, ядущихъ безъ благословенія; ангелъ господень отврати лице свое отъ нихъ, отънде -- стоя плачетъ, яко внантъ: бѣсы веселящеся съ ними». Гдъ бываетъ свадьба или пиръ, тамъ и нечистые: ПРИДУТЪ И ЗАСЯДУТЪ НА ПОЧКЪ, А КЭКЪ СТАНУТЪ ХОЗЯЕВА ПОДАвать на столт. неблагословенное кушанье, они тотчасъ подхватять то блюдо къ себъ, все наготовленное създять, а виъсто вды накладуть на блюдо всякой погани. Тоже бываеть п съ питьемъ: вино ли, медъ ли подадутъ неблагословясь --нечистые опорожнять посудину, да и нальють туда чего хуже выдумать нельзя <sup>2</sup>).

Предавая жертвы всёпожигающему пламени, древлій человѣкъ вѣровалъ, что творитъ пріятное свониъ стихійнымъ богамъ и что всѣ они охотно принимаютъ участіе въ этихъ приношеніяхъ. Объятая пламенемъ, жертва превращается въ дымъ и пары, возносится къ небу и тамъ свидѣтельствуетъ о набожномъ настроеніи и благоговѣйныхъ чувствахъ смертиаго; боги, творцы и податели всякихъ благъ, каратели зла и неправды, питаются восходящими къ нимъ парами и благо склонно выслушиваютъ людскія мольбы. Потому у всѣхъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Лег., 18, 20. 21: Перм Сборн., II, 177—5.— <sup>2</sup>) Н. Р. Лег., стр. 164 Со столожъ врестьяне соединяютъ ту-же мысль о плодородія, что и съ хлъбомъ, который, по старинному обычаю, долженъ постоянно дежать на немъ: жениха и невъсту обводитъ вокругъ стола для счастья, беременную женщину—для дегкихъ родовъ (нижегор. губ.); "не столи на столъ скатерти вдвое, не то родится дво бники" (Архивъ ист.-юрид. свъд., 1, ст. Кавел., 11)-

леватійныхъ народовъ оговь признавался проводникомъ жерпосредникомъ между людьми и богами, обитвоприношеній тающими на высоконъ небъ; а домашний очагъ былъ первымъ жертвенникомъ, на которомъ чествовались безсмертные владыки. Какинъ бы боганъ не предназначались жертвенныя аства, вибстб съ ними необходимо сотрапезовалъ и Огонь. Въ гиннахъ Ригъ Веды божеству Агни даются названія: в дадыка дома (очага), возничій жертвъ, жрецъ, посолъ и въстникълюдей и другъбоговъ; ибо онъ зоветъбоговъ въ жертвеннымъ яствамъ, приноситъ и предлагаетъ имъ инщу, п твиъ самыиъ приближаетъ ихъ къ человъческому роду, онъ--основатель богослужебнаго обряда и ходатай за людей передъ богами <sup>1</sup>). У персовъ всякое жертвоприношение начиналось прославлениемъ огня 2); у грековъ и римлянъ воззвание къ богинъ очага (Гестів, Вестъ) было началовъ в концовъ всякой молитвы в жертвеннаго обряда; изъ дома фламина и съ адтаря боговъ римляне не могли брать огня для обыкновеннаго употребленія, а тодько для возженія жертвы <sup>3</sup>). Но вы уже объяснили, что Агни вервоначально было особеннымъ прозваниемъ Индры, что въ егев, разводеновь на очагъ, чествовалось назведенное на землю небесное планя грозы, и что повтому въ обстановкъ и характер' поклоненія огню отразнася культь бога-громовника. Именно въ этонъ тождествъ бога огня съ громовержцемъ,

<sup>1</sup>) Orient und Occid., годъ 1, 1, 20; III, 386, 397—8; IV, 576— 8; годъ 2, II, 235.—<sup>2</sup>] Ж. М. Н. П. 1838, т. ХХ, 336.—<sup>8</sup>) Проанзен, IV, ст. Крюкова, 12; Ф. Куланжъ, 31—32: "При вевъхъ жертвопрлиошеніяхъ, даже твхъ, которыя совершалась въ честь Зекса или Аонны. прежде всего призывался всегда очагъ. Въ Олимпік первыя жертва, которую совершала собравшаяся Греція, приносывась очагу, вторая Зевсу. Точно также и въ Ранъ первую моантву всегда обращали къ Веств... Подобнымъ же образовъ мы читаенъ въ гимчахъ Рягъ-Веды: "прежде всвъхъ илдобно призывать Агни. Мы проязнесёмъ его священное имя прежде имени всвъхъ прочихъ безсмертныхъ. О Агни, кто бы на былъ богъ, которому мы покланяемся, совершая жертву, всегда она принадлежитъ тебъ".

тождества, принадлежащемъ древнайщей эпоха аріевъ, кроется объяснение всего существеннаго въ жертвенномъ обрядъ. У германцевь приносимыя жертвы освящалясь молотомъ, какъ эмблемою молніевоснаго орудія Тора; такимъ образомъ влядыка небесныхъ грозъ какъ-бы санъ возжигалъ жертвенвое пламя своими гроповыми стрѣлами. Вѣчно-неугасимый Зничъ древнихъ литовцевъ горълъ на жертвенникъ передъ истукановъ Перкуна, в на Руси, когда св. Владиміръ приказалъ уничтожить идоловъ, именно Перунъ вызвалъ (по свидательству латописи) насибщивый упрекъ въ пожиравіи жертвъ: «иде пидьбляниеъ рано на ръку, зотя горнеци везти въ городъ; оди Перунъ (брошенный въ Диборъ) прилам къ берви (варіантъ: къ берегу къ бервы 1), и отрину и шестовъ: ты, рече, Перунище! досыти еси тлъ в пилъ, а ныябча поплове прочь» <sup>2</sup>). Какъ на высоконъ небъ Индра н Агин разятъ своими палидами тученосныхъ птидъ и облачныя стада коней, быковъ, коровъ, козъ, овецъ, оленей, вепрей, и пожирая ихъ въ грозовоиъ пламени, проливаютъ на зению живую воду дождя; такъ дунали, что и отъ благочестія человъка ожидаютъ она и другія содъйствующія имъ божества (= вътры, раздувающіе планя грозы; весеннее солнце, приводящее съ собой дождевыя облака; земля, упивающаяся дожденъ, и т. дая.) подобныхъ-же приношений Животное, избранное въ даръ боганъ, закадалось острымъ ножемъ ( символомъ разящей моднін), обрызгивалось водою и предавалось сожжению. Первоначально принесение жертвъ немыслимо было безъ огня и воздіянія, ибо и верховный жрець Агни, священнодъйствуя въ грозъ, возжигаетъ моднім и продиваетъ дождь. На гимскихъ монетахъ Веста изображалась съ горящимъ факеловъ въ одной рукт и съ чашею воды

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полься. berma, нэмец. berme—уступъ у городской стэны. — <sup>2</sup>) П. С. Р. Л., III; 207, V, 121.

въ другой. «Запретить кому-нибудь огонь и воду» (aquae et ignis interdictio), одно изъ самыхъ тяжкихъ наказаній во времена пимской республики, означало: объявить осужденное лицо RET SAROHOUS. ANNETS OFO VIACTIS BE RVALTE GOFORE N REE сващеннаго покровительства 1). Отсюда объясняется досельсуществующій въ Германін обычай, въ снач котораго хозяйка каждый вечерь обязана выметать печь и ставить въ ней котедокь чистой воды <sup>3</sup>). Гадицкая послозица утверждаеть, что «огонь истатся, якъ го не шануешъ» »). Спыслъ ся раскрывается изъ следующаго разсказа, сохранивнагося нежду литеннами в жиудью: въ какомъ-то околодкъ жило двое хозяевь. Жена одного состоянно ставила въ печь, въ даръ Огню, горшокъ съ водою, а другая пренебрегала этинъ обычаемъ. Первой изъ нихъ случилось разъ подслушать на двор'в следующий разговоръ двухъ Огней. «Ну, братъ! сказалъ одинъ Огонь, на будущую ночь я истреблю свой очагъ и перенесу свое хозяйство на новое м'Есто, потому что я изсохъ здъсь; нить никогда еще не поставили и капли воды!» --- Какъ зазень! отвізаль другой, только на твоей лечкі стонть взятая у насъ доханка; не сожги ее, ноя хозийка - добрая!» Ночью вспыхнуль у недоброй бабы пожаръ и истребиль все дочиста; осталась на пепелиць только одна лохань нетронутою •). Подобный разсказъ существуетъ и въ Малороссіи, только причина пожара мотявярована иначе. Было двъ сосъдни: одна заметала печь чистою трявицею, а другая гразнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Пропилен. IV, 11. Тоже воззрћије на огонь в воду, какъ на стикия, нелбходними при жертвенномъ обрядъ, встръчаемъ и между дикими племевами ввородцевъ—си. сочин. г-жи Фуксъ о чуваш. и черемисахъ, 20–22, 77, 216; Совр. 1836, II, 186 (о вотякахъ); Сибирск. Въсти. 1822, кн. VIII, 41–42 (о тунгусахъ).—<sup>3</sup>) Вејträge zur D. Myth. Вольев, II, 394.—<sup>3</sup>) Старосв. Банд., 193.— <sup>4</sup>) Семеньск., 116–7; Иляюстр. 1848, № 28.

въннкомъ: по народному же повърью, заметать въ печи чънънибуль грязнымъ – большой гръхъ. Въ полночь сощинсь Огни, ноговорная межау собой. И всябать за триъ у непочтительной хозяйки сгортла хата. Въ старинионъ поучительновъ словъ (по рукописи новогородскато Софійскаго собора), въ числъ другнах суевтрій, осуждается в слъдующий обычай: «и на печь дьюще въ бани» 1). Кроит воды, возліянія, согласно съ различными метафорическими названіями, придаваемыми дожаю, длались и иолоконъ, наслонъ, винонъ, пивоиъ (брагою), недомъ в кровью 2). Кашубы считаютъ необходнимиъ наеснуть въ огонь нарнымъ молокомъ, чтобы оно не исиортнаось °). Баднякъ доселѣ поливается виномъ и паоломъ; обсыпаніе его зерновымъ хлъбомъ стоятъ въ связи съ вноическимъ представленіемъ дождовыхъ калель низцадающими съ небесъ съменами (см. I. 571). Тоже значение интеть и обрядь посыпанія полодой четы вёрнами, чтобы надблить ее силою чадородія (см. гл. XXIX). Въ старину, дри произнессний клятвенныхъ обътовъ, лиди на огонь вино и молиди боговъ: да прольютъ они также кровь нарушителя клатвы! Такъ какъ вздревле въ составъ опьяняющаго напетка входили медъ и ячиенный сокъ, то у народовъ классическихъ жертвенные обряды сопровождалась приношеніемъ толченаго ячиевя, ситшаннаго съ водою и солью, и лецешками, намазанными медомъ. На Руси еще нелавно лошади, приносимой въ даръ водяному, обназывали голову медом ъ. Болгары до сихъ поръ въ честь св. Георгія закалають барашка, съ собяюденіемъ обрядовъ, которые несомнѣнно указываютъ на жертвенное зна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лът. рус. лит., т. IV, 108.—<sup>2</sup>) По свидътельству Страбона, персы, закадая у рънъ. озеръ и источниковъ бълыхъ коней, сожигали ихъ при пъніи священныхъ гимновъ и дълали на землю возліянія древеснымъ масломъ, смъщаннымъ съ молокомъ и медомъ.— <sup>3</sup>) Этн. Сб., V, 75.

ченіе такого закланія; этому барашку мажуть роть медомь. а подъ горлонъ его ставятъ чашку, куда и стекаетъ кровь: не одна капля ся не должна пролнться ваземь. Собранною кровью нажутъ дётямъ добъ, щени и подбородокъ крестообразно; употребляють се также на лаченье домашинать животныхъ и веросямхъ людей отъ ослы, коросты и другихъ сынучихъболёзней. Чехи обрызгиваютъ народъ кровью иттуха, закалаемаго при жатвенномъ и храмовомъ праздникакъ 1). У насъ, для унятія зубной боли, совътуютъ мазать десна кровью чернаго патуха<sup>2</sup>). У литовцевъ и германневъ было принято окроплять жертвенною кровью вста соучастниковъ въ священномъ обрядъ. Кровь эта, въ глазахъ язычныковъ, обладада тою-же очистительною силою, какая приписывалась жавой водт дождя <sup>2</sup>). Издревле кровью приносимыхъ въ жертву животныхъ брызгали на разведенное плаия и вкушали ес. какъ напитокъ, надвляющій высшини луховными даровачіями. Гельмольдъ разсказываеть, что, по закланін жертвы, жрецъ пиль ея кровь, чтобы обрѣсти божественный даръ предвъщаній. Съ тою-же цѣлью древніе германцы пили медъ и пиво, примъщивая къ нимъ жертвенной крови 4). Итакъ крови этой придавалось точно такое-же въщее, одушевляющее значение, какъ н нектару и чудному напитку, созданному изъ крови Квасира. Изъ запрещения новогородскаго епископа Нифонта вкушать кровь птицъ и звърей можно заключать, что подобное обыкновеніе интло итето и нежду русскими славянами: «ртять ванъ всти ияса, а кровь всякаго живота прелей на землю; аще ли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 75.—<sup>2</sup>) Зубная боль останавливается также прикосмовеніемъ пальца, окоченнаго кровью крота.—<sup>3</sup>) По нѣмецкому повѣрью, кровь дитяти и невниной дѣвицы исцѣляетъ отъ коросты — D. Myth., 1125.—<sup>4</sup>) Ibid., 49.

эси ю — противникъ еси Богу» <sup>1</sup>); пряное же свидательство накодниъ въ слова интрополита Иларіона (ХІ стол.), котерый, восхвалая нево-принятую въру, говоритъ: «и уже не жертвеныя крове вку шающе погибаенъ, не Христовы пречистыя крови вкушающе спасаенся» <sup>2</sup>).

Сная печистая, доновы повальныхъ бользной и богния: смерти, по самому характеру связываемыхъ съ ними представленій, казались в'ячно-голодными, жадно-пожирающими: все живое; они постоянно требовали умилостивительныхъ жертвъ. Но, какъ объяснено ниже (сн. гл. XXII), нечистые духи болвзной и сморти въ сознания первобытнаго народа вовсе не были олицетвореніемъ отвлеченныхъ понятій, а напротивъ сливались съ помрачающими небо черными тучами, несущими разрушительныя бури, градъ, стужу, неурожан и повытріе (моровую язву). Подъ вліяність этого возарынія богьгромовникъ обратился въ божество адское, обитающее, вивсте съ толпою подвластныхъ ему духовъ, въ мрачныхъ подземельнах облачных скалъ и вертеповъ. Потому и жертвы, ниъ приносимыя, предавались сожженію; зарываніе въ землю есть сравнительно болте поздняя форма жертвеннаго обряда, возникшая при забвеній настоящаго симсла древнихъ метафорическихъ выраженій, когда адскіе духи, пребывающіе въ темныхъ пещерахъ тучъ, были признаны за дъйствительныхъ жильцовъ подзем наго міра. Подобно тому, жертвы задушеніень въ водѣ (потопленіень) возникли уже тогда, когда «дождящій» Перунъ обособнася въ самостоятельное божество норей и рекъ и когда обожание отъ небесныхъ, дождевыхъ источниковъ перенесено было на земныя воды.

- --- ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Паняти. XII в., 190—1. Въ поучения интрополята Фотія (1416 г.) о невнушения удавленины сказано: "кровь бо витсто души въ бевсловесныхъ нитетъ силу"—Ак. Ист., I, 22.— <sup>2</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, VII, 32.

Какъ домашній, родовой очагъ былъ первымъ жертвенияконъ, такъ домовладыка, глава рода, былъ первынъ жрецонъ. первынъ служителенъ боговъ. Такое явление необходнио условливалось патріархальнымъ бытомъ первобытныхъ племенъ в ихъ религіозными воззреніями, въ силу которыхъ съ планенень, возженномъ на домашнемъ очагъ, соединялось представленіе о богб-охранител'я родственнаго союза в семейнаго счастія. Тв-же лица, поторыя завёдывали очагонъ, разводнан на немъ огонь и приготовдяли пищу, были и совершителями свяпенных обрядовъ; такія хозяйственныя в редигіозныя обязавности ложали на старшихъ въ родъ, пользовавшихся особеннымъ уваженіемъ и подною властію распоряжаться въ доиз 1). Какъ служитель очага, домовладыка носиль у славанъ иня огнищанина; по выражению сербовъ, «без стара пања свротно огваште» \*). Отъ козяйка, по русской народной поговоряв, должно пахнуть дымомъ 3); а, вмъсто названія стар во в, въ нъкоторыхъ деревняхъ выражаются о домохозанав: дымная шапка; дымнича ть означаеть: смотръть житье-бытье жениха или невъсты, тоже самое, что выраженіе: «смотрять печь или шестокъ» въ дом'т родителей невясты \*). Доселт уцтатвше народные обычая живо свидттельствують за то богослужебное значение с таршаго, какое при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кулавикъ, 117-8: "Всвъх ближе въ очагу отецъ; онъ зажигаетъ его и заботится о немъ; онъ его верховный жрецъ. Во всвъх религіозныхъ службахъ онъ исполняетъ высшую обязанность: онъ закалаетъ жертву; его уста произносятъ молитвенную оормулу, которая долина снискать ему и его домашнимъ покровительство боговъ".—<sup>2</sup>/ Безъ стараго пия сирответъ огнище.— Срп. н. посл., 12.— <sup>3</sup>) Рус. въ св. посл., II, 59. У грековъ и римлить мать семейства (materfamilias, ο'ход'єтогод) польвовалась большимъ почетомъ; на ней лежала забота, чтобы очагъ не потухалъ. Греки считали несчастіемъ "имъть очагъ, лишенный супруги"; а у римлянъ жрецъ, овдовъвши, терялъ свой преческій санъ.— Куланиъ, 136.—7.— <sup>4</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 28; Терещ., II, 610.

наллежало ему нъкогда въ средъ рода. Въ Малороссін до сихъ поръ наканунъ Новаго года хозящиъ всполняетъ тотъ-же «законный» обрядъ, какой, по свидътельству Саксона-грамматика, совершаль въ старину жрецъ во время Святовитова праздника: онъ садится за столъ, уставленный всякаго рода печеньями, в послѣ обычнаго замѣчанія домочадцевъ, что его не видно изъ-за приготовленныхъ яствъ, молитъ объ урожав будущаго года: «дай же, Боже, щобъ в на той рокъ не бачили!» (см. гл. XXVIII).) У болгаръ домовладыва напоминаетъ о своемъ древне-жреческомъ характеръ — въ большіе праздники (наприя. въ «бадній вечеръ» — предъ Рождествомъ), когда онъ, окруженный всъми родичами, беретъ кадильницу, кладеть въ нее ладонъ и кадитъ семейнымъ иконамъ <sup>1</sup>); на Юрьевъ день онъ ръжетъ жертвеннаго ягненка. Въ Сербіи кутын старјешина является съ тъмъ-же характеромъ въ своемъ семействъ: «кад се моле Богу, он почиње и свршује» \*). Въ тверской губ. въ день похоронъ хозяннъ дома ставитъ на столъ кипу блиновъ, зажигаетъ свѣчу предъ иконаин, беретъ въ руки кадильницу и молча кадитъ во вст углы, а потовъ покойнику и вствъ присутствующимъ въ изот 2). По указанію колядской пісни, закланіе въ жертву козла совершалось старикомъ; въ другой старинной пъснъ, которую поютъ при «опахиваньи», сказано: «килятъ котлы килучіе, вокругъ котловъ стоятъ старцы старые; поютъ старцы про смерть, про животъ, всему міру сулятъ годы долгіе, а на злую Смерть кладутъ проклятье великое» (см. I, 566-7). До сихъ поръ набольшой въ семьт угощаетъ Морозъ виселенъ и кутьею (см. I, 319), и вообще вст уцтатвше отъ старивы обломки жертвенныхъ и богослужебныхъ обрядовъ главнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каравел., 277; Истор. Росс. Соловьева, I, 49.— <sup>2</sup>) Срп. рјечини, 713.— <sup>5</sup>) Въст. Р. Г. О. 1853, II, 105.

образовъ совершаются стариками и старухами. Изстари родовачальники назывались у славянъ князьями, которые и сосаннаям въ своихъ рукахъ власть правительственною витстъ съ религіозною. Слово «князь», первоначальный сиысль котораго указываетъ на отца, основателя рода (см. гл. XXIX), донынт въ различныхъ славянскихъ нартчіяхъ удерживаетъ значенія господива, правителя, сельскаго старосты и свяшенника: пол. ksiadz, чешск. в лужиц. knez — попъ, священинкъ, predniknez — епископъ, knezstwo (слов. knáz- / stwo) — духовенство, czerno-knezik — чародъй, czernoknezstwo-чародъйство; въ чешскомъ переводъ евангедія Х итка архіерен названы спаеті popsti, а въ евангелін XIV в. kniezáta popowa; согласно съ этимъ, по литовски kunig's- не только вообще господинъ, но и духовный сановникъ, kunigene-попадыя 1); на Руси же священниковъ называютъ батька, батявка<sup>2</sup>) и отецъ (съ прибавлениемъ собственнаго имени, напр. отецъ Иванъ, отецъ Петръ); старослав. попъ, которое встръчается уже въ памятникахъ XI въка, интеть тоже значение: сравни: pater, papa, нъм. phaph. Когда, съ дальнъйшинъ развитиенъ общественнаго быта славянь, отдільные роды стали сливаться въ племенные союзы, а племена группироваться въ одно гражданское общество («народъ»), когда витестт съ ттит расширился и объемъ власти князя, поставленнаго во главъ соединевшихся племенъ,---и въ это сравнительно поздитившее время онъ не утратилъ своего теократическаго характера. Подобно тому, какъ на ряду съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О вліян. христ. на сл. яз., 170; Р. И. Сб., І, 82—89; ІІІ, 150 —1. Ходаковскій указывають на множество урочищь, названія которыхь образовались отъ слова князь, и замичаеть, что они всегда расположены въ извѣстномъ разстояніи отъ городищь, а гдѣ подобныхъ названій не встрѣчается, тамъ находиль онъ имена, образовавшіяся отъ слова полъ.—<sup>2</sup>) Обл. Сл., 8.

родовыми очагами возникаетъ представление о племенномъ и всенаролномъ очагѣ. Пламя котораго чествуется равно всѣни отатаьными семьями и родами; такъ рядомъ съ домовладыками, охранителями семейнаго единства и служителями отеческихъ боговъ въ тёсномъ кругу родичей, великій князь пользуется правами верховнаго жрена, служителя предъ алтаремъ того священнаго огня, который быль видимымь знаменіемь народнаго единства. При совершении общественнаго богослуженія онъ является впереди, какъ пастырь народа. Лътоци. сепъ Несторъ ни разу не упоминаетъ объ особенныхъ жрепахъ, а напротивъ во встхъ случаяхъ, гдъ необходимо должны бы действовать жрецы, если бы существовали они, какъ отатальный классъ, говоритъ о князъ и боярахъ: в. кн. Владиміръ ставить кумиры въ Кіевѣ, воздѣ своихъ теремовъ, а дядя его Добрыня-въ Новгородъ 1). Посят побтды надъ ятвягаин. Владиміръ творилъ потребу кумирамъ съ людьми своими; и сказали старцы и бояре: «мечемъ жребій на отрока и дъвецю, на него-же падеть --- того заръженъ богонъ.» Събоярами и градскими старцами разсуждаетъ этотъ князь о перемёнё отческой вёры и принятіи христіанства; по его вельнію падають идолы и созидаются церкви: «повель кунеры испроврещи, овы остачи, а другія огневи предати. Перуна же повелъ привязати коневи къ хвосту... Повелъ рубити перкви и поставляти по мъстомъ, идтже стояху кумири; и постави церковь святаго Василья на холиб, идъже стояще кумиръ Перунъ и прочін, ндъже творяху потребы князь и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "И нача княжити Володимеръ въ Кіевъ единъ, и постави вумиры на холму виъ двора теремнаго... Володимеръ же посади Добрыну уя своего въ Новъгородъ, и пришедъ Добрына Ноугороду, постави кумира (вар. кумиръ Перуна) надъ ръвою Волховомъ, и жряху ему людье ноугородстія чки богу".

-я юдье» <sup>1</sup>). Итакъ важнёйшіе религіозные вопросы рёлилиаь княземъ вмёстё съ боярами и старцами — общею ихъ думою я приговоромъ. У чеховъ, по свидётельству Краледворокой рукописи, жреческія обязанности лежали на старшихъ въ редѣ— на отнахъ семействъ и военачальникахъ, предводителяхъ илеменной рати. Такъ Честипръ, передъ походомъ на Власлава, самъ приноситъ жертву богамъ; другой вождь Ваймиръ исполняетъ тоже самее, а Забей въ своихъ жалобахъ на враг гевъ, разорившихъ священныя рощи, замѣчаетъ:

> Kamo otčik dáwáše krmie bohóm, Kamo k niem hlasat chodivaše, Posiekachu wše drva I rozhrušichu wše bohy<sup>2</sup>).

По указанію старыхъ саксонскихъ писателей, славянскіе влаяттели за р. Одрою соединяли съ своей свътскою властію и дучовную<sup>3</sup>), точно также, какъ нынѣ удерживаетъ за собою обѣ власти черногорскій владыка. Такое явленіе не есть исключительное, принадлежащее только славянащъ; оно неразлучно съ натріархальнымъ строемъ первобытныхъ человѣческихъ обществъ. Въ зпоху Гомера греческіе цари и полководцы были и жрецами; такъ поэтъ разсказываетъ о жертвоприношенія, совершонномъ въ честь Аенны Несторомъ <sup>4</sup>). У скиеовъ обязанности главныхъ жрецовъ отправляли царь и племенные начальники, в потому на нихъ падала отвѣтственность за всѣ бѣдствія, какія постигали наредъ; тамъ, гдѣ власть переходила въ руки царицы, она совершала и общественное богослуженіе, и при ней состояли дѣвы, обязавныя прислуживать при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л., І. 34—35. 45—46, 50—51.— <sup>2</sup>) Переводъ: гдё отецъ давалъ богамъ яства (пормы), куда ходилъ возглашать къ нимъ — танъ враги порубили всё деревья и разрушили всёхъ боговъ (т. е. идолы)—32. М. Н. П. 1840, XII, 130, 145.— <sup>2</sup>) Р. И. Сб., І, ст. Ходаковск., 84.— <sup>4</sup>) Одис., пъснь III.

жертвенныхъ обрядахъ <sup>1</sup>). Примъръ княгиен Ольги и челское предание о Любушъ доказываютъ, что и въ славянскомъ нір'є въ извістныхъ случаяхъ старійшинство могло нереходить на женщину, а вибств съ нимъ переходили на нее и религіозныя обязанности. Въ этомъ образованія княжеской и царской власти изъ власти древняго патріарха, представителя родственнаго союза и праредительскаго культа, кроется объяснение, почему съ древнъйшихъ временъ съ саномъ верховнаго правителя соединялась идея таинственнаго освящения. Происхождение царственной автократии терялось въ физіоло-ГИЧЕСКИХЪ ОСНОВАХЪ, ПОЛОЖЕННЫХЪ САМОЮ ПРИРОДОЮ, И ДЛЯ племенъ, нравственныя убъжденія которыхъ воспятаны быля на живоиъ, всепроникающемъ чувствъ крови, она являлась установленіенъ самаго божества. Какъ лица, священнолъйствующія предъ алтарями пенатовъ и потому состоящія въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ міромъ боговъ, старцыродоначальники и вел. князь повъдали ихъ непреложную волю и установляли на землѣ правду; въ силу этого, самый судъ получилъ религіозное значеніе в совершался предъ священнымъ пламенемъ, обличающимъ кривду (см. ниже о «божьихъ судахъ»). Понятія суда, управы и домашняго хозяйсвта, стряпни у очага поставлены въ языкъ въ близкую связь: рядъ --общественное устройство, судъ, законодательный уставъ («Рядъ права земскаго»-сборникъ старинныхъ чешскихъ законовъ; урядить землю, рядная запись, раз-рядъ-правительственное мъсто, тавтологическая формула: судить рядить, на-рядъ въ извъстномъ выражени лътописи: «земля наша велика и обильна, а наряда въ ней нътъ, да поидъте княжить и володъти нами»); об-рядъ--введенный закономъ или обычаемъ порядокъ, витшияя обстановка какого ли-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дът. рус. ант., вн. I, 139.

бо дъйствія, церемонія; обряды — всякое занятіе по кухит, стряпня, обрядиха — хозяйка, стряпуха, обрядня — порядекъ въ донашнемъ обиходъ, обрядиться — приготовить кушанье, обрядить корову — снять съ нея кожу и вынуть нутренности <sup>1</sup>); стряпчій, стряпческія дъла и стрянать — готовить яства, стряп уха — кухарка. Почти у всъхъ азыческихъ племенъ жрецы были и судьями и распорядителями общественныхъ дълъ. У насъ существуетъ примъта, связывающая съ стихіей огня представленіе о власти и прелиуществѣ: во время вънчанія совътуютъ невѣстѣ держать свою свѣчу вы ше жениховой, чтобы впослѣдствія «имѣть надъ мужемъ большину» (тверск. губ. <sup>\*</sup>).

Вийстё съ тёмъ, какъ общенное устройство болёе и болёе брало перевёсъ надъ разрозненностію родовъ, вийстё съ утвержденіемъ велико-княжескаго управленія на болёе широкихъ основаніяхъ, необходимо начинаетъ развиваться и публичный гарактеръ богослуженія, религіозныхъ игрищъ и празднествъ. На игрища и празднества роды сходятся «межи селы» и совершаютъ ихъ сообща; избранныя для этого мъста—прибрежья рикъ и озеръ, лёса и горы мало по малу получаютъ въ глаакъ окрестнаго населенія особенную святость: здёсь воздвигаются жертвенники (требища) для сожженія приносимыхъ вародомъ жертвъ; здёсь же, для общаго поклоненія, поставляются и кумиры боговъ. Идолы и жертвенники созидаются такие и въ иёстахъ главныхъ поселеній, огражденныхъ крёпкиии стёнами отъ набёговъ непріятеля (въ «городахъ»), гдё живутъ властители-князья и куда сходятся на вёчевыя сходки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 135.— <sup>3</sup>) Въ народныхъ сказкахъ (Н. Р. Св., Ү, 53; Үі, 61 и стр. 300; Рыбник., II, 274; Эрленвейнъ, 93) избраніе воваго цари происходитъ такимъ образомъ: по рашенію думныхъ людей, всикой долженъ войдти въ церковь, со свъчею въ рукахъ; у кого свъча загорится сама собою — тотъ и царь.

старъйшины отъ всъхъ подвластныхъ имъ родовъ. Виослъдствія эти святилища начинають облосить оградами и завешивать покровани, чтобы защитить ихъ отъ разрушательнасо вліянія непогоды в святотатственныхъ покушеній, в такияъ образонъ возникають языческие храны. Въ это время дъдается необходинымъ, чтобы изъ общей нассы народа выделидись иочетныя, встви уважаемыя лица, которымъ ножно-бъ было ввёрить вадзоръ за чистотою святилищъ и охраненіе куни--ровъ и ихъ достояния; чувствуется нужда въ людяхъ, которые бы исключительно посвятили себя двау религии. Къ тому-же ведетъ и осложнение миснческихъ сказаний и образование целой системы различныхъ обрядовъ. Прежде, въ отдаленную старину, сказанія о богахъ были общелостучны, и салый языкъ -вноп отвяныхъ возношеній болёе или менте аля всякато пенятенъ. Но когда божества изъ стихійныхъ явленій природы облекаются въ животненныя и человъческія формы, получають субъективныя страсти в побуждения, тогда естественно - в тъ выражения, которыя понятны въ приложения къ престоку явлению природы, дилаются загадочными въ отножения къ его олицетворению; каждая метафора, керенной симслъ которой затерянъ, служитъ зерномъ, изъ котораго выростаютъ желческое сказаніе иля обрядъ; возникаеть множество трудне-согласниыхъ между собою представленій, басней, пов'єрій, примёть и чарь, составляющихь сущность языческого вёроученія. Сберечь это богатое наследіе предковъ въ теченія додгихъ лать сила семейнаго преданія оказывается недостаточною. Знать разнообразные мноы, помнить заклятія и сложную обстановку обрядовъ, употребляемыхъ при религіозныхъ очищеніяхъ, врачеваніяхъ, жертвахъ, гаданіяхъ и судебномъ разбирательствё, понимать указанія прим'ять и симсль загадокъ ногуть уже не вст, а только избранные, отдавшиеся священному в татнію. Мало по малу начинають выдвигаться изъ на-

- ----

вола дюди, одвренные большими способностями: умомъ, бойних словонь, поэтических одушевленіень, и потому пользующівся нежду своини соотечественниками значительнымъ вліяніенъ. Дъйствуя подъ религіознымъ увлеченіемъ, они становятся народными учителями, глашатаями воль боговъ и прорицателями будущаго: имъ извъстны древнія преданія, они въ силахъ разгадать и объяснить небесныя знаменія, тавиственныя примъты и сновидънія, они знаютъ цълебныя свойства травъ и другихъ снадобій, въ памяти ихъ хранится обильный занасъ заговоровъ и заклятій, чародъйною силою которыхъ ножно управлять божественными стихіями и обращать ихъ на добро и зло. Это — волхвы, кудесники, колдуны и колдуныи, чаводън и чаровенцы, дюди въщіе; къ нимъ, въ случав нужды, прибъгали за совътомъ и помощью, и они совершали жертвенные в очистительные обряды, читали заклятія, гадали, лъчели и давали продсказания <sup>1</sup>). Въ древлеславянскомъ языкъ извъстно и слово ж рецъ; въ Іоакимовской лътописи находимъ даже указание, которое повидимому противоръчитъ общепринятому инвнію, что у русскихъ славянъ жреческія обязанности несли князья и родоначальники: «вышній же надъжрецы славанъ Богомилъ, сладкоръчія ради нареченъ Содовей, вельин претя люду покоритися» (принять христіанство <sup>2</sup>). Дунаемъ, что противоръчіе это легко можетъ быть устранено: жрецъ затсь тоже, что волхвъ, кудесникъ, и вліяніе Богоинла на народъ и его враждебное отношение къ христіанству

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По всему въроятію, въщіе мужи выходяли наъ среды тахъже старъйшинъ, которые заправляли родовымъ культомъ. Народное повърье принисываеть колдовство превмущественно старикамъ и старухамъ; существуетъ даше убъжденіе, что тайная наука волнебства хранится постоянно въ нъкоторыхъ семействахъ, передавясь насяъдственно изъ рода въ родъ-отъ отца къ сыну (Верещагина: Очерки архангел. губ., 187; D. Муth., 1060 — <sup>2</sup>) Истор. Росс. Татищева, I, 39.

соведшенно сходны съ вдіяніемъ и дъйствіями водхвовъ ХІ стояттия. Допустить у восточныхъ славянъ существование особаго класса жрецовъ не позволяютъ всё достовърныя извъстія о изъ бытъ. Жрецъ, водхвъ, кудесникъ суть слова синонимическія (см. гл. XXVI); взъ няхъ названіе «жреца» быдо избрано, при переводъ ветхаго завъта на сдавянскій языкъ, аля обозваченія языческихъ священнослужителей, такъ какъ оно яснье другахъ указывало на сожженое жертвенныхъ праношеній. Именно это и усвопло за нимъ тотъ смыслъ, какой придается ему въ современной ризчи. Впроченъ и слово •волхвъ» употребляется иногда въ старинныхъ памятникахъ съ тъпъ-же значеніемъ; такъ въ одномъ поучительномъ словъ читаемъ: «волхвовъ, дъти моя, удаляйтесь! Боленъ быль царь Охозія... послаль къ ндолу Ваалу и къ жрецомъ его спросити: буду ли живъ или умру? Посланные шли спросить во лавовъ...»1). Въхорутанскоиъ же наръчи понятие жречества соединяется съ словомъ «колдунъ» (калдованцъ - см. гл. XXVI). Толпы кудесниковъ, чародъевъ, волхвовъ встръчаемъ у всъхъ грубыхъ, неразвитыхъ племенъ, н вездъ они являются, какъ избранники, посвятившие себя тайнаиъ религіи и служенію боговъ \*). Нать сомнанія, что, при большей окралости публичнаго богослуженія у восточныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Москв. 1851, VI, 129—130.— <sup>3</sup>) См. Лют. рус. лит., кн. I, 131—о скновахъ; Сбоева, 50—51—о оминискихъ племенахъ. Новгородскій архіепископъ Макарій писалъ о язычникахъ водской пятины: "и проста человъка у себя держаху и почитаху, яко священнина, его-же наряцаху арбуемъ (колдуномъ): сей вся примошая совершенія (приношенія совершая) по своей прелести, и дътемъ имена марицая"— Ш. С. Р. Л., V, 73. Отецъ Іовкиноъ начало шаманства относитъ къ тому времени, когда еще не знали ни храмовъ, ни особаго класса жрецовъ. Служеніе шамановъ состоитъ въ принесский жертвъ, возглашенія молитвъ и врачеванія. Въ Китаъ памавы уже составляютъ жреческое сословіе (О. З. 1839, XI, 73-81).

славянъ, нѣкоторые изъ вліятельныхъ волхвовъ моган бы усвоить себѣ исключительное жреческое значеніе и образовать отдѣльный іерархическій классъ; но такой процессъ не успѣлъ завершиться, какъ было водворено христіанство. Воебще слѣдуетъ замѣтить, что конечное развитіе на Руси язычества, по отношенію къ культу, представляется въ тѣхъ исустановившихся формахъ, которыя прямо свидѣтельствуютъ о его переходновъ состоянія изъ религіи отдѣльныхъ родовъ в племенъ въ релягію общинную, всенародную.

Отъ домашняго очага, у котораго священнодъйствовалъ иредставитель рода, и вся изба получила въ глазахъ язычника редигіозное значеніе. Какъ кровъ, свидътельствующій о быть предковъ, какъ мъстопребывание родоваго пената, изба должна была пользоваться благоговъйнымъ уваженіемъ отъ встхъ родичей. Большій или меньшій почетъ, воздаваемый различнымъ ся частямъ, условливатся болѣе или менѣе близкою связью ихъ съ очагомъ; саный же очагъ, на которонъ пылаль огонь, охраняющій пёдость в счастіе родственнаго союза, былъ главною святынею. Поэтому изба для славянина была не только ломомъ въ обяходномъ смыслѣ этого слова (жилищемъ, пристанищемъ), но и храмомъ, въ которомъ обытало світлое, дружелюбное божество и совершались ежедневныя жертвоприношенія и мольбы 1). Кромѣ постояннаго ирисутствія Агни, она освящалась и таинственнымъ низхожденіемъ въ нее другихъ боговъ. Такъ какъ жертвы не пначе далаются достояніемъ боговъ, какъ только при посредствъ возженнаго пламени; то съ очагомъ соединилось представленіе пиршественнаго стода, за которымъ сходятся трапезовать безспертные владыки. Призываемые своими покловниками,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Храмъ и хоромы, хранина (домъ, жиле) — слова буявально-тождественныя.

они оставляють небо и невримо являются у дожашняго очага вкушать отъ жертвенныхъ яствъ, и въ воздаяніе за то благосклонно выслушивають просьбы молящихся, надъляють ихъ щедрыми дарами и помогають имъ въ несчастіяхъ. Въ народныхъ заговорахъ донынъ повторяются такіе призывы, обращенные къ небеснымъ свътиламъ: «Мъсяцъ ты красный! сойди въ мою клъть; Солнышко ты привольное! взойди на мой дво ръ» или: «сойди ты, Мъсяцъ, сними мою скорбь, унеси ее подъ облака» <sup>1</sup>).

Поклоненіемъ очагу легко объясняется и славянское гостепрівиство. Всякой странникъ, иноплеменникъ, входя подъ вровъ навъстнаго дома, вступалъ подъ защиту его пенатовъ; садясь подл'в очага, отдаваясь подъ охрану разведеннаго на ненъ огня, онъ тънъ санынъ дъладся какъ бы членонъ сенейства, - подобно тому, какъ невъста, приводнияя въ доиъ жениха, только тогда сопричислядась къ его родственному союзу, когда трижды обходила вокругъ затопленной печи (см. стр. 34-36). «Кто сидълъ на печи, говоритъ русской простолюдинъ, тотъ уже не гость, а свой». <sup>2</sup>) Не принять странни. ка, обидъть гостя значило: нарушить уважение къ святынъ очага и къ кровнымъ, семейнымъ связямъ -- грътъ самый ужасный по понятіямъ патріархально-воспитаннаго человъка. Отъ того гостепріниство вовсе не составляетъ исключительной принадлежности славянъ, а есть черта, общая встиъ первобытнымъ народамъ. Теперь путешественники удивляются гостепріниству дикарей стверной Америки и кавказскихъ горцеаъ, продолжающихъ жить въ родовомъ бытъ, какъ прежде хвалили за то скиеовъ \*). На Кавказъ еще недав но гостю передавались права старшаго въ семь 5; за обиду, нанесенную ему, угро-

Digitized by Google

- --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 22, 24.— <sup>2</sup>) Послов. Даля, 866.— <sup>3</sup>) Лэт. рус. лет., кн. l, 130.

жым месть цилаго аула и самые родичи съ презриненть отступались отъ виновника такого нечестиваго дила <sup>1</sup>). По грене-римскому обычаю чужеземецъ, являясь просителенть, садился на непли доманняго очага, и чрезъ это пріобриталь право на защиту и помощь домохозявна. Нарушнить долгъ гостепріинства признавалось за оскорбленіе Зевса; по свидительству Одиссев,

Мстить за пришельцевъ отверженныхъ строго небесный Кроніонъ, Богъ-гостелюбецъ, священного странника вождь и заступникъ<sup>2</sup>).

Не одинъ народъ, говоритъ Тацитъ, не бываетъ такъ внимателенъ въ гостямъ, какъ германцы; отказать кому-либо отъ своего дома считается безчестіемъ; каждый угощаетъ принельца, смотря по своему состоянію, а въ случат недостатка ведеть его въ состаний домъ, гдъ ихъ обонхъ принимаютъ съ радушіемъ, не различая знаконаго отъ незнаконаго; пожелаетъ ля гость получить что-нибудь въподарокъ, просьба его не можетъ быть не исполнена. Юлій Цезарь замітчаеть о галлахь, что они считають беззаконіемь оскорбить гостя; особа его священна, ему всадъ доступъ, н все, что только припасено въ домъ, отдается на его угощение. Тъже обычан соблюдались и славянами; у нихъ, по слованъ Гельнольда, позволительно было даже украсть ---АЛЯ ТОГО, ЧТОбы достойно уподчивать .rocts; напротных обида, причиненная гостю, влекла за собою общественную месть: сожжение дона \*). На Руси, во иногихъ отдаленныхъ отъ торговыхъ путей деревняхъ, принимаютъ странниковъ съ благо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Москв. 1855, XXIII—IV, 45.—<sup>2</sup>) Пропилен, II (изд. 3), 55; Одис., VII, 146—153; IX, 264—271; XXII, 334—6.—<sup>3</sup>) Ч. О. И. и Д. 1847, I, стат. Суровецкаго, 66—67; Учен. зап. москов. универс. 1833, II, 258—9; Иличь, 91—92: у лужиченъ всегда накрытъ столъ для странинковъ.

говъйнымъ уважениемъ; нбо, по народному повърью, Богъ посылаеть за это урожай; брать съ пробежнать и путниковъ деньги за объдъ пли ужинъ признается тамъ за грвиъ: кто поступаетъ вопреки этому мнёнію, у того не будетъ спорыныя въ донъ <sup>1</sup>). Доселъ почетныхъ и дорогихъ гостей встричають съ хлібомъ-солью, и въ народі существуетъ убъждение, что странникъ, вкусивший нашего хлъба-соля, уже не можетъ питать къ намъ непріязненныхъ чувствъ. становится какъ-бы родственнымъ намъ человъкомъ: «хлъбъсоль не бранится», «хлёбъ-соль не попустить на зло!» Вврять, что витсть съ странникомъ является самъ Господь ислюдское милосердіе <sup>2</sup>). Бѣлоруссы говорять: пытывать «госьць у домъ, Богъ у домъ» <sup>8</sup>); «не гонице Бога въ лъсъ, коли въ хату влъзъ» 4), т. е. не прогоняй гостя. Последняя поговорка употребляется и тогда, когда хотятъ укорить зажиточнаго хозянна, который жалуется на свою мнимую бъдность. Богъ домашняго очага, всещедрый податель насущнаго хатба и всякаго богатства, приводить подъ свой гостепріниный кровъ странныхъ и убогихъ, и на ихъ долю ниспосылаеть домохозянну избытокъ плодовъземныхъ; вънткоторыхъ итстностяхъ Германіи существуетъ обычай оставлять, во время жатвы, часть хлёба на корню въ пользу бёдныхъ. Непринятие странника, отказъ въ гостепринствъ точне также оскорбляетъ божество, какъ и напрасная жалоба на бъдность при дъйствительномъ изобилів; за такую скупость в недовольство дарованными благами оно наказуеть неурожаями и отнятіемъ спорыныя. Вотъ почему в о гостяхъ, в о будущемъ плодородія гадають передь затопленной печью: если сыплются изъпечи

----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Успенскаго: Опыть о рус. древност., І, 45; Рус. въ св. пося., II, 93-94.— <sup>2</sup>) Статистич. опис. саратов. губ., 67.— <sup>2</sup>) Приб. къ Изв. Ак. Н., II, 178.— <sup>4</sup>) Ibid., I., 56; Посяов. Даяя, 737: "не гони Бога въ явсъ, коян въ избу вязвъ".

всяры и горячіе уголья --- это върный знакъ хорошаго урежая и прибытія гостей; въ архангельской губ. по числу и вслячних выпаванихъ угольевъ двлаютъ заключения о числъ и значительности саныхъ гостей; упадетъ ли годовня на шестокъ, погасятъ ли ненарокомъ лучнеу или свъчку --- будетъ нечаянный гость 1). Чехи, зужичане и нънцы также знаютъ эти приміты <sup>2</sup>). Малоруссы ожидають гостя, если «искра в' нечн до покутя спахнула» <sup>2</sup>), — такъ какъ покутъ есть иненео то почетное ивсто, куда усаживають гостя. У черногор. цевъ — тоже обыкновение сажать гостя въ передний угодъ нодъ образа, передъ которыни зажигаютъ свъчку: жена ная невъстка хозянна умываетъ ему ноги, и всъ вообще стараются ему прислуживать. Гостепріямство почитается въ Черногорія такъ свято, что если бы кто пришелъ въ донъ своего заклятаго врага (явись онъ даже къ отцу убитаго имъ юнака) - и тогда остается въ немъ совершенно безопасенъ 4). Подобно тому, у кавказскихъ племенъ убійца, случайно-зашеяшій подъ кровъ обиженнаго имъ рода, принимается съ обычныть почетомъ, не смотря на то, что долгъ требуетъ кровавой нести; но когда онъ оставитъ сакаю -- вдали отъея гостепріниныхъ стъвъ его настигаетъ пудя местника. Подъ вліянемъ этихъ воззръний храны и жертвенники, устроенные на-

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Запяски Авдеев., 140—2; Архивъ ист.-юрид. свъд., І, ст. Кавел., 9—10; Этв. Сб., II, 57; Иляюстр. 1846, 333. Если упадетъ полъно изъ охапки дровъ, взятой для топлива, если распадутся сложенвыя въ печи дрова—будутъ гости (чужеродцы). Отъ гостей ожидаютъ новостей, слуховъ; этвиъ объясняются примъты: если отъ свъчи отсвакиваютъ искры, то скоро получатся въстя; если свъча нагоръда, то въсти будутъ съ той стороны, куда наклонился нагаръ – Пузин., 159.— <sup>2</sup>) Громаниъ, 42; Volkslieder der Wenden, II, 261; D. Муth., 1090; см. также Совр. 1854, XI, смъсь, 3.— <sup>4</sup>) Ноинс., 230.— <sup>4</sup>) Путеш. въ Черногорію А. Пойова, 13; Зап. морсивго общера, Броневск., I, 189—191, 277.

ціональнымъ богамъ, сдёлались охравными иёстами, куда удаляднеь преступники, чтобы быть неприкосновенными для родовой и государственной мести. Въ среднія вёка такими у бёжищами признаны были христіанскія церкви.

Итакъ всякой нераздъльный, живущій подъ одною коовлею водъ имълъ своего бога-покровителя, своего пената. Священный оговь очага быль провидениемъ известной общины и не инталь ничего общаго съ огненъ состаней семьи. Каждый очагъ покровительствовалъ своимъ и отвергалъ чужихъ; dii gentiles. Seol усуболог не пренемале молитвъ отъ чужеролцевъ 1). Это подтверждается в русскими народными пословицами: «гдъ жить, тъмъбогамъ и молиться», «чужахъбоговъ шукае, а своихъ дова и а е», «на що ты другаго бога взываешь, коли свого маеть». При водворенів христіанства двоевѣрный народъ сочеталъ свои старинныя представленія съ семейными образами, которые принято межпростонародьемъ называть богами и божниьками. ДY Поселяне наши втратъ, что у всякаго семьянина есть свой божичъ, свой святой, особенно ему покровительствующій »); у сербовъ каждый родъ избираетъ себъ патрона изъ святыхъ угодныковъ: икона его закладывается въ фундаментъ дома, и день, посвященный его памяти, (свечар) празднуется какъ-бы имянины самаго дома 3). Тотъ святой, во

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Куланжъ, 42, 132, 145: "подъ господствомъ религіи очага, чедовъкъне молился своему божеству о прочихъ людихъ; онъ призывалъ его только для себя и своихъ. Еще во времена Плутарха говорили вгоисту: ты служишь своему очагу – ест(д Фбекс. Это значило: ты чуждаешься своихъ согражданъ, живешь только для себя." – <sup>3</sup>) Рус. въ св. послов., I, 161; II, 29; IV, 17; Ж. М. Н. П. 1842, XXXIII, 109; Номис., 93. Въ орловской и псковской губ. выражаются объ иконахъ, приносимыхъ изъ церкви на домъ: "боги ходятъ" – Ч. О. И. "и Д. 1865, II, 23. – <sup>3</sup>) Срп. рјечник, 306; Иличь, 31, 77.

имя котораго выстроена сельская церковь, признается на Руси патрономъ цёлаго селенія; храмовой праздникъ обыкновенно чествуется общиннымъ пиршествомъ, а передъ иконою святаго покровителя возжигается большая свѣча, покупаемая на мірскую складчину (см. гл. ХХVIII).

Въ снлу того-же закона, по которому всѣ стихійные боги облеклись въ человъческія формы, огонь, хранимый на домашнемъ очагѣ, былъ олицетворенъ въ пластическомъ образѣ дтачшки домоваго. Это доказывается донынт-уптатвшиин обрядами и преданіями. При переходѣ на новоселье хозяйка топитъ печь въ старомъ домъ; какъ только прогорятъ дрова, она выгребаеть весь жаръ въ чистый горшокъ и со словани: «инлости просниъ, цтаушка, на новое жилье!» переносить горячие уголья въ новую избу, гдѣ и высыпаеть ихъ въ печурку (см. янже). Въ этомъ обрядъ видниъ мы прямое указаніе, что первоначально подъ «домовымъ» разумѣлся саный огонь, разводнный на очагъ. На тоже значение доноваго указываеть в другой обрядь, совершаемый ежегодно въ генваръ-мъсяцъ: 28 числа, послъ ужина, оставляютъ для домоваго на загнеткъ горшокъ каши, который обпладывается вокругъ горячвии угольями <sup>1</sup>). Прежде, безъ сомнѣнія, клали зёрна (кашу) прямо на огонь. Въ Польшѣ домовой называется выгорище (отъ горѣть, выгорать; сравни: огнище), а у бълоруссовъ-падпечка: «кабъ тобъ падпечка!» — чтобъ тебъ домовой привидълся! \*) Въ великорусскихъ областяхъ думаютъ, что домовой живетъ за ван подъ печкою, и кладутъ туда для него маленькіе хатьбан <sup>2</sup>). У некоторыхъ хозяевъ въ обычае ставить за ужиномъ особый приборъ домовому и откладывать для него небольшую

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 8.— <sup>2</sup>) Приб. къ Изв. Ак. Н., II, 181.— <sup>3</sup>) Записии Авдбев., 144—5. 5<sup>\*</sup>

долю отъ всякаго кушанья: когда всѣ уснутъ, онъ приходитъ и ужинаеть; если позабудуть это саблать -- домовой гнъвается и опрокнаываетъ ночью столы и лавки (харьковск. губ.). По разсказанъ поляковъ, домовой, не желая покидать дома, въ которомъ первоначально поселился, остается на его пецелишъ лаже и въ томъ случаъ, когда сгоритъ все строеніе, и продолжаеть проживать въ обгорълой печи. Въ Польшъ употребительна поговорка: «w starym pie cu djabel pali», авъ Галицін: «н въ старій печи дъдько топить» '). Согласно съ этимъ, русская пословица утверждаетъ: «въ пустой хоромина либо сычъ, либо сова, либо самъ сатана». т. е. домовой, причисленный въ христіанскую эпоху къ толит нечистыхъ духовъ. Название дъдько равно прилагается и къ домовому, и къ чорту <sup>2</sup>). Слѣдующія поговорки указывають на связь домоваго съ очагомъ и на смѣшеніе его съ дьяволомъ: «Богу — свъчку, чорту — ожогъ», «ни Богу свъчка, ни чорту ожогъ» (кочерга, головешка), «нечъмъ чорту играть, такъ угольемъ» <sup>2</sup>). У галичанъ существуетъ разсказъ о «чорти у печи»: была хата, въ которой накто не хотблъ жить; у всякаго, кто только селился въ ней, умярали дёти, и потому стояла она пустою. Выискался бъднякъ, пришелъ въ хату и сказаяъ: «добры день тому, хто је въ сему дому!»-Чого тоби треба? отозвался дидько.-Я убогой: нътъ у меня ни двора, ни крова, жаловался пришлецъ.--Живи здъсь, сказалъ дидько; только скажи своей жинкъ, чтоб ы каждую недѣлю вымазывала печьзаново, да при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., кн. II, ст. Бусл., 26, 169; Старосв. Банд, 168; Zarysy domove, III, 190.—<sup>2</sup>) Обл. Сл., 47.—<sup>3</sup>) Приб. иъ Изв. Ак. Н., I, 60; Послов. и притчи Скегирева, 296; Собрание 4291 др. рус. послов., 136. У чеховъ есть поговорка: • dábel strewjce na o ź eh powesil»—Архивъ ист.-юрид. свъд.. II, ст. Бусл., 7.

сиатривай за дътьии, чтобы не дазиди на печку. Поселидся бтанякъ въ той хатъ и зажилъ въ ней спокойно со всею семьею; однажды вечеромъ, когда жаловался онъ на свою нищету, дидько досталъ изъ печки и подарилъ ему цѣлый котель денегь 1). На Руси върять, что отъ домоваго можно получить неразитный серебреный рубль<sup>3</sup>). Всть еще другой разсказъ, извъстный въ Галиціи и Польшъ, о слуге-невиднике, который, нанявшись къ одному хозявну, поселился въ печи и назывался Iskrzycki (Искрицкій); онъ усерано исполняль вст домашнія работы и зорко снототь за хозяйствомъ 3). Наконецъ близкое отношение доноваго къ очагу подтверждается повърьемъ, что онъ не боится морозовъ и чаще всего принимаетъ на себя видъ трубочиста 4). Кроит избы, домовой поселяется и въ банать, овенахъ и на винокурняхъ, словомъ-вездѣ, гдѣ устроена печь; поэтому ему придаются названія баннаго (банника), подовинника или гуменника (отъ гумно). Банникъ живетъ за печкою или подъ полкомъ, откуда часто раздается его свистъ, хохотъ и вой. Крестьяне не остаются въ банъ слишкомъ поздно, потому что банникъ не любитъ тахъ, кто нарится по ночанъ, и душитъ такихъ смѣльчаковъ, особенно если они творять омовение безь молитвы; точно также ръдкій согласится переночевать въ овинъ, боясь быть задавленнымъ во время сна. Въ смоленской губ., всходя на полокъ периться, приговариваютъ: «хрещеный на полокъ, не-

<sup>4</sup>) Изъ матеріадовъ, собран. редалціей журнала "Основа".—<sup>2</sup>) Вороя. Бесъда, 191 нужно: въ чистый четвергъ налять миску борща съ кашею, взять хлёбъ и все это отнестя на чердавъ; если домовой воспользуется предложеннымъ ему угощеніемъ, то въ ущаяту оставитъ веразмънный рубль.—<sup>3</sup>) Семенься., 148—9; Zatysy domove, III, 189; Пов. и пред., 136.—<sup>4</sup>) Иллюстр. 1845, 76-78. хрещеный съ полка!» а выходя изъ бани, оставляютъ ведро воды и втивкъ для домоваго, чтобы и онъ могъ омыться и выпариться. О гуменникъ разсказывають, что овъ дружному съ нимъ мужику доставляетъ изобиліе въ хлѣбѣ 1). Въ старину понятія овина и бани сливались во едино съ понятіемъ избы, которая служила для встать житейскихъ нуждъ человъка; еще до сихъ поръ крестьяне моются и парятся, влъзая внутрь взбной печи; на ней-же просушивается и всякое зерно. Въ лѣтописной повѣсти о мшеніи Ольги сказано: когда вел. Княгиня приказала изготовить мовь. То слуги ея «пережыгоша истопку»<sup>2</sup>). Слово овинъ родственно съ въмец. ofen. Еще Ульфила (IV в.) для обозначенія греческаго хλίβανος (Mate. VI, 30) употребялъ слово auhns, которому въ Островировомъ евангедін соотвѣтствуетъ пещь. Овинъобыкновенно вырытая землянка съ топкою для просушки зерноваго хлѣба; а въ древнѣйшемъ быту для самаго домашняго очага служили не только сложенные камии, но и вырытая въ земят яма, что свидътельствуется исторіей языка. Въ болгарскомъ паремейныкъ XII въка слово пещь употреблено въ смысле я и ы <sup>3</sup>). Когда желаніе большихъ удобствъ заставило строить отдельныя бани и овины, тогда и доновой получнаъ новыя прозванія, которыя породнаи представленіе объ особенныхъ духахъ, завъдующихъ этими служебными постройками.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О. 3. 1848, т. LVII, 148; Доп. обл. сл., 189; Цебриков., 275.— <sup>2</sup>) П. С. Р. Л., I, 24.—<sup>2</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., — 27.

си. гл. ХХ). Домовой цмокъ (цмокъ-домовикъ) носитъ неему хозянну деньги, двлаетъ его нивы плодородсымы, а коровъ дойными, обыльными молокомъ, н реобще наблюдаеть за донашениъ порядкоиъ; за такія заботы пока-домовика хозяннъ съ своей сторовы обязанъ каждый лень ставить ему на кровя в дома сковороду яншницы, или но крайней мёрё въ извёстные дня года чтить его этимъ приномениемъ, выставдяя явшеницу на гум в Б; въ противномъ случать онь разгнавается и сожжеть весь донь 1). Сожженіемъ избы истить домовой свои обиды и по ведикорусскому и литовскому повѣрьямъ <sup>2</sup>). Онъ рѣдко показывется человъку, в большею частію бываеть это передъ каклиъ-вибудь несчастіемъ, чтобы предостеречь хозяевъ. Однажды работница, проснувшись поутру, затопила печь, и водыа за ведрами, чтобы воды принести; хвать-а ведеръ-то ивту! Видно, думаетъ, сосвдъ взялъ; бросилась къ ръкъ, н лидить: домовой — маленькой старичокъ въ красной рубахъ черпаетъ ся ведрани воду, чтобы гиъдуху напонть, а санъ такъ в уставился на работницу -- глаза словно калёные уголья горять! Испугалась баба, побёжала назадъ, а на дворть бъда: всю избу пламенемъ обняло! Разсказыва-**ИТЪ. ЧТО ДОНОВОЙ НЕ ЛЮбИТЪ ПО** НОЧАНЪ ОСТАВАТЬСЯ ВЪ ПОТЬнахъ, высъкаетъ для себя огонь, съ помощію кремня и огнива, и съ зажженными восковыми свъчами обходить дозоромь хлева и конюшии »). Припомнимь, что богъ-гроновникъ представлялся выствающимъ свои молнія наъ кання (I, 255); заботы Перуна о небесныхъ стадахъ и его поталы на инонческихъ коняхъ по воздушнымъ пространстванъ-въ сказаніяхъ о доновонъ перенесены на донашнихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 22-23. - <sup>2</sup>) О. З. 1848, т. LVII, сичесь, 133-4; Мосив. 1846, XI-XII, 251. - <sup>3</sup>) Совр. 1856, XI, сичесь, 10.

животныхъ: лошадей, коровъ, ковъ и овенъ, составлявшихъ у народа пастушескаго его главнъйшее богатство; почему домовощу дають названія хлівника, сарайника, конющника, табунника 1); бълоруссы называють его вазя́лою в баганомъ. Вазила (отъ глагода возить) есть дулъпокровитель дошадей; его представляють въ человеческовъ образъ, но съ конскими ущами и копытами. Всякой донохозяних интетъ своего вазнач, котерый живетъ въ конюшет (сарат), заботится, чтобъ водились лошади, оберегаетъ ихъ отъ болтаней, а когда они ходятъ въ табунъ-удаляеть оть нихъ хищнаго звъря. За стадани же рогатаго снота смотритъ бага́нъ (сравни: богачъ, богатье --- огонь); онь охраняеть ихъ отъ болтаненныхъ принадковъ и ужножаетъ приплодъ, а въ случат гитва своего творитъ самокъ безплодными, или убиваетъ ягнятъ и телятъ при самомъ ихъ рождения. Бълоруссы отдёляють для него въ коровьнаъ н овечьихъ хатвахъ особое мъсто и устранваютъ маденькіе ясли, наподненные съномъ: здъсь-то и поседяется баганъ. Стномъ изъ его яслей они кормятъ отелнышуюся корову, какъ приебнымъ изкарствомъ 2). Чтобы пособить заболтвеней скотинъ, въ ярославской губ. знахарь отводитъ на дворъ ивсто домовому. Это делается такъ: въ какомъ-вибудь углу двора огораживается колышкани небольшое мъсто и клалется туда пирогъ ныи хлабоъ-содь: знахарь произносить сакленаніе, называя домоваго «родимымъ коринльцемъ и батюшкою», и береть пирогъ себъ. Въ чистый четвергъ и на Сватов Воскресенье можно видать демоваго въ хлава ные коровникъ, гдъ онъ сидитъ, пританениев въ углу 3). Если кто между крестьянами разбогатьсть отъ торга свотомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доп. обл. сл., 291; Послов. Даля, 1042.— <sup>2</sup>) Пркб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 6—7, 85—87.— <sup>3</sup>) Терещ., VI, 128; Иллюстр. 1845, 76—78; Воров. Г. В. 1851, 10; Въст. Р. Г. О. 1853, III, 7.

то всв увъревы, что ему помогаетъ домсвой 1). Народное повтрье приписываетъ доновому особенную страсть къ доша-ASN'S: DO HOTAN'S ON'S ADDET'S DATESTATE BEDRON'S, TAS'S TO нервако поутру видять лошадей въ мыль: тоже самое, какъ ны знаемъ, записано въ старинной хооникъ о Святовитъ (см. т. 1, 134). Въ нъкоторыхъ убъдахъ воронежской гоб., когда куплена новая лошадь, ее приводять на дворъ и пускають безъ узды — съ слёдующени словани: «нохай ужо домовой санъ найде для нен инсто!» Гдъ дошадь остановится, такъ доновой и желаетъ помъстить ес; случается, что ради этого нереносять конюшню на новое місто <sup>2</sup>). Въ другихъ губерніять, вводя купленную животину въ стойло, низко кланяются, обращаясь въ каждому изъчетырехъ угловъ хлъва, н произносять: «воть тебь, хозяннь (домовой), мохнатый звърь! люби его, ной да корми» или: «двдушко-атаманушко! полюби ноего черизюшка (или пестръюшка, смотря по шерсти), пойкорик сыто, гладь гладко, санъ не шути, и жены не спущай, и датей унимай.» Веревку, на которой кулленное животное приведено на дворъ, въшаютъ у кухонной печи<sup>2</sup>). У доноваго всегда есть любеная лошадь, которую онъ холитъ. чистить, подсываеть ей больше другихъ овса, приглаживаеть ой шерсть и заплетаетъ хвостъ и гриву. Подобно скандинавскому Тору, домовой охотно вздить на козыт, котораго потону в держать при конюшняхъ. Такъ какъ, по древне-арійскону воззранию, грозовыя тучи уподоблялись коснатымъ шкурамъ, то отсюда домовой можетъ не только принимать разлячныя жиротненныя формы (превращаться собакою, кошкою и т. дал. \*), но даже и въ человъческомъ своемъ олицетво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ворон. Г. В. 1850, 16.— <sup>2</sup>) Ворон. Бесзда, 191.— <sup>2</sup>) Карман. нижка для любител. землевъд. 1848, 313; Памяти. книжка арханг. губ. на 1864 г., 20.— <sup>4</sup>) Этн. Сб., VI, 147; D. Myth., 483. Финны разсказывають, что доковой является бълою кошкою, которая

ренів представляется покрытымъ шерстью, и тъмъ самымъ сближается съ воздушными и облачными духами (лъшими и чертями). Простонародье въритъ, что домовой весь обросъ густою шерстью и иягкимъ пушкомъ; даже ладони и подошвы у него въ волосахъ, только лицо около глазъ и носа — голое. Мохнатыя подошвы его обозначаются зимою на ситгу; а ладонью домовой гладить по ночамъ сонныхъ, и тв чувствують, какъ шеретить его рука. Если онъ гладить мягкою и теплою рукою-это предвъщаеть счастье и богатство, а если холодною и щетинистою — то быть худу. Въ чистый четвергъ домовой показывается или мохнатынъ-къ добру, или голымъ-къ худу 1). Есть примъта: у кого руки, ноги и грудь обросли густыми волосами, тому жить богато; въ деревняхъ дъвицы ходятъ гадать на скотный дворъ <sup>2</sup>): если первая пойманная овца-мохнатая, то женихъ будетъ богатый, а если стрижечная, то бъдный («голъ какъ соволъ!» Сравни т. І. 689-690).

Съ культовъ домашняго очага тёснѣйшими узами связывалось поклоненіе душамъ усопшихъ предковъ. По вѣрованію, общему всѣмъ арійскимъ племенамъ, души умершихъ представлялись существами стихійными — ду́хами, шествующими въ грозовыхъ тучахъ, какъ быстро-мелькающіе огни (молніи) или дующіе вѣтры. Рядомъ съ этимъ, созданіе первой четы людей приснывалось инеомъ богу-громовнику: овъ призвалъ ихъ къ бытію (швозжегъ въ нихъ пламя жизни, вдунулъ безсмертное ды ханіе), даровалъ имъ силу плодородія, и такимъ образомъ положилъ основаніе семьѣ, роду и племени (см. гл. XIX и XXIV). Въ этихъ воззрѣніяхъ, принадлежащихъ глубочайшей древности, кроется объясненіе, почему души усопшихъ предковъ сливались для потошковъ съ священною стихі-

освъщаетъ собою всю избу — Въст. Евр. 1828, XIII, 9.— <sup>1</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 10.— <sup>2</sup>) Ibid. 1850, 19.

ею донашияго огня, почему доновой-представитель очага принимался за праотца-основателя рода и чествовался именемъ двда. Въ сущности и мноъ о происхождении огня, и сказание о началъ человъческаго рода были тождествены: богъ-громовержець (Агни) послаль съ неба молнію, возжегь ею на земль огонь и устроидъ первый очагъ; въ тоиъ-же модніевосномъ пламени онъ низвелъ на землю и душу перваго человѣка, водворнаъ его при очагъ и установизъ семейный союзъ, домохезяйство в жертвенный обрядъ. Значение священнаго огня в доновладыки въ средъ семьи, рода, подъ свнію прародительскаго крова, было до такой степени равносильно, что возведеніе праотцевъ въ домовые пенаты было самымъ необходимымъ м естественнымъ результатомъ нравственныхъ убъжденій человка. Огонь на очагъ былъ признанъ за семейное, родовое божество, которое охранало счастіе дома и родичей, умножало ихъ внущество и устрояло внутренній порядокъ; тоже охраненіе семейнаго мира и благосостоянія, тёже заботы о домочадцахъ, верховная власть надъ ними и хозяйственный надзоръ принадлежали старшему въродъ. Название жреца равно присвоялось и огню, и родоначальнику, обязанному служить при его жертвенникъ. Унирая, предки не покидали потонковъ совершенно, не разрывали съ ними связей окончательно; они только сбрасывали съ себя тълесныя формы, сопричитались иъ стихійнымъ духамъ, и какъ генін-хранители продолжали незримо слёдить за своими потомками, блюсти ихъ выгоды в помогать виз въ житейскихъ невзгодахъ. Индусы называли усопшихъ pitaras — отцы, предки, и приписывали ниъ такое-же участие въ грозовыхъ явленияхъ природы, какъ и самому Инаръ 1). У нашего простонародья принято покойни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Наши отцы, читаемъ въ гимнахъ Ведъ, пъніемъ и возглашеніями (метафора завывающей бури и громовыхъ раскатовъ) разрушаютъ кръпкіе города и скалы (—тучи); они открываютъ

ковъ называть родителямв, и название это употребляются даже и тогда, когда вспомянають объ умершихъ дътяхъ 1). На связь усопшихъ съ домашнимъ очагомъ указываетъ слёдующее повтрые: въ нижегородской губ. не дозволяется разбивать кочергою головешекъвъ печв---на товъ основания, будто бы черезъ это «родители» проваливаются въ певло. Поселяне убъждены. что покойники, въ вознаграждение за поманки, совершаемыя въ наъ честь, ниспосыдають на дома своихъ родичей на въки нерушимое благословение <sup>2</sup>). Въ пензенской и саратовской губ., между мордовскимъ населениемъ, сохранияся весьма знаменательный обрядъ; тамъ родственники приносятъ умершему яйца, масло, деньги, пори этомъ говорятъ: вотъ тебъ, Семенъ (вия покойника), на! это принесла тебъ Мароа (хозяйка), береги у нея скотину и хатоъ; когда я буду жать, корми цыплять и гляди за домомъ<sup>2</sup>). Таквиъобразомъ на усопшаго возлагаются тъже заботы, какія присвоены и двау-домовому \*). Бълоруссы называють покойниковъ да ва ы, поляки --- dziady; а въ горахъ Галиціи разсказывають о дъдь -кахъ, обытающихъ у семейнаго очага (на припечкъ), какъ о домовыхъ, которые принямаютъ постоянное участіе въ хозяйствъ 5). Чехи до XIV столът. подъвненемъ dédy, dědky разуитан домашнихъ боговъ, и теперь еще многіе върять, что didky оберегають поля, стерегуть скотину, помогають на охоть и въ рыбной ловят; за нарушение съ ними договора они гитвоются и подынають въ домъ безпокойный шумъ. Другое название, даваемое

намъ путь къ великону небу, обрътаютъ день и солнце, свътъ и поровъ" (т. е. прочищаютъ небо отъ зниникъ тумановъ, выводятъ весеннее солнце и дождевыя облака)—Orient und Occid., годъ 1, Y, 600.— <sup>1</sup>) Дът. рус. лит., кн. I, 138; Обл. Сл. 191.— <sup>2</sup>) Терещ., III, 123.— <sup>3</sup>) Ibid., 84.— <sup>4</sup>) Въ нъкоторыхъ губер. домоваго называютъ постънъ — слово, означающее въ областныхъ говорахъ: тънь отъ человъка (Обл. Сл., 173, 219); сравни съ выраженіемъ: тъня у сопшихъ.— <sup>5</sup>) Малкъ, XI, 47.

инъ-hospodářičky (хозяева, домовдадыки). По чешскому повтрыю, умершій хозяннъ, тотчасъ послт похоронъ, обходять по ночамъ свой домъ и заботливо присматриваетъ, чтобы ни случнось какой бъды съ его наслъдниками 1). У черногорцевъ втаогони---- не только души усопшихъ, но и домовые гени, оберегающіе жилье и виущество своихъ кровныхъ родичей отъ нападенія воровъ в чужеродныхъ въдогоней <sup>2</sup>). Подобно тому, в римляне въ своихъ семейныхъ пенатахъ (penates) в зарахъ (lares familiares) чтили отшедшихъ предковъ \*). Въ качествъ пенатовъ души усопшихъ участвовали во встхъ жертвенныхъ приношеніяхъ, сожигаемыхъ на домашнемъ очаге; и ничего такъ не боялись древніе, какъ бездътства. ибо съ окончательнымъ вымираніемъ рода погасаеть и его очагъ, а съ тъмъ вибсть и души умершихъ предковъ лишаются обычныхъ жертвъ, остаются безъ пищи. У Эсхила сынъ названъ «CHACHTELEND OTEVECKARO OVARA» (JWThp EJTLAS MATPOS); BD завонахъ Ману онъ -- «тотъ, который рожденъ для всполнения лодга: съ его помощію отецъ уплачиваетъ свой долгъ относительно предковъ и самому себъ обезпечиваетъ безсмертіе». Отсюда, съ одной стороны, безбрачіе признавалось тяжкимъ гръхомъ, преступленіемъ, а съ другой-возникъ обычай, въ случат безплодія мужа, призывать одного изъ ближайшихъ родственниковъ для возстановленія его съмени; отсюда-же и стреиленіе бездатныха усыновлять чужеродцева, при чема эти посатение вступали въ культъ своего названнаго отца и обязывались заботиться о его родовомъ очагѣ \*). Души усопшихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 17, 193.—<sup>2</sup>: Путеш. въ Черногорію А. Попова, 221.—<sup>3</sup>) Ф. Куланиъ, 23, 35.—36. Виргилій ставитъ безразлячно то очагъ вибсто пенатовъ, то пенатовъ вибсто очага. Слово I а г унотреблядось и для означенія дома, семьи и жертвенника.—<sup>4</sup>) Ф. Куланиъ. 60.—71: "При неплодіи жены у древнихъ всегда прязнавлось право развода. Въ Индіи религія предписывала, чтобы не-

относвансь съ любовью къ темъ, кто доставлялъ виъ пащу, и заботянью оберегали ихъ отъ всякнуъ несчастий. Латинсквых названіямь: lar familiaris и penas въдревне-нъмецкомъ языкъ соотвътствовали: hûsing и stetigot-genius loci, въ шведск. tom te karl, tom te gubbe ( \_\_der alte im gehöfte, старшій во дворъ, домовой дъдъ); они имъли непосредственное отношение къ домашнему очагу, подъ которымъ былъ скрытый ходъ въ нхъ подземное жилище и возлѣ котораго они постоянно появлялись. Имъ придавались еще слъдующія названія: gutgesell, nachbar, liber nachbar (на Руси доноваго также называють сусъдко, т. е. обитатель дома, въ самомъ близкомъ состаствъ съ семьей домохозяния 1), въ Нидерландахъ goede kind, въ Англін риск-слово, сближаемое Я. Гриммомъ съ датск. род (junge), mbeg. ројке, сканд. pûki (puer) и финиск. poiea (filius); наконецъ отъ XIII стоятьтія донынѣ употребительно названіе kobold (см. стр. 98). Кодольды --- домовые духи, подобные эльфамъ и карликамъ; народныя саги даютъ имъ красные водоса, красныя бороды и такія-же шапочки; они мады, какъ дъти, но сильны и кртпки, склонны къ танцамъ и музыкт, по собственно-

плодная жена была черевъ восемь лють заминена другою. Если бракъ былъ безплоденъ по вини мужа, то все таки семья должна была продолжаться. Въ такомъ случат братъ или другой родственникъ мужа заступадъ его мисто и жена была обязана ему отдаться. Дитя, отъ вихъ родившееся, считалось сыномъ мужа и продолжало его культъ. Таковы были правила древнихъ индусовъ; мы встричаемъ ихъ и въ заковахъ Аеинъ и Спарты."-"Тотъ, кому природа не дала сына, можетъ усыновлять пріемыша, дабы не прекратились надгробныя поминанія, гласитъ древній законодатель индусовъ. Такъ какъ усыновленіе оправдывалось единственно необходимостью предупредить гибель культа, то оно дозволено только тому, кто не имилъ собственнаго сына. Заковъ индусовъ вполни безусловенъ въ втоиъ отношеніи-также, къкъ и заионъ аеинскій."- 1) Обл. Сл., 222.

ну желенію могуть быть в видимы и незримы для человъка, владъють большими сокровищами и бы стролётною обувью (сапогами-скороходами) и носятся по ноча иъ синии огоньками. Кобольды поселяются или въ самой изот, обыкновенно возла очага, 1) или на двора семьянина --- въ конюшнахъ, овинахъ, хлъвахъ и погребахъ, и являются дружелюбными и ласковыми помощниками человъка; особенно же услужливы на кухит и въ конюшняхъ. Они принимаютъ участіе въ занятіяхъ слугъ и тайно исполняютъ часть ихъ работъ: чистятъ лошадей, расчесываютъ имъ гривы, задаютъ скоту кормъ, пногда таскаютъ свно язъ яслей, чтобы подложить своему любиному коню, накачивають изъ колодцевъ во-АУ В ПОЯТЪ ДОНАШНИХЪ ЖИВОТНЫХЪ, ПОДЧИЩАЮТЪ НАВОЗЪ, САУжанкамъ колятъ и приносятъ на кухню дрова, разводятъ огонь и полощуть посуду; свое пристрастіе къ хозянну дома они (подобно нашему домовому) простираютъ подъ-часъ такъ далеко, что ворують стно и солому чаъ конюшень и -сараевъ состдей и приносять на свой дворъ. Пребывание кобольдовъ въ домѣ предохраняетъ его отъ пожара и доставляетъ семьѣ счастіе и благословеніе; удаленіе ихъ изъ дома отымаетъ и то, и другое. Кобольды наблюдають, чтобы все по хозяйству было въ порядкъ; въ противномъ случат доброе расположение вхъ изибняется и переходить въ охоту дразнить и мучить: Абиявая и неряшливая челядь много терпить отъ ихъ проказъ. Хознева, желающіе быть съ кобольдами въ добрыхъ отношеніяхъ, откладывають для нихь въ особенную чашку часть изготов.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кобольдъ Eitel жилъ въ дымовой трубв и часто высовывалъ оттуда свою голову; кобольдъ въ Бишдоров цёлый день сидёлъ на очагѣ и бесёдовалъ съ хозяйкою; der rothe kleine kerl in Gysegbem сидёлъ въ углу камина; другіе полудремлютъ около возженнаго цламени и сами разводятъ въ печи огонь въ тѣ ночи, когда не свётитъ дуна (Beiträge zur D. Myth., II, 334).

ленныхъ яствъ, что бываетъ однажды въ недълю вли въ праздничные дни и свидътельствуетъ о древнихъ жертвахъ, приносимыхъ этипъ духанъ. Какъ върный слуга, кобольдъ раздъляетъсъ семьяниномъ, которому разъ отдался, и радость и горе, и связь эта не можетъ быть разорвана, даже еслибъ пожелалъ того самъ домохозяниъ 1). Ясно, что въ кобольдахъ соединились представленія о домовыхъ геніяхъ и душахъ усопшихъ съ преданіями о карлахъ (zwerg, däumling), мнонческихъ спутникахъ грозы. Быстромелькающія молнін, по древне-арійскому возэрвнію, олицетворялись крохотными, могучими карликами, обитающими въ мрачныхъ подземедьяхъ ( \_\_горахъ-тучахъ). Тоже олицетворение было усвоено и душамъ усопшихъ, которыя иредставлялись то летучими огоньками, то развыми, неудовимыми малютками (дётьик); а такъ какъ души почившихъ предковъ отождествлялись съ планенемъ, возженномъ на домашнемъ очагъ, то отсюда въ каждой семьт, въ каждонъ родъ явился не одинъ, но многіе охранительные домовые генін. Сродство кобольдовъ съ грозовыми карликами несомитино; оно доказывается цтлымъ рядомъ признаковъ, одинаково приписанныхъ тъмъ и другимъ (си. гл. XXI). Красными волосами своими кобольды напоминають Тора, а принадлежащія имъ скороходная обувь и шапка-невидника суть метафоры летучаго облака, въ нъдрахъ котораго скрывается моднія; въ Швабія кобольду даютъ названіе рорреlе, въ другихъ итстностяхъ----popel, pöpel (послёднее слово употребляется и для означения темной тучи), что указываеть на существо, окутанное облакомъ (тодъянное облачною шкурою); по митнію Я. Гримма, и латин. larva (маска, личина, привидѣніе, блуждающій мертвецъ) сопри-

касается съ lares<sup>2</sup>). Нѣмецкимъ кобольдамъ у литовцевъ со-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 467-470, 476-480, 865.- <sup>2</sup>) Ibid., 473, 865; Beiträge zur D. Myth., II, 336-7.

ответствують ка у к и (kaukas 1)-домовые геніи, приносящіе свониъ чтителямъ пробиліе, рожь, деньги и другіе дары; ростъ нь не болве одного фута. Хозяйки приготовляють ALA HELL MARCHARIO HETAHAO DARHA E READABANTE BE ROMAN воль угломь взбы; вауки одтваются въ эте плани. в съ того времени далаются дружелюбными цонощниками владателя лена. Въ пользу его они похищаютъ у зажиточныхъ, состдей вазные прицасы и переносять ихъ подъ родную кроваю. Если же ваъ разгитваютъ чтить-нибудь, или не почтятъ обычными ириношеніями яствъ, то они сожигають избу <sup>в</sup>). Кашубы и поляки сладують тому-же представлению: въ своихъ семейныхь, домовыхъ духахъ они видятъ наденькія эльфо подобныя существа. Кашубскіе кроснята (каранки)-совершенно тоже, что кобольды: они живуть подь поломь вроы или хлъва, носять красныя шапочки, ходять дошадой в кориять скотену. а если прогнъваются на хозянна, то отбираютъ у коровъ и дошадей кориъ и заставляють ихъ худёть, чахнуть и умирать \*). На Руся въ лицё домоваго чествуется начальный основатель рода, первый устроитель семейнаго очага, и потому понятие о вень не дообится на множество однородныхъ духовъ: въ каждонъ донъ од и и ъ доновой \*). Впроченъ у него (какъ и подобаеть праотцу, гдавъ родственнаго союза) есть жена в дъти: лочери его также юны и прелестны, какъ нимеры ( = облачныя дтвы), но любовная связь съ ними гибельна для смертнаго <sup>5</sup>). Кроит дъда домоваго, въ избахъ поселяются еще малюткинары, въ образъ которыхъ представление о грозовыхъ духахъ сливается съ тёнями усопшихъ (см. стр. 100). Самъ домовой, по свидѣтельству преданій, доселѣ сохранившихся въ нѣко-

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ижя это остается необъясненнымъ—см. Пикте, II, 639.—<sup>2</sup>) Черты янтов. нар., 89; Москв. 1846, XI—XII. 251.—<sup>3</sup>) Семеньск., 89-90; Этн. Сб., V, 68.—<sup>4</sup>) Совр. 1856, XI, 9.—<sup>5</sup>) О. З., т. LVII, смъсъ, 135-6; Совр. 1856, XI, смъсъ, 10.

торыхъ ичствостяхъ, принадлежитъ въ породъ карликовъ. Въ иалыжскомъ убзат вятской губ. разсказывають, что домовой показывается дюдамъ старикомъ, рестомъ съпятилатняго ребенка, всогда въ красной рубашкв, опоясанной снини кушаконь; лицо у него сморщенное, борода бълая. волосы на головѣ желто-сѣдые, а глаза словно огонь горять 1). Въ Сибири представляютъ домоваго въ видъ ма ленькаго, косматаго старичка, съ длинной бородою, и думаютъ, что онъ проживаетъ въ печуркъ. Въ другихъ областяхъ русскаго парства знають домоваго плотнымь, малорослымь старякомъ, въ короткомъ смуромъ звпунѣ или синемъ кафтанѣ, съ алымъ поясомъ, вногда въ одной красной рубахъ; у него свдая, всклокоченная борода, волосы косматы и застилають лицо, голосъ суровый и глухой; онъ любитъ ворчать, браниться, и употребляетъ при этомъ выражения чисто-народныя, крипкия \*). У лужичанъ домовой называется bože sedleško (или sadleško -божье съдаляще точагъ) и представляется въ образъ прекраснаго ребенка, который ходить въ бълой одеждъ и своние жалобными стонами предвещаеть грядущую бёду. Когда понадобится вылить вскипяченную воду, то прежде, чтиъ это будетъ исполнено, говорятъ: «bože sedleško! dži preč, zo će nesparju» (божье съдлечко! вди прочь, чтобы тебя не опарать). Кто забываетъ дълать подобное предостережение, тотъ будетъ наказань сыпью и прыщами по телу, которые принимаются за обжогъ, за кару оскорбленнаго домоваго. Чтобы излъчиться отъ такой болтани, мажутъ устье печи масломъ, приговаривая: «bože sedleško! ja će mazam; zahoj me, ty sy me spariło» (божье съдлечко! я тебя мажу; заживи мои болячки, ты же самъ меня обжегъ); потомъ снимаютъ съ кипящаго горшка пѣну и мажутъ ею больныя итста <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem.— <sup>2</sup>) Записки Авдъев., 145; Иллюстр. 1845, ст. Даля, 76.—78; Ворон. Бесъда, 190.—<sup>3</sup>) Volkslieder der Wenden, II, 269.—270

Такъ какъ ни одинъ домъ не можетъ стоять безъ охраны еге ставь родовымъ пенатомъ, и такъ какъ съ представленіси посатаная связывалась мысль о дух родоначальника. BREARS, CONTAIDMENTS V LONSMHARO OVARS, TO OTCIDES BOSHNELO сладующее варование: новопостроенное жилье тогда телько будеть прочно, когда умретъ глава поселнышейся въ немъ сеньи, вогда слёдовательно въ душе усопшаго домъ нолучитъ скоего генія-хранителя, своего домоваго. Въ нашемъ народъ существуеть примата, что постройка новаго дома влечетъ за собою смерть хозявна 1), и другая, что тотъ из родичей умреть раньше, кто прежде вста войдеть въ новый доиз (по требованію стариннаго обряда, первымъ вхолить старшій въ родъ). Тоже повѣрье существуеть въ Грени: кто первый вступить на мъсто, гдъ положенъ основной канень, тотъ у и ретъ въ продолжения года; чтобы предотвратить это, на указанномъ мъстъ убиваютъ ягненка нам чернаго пѣтуха \*). Любопытно, что, по народнымъ разсказамъ, домовой охотнъе всего принимаетъ видъ хозянна или одного изъ умершихъ членовъ семьи; а гробъ въ областныхъ нарвчіяхъ называется домъ, домовкна, домовьё, домовище »). Поселяне убъждены, что домъ не иначе можетъ быть выстроенъ, какъ на голову одного взъ тёхъ, которые будутъ жить въ немъ; желая, чтобы смерть не коснулась сенейства строителя, они убиваютъ при закладкъ до на какос-ныбудь животное, зарывають его въ зеще ю н

<sup>1</sup>) Бытъ подолянъ, II, 51; Самар. Г. В. 1854, 2.—<sup>3</sup>) Карман. княжка для любит. землевъд., 314; Записки Авдъев., 115; D. Myth., 1096.—<sup>3</sup>) Обл. Сл., 49; Ч. О. И. и Д., годъ 2, 1X, ст. Макарова,

владуть на томъ мъстъ первое бревно (арханг. губ.).

19. Въ воронежской губ. простолюдины не говорятъ: и д у дои ой, а и д у к о д в о р у; "идти доной", по и хъ мизнію, разносильно выраженію: "идти въ могилу". Въ курской губ. съ этою цёлью, при переходъ на новоселье. отрубаютъ у курицы голову на порогв новой набы котрубленную голову заканывають подъ переднинь углонь; насо обезглавленной курнцы въ пину не употребляется <sup>1</sup>). Въ другихъ мъстностяхъ, приступая къ постройкъ дома, плотники при самыхъ первыхъ ударахъ топероиъ назначають голову скотивы или птицы, на которую завладывается зданіе, в върятъ, что такое обреченное животное непременно взсохнетъ и падётъ въ скоронъ времени; пока дъдается срубъ, крестьяне боятся какъ-бы не оскорбить плотниковъ, и охотно ихъ угощаютъ, чтобы они не заклали дома на голову хозянна или кого наъ домочадпевъ <sup>2</sup>). Болгары думають, что на одно жилое строение не чожеть держаться безъ таласяма, в потому при постройкъ дона стараются сибрить ниткою рость или тань кого-инбудь изъ прохожихъ, и ибрау эту закладываютъ въ фунданскитъ; человбкъ, съ котораго свята и трка и положена въ основу зданія, вскоръ УМ D СТЪ И СТАНСТЪ ЯВЛЯТЬСЯ ПО НОЧАМЪ ВЪ НОВОПОСТРОСНЯСИЪ довъ: это привидъніе и есть таласамъ. Если не удастоя снять мърки съ человъка, то снимають ее съ животнаго, которое тутъ-же и предается смерти <sup>3</sup>). Итакъ для утвержденія ствиъ новаго жилища необходимо, чтобы умеръ кто-нибудь изъ родичей, или по крайней мъръ чтобы основание дола было орошено кровью пѣтуха (курицы), ягненка или другаго животялго. Это послёдное условіе указываеть на тё жертвенныя приношенія, какія совершались въ старину, при закладыт дома, въ честь богини Земли — да потерпитъ она воздвигаемое на ней зданіе, и въ честь родовыхъ пенатовъ – да охраняютъ они его и поддерживають своею благодатною силою. Выше ука-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этн. Сб., Ү, 84.—<sup>2</sup>) Маякъ, ҮІІ, 81.—<sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, XII, 204.

мно, что не только отдельные роды, но и целыя племена и основанные ими города имбан своихъ охранительныхъ понатокъ; вотъ почему повърье, соединяемое бодгарами съ ностройкою обыкновенной избы, у сербовъ распространяется на ствыы городскихъ укръпленій: они до сихъ поръ ублждены, что им одимъ значительный городъ не можетъ стоять, если **При везведенія** его укрѣпленій не закладутъ въ стѣну **ЖИВАГО ЧЕДОВЪКА НАИ ХОТЯ ТЪНЬ СГО; ЧЕЛОВЪКЪ, ТЪНЬ КО**тераго заложена въ стену, также неминуемо и скоро умираеть, какъ и тотъ, который самъ замурованъ. Отсюда создалесь трогательное поэтическое сказание про «зидање Скадра»: король Вукашинъ и двое его братьевъ три года трудились надъ востройкою города, но некакъ не могля вывестя основания. Чтобы утверавть станы, они должны были рашиться на великую жертву: у каждаго изъ нихъ было по върной женъ; которая утромъ принессетъ мастерамъ объдъ, ту и сабдовало заложить въ основание башни. Договоръ этотъ опи скръпили клятюю и обязались сохранять его въ тайнѣ. Но старшіе братья предупредная свовхъ женъ, и тъ притворились больными, а объдъ понесла изадная невъстка, любимая жена Гойка. И ютъ, когда на утро явилась она съ объдомъ, два деверя тотчасъ схватиля ее, кликнули мастеровъ и зодчаго, и стали закладывать прекрасную Гойковицу бревнами и каненьемъ 1). Подобное-же преданіе взвъстно было на Руси о Новгородъ: вогда Славенскъ запустълъ и понадобилось срубить новый городъ, то народные старшины, слёдуя древнему обычаю, послали передъ солнечнымъ восходомъ гонцовъ во всѣ стороны, съ наказомъ захватить первое живое существо, какое имъ встратится. На встрачу попалось дитя; оно было взято и положено въ основание кръпоств, которая потому и названа Дъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. в. пјесже, II, 115-124.

тинценъ <sup>1</sup>). По итмецкимъ преданіямъ, обстоятельне указавнымъ у Я. Гримма <sup>2</sup>), въ основаніе городовъ, мостовъ и замковъ закладывались люди (преимущественно дътк); если не дълали этого, то здавія не могли удержаться, распадались и проваливались сквозь землю <sup>3</sup>).

Такое отождествление усопшнуъ предковъ съ домовыми пенатами заставило признать за ними божественный характеръ. По мижнію древнихъ, всякой усопшій, какими бы свойствани онъ не отличался при жизни, былъ богъ. Греки называли мертвыхъ святыми, блаженными и неръдко подземными богана, а ранляне - богана-манани; на гробницахъ они выръживали надинсь: Dis Manibus, Θεοίς γθονίοις, и ставили передъ ними алтари для жертвоприношеній, какъ передъ хранана 4). Наши простолюдены называють покойниковъ святыми родетелями <sup>5</sup>) и ставать имъ приношения (блины, горячій хатобъ и напитки) на божницт-въ чашкахъ и сосудахъ, къ которынъ прилъплены зажженныя восковыя свъчв. Успѣхъ въ предпріятіяхъ и счастливое избавленіе отъ опасности въ лътописяхъ приписываются, кроит милости божіей, и молитвамъ скончавшихся предковъ; такъ, описывая торжество Юрьевичей надъ племявниками, лътописецъ прибавляетъ: «н поможе Богъ Михалку и брату его Всевододу. отца и дъда его молитва и прадъда его. "). Въ старину клялись костьми и прахомъ родителей: зовъ присягы костьми чловъчами творить» (т. І, 30); тому, кто понапрасну божит-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Досуги или собр. сочин. Попова, I, 191—2.—<sup>2</sup>) D. Myth., 1095—7.—<sup>3</sup>) Объ Ахенскомъ соборъ разсказывають, что его стронлъ нечистый на томъ условіи. чтобъ ему отдана была душа перваго, кто войдетъ въ это зданіе.—<sup>4</sup>) Ф. Куданжъ, 19—20.—<sup>5</sup>) Есть указаніе, что домовыхъ въ старину называли у божь ями.— Архивъ ист.-юрид. свъд., II, предислов. къ сочин. Михадона Литвина, стр. II.—<sup>6</sup>) Ист. Росс. Содовьева, III, 145.

ся, говорятъ съ укоромъ: «не шевеля даромъ костями роднтельскими!» <sup>1</sup>). Отсюда понатны то особенное уважение и та любевь, съ которыми относится русский народъ къ домовому; понятно, почему радомъ съ твиъ, какъ время и влияние христианства рушили многия языческия върования, — предания о домовонъ до сихъ поръ съ замъчательною свъжестию удерживаютъ свои старинныя краски.

Въ тнинческомъ образъ домоваго соедниены всъ главныя, характерныя черты дововитаго хозянва патріарха. Онъ — саное старшее и почетное лицо въ семъй домовладбльца, къ которой и принадлежить по восходящей диніи, какъ праотець (да да), положившій основаніе очагу и собранному подъ единый кровъ союзу родичей: эта родственная связь для первобытныхъ племенъ нисколько не казалась искусственною, наиротивъ-ей глубоко върили, ее чувствовали. Собственно обладателемъ дома, верховнымъ въ немъ распорядителемъ признавался дбаз-доповой; а настоящій, обратающійся въ живыхъ, глава рода былъ не болъс, какъ его представитель\_\_\_ владыка, поставленный, по старленому выражению, в м в с т о старшаго. Отъ того на Руси домоваго прямо называютъ хозаннъ, хозяпнушка, в даже существуетъ убъждение. что домовой всегда «словно вылять въ хозянна дома» — такъ на него похожъ! Онъ обыкновенно носнтъ к хозяйскую одёжу, но всякой разъ успѣваетъ положить ее на мѣсто, какъ скоро она понадобится набольшему въ семействъ \*). Въ самомъ дълъ, доновой есть вдеаль хозянна, какъ его понимаеть русский чело-ВЪЕЪ: ОНЪ ВИДИТЪ ВСЯКУЮ МЕЛОЧЬ, НЕУСТАННО ХЛОПОЧЕТЪ И 28ботится, чтобы все было въ порядкъ и наготовъ --- здъсь подсобить работнику, тамъ поправитъ его промахъ; по ночамъ слышно, вакъ онъ стучитъ и хлопаетъ за разными подблка-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Труды О. И. и Д., VI, 197.— <sup>3</sup>) Совр. 1856, XI, 10; Иллюстр. 1846, 384.

ин; ему пріятенъ приплодъ домашениъ птицъ в животныхъ; онъ не терпить излишнихъ расходовъ и сердится за нихъ. словомъ домовой склоненъ къ труду, кропотливъ в разсчетлавъ. Если ому жилье по душъ прібдотся, то онъ служить домочадцамъ и вхъ старъйшинъ, ровно въ кабалу пошелъ: смотрить за встив домомъ и дворомъ «пуще хозяйскато глаза», блюдетъ семейные интересы и радъетъ объ кмуществъ «пуше заботлеваго мужика», охраняеть дошадей, коровъ, овець, козъ и свиней. Будучи бережливъ и разсчетливъ. домовой не считаетъ гръхомъ таскать язъ чужнять съноваловъ и закромовъ кормъ для своей скотины. Онъ надзираетъ и за домашнею птицею (особенно курами), за овиномъ, огородаин, конюшнею, хатвомъ и анбарами 1). Когда водяному приносять въ жертву гуся, то напередъ отрывають гусвную голову и приносять на птичій дворь: тамъ вбшають ее для того, чтобы дожовой не узналъ въ гусяхъ убыли и не разсердился <sup>в</sup>). Домовой не дзеть и лѣшему потѣшиться въ хозяйскомъ саду, и въдьмъ не позволяетъ заданвать хозяйскихъ коровъ; овъ устраняетъ всякой убытокъ и противодъйствуеть запыслань нечистой силы. Муживу, который съумъетъ угодить домовому, удача за удачею: покупаетъ онъ деневле встхъ, продаетъ съ прибылью, рожь его цвътетъ невредино---- въ то саное время, какъ у состдей побыта градонъ, н т дал. <sup>в</sup>). Домовой сочувствуеть и семейной радости, и сенейному горю. Когда умираетъ кто-нибудь изъ домочадневъ, онъ воетъ ночью, выражая тёмъ свою непритворную печаль; смерть самого хозявна онъ предвѣщаетъ тяжелыми ведохами, плаченъ \*) или твиъ, что, садясь за его работу, покрываетъ свою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 19; Абев., 190; Терещ., VI, 38; Иллюстр. 1845, 77 и дал.; Цебриков., 275 — <sup>2</sup>) Сахаров., II. 57.—<sup>3</sup>) О. З., т. LVII, сивсь, 137.— <sup>4</sup>) Послов. Даля, 1033.

голову напкою 1). Передъ чуной, пожаронъ и войною доповые выходять наь села и воють на выгонахь. Если илеть нежданния біда — домовой извіщаєть с ся приближения стукомъ. вочными потзаками, истоиляющеми лошадей, и приказомъ сторожевыиъ собаканъ рыть среди двора яны и выть на всю деревню. Желая предунредить соннаго хозанна о какомъ-нибудь несчастия, напр. о начель пожара или о ворь, который забрался на дворъ, домовой толкаетъ его и будитъ »). Дъятельность доноваго ограничивается владбизии той семьи, съ которою связанъ онъ священными узами родства и культа; онъ заботится только о своемъ домъ, о своемъ дворъ, и потому его называють домовымъ ная дворовымъ \*): въ этихъ названіяхъ указывается пространство, въ предълахъ котораго чтится его власть я приносятся ему жертвы. Кромъ того, его называють: а) жировикъ (отъ глагола жить; жира --- привольное, богатое житье), т. е. духъ, обитающій въ человтческоиъ жилищъ и надъляющій его изобиліемъ и довольствоиъ \* ); b) китиьникъ (бълорус.) — хранитель домовыхъ клътей и ELELOBINIS 5).

Сатанные нами выводы подтворждаются еще слёдующими соображеніями Въ народныхъ русскихъ преданіяхъ и заклятіяхъ унтатло воспоминаніе о древнемъ миенческомъ существъ Чуръ. Въ санскритъ čur означаетъ: жечь; слову этому въ русскомъ языкъ соотвётствуетъ: кур-ить (звуки ч и к въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симсяъ этого повъръя для насъ неясенъ. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ существуетъ обычай: когда умретъ кто-нябудь наъ домочадцевъ, то хозяннъ до самаго погребенія не надъваетъ шапки; дълается это съ цълію предотвратить въ семьъ дальнъйшую смертность.- Маякъ, VII, 79.- <sup>2</sup>) Илаюстр. 1845, 77-78; Абев., 194; Украни. мелодія Маркевича, 152.- <sup>3</sup>) Другая форма: до мо в в къ, дворовикъ; въ сбласти. говорахъ: дворня ца-хозяйка.-<sup>4</sup>) Обл Сл., 45, 49, 57; Сахаров., II, 65.- <sup>5</sup>) Приб. къ Изв. Ак. Н 1853 г., 175: "бардаъй да клациника, кали грошей викъ.

۰.

славянскихъ наръчіяхъ взаниво сибнаются: чадить и кадить, почить и покой, и т. п.) Отъ сикр. čur образовались слова: чурка, чура́къ (чурбакъ, чурбанъ) — обрубокъ дерева, толстое полвно, съ помощію котораго возжигается на домашнемъ очагъогонь 1), подобно тому, какъ палина (палка) стоять въ связи съ глагодонъ палить, а жездъ съ глаголомъ жечь (см. I, 257). Чуръ --- это одно изъ древнъйшкиъ названій, какою давадось домовому пенату. т. е. пылающему на очать огню, охранителю родоваго достоянія. Бълоруссы до сихъ поръ разсказываютъ, что у каждаго хозяяна есть свой Чуръ-богъ, оберегающій границы его поземедьныхъ владъній; на межахъ своліъ участковъ они насыпають земляные бугры, огораживая изъ частокодожъ, и такого бугра никто не посмлетъ разрыть изъ опасенія разгитвать божество <sup>в</sup>). Очагъ в теплая изба прикращля человъка къ зомят, сдълале его осталымъ е создале понятіе поземельной собственности. Каждая семья, нитя своихъ боговъ и свой культъ, должна была владъть и отдъльнымъ домомъ, пользоваться отдёльнымъ участкомъ земли. Это жилище и поле, обработываемое родичами, со встать сторонъ обдегала порубежная полоса, которая считалась неприкосновенною; никто не могъ переступить се своевольно. Въ опредъленные дни глава семейства обходнять по этой черть, гоня передъ собою жертвенныхъ животныхъ, пълъ гимны и приносиль дары; здёсь-же, въ нёкоторомъ разстоянія другь отъ друга, ставились крупные камки или древесные стволы, носившіе названіе термовъ. Въяму, въкоторой утверждался термъ, клали горячіе угли, хлъбныя зерна, караван, плоды, лили медъ и вкно<sup>3</sup>). Римляне, при постройк'я города, за-

ς.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архявъ ист.-юряд. свъд., І. ст. Вусл., 43; Radices linguae sloven., 42; Обл. Сл., 260.— <sup>2</sup>) Пряб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 19.— <sup>2</sup>) Ф. Кулавжъ, 79—83, 88—89.

пригали въ плугъ тельца и юницу и обводнак кругонъ глубовую борозду, которая и должна была означать границу гороля: въ токъ нъстъ, гдъ слъдовало быть воротанъ, подынали наугъ и борозам не проводнан. Кто входнаъ въ городъ не воротани, а перелізаль черезь довь и стіну, тоть подвергался спертной казин <sup>1</sup>). По общену убъждению индо-овроцейскихъ народовъ, межа была священною чертою; межевые столбы н канен, поставляеные для разграничения интний, служили венественными, символическими знаменіями владычества родовыхъ пенатовъ, и наглядно для встать указывали на рубежъ, наченая съ котораго земля, со всъми ся угольями и постройкани, находилась подъ ихъ покровительствоиъ и охраною. Деревянный столбъ (чурбанъ) былъ принимаемъ за воплощение Агин, такъ какъ въ немъ тантся живой огонь, добываемый тревіемъ, и такъ какъ деревомъ питается священное пламя очага: кажень же — символъ небеснаго пламени, которое возжегъ богъ-громовникъ своимъ каменнымъ молотомъ и низвель на очагь въ виде молніи. Чтобы захватить чужое поле, нацо напередъ язитнить рубежъ, низвергнуть охраняющее его божество. Такое святотатство подвергало веновнаго жестокой карь: •его дожь (говорить этрускій законь) исчезнеть, его ысыя угаснеть; земля не будеть приносить ему плодовъ; градъ, ржа и небесныя модній истребять его жатвы; члены его покроются язвани и изсохнутъ» в). Пріобрѣтая землю, гернанцы бросали на нее молотъ, и такимъ образомъ освящали право на поземельную собственность <sup>в</sup>). По нѣмецкому поварью, люди, которые не уважають святости границъ, передыгають нежевые кании и хозяйничають на чужихь нивахь, подвергаются за то проклятію, и по смерти души ихъ блужда-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сыяз Отеч. 1831, т. XXIII, стат. Грнина "О поэзія въ правъ", 281—2.— <sup>2</sup>) Куланжъ, 90.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 227.

ють по воздуху, безъ пристанища 1). По жизнію чеховъ, тоть, кто повреждаеть у состдей межевые камев, по смерти своей осуждается таскать тяжелый канень. нля душа его, не обрътая нигат покоя, носится по полямъ блуждающимъ огонькомъ <sup>2</sup>). Отъ тесныхъ ствиъ избы и двора охранительная власть домоваго распространилась на весь поземельный нальяъ, принадлежащій роду; Чуръ, но бълорусскому предавію, оберегаеть поля и пашни, состоящія вь епреділенной межа. Въ наредныхъ заклятіяхъ доселѣ призывается имя Чура. и хотя это большею частію делается безсознательно, темъ не менте они важны, какъ любопытные обломки незаванятной старнны. Заклатія: «чуръ меня!» «чуръ наше мѣсто с вято!» произносятся при разсказахъ о здыхъ духахъ, при совершения гаданій и волшебныхъ чаръ; сида этихъ сдовъ заключается въ призывъ свътлаго, дружелюбнаго божества, присутствіе котораго заставляетъ удаляться демоновъ мрака. Мъсто, гдъ показывается Чуръ, получаеть таниственное освящение, и потому за черту родовыхъ владъній, находящихся подъ его охраною, не дерзають переступать враждебные духи. Приступая къ гаданіямъ, къ добыванію подземнаго клада в въ другихъ случаяхъ, когда можно опасаться дьявольскаго навожденія. необходимо обвести себя круговою линіей; ливія эта очерчивается зажженною лучиною или восковою свъчою, при обычновъ воззвания къ Чуру («Чуръ! наше въсто свято»). и служить самою надёжною оградою оть злобы демоновь. Поэтому глаголъ чураться въ областныхъ говорахъ значитъ не только: «класться Чуромъ», но и «очерчиваться» (въ переносномъ смысла: удаляться, отстраняться отъ кого-нибудь); а слово чуръ нолучнао значение проведенией черты (межи), какъ это очевидно изъ нартчія через-чуръ и пословицы:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 870.— <sup>2</sup>) Громаниъ, 22, 197.

93 «черезъ чуръ и конь не ступить»; въ тверской губ. чура---

стой! не трогай! Бълорусское заклятіе: «чуръ табъ на языкъ!» (тоже, что выражение: «твнунъ тебв!») в налороссийское: «цурь тобѣ, векь тобѣ!» состоять въ призванія карающей силы отна на языкъ насмъмника, ругателя, или на голову обидчика; интересно сопоставление слова пекъ (отъ глагода иечь, пеку) съ словомъ чуръ, какъ рѣченій синонимическихъ, тождественныхъ по значенію. Согласно съ своимъ основнымъ характеронъ. Чуръ является въ закливаніяхъ и божествоиъ, освящающниъ право собственности: «чуръ пополанъ!» «чуръ вибств. ная однову!» «чуръ мое!» --- восканцанія, которыя обыкновенно раздаются при нечаянной находкъ чего-нибудь двумя или нвскольками спутниками, смотря по желанію ихъ раздълить найденное, или овладъть имъ безъ раздъла <sup>1</sup>). Понатіе собственности у народовъ первобытныхъ было нераздально съ представлениемъ очага; о частной собственности не зелли, встиъ инуществоиъ владтаъ родъ сообща, который (какъ лицо юридическое) и былъ настоящимъ собственникомъ, или говоря строже --- собственникомъ было божество домашнаго огня: въ немъ, съ одной стороны, видбли источникъ всякаго богатства, начало всякаго пріобрътенія, а съ другой стороны --- Чтили въ немъ представителя родственнаго единства, старъйшаго праотца. Такое сочетание различныхъ понятий запечатлблось и въ словб чуръ; ибо другая форма его щуръ, сохранившаяся въ названи пра-щуръ, указываетъ на предка-основателя рода<sup>2</sup>). «Каждая семья, говорить Куланжъ о древнихъ греко-италійцахъ, имъла свою могилу, гдъ умершіе члены ся, одинъ за другимъ, помъщались на въчный покой.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 260; Приб. въ Изв. Ак. Н. 1852, 77; Старосв. Банд., 577; Рус. въ св. посл., III, 157.—<sup>2</sup>) Ун щ—звуки родственныя: ночь – нощь, печь—пещь; въ рязанской губ. щурка (визсто: чур. ка) – кочерга, ожогъ (Обл. Сл., 271).

Эта могила обыкновенно лежала въ сосъдствъ дома, недалеко от 5 дверей, для того, чтобы дёти, при входё и выходъ поъ своего жидища, всякій разъ встръчали своихъ отневъ и призывали ихъ имя. Такимъ обравомъ предокъ оставался въ кругу своихъ; невидимый, но всегда присущій семьв. онъ продолжалъ быть ся членовъ, ся отцевъ». Зевля, въ которой поконансь мертвые, признавалась священною, недоступною чужеродцамъ и не подлежала отчуждению 1). По свидътельству Нестора, славяне-язычники сожигали нертвыхъ, а попель ихъ собирали въ малые сосуды и ставили «на столит на путехъ», т. е. ставили погребальныя урны на пограничныхъ тернахъ, возлѣ дороги, ведущей въ родовое владѣніе\_\_\_ при самомъ входѣ въ него. Потому только тотъ и могъ пользоваться плодами общаго, наслё ственнаго имущества, соучаствовать въ его обладанія, кто въ качестве члена навестнаго рода состояль подъ защетою домашняго очага в принималъ участіе въ семейныхъ жертвоприношеніяхъ и молит-BATL.

Русскій крестьяннию проводить рёзкое различіе между домовыми своимь и чужямь. Свой домовой большею частію добрь и заботливь; онь связань съ семьею хозянна узами родства и охотно радбеть ей; въ совершенно иныхь отношеніаль стоить онъ къ другимь семействамь, къ которымъ не чувствуеть родственнаго тяготънія. Къ чужеродцямъ домовой болбе, чёмъ равнедущенъ; онъ даже не прочь поживиться на илъ счеть и чрезъ то улучшить положеніе своего собственнаго дома: по наивному втрованію поселянъ, енъ таскаетъ своимъ дошадямъ съно изъ чужихъ стноваловъ, перемандваетъ къ себть птвцу съ чужаго двора, обкрадываетъ клѣти и закрома и проч. Къ чужимъ родамъ и семьямъ, у которыхъ— своя

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Kysanku, 41, 84-86.

венаты в свой культь, доковой ночти всегда питаеть непріязвонное чувство, старается повреднть ихъ хозяйству и нарунать ихъ домашний имръ. Чужой домовой --- непремънно лихой; замътниъ, что въ эпоху родоваго быта сдова «чужой» и «ве́другъ» были синенимы. Поэтому его боятся и произносятъ протявъ него закливанія: въ заговорахъ испрашивается за**щита свътлывъ боговъ «отъ чорта страннаго, отъ чужа**го дожеваго» 1). Домовые разныхъ дворовъ неръдко встунаютъ нежду собою въ е жесточенную борьбу, и это понятно, вое въ своихъ стремленіяхъ сберечь собственное дебро в пе-**ЖЕНТЬСЯ ЧУЖНИХ ОНИ ДОЛЖНЫ** ВСТОВЧАТЬСЯ. В ВСТОВЧАТЬСЯ враждебно. О сербскихъ въдогоняхъ разсказываютъ, что они любать расхищать чужое инущество, и при этомъ постоянно в салобленно дерутся между собою. При борьбѣ домовыхъ однеъ взъ нихъ ножетъ освлеть другаго, изгнать его изъ владеній, и какъ побъдитель — занять опустълый домъ. Переходя на вовоселье, отецъ семейства перезываеть съ собой и своего ломоваго; а въ предосторожность, чтобы заме люди не напуствля въ новый дворъ лихаго домоваго, въшаетъ въ конюшит недвъжью голову. Это делается, по слованъ покойнаго Сахарова, для того, чтобы лихой домовой не вступаль въ борьбу съ добрымъ за жилое и не обезсилилъ его 2). Въ этомъ знаменательномъ преданія слынится воспоинацие о родовой вражат славянъ, о которой свидттельствуыть в древняя лётопись, в народныя свадебныя пёсня. Роды сворная, веля усобицы, а блюстителями ихъ интересовъ быля **донаш**ніе пенаты к старъйшены; эти послъдніе, умерая, переносили и за гробъ тёже привязанности и тёже ненависти. Можеть быть, этою родовою особностью объясняется и пристрастіе домоваго къ взвёстному цвёту шерсти: одняъ домовой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Caxapos., I, 19.- <sup>2</sup>) Ibid., 55.

любять балый или стрый цвать, другой -- вероной, и т. дал. Какой цвтть любить доновой, тоть вдеть ко двору; другой цетть ндеть къ чужону хозяйству и бываетъ ему противенъ. Воть ночему крестьяне стараются держать лонадей, коровъ, собакъ и кошекъ той масти, которая «ко двору»; иной масти хоть не заводи: дошадей доновой забадить или забьеть подъ ясля, коровъ обездолитъ молокомъ, а концекъ и соблиъ перекусаеть 1). Въ ядосдавской и нажегододской губ. соватують покупать коровь и дошадей, принзнаясь къ нетту шерсти своего домоваго; телько тръз животныхъ енъ и дюбитъ. и ходить, какія на него похожи. Въ народв ходить разсказъ. какъ у одного мужика не держались дошади-и все отъ того. что не попадаль на счастливую масть; объдняль мужнивь и купиль себѣ наконецъ ледащую клячу, которая пришлась по нраву домовому: «вотъ это лошадь---такъ лошадь! не прежнимъ чета!» отозвался объ ней домовой --- и съ той поры певелись отъ этой клячи кони, да еще какје славные! (воронеж. губ.) Когда чужой дововой нересилить хозяйскаго, то начинаеть выживать ноъ дому всёхь жильцовь, причиняя имъ безцокойство и вредъ; онъ щаплетъ домашинаъ животныхъ и птицъ 2), у скотины отнимаетъ кориъ, лошадянъ спутываеть гривы и замучиваеть ихъ тваою, сбрасываеть хозянна съ саной или телеги, раздъваетъ его во время ночи, стаскиваеть съ постели, наваливается на сонныхъ домочадновъ, душитъ и щиплетъ ихъ до синихъ пятенъ, хлопаетъ безъ нуж-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Абев, 190. Въ ордовской губ. хозяннъ, желающій узнать: какая масть домовому по мысли, береть на Свътлое Христово Воскресенье кусокъ кулича, завертываетъ въ тряпицу и въшаетъ въ конюший; а черевъ шесть недъль смотрить: какого цвъта завелись въ куличъ червячки? Именно такой масти слъдуетъ и лошадей водить.—<sup>2</sup>) Если у куръ искривалются отъ болъзни шен — это домовой вертитъ имъ головы.—Записки Авдъев., 145.

ды дворяни и монають всяному двау, всяной работь. Чтобы избаниться оть бъды, хозяннъ и его родичи совершеноть обрядъ изгнанія чужего доноваго. Для этого они ударяють поствнанъ и заборанъ истлами и приговаривають: «чужой доновой, поди до ной!» а вечеронъ въ тотъ-же день нарянаются въ лучшія праздничныя платья, выхедять на дворъ и начивають призывъ своего доноваго въ слёдующихъ выражепяхъ: «дёдушка-доновой! приходи къ нанъ доной — донъ доинть и скотинку водить» <sup>1</sup>). По другому описанію, съ лихимъ доновымъ управляются такъ: вздять по двору верхомъ им кепё и нам у тъ по возд у ху помеломъ, причитывая: батюшка доновой! не разори дворъ, не погуби животину». Иногда помело обнакиваютъ въ деготь, чтобы оти втить домовому

лысныу, послѣ чего онъ убѣгаетъ со двора \*).

Но бывають случан, когда доновой становится злымь и въ отнешения къ семьъ своего хозянна<sup>3</sup>). По народному повърью, деновой хотя и отличается добротою, но вообще любить проказить. Такое свойство его коренится въ древитёщихъ возэртнихъ на грозовыхъ карликовъ, которые представлящеь нашинъ предканъ съ двоякниъ характеронъ. Поражая деноническия рати облачныхъ великановъ, духи эти оплодотворяли ческия рати облачныхъ великановъ, духи эти оплодотворяли спино и веспитывали жатвы; но витестъ съ тъкъ — они и сани облекались въ ирачные покровы тучъ и, окутанные ими, ситинивались въ ирачные покровы тучъ и, окутанные ими, ситинивались съ нечистою силою, дышали опустопинтельными ихрами и пожигали молниями. Огонь очага чтился на зеилѣ представителенъ небеснаго пламени, возжигаемато Перунонъ в его снутниками; а потому доновые должны были удержать за собов всъ отличительным свойства грозовыхъ духовъ (эль-

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О. З., т. LVII, смъсь, 137.—<sup>2</sup>) Сахаров., 65. Очевидно, мъра эта предпринимается противъ чужаго домоваго; изгнание своего демоваго — иемыслимо.—<sup>3</sup>) Терещ., VI, 38; Сахаров., II, 19; Абев., 190-1.

оовъ)---не только благопріятныя, но и враждобныя человъку. тель более, что и самый огонь вызываль подобныя-же разнородныя представленія. Есля съ одной стороны въ немъ видбли бога совидателя в охранителя человеческаго жилья, то съ другой --- это было существо прихотливое, склонное из нести (см. выше стр. 47) и разрумительное: въ гибвноиъ пламени ножара онъ пожиралъ все достояніе семейства. Я. Гримиъ указываеть на различіе, отразившееся въ върованіяхъ германцевъ. нежду огненъ добрынъ и злынъ и приводитъ старинную французскую клятву: «mal feu arde» 1). Имя kobold онъ считаетъ родственнымъ греческому хоβαλος (дат. соbаlus)---хитрыё, лукавыё <sup>2</sup>); другія вазванія, даваеныя нёнецкиия племенами домовымъ геніямъ, указываютъ на производимыйнин шумъ и грохотъ: klopfer, poltergeist, bullerman (bullerkatter) отъ poltern u bullen, bullern-стучать. Они колотить по стенань, стучать по лестицань, хлопають дверьми, бросаютъ въ проходящихъ кирпичи и камии, возятся. нрыгають и кричать въ ночное время, стаскивають съ сонныхъ постельные покровы, гасять у слугь свъчи, опрокидывають у коровницы подойникъ, и разливая молоко, сибются злымъ сибхомъ. Повърья эти возникли изъ старивныхъ истафорическихъ выраженій, давно-утративших в свой первоначальный симсль: стукъ и сибхъ-истафоры грома, бросаніе канной указываеть на разящія молнія (donnersteine), срываніе ночныхъ покревовъна темныя тучи, разноснимя грозою, разлитіе молока — на дождь (тотъ-же сныслъ заключается и въ повърьи, что кобольды качають воду я поять скоть, т. е. поять дежденъ небесныя стада). Итакъ витстт съ добрыни свойствани, указанными выше, кобольдамъ приписываются и злыя наклон-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 569.— <sup>2</sup>) Пикте (II, 638) сбливаетъ съ этими словами и сенсир. gabala, gavala.

HOCTH, TARE TTO OHN ABLANTCA JONAMBANA MYANTELANA (QUA!geister), пугалами дътей и взрослыхъ; у славянъ домовые духи. производящие по ночаиз возню и стукъ, называются: у человъ obludy, nočni preluda, pristrachy u strašidla, nog. straszydlo, cepó. crpamajo, cloben. strashnik; ona noказываются то легкини, воздушными привидениями, то приниизють видь различныхъ животныхъ 1). Заметниъ, что и души усопинкъ не только боготворились, какъ существа добрыя и уружелюбныя; но еще, сверхъ того, представлялись страшныин привидъніями, пугающими живыхъ людей, насылающими на нихъ бъды и несчастія. Про домоваго разсказываютъ на Руси, что онъ иногда дозводяетъ себъ проказы, безъ всякой видимой причины, единственно вслёдствіе своего шаловливаго ирава; но въ такомъ случат достаточно его «оговорить»---и все нойлетъ хорошо. Такъ въ одномъ домѣ онъ билъ кошекъ, бросая въ нихъ чтиъ попада. Разъ ухватияъ онъ кошку и швыр. вуль ее наземь, а баба тъмъ часомъ и оговорила: «зачъмъ бросзешь? развъ это хозяйство? намъ безъ кошки прожить нельзя; хорошъ хозяннъ!» Съ той поры домовой пересталъ трогать кошекъ. Или еще разсказъ: однажды увидблъ хозяннъ, какъ домовой гоняетъ по двору на пъгашкъ, да такъ-то борзо гоняетъ, ажно въ мылт сердечная! «А зачъмъ лошадей затажаешь? кто тебя просняъ!» оговорелъ мужикъ; витсто отв т та, домовой пустиль въ него полтномъ --- и откуда взялось оно!---а все-таки пересталъ съ того времени мучить пъгашку (ворон. губ.). Если же домовой бываетъ чънъ-нибудь разгивванъ (напр. несогласіемъ и бранью въ семьт, покупкою лошаан ненаущей ко двору масти и т. п.), то онъ принимается въ своихъ собственныхъ владтніяхъ за тъже продълки, какъ и чужой домовой. Поэтому его называють шуть, обломъ п

<sup>1</sup>) D. Myth., 470-5. 481; Гронаниз, 196.

7\*

садодомъ: названія эти придаются и чорту 1). Ближе всего указывають на связь домоваго съ эльфами следующія два повърья: а) во первыхъ, онъ дюбитъ путать до шадямъ гривы. О лошади, у которой грива начинаеть полститься, сбиваться въ войдокъ, разсказываютъ, что домовой плететъ у ней косу; тоже дълаеть онь и съ бабънии косани, и съ бородами мужиковъ, и въ нъкоторыхъ деревняхъ это почитается знакомъ особенной его любви; завитую домовымъ гриву не слёдуеть расчесывать, неаче онь разсердится и совсёмь иснортить животное. Напротивъ, въ другихъ мъстахъ спутанная грива считается за признакъ того, что домовой не взлюбилъ коня я готовъ его извести. Колтунъ на лошадиной гривѣ въ Малороссія называють чортове сиддо или чортови стренена, и приписывають действію утомительныхъ потздокъ домоваго <sup>2</sup>). Подобное повтрье нтицы соединяютъ съ ночными эльфами — nachtalb и nachtmar, которые завивають и связывають въ узлы у людей волоса, у коней гравы и хвосты (alpzopf, mahrenlocke, wichtelzopf-колтунъ). b) Bo вторыхъ, домовой наваливается на спящихъ и давитъ ихъ такъ сильно, что они не могутъ ни вскрикнуть, ни пошевелиться: такъ объясняютъ себъ простолюдины то тяжелое стѣсненіе въ груди, какое чувствуется во время сна отъ сильнаго прилива крови. По мизнію измцевъ, стісненіе это бываеть оть того, что соннаго человѣка давить и трясеть nachtmar (англ. night-mare) или alp; а французы называютъ его cauche-mare (cochemar, chaucheville<sup>3</sup>). Caoby cauche-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 196, 269.— <sup>2</sup>) Совр. 1856, XI, сийсь, 10; Иллюстр. 1845, 77; Громаннъ, 16: Schrackagerl — домовой духъ, который въ вяда малаго дитяти сидитъ въ ясляхъ (въ конюший); онъ помогаетъ служанкамъ, водитъ скотъ и птицу, а раздраженный пута. етъ дошедямъ гривы и разгоняетъ коровъ.— <sup>2</sup>) D. Mith., 433; Beiträge zur D. Myth., II, 272.—3.

маге соотвётствуеть русское кикимора или шишимора ----имя сложное, и первая половина его доселё употребляется въ областныхъ и артчіяхъ въ отдёльной, самостоятельной сор-

ив: шишъ — доновой, бъсъ, шишко — нечистый духъ, шипита (пиппганъ)-доновой, злой духъ и праздношатающійся человёкъ, шатунъ. При этихъ рёченіяхъ имбются и глагоды: **ВИМ ВТЬ -- КОПАТЬСЯ, ВОЗИТЬСЯ, БОЗИРОСТАННО ЧТО-НИБУДЬ ДВ**лать, и и и кать — ившать, суститься, гонозить 1). Что касается второй половины слова, то она равносильна нъм. der mar. Въ Сербія в Черногорія мора (пол. mora, mara, чеш. ю ц га) признается за демоническаго духа, который выдетаеть ить въдьны въ видъ нотылька ( тобщераспространенное представление души), «притискуе и дави» по ночаиъ сонныхъ людей •и дихање им зауставл(ь)а• \*). Въ Россіи также извёстны нары или нарухи---старыя, наленькія существа женскаго пола, которыя сидять на печи, прядуть по ночаиь пряжу и все шепчуть да подпрыгивають, а въ людей бросають киринчаин; въ олонецкой губ. ни одна баба не покидаеть своей пряслицы безъ молитвы, потому что въ противномъ случав явится ночью мара, изорветъ и спутаетъ кудель. Мары тождественны, съ кикиморами, о которыхъ разсказывають, что это иладенцы, умершіе некрещеными или проклятые ихъ родителяни, и потому попавшіе подъ власть нечистой сплы; кикиморы представляются малютками-невидимками женскаго пола, обитающими въдомахъ, за печкою; сидя тамъ, онъ стучатъ, свистятъ, кидаютъ на прохожихъ камии, бырть посуду и почти постоянно занимаются пряжею <sup>3</sup>). Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 266; Дон. обл. сл., 307. Г. Гильеердингъ сближаетъ рус. шишъ съ санекр. hins — повреждать (Мат. сравн. слов., II-421.—<sup>2</sup>) Срп. рјечник, 367; Путеш. въ Черногор. А. Попова, 221; Volkslieder der Wenden, II, 268.—<sup>3</sup>) Сахаров., II, 17; Пузин., 126; Обл. Сл., 266: шишка-пряжа, намотянная на веретено.

ночь противъ Рождества онъ треплютъ и жгутъ кудеди. оставленныя у прядокъ безъ молитвы <sup>1</sup>). Согласно съ вышеприведенными преданіями, что всякое жилое строеніе закладывается на чью-нибудь голову, создалось слёдующее повёрье: если хозяниъ не доплатитъ плотникамъ за срубку избы, то они напускають въ нее злую кикимору 2). Чтобы избавиться отъ квиноры, знахарь обметаеть печь и углы избы съ такимъ заклятіемъ: «ахъ, ты гой есн кикимора домовая! выходи изъ горюнина дома скоръс, а не то задерутъ тебя калеными пратрями, сожгуть огнемъ-полымемъ, зальютъ черной смолою» ). Самъ домовой, по расзказамъ сибираковъ, садится по ночанъ прясть, и неразъ удавалось слышать, какъ гудётъ веретено подъ его рукою, а поутру замѣчали, что прядева прибавилось 4). Очевидно, что въ марахъ или кикиморахъ одицетворены души усопшихъ (и о ръ-смерть, чума, и а ръ – сонъ. **иа**ра---призракъ, мары---носилки для мертвыхъ<sup>5</sup>), эти невримыя эльфическія существа, которыя, поселяясь въ жилищахъ своихъ родичей, получали характеръ домовыхъ геніевъ; по связи эльфовъ и родственных в имъ духовъ съ громовыми тучаны (марё-туманъ, мора-тьма, морокъ-облака, тучы), мары и кикиморы представляются пряхами. На поэтическомъ языкъ аріевъ облака уподоблялись руну, волосамъ и прядеву, а производимая ими тьма---ночи. Когда небо омрачалось туманами и тучами- въ этомъ естественномъ явленім предки наши видёли ночную работу воздушныхъ нимеъ и грозовыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новгор. Сборн. 1865, І, 284.—<sup>2</sup>) Этн. Сб., VI, 447; Абев., 218-9; Записки Авдъев., 149—150.—<sup>3</sup>) Библ. для Чт. 1848, IX, 57. Къ одному разряду съ кикиморами принадлежитъ и такъ называемый и гоша — мертворожденный иладенецъ, который особенно иного проказитъ, если не признаютъ его зи домовика, не кладутъ ему за столовъ ложки и ложти хлѣба и не хотятъ бросить ему въ овно рукавицъ и шапки—Иллюстр. 1845, 198.—<sup>4</sup>) Этн. Сб., VI, 147.—<sup>5</sup>) Обл. Сл., 111; Доп. обл. сл., 110.

луловъ, которые пряли облачную кудель и приготовляли изъ нея темные покровы, или съ номощію бурныхъ вътровъ расчесывали и спутывали облачные пряди и волоса, сбивали ихъ KOATYHOWS, BCKLOUBBAAN & BHAN DDRXOTARBUMA KYADAMH: FABIO-АН ВИТЬ И ВТАТЬ ДОЛЖНЫ бЫТЬ ОДНОГО ПРОИСХОЖАСНИЯ. РАЛОНЪ съ словомъ в и х р ь встръчаемъ в и х о́ ръ---завитой клокъ волосъ (см. гл. XXIII). Тъни умершихъ, какъ существа, подобщыя дующинь вътранъ (душа отъ глаг. дуть), участвовали и въ стренительныхъ побадахъ, и въ работахъ этихъ послёднихъ. Вогь почему домовыя мары не только разътажають на коняхъ нь твосты в срввы. Духи вного, засробнаго міра, онв самынь плененъ своинъ нацоминали смерть и цевальныя болтани, и сантазія древняго человъка, чуткая ко всякому намёку роднаго слова, прицисада изъ вліянію различные тяжкіе недуги (сн. гл. XXII). Мары наваливаются на совныхъ людей, даватъ В ду татъ наъ; тоже разсказываютъ и о въдънахъ, которыя, сверхъ того, могутъ превращать своего недруга въ коня и скакать на немъ по доламъ и по горамъ-до тѣхъ поръ, пова онь не упадеть бездыханный. По сербскому преданію, мора сана превращается и конемъ<sup>1</sup>) и длакою (шерстью, клокомъ волось), т. е. является одётая облакомъ: мучила мора человёка, не давала ему заснуть спокойно, и вотъ ръшелся онъ уйдти ИЗЪ ДОМУ, ВЗЯЛЪ СВОЕГО ОБЛАГО КОНЯ И ПОБХАЛЪ ПО СВЕТУ; во гда ин странствоваль -- мора всюду за нимъ сладовала, Разъ остановидся онъ на ночлегъ; ночью хозяниъ доща услы-1243, ЧТО ГОСТЬ СТОНЕТЪ ВО СНЪ, В Примътивъ, что его давитъ бълая длака, переръзаль ее ножницами. По утру оказалось, что бъдый конь издохъ: онъ-то и былъ «мора, која га је при-TECEBBALA> 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Граниъ сблажаетъ др.-верх.-иъм. meriha (equa), mähre w mahr--D. Myth., 1194.—<sup>2</sup>) Сри рјечана, 367.—8.

Лоновой аблается заынъ преннущественно въ то время. когда ивняеть свою шкуру, или сердится за неисполнение обычныхъ ему жертвеприношений. По русскому преданию, домовой бъсится 30-ге марта, съ ранней утренней зори до нолночи, нока запоють петухи. Въ это время онъ никого не узнаеть изъ своихъ донашнихъ, почему ночью боятся подхелить нь окнамь, а скоть и птицу запирають съ солнечнымъ закатонъ. Вдругъ востоскуется домовой, разсказываютъ крестьане, и заится такъ, что готовъ бы, кажется, весь домъ сопрумить: лошадей забьеть подъ ясли, собакъ перекусаетъ, коровъ отъ вды отобьетъ, утварь всю разбросаетъ, хозянну нолъ ноги подкатывается; бываетъ съ нимъ такая перемъна нам потому, что съ весною спадаетъ съ домоваго старая шкура, или находить на негобвшенство (чума). или захочется ему жениться на въдьмъ 1). Было указано, что домоваго представляють престарблымъ варликомъ, нокрытымъ густою, косматою шерстью, и что въ этомъ обраэт олицетворялось первоначально пламя молнім, окутанной тучею. Богъ-громовникъ, бездъйствующій въ знинюю пору, съ началовъ весны пробуждается къ безпокойной дъятельности, перемвняетъ свою старую одежду на новую, т. е. вибсто холодныхъ тумановъ и снежныхъ облаковъ облекается въ грозовыя тучи, и предается дикому разгулу: въ сопровождения вихрей, при блескъ молнія и ударахъ грома носится онъ по небеснымъ пространствамъ, гоняясь за облачными коровами, лошадыни и псами и съ жаромъ сладострастнаго любовника преслёдуя вёщихъ дёвъ; народъ до сихъ поръ видитъ въ гроэё свадьбу дьявола съ вёдьною. Въ эту тревожную пору возрожденія природы — и доновой, какъ тотъ-же владыва небеснаго огня, низведенный на домашний очагъ, ощущаетъ полноту

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Caxapos., II, 19-20.

проснувнихся жизненныхъ силъ, ибняетъ свою шкуру, становится неистовымъ, общенымъ <sup>1</sup>) и заявляетъ желаніе свяиться съ въдывою. Точно также и водяной, пробуждаясь отъ имыей спячки, лонаетъ ледяныя оковы и несется въ шумныхъ волнахъ полноводія голоднымъ, сердитымъ и все-разрунающимъ. Озлобленіе домоваго начинаютъ замъчать съ самаго поворота солнца на лъто, слъдовательно съ первыми зачатками и признаками приближающейся весны. Еще 2-го генваря предирянниковъ итры для охраненія отъ него курниковъ: въ этонъ итсяцъ задобриваютъ его жертвою; а въ севралъ онъ затажаетъ уже лонадей <sup>2</sup>).

Жертвенныя приношенія домовому удерживаются въ нароих до настоящаго времени и, какъ видно изъ приведенныхъ выне указаній, состоять поъ хлеба-соли, пироговь, яншищы и всякихъ другихъ яствъ. Гернанцы, во время праздничныхъ нириествъ, прежде, нежели начинали вкушать сами, отдъля-АН ЧАСТЬ ИЗГОТОВЛЕННЫХЪ ЯСТВЪ И НАПИТКОВЪ СВОНИЪ ЛОМАЩнить богань \*). Следы этого стариннаго обычая встречаемъ и у насъ. Въ тоиской губ. въ сочельникъ, наказунъ Крещенія, кладуть подъ голубець 4) нарочно-испеченныя для дононаго маленькія булочки и лепешки <sup>5</sup>). Въ другихъ ибстахъ вечеренъ 28-го генваря оставляютъ ему на загнеткъ горнокъ каши; ровно въ полночь доновой выходить изъподъ почи и ужинаетъ. Есля хозяйка позабудетъ это сдвлать, то изъ добраго онъ становится «лихимъ»: люди начина**ить заболёвать, скоть худёть,** въ поляхъ -- неурожай, со встять сторонь напасть! Точно также истять и усопше предки, если перестають ихъ чтить поминальными приношеніями.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По повърью, животныя и люди бъсятся отъ того, что нии овладъметъ влой духъ-ельот. <sup>2</sup>) Сахаров., II, 3, 10.— <sup>3</sup>) D. Myth.. 52.— <sup>4</sup>) Деревянная придълка въ почи, съ ходонъ въ подполье.— <sup>3</sup>) Эти. Сб., VI, 147.

Раздраженнаго домоваго можно унять только к у де сам и. что совершается таквиъ образомъ: въ полночь ръжетъ колдунъ иттуха, выпуская кровь его на годикъ, и этинъ голикомъ выметаетъ вст углы въ избт и на дворт, съ приличными заклятіями 1). Какъ птица, служнишая символомъ огня (см. l, 522), пътухъ былъ посвященъ богу донашняго очага в считался лучшею для него жертвою; поэтому провью пётуха смягчается гнёвь раздраженнаго домоваго, н онъ по прежнему становится добрымъ <sup>2</sup>). Народная поговорка: «на своемъ цецелищъ и пътухъ храбрится» 3), употребляемая въ смыслё, что «хозянну въ своемъ дону и стёны помогаютъ», ставитъ пътуха въ тъже отношения въ редному очагу (пепельщу), въ какихъ стоядъ къ нему домовладыка. По чешскому повтрью: если умретъ домовый пътухъ, то вспоръ за тъмъ должна послъдовать и смерть хозявна; а по нъмецкимъ разсказамъ, кобольдъ часто показывается въ видъ пътуха \*). Примъты о гостяхъ наблюдаются крестьянами не только по пламени очага, но и по крику пётуха: Эсли пётухъ поетъ днемъ и особенно подъ окнами, то ожидай гостей 5); тоже саное, если дерутся куры \*); запоеть ли пътухъ вечеронъ въ необычный часъ, надо бъжать къ насъсти и ощупать ему ноги: теплыя ноги бывають къ гостянь, а холодныя-КЪ ПОКОЙНИКУ, ПОДОБНО ТОМУ, КАКЪ ДОМОВОЙ ТЕПЛОЮ РУКОЮ гладить на счастье, а холодною-къ бтат: въ первомъ случат семейный кругъ увеличится прибытіенъ новыхъ лицъ (гостей), а въ посатаненъ умалится смертно одного изъ ро-

----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 8 — <sup>2</sup>) Св. Фейтъ, въ хранъ котораго еще въ прошлонъ столътія приносили пътуховъ, почитается патрононъ Богемія (Громаниъ, 74).— <sup>3</sup>) Вар. "на своенъ пенедищъ и курица бьетъ" — Рус. въ св. посл., II, 15.— <sup>4</sup>) Громаниъ, 75; Beiträge zur D. Myth., 338.— <sup>5</sup>) Маниъ, VIII, 63; Херсон. Г. В. 1852, 12.— <sup>6</sup>) Этн. Сб., II, 58.

дачей 1). Домовой нисколько не ственяется патушинымъ кривенъ, котораго такъ бонтся вся нечистая сила <sup>2</sup>). На Руси онъ-покровитель куръ, и въ честь его 1-го ноября совершается особенное празднество. взвъстное подъ названіенъ куриныхъ имянинъ. Въ этотъ день родные и знакомые дарять другь друга курами, которыя потомъ содержатся въ вочеть: ихъ никогда не убиваютъ, а снесенныя ими яйца считаются птлебными. Въ этотъ-же день родичи собираются въ овинь, гдв старшій члень семейства рубить топоромь кочету годову; ноги кочетиныя бросають на верхъ избы, чтобъ водились и неслись куры, а мясо варятъ и сътдають за семейнымъ обтдомъ<sup>3</sup>). Въ орловской губ. ртжутъ куръ подъ овиномъ 4-го сентября. Время соверненія этихъ обрядовъ, совпадающее съ обнолоткою сжатаго ильоа, заставляетъ видъть въ нихъ обломки древнихъ жертвъ доновому за дарованный имъ урожай. Изъ старинныхъ памятниковъ им узнаемъ, что славяне молились огню подъ овномъ (см. гл. XXVIII). Въ нъкоторыхъ деревняхъ въшають въ курникахъ кругдые камни съ небольшимъ отверстіемъ внутри; такой камень, напоминающій громовый молоть Тора, предохраняетъ птицу отъ болтзней и называется куринымъ богомъ \*). 2-го августа, на другой день послъ освящения родниковъ и колодцевъ, поятъ лошадей съ серебра, т. е. вокою, въ которую брошена серебреная монета; монету эту прячуть въ конюшит подъ ясляни, чтобы лошади добрван, не боялись дурнаго глаза и были въжилости у домо-Baro 5).

Съ плано усмирить гизвнаго домоваго, крестьяне прибъга-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Авдеев., 141.— <sup>3</sup>) Илюстр. 1845, 77.— <sup>3</sup>) Сахаров., II, 65; Рус. предан. Макарова, II, 158.— <sup>4</sup>) Литовцы въ честь божества, которое завъдывало домашней челядью, бросали въ огонь курвцу-Рус. Сл. 1860, V, 19—20.— <sup>3</sup>) Сахаров., II, 47.

ють еще къ слёдующимъ средстванъ: окропляютъ св. водою по встив углань избы и двора, втають въ конюшнъ медвъжью годову, убитаго ястреба нан сороку, зарывають передъ жильенъ черепъкозла, окуриваютъ донъ и хатва медвъжьей или козьей шерстью (см. L. 390-1, 714), затыкають въ щели заборовъ и стенъ козью мерсть нантраву чертополохъ (символъ молнін---см. главу XVIII). Подобныя же средства употребляются и протявъ нечистыхъ духовъ и вёдьиъ, которынъ, какъ олицетвореніянъ грозовыхъ явленій, присвоены нікоторыя свойства, обмія них наравих съ домовымъ. Озлобленіе и бъшенство домоваго объяснены нами изъ представлений о неистовомъ громовникъ, пествующенъ въ вихряхъ и модніяхъ; сорока и астребъ, козель и недвъдь --- ипонческие образы бурныхъ, грозовыхъ тучъ; страшныя Перуновы стрѣды пожигають облачное руне (шерсть) и пожирають на смерть баснословныхъ звърей и цтицъ, вибств съ твиъ оканчивается и гроза, а съ ея окончаніемъ утихаютъ злоба и гитвъ раздраженнаго бога. Вотъ почему и домовой смиряется при виде убитаго ястреба или сороки, козлинаго черепа и отрубленной головы медвъдя. Чтобы прогнать чужаго домоваго, необходимо помело, обмокнутое въ деготь: помело — метафора вихря, деготь — дождя (см. І, 788), пролитіємъ котораго завершаются шумныя грозы. Въ нажегородской губ. въшаютъ въ курниказъ и надъ стръхами хатвовъ горя у шки отъ разбитыхъ кувшиновъ, съ подною увтренностью, что это помтизеть домовому щипать куръ и мучить скотину: повърье, намекающее на тъ кружки, изъ которыхъ облачныя нимеы проливали на землю дождь 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Съ доновымъ, по мизнію крестьянъ, всегда можно подружиться и подадить. Для этого донохозяниъ долженъ выйдти на дворъ въ глубокую полночь, стать лицомъ къ изсяцу и произнести: "хозяниъ! стань передо мной, накъ листь передъ травой — и черенъ.

Обожаніень очага обусловливались религіозные обряды, совершаеные при закладкѣ новаго дона и при переходѣ на новоселье. Всякое жилое зданіе назначалось быть капищень редовыхъ пенатовъ, а потому земля, на которой желали его иставить, требовала освященія. Между нашими поселянами еще донынѣ соблюдаются обряды, очевидно принадлежащіе глубекой старинѣ: передъ постройкою дома, чтобы впослѣдствія жилось въ немъ здорово и счастливо, хозяньъ съ хозяй-

ня зелень, но таковь, каковь я. Я принесь тебя красное януко." Домовой является въ человъческомъ образъ, и получивъ красное яйцо, далается спокойныя». Иные прибавляють, что яйцо это должно быть то самое, которымъ впервые похристосовался священныть посла заутрени на Сватлое Христово Воскресенье. Съ такинь яйцомь в съ зажжевною свъчкою, оставшеюся оть христовской заутрени, крестьяния должень стать ночью, до патуховь, вередъ растворенной дверью хлава и сказать: "дили дворовой! прихода во инв ни зеленъ, какъ дубравный листъ, ни синь, какъ рвчвой валь; приходи-каковъ я. Я тебъ христовское янчко данъ! Тогда выйдеть изъ хлава домовой точь въ точь похожий на того. вто его вызваль. О свидания съ нимъ онъ требуетъ хранить тайну; если же нужних проболтается, то доновой доведеть его до самоубійства, иля сояжеть его взбу-О. З., т. LVII, сивсь, 133-4. Или, вийсто враснаго яйца, беруть съ собой следующія снадобья: въ воясу привязывають корень травы-плакуна, на шею привъшивають зивниую головку съ озниью, взятою отъ трехъ подей, въ одно ухо виладывають козьей шерсти, а въ другое клоченъ автнины (шерсть, которую бросаеть баба, допрявши вудель). Когда все это будеть сдалано-ступай ночью въ хлавъ, затвори за собою дверь и говори: "сусвдушко-доносвдушко! рабъ въ тебв идетъ, наяю голову несеть; не томи его напрасно, а завели съ нимъ пріятство, покажись сму въ своемъ обликъ, заведи съ нимъ дружбу да служи ему легку службу." Вслъдъ за твиъ послышится шорохъ-является доновой и заключаеть съ мужняюнъ договоръ: сань онь обязуется помогать ему во всяхь далахь, а мужных даеть объщание держать на двор'в козу и давать доновому по восковой свача на каждую ночь-Совр. 1856, XI, сивсь, 10, 13-14; Віев. Г. В. 1845, 13. О планунъ и визиной головий си. въ слъ-Дующихъ главахъ.

кою приходять на ибсто закладки, отрубають у петуха ГОЛОВУ И ЗАРЫВАЮТЪ СС ВЪ ТОИЪ ПУНКТЪ, ГДЪ СЛЪдуеть быть переднему углу. Обрядь этоть совершается тайно 1), и въ немъ нельзя не презнать древняго жертвоприношенія домовому. Въ жертву заколали пѣтуха, самую почетную и любимую имъ птицу; пролитиемъ са крови освящалось избранное итсто и призывалось на него благословение домашняго божества <sup>2</sup>). Въ другихъ деревняхъ крестьянинъ--прежде, нежели начнетъ класть основныя звѣнья сруба, закапываеть въ земяю у передняго угла нъсколько мелкихъ монетъ и ячменныхъ зеренъ, чтобы въ новомъ домѣ не переводились ни хлъбъ, ни деньги; къ этому прибавляютъ иногда шерсть----на счастье въ лошадяхъ, коровахъ и овцахъ, и ладонъ — для святости. Въ волынской губ. полѣшуки, кроит денегъ, кладутъ въ основание хаты кусокъ хлъба, щепоть соли и частицу меда. Бываеть еще, что на мъсто, из. бранное подъ жилье, сыплютъ нъсколько горстей ржи на одни или на двое сутокъ: если зерна въ продолжения означеннаго времени останутся нетронутыми --- это принимается за върный знакъ, что мъсто — счастливо, и наоборотъ; въ послъднемъ случат его покидаютъ и прінскиваютъ новое <sup>3</sup>). Судя по этимъ даннымъ, изба у славянъ-язычниковъ строилась на пътушьей головѣ, которая, виѣстѣ съ хлѣбомъ-солью и недомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Авдъев., 115.—<sup>2</sup>) Тамъ, гдъ позабыта старива, языческая жертва передъ постройною дома замънидась христіанскимъ освященіемъ первыхъ трехъ или четырехъ вънцовъ сруба—Въст. Евр. 1828, У.— УІ, 88.—<sup>3</sup>) О. З. 1848, У, сивсь, 4; Маякъ, УІІІ, 24; Послов. Даля, 1048; Волын. Г. В. 1855, 48; см. любопытемя повърья о выборъ мъста подъ избу у пермяковъ-въ Ж. М. Н. П. 1838, IV, 92—100. Терещ., У, 151: при закладкъ дома ховяннъ кладетъ на ночь по 4-мъ углямъ основныхъ бревенъ по куску хлъба; если къ утру пропадетъ хоть одннъ кусокъ-то мъсто считается несчастливымъ и должно быть оставлено.

выагалась въ переднемъ углу. Здёсь необходино указать на важное значение этого угла въ семейномъ быту. Углы обозначають собою тё четыре главные пункта, въ которыхъ сходятся наружныя стёны дона, и такинь образонь опредёяють его граннцы, состоящія подъ охраною родовыхъ цена. товъ. Какъ скоро, при постройкъ избы, ръшается вопросъ. гат быть четырень углань, витсть съ тень становится изэтстнымъ и все пространство, какое отходитъ подъ жилье. Въ русскоиъ языкъ «теплый уголъ» служитъ синонимонъ реднаго крова, а выражение: «срубить себѣ уголь» употреблются въ спыслѣ: построить избу. Сербское кутњик (куанық, старин. кутянын) — хозяннъ, домовладыка (<u>т</u>донаћин), отъ кутя, польск. kucza, др.-слав. куща — домъ (снар. kuta, kuti — съ твиъ-же значеніенъ), стонтъ въ связи съ словонъ к у т ъ, которымъ на Руси обозначается передній угодъ нэбы и мъсто передъ домашней печью, гдъ стрявають; уменьшительное к у токъ — вообще всякой уголъ 1). Точно также пространство, занимаемое дворомъ, опредѣдяется углами, въкоторыхъ сходятся ограждающие его заборы. Вотъ вочему обряды, связанные съ именемъ домоваго, охраняющаго предблы семейныхъ владбейй, совершаются по угламъ дома и двора. Такъ, желая умилостивить домоваго и водворить въ дом'я порядокъ и спокойствіе, окуривають медвъжьей мерстью вст углы въ донт и на дворт, или обистаютъ изъ голикомъ, обрызганнымъ кровью нстуха. Но съ особеннымъ узажениемъ относятся крестьяне къ переднему углу, противъ котораго стоитъ печь. Уголъ этотъ называется большимъ и краснымъ; здёсь помёщается столъ, за которымъ совершается ежедневная трапеза. Домашніе пенаты

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 318; Обл. Сл., 98, 163; Мысли объ ист. рус. ян., 150; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 583.

(1511) принимали постоянное участие въ этой семейной трапезъ. и по всему въроятию ихъ священныя изображения (надые кумиры) стояди въ старину где-нибудь вблизи --- въ нишахъ очага (печуркахъ) или на полкахъ передняго угла, а въ объденную пору были приносниы на столъ 1). Въ настоящее время въ бельшовъ углу ставятъ семейныя вконы, втыкаютъ освященную вербу, въщають пасхальныя яйца, хранять святны в просвяры: тутъ-же на разостланной соломъ выставляютъ на праздникъ Коляды горшки съ кутьею и узваронъ 2); вступая въ избу, первый поклонъ отдаютъ переднему углу или понещеннымь въ немь вконамь, какъ главнымъ хозяевамъ дона »). Мёсто на давкъ въ этонъ углу называется больши и ъ и княженецкимъ и есть самое почетное: сюда сажаютъ именнтыхъ гостей, старшихъ родственниковъ, священинка, знахаря, полодаго князя и молодую княгиню посл'в в'внца; вогда семья садитси объдать или ужинать, то «большое мъсто» занимаеть домохозямиъ (старъйшій между родичамя ---яваъ, отецъ или набольшій братъ <sup>4</sup>). Ложиться въ передній уголь ногами считается за грехъ и нечестие 5). Крестьяне до сихъ поръ убъждены, что душа усопшаго, пока не будетъ похоронено покимутое ею твло, сидить въ нобъ за образами, и потому ставять ей приношения (горячие блины) на боженце (см. гл. XXIX). Въ Литет наленькие плащи, приготовляеные для доновыхъ духовъ, зарываются въ зенлю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 346: "am Rhein und in Hessen fordert die sitte es noch heute in den bauernhäusern, eine kleine nische am heerd anzubringen, wo ehemals vielleicht sein (домоваго дужа) bild stand, oder sein essen hingestellt wurde."—<sup>3</sup>) Труды Общ. дюбит. рус. едов., III, словарь, 311.—<sup>3</sup>) О. З. 1848, III, сжесь, 52.— <sup>4</sup>) Обд. Сл., 13, 93; Ч. О. И. и Д., годъ 2, VI. слов. Макарова, 14.—<sup>5</sup>) Эти. Сб., V, обзоръ губ. въдомост., 7. У черемисовъ и чувашей самымъ почетнымъ считается мъсто воздъ печки.—Записки г-ви Фунсъ, 6.

нодъ угломъ избы; на тоже мъсто кдадуть литвины и приноснима этимъ духамъ яства <sup>1</sup>). По русской народной примътъ: если трещитъ передній уголъ или матицато хозянну грозитъ несчастіе, или въ скоромъ времени будетъ въ семьѣ покойникъ; если же трещитъ задній уголъ --это знакъ, что кто-имбудь выживается и́зъ дому; о червячкахъ, которые точатъ деревянныя стѣны избы и производятъ шумъ, подобный стуку часовъ, разсказываютъ, что они появляются передъ покойникомъ <sup>2</sup>). Чехи называютъ этого черначка hospodáriček и соединяютъ съ нимъ тоже самое повърье, т. е. стукъ въ стѣнахъ дома они принимаютъ за таиственные удары дѣдовъ, призывающихъ къ себѣ одного нъъ потомковъ <sup>2</sup>).

Не менње любопытныя повтрья относятся къ порогу дома, этой пограничной чертъ, отдъляющей мъстопребываніе родичей и илъ пенатовъ отъ всего остальнаго міра. У грековъ порогъ при входъ въ домъ былъ посвященъ Гестіи, у римлянъ— Вестъ, и старинный обычай требовалъ, чтобы невъста, вступая впервые подъ отеческую кровлю женила, не касалась нерога ступнею своей ноги <sup>4</sup>). По нъмецкимъ преданіямъ, домовые эльсы обитаютъ не только возлѣ очага, но и подъ порегомъ жилаго зданія <sup>5</sup>), гдѣ у насъ принято поселянами горонить мертворожденныхъ младенцевъ; чтобы предохранить домашнихъ отъ маръ, чертятъ на порогъ крестъ <sup>6</sup>). Въ Литвѣ, при закладкѣ новой избы, закапываютъ подъ ея порегомъ деревянный крестикъ или какую-нибудь завѣтную

<sup>1</sup>) Черты литов. нар., 89; Москв. 1846, XI—XII, 251.— <sup>2</sup>) Записки Авдзев., 140; Послов. Даля, 1032; сличи D. Myth., 1090.— <sup>3</sup>) Гронаниъ, 17.— <sup>4</sup>) Ф. Куланиъ, 55.—56; Пропилен, IV, 246. По слованъ Шляно-Карпини (въ Собр. путешествій къ татаранъ и др. восточи. нар., переводъ Д. Языкове, 15), татары воячески остерегались ступать на порогъ.— <sup>5</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 25.— <sup>6</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 274.

8

вешь, доставшуюся отъ предковъ 1); когда, послъ крещенія, приносятъ младенца изъ церкви --- отецъ беретъ его на руки и кладетъ на нъсколько минутъ на порогъ избы, что называется «освятить ребенка черезъ порогъ», т. е. ввести новаго члена семейства подъ охрану домашнихъ боговъ <sup>2</sup>). Входя въ домъ, переступая черезъ порогъ, всякой — даже чужеродецъ — поступалъ подъ защиту очага; напротивъ, за порогомъ избы охранительная сила, очага ослаблялась и для самыхъ родичей: «ты за порогъ, а чортъ поперёгъ!» выражается народная пословица (периск. губ.). Потому простодюдины черезъ порогъ не здороваются, не прощаются, не бестдуютъ и ничего не полаютъ другъ другу; въ противномъ случаћ, по ихъ мићнію, произойдетъ ссора и приключится худо, ибо божество, соблюдающее семейный міръ и счастіе, всесильно только въ стѣнахъ дома \*). Къ тѣмъ особенно легко пристаетъ порча, которые, переступая черезъ порогъ. не крестятся 4). Въ нъкоторыхъ деревняхъ существуетъ повърье, что не должно садиться на порогъ избы, а не то накличешь на свою голову бёду 5). Гдё затёвается свадьба, тамъ не садись на порогъ, не заграждай пути, или дъло разойдется: кто-нибудь да откажется — или женихъ, или неввста, и какъ первый не приведетъ жены подъ отеческій кровъ, такъ послёдняя не переступить за порогъ жениховой избы •). Сходно съ этимъ, купцу не совётуютъ стоять на порогѣ давки, чтобы не отогнать покупщиковъ — не преградить ниъ " ороги въ завку (архан. губ.). Бояьныхъ дътей унываютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ковенская губ., соч. Д. Аознасьева, 570.— <sup>2</sup>) Черты литов. нар., 95; Въст. Р. Г. О. 1857, IV. 258.— <sup>3</sup>) Архивъ ист.- юрид. свъд., II, полов. 2, 43; Пузин., 160; Послов. Даля, 1041; Нар. сд. раз., 149; Черты литов. нар., 97: во избатваніе ссоры, не слъдуетъ давать пить черезъ порогъ.— <sup>3</sup>) Арханг. Г. В. 1843, 29.— <sup>5</sup>) Этн. Сб., V, обзоръ губерн. въдом., 7.—<sup>9</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Кавел., 11.

эть сглаза на порогѣ избы, чтобы, съ помощію обитающихъ здѣсь пенатовъ, прогнать болѣзнь за двери '); въ курской губ. страждущую родильницу троекратно переводятъ черезъ порогъ или помело ( символъ вихря, одинъ изъ аттрибутовъ

грозовыхъ духовъ <sup>а</sup>). По мнѣнію бѣлоруссовъ, для того, чтобы водились лошади, должно подъ порогомъ новой конюшен закопать под ѣ но, какъ спасительное знаменіе очага <sup>а</sup>).

Послѣ того, какъ изба построена, вся семья переходитъ на новоседье и переносить съ собою свой священный огонь. Это перенесение совершается съ торжественными обрядами: свекровь или старшая бабка топить печь въ старомъ доит: истопивши, она выгребаетъ весь жаръ въ печурку и дожидзется полдня. У нея заранъе приготовлены чистый горвокъ и бѣлая скатерть. Ровно въ полдень по солнцу она кладетъ въгоршокъ горячіе уголья и накрываетъ его скатертью, растворяетъ двери, и обращаясь къ заднему куту (къ печкъ), говоритъ: «милости просимъ, дъдушка, къ намъ на новое жилье!» Потомъ отправляется съ горшкомъ ва новый дворъ, гдъ хозяннъ в хозяйка встрёчають дёдушку-домоваго съ хлёбонъ-солью у растворенныхъ воротъ. Старушка стучится въ верею и спрашиваетъ: «рады-ль гостямъ?» на что Іозяева съ низкими поклонами отвёчають: «милости просимъ, дъдушка, на новое мъсто!» Послъ этого приглашенія она идетъ въ избу; впереди ся хозяннъ несетъ ыббъ-соль, а сзади провожаетъ молодая хозяйка. Тамъ старушка ставитъ горшокъ на загнеткъ, снимаетъ скатерть и трясетъ ею по всъмъ угламъ, какъ-бы выпуская **ДОМОВАГО, А ПОКОНЧИВЪ СЪ СКАТОРТЬЮ, ВЫСЫПАСТЪ ПРИ-**

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравии D. Myth., 1118.— <sup>3</sup>) Этн. Сб., Υ, 20.— <sup>3</sup>) Нар. сл. раз., 157.

несенные уголья въ печурку. Самый же горшокъ разбивають на части, и ночью зарывають подь передній уголь <sup>1</sup>). Такимъ образомъ при всякомъ переселеныя семья переносила съ собой и своего охранительнаго пената; въ закрытомъ горшкѣ несла его старшая въ родѣ женщина, на обязанности которой лежало главное завъдывание очагомъ и стряпнею; благоговъйно встречали его родичи съ хаббомъсолью и поклонами; горшокъ, уже освященный пребываніемъ въ немъ божества, должно было изъять изъ домашияго обяхода, и потому его разбивали, а черепки зарывали въ передній уголь. Если, по отдаленности новаго жилья, нельзя перенести туда старый огонь, то въ замънъ этого берутъ съ собой кочергу и другіе аттрибуты очага; такъ дълаютъ переселенцы изъ смоленской въ иныя многоземельныя губернія<sup>2</sup>). И въ томъ случат, когда переносятъ избу съ одного итста на другое, совершается подобный-же обрядъ: ночью — въ тъ часы, когда на небъ высоко стоятъ Стожары (Плеяды), старшій въ семействъ береть непочатый хатоъ, кладетъ его съ поклономъ посреди старагодвора и проситъ дъдушку-домоваго, чтобы онъ съ хлъбомъ-солью и довольствомъ перешелъ на новое мъсто<sup>3</sup>). Въ периской губ. переходъ на новоселье бываетъ ночью, какъ только пропоють первые пѣтухи. Старуха-хозяйка покрываеть столъ скатертью и приноситъ на него хлъбъсоль; домохозямнъ затепливаетъ свъчу передъ образами, и когда вст помолятся Богу, снимаеть съ божницы икону и владетъ себѣ за пазуху, подходитъ къ голбцу, отворяетъ дверь въ подполье, наклоняется туда и говоритъ: «сусъдуш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 54—55; сравни то въсто Энеиды, гдъ Гекторъ говоритъ Энею, что наизренъ вручить ему троянскихъ пенатовъ. ш отдаетъ ему огонь очага.—<sup>2</sup>) Цебриков., 262.—<sup>3</sup>) Совр. 1851, III, критика, 22; Новгород. Сборн. 1865, I. 283.

ко, братанушко! пойдемъвъновый домъ; какъ жили въ старомъ домъ хорошо и благо, такъ будемъ жить и въ новомъ: ты люби мой скотъ и семейство!» Потомъ хозяннъ береть въ руки патуха в курицу, хозяйка хлабъ-соль и квашью, прочіе члены семья забирають другія вещи, и всь отвравляются къновому дому. Прежде всего хозявнъ пускаетъвъ избу пттуха съ курицей и дожидается. чтобы пѣтухъ пропѣлъ на новоселья; затѣмъ уже входитъ сама, ставитъ икону на божницу, и открывая голбець, говорить: «проходи-ка, сустаушко, братанушко!» Слтлуеть общая семейная молитва, которую творять, обращаясь къ переднему углу; хозяйка накрываетъ столъ, кладетъ на него затоъ-соль, затапливаетъ печь и принимается за стряпню 1). Тъ-же обыкновенія соблюдаются и въ другихъ великорусскихъ и бълорусскихъ губерніяхъ: старшій въ родъ, держа въ одной рукъ икону, въ другой ломоть хлъба, произносить: «дъдушка-домовой! прошу твою милость съ нами на новожитье; прими нашу хлъбъ-соль, мы тебъ рады!» Въ новопостроенный домъ вносятся напередъ икона, непочатый хатобъ съ горстью соли нан квашня съ раствореннымъ тёстонъ, пётухъ, курица и кошка; когда врускають въ дверн кошку, то приговаривають: «вотъ тебъ, хозяннъ ( домовой), мохнатый звърь на богатый дворъ!» Посл'т того входятъ въ избу домочадцы и молятся на икону. передъ которою горитъ восковая свъча 2). Чехи, при иереходть на новоселье, прежде всего несуть туда хлебъ-соль в св. вконы 3). Обычай вступать въ новое жилище, въ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М Вн. Дълъ 1858, ІҮ, 101—2.—<sup>2</sup>) Записки Авдъев., 115; Иллюстр. 1845, 77; Послов. Дали, 1041; Карман. книжка для любит землеввд., 313—4. Въ Германіи перезываютъ въ новый домъ кобольдовъ- Beiträge zur D. Myth., II, 335.—<sup>3</sup>, Громаннъ, 104, 234.

провождения семейныхъ вконъ, принадлежитъ христіанской эпохѣ: но, кажется, нельзя сомнѣваться, что въ болѣе древнее время мёсто ихъ заступали священныя изображенія пенатовъ. Вст-же прочія подробности обряда: мольбы, обращенныя къ домовому, чтобы онъ сопутствовалъ семьт съ миромъ и довольствомъ ( \_\_съхлѣбомъ-солью), водвореніе въ новомъ домъ пътуха, курнцы и кошки — животныхъ, издревле посвященныхъ очагу, - суть видимые остатки язычества <sup>1</sup>). Пѣтухъ — символъ огня; въ его образъ переселялось самое божество <sup>2</sup>). Если пътухъ, внесенный въ новую избу, запоетъ - это предвъщаетъ хозневамъ счастливую в веселую будущность; если же молчить, то навёрно здёсь ожидаеть ихъ какое-нибудь горе \*); въ тверской губ. пѣтухъ. въ первую ночь послѣ переселенія, ночуетъ въ избѣ на грядкв, чтобы непремѣнно крикъ его огласилъ новое жилище. Весьма вѣроятно, что въ древности при переходѣ на новоселье совер-

1) О связи кошки съ очагомъ см. т. I, 647-8. Съ кошкою соеденняются и прамъты о гостяхъ: когда кошка умывается (облизывается), то, по народному выражению, она "гостей зазываетъ". Варварскими законами германскихъ племенъ было установлено: вто убилъ ворвавшагося къ нему разбойника и не имвлъ свидътелей, которые бы могли подтвердить его показание, тоть долженъ былъ идти въ судъ, взявши съ собою собаку, кошку или пътуха и три соломины изъ домовой кровли, и клясться въ истинъ своихъ словъ, т. е. долженъ былъ свидътельствоваться донашнимъ провомъ, пътухомъ, какъ симводомъ очага, и животными, охраняющями вмущество: собякою-сторожемъ и кошкою-оберегательницею амбаровъ-Сынъ Отеч. 1831, т. XXIII, ст. Гримма: О поэзін въ правъ. 232.--- <sup>2</sup>) У чувашей хозяннъ беретъ враснаго цътуха подъ мышку и обходить съ вимъ вокругъ ствиъ новой избы. Находящіеся въ избъ спрашивають: "ито тамъ шумить?" Хозяннъ отвъчаетъ: "самъ богъ въ новой шубъ съ краснымъ кочетомъ гуляетъ!" Обойдя изсколько разъ около строенія, онъ впускаетъ пітуха въ избу-Лат. рус. ант., вн. I, отд. 3, 117.- 3) О. З. 1848, IV, сивсь, 153; Воров. Г. В. 1850, 16; Бытъ подолявъ, II, 54.

излось жертвенное приношение этой птицы домовому, подобно тону, какъ это дълается при закладкъ дона. Въшія принъты о будущенъ житът-бытът даетъ не только пътухъ, но и итоъ, приносниый хозявномъ. Остановившись у порога новой избы, онъ катитъ въ нее ковригу хлъба, и если коврига ляжетъ такъ, какъ сидбла въ печи, т. е. исподнею коркою внизъ, — это предвъщаетъ обильную и веселую жизнь; если же - верхнею коркою, то - горе и частую смертность въ сеньт 1). Въ числъ суевтрій, осуждаеныхъ моралистани вроплаго столттія, въ одномъ сборникъ упоменается: «и въ новоселіе ндеть съкошкою черною и съкурою чернымъ, и растворитъ квашню, и хлъбы три покатитъ и како ляжетъ на земли» <sup>2</sup>). До сихъ поръ сохранился обычай посылать знакомымъ на новоселье большой хлёбъ и солонку, наполненную солью; въ бълорусскихъ губерніяхъ. когда празднуется новоселье, гости приносить съ собой режь. ячмень и овечью шерсть; зерно высыпають на лавку, а мерсть, вытотт съ мелкими деньгами, бросаютъ въ печь <sup>3</sup>).

Въ средніе въка въра въ домашнихъ пенатовъ смѣшивается съ ученіемъ объ ангелахъ-хранителяхъ, къ которымъ старинныя поученія совѣтуютъ обращаться для утвержденія новаго жилья («огда стажеши домъ, или храмъ ставиши, помяни святаго ангела Мисаила — той бо есть утвержденіе храму») и для защиты его отъ гиѣвнаго домоваго, или какъ выражаются нроковѣдники — «отъ проклятаго бѣса хороможителя» 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 116.—<sup>2</sup>) Оп. Румян. Муз., 552.— <sup>3</sup>) Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 116. Въ нъкоторыхъ деревняхъ, при переходъ въ новую явбу, переносятъ туда и весь соръ: обнчай, воннимий всяздствіе повърья, что соръ доляно сожигать въ лечиъ, а не выиндывать на дворъ.-си. т. I, 570.—<sup>3</sup>) Щаповъ, <sup>9</sup>, Ист. очер. рус. слов., II, 125.

## ХУІ. ВОДА.

Дожденосныя тучи, посылающія на землю свои благодатные ливни, представлялись первобытному племени аріевъ небес. ными источниками в колодцами: метафора эта такъ **Проста**, такъ естественна, что она невольно возникала въ умѣ и вела къ отождествленію блуждающихъ въ поднебесьи облаковъ съ земными каючами. Слово utsa-колодецъ употребляется въ Ведахъ для обозначенія облака. Какъ витстилища живительнаго, неизсякаемаго дождя, который сколько им проливается на поля и нивы, но всегда собирается въ новыхъ испареніяхъ, облачные источники заключали въ себѣ безсмертную, всёполодящую влагу (амриту). Витстъ съ этимъ скученыя массы тучъ, объемлющихъ собою весь небесный сводъ, а потомъ и самое небо, какъ широкая, безпредъльная арена, по которой онъ постоянно носятся, приняты были за великое хранилище водъ и названы воздушнымъ (висящимъ надъ головани смертныхъ) океаномъ — samudra <sup>1</sup>; санскр. avisha — океанъ и небо, ирл. aibheis — глубокое море и атмосфера \*). Праотцы индоевропейскихъ народовъ, за 5 или за 6,000 лётъ до настоящаго времени, жили въ центральной Азін между высокою цёцью Гниалая и большниъ средизем-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 54, 87; Orient u. Occid. 1861, I, 11, 42; III, 400.—<sup>2</sup>) Пикте, I, 119.

нымъ моремъ (Каспійскимъ, котороє въ глубочайшей древности распространялось гораздо далѣе на востокъ и соединялось съ Аральскимъ озеромъ), откуда впослѣдствіи южныя отрасли населенія двинулись въ Индію, а сѣверныя потянули на сѣверо-западъ по направленію къ Малой Азіи и Европѣ <sup>1</sup>). Еще въ первоначальной родинѣ своей аріи познакомились съ кораблестроеніемъ и мореплаваніемъ, и потому легко могли унодобить небо — морю, а ходячія облака — плавающимъ по немъ кораблямъ (см. I, 552<sup>2</sup>). Представленія эти удержались и у славянъ. Чехи до сихъ поръ туманъ или мглу около мѣсяца называютъ студенцомъ (studánkou<sup>2</sup>). Въ народныхъ русскихъ заговорахъ «океанъ-море» означаетъ нобо, что́ очевидно изъ той обстановки, въ какой употребляется это выраженіе; такъ въ одношъ заговорѣ читаемъ: «посреди окіанъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У. З. А. Н. 1865, І, стат. Шлейхера, 45.— <sup>2</sup>) М. Мюллерь (40-41) сомнъвается, чтобы племя аріевъ (нало море до раздъленія своего на разныя вътви. По его замъчанію, названія моря образовалесь позднже, и потому не могли быть одинаковыми во всёхъ язывахъ индоевропейской семьн. Тождественныя въ языкахъ греческояъ и латинскомъ, названія эти различны у свверныхъ и южвыхъ вародовъ, и даже у самыхъ грековъ и римлянъ они-выраженія переносныя, имъвшія вначадъ инов значеніе и потомъ уже усвоенныя морю: дат. pontus и греч. πόντος означають: влажный путь (сравны: дат. pons, сансыр, pantha и páthas=пдть); гр. 8 и́), до за есть дівлевтическое изивненіе слова в а́расса или та́расзу-возмущенная, взволнованная поверхность (водъ); напротивъ зат. aequor (ровная поверхность) mare placidum, море тихое. Но рядонъ съ этима названіями существуетъ еще одно, общее почти для всёхъ индоевропейскихъ вародовъ: лат. таге, кимр., корн. и apaopar. mor, crass. mar, rores. marei, gp.-sta. mari, meri, англос. mere, литов. mares (инож. число-въ значения залива), славян. море-оть mri (умирать)=мертвая, пустынная поверхность. Съ дат. pontus и греч. почтос роднится слав. плчина (II mrre, I, 110; Y. 3. A. H. 1865, I, 44; Radic. ling slov., 72).-**)** Ганушъ, 22.

моря выходила туча грозная съ буйными втрани, что вътрами стверными, подымалась мятель со ситгами» 1). Украинская загадка выражается о солнцѣ: «середъ моря-моря (= неба) стоить червона коморя» <sup>2</sup>). Подъ вліяніемъ означенной метафоры и согласно съ тбиъ нагляднымъ впечатлатніемъ, по которому небесный сводъ представляется обнивающимъ землю, родилось убъждение, что земля «утверждена на водахъ», что поверхность ся есть большой кругъ, и что се со встать сторонъ обтекаетъ кольцомъ пространный океанъ. Такъ думали въ Гомерово время греки, такъ думали и другіе народы. Въ стихъ о голубиной книгъ сказано: «океанъ-море всъмъ моряшъ мати: окинуло то море весь бёлый свётъ, обощло то море околъ всей земли, всей подвселенныя» <sup>2</sup>). У древнихъ германцевъ предание это сочеталось съ представлениемъ дожденосныхъ тучъ (облачваго неба) въ образъ чудовящнаго зитя; по свидътельству Эдды, Одинъ бросилъ великанскую зитю, рожденную богошъ грозоваго планени (Локи), и она упала въ море и обвила кольцомъ всю землю, кусая въ страшной пасти свой собственный хвость: имя зиби — Midhgardhsormr nun lörmungandr (ormr=wurm-serpens, midhgardhсрединное обяталище смертныхъ, тоже что iörmungrundterra 4). Когда, по сказанію средневѣковаго памятника, Александръ Македонскій былъ поднятъ грифами въ воздушныя высоты, то океанъ-море показалось ему подобнымъ зитъ, обвивающей собою широкую землю 5).

Въра въ существование «всесвътнаго океана» заставила ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 32. Можетъ быть, сюдя-же должно отнести и эпическія выраженія Слова о полку о черныхъ тучахъ, идущихъ съ моря, и о буйныхъ вътрахъ, въющихъ съ моря стръдами (Рус. Дост., III, 56, 62) — <sup>2</sup>) Номис., 291.—<sup>3</sup>) Калъки Пер., II, 361. Въ словаръ Памвы Берынды слово океанъ толиуется: всесвътнее море" (Сахаров., II, 69).—<sup>4</sup>) D. Myth., 107, 225, 567.—<sup>5</sup>) Ibid., 755.

нать, что заходящее солнце скрывается на ночь въ морскія ыды и совершаетъ въ нихъ ежедневное омовение. Такое убъждевіе раздтляли греки, римляне, древніе скандинавы, литовны и славяне; у племенъ, поселившихся на берегахъ морей, ено должно было получить всю неприложность истины, нотому что постоянное наблюдение говорило имъ о погружении солнца въ порскія бездны, точно также, какъ для жителей гористыхъ изстностей свътило это садится за горами ( die sonne geht binler die berge»), а для обитателей равнинъ, гдъ дальніе лъса окаймляють горизонть, оно прячется за лѣсомъ 1). По греческому преданію, Геліосъ, послъ дневнаго странствованія, спускался къ западу на усталыхъ, жаждущихъ успокоенія конахъ въ волны того велькаго океана, что обтекаетъ кругомъ жило; отсюда-же, тольво съ восточной стороны, вытажалъ онь по утру освѣщать вселенную 2). Сходно съ этимъ, древнегерманское преданіе говорить, что раннимъ утромъ Одинъ выводить солнце на небо, а ночью витсть съ нимъ погружается въ море: тамъ онъ садится на корабль в плыветъ въ водземное царство. О заходящемъ солнцъ въ старое время выражались, что оно погружается въ море (taucht ins meer) в въ его студёныхъ волнахъ погашаетъ свой полуденный жаръ. Прибалтійскіе жители донынъ убъждены, что солиде каждый лень вупается въ морѣ и потому-то по утру восходить такое чистое и свътлое; если день бываетъ пасмурной, они говорать, что солнце мылось лённво <sup>в</sup>). У славянь и литовцевь солнце представлялось прекрасною богинею, которая тадила но небесному своду въ золотой колесницъ; утружденная дневнынь путешествіень, запылённая земнымь прахомь, она вечеровъ погружалась въ морскую купальню, в по утру снова

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 704.—<sup>2</sup>) См. Иліаду в Одиссею.— <sup>3</sup>) Гънушъ въ статъв • Бабъ и Дъдъ, 29.

являлась ясною, свътлоликою, исполненною свъжихъ силъ. По свидътельству литовской пъсни, двъ звъзды Денница и Вечерница, отождествляемыя въ преданіяхъ съ утренней и вечерней зорями, прислуживали богнит, и Вечерница подавала ей воду для омовенія 1). У налоруссовъ существуетъ поговорка: «сонце са въ морћ куџае»<sup>2</sup>). Въ народныхъ русскихъ сказкахъ често выводится героиней дъва-Зоря или восходяшее Солнце; ее называють Ненаглядной Красотою или царевною-золотой косой, непокрытой красой; она живеть въ золотопъ царствѣ. на концѣ свѣта о́ѣлаго --- тамъ. гдѣ ясное солнышко изъ моря подымается, и сама плаваетъ по морю въ серебреной лодочкъ, гребя золотымъ весломъ. Въ одной сказкъ ей придано название Марьи-Моревны, т. е. дочери моря; имя Маріи указываеть на смѣшеніе съ Пречистою Дъвою <sup>3</sup>). Море, изъ нъдръ котораго какъ-бы нарождается восходящее по утру юное солнце, представляется в у другихъ славянъ матерью дневнаго свѣтила; когда ввечеру возвращается оно домой, мать принимаетъ его въ свои объятія и успоконваетъ сномъ на своихъ колтняхъ \*). Царевна-золотая коса у поляковъ слыветъ Cud-dziewica<sup>5</sup>), а словаки называютъ ee krasna, slata или morska panna: она — дочь Morskégo krala, катается по морю въ золотомъ челнокъ: блестящая красота ея такъ ослъпительна, что на чудную дъву нельзя

Digitized by Google

ваглануть съ-разу, а нако мало по малу причить своя очи; виаче соматешь и сгинешь! ') Про эту сказочную царевну разсказывается у встхъ видоевропейскихъ народовъ: въ нт. нецкихъ сказкахъ упомвнается королевна съ зодотыми косани, обитающая далеко за моремъ 2); венгерская сказка говорить о морской дват, которая выходить изъ глубины водъ краснаго моря: каждое утро купается она въ модокъ, и тело ея получаеть отъ того такую нежность и предесть. какъ будто бы она снова народилась на бълый свътъ <sup>2</sup>). Изъ одного источника съ этими преданіями создались мноы: греческії — о рожденія золотой Афродиты (Венеры) изъ порской пъны, и индъйскій — о рожденіи красавицы Лакшии. супруга Вишну, въ волнахъ млечнаго моря. Афодита--собственно богния утренней зори или восходящаго солнца 4). Но какъ утреннее солнце, выходя изъ морскихъ волнъ, умымется росою, пробуждаеть сонный пірь и блистаеть на небъ своею чудною красотою (трозовыми красками зори) и золотыми косами ( лучами); такъ точно весениее солице, появ-**ЛИЕСЬ ИЗЪ-ЗА ТУЧЪ И ТУМАНОВЪ, УМЫВ**АЕТСЯ ВЪ ДОЖДЕВЫХЪ К**Л**Ючакъ, посылаетъ ясные дин и призываетъ природу къ жизни: ран этих ъ аналогическихъ явленій миоъ о купаныи солнца въ ведахъ всесвётнаго океана сдивается съ сказаніемъ о вуданьи его въ дождевыхъ тучахъ, и богиня утренней зори становится дочерью облачнаго моря и получаетъ характеръ владычи. цы весеннихъ грозъ. Согласно съ уподоблениемъ дождевыхъ тучъ морю, ей дается названіе морской или водяной ца-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Slov. pohad., 100—112, 627; кгазна ранна рождаетъ сына съ солицемъ во лбу, т. е. заря выводитъ солице.—<sup>2</sup>) Гальтрихъ, 104.—<sup>3</sup>) Штиръ, 81—91; см. также Zeitsch. für D. M, II. 398; Шогтъ, 261 («das goldene Meermädchen»).—<sup>4</sup>) Подъ вліяніемъ выше-объясненной связи утренией зори съ звъздою Денницею (см. I. 86—87], этей послъдней дано было ими Веверы.

ревны; молоко, въ которомъ она купается, есть метафора дождя: вотъ почему видъйская Лакшив рождается изъ илечнаго моря, Афродита же --- изъ морской пъны, которая бълизною своею напоменаетъ молоко 1). Богеня эта возстановляетъ брачный союзъ неба съ землею, даруетъ землѣ силу плодородія, убираеть ее въ роскошные наряды весны, и потому для грековъ она была идеаломъ красоты и любви. По другому повтическому представлению восходящее по утру солнце нарождается изъ нъдръ Ночи, что опять сближается съ мнеомъ о рождения весенняго солнца изъ водъ облачнаго моря; ибо ночная тьма издревле служила метафорическимъ обозначениемъ для помрачающихъ небо тучъ. Солнцева мать, какъ олицетвореніе дождеваго моря (тучи), является въ преданіяхъ съ тъмъ-же въщниъ характеромъ, какой обыкновенно придается облачнымъ женамъ (норнамъ, царкамъ, роженицамъ); въ чемской сказкъ она названа судицею, а въ польской она прядетъ золотую кудель (см. гл. XXV). У литовцевъ сохранилось любопытное свидательство, что Перкунова мать Регkuna tete (-mater est fulminis atque tonitrui) \_\_ громоносная туча) купаетъ усталое и запыленное солнце въ мовницѣ, и на слёдующій день отпускаеть его на небо чистымъ и блестящимъ<sup>2</sup>). На Свътло-Христово Воскресенье поляки собираются рано по утру смотрѣть, ќакъ выходитъ изъ купели весен-

нее солнце; чешскія обрядовыя причитанья, которыя поются на этотъ праздникъ, упоминаютъ о богинѣ Веснѣ, купающейся въ криницѣ: «Lito, Lito! kdes tak dlougo bylo? — U vody, u vody ruce, nohy mylo» или: «Velikonočko, Velikonočko! ») kdes tak dlougo bywala? — U studánky, u studánky ruce, nohy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Самая пъна образовалась отъ плавающихъ въ водахъ дътородныхъ частей Урана (= неба) – Der Ursprung der Myth., 129, О Фаллюсъ - молнія ся. гл. VIII. – <sup>2</sup>) D. Myth., 157. – <sup>3</sup>) Огъ Velikonoče -- Свътлое Воскресенье.

mywala». На Моравъ это обращение дълается къ Пречистой Азыт Марія, которая для суевбрнаго народа заступила мёсто девней Френ. Гольды или Лады: «ei Maria, ei Maria! kdes tak dlongo by!a? - U studànky, u ruděuky (?) jsem se umyvala, šatečkem, šatečkem jsem se utirala, zamečkem, zamečkem jem se zamykala». На вопросъ: гдъ была такъ долго — во все заннее время? свътлая богиня отвъчаетъ, что она пребывала въ студенцъ, за кръпкить замкомъ, т. е. скрывалась за темнына тучами, окованными знинимъ холодомъ <sup>1</sup>). По ятмецкимъ преданіямъ, Гольда купается въ прудахъ и озерахъ, и чтобы достигнуть ея блаженной обители --- надо спуститься на дно глубокаго колодца 2). Въ связи съ этими върованіями стоить обычай сходиться въ дни Свётлой недёли къ колодцанъ и обливать другъ друга водою. Въ прекрасномъ образъ Морской царевны или Царь-дъвицы народныя сказки сочетаоть представления о богнит Зорт и богнит-промовницт. Далево --- въ странѣ вѣчнаго лѣта, въ золотомъ дворцѣ Царь-дѣвиды, подъ ся язголовьемъ, хранится живая вода, или, по другому сказанію, вода эта точится съ ея бълыхъ рукъ и ногъ; путь въ страну Царь-дъвицы лежитъ черезъ широкое море (= небо), а входъ туда сторожитъ двънадцатиглавый эмвй, вспускающій изъ своихъ пастей жгучее планя ( демонъ-туча, старающійся утаять живую воду дождяси. гл. XVII и XX). Малорусская сказка 3) передаеть слъ дующія подробности: юный королевичь добываеть Морскую царевну; старый король пленяется ею и радъ хоть сейчасъ жениться, но красавица объявляеть, что до тёхъ поръ не пойдеть за него замужъ, пока не достанутъ ей чаъ моря са моградьныхъгуслей. По приказу государеву, кородевичъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ганушъ. 126-7.— <sup>2</sup>) D. Myth., 455.— <sup>3</sup>) Lud Ukrain., I, 327.— 338; сравни Н. Р. Ск., VII. 12; Худик., III, стр. 111; Эрденвейнъ. 8; Slov. pohad., 619-633; сб. Валявца, 7-12; Гадьтрикъ, 10, 12.

досталъ ей самоградьныя гусян; тогда она сказала королю: «не возьму съ тобой слюбу--вначе, какъ съ тъмъ уговоромъ, чтобы мой свадебный потздъ быль видънъ съ моря!» А со стороны моря стояда высовая каменная гора в заслоняда собою вст дальніе виды. Королевичу отданъ приказъ разбить эту гору, и онъ исполняетъ задачу съ помощію богатырскаго коня и могучей рыбы: конь началь бить гору копытами, а рыба тоякать съ-йсподу, и въ короткое время сравняли ее съ пологниъ берегомъ. Затъпъ, по желанію Морской царевны, королевичъ приводитъ морскихъ (или вилиныхъ) кобыль, донть ихъ и кипатить добытое молоко; въ томъ молокъ купается царевна — и дълается еще краше и милће, а король, окунувшись въ горячее молоко, немедленно умираетъ. Въ словацкой редакціи, вибсто этого, сказочный герой долженъ добыть живой и мертвой воды, и достаетъ ее съ помощію вороновъ; Морская панна заставляетъ стараго короля отрубить доброму молодцу голову и потомъ оживляеть его живою водою, отчего тоть становится и сильнъе, и красивъе. Увлеченный примъромъ, и король подставляетъ свою голову подъ острый мечь; но морская дтва не захотъла оживить старика, и вышла замужъ за добраго молодца. Вотъ смыслъ сказки: юный витязь-громовникъ, чтобы сочетаться съ богниею весны, долженъ напередъ овладъть самогральными гуслями, т. е. начать грозовую песню, долженъ разбить облачныя скалы, надонть молока небесныхъ кобылицъ, или по-просту дождя, векипатить это молоко въ грозовомъ планени и омыться въ немъ вмъстъ съ невъстою-Солицемъ; купаясь въ дождевыхъ ливняхъ, они обрътаютъ творческія силы, неувядаемую молодость и несказанную красоту и надъляютъ ими земную природу, а старый владыка — суровый царь зимы погибаеть подъ ударами громовой цалицы (сравни т. І, 296, 367). Извъстенъ еще другой малорусской

----

заріантъ 1): сказочный герой Катигорошекъ (см. о немъ гл. XXI) разложилъ на морскомъ берегу много дорогихъ товаровъ, въ томъ числѣ и зеленые черевички; прельстилась этии банмачками Морская пани, подиялась изъ волиъ, приблизилась къ берегу, а добрый иблодецъ изловилъ ее и привезъ въ свой домъ. Въ угоду красавице онъ достаетъ со дна моря, съ каменнаго утеса, ся завётную скрыню, полную женчуговъ и кораловъ (тлътній уборъ богини, ея блестящіе лучи, освобожденные изъ-за тучъ и тумановъ); потомъ пригонаетъ ей двёнадцать морскихъ кобылицъ и жеребца, и наконецъ отправляется за тридесать земель — туда, гдѣ ночуетъ Солнце, чтобы развъдать, отчего оно прежде всходию червоннымъ, а тенерь одтлалось блтано? Герой пришелъ ло господы (дома), гдъ ночуетъ Солнце, засталъ Солнцеву нати и пересказалъ ей, зачъщъ явился; она посадила его подъ золотое корыто и велбла прислушиваться. Когда царь-Солице, обойдя небесный сводъ, воротился на ночь домой, то мать стала его спрашивать: «сыне мой! отчего ты прежде восходыь червоннымъ, а теперь восходить блёднымъ»? - Отъ тоге, нати, что прежде при моемъ восходѣ я встрѣчалъ прекрасную Морскую пани, и какъ бывало взгляну на нее, такъ и покраси вю; а теперь не вижу ее на морв. Г. Костомаровъ 2) передаетъ эпизодъ этотъ въ следующей форме: езлиль Ивась въ теремъ Содица, построенный надъ синимъ моренъ, и спрашивалъ: зачёмъ оно три раза въ день перемёняется? Содице отвъчало: «ость въ моръ прекрасная Анастасія; когда восхожу я утромъ, она брызгнетъ на меня водою---я застыжусь в покраснѣю; въ полдень, поднявшись на высоту, я посмотрю на весь божій міръ — и мит станеть весело; а вечеромъ, когда захожу, Анастасія снова брызгнетъ

<sup>3</sup>) Pyc. Bec. 1856, III, 100-2.— <sup>2</sup>) Cz. MEG., 29.

9

на меня морскою волною --- и я опять покраснѣю» 3). Очевидно, что Морская пани (названная въ другомъ спискъ Анастасіей — см. т. І, 232) есть Зоря. Издревае содние олицетворялось то въ мужскомъ, то въ женскомъ полт: наъ колебанія этихъ представленій возникъ поэтическій миеъ, раздвоявшій единое св'ятило на влюбленную чету, при чемъ прекрасный образъ дтвы-Солнца слился съ олицетвореніенъ утренней и вечерней зори. Зеленые черевички, которыми патенелась Морская царевна, по объяснению г. Максимовича, есть символь майской зелени и еще ближе той красивой травы изъ семейства любковыхъ (орхидей), которая цвътетъ въ мав и на Украйнт извъстна подъ именемъ черевичекъ, въ великорусскихъ губерніяхъ подъ именемъ Марьина башмачка <sup>2</sup>), да и у ботаниковъ издавна зовется calcéolus; Линией придалъ ей родовое название, по имени Киприды, Суpripedium. Дорога къ солнцу на небесную гору (vrch), но свидътельству чешскихъ сказокъ, идетъ че резъ море.

Уподобляя небо всесвѣтному морю, предки наши не только въ вечерномъ закатѣ видѣли погруженіе солнца въ морскія веды, но и ночныя свѣтила, исчезающія съ разсвѣтомъ дня, по ихъ инѣнію, скрывались въ безднахъ океана. Сербы думаютъ, что и солнце и ив сяцъ каждые сутки к у паются въ морѣ, чтобы не утратить своего блеска <sup>з</sup>). До сяхъ поръ употребительны выраженія: луна выплываетъ изъ-за тучъ, иѣсяцъ плыветъ по́ небу; подобные обороты встрѣчаемъ и въ нѣмецкомъ языкѣ, и въ связи съ ними́ Шварцъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни съ сказкою о Трёмсынъ, рожденномъ отъ щучьяго перя, который при помоща коня, родившагося отъ луски той-же рыбы, добылъ прекрасную Анастасію; Анастасія, плавая въ дадъв по морю, плескала водой въ пламенное, влюбленное въ нее Солнце. См. также Нар. сл. раз., 108—116.— <sup>3</sup>) Толков. Слов., I, 898. — <sup>3</sup>) Нар. сл. раз., 159.

указываеть на слёды стариннаго представленія молодаго, двуригаго иссяца — ладьею <sup>1</sup>). Какъ древніе греки (въ эпоху Гонера) были убъждены, что звёзды выходять ночью изъ океана и потоиъ, съ восходомъ солица, снова въ него погружаится; такъ тоже самое воззрёніе существовало и у славянъ, что свидётельствуется слёдующею загадкою о потухаюцихъ по утру звёздахъ: «катилися каточки по липову юсточку (мостъ — небесный сводъ), увидёли зорю — поили въ во ду», или «бёгли овцы <sup>2</sup>) по калинову мосту, увидала зорю — покидались въ во ду» <sup>3</sup>).

Свато голубое, блестящее небо лежить за облаками, или и дождевыить моремъ; чтобы достигнуть въ царство солнца. луны и зваздъ, надо было переплывать воздушныя воды. Такить образовкъ это небесное царство представлялось воображены окруженнымъ со всёхъ сторонъ водами, т. е. островоиъ. Съ особенною наглядностію метафора эта выступаетъ В русскихъ заговорахъ --- танъ, гдѣ говорится о чудномъ естровъ Буянъ. Названіе «буянъ» (отъ слова буй), принатое поздиве за собственное имя, первоначально было не быве, какъ характеристический эпитеть баснословнаго остроы; въ накоторых в убадахъ донына, виасто «Буянъ-островъ». произносать: «буевой островъ» \*). Буй служить синониновъ слову яръ, какъ это видно изъ замъны этихъ ръченій слюго другимъ въ Словъ о полку Игоревъ \*); оба слова совизнають въ себё тождественныя значенія. Я рый, какъ объастено выше (I, 439 - 441), заключаетъ въ себъ понятія: эсений, горачій, пылкій, раздражительный, страстный,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sonne, Mond u. Sterne, 11; о изсядв на облачномъ небв въ Исландія говорять, что овъ ядетъ въ бродъ между облакамя... <sup>2</sup>) О представленія звъздъ овцами см. т. I, 692...<sup>3</sup>) Въст. Р. Г. 0. 1853, I, 75...<sup>4</sup>) Щиповъ, 60...<sup>5</sup>) Руск. Дост., III, 64...66, 254; см. т. I настоящаго сочиненія, стр. 662.

плодородный, урожайный. Понятіе весенняго плодородія заключается и въ словъ буй: глаголъ буять (оренбур. губ.)выростать, нъжиться («онъ буяль у батюшки», или въ народной птент: «деревцо кипарисовое, гат ты росло, гат буядо? Я росло на крутой горъ, буядо противъ солнышка»); а прилагательное буйный, когда говорять о нивахъ, лугахъ и льсахъ, служитъ для обозначенія, что травы и деревья растуть высоко, густо, и объщають богатый урожай (буйный лъсъ, буйные хлъба, буйныя ягоды, чешск. буйна пшеняце, обиди б у й н е). Отсюда объясняется слъдующее выражение въ Словъ Даніила-заточника: «дивья (диво ли) за буяномъ кони паствити» (сравни съ чешскою поговоркою: «nekdy i na bujnom poliu su koni chudi»), т. е. не диво пасти коней на тучныхъ пажитяхъ! Вообще же буйный (буявый) употреб-ляется въ смыслѣ: дерзкій, наглый, неистовый ( тярост ный); буесть-удаль, отвага, буйная головушка---отважная, смълая, буйные вътры-бурные, стремительные, буйная зима-ръзкая, студёная; болгары дають этоть эшятетъ и огню (буенъ оганъ <sup>1</sup>). «Островъ буянъ» — поэти. ческое название весенняго неба. Островъ этотъ играетъ весьма важную роль въ нашихъ народныхъ преданіяхъ; чародвяное слово заговоровъ, обращенное къ стихійнымъ божестваяъ, обыкновенно начинается следующею формулою: «на морѣ-на окіанѣ, на островѣ-на Буянѣ», безъ чего не сильно ни одно заклятіе. На островѣ Буянѣ сосредоточены всѣ могучія силы весеннихъ грозъ, всѣ миенческія олидетворенія громовъ, вѣтровъ и бури; тутъ обрѣтаются: и змѣя всѣмъ

4

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архавъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 93; Обл. Сл., 17-18; Въст. Р. Г. О. 1851, III, 12. Малор. и червон. думы, 126. Соотвътственно слову яръ — обрывистый берегъ ръви, мъсто, доступное дъйствию вътровъ, буннъ въ нъкоторыхъ обяастныхъ наръчіяхъ означаетъ: открытое, возвышенное мъсто-Моск. Въст. 1830, V, 125.

зивянь старшая <sup>1</sup>), и въщій воронь, встиь воронань старшій брать, который клюсть огненнаго зибя, и птица, всёмъ птинаиъ старшая и большая, съ желбзямиъ носопъ и ибдимии вогтяни (напоминающая собой чудесную Стратимъ-птицу, вствы птицань мать, что живеть на океань-морь и творить своини крыльяни бурные втры), и пчелиная матка, встви натканъ старшая, т. е. на островъ Буянъ дежитъ громоносный зивя, гизэдится птица-буря я роятся пчелы-молнін, посылающія на землю медовую влагу дождя <sup>в</sup>). Отъ нихъ, по нитенію народа, какъ отъ небесныхъ матерей, произошли и вст земные гады, птицы и насъконыя. По свидътельству заговоровъ, на этомъ-же островѣ возсѣдаютъ и дѣва Зоря (шне только весеннее солнце, но и богиня-громовница), и пророкъ Илья (Перунъ): «на моръ-на окіянъ, на островъ-на Буянт гонитъ Илья-пророкъ въколесницъ громъсъ великимъ дождемъ»<sup>3</sup>). Сюда обращался древній славянинь съ своими мольбами, упрашивая боговъ, побъдителей Зины в собдателей латняго плодородія, испалить его отъ ранъ и болтзней, даровать ему воянскую доблесть, послать счастіе въ любвв, на охотъ и въ домашнемъ быту. Выше мы видъли, что небо называлось хрустальной или золотой горою; поэтону одинъ изъ списковъ «Сна пресв. Богородицы» начи**пается такъ:** «на горѣ-на горюнѣ (отъ слова горѣть), на горъ-на Буянъ» 4). Такъ какъ весеннее небо есть хранилище теплыхъ лучей солнца и живой воды, которые дають земла плодородіе, одбвають ее роскошною зеленью н цвтами и водворяють на ней новую счастливую жизвь; то •антазія сочетала съ нимъ представленіе о рать или благо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравия въ гл. ХХ-й о явъръ Индрикъ (—гидръ), отцъ всъхъ звърей.— <sup>2</sup>) Сахаров., I, 21—22, 26, 31.— <sup>3</sup>) Т. І-й этого сочниевія, стр. 223; Иллюстр. 1845, 250.—<sup>9</sup>) Калъки Пер., VI, 204-

датномъ царствъ въчнаго лъта. Метафорический явыкъ народныхъ загадокъ называетъ расмъ водные источники: «два братпа (--- вёдра) пошля въ рай (варіанть: въ воду) купаться» 1), что указываеть на древнёйшую связь иден рая съ небесными, дождевыми колодцами (см. гл. XXIV). Преданія номъщають рай на блаженныхъ или счастливыхъ островахъ. Выше (т. I, 182) указано другое воззрѣвіе, слѣдуя которому востокъ, какъ страна, откуда восходитъ воскресающее неутру солнце, признавался царствомъ тверческихъ, плодотворящихъ силъ ..... раемъ, тогда какъ западъ почитался страною мрака и безплодія — адомъ. По аналогія утренняго разсвіта съ весеннимъ просвътлениемъ неба нослъ грозы, а темной ночи съ зимними облаками и туманами, блаженные острова отнесены были на востокъ. Старинный зиглосаксонскій памятникъ, сообщающій различныя космогоническія преданія въ формѣ бесѣды царя Соломона съ Сатурномъ, задаетъ вопросъ: «гаћ бываетъ по ночамъ солние?» и отвѣчаетъ: «на томъ островъ, гдъ пребываютъ души въ ожидани суда», нан по другому списку: «оно сіясть въ странъ, называемой Glidh, гдъ покоятся души св. мужей.» Названіе Glidh означаеть страну блестящую тоже, что Glasberg (горанебо, лежащая по ту сторону великихъ водъ) или Gladhsheimr (Glanzheim, Wonneland 2). Ha Pych xoght's chasahie o 61aженныхъ островахъ Макарійскихъ (µаха́рюс beatus), гат ръки медовыя и молочныя, а берега кисельные <sup>3</sup>); по указанію старинныхъ апокрифовъ, райскія рёки текуть илекомъ, виномъ и медомъ; о лётнихъ облакахъ простолюдины разсказываютъ, что они падаютъ иногда на землю, и тъ, которымъ удавалось это видъть, пря-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этн. Сб., VI. 39.—<sup>2</sup>) Олытъ истор. обозр. рус. слов. О. Миллерв, I, 335, явъ Migne — Diction. des apocryphes; Germ. Mythen, 365—6.—<sup>3</sup>) Иллюстр. 1846, 344.

ниман ихъ за кисель. Медъ, нолоко и вино-истафорическія названія дождя; ниспадая на землю, дождевые ливни нонзводать топкую гразь, которая въ областныхъ говорахъ называется кисель, кисе́лица 1). Лубочная карта, изизстная подъ заглавіень: «Книга, глаголеная Кознографія. переведена бысть съ римскаго языка», представляетъ круглую равнину земли, омываемую со всёхъ сторонъ рёкою-окоаномъ; на восточной сторонъ означенъ «островъ Макарійскій, первый подъ самымъ востокомъ солнца, близь блаженнаго рая; потому его тако наридають, что залетають въ сій островъ птицы райскія Гонаюнъ и Финиксь и благоухавіе износять чудное.... тамо зимы нать» »). Въ средніе въка создалась басня, что Александръ Македонскій, во время похода своего на востокъ, доходилъ до Макарійскаго острова. Въ древнеславанскомъ переводъ Мессодія Патарскаго читаемъ: «Александръ Македонскій сниде до моря, нарицаемаго Солнечна страна, идъ́ и видъ нечисты азыки и скверны» <sup>2</sup>). Несторъ вставияъ это свидътельство въ свою літопись: «якоже сказаеть Месодій Патарійскый: и ваще (Александръ Македонский) на всточныя страны до норя, наричемое Солнче мъсто, и видъ ту человъкы вечистыя (тдемоны, великаны).... и загна ихъ на полунощныя страны въ горы высокія (горы тучи, см. гл. XVIII), и Богу повелтвшю сступишася о нихъ горы полунощныя» \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тояков. Слов., І, 724.— <sup>2</sup>) Лубочныя картины познакомням наше простонародье и съ другими райскими птицами Алконостомъ и Сириномъ; Сиринъ — сирена. — <sup>3</sup>) Времен., XVI, сиъсь, 1, 9; Карамз. И. Г. Р., II, примъч. 64; Москв. 1841. V, ст. Снегир. о лубочи. картин., 148.— <sup>4</sup>) П. С. Р. Л., I, 107. Новогордский лътописецъ (ibid., IV, 61), по случаю моровой яввы 1352 года, заизчаетъ: "нъцын ръща: той моръ пошелъ отъ индъйския страни отъ Солица-града", что сходится съ греческимъ повърьемъ о норовой язвъ, посылаемой стръдами разгиъваннаго Аполлона.

Очевидно, преданіе о Макарійскомъ островѣ, лежащемъ на восточной сторонѣ всесвѣтнаго океана, гдѣ царствуетъ Солнце и цвѣтетъ вѣчная весна, есть преданіе античное; древніе греки знали островъ Эю, омываемый океаномъ: тâмъ чертогъ Зори (Эосъ) и мѣсто ен плиски, оттуда по утру восходитъ свѣтлый Геліосъ <sup>1</sup>). Отъ грековъ преданіе это чрезъ посредство переводныхъ хронографовъ, перешло къ намъ, и притомъ уже въ средневѣковой передѣлкѣ, когда старинныя сказанія о Солицевой странѣ составили одинъ изъ эпизодовъ по-

1) Griech. Myth., Преллера, I, 339. Слёды того-же представленія встрівчаємъ и въ другихъ мнеахь античнаго міра. Такъ Эоль, богъ вътровъ и вихрей, властвовалъ на пловученъ островъ Эолін (Одис., Х, 1-3); о Гефеств разсказывается, что онъ завель свои кузницы на одномъ изъ Липарскихъ острововъ и ковалъ тамъ Зевсовы молнін; о рожденія Аполлона изъ древнайшихъ преданій извъстно, что мать его (Leto) прибыла изъ страны гипербореевъ на пловучій островъ Делосъ въ видъ волчицы, сопровождаемая стаею другихъ волковъ. Посейдовъ остановилъ подвижной островъ, и богиня разръшилась на немъ двумя близнецами: Артемедою и Аподзономъ, который тотчасъ по рождении быль обмытъ нимфами въводахъ и вскориденъ нектаромъ и амброзіей; когда ему минуло пять дней-подъ его стръявин, полученными отъ Гефеста, палъ страшный Пифонъ (Der Ursprung der Myth., 99). Зваченіе мнов ясно: знинею порою соляце и луна скрыты за темными покровами снажныхъ облаковъ и тумановъ, или выражансь мнонческимъ языкомъ: они облекаются волчьние шкурами и скрываются въ холодныхъ странахъ гиперборейскихъ; еесною же, благодаря действію грозъ, туманныя завесы снемаются, светлый Аполлонъ выходитъ изъ нъдръ права, вли что тоже-рождается матерьюволчицею, омывается въ дождъ, и упиваясь этимъ безсмертнымъ и всеснаьнымъ напиткомъ, разитъ молнісносными стръдами дракона (Щемона зимы и тучъ). Съ затемивяјемъ смысла старинныхъ метафоръ, мнеы, по общему закону ихъ развитія, пріурочиваются къ навъстнымъ мъстностямъ: богъ-громовникъ, ковачъ молніеносныхъ стрълъ, водворяется на островахъ Лемносъ и Липарскомъ, а эпитеть Аполлова δήλιος свизать цасть поводъ свизать басню о его происхождении съ Делосонъ (М. Мюллеръ, 63).

хода Александра Македонскаго въ Индію, в когда воспоминаніе о борьб'я бога-громовника съ демонами-тучами спуталось съ подвигами этого любимаго героя, победителя отдаленныхъ народовъ. Тънъ не менъе указанныя свидътельства памятинковъ не совершенно чужды славянамъ; напротивъ, они потому и проникан въ простонародье, что согласовались съ его собственными (возартніями, вынесенными вать первоначальной родны вста вндоевропейскихъ племенъ. У чеховъ сохранилось повтрье, что у Солнца есть свое царство за мо ремъ, что тамъ---въчное лъто и что оттуда прилетаютъ весною птицы и приносятся на землю растительныя съмена<sup>1</sup>). Съ этниъ повёрьемъ тёсно связывается налорусское преданіе о вы рен: это теплая страна, лежащая далеко на востокъ у самаго моря, куда скрываются на зиму птицы, насёкомыя и гадюки и откуда являются они съ началомъ весны. Въ поученін Мономаха сказано: «сему ся подивуемы, како птица небесныя изъ в рья идуть.... да наполнатся лъси и поля» <sup>2</sup>). Съ началомъ осени (14-го сентября) журавли, стрижи, касаточки и другія птицы улетаютъ, по житнію крестьянь, въ вырей (вирій), на теплыя воды, или прямо на небо; разсказываютъ еще, что ласточки, сцёпавшись одна съ другою ножками, прячутся отъ зимы въ криницахъ, рѣкахъ и озерахъ \*). Тогда-же гадюки и зитя лазуть въ вырей по деревьямъ, подобно тому, какъ и души усопшихъ прежде, нежели достигнутъ страны блаженныхъ, осуждены порхать по деревьямъ. Свътлое «небесное царство» (Gimill скандинавской инеологія himmel, жилище

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, VII, ст. Сревн., 43.— <sup>2</sup>) П. С. Р. Л., I, 101. Въ народной пъсчъ поется: "Лъсъ ты мой, лъсъ, зеленъ, невеселъ! Не кому тебя ръзвеселить; Что были пташечки — въ ирей полетъли."— <sup>3</sup>) Терещ., VI, 12; Рус. Бес. 1856, I, 62.

- свётлыхъ эльновъ) находится но ту сторону облаковъ, которыя издревле сравнивались съ водными источниками и вётвистыми деревьями, растущими въ воздушныхъ пространствахъ (см. гл. XVII); германцы называютъ это царство Sonnenland и Engelland: сюда, по ихъ разсказамъ, улетаютъ на зиму птицы, здёсь обитаютъ души и отсюда приносятся на землю зародыни всякой жизни – сёмена растеній и души новорожденныхъ <sup>1</sup>). Съ окончаніемъ зимы слёдуетъ возвратный прилетъ птицъ: 9-го марта прилетаютъ изъ вырія жаворонки, а 25-го числа (на Благовёщенье) – ластечки; въ малорусской пёситё соколъ жалуется:

> •Бидиа-жъ моя гозовонько, Що я рако з' вырья выйшовъ, Що по го́рахъ сизга лежать, По долинахъ воды стоять.»

Какъ обыкновенныя птицы и гадюки исчезають позднею осенью изъ полей и лѣсовъ: первыя удаляясь въ теплыя страны, а послѣднія предаваясь оцѣпенѣнію (зимнему сну) въ своихъ но̀рахъ; такъ и мневическія птицы и змѣи, въ образѣ которыхъ фантазія олицетворяла творческія силы весеннихъ грозъ, скрываются на зиму въ колодцахъ-тучахъ, окованныхъ холодомъ, или замыкаются въ царствѣ вѣчнаго лѣта. По русскимъ повѣрьямъ, кукушка и сизая галочка хранятъ у себя райскіе ключи или ключи отъ вырія; съ ихъ прилетомъ пробужденный Перунъ отпираетъ небо и низводатъ на землю плодотворное сѣмя дождя, откуда возникъ миюъ о сѣменахъ, приносямыхъ изъ райской страны на крыльяхъ весеннихъ вѣтровъ и разсѣеваемыхъ по всей землѣ. И комары осенней порою уносятся вѣтрами на

1) Germ. Mythen, 326-7, 375-6, 398

. .

теллыя норя, а весною снова приносятся на Русь <sup>1</sup>). Райская страна, вакъ представление, снятое съ весенней природы. росконно-убранной въ зелень и цвёты и озаренной ярвини лучани солеца, изображалась вбчно-зеленымъ садонъ съ золотыми и серебреными плодами, или ввчно-цвётущимъ лугонъ. Слова рай, лит. rojus, греч. παράδεισος, лат. раradisus, фр. paradis, всп. parayso — всюду служать для обозначенія сада, и многія живописныя, цвътущія мъстности въ нѣнецкихъ в сдаванскихъ земляхъ получили названія рая, нарадиза <sup>2</sup>). Словаки и хорутане разсказывають, что рай есть чудесный неувядаеный садъ, находящийся во владънияхъ бога свъта, гат праведныхъ ожидаетъ безконечное наслажденіе 3); по свидътельству русскихъ легендъ, рай насажденъ у небесной криницы, «а надъ тею крыныцею и скризь танъ такія разнія, прихорошія, пахнючій цвиткы та ягоды, вблуки, хвыги, мындалы, розынкы (виноградъ) и всякая евощь, а птыци такъ хороше санвають та щебечуть, що-й сказаты не можно» \*). Въ томъ-же весеннемъ убранствъ рисуется народному воображению и вырей---- название, въроятно родственное съ лат. viretum (итстность, покрытая зеленью), которое у Виргилія употреблено въ смыслѣ рая <sup>5</sup>); въ областныхъ говорахъ вырецъ (вятск. губ.) значитъ: цеттинкъ, купина, куртина цвътовъ; в ы рчикъ (волог. губ.)разсадникъ, срубецъ на стоябахъ для поства капусты \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маркевич., 18; Молодик. 1844. 96; Сахаров, II, 30; Метлинск., 201; Полтав. Г. В. 1845, 15; 1846, 18; Кіев. Г. В. 1850, 20.—<sup>2</sup>) D. Муth., 781—3.—<sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1847, II, 190 ("О върован. славянъ въ безсмертіе души).—<sup>4</sup>) Н. Р. Л., 3.—<sup>5</sup>) D. Муth., 783: devenere locos laetos et amoena vireta fortunatorum nemorum sedesque beatas.—<sup>6</sup>) Толков. Слов., I, 274. Въ курской губ. вырей означаетъ жаворонка, какъ предвъстника весны; въ твер. губ. вы рей—колдунъ, вырить—нашептывать, ворожить (Обл. Сл., 32). На островъ Эъ обитала хитрая волшебница Кирке (Одисс., Х).

Такъ какъ рай признавался жилищемъ праведныхъ, мъстонъ успокоенія ихъ но смерти; то при имени «Буянъ-островъ». въ нашемъ языкъ стоятъ родственныя слова, означающія кладбище: буй и буйвище-погость, ивсто около церкви, обнесенное оградою, гат въ старину погребальсь умершіе; буево-кладбище 1). По указанию Гомера и другихъ древнить писателей, души избранныхъ героевъ препровождались Гермесовъ чрезъ океанъ (тебо) къ Соляцевымъ вратамъна счастлявыя елисейскія поля (Elysion), лежащія на «блаженныхъ островахъ»: боги надълели страну эту честбётниъ воздухомъ и постояннымъ изобиліемъ плодовъ; ея въчно-зеленъющіе луга в роща, орошаемые сребрастыми ръками, оглашаются плёнительнымъ пёніемъ птипъ: тамъ не бываетъ ни зимы, ни мятелей, ни ливней, ни холода; втотъ только кроткій зефиръ, и сладостно, незамѣтно пробѣгаютъ безпечальные дни блаженныхъ <sup>2</sup>). Греческому Элизію соотвётствуетъ скандинавская Валгалда (Valhöll 8), гдъ властвуетъ могучій Одинъ, въ сообществъ съ Торомъ, и куда валькирін приводять встаь витязей, сраженныхь въ бою (auf der wahlstätte); Одинъ принимаетъ ихъ, какъ своихъ дътей, и потому усопшіе герои называннсь ôskasynir (усыновленные). Посреди Валгаллы стонть чудесное дерево, тождественное по значенію съ міровою ясенью (тучею) и съ мокрецкимъ (тдожденоснымъ) дубомъ острова Буяна, о чемъ подробнѣе изложено въ гл. XVII-й. Эта блаженная обитель предназначена однимъ добродътельнымъ и храбрымъ; для нечестивыхъ и трусовъ она закрыта; водворенные здъсь

Обл. Сл., 16; Записки Общ. рус. и слав. археологія, І, отд.
 3, 4.— <sup>2</sup>) Griech. Myth., Преллера, Ј, 644; Одисс., 1V. 563-8.—
 <sup>3</sup>) Слово, стоящее въ связи съ прозваніемъ Одина — Valfödhr и съ именемъ подвластныхъ ему воянственныхъ дъвъ-вальки рій (valkyrien).

герон преводять время въ безпрерывныхъ веседыхъ пирахъ, упиваясь безсмертнымъ напиткомъ — медомъ (\_\_\_дождемъ). Мъсто, на которомъ построенъ зелотой градъ Валралды, называется Gladhsheimr, что означаеть жилище, исполненное не только радости, но в блеска. До сихъ поръ подъ выpameniann freudensaal n freudenthal pasymbiors «nefo», въ противуположность земль, «печальной юдоли» (jammerthal) смертныхъ <sup>1</sup>). «Небо героевъ», извъстное въ индъйской мпоологія, есть та священная гора-небо, на которую, по сдавянскимъ и литовскимъ повърьямъ, должны взлъзать души усопшихъ (I, 120), то селение праведныхъ. которое принято у насъ называть «царствомъ небеснымъ». Тамъ, при верховновъ божествъ небеснаго свода (Варунъ), подъ сънію густоанственнаго дерева, обитають души предковь (pitris) съ ихъ царенъ Yama, собирателенъ всего человъческаго рода <sup>2</sup>). Преданіе это въ памятникахъ средновѣковой литературы слилось съ разсказами о бранинахъ; въ упомянутой выше «Книгъ, глагоденой Коспографія» 3) описывается страна блаженныхъ рахмановъ (брахмановъ), которые не въдаютъ неправды, ни естественныхъ нуждъ, и живутъ безъ трудовъ и печали: •страна — рахманы нагіе — подъ самымъ востокомъ солнца, и царя нитють у собя.... житіе ихь таково: одтваится листвіень древянымъ садовнымъ и отъ того ово щень питаются, и жены интютъ, а ризъ и скота и хлъба не нитють, ни градовъ, ни войны не нибють же... Да тутъ-же нодъ востокомъ солнца есть мъсто, гдъ исходятъ великія четыре ръки райскія.» Тъже басни занесены и въ старинныя сказанія о походѣ Адександра Македонскаго въ Индію \*). Изъ приведенныхъ данныхъ нетрудно понять, почему Буянъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 778-782.- <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 58.- <sup>3</sup>) Bpenen., XVI, 8.- <sup>4</sup>) Nochob. Tegerpach 1832, XI m XXIV.

островъ называется въ нашихъ заговорахъ святымъ и божьниъ <sup>1</sup>).

Наредные заговоры, сохранившие такъ много древнъйшихъ поэтическихъ выраженій, знаютъ мисическій адаты рь-камень и ставять его въ твеной, неразрывной связи съ Буяномъ-островомъ. Принимая въ соображение объясненное нами значение этого острова в обще-арийское представление солнца драгоцвннымъ, огненнымъ камеемъ (I. 214), ны убъждаемся, что алатырь-кажень есть собственно метафора яснаго весенняго солнца. Лежитъ овъ на океанъ порв или на островѣ Буянѣ, и обозначается постояннымъ эпитетомъ б В я ъгорючъ, т. е. плаваетъ по воздушному океану-небу и хранится въ райской области, въ царствъ въчнаго лъта; эпитетъ «бълъ-горючъ» замъняется иногда выраженіемъ: к и п ъ-камень (отъ глагода кипъть <sup>2</sup>). На этомъ камит возотдаетъ красная дъва Зоря: «на моръ-на окіанъ, на островъ-на Буянъ лежить бълъ-горючь камень алатырь; на томъ камит сидить красная дъвица» и зашиваетъ раны кровавыя (см. I, 223). О розовой целенъ Зори, разстилая которую богина утра просв'ятляеть мірь и призываеть его къ жизни, заговоръ выражается: «твоя фата кръпка, какъ горючъ камень-алатыры; о самомъ-же алатырё сказано: «подъ тёмъ камнемъ сокрыта сила могучая, я силы конца вътъ» Именемъ этого кання скръпляется чародвёное словозаклинателя (I, 421 — 2): «кто канень-алатырь нагложеть (дъло —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Библ. для. Чт. 1848, IX, ст. Гуляева, 52—53; Сахаров., I, 18: "пошла я (имярекъ) къ окіанъ-морю на святъ островъ". — <sup>2</sup>) Совр. 1856, XI, ст. Осокина, 4. Въ народной пъснъ мужъ, при разлуята съ женою, говоритъ ей: "гляди, жена, на синё море: что повысты нетъ бълъ-горючъ камень, тогда я доной буду!" (Нар. пъсни вологод. и олонец. губ, собр. Студициянъ, II, 32) выражая этими словами безнадежность на свое возвращение.

TRYASCE. BENKICLENCE), TOT'S NOR SAFEBOD'S DEBOSBORETS» 1). Весьна въродтно, что съ этинъ уподобленіенъ солица бълому. горозену канню уже въ глубокой древности сливалось общераспространенное представление грозоваго облака скадою BIE RANHENS 2). Takoe Chishie TEN'S JOFTE NOFLO COBEDMETSCS. что богиня Утренная Зоря в богиня-громовница одицетворадись въ единомъ образъ, что дневной свътъ и роса, приносимые первов, сближались съ весеннить просвѣтленіемъ неба и дождями, даруеными второю. Въ придожения въ канню-облаку эпитетъ «обыз-горючь» могь указывать съ одной стороны на заключенное внутри этого камня грозовое пламя, а съ другой --- на бълоситжные в розовые цвтта, какими окрашивають облака аркіе лучи весенняго содеца. Съ возвратонъ весны пробужалетса богъ-громовникъ, и ударяя своею палицей по камию-тучъ, выстваеть изъ него молніеносныя искры, разводить ножигаюнее вламя грозы <sup>3</sup>) и завариваеть чудод тиственный напитокъ живой воды (дождя); тоже планя добываеть онъ и треніень своей палицы о солнцево колесо. Вотъ почему на алатырѣканит пребываеть не только богиня Лада, въ христіанской заньнь ся Богородицею, чествуеной въ народъ прозваніями громницы в огненной Марів, но в самъ Перуяъ, подставляемый обыкновенно Ильою-громовникомъ, и его спутники-**ДУХИ ВЕСЕННИХЪ ГРОЗЪ, ПОДЪ ИМЕНЕНЪ БОЖЬЕГО ВОЯНСТВА ИЛИ НО**бесныхъ сняъ (святыхъ угодниковъ и ангеловъ). Приведенъ свидѣтельства народныхъ заговоровъ: «встану я, рабъ божій, благословась, пойду перекрестясь... подъвосточную сторонукъ окіяну-норю, на святъбожій островъ; на этомъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самаров., I, 23, 25, 30—31.— <sup>4</sup>) Въ Сибири камень означаетъ: утесъ, свазу—Этн. Сб., VI, 11.— <sup>3</sup>) Опыть истор. обозр. рус. слов., О. Миллера, I, 79: "Въ одномъ заговоръ духи идуть на море за игать горючъ камень; въ другомъ его хотять распилить и выпуть на него палящій и гулящій огонь."

островъ лежитъ алатръ-канень, а на камени стоитъ Мати пречистая Богородица. Прошу и молю, пречистая Божія Матерь, усердно сконин горькими слезами: заступи обо инт рабі божьень, отгони злую лихомонку за тридевять земель.» --- «Пойду подъвосточную сторону къ окіяну-морю; на окіянъморѣ стоять божій островъ, на томъ островѣ дежить бълъгорючъ камень алатръ, а на камени святый пророкъ Илія сънебеснымя ангеламя. Молюся тебь, святый пророче божій Илія! пошли тридцать ангедовъ въ здатокованномъ платьћ, съ луки и стрблы, да отбиваютъ и отстрђлвають отъ имярека уроки и призоры и притки.» (Сравни заклятія на прогнаніе болёзней перуновыми стрёлами въ гл. XXII.)-«На-моръ-овіянь лежнть бълъ-алатръ-камень, а на камени сила небесная. Подойду я поближе, поклонюсь пониже: силы небесныя! пошлите свою помощь и силу на нашъ скотъ-милый животъ-въ чистое поле, въ зеленые луга, въ темные лъса.» Подновление въ христіанскомъ духѣ замѣчается не во встать заклятіяхъ; въ нъкоторыхъ заговорахъ обращенія дёлаются къ невёдомому стрёльцу и красной дёвни в Зоръ, а не къ Ильъ-пророку и Богородицъ: «въ окіанъ-моръ есть алатырь-камень, на томъкамнё стоить человёкь: онъстрёляетъ по чисту полю, убиваетъ всякія боли»; затъмъ слёдуеть мольба, чтобы стредець этоть защитиль своими стрелами отъ сглаза, недуговъ и очарованія 1). Согласно съ представленіемъ облаковъ подвижными, ходячими камнями, народная загадка отдичаеть алатырь отъ обыкновенныхъ скалъ, твердоприкрѣпленныхъ къ землѣ, какъ-бы коренящихся съ ея утробѣ. «Что ростеть безь корню?» спрашиваеть загадка и отвѣчаеть: бълъ-горючъ камень <sup>2</sup>). Весьма знаменательно свидътельство

- ----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Библ. для Чт. 1848, IX, 52-55; Сахаров., I, 27, 33.- <sup>2</sup>) Рус. прост. праздн., II, 101-2; Ч. О. И. и Д. 1864, I, галици. пъсни, 83.

стиха о годубнной внигѣ, что изъ-подъ этого камия текутъисточники, дающіе всему міру пропитаніе и цѣленіе, т. е. живая вода дождей, воскрешающая природу и дающая землѣ урожан:

Бъдый датырь-канень всёмъ камнямъ отецъ. Почему же ёнъ всёмъ камнямъ отецъ? — Съ-подъ камешка, съ-подъ бъдаго датыря Протекли рёки, рёки быстрыя По всей земяв, по всей вседенную(—ной), Всему міру на исцъденіе, Всему міру на пропитаніе <sup>1</sup>).

Это тв-же райскія рёки, которыя бьють живыми ключами изъ-подъкорней міроваго дерева-тучи (см. гл. XVII). Старинная былина о Васильё Буслаевё, смёлость котораго не хотёла знать никакихъ преградъ<sup>2</sup>), воспёваетъ, какъ этотъ богатырь тёмнася со своею дружиною; говоритъ Василій: «дружина моя храбрая! скачите черезъ бёлъ-горючъ камень.» Дружинники перескочили три раза; началъ скакать самъ богатырь:

Разъ скочилъ и другой скочилъ, А на третій говоритъ дружний хоробрыя: "Я на третій разъ не передоиъ, задомъ перескочу!" Скочниъ задомъ черезъ билъ-горючъ камень, И задила ножка правая, И упалъ Васильюшка Буслаевичъ О нестокъ камень своима плечны богатырскима.

По указанію другаго списка: раскололь онь свою буйну голову, и остался дежать туть до вѣку. Тоже преданіе валагаеть и вародная сказка съ любопытной замѣною камня-алатыря морской пучиною. Поплыль Василій Буслаевичь черезь море къ веленымь лугамъ; туть лежала Морская Пучина-кругомъ глаза; сталь онь вокругь ся похаживать, сапожкомъ се повинывать. «Не пинай меня, говорить Пучина, и самъ туть

<sup>1</sup>) Калъги Пер., II, 313.— <sup>2</sup>) Рыбник., I, 362-3; III, 240-1. 10 будешь!» Разшутились тогда рабочіе люди Васильевы и стали скакать черезъ Пучнну; всъ перескочнан, а Васнай прыгнулъ и задѣлъ ее пальцемъ правой ноги-датутъ и померъ <sup>1</sup>). Въ этомъ поэтическомъ сказаніи о смерти сильномогучаго богатыря скрывается мноъ о гибели громовника (молнін), утопающаго въ дождевонъ морѣ тучъ; удары, которымъ онъ подвергается, обыкновенно разять его въ ногу (см. гл. XXII). Въ настоящемъ случат для насъ особенно важно то, что въ этихъ различныхъ варіаціяхъ одной темы бълъ-горючъ камень, изъполъ котораго (какъ им видбав) льются цбамя реки, заибняется равносильною ему истафорою, представляющею дождевую тучу - морскою пучиною. Народный русскій эпось оляцетворяетъ эту пучину и заставляетъ ее жадно взирать на витязя своими несчетными очами: образъ, достойный великаго художника, напоминающій греческій миеъ объ Аргусъ (см. І, 666-7; о метафорическихъ выраженіяхъ, уподобляющихъ зеркальную поверхность водъ глазамъ, см. тамже-стр. 663). На древнія преданія о славномъ камнъ-алатыръ въ христіанскую эпоху быле наложены черты, завиствованныя изъ новаго втроученія, что прямо указываеть на то священное значеніе, какое придавалось ему въ язычествѣ. Такъ какъ имя Петръ означаетъ камень и такъ какъ евангельское слово выражается о Петрѣ-апостолѣ: «ты еся Петръ, и на семъ камени созижду церковь мою, и врата здова не одолёють ей» (Мате. XVI, 18); то народная фантазія создала слёдующее мистическое сказаніе. «Почему бълъ-датырь-камень мать вствиъ камнямъ?» спрашиваетъ одинъ изъ варіантовъ стиха о годубиной книгь, и отвъчаеть:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., I, 11. Сравни съ впиводомъ другой сказки (ibid., VIII, стр. 471), какъ скачутъ богатыри на коняхъ черезъ симе море; двое изъ нихъ пали посередъ моря и были проглочены змъенъ.

На бъломъ датыръ-на камени Бестдовалъ да опочивъ держалъ Самъ Исусъ Христосъ, царь небесный, Съ двунадесяти со апостоламъ, Съ двунадесяти со учителямъ; Утвердилъ онъ въру на камени: Потому бълъ-латыръ-камень каменямъ мати! <sup>1</sup>)

Въ народныхъ заговорахъ читаемъ: «на окіянъ-морѣ лежитъ кноъ-камень, на томъ кноъ-камий стоитъ апостольская божья церква за тремя дверями, за тремя замками... Въ божьей церквѣ стонть престоль, на томъ престолѣ сидитъ госпожа сватая-пресвятая Богородица..., Микодай-угодникъ, Илья-прорекъ, Егорей Храбрый, Михайдо-архангелъ, Петръ и Павелъ и всъ святые святители.» \*) --- «Подъ восточной стороной есть •кіянъ-синее море, на томъ окіянъ-на синемъ морѣ лежитъ бълодатырь канень, на томъ бълодатыръ каниъ стоитъ святая золотая церковь, во той золотой церкви стоить свять зо лоть престоль, на томъ златъ престолъ сидитъ самъ Господь Інсусь Хрвстось, Миханлъ-архангель, Гавріилъ-архангель... » и такъ дал. <sup>3</sup>) Ниже (въ гл. XVIII) им увидимъ, что на апостола Потра, какъ хранителя ключей царства небеснаго, было зеренесено древнее представление о богѣ-громовникѣ, отпирающень въ весеннюю пору золотынь ключень толніей облачныя скалы, за которыжи скрывается пресвътлый рай. Въ этонъ раю (= въ свътломъ, заоблачномъ небъ) почіютъ възниній періодъ праведное солнце и всъ творческія силы лата; какъ съдалище и обитель безсмертныхъ боговъ, небесный сводъ издревле представлялся царственнымъ трономъ и куполомъ храна. Въ замънъ райскихъ потоковъ позднъйшая обработка

10\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каявки Пер., 291.—<sup>2</sup>) Совр. 1856, XI, смъсь, 4.—<sup>3</sup>) Щановъ, 59.

мноа полагаетъ бълъ-горючъ камень алатырь на ръкъ Іорданъ <sup>(1)</sup>.

Слово алатырь, по самой загадочности своей, должно быть весьма древняго происхожденія, и должно думать, что оно не прежде будетъ разгадано, какъ по возведения его къ санскритскому корню. Попытки, сдёланныя для объясненія этого названія, до сихъ поръ были неудовлетворительны. Покойный Надеждинъ въ алатырь-камит подозртвалъ янтарь (литов. gintaras, нъм. bern-stein — brenn-stein отъ brennen — горѣть<sup>2</sup>), который своею сгараемостью, красноватымъ наи желто бтаммъ цвътомъ и добываніемъ изъ морскихъ волиъ представляетъ признаки, сходные съ тъми, какіе придаются инеическому камню; самое слово алатырь (адатръ, адабырь, датырь) онъ признавадъ за передълку греческаго уде́хтроу, лат. electrum-янтарь \*). Но то, что разсказывается на Руси о могученъ алатыръ-камив, не представляетъ ничего тождественнаго съ греческими предаиіями, касающимися янтаря. Какъ отвердтвшій древесный сокъ, янтарь у грековъ былъ энблемою слезъ, проливаемыхъ лъсными ( тоблачными) нимфами, или росы и дождя, падающихъ съ дерева-тучи; согрѣтое солнечными лучами, дерево это роняеть золотыя слезы, которыя превращаются въ свётлые, прозрачные куски янтаря, а мленческій потокъ Eridanos уноситъ ихъ въ океанъ (см. сказание о сестрахъ Фаэтона ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., І, 20 — <sup>2</sup>) Ганушъ, [119.— <sup>3</sup>) Рус. Бес. 1857, IV, смъсь, 38; Въст. Р. Г. О. 1853, І, прилож., 2-4. Г Даль склоняется къ тому-же мизнію; "алатырь — въроятно янтарь, греч. электронъ, передъланное на татарскій ладъ" (Товлков. Слов., І, 8); но почему-же на татарскій ладъ? Форма "алатырь" вовсе не всключительная въ славянскомъ языкъ (сравни: богат-ырь, уп-ырь, пуст-ырь), да и всякой народъ передълываетъ чуждыя, замствованвыя ниъ слова не иначе, какъ въ духъ роднаго языка.

гл. XIX <sup>1</sup>). Греки и римляне дорого цённым янтарь, какъ цёлебное средство отъ болёзней и нослыи его въ амулетахъ. Видёть въ алатырь-камий не болёе, какъ заимствованное у грековъ названіе янтаря рёшительно нётъ основаній. Русскія народныя преданія соединяютъ съ алатыремъ понятіе чудеснаго «невёдомаго»<sup>2</sup>) камня, и вигдѣ ни въ памятникахъ, ни въ областныхъ говорахъ янтарь не называется этимъ именемъ. Если бы даже было доказано сродство русск. а натырь съ греч.  $\dot{\tau}_{\lambda} \dot{\epsilon} x т \rho \circ v$ , и тогда выводы должны опираться на первоначальномъ, основномъ значеніи общаго для нихъ корня;  $\dot{\tau}_{\lambda} \dot{\epsilon} x \tau \rho \circ v$ , и тогда выводы должны опираться на первоначальномъ, основномъ значеніи общаго для нихъ корня;  $\dot{\tau}_{\lambda} \dot{\epsilon} x \tau \phi \dot{o} v$  означаетъ собственно — свътозарный, сіяющій: electrum appellatum quoniam! sol vocitatus sit  $\dot{\tau}_{\lambda} \dot{\epsilon} x \tau \omega \rho >$  <sup>3</sup>). Стихъ о голубиной книгѣ, въ одномъ изъ многихъ своихъ варіантовъ, говоритъ: среди моря синяго лежитъ латырь-камень;

> Идутъ по морю вного корабельщиковъ, У того камня останавливаются; Ови берутъ много съ него снадобья, Посыдаютъ по всему свъту бълому.

Надеждниъ приводитъ это мѣсто, какъ указаніе на торговлю антаремъ; мы же думаемъ, что означенные стихи заключаютъ въ себѣ тотъ-же смыслъ, что и стихи о рѣкахъ, текущихъ изъ-подъ бѣлаго алатырь-камия «всему міру на исцѣленіе»; с на добьемъ народъ называетъ лѣкарство <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Griech. Myth. Предлера, I, 341--2; сравни съ сказаніями о волотыхъ и бридліантовыхъ сдезахъ богини Зори.—<sup>2</sup>) Заговоръ на моръ-на окіанъ есть бълъ-горючъ камень алатырь, никъмъ невъдолой"--Сахаров., I. 31.—<sup>3</sup>: Griech. Myth., I, 342; II, 177.—. <sup>\*</sup>) У береговъ Ледовитаго моря куски янтаря называются мор скимъ ладономъ; но намъ неизвъстно, чтобы на Руси соединяли съ ними цълебныя свойства и чтобы носили ихъ въ ладонкахъ. Другое объясневіе, еще менъе удачное, предлагаетъг. Гулневъ (Библ. для Чт 1848, X, 113): по его мивнію, алатырь—алебастръ (греч. адабастро;, нъм. alabaster-stein, фран. albatre); но и съ

Такъ какъ идея рая у народовъ языческихъ заимствована отъ цвётущей, щедрой на дары лётней природы, и такъ какъ за лётомъ слёдуетъ губительная, всёмертвящая зима, съ которою связывается мнеъ о кончинё міра, а за нею съ новой весною опять воскресаетъ земная жизнь; то отсюда возникло двойственное представленіе о раё. Во первыхъ, раемъ называется та счастливая страна минувшихъ вѣковъ, въ которой обитали первые, еще невинные люди, не зная никакихъ трудовъ и горестей, и которую утратили они подъ вліяніемъ нечистой демонической силы (=зимы); во вторыхъ, ето будущее царство блаженныхъ, которое явится по кончинѣ вселенной, когда ветхое небо и грѣховная земля очистятся и обновятся всемірнымъ пожаромъ и потопомъ (т. е. весеннимя грозами и ливнями). Въ этомъ обновленномъ царствѣ, украшен-

ной, когда ветхое небо и гръховная земля очистятся и обновятся всемірнымъ пожаромъ и потопомъ (т. е. весеннимя грозами и ливнями). Въ этомъ обновленномъ царствъ, украшенномъ неувядаемыми цвѣтами, полномъ неизсякаемаго плодородія, боги (по сказанію Эдды) обрѣтутъ свои золотые столы и вслёдъ за тёмъ водворится общая безпечальная жизнь. Вёра въ грядущій рай стоятъ въ тъснъйшей связи съ преданіемъ о быломъ зодотомъ въкъ, когда люди пользовались невозмутимымъ счастіємъ, когда рѣки текли для нихъ млекомъ и медомъ, а деревья приноснам имъ плоды, дающіе молодость я безсмертіе 1). Начало весны, эта благодатная пора возстанія природы отъ зимией смерти, совпадаетъ съ христіанскимъ праздникомъ Воскресенія Христова; а потому въ народѣ существуетъ убъждение, что на Свътлой недълъ о творяется рай, и открытыя двери его дёлаются доступными для всёхъ усоп-ШИХЪ ВЪ ЭТИ СВЯТЫЕ ДНИ: УМЕРЕТЬ НА «ВЕЛИКЪ ДЕНЬ» ПОЧИТАЕТся за особенную милость божію, ибо отшедшая душа непремънно насятдуетъ царство небесное. Весеннее полноводіе есть

алебастроиъ не соединиетъ народъ нашъ никакихъ суевърныхъ преданій и ни въ одной иъстности слово алатырь не принимается для его обозначенія.— 1) D. Myth., 783—4.

саный легкій и удобный путь для того таниственнаго корабля, на которомъ перевозятся тёни усопшихъ въ блаженныя обители рая.

Одновременно съ представлениемъ неба воздушнымъ океаномъ, поэтическая фантазія стала сближать носящіяся по немъ облака и тучи съ рыбами 1). Слъды такого сближения находинь въ народныхъ сказкахъ. «Былъ у мужика (повъствуетъ русская сказка) мальчикъ-семилётокъ — такой силачъ, какого нигаб не видано и не слыхано! Послалъ его отецъ дрова рубить; онъ повалилъ цёлыя деревья, взялъ ихъ словно вязанку дровъ и понёсъ домой. Сталъ черезъ мостъ переправляться, увидала его морская рыба-китъ (по другому списку: рыба-щука), развнула пасть и сглотнула молодца со всёмъ какъ есть-и съ топоромъ, и съ деревьями. Мальчикъ и тамъ не унываетъ, взялъ топоръ, нарубилъ дровъ, досталъ изъ кармана кремень вогняво, высъкъ огня и зажогъ костёръ. Не въ моготу пришлось рыбѣ: жжетъ и палить ей нутро страшнымъ планенемъ! Стала она бъгать по снию морю, во вст стороны такъ и кидается, изъ пасти дымъ столбомъточно изъ печи валитъ; поднялись на моръ высокія волны и много потопили кораблей и барокъ, много потопили товаровъ н гръшнаго люду торговаго; наконецъ прыгнула та рыба высоко и далеко, пала на морской берегъ, да тутъ и вадохла. Четверо сутокъ работалъ мальчикъ топоромъ, пока прору-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По быстротѣ движ вія, облака и тучи могли быть сравниваены не только съ конемъ и птицею, но и съ рыбою. Названія, данныя рыбѣ въ санскритѣ, указываютъ на ея быстроту, легкую подвижность; тоже основное повитіе, по мнѣнію Пикте (I,'508-9), заключается и въ словахъ: а) дат. piscis, гот. fisks, англос. fisc, сканд. fiskr, др.-иѣм. fisk, кельт. pysq, pesk отъ снк. корня pis, pês-ire, pèsvara — подвижной, скорый; b) слав рыбъ отъ снк. корня гаb, гать или гаbh, откуда гаbhas-быстрота, бъглость.

биль у ней въ боку отверстіе и вылѣзъ на вольный бѣлый свѣтъ» 1). Симсяъ этой басни раскрывается изъ сравнения ся съ другими эпическими преданіями, тождественными съ нею по значению, но представленными въ иныхъ поэтическихъ образахъ. Чудовищная морская рыба есть громоносная туча, плавающая въ воздушномъ океанъ, а мальчикъ-семильтокъ, который, сидя въ ся утробъ, высъкастъ огонь и разводитъ страшно-пожигающее пламя, принадлежить къ породъ миенческихъ карликовъ, обитающихъ въ облачныхъ пещерахъ и **Пригодовченияте цамя на сварномя** одне кузнедения горновя молніеносныя стрвам. Семь зимнихъ итсяцевъ онъ пребываеть въ шокот, или выражаясь эпически: семь лттъ онъ ростеть и собирается съ силами; но когда исполнится семилътній срокъ, т. е. съ приходомъ весны — заявляетъ свою богатырскую мощь. Подобно Перуну, онъ вызываетъ грозовое цламя ударомъ кресала о кремень; подобно Перуну, онъ вооруженъ топоромъ, которымъ и прорубаетъ себъ дверь изъ мрачной темницы тучи, и пребывание его въ рыбъ также тяжко для этой послёдней, какъ пребывание мальчика-съ пальчикъ въ брюхв волка (см. т. I, 740: волкъ-туча, мальчикъ-съ пальчикъ — моднія). Приведенному зпизоду русской сказки соотвътствуетъ пъсвя Калевалы о великанъ Випуненъ: славный чародъй, сынъ громовника Укко, онъ покоился въ могилъ въ глубокомъ, мертвомъ снъ. Могучій Вейнемейненъ произилъ его желтанымъ коломъ; Випуненъ просыпается отъ боли, раззъваетъ свой громадный ротъ и проглатываетъ обидчика. Очутившись неожиданно въ желудкъ великана, словно въ мрачной и просторной тюрьмъ, Вейнемейненъ устранваетъ тамъ кузнечный горнъ, изъ рукавовъ своей одежды дълаетъ мъха, разводитъ огонь и начинаетъ работать молотомъ; стучитъ, гре-

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VIII, стр. 653; Кулншъ, II, 60-61.

инть, пламя раздуваетъ — дымъ валитъ вверхъ столбомъ, искры такъ и сыплются во вст стороны. Не стало великану юкоя ви днемъ, ни ночью, горячіе уголья и осколки жгли ему горло и всю внутренность; напрасно старался онъ помочь себъ колдовскими пъснями и заклинаніями, напрасно взываль: «неужели я не похожъ на отца, который можетъ прогонять всякое ыо? неужели не похожъ на брата, властителя небесныхъ об**заковъ? Укко,** близкій состать громовыхъ тучъ! дай мит свой огненный мечь, дабы я могъ наказать имъ этого негодяя». Чтобы заставить хитраго врага удалиться, Випуненъ долженъ быль симриться и передать сму всю свою мудрость. Основа •пенскаго преданія таже, что и въ русской сказкъ: великанъ. туча лежатъ неподвижно, окованный замнею стужею; Вейненейненъ, богъ весеннихъ грозъ, пробуждаетъ его отъ сна ударами желтзной палицы и кузнечнаго молота, т. е. разящими волніями; чародъйныя пъсни и заклятія великана суть мета-•оры завывающей бури и громовыхъ раскатовъ 1). Калевала передаетъ иноъ о похищении огня рыбою. Когда владътельница мрачной Похъјолы скрыла солнце и мъсяцъ въ мъдную гору ( за густые туманы), то боги грозъ: владыка вѣтровъ, въщій пъвецъ Вейнемейненъ и кузнецъ Ильмариненъ, желая даровать міру новый світь, взошли на небо, высткли огонь (тиоднію) и вручили его воздушной дъвъ; она держала огонь въ дливномъ облакъ, и будто младенца въ колыбели, качала его туда и сюда и баюкала: скриптли серебреные ремни, звучала золотая колыбель и гнулась небесная кровля. Но вотъ неосторожная дъва уронила огонь; разсыпаясь искрами, онъ упаль въ море, вскипятиль воды и озариль ихъ блескомъ. Это море-воздушный океанъ, въ которомъ плаваютъ облака рыбы. Затсь проглатываетъ огонь щука 2); чувствуя внутря жгу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, III, ст. Гримия, 165-6, 178,-<sup>2</sup>) Соб-

чую боль, она шумно носится по водамъ и бросается изъ стороны въ сторону. Тогда начинается ловъ щуки поэтическая картина грозы. Какъ, по другому миемческому представленію, гроза уподоблялась охотъ за чудеснымъ вепремъ; такъ въ настоящемъ случать она уподобляется рыбной ловать. Съ помощію карлика, боги успѣвають изловить щуку въ закинутыя сѣти; но никто не осмћливается взять ее голыми руками. «Я бы распласталь эту рыбу, сказаль Солнцевь сынь (Päivän poika), еслибъ у меня былъбольшой ножъ-кръпкое желтзо!» и въ туже минуту упадаетъ съ неба ножъ, изъ облаковъ крѣпкое желёзо, съ золотымъ черенкомъ, съ серебренымъ лезвіемъ (тиолнія). Какъ скоро взръзана была щука — изъ нея покатился синій клубокъ; изъ синяго клубка явился красный, а изъ краснаго клубка — огонь. Эта послёдняя подробность сходится съ свидѣтельствомъ сѣверно-нѣмецкихъ сагъ, что грозовые духи скатываются съ облачныхъ горъ въ видъ огненныхъ влубвовъ (т. І. 534). Изъ нѣдръ тучи-рыбы огонь-молнія вырывается на свободу и начинаеть свое опустошительное дъйствіе: онъ опаляетъ бороду стараго Вейнемейнена и ланиты Ильмаринена, пожигаетъ и воды, и землю, пока наконецъ не быль пріостановлень порозами Похьіолы 1). Еще любопытнте сказание Эдды, изображающее грозу, какъловъ громоносной рыбы небесными богами. Когда асы, раздраженные смертью Бальдура, задумали отоистить лукавому Локи, то этоть богъ, представитель грозоваго пламени, поспѣшилъ удалиться внутрь горы (тоблака); тамъ онъ устроилъ себъ жилье о четырехъ дверяхъ, чтобы можно было наблюдать во всъ стороны; въ случат опасности онъ превращался въ сёмгу и прятался въ глубинъ водопада (Franangr). Однажды, когда Локи

-----

ственно огонь пожирается сигомъ (schnäpel), сига глотаетъ лосось (lachsforelle) и въ свою очередь становится добычсю щуки.— ') Der Ursprung der Myth., 236–9; Совр. 1840, III, ст. Грота, 82.

сидбять до́ма и плёлъ рыболовную сёть, показались невдалект асы; завидя ихъ, онъ бросилъ свою работу въ разведенный нередъ нимъ огонь, а самъ въ видъ рыбы скрылся въ водопадъ. Асы вошли въ гору; мудрый Квасиръ узналъ по пеплучтиъ занимался Локи, и разсказалъ про то асамъ; они тотчасъ принялись за подобную-же работу, изготовили сёть и закинули ее въ воду. Торъ держалъ за одинъ конецъ, а остальные боги тянули за другой; Локи былъ пойманъ и осужденъ на заточение. По индъйскому преданию Агии, нъкогда скрывшийся въ воду, былъ преданъ рыбою, и тогда-же изрекъ на нее проклятие, чтобы она въчно была преслъдуема ловцами; а греки разсказывали о Гефестъ, что сброшенный съ неба – онъ былъ принятъ богинями водъ Евриномою и Өстидою, изъ которыхъ первая представлялась въ Аркадии въ рыбьемъ образъ <sup>1</sup>).

Плодотворящан сила, принадлежащая весенней, дождевой тучѣ, составляеть одно изъ существенныхъ свойствъ, соедиияемыхъ со всѣин ея олицетвореніями; тою-же силою надѣлена и иненческая рыба—тѣмъ болѣе, что въ самой дѣйствительности рыба не могла не обратить на себя внименія своею необыкновенною плодучестью, обиліенъ бросаемой ею икры. Народныя сказки <sup>2</sup>) упоминаютъ о чудесной рыбѣ, дающей бытіе сказочнымъ богатырямъ. У царицы не было дѣтей, чтобы удовлетворить ея сердечному желанію ямѣть сына, закидываютъ въ море шелковый неводъ, сплетенный мальчиками и лѣвочками — се милѣтками, и ловятъ рыбу, которой нерѣдво присвояется епитетъ золотой. Рыба поймана, изготовлена на кухнѣ и съѣдена царицею; остатки обгладываетъ кухарка, а помон выпиваетъ корова <sup>3</sup>), и отъ того самаго поиесли онѣ плодъ и одновременно родили трехъ сыновей: Ива-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Urspr. der Myth., 256, 270.—<sup>2</sup>) Н. Р. Ск., V, 54; VII, 3; VIII, 2; Ганъ, I, 22.—<sup>3</sup>) По другимъ варіантамъ: быкъ, кобыла, кошка или собака – зооморовическія олицетворснія тучъ.

на-царевича, Ивана-кухарченка и Ивана-коровьина сына; выросли три мо́лодца и стали могучіе богатыри: подвиги, совершаемые ими, указываютъ въ нихъ сказочныхъ представителей Перуна и его грозовыхъ спутниковъ. Въ сербскихъ пѣсняхъ <sup>1</sup>) говорятъ королю вилы:

> Да сакупи будимске девојке, Да донесе млого сухо злато, Да саплете ону ситну мрежу, Ситну мрежу од сухога злата, Да је баци у тихо Дунаво,-Да увати рибу златнокрилу, Да јој узме оно десно крило, Опет рибу у воду да пусти, Крило да да госпоић крал(ь)ици — Нск изеде оно десно крило, Іеднак ће му трудва заходити<sup>2</sup>).

Король послёдоваль совёту виль, и королева родила ему змёя ( демона громоносной тучи). Какъ сёмя дождя, низведённое тучею на мать-сыру землю, зарождаеть на ней обильные плоды, такъ съёденная рыба оплодотворяеть чрево бездѣтной жены и одаряеть ее чадородіемь; тоже самое свойство итальянская сказка <sup>3</sup>) приписываеть сердцу морскаго змёя ( дракона), а преданіе, общее для всёхъ видоевропейскихъ народовъ, золоты мъя блокамъ, этимъ животворвымъ плодамъ древа-тучи (см. гл. XVII). Златопёрая рыба замёняется иногда плавающею по водамъ золотою го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. н. пјесме, II, 51-52, 61-62.-<sup>2</sup>) Переводъ: Пусть со. беретъ кородь будимскихъ дъвицъ, принесетъ много чистаго зодота и сплететъ частую мрежу, частую мрежу изъ чистаго зодота, пусть закинетъ съть въ тихій Дунай, поймаетъ златокрыдую рыбу и возъметъ у ней правое крыло, рыбу да отпуститъ въ воду, а крыло отдастъ госпожъ-королевъ: когда съъстъ она правое крыло-тотчасъ забеременъстъ.-<sup>2</sup>) Pentamerone, № 9.

ловою, а въ сказит про «Надзея-попова внука» богатырь завождается отъ пепда самосгорающей годовы, събденнаго неосторожною двищею 1). Мноы -- греческій о головъ Медузы и скандинавскій о головѣ Мимира (т. I, 172, 403) свидательствують, что въ числа другихъ представлений грозовой тучи допускалось и представление ся отрубленной годовою, точно также, какъ нѣмецкія саги сравниваютъ ее съ огненнымъ шаромъ или клубкомъ. Сгорая въ' пламени молній, туча проливается оплодотворяющимъ дождемъ, а изъ пепла ея, или прямбе изъ дождевыхъ паровъ снова собираются облака и нарождается богатырь-громовнякъ. Чудесная рыба, всцёляюная отъ неплодія, напоминаетъ намъ сказочную щуку, съ помощію которой Емеля-дурачокъ творитъ все, что ему ни пожелается <sup>2</sup>). Пойманная дуракомъ, щука, въ уплату за свое освобождение, надбляеть его слёдующимь даромь: стонть только ему сказать: «по моему прошенью, по щучьему велёнью, будь то и то!>--- и въ туже минуту все исполнится; въ любопытномъ варіантъ сказки объ Емель-дурачкъ \*) царевна тотчасъ забеременѣла, какъ скоро было выражено имъ подобное желаніе, скришленное этою завётною формулою. Такой сверхъестественный даръ заставляетъ невольно вспомнить сказку о золотой рыбкъ (царицъ всъхъ рыбъ), исполняющей различныя желанія старака, который изловиль ее въ стат в потомъ отпустилъ въ море \*); по всему въроятію, объ сказки возникая изъ одного общаго источника, и золотая рыбка тождественна съ могучею щукою »). Святочная подблюдная пъсня

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., III, 10; сличи съ преданіенъ о рожденіи Семена Безбатченка Палія—въ Основъ 1861, XII, 29—30, и съ сербскимъ сказаніемъ—въ словаръ Караджича, 808.—<sup>3</sup>) Н. Р. Ск., V, 55; Эрбенъ, 112—7.—<sup>3</sup>) Н. Р. Ск., VII, 31; сб. Валявца, 233— 4; Матер. для нвуч. нар. слов., 20—22.—<sup>4</sup>) Н. Р. Ск., VIII, 15; VI, 29 и 68, а; Beiträge zur D. Myth., II, 411.—<sup>5</sup>) У Куна въ Märkische Seg., 273, родь золотой рыбки исполняется щукою.—

лотистыни молніяни (свизка золотая щетинка, золотогривый ковь и т. далѣе):

> Шла щука изъ Новагорода, Она хвостъ волокла изъ Бълаозера; Какъ на щукъ чешуйка серебреная, Что серебреная, поволоченая; Какъ у щуки спина жемчугомъ сплетена, Какъ головка у щуки унизаниая, А наизсто глазъ — дорогой алмазъ.

Пёсня сулить богатство <sup>1</sup>). Эта сказочная рыба родственна съ скандинавскимъ карликомъ Андвари, который въ образъ щуки поселился въ глубокомъ потокъ и хранилъ тамъ великое сокровище; впослъдствіи сокровище это было извлечено изъ потока и сдёлалось предметомъ кровавой вражды, составляющей содержаніе превосходныхъ пѣсень древней Эдды о Зигурдъ и нѣмецкой позмы о Нибелунгахъ <sup>2</sup>). Указанное родство преданій подтверждается свидътельствомъ нѣмецкой сказки, тождественной съ русскою объ Емелѣ-дуракъ <sup>2</sup>); вмѣсто щуки здѣсь выведенъ карликъ — klein grau männlein. Однажды бѣдный мальчикъ, свинопасъ, стоялъ у колодца, размачивалъ черствый кусокъ хлѣба и завтракалъ; является къ нему сѣдой карликъ и проситъ хлѣба. У мальчика было доброе сердце, онъ охотно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 13.— <sup>2</sup>) Брошеннымъ камненъ Локи убилъ Фаенирова брата, когда тотъ въ образъ выдры (otr) сидълъ у потожа (выдра въ миенческихъ сказаніяхъ тоже, что зивй туча, си. гд. XX; камень тиолнія). За это убійство боги должны были дать вынупъ, покрывши шкуру убитой выдры золотонъ (т. е. замённые облачные покровы солнечнымъ свётомъ). Тогда Доки отправляется иъ мрачнымъ эльсамъ, схватываетъ карлика Андвари и принуждаетъ его выдать хранниое имъ сокровище – Der Urspr. der Myth., 258.— <sup>3</sup>) Zeitsch. für D. M., I, 38-40.

всполниль его просьбу. и потомъ всякой разъ дёлнаъ съ нимъ свой скудный запась. Въ уплату за то карликъ наградилъ его чуднымъ даромъ: все, о чемъ онъ подумаетъ, или чего пожеласть. сейчасъ-же должно исполниться. Отсюда очевидна та бинэкая связь мнонческой щуки съ карликомъ, какая условливалась естественною связью дождевой тучи и молнін, изъ которыхъ первая представлялась небеснымъ колодцемъ и рыбою, а послёдняя — хитрымъ малюткою, обитающимъ въ нёдразь тучи. Какъ вообще съ темными тучами, застилающими золото солнечныхъ лучей, соединялась мысль о захваченныхъ сокровищахъ или кладахъ, охраняемыхъ карлами, великанами В драконами; такъ и Андвари въ видъ щуки стережетъ драгоцтеный кладъ, и наша златочешуйная щука предвъщаетъ богатство. Поэтическое представление тучи рыбою и у насъ, и у итицевъ сочеталось по преимуществу съ щукою; ибо хищный, прожорливый нравъ этой хорошо-знакомой виъ обитательницы водъ и ся острыя зубы всего бодъе согдасовались съ старинными возэръніями, слъдуя которымъ тучи представлялись суцествани хищинческими, потаучения, а молнія — зубами (си. I, 771). Метафорическій языкъ загадокъ называетъ щукою: а) вихрь, дующій изъ тучи: «щука хвостоиъ махнула лъсъ погнула» и b) блестящее лезвіе косы и серпа, подъ взиахонъ которыхъ падаютъ травы и колосья --- точно также, какъ при бурномъ напоръ вихря падаютъ деревья: «щука-бълуга (вар. рыба-бълужина) хвостомъ мегнула (т. е. блестящая бълая коса сверкнула), лъса (травы) пали, горы (тога) встали»; •щука (терпъ) прянетъ, 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этн. Сб., VI, 43, 70, 107. Любопытно, что загадка: "гробъ плыветь, въ немъ мертвецъ реветъ", обыкновенно означающая громовую тучу, въ нёкоторыхъ мёстностяхъ разгадывается такъ: "Іона во чревя китовомъ" (ibid., 62); слёдов. въ народѣ до сихъ поръ

менають о гигантской щукъ, которая тянется черезъ все широкое море ( тебо) мостомъ и проглатываетъ корабли съ товарами <sup>1</sup>); иногда рыба эта замъняется китомъ. Такъ въ сказкъ о Маркъ Богатомъ 2) герой, посланный на тотъ свътъ, долженъ переправиться черезъ синее море и переправу эту совершаеть по киту-рыбь, который протянулся черезь все море, а по немъ, словно по мосту, идутъ пѣшіе и ѣдутъ конные <sup>3</sup>). Гигантскую щуку знають и литовцы <sup>4</sup>), и финны. Калевала сравниваетъ ся зубы съ граблями, а зъвъ съ тремя водопадами; ладья Вейнемейнена (ткорабль-облако) връзалась носомъ въ ея спину, но щука и не почувствовала удара; безплодны были усилія действовать противь нея оружіемъоно только тупилось о стальную чешую чудовищной рыбы. Въ той-же поэмъ весенняя гроза изображается въ грандіозной картинѣ битвы между колосальнымъ орломъ, представителемъ вътровъ и молній, и громадною щукою тучею; при этой ожесточенной борьбѣ звучало небо, дрожали облака и радуга, воинственный лукъ бога Укко, распалась по-поламъ <sup>5</sup>). Между

инстинктивно чувствуется миенческая связь тучи съ ведиканскою рыбою; простолюдины называють кита-рыбою.- 1) Н. Р. Ск., I-II, 172-3.- <sup>2</sup>) lbid., I, 13 и стр. 169.- <sup>2</sup>) Сравни въ стихв о Өедоръ-Тиронъ: "гой ты еси рыба-вить! стань поперёгъ синя моря"-Ч. О. И. в Д., годъ 3, IX, 147; Квязьки Пер., III, 526.- •) Въ маріямпольскомъ увздв есть озеро, въ которомъ живетъ громадная щука Струкись; подъ ся властію находится вся озерная рыба, и оть ся зоркихъ глазъ не можетъ укрыться даже самая мелкая плотица. Струкисъ постоянно бодрствуетъ, и только разъ въ году засыпаетъ, и то на короткое время - на одинъ часъ. Прежде она предавалась сну на Ивановскую ночь, но какой-то рыбакъ вздумалъ воспользоваться ся кратковременнымъ отдохновеніемъ, закинулъ въ озеро съти и наловиль множество всякой рыбы; щука проснулась опрокинула рыбачью лодку, и съ той поры (говорятъ) она стала мвнять часъ своего отдыха, чтобы никто не могъ догадаться и воспользоваться еп сномъ-Семеньск., 42; Иллюстр. 1848, Nº 28. - 3) Энанъ, 22; Der Ursprung der Myth., 240-1

161

нании крестьянами извъстны суевърныя принтты и врачебныя средства, основа которыхъ должна корениться въ преданіяхъ о мненческой рыбъ-тучъ. Такъ по первой щукъ, пойманзой весною, поселяне дълаютъ заключения о будущенъ урожат злъба: если икра въ щукъ толще къ головъ, то лучшій урожай будетъ отъ раннихъ поствовъ, а если — къ звосту, то отъ незднихъ поствовъ; якра ровная предвъщаетъ посредственный урожай. Хребтовыя кости щуки привъшиваютъ къ воротанъ, какъ средство, предохраняющее отъ повальныхъ болтвзней <sup>1</sup>); а щучьи зубы собираютъ и носятъ при себъ, чтобы во время лъта не укусила ни одна змъя <sup>2</sup>). По инъню бълоруссовъ: если передъ рыбаконъ плеснетъ хвостонъ щука, то онъ не нраживетъ болте трехъ лътъ <sup>3</sup>).

Зенля, по свидътельству старинныхъ панятниковъ, покоится на водахъ всесвътнаго (= воздушнаго) океана: «на водъ,

Темное указаніе на подобное-же представленіе встрёчаемъ въ стихъ о Егорін Храбромъ (Калъки Пер., II, 427, 438, 453, 480; Дът. рус. литер., ни. II, 138):

> А еще Егорій назажаючи И на та врата Херсонскія, И на тахъ вратахъ на Херсонсківхъ Сидитъ Черноговъ (или Черногаръ)-птица, Въ когтяхъ держитъ осетра-рыбу; Святу Егорью не проахати. Святой Егорій-сватъ глаголуетъ: "Ой ты еси, Черногонъ-птица! Полети ты на синё море..."

Въ разныхъ варіантахъ птица эта называется: Ногай, Остраендъ (=Стратниъ-си. I, 505) и дэже ведиканъ-птица:

> На вратахъ сидитъ великанъ-птица Въ носъ держитъ Севру-рыбу; Когда Севръ-рыба пываротитси, Всъ сипія моря выскалухнутси.

<sup>1</sup>) О. З. 1848, У, сивсь, 4.— <sup>2</sup>/ Терещ., УП., 54.— <sup>3</sup>) Нар. ед. раз., 136.

11

яко-же на блюдѣ, простерта силою всеблагаго Бога»; но какъ тучи, эти небесныя водохранилища, олицетворялись въ образъ великанскихъ рыбъ, то отсюда возникло върование, что земля основана на китахъ-рыбахъ. Между нашинъ простонародьемъ существуетъ предавіе, что міръ стоитъ на спинъ KOLOCALBHATO KHTA, N KOFAA YYAOBMMO STO. HOABBARGNOO THжестью земнаго круга, поводить хвостомъ---то бываеть земдетрясение (херсон. губ.). Иные утверждають, что изстари подпорою земли служили четыре кита, что одинъ изъ нихъ умеръ, и смерть его была причиною всемірнаго потопа и другихъ переворотовъ во вселенной; когда же умрутъ и остальные три, въ то время наступитъ кончина міра. Землетрясеніе бываетъ отъ того, что киты, отлежавъ бока, повертываются на другую сторону. Разсказывають еще, что въ началь было семь катовъ; но когда земля отяжелъда отъ гръховъ человъческихъ, то четыре ушли въ пучину зейопскую, а во дни Ноя и вст туда уходили----и потому-то случился всеобщій потопъ 1). Подоб.

1) Иляюстр. 1846, 332-4; Абев., 199; Херсон. Г. В. 1852, 17; О. З. 1842, VI, ст. Мельникова, 54. Ходять въ народъ и другія суевърныя свазанія: во 1-хъ, что земля держится на трехъ слонахъ, которые роются подъ нею, какъ кроты; прежде ихъ было больше, но изкоторые отжили свой взкъ, и земля донынз изрыгаетъ ихъ вости (такъ дунаютъ о востяхъ манонта). По видъйскому върованію, землю держать восемь слоновь, и когда одинь изъ нихъ, утомленный тяжелою ношею, потрясаетъ своей головоютогда настаетъ землетрясение (D. Myth., 777). Во 2-хъ думаютъ, что земля опирается на четыре громадные столба; какъ скоро пошатнется одинъ изъ столбовъ, земля начинаетъ колебаться. Представление это, въроятно, стоять въ связи съ уподоблениемъ облаковъ и тучъ небесныяъ каменнымъ и металлическимъ постройкамъ (крвпостнымъ ствивиъ). По словамъ Гомера, мъдное (=свътлое) небо поконтся на столбахъ; согласно съ этимъ, апокрнонческая статья, извъстная подъ заглавіенъ "Свитка божественныхъ книгъ", говоритъ, что Господь основаль хрустальное вебо на семедесяти тымахъ тысячь жельзныхъ столбовъ. Тоже читаемъ въ апокрист о Макарія

ныя преданія находимъ мы и въ стихв о голубиной книгв, и зъ разныхъ апокрифическихъ сочиненіяхъ. «Китъ-рыба всъмъ рыбанъ мати» (сказано въ означенномъ стихв), потому что на трехъ китахъ утверждена земля и содержится вся вселенная:

> Когда китъ-рыба потронется, Тогда мать-земля всколебается, Тогда бълый свътъ нашъ покончится <sup>1</sup>).

Въ сербеко-болгарской рукописи ХУ въка читаемъ: «да скажи ил: що дръжить землю? Рече: вода висока. Да що дръжить юду? Отвътъ: камень плосень вельми. Да що дръжить камень? Рече: камень дръжить 4 китове златы. Да что дръжить китеве златы? Рече: ръка огньи ная. Да что дръжить того огня? Рече: ръка огньи ная. Да что дръжить того огня? Рече: други огнь, еже есть пожечь, того огна 2 че(а)сти. Да что дръжить того огня? Рече: дубъ желъзны, еже есть пръвопосаждень, отвъсего же (егоже) корение на силе божией стоять.» Сербы до сихъ поръ убъжлены, что земля стоитъ на водъ, вода на огню, а огонь «на

Рансковъ: .... да вижю, гдъ прилежитъ небо въ земли, якожъ глаголють внигы, яко на столивхъ желвяныхъ стоитъ небо" (Пан. отреч. лит., II, 67). Слъды указаннаго върованія встръчаются и въ народныхъ заговорахъ: "есть овіанъ-море желівзное (шнебо), »а токъ норъ есть столбъ издной"; "на моръ-на окіанъ, посередь норя бълаго стоитъ издной столбъ отъ земли до неба, отъ востока до валада" (Сахаров., І, 22, 31). По свидательству г. Веніаминова (Записки объ Ахтинскихъ алеутахъ и колошахъ, стр. 84), колоши также увърнютъ, что земля утверждена на огромномъ столбъ, который воддерживается вижнею (т. е. подземною) старухою Аги-шанаву, и не даляй она этого-земля давно бы опрокинулась и потонула въ норъ. Когда Эль, творецъ огна и воды, раздраженный грухами рода человуческаго, силится оттолинуть старуху отъ этолба-тогда происходить землетрясение -У сербовъ сохраняется предание, что вения "стоји на волу (о быкв-тучв см. гл. XIII), ва кад во мание ухом, онда се зомл(ь)а затресе"-Срп. рјечник, 212. - 9 Калвин Пер., II, 368-9; Чт. О И. и Д., годъ 3, IX, 190.

змајогорчеву огњу» (на зићиномъ, т. е. грозовоиъ цланени). И дубъ, и ръка огненная, и камень (скада)---все это древитишія метафоры громоносныхъ тучъ. Въ «Бестат трехъ святителей» сказано, что земля плаваеть поверхъ великаго моря в основана на трехъ китахъ большихъ и на тридцати малыхъ: посябяние прикрывають собою тридцать оконець морскихъ; а вокругъ моря поставлено желтзное столпіе. Емлютъ тъ квты десятую часть райскаго благоуханія, в отътого сыти бывають. Въ сказанія Мееодія Патарскаго о Нот всемірный потопь объясняется такъ: «повелѣ Богъ въ морѣ 30 китанъ отъити отъ мѣстъ своихъ -- и понде вода въ си (морскіе) оконцы на землю, иже о(т)ступила киты.» Наконецъ въ «Повъсти града Іерусальна» читаемъ: «а рыбамъ мать китъ-рыба великая; хакъ та рыба-китъ взыграетца и пойдетъ во глубину морскую, тогда будетъ свёту преставление» 1). Основываясь на свидътельствахъ апокрифической литературы, обыкновенно дужають, что те суеверныя представленія, какія равно встречаются и въ «отреченныхъ» памятникахъ, и въ устахъ простолюдиновъ, проникли въ народъ путемъ книжнаго вліянія; но если принять во вниманіе, что представленія эти состоять въ тъснъйшей связи съ прочими несомнънно-народными върованіями, то едва ли не слёдуеть заключить, что самые апокрифы заимствовали свои басни изъ древнёйшихъ языческихъ преданій, болте или менте общихъ встиъ индо-европейскимъ племенамъ.

Верховное божество весеннихъ грозъ пробуждаетъ природу отъ зимней смерти, даетъ ей жизнь, и тъмъ самымъ создае тъ новый прекрасный міръ; міръ этотъ, съ окончаніемъ золотаго въка (т. е. лъта), нопадаетъ нодъ власть лютой зимы

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пан. отреч. лит.. II, 436, 443; Пам. стар. рус. литер., III, 18; Архивъ ист.-юрия. свъд., I, ст. Бусл., 21; Ист. очер. рус. слов., I, 126, 463; Срп. рјечник, 212.

н ся демоническихъ силъ. и въ немъ водворяются здо, безвлодіе в веправда. Тогда божество наказуеть гръшную землю вотопомъ, очищаетъ се въ шумныхъ потокахъ дождей и весеньяго разлява ръкъ, или разрушаетъ старый, одряхлёвній въ зниніе итсяцы міръ, который гибнотъ среди всеобщаго наводнения и пожара (т. е. въ дождевыхъ ливняхъ и грозовоиъ планени) и возрождается въ новой красъ, какъ царство ятяваго блаженства (----благодатное лъто). Такимъ образомъ и ном о сотворение міра, его кончинъ и вселенскомъ потопъ суть различныя поэтическія картины весенияго обновленія нрироды, представленія, возникшія взъ живописныхъ мета-• вревнъйшаго языка. Во всъхъ этнхъ великихъ событіяхъ въ неторів міроздавія дано участіе исполянскимъ китамъ, накъ представителямъ громоносныхъ тучъ. На ихъ хребтахъ утверждена созданная богами земля; съ ихъ существованиемъ вераздѣльно связаны и преданіе о потопѣ, и мысль о грядуцень разрушенія вселенной. Киты эти лежать въ огненной ртят (т. е. въ дождевыхъ потокахъ, пламентющихъ молнія ия), питаются райскою пищею (тамритою) и залегаютъ собою ть нодземные ключи («морскія оконцы»), изъ открытыхъ отверстій которыхъ подымаются воды всемірнаго потопа: это --кождевые источники, заключенные въ облачныхъ горахъ, которые поздите были отождествлены съ обыкновенными родинками, быющими изъ итдръ земли 1). Послтдияя подробность сближаетъ кита-рыбу съ мненческимъ зитемъ (звтремъ-Индрою), о которонъ стихъ о голубиной книгъ разсказываетъ, что онъ, двигаясь подъ землею, ростъ отдушины и пропущаеть ручьи и проточины, рёки и кладязи студеные: «куда звірь пройдетъ — туда ключь кипитъ» (си. гл. XX). По любо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По видъйскову предлию, Вишну воплощался въ рыбу, чтобы спасти отъ потопа избранную чету людей.

пытному варіанту въ апокрновческой Бестав трехъ святителей, занесенному въ Соловецкій сборникъ: въ огненномъ моръ, или огненной ръкъ живетъ великорыбіе — огнеродный кить или зитя Елеафань, на коемь земля основана; изъ устъ его исходятъ громы нламеннаго огня, ако стръленодъло; изъноздрейего исходитъдухъ. ако вътръ бурный, воздымающій огнь геенскій. Въ послёднія времена онъ задвижется, восколеблется--- в потечетъ ръка огленная, и настанетъ свъту преставление <sup>1</sup>). Движение н повороты баснословныхъ китовъ потрясаютъземлю \*). Въ чисят другихъ уподобленій облака и тучи представлялись горами и скалами, въ темныхъ вертепахъ которыхъ обитають демоны, и богъ-громовникъ, разбивая тучи, потрясаеть ихъ подземное царство (тадъ). При затемитні древнихъ нетафорическихъ выраженій---адъ, жилище демоническихъ духовъ, помъщенъ былъ подъ землею, а богу лътнихъ грозъ приписана сила колебать настоящія горы в землю (си. т. І, 618). Скандинавская мисологія связываетъ землетрасенія съ судорожными движеніями Локи, а греческія сказанія-съ напряженными усиліями прикованнаго къ скалѣ Прометея и за-КЛЮЧЕННЫХЪ ДОЛЪ ЗСМЛЕЮ ТИТЗНОВЪ.

Идея всесвѣтнаго, воздушнаго океана для поэднѣйшихъ индусовъ, позабывшихъ коренной смыслъ метафоры, слилась съ великими водами, омывающими земную поверхность. Все, что прежде сочеталось въ ихъ убѣжденіяхъ съ небеснымъ моремъ, впослѣдствія было перенесено на море нижнее, земное, и Варуна (=Оџраνос,), первоначально владыка неба, получилъ значеніе бога земныхъ водъ <sup>2</sup>). Та-же судьба постигаетъ и бо-

- -- -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Щаповъ, стат. 13-я, 13.—<sup>3</sup>) Я. Грямиъ (D. Myth., 777) указываетъ на подобнос-же повърье у японцевъ; при зеилетрясения они говорятъ: "опять ворочается интъ подъ нашею зеилею<sup>6</sup>.—<sup>3</sup>) Die Götterwelt, 33, 58.

4

га-громовняка; рождаясь въ дождевыхъ тучахъ 1), онъ представлялся плавающимъ въ волнахъ воздушнаго океана, и потому назывался владыкою небесныхъ водъ или морскимъ даремъ. Совятстное употребление этихъ различныхъ яменъ, выражающихъ разныя сторовы одного в того-же явленія природы, — въ эпоху забвенія исходныхъ пунктовъ мионческаго возартнія послужило къ признанію отдельныхъ божественвыхъ образовъ: единое божество раздробилось на два самостоательныхъ лица, и рядомъ съ Зевсомъ (Перуномъ) появился Посейдонъ (Морской царь), которому, слёдуя указанію присвоеннаго ему имени, приписана власть надъ всёми водами, енывающими пространную землю. Сопровождающими его вихрями богъ-громовенкъ также бороздитъ (волнуетъ) ръки и моря́, какъ и облачное небо. Подобно тому, какъ молніеносный Перунъ (-Агни) переходитъ въ божество огня и опредъляетъ культь этой стихін, такъ Перунъ дождящій переходить въ **МАСТИТЕЛЯ МОРОЙ, РЕКЪ, ИСТ**ОЧНИКОВЪ, И ВИТСТТ СЪ ТТИЪ ВОЗильзеть поклонение этипъ послёднимъ. Мы уже знаемъ, что провсхождение земнаго огня приписывалось нашими предками богу грозъ, который послаль на землю небесное пламя въ видѣ визринутой молнів; точно также и вода была его священнымъ даромъ, пролятымъ съ высокаго неба на незменное жилище смертныхъ въ видъ дождя. Падая долу, заставляя прибывать воды источниковъ и производя новые ручьи, дождь сталь разсматриваться, какъ тотъ первоначальный элементь, нать котораго создались всё земныя водохранняща. По русскому преданію, когда Богъ сотворилъ землю и вздуналъ наполнить ее морями, озерами, ръками и ключами, тогда онъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Санспритъ называютъ Индру и Агин сынами водъ-близнецами, рожденными въ дождевой тучъ (Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 240). Въ напияхъ сказвахъ богатырь-громовникъ рождается въ бочкъ (метисора тучв), плавающей по широкому морю.

повелбаъ вдти сильному дождю; въ тоже время онъ собралъ встать птицъ и приказалъ имъ помогать себт въ трудахъ, разнося воду въ назначенныя ей витстилища 1). Въ образъ быстролётныхъ птицъ мноъ олицотворяетъ весеннія грозы, и какъ молнія и вётры приносятся различными птицами, такъ вые-же приносится и вода въ дождливую пору первой весны, когда божество творить новый міръ на мъсто стараго, обветмавшаго подъ холоднымъ дыханіемъ зимы. Гимны Ригъ-Велы приписывають птицамъ полищение изъ темныхъ затворовъ тучъ безсмертней соны ( тдождя). Въ зниніе итсяцы волы покоятся мертвыя, недвижамыя, окованныя льдами, и только съ наступленіень весны онб оживають, разливаются бурливыми волнами и получають плодотворящія свойства. Живая вода весенных дождей совпадаеть въ народныхъ убъжденіяхъ съ журчащими потоками весенняго полноводія, и создание той и другихъ равно присвояется Перуну. Русское предание о происхождения земныхъ водъ отъ дождя однозначительно съ слёдующимъ мноомъ, принадложащимъ зендской отрасли: Ормуздъ сотворилъ священный источникъ Ардиизуръ, который въ числъ ста тысячъ ручьевъ истекаетъ изъ небесной горы тучи; воды этого источника визнали дожденъ на землю, а вътеръ Бегранъ раздълнлъ ихъ на различные во-

- --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Всё птяцы повиновались; только не послушалась одна мадая птичка, которая летаетъ въ сухое время, жалобно чирвкая: пи-пи! Она сказала Богу: "май не нужны ни озера, ни рёки; я и на камуший вацьюсь!" Господь разгийвался и запретилъ ей и ен потомству приближаться къ рёкамъ и озерамъ, а позволилъ утолять жажду единственно тою водою, какая остается послё дождя въ лужахъ и въ углубленіяхъ скалъ. Съ тёхъ поръ бёдная птична постоянно проситъ пить к пить-Терещ., V, 47. Чехи соединяютъ это повёрье съ коршуномъ (falco milvus), который возгласомъ своимъ: пить-пить желаетъ вызвать дождь-Громаннъ, 66. Сличи съ литовскимъ разсказомъ о птицё канюкъ-Черты литов. нар., 74.

коены <sup>1</sup>). Величайную изъ своихъ ръкъ Гангъ (Ganga) иназвилы представляли нисходящею сънеба, по повелзнію Шивы; саное название ся истоковъ, падающихъ съ высокихъ, заоблачныхъвершинъ Гиналая, коровьи и ърылои ъуказываетъна ея небесное происхождение, потому что въ образъ коровы Веам одицетворяють дожденосную тучу. О Гангъ существуеть поэтическое сказаніе, какъ ръка эта, запутавшись въ волосахъ Шивы (т. е. въ тучахъ) и силясь пробиться между ними, излилась съ воздушныхъ высей семью рукавами. Гангъ чтился низыцами, какъ божество; омыться въ его водахъ и чрезъ то очиститься отъ гръховъ — непремънная обязанность для всякаго язъ нихъ; клятва его именемъ признается самою священною; отовсюду идуть къ нему толпы поклонниковъ и вода его разноснися по самымъ отдаленнымъ странамъ Индін <sup>2</sup>). По свидательству Гомера, раки, потоки и нимоы водныхъ источинковъ суть дѣти всесвѣтнаго Океана, т. е. облачнаго неба, посылающаго на землю дожди и росу. О ръкъ Ксанфъ Гомеръ уполинаетъ, что она рождена Зевсомъ <sup>2</sup>). Индоевропейскія наемена представляли тучи бочками (см. I, 581) и сосудани, наполненными дождевою влагою. Въ гимит Ригъ-Веды, обращенномъ къ Парьяньъ, читаемъ: «подымай большую бадью, лей внизъ, да устремятся (изъ нея) разртшенныя воды!. Въ Германів о проливномъ дождъ выражаются: «ез giesst mit mulden» \*), на Руси: «какъ ваъ ведра льетъ», «дощъ нде, якъ видромъ илле», «дощъ лле, якъ з' бочкн. 5). Чтобы пролндся весенній дождь, взывають къ нему этики эпическими причитаніями: «иди, иди, дощику, цебромъ-ведромъ, дойнацею надъ нашею пшеницею!» яли:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1838, XI, 324.— <sup>2</sup>) Ibid., 1837, т. XV, стат. **Јуника, 6**—7.— <sup>9</sup>) Иліада, XXI, 1—2.— <sup>4</sup>) Кунъ, 174.— <sup>5</sup>) Новис., 13; см. также 1-й т. этого сочиненія, 433 и 571.

«ужь ты дождь-дождемъ, полнвай ковшомъ на нашъ ячмень, на барской хмёль!» 1). Поэтому встрёча съ человёконъ, несущимъ ведра, полныя водою, предвъщаетъ счастіе в успъхъ (тъже предвъщания посылаетъ и дождь), и обратно пустыя ведра пророчать неудачу <sup>2</sup>). Пить изъ полнаго ведра почитается гръхомъ \*); кто ступитъ въ кругъ, оставшійся на томъ мъстъ, гдъ стоядо ведро, у того по всему тълу пойдутъ лишан 4); подобное-же наказание ожидаетъ и того, кто ступитъ на мъсто, гдъ заръзанъ козелъ (животное, посвященное Тору). Указанная метафора (туча сосудъ, наполневный живою водою) породила мнеъ о рогт изобилія (füllhorn), изъ котораго богиня весны разсыпаетъ на землю цвѣты и плоды, ибо въ старину турьи рога употреблялись какъ пиршественные кубки; славяне представляли Святовита съ турьниъ рогоиъ въ рукахъ и по вину, налитому въ этомъ рогѣ, гадали о будущемъ урожаѣ (т. I. 377). Согласно съ върованиемъ въ небесное происхождение земныхъ водъ и съ древитейшимъ уподоблениемъ дождевыхъ тучъ сосуданъ, греки и римляне изображали ръки изливающимися изъ урнъ иле чашъ боговъ, богинь и нимоъ 5). У сдавянъ, наравиъ съ другими индоевропейскими племенами, наибольшимъ религіознымъ почетомъ пользуются родники (ключи, студенцы, кряницы) и ръкя, вытекающія изъ горныхъвозвышенностей; имъ прицясывается таже святость и таже чудодъйственная сила, что и дождю. Подобно дождевымъ пото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., V, 12-13.- <sup>2</sup>) Абев., 79; Херсон. Г. В. 1852, 17; Громаннъ, 220. Примъта эта извъстна и между чувяшами-Казан. Г. В. 1853, 10-29.- <sup>3</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 11; Иллюстр. 1846, 984.-<sup>4</sup>) Нар. сд раз., 152-3.- <sup>5</sup>) D. Муth., 566. Такое изображеніе встръчается и на рисункахъ, украшающихъ наши старинный рукописи (Ист. очер. рус. слов. 11, 204-5); но сюда оно, въроятно, попало изъ византійскихъ источниковъ.

низ, льющимся изъ облачныхъ скалъ и горъ, эти родники и уте пробиваются изъ жилъ земли и разщелинъ обыкновенных горь, и то, что врежде соединяла народная въра съ первыни, впослёдствій было перенесено на подземные и нагорвые ключи. Объ этихъ источникахъ ходятъ въ народъ сказавія, что они явялись изъ земныхъ нёдрь послё удара въ зенаю молнін, почему они и называются громовыми, гремачими в святыми. Нѣкоторые взъ нихъ, по народныть преданіять, потекли отъ удара огненныхъ стръяъ Ильивророва или изъ-подъ копытъ богатырскаго коня Ильи-Муренца (т. е. Перуна; сн. I, 621); на подобные источники указываетъ и географическое название Конь-колодезь, эстрачаеное въ накоторыхъ губерніяхъ. У германскихъ племень источники вблизи горъ, посвященныхъ Донару (Тору), также называлясь «громовыми» 1); у античныхъ же народовъ в обрадахъ, совершаемыхъ въ честь богини Весты, употреблялась ключевая вода <sup>2</sup>). Громовые родняки в святые коищы и озера во множествъ извъстны по разнымъ мъстностань, обятаемымъ славянскими, литовскими и нёмецкими нененами <sup>3</sup>). Окрестные жители устраивають надъ ними чествии съ вконами Спасителя, Богородицы и святыхъ, и совершають туда крестные ходы, большею частію во время засуль - съ мольбою о дождъ. Такъ какъ дождь есть даръ небесныхъ колодцевъ латнихъ тучъ, то, перенося это воззръніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth , 153-5.— <sup>3</sup>) Пропилси, IV, 28.— <sup>3</sup>) Свидътельства собраны у г. Снегирева-Рус. въ св. посл., IV, 97-101; см. еще Описаніе Шум. 65; Записки Общ. рус. и слав. археологіи, І, отд. 4, 82; Владим. Г В. 1848. 35; Рус. предан. Макарова, І, 32; II. 77-78; Р. И. Сб., VII, ст. Ходаковск., 303-6 и 146: ручьи Греиячій, Гревилецъ. О Мытищинскихъ имочахъ, снабжающихъ водою Москку, разсказываютъ, что они потекли отъ гроповаго удара. На Упрайнъ говорятъ: "на божу воду (т. е. на колодецъ) земельки 406ути"-Номис., 243.

на земные ключи, язычники издревле стали обращаться въ этниъ последениъ съ просьбани о проляти дождя --- обычай, до сихъ поръ удержавшійся въ массъ простонародья. Въ яюбопытной вставкъ, сдълянной древнимъ переводчикомъ слова Григорія Богослова (XI въка), сказано: «овъ тръбоу сътвери (жертву приносить) на стоуденьци, дъжда искы (ища дождя) отъ него, забывъ, яко Богъ съ небесе дъждь даеть» 1). Въ корсунскомъ убъяб симбирской губ. во время засухи богомольныя старухи и дъвицы подымають иконы, идуть къ роднику и начинають рыть возлё него землю; если ниъ удастся дорыться до новаго источника, то это върный знакъ. что въ скоромъ времени дождь ороситъ земаю<sup>2</sup>). Въ воронежской губ. въ день Преполовенія старики и старули ходять съ образами и священникомъ на хлъбныя поля, и тамъ у каждаго колодца служатъ молебны <sup>3</sup>); въ другихъ губерніяхъ совершаютъ молебны на студенцахъ въ весенній Юрьевъ день 4). <sup>1</sup>]ехи въ засушлявые годы ходять на поклонение къ источника́иъ и молятся о дождъ 5). У кельтовъ было въ обычат почернать воду изъ священныхъ криницъ и поливать ею камни, изъ которыхъ сложенъ колодецъ, дабы небо одождило землю <sup>6</sup>).

И славяне, в германцы съ обливаніемъ водою соедивають мысль о вызовѣ дождя. У сербовъ обрядъ этотъ, по описанію В. Караджича, совершается такъ: нѣсколько дѣвушекъ, во время лѣтней засухи, ходятъ по селу, поютъ в просятъ, чтобы пошелъ дождь («да удари киша»). Одна изъ нихъ снимаетъ съ себя одежду и голая обвазывается различными травами в цвѣтами, такъ что взъ-за нихъ совсѣшъ не видать ся наготы: она называется додола. Затѣмъ дѣвушки обходятъ деревен-

- - - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изв. Ак Н., ІҮ, 310.— <sup>2</sup>) Газета "Москва" 1867, 8.— <sup>3</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 10.— <sup>4</sup>) Сахаров., II, 23.— <sup>5</sup>) Гронаниъ, 49.— <sup>6</sup>) D. Myth., 561—2.

скія вэбы; у каждой взбы становятся он' въ рядъ и поють обрядовыя п'всни, а нередъ ними пляшетъ додола. Хозяйка дона или кто другой наъ семейства беретъ полный воды котелъ или ведро и выливаетъ на додолу, которая продолжаетъ плясать и вертъться. Пъсни додольскія содержатъ въ себъ мольбу, чтобы Богъ послалъ дождь и оросилъ нивы, и за каждымъ стяхомъ слъдуетъ припъвъ: «ој додо, ој додоле!»

> Моднио се вишн(ь)ем Богу, Да удари росна виша, Да пороси наша под(ь)а И шеницу-озимицу И два пера кукуруза.

Особенно интересна сладующая пасня:

Ми ндемо преко села, А облаци преко неба. А ми брже, облам брже; Облаци нас претеконие, Жито, вино поросише.

Или, послё двухъ первыхъ стиховъ: «и и идено преко села, а облани идено веба», поютъ:

> Из облава претен паде, Ујагим га водовођа <sup>1</sup>)

Цо интино профес. Лавровскаго, додола представляеть собою ботнию Землю, еще невступившую въ брачный союзъ съ Небонъ и неорошенную плодотворнымъ стменемъ дождя; она проситъ втого союза, чтобы не быть безплодною отъ засухи. «Повятно (замъчзетъ г. Лавровскій), что только дъвида и можетъ быть представительницею въ такомъ состояния земля.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 128; Срп. н. пјесме, I, 111-4. Переводъ: Мы иденъ черезъ село, а облака по небу; ны быстрве и облака быстрве. Облака насъ перегнали, жито, виноградъ ороснин.--Изъ облака упалъ перстень, схватила его коловоджа (та, которая водитъ хороводъ).

Гоньба облаковъ за девицами, желаніе последниць убежать превосходно взебражають первое столкновение невянно :ти. Наконецъ облака перегоняютъ---я земля орошается дожденъ. 1). Занъчение это справедливо только отчасти. Выше было указано (см. т. I, 137 — 8), что представление о плодородящей матеря Земль еще въ глубочайшей древности сливалось съ прекраснымъ образовъ богини весенныхъ грозъ, какъ дарующей земные урожан, --- и потому, по нашему митию, додола, одётая въ зелевь и цвёты и сопровождаемая толпою двиць, взображаеть богнню весны или что тоже богиню громовницу, шествующую надъ полями и нивами съ светою полногрудыхъ нимеъ, за которыми стремительно гонятся въ шумѣ весенней грозы Перунъ в его спутники, настигаютъ вхъ разящини молніяни (тоаллюсонъ) и ттиъ самынъ вступають съ ними въ любовный союзъ. Облак въ сербскизъ пъсняхъ служитъ метафорическимъ обозначениемъ жениха. Пре засватаные дёвецы поютъ: «надве се (вьется) облак ванад дјевојак; то не би облак из-над дјевојак, већ добар јунак тражи (вщетъ) діевојак', а когда женихъ собирается тазть за невъстою, поютъ: «облак се вије по ведрои небу, се лепи Ранко (имя женыха) по белом двору»<sup>2</sup>). Перстень, который падаеть изъ облака и, по сведбтельству песен, схватывается додолою (коловоджею), есть свиволъ брачныхъ узъ, обрученія богини съ тученоснымъ Перуномъ. Въ Малороссіи невъста должна подать жениху чарку вина съ кольцомъ на дит »). Въ народныхъ сказкахъ богъ-громовникъ похищаетъ себт въ жены мненческихъ красавицъ, унося ихъ на крыльяхъ вихря нан тучи. Пляска додолы — тоже, что пляска грозовыхъ ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У. З. А. Н., VII, в 2, 16.— <sup>2</sup>) Потеби., 97.— <sup>4</sup>) Метлинск., 123. На Руси существуеть обычай умываться дождевой иключевой водою съ волотаго и нерёдко съ обручальнаго кольць на здравіе и счастіе.

котъ и ниметь (I, 323); обливаніе ся водою указываеть на тё леждевые источники, въ которыхъ купается богиня весны, а вёдра, изъ которыхъ се окачивають, — на тё небесные сосулы, откуда проливается на землю благодатный дождь. Въ Далнація итсто додолы-аёвицы заступаеть неженатый молодецъ, кетораго зовутъ прпац; товарищей его (все холостые парни) изываютъ прпоруме; самый обрядъ существенно ничёмъ не отличается отъ додольскаго: также одёваютъ «коловоћу» зеленью и цвётами, обливаютъ его передъ каждой избою и поють о нисносланіи плодородія:

> Прпоруше ходиле. Терен Бога молиле, Да нам даде кимицу, Да нам роди година — И шеница-бјелица, И винова дозица, И невјеста ћетића До првога Божића <sup>1</sup>).

Это участіе въ обрядѣ неженатыхъ юношей, по всему вѣроятію, также древне, какъ и участіе дѣвицъ. Прпац предста няетъ бога громовника, какъ додола — богиню громовницу, что подтверждается слѣдующимъ обрядомъ, уцѣлѣвшимъ у словенцевъ: празднуя возвратъ весны, они назначаютъ юношу, который долженъ представлять Зеленаго Егора (—св. Юрія, на котораго перенесены старинныя преданія о Перунѣ), убираютъ его березовыми вѣтками и купаютъ въ рѣкѣ (1, 706). Точно также въ Австріи и Баваріи избираютъ на Тронцынъ день молодаго пария, обвязываютъ его зелеными вѣтвями и бросаютъ въ прудъ или рѣчку; этотъ избранный называется въ Баваріи wasser-vogel (— грозовая итица, кунающаяся въ дождевыхъ потокахъ \*). Въ Болгарін,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп рјечник, 616-7.- <sup>2</sup>) D. Myth., 562.

во время засухи, собираются всё обыватели деревни, выбираютъ дёвушку не моложе и не старше цятнадцати лётъ, покрываютъ ее съ ногъ до головы орёховыми вётками, разными цвётами и травами (лукомъ, чеснокомъ, зеленью картофеля и бобовъ, и пр.), и даютъ ейвъ руки пучокъ цвётовъ. Дёвушку эту болгары называютъ дю дю лъ (—додола?) или пеперуга — слово, которое означаетъ также бабочку, подобно тему, какъ серб. в јештица — не только вёдьма, но и духъ, излетающій изъ нея въ видё мотылька, что свидётельствуетъ за тождество додолы-пеперуги съ облачными нимфами (вёдьмами). Въ сопровожденіи дёвицъ и юношей ходитъ пеперуга по домамъ; домохозяннъ встрёчаетъ ее съ котломъ воды, поверхъ которой плаваютъ набросанные цвёты, и обливаютъ желанную гостью при пёніи слёдующей обрядовой пёсни:

> Јетњаа с пеперуга — Дай, Боже, даж(д)ъ! — Отъ ораче на копаче... Да са роди жито, просо, Жито, просо и ченица <sup>1</sup>).

Послѣ совершенія этого обряда, по общену убѣжденію, непремѣнно будетъ дождь — если не въ тотъ-же день, то на слѣ-

1) Иле (Мидедин., 511):

Отлетала преперуга Отъ орача на орача, Отъ орача на орача, Отъ копача на копача, Отъ режача на режача, Да зароситъ ситна роса, Ситна роса берикетна (плодоносная) И по поле и по море, Да съ родитъ 'са берикетъ, 'Са берикетъ, вино-жито, Ченици-те до греди-те Ячжени-те до стре'и-те Дено'и-те до пояси, Уро'и-те до колена.

Digitized by Google

- ----

луржій 1). У германцевъ было въ обычат вызывать дождь танить образовъ: нолодыя дъвушки одну изъ своихъ подругъ, сперионно годую, вели къ ближайшену источнику или рекъ и тамъ обливали со: но прежде. Чтиъ совершалось это облиние, она обязана была къ мизинцу правой ноги привязать bilsenkraut (hyoscyamus, бълена), сорвавный инзинденъ вравой руки. Можно указать еще на новогреческий обычай: если отъ 14 до 20 дней не выпадаетъ дождя, то въ деревняхъ и вебодьникъ городалъ дъти выбираютъ изъ своей среды одного, лать восьмя или досяти, обыкновенно баднаго спроту. надавають его до-гола и убирають полевыми цибтами: дитя это называется порпуройча. Съ птенани водять его по городу или деревий; хозяйка каждаго дома выливаеть сму на голову ведро воды и даритъ мелкую менету \*). Слово додо ла но сихъ поръ остается необъясненнымъ; серб. приоруша (приац) в болг. пеперуга (преперуга) очевидно тождестренны \*). Г. Потебна объясняетъ название приоруша. сынжан его съ словани: прахъ (пыль), чешск. prch, prš-мядь, ртšeti — дождить (прыскать); звукъ х въ словъ прахъ (preh) есть суффиксъ, слёдовательно серб. и р и о р\_\_\_\_ ириа — зола, посокъ представляетъ такое-же удвоение корня вра (пръ), какъ чешск. plapolati и старославян. глаголати корней пла, гла (пла мя, гла-съ). Общіе признаки, разно относниме и къ лыли, и къ дождю, --- это ихъ мелкая дробность ( налорус. дрибенъ дощъ, ченск. drobný dešť, sitne pršeti, серб. ситна киша, болг. ситна роса—частый до ждь; прънитищиранити, порошить имжить, нати нелкону дождю, какъ-бы сквозь сито), и та легкость, съ ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каравел., 242—3.— <sup>3</sup>) D. Myth., 560—1.— <sup>3</sup>) У валаховъ слово это изићинаось въ рараluga, какъ видно изъ пѣсни, которую вонотъ дѣти во время засухи: "Рараluga! ввойди на небо, отвори ворота и пошли сверху дождъ, чтобы хорошо росли хлъба" (ibidem).

торою несуть ихъ и разметають въгры. Принимая во внимавіе. что серб. прятя в чеш. руге ti означають: дуть, доджно заключить, что старо-славян. пыро. --- мука́ (пыртиь, пырянъ — ручной, литов. purji — пшеница, греч. порбъ снек. pura) и пырынь — зола (\_\_прахъ) заключають въ себѣ понятіе «легко-вздуваемаго» 1); пурга — сильная мятель, собственно: запорашевающая вьюга; пурить --- мочиться, т. е. всиускать мелкія, подобныя дожаю канан. Отсюла, ве первыхъ, возникло уподобление дождя и снъга ( \_\_пороши)мучной пыли (I, 291), и во вторыхъ, падающія канли дождя стали сближаться съ зерновымъ хлъбомъ, естиеняющимъ поля (I, 572), и съ мужскимъ съменемъ, котерымъ Небо оплодотворяетъ Землю. По указанію этихъ данныхъ, прпоруша значитъ: орошенная дождемъ, осыпанная его благодатнымъ съменемъ »). Въ народныхъ обрядахъ посыпаніе зерновымъ хлёбомъ вполнё соотвётствуеть обливанію водою: посл'т втеца, нолодыхъ обыкновенно осыпаютъ овсель. жатопъ в ячиенемъ не только для того, чтобы она веля жизнь богатую и счастливую, но и съ тъпъ, чтобы небо благословнао вхъ чадородіемъ; тъже примъты даетъ и дождь, оросивній новобрачную чету въ первый день свадьбы (см. гл. XXIX). На Руси неизвъстенъ обрядъ хожденія додолы; но существуетъ обыкновеніе, близкое въ этому обряду: на второй день Пасхи, на разсвётё, парни обливаютъ дёвицъ, а тё въ свою очередь обливаютъ парней во вторникъ »); кто на свътлый праздникъ просыпаяъ заутреню, того въ старину окачивали хододною водою или заставляли искупаться въ ръкъ. противъ

- -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Точно такъ, какъ пухъ имѣстъ корнемъ рищуть.—<sup>2</sup>) Потебн., 100; Ч. О. И. и Д. 1866, П. ст. Лавровск., 20.—<sup>2</sup>) Тоже дѣлаютъ и словаки; чехи, при первомъ весеннемъ выгонѣ стадъ въ поле, обливаютъ водою коровницъ, чтобы коровы давали обнаьное молоко (коровыштучи, молокощдождъ).— Громаниъ, 136.

чего надань быль 17 апрёля 1721 года запретительный уназь, въ которонъ читаенъ: «въ Россійсконъ государстви навь въ городахъ, такъ и въ весяхъ происходитъ отъ невёждъ инсторов непотребство, а именно: во всю свётлую селиния Паски, ежели кто не бываетъ у утрени, таковаго, аки-бы **ПТРАФУЯ, Обливаютъ водою и въ ръкатъ и въ прудахъ купа**ить». Обливаные бываеть и на Красную Горку и въ Ооминъ вонедбальникъ, слёдов, при началѣ весны. Объ этомъ обычав увонинають Густинская латопись, Синопсись Гизоля и Бонинь въ своенъ «Описаніи Украйны». Во время лѣтней засуи поселяне наши совершають крестный ходь къ ключевой вривнить, и послъ молебствія и мушины и женшины облава-**ЫТЪ ДРУГЪ ДРУГА ВОДОЮ, ДУМАЯ ЧРЕЗЪ ЭТО ВЫЗВАТЬ ДОЖАЬ; ВЪ** курской губ. при долгоиъ бездождін бабы собираются къ ръ. и, лватають проходящихь мено и бросають въ воду или по прайной жерт облавають яхъ съ головы до ногъ, что въ тановнихъ мъстахъ называется дёлать мокрины <sup>1</sup>). Въ нёвоторыхъ деревняхъ еще недавно, вслъдъ за молебствіемъ отъ асухи, признавали необходимымъ выкупать приходскаго пона, чтобы дождь оросиль нивы <sup>2</sup>).

Подъ вліяніенъ указанныхъ нами возарѣній, водѣ были приписаны тѣже чудесныя свойства, какія присвоялись весеннему дождю, а именно: а) сила плодородія. Въ грозѣ древній человѣкъ видѣлъ брачный союзъ бога-громовника съ еблачною, дожденосною дѣвою, а въ этомъ союзѣ — источникъ земныхъ урожаевъ. Низводя мнемческое представление на землю, народъ ставитъ возлѣ князя (царя) Огня княгиню (царицу) Воду; первый — символъ небеснаго пла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 76; Ворон. Бес., 194; Этн. Сб., II, 52; V, 85; Иллюстр. 1846, 172; Терещ., VI, 110; Рус. Бес. 1856, I, 70.— <sup>2</sup>) Очери 1863, 32.

иени (моднія), вторая — дождя. Названія князь и княгияя, по первоначальному своему значению, досель удержавшенуся въ простонародномъ обыкновения чествовать этими ниенами жениха в невёсту, прямо указывають на то супружеское сочетание, въ какомъ являлись поэтяческой фантазии огонь и вода 1). Къ родникамъ и кривицамъ, какъ ужо было сказано, издревле обращались съ мольбою о дожда: отъ нихъ сладовательно ожидали и просили изобилія плодовъ земныхъ; крестные ходы на засвянныя пашни и совершаемыя тамъ общественныя молебствія сопровождаются окропленіемъ полей святою водою <sup>2</sup>). Передъ поствоиъ крестьяне выходятъ по утрукъ студенцамъ, черпаютъ ключевую воду и смачиваютъ ею заготовленныя съмена; другіе же смачивають зёрна ръчною водою въ продолжение трехъ утреннихъ зорь, съ надеждою на несомнённый урожай <sup>2</sup>). Эту плодородящую силу воды народное втрованіе распространяло и на человтка, что свидътельствуется страринными свадебными обрядами (си. l, 458). Начальный летописець говорить объ умычка невесть у воды <sup>4</sup>). «И се слышахомъ, читаемъ въ Правилъ митрополита Кирилла (конца XIII стол.), въ пределъхъ новгородскихъ невъсты водятъ къ водъ, и нынъ не велимъ тому тако быти, или то проклинати повелѣваемъ» <sup>5</sup>). Въ витебской губ., въ люнецкомъ утзат, есть большое озеро, почитаемое у раскольниковъ священнымъ; холостые парян, похищая дввушекъ, обътажаютъ съ ними вокругъ озера три раза, и этотъ обрядъ считается за дъйствительное вступление въ бракъ 6). Между чехами сохраняется повёрье, что саный върный союзъ----тотъ, который заключается надъ колодцемъ 7).

- - --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. И. Сб., III, ст. Ходаков., 199.— <sup>3</sup>) Цебриков., 277.— <sup>3</sup>) Сахаров., II, 22.— <sup>4</sup>) П. С. Р. Л., I, 6.— <sup>5</sup>) Оп. Руман. Муз., 321. — <sup>6</sup>) Терещ., II, 28.— <sup>7</sup>) Срезнев., 23. Такъ какъ супружеские узм

b) Сила цълебная, очистительная. Какъ живая ыда весенных дождей просватляеть туманное небо, возрождеть природу, и потому принимается за божественный нанитокъ, проговяющій демововъ, дарующій красоту, молодость, адоровье в криность мынць; такъ тиже животворныя свойства соединяють народныя върованія и вообще съ водою-такь боле. что она абиствительно обладаеть свойствоиъ освежать твло в возстановлять утопленныя силы. И огонь, и вода --стяхія свътдыя, нетериящія вичего нечистаго: первый лежигаетъ, а вторан смываетъ и топитъ всякія напасти здыхъ духовъ, къ сониу которыхъ причислялись въ старину и болтзин. Рядонъ съ окурнваніенъ больнаго, перенесепіень его черезь пылающій костерь, выстканіень искрь надъ болячками и тому подобными средствами, народная меанцина употребляетъ обливание водою, омовение, вабрызгимнье, сопровождая все это заклятіями на болёзнь, чтобы она воквнуда человтка иле животное в удалилась въ пустынныя итста ада. По превмуществу дъчебныя свойства принисынаются ключевой водъ. Роднеки и колодцы, глубоко-чтиные за свою цёлительность, извёстны во всёхъ славянскихъ ининаль земляхь. Въ Германия ихъ называютъ jungbrunnen и heilbrunnen — дающіе юность и здравіе; по народному убъждению, вода ихъ стягиваетъ и заживляетъ раны; это большею частію минеральные (горячіе, соленые я висяме) источники, знакомые еще римлянамъ. Съ цълю лъчить недуги омовеніемъ, ибмецкіе поселяне идуть предъ восходомъ солнца и почерпаютъ воду изъ трехъ бьющихъ ключей — въ сосудъ, передъ которымъ ставится возженная свъча. Въ Лиодяндія ость священный источникъ (Wöhhanda);

сванывались у воды, то и разорвать ихъ (развестись) можно было, по свидательству Барбернии, не имаче, какъ надъ проточной водоко,

въ лёсу, гдё онъ течетъ, никто не смёстъ срубить дерево или отломить вётку; воды его всегда чисты, и что бы ни было въ нихъ брошено—тотчасъ-же возстаетъ непогода<sup>1</sup>). Въ Сербіи, въ цервые дни цослѣ новолунія («на младу недѣлю»), ходятъ больные къ родникамъ, купаются въ нихъ и цьютъ воду<sup>2</sup>); лужичане и чехи также знаютъ источники, помогающіе людямъ и животнымъ отъ чаръ и болѣзней; въ Богеміи устраиваются надъ ними часовни, и больные, черпая воду, обращаются къ священному источнику съ такою мольбою:

> Daj Bůh dobry den, vodičko! Krista Pána krtitelničko! Beru si tě k pomoci, V této moji nemoci; Ty zahàniš všecky čáry, Trhaš <sup>3</sup>) kovy, hory, skály, A to všecko tvou moci.

Иные оставляють здёсь штуку холста, что напоминаеть намь жертвенные дары, приносимые бёлоруссами русалкамь, таннственнымь обитательницамь водь <sup>4</sup>). На Руси оть болёзней, приписываемыхь сглазу, рано на утренней зорё отправляются къ ключу, зачерпывають воду по теченію, закрывають посудину и возвращаются домой молча и не оглады вая сь; потомъ кладуть въ принесенную воду одинъ или три горячихъ угля, частичку печины (печной глины), щепоть соли, и взбрызгивають ею больнаго, или обливають его по два раза въ сутки на зорѣ утренней и вечерней, съ приговоромъ: «съ гуся вода, съ лебедя вода — съ тебя худоба!» <sup>5</sup>). Иногда дають больному испить этой воды, смачивають ею грудь про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 552.—3, 565.—<sup>2</sup>) Срп рјечник, 562.—<sup>3</sup>) Разрываешь —<sup>4</sup>) Sagenbuch der Lausitz, Гаупта. I. 248; Громаннъ, 47.— 48.— <sup>4</sup>) О. З., т. LVII, 50; Послов. Даля, 836; Ворон. Лит. Сб., 885. Подобный обрядъ совершается и у другихъ славниъ — см. Илича, 110; Громаннъ, 155.—6; Чешск. пъсни Эрбена, 510.

тарь сердца, и затёмь все, что останется въ чашкё, вылевають подъ притолку <sup>1</sup>). Въ заговорахъ, произносниыхъ назь водою, находниъ слёдующія указанія: «пошла я въ чисто поле, взяла чашу брачную, почерпнула воды взъ загорнаго студенца»; «звлады нон ясныя! сойдите въ чашу брачную. а въ неей чанев веда изъ загорнаго студенца»: «унываю я враснудъвнцу (виярекъ) взъ загорнаго студенца ключевой водою, стираю я съ красной девицы всё узороне съ призороками»<sup>2</sup>). Цълебная сила присвояется водъ. иятой изъ нагорнаго источника, какъ эибленъ дождя, ниснадающаго изъ горы-тучи; вода эта, по народному выражению, колжна быть непитая, неотв тданвая, исо она назначаетса не для обычныхъ нуждъ человъка, а на дъло религознов (си. выше стр. 18); черпають ее на утренней зорв, потому что утро потафора всеоживляющей весны: оно проговяеть демоновъ ночнаго мрака, и воды земныхъ источниковъ превращаеть въ чудодъйственную амриту; печина и горячія уголья указывають на связь воды ..... дождя съ огненъ ..... молней. Витесто горячихъ угольевъ, пользуются и другими символическими знаменіями бога-громовника. Такъ отъ испуга вобрызгивають и окачивають водою, въ которой быль выкупанъ пвтухъ – птида, посвященвая Перуну и донавнему очагу (Агни); неръдко въ воду, назначенную для сповенія больнаго, кладуть громовую стрълку<sup>8</sup>), нан обрещаясь къ иконанъ и читая заговоръ, знахарь беретъ налитую воду и нёсколько разъ перер взываеть ее накресть остріемъ ножа \*); въ Малороссія на «Водохрещи» умы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., 50—53; Записки Авдеев., 134.—<sup>4</sup>) Сахаров., I, 19, 24, 32.—<sup>3</sup>) Тоже у хорутанъ—сб. Валявца, 247.—<sup>4</sup>) Болгары на Крещеніе заставляютъ двтей прыгать черезъ сакиру и кронятъ ихъ освященною водою — Миладинов., 523.

ваются отъ коросты водою, въ которую ноложена красная калена; сверхъ того, повсюду въ обычат нать наговорную воду и умываться ею съ серебра и зодота, т. е. ногружая въ чашу серебреную монету или волотое кольце: такое умыванье спасаеть отъ удара моднін <sup>1</sup>). Въ замёнъ громовой стрълки, кашубы бросають въ воду три раскаленные въ печи камия и потомъ три раза или трижам три (девять разъ) обливаютъ больное мъсто <sup>2</sup>). Красная калина — энблема Перуновой вётки (см. гл. XVIII), а серебро и зодото--блеска молніеносныхъ стралъ. При раскатахъ перваго весенвяго грома вода, по народному повтрью, получаеть живительныя свойства. и потому въ эту благодатную пору всъ — и большіе, и малые — спізнать къ краницань и умываются на счастіе и здравіе. Очевидно, что горячіе уголья, гроновыя стръдки, раскаленные камни, острый ножъ, нътухъ, рътки калины, серебро и золото въ исчисленныхъ нами обрядахъ имъютъ значеніе, равносяльное удару весенней грозы. Нънцы считають купанье въ источникахъ наиболье дъйствительнымъ, если оно совершается въчетвергъ-день, посвященный Донару; въ тотъ-же день, передъ восходомъ соляна, бросають они въ воду мелкую монету и промывають ею больные глаза \*). Въ новгородскомъ Креилъ у часовни, возлъ старинныхъ Псковскихъ воротъ, бьетъ родникъ, къ которому донына приходять страдающіе дихорадкою на утренней зорь и обливаются (водою 4). По другимъ мъстностянъ русскаго царства обращаются за помощію къ святымъ полодцамъ не только отъ лихорадки, но и ворбще отъ всянихъ болтзной.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кариан. книжка для дюбит. землеева., 318—9; Записки Авдлев., 138; Сахаров., II, 83; Ч. О. И. и Д., годъ 1-й, II, 21; Нонис., 161.— <sup>2</sup>) Этн. Сб., Ү, 79.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 197.— <sup>4</sup>) Москв. 1853, XI, внутр. изв., 66.

Въ воронежской губ. водять больныхъ къ родниканъ; туда-же носять матери и своихъ хворыхъ дётей. Явившись къ колодду, снимають съ больнаго рубашку и вѣшають на однонъ изъ растущихъ подлё деревьевъ, потомъ окачивають его холодной водощ и яадъвають ему чистое бѣлье. Иные только умываются, и вытершись принесенною тряпицею, вѣшають ее у колодия на деревѣ. Крестьяне убѣждены, что какъ скоро истить оставленная ими тряпица или сорочка — вмѣстѣ съ тѣмъ сгинетъ и самая болѣзнь <sup>1</sup>). Отъ сухотки вупаютъ дѣтей въ водѣ, почерпнутой изъ девяти колодцевъ, и затѣмъ носыпаютъ золою, собранною изъ семи печей<sup>2</sup>). Въ могилевской губ., въ случаѣ трудной болѣзни, крестьяне ставятъ водаъ родника крестъ<sup>2</sup>).

Цълебная сила воды преимущественно обнаруживается весною, кога́а ръки и источники сбрасывають съ себя ледяныя цъин, сиътъ претворяется въ скачущіе по оврагамъ ручьи и небо отпираетъ свои дождевыя хранилища, словомъ когда міръ божій омывается живою водою. На послѣдней истый сиътъ, тоцятъ его въ горшкахъ, солятъ четве рговою солью <sup>4</sup>), и приготовленною такимъ образомъ водою обливаютъ рано по утру домашній скотъ, для предохраненія отъ болѣзней: вода эта замъняетъ собою дождь, такъ китъ она добывается изъ сиъта, посылаемаго на землю небесными тучами. Весенній сиътъ, выпавшій въ мартъщвсяцѣ, нользуется особеннымъ авторитетомъ въ народной медицинѣ; дебытою вэъ него водою не только лѣчатъ больвыхъ, но в

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Моск. Наблюдат. 1837, ч. XII, 505; Рус. Бес. 1856, I, 63; Сахаров., Ц, 36; Ворон. Г. В. 1851, 12; Владим. Г. В. 1852, 25, 28; Иляюстр. 1846, 648; О. З. 1848, т. LVI, сивсь, 203; Этн. Сб., I, 68—69.— <sup>3</sup>) Сахаров., I, 53.— <sup>3</sup>) Могндев. Г. В. 1851, 5.— <sup>4</sup>) Т. с освященною въ четвергъ страстной недван.

сверхъ того окропляютъ ульн и плодовыя деревья, чтобы лучше роились пчелы и чтобы червь не нападалъ на сады (орловск. губ.). Въ чистый четвергъ купаются отъ чесотки и другихъ накожныхъ сыпей; здоровые же обливаютъ себя и своихъ лошадей холодной водою, или купаются въ прудахъ и ръкахъ передъ восходомъ солица, чтобы не касались ихъ болёзни въ течение всего слёдующаго года <sup>1</sup>). У чеховъ вода, почерпнутая въ пятницу (тобы не касались и недёли, при солнечномъ восходъ, называется тихою и почитается нашболёе цёлительною; на разсвътв этого дня приходятъ къ ръкамъ и источникамъ и погружаются въ водны для излъчения отъ сыпей и лихорадки; нъкоторые становатся на берегу на колѣни, умываются водою, читаютъ разныя молитвы и слъдующее закаятие:

> Vitam tebe svaté boži Velkonoce! Zachovej mě ode wši zle nemoce, Zimnice, psotnice, žloutenice, Těž od padouci nemoce <sup>2</sup>).

Для малолётныхъ дётей матери приносятъ воду домой, становитъ ихъ на колёни посреди двора, заставляютъ молиться Богу, и сотворивъ надъ ними омовеніе, выливаютъ остатки воды въ тёже источники, изъ которыхъ она почерпнута. Тогда же купаютъ и лошадей, съ увёренностью, что это предохранитъ ихъ отъ кусающихъ мухъ, отъ подлома и разныхъ болестей. Чтобы прогнать съ лица веснушки, надо умыться въ стрястную субботу при первоиъ ударв въ колоколъ (ссимволъ грома). Въ полночь на Воскресеніе Хри-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 96; Молодик. 1844, 103; Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 101; Полтав. Г. В. 1845, 15; Рус. Предан. Макарова, I, 27.—<sup>3</sup>) Переводъ: Привътствую тебя, святое божее Христово Воскрессии! охрани меня отъ всякой злой немочи — отъ ляхорадки, родямца, желтухи и падучей.

етово собираются на берега Эльбы, преклоняютъ колтна, мо-**ЛЯТСЯ И ЧЕРПАЮТЪ** ВОДУ, КОТОРАЯ ДЪЛАСТСЯ ВЪ ЭТОТЪ ЧАСЪ ТИХА и свътла, какъ кристалъ, в налитая въ сосуды остается свъжею въ продолжение пълаго года. Рядонъ съ этемъ должно воставить другое повёрье, что въ полночь 1 го мая воды превращаются въ внео, т. е. дыхание весны претворяетъ яхъ въ животворный нектаръ. По нъмецкому повърью, чудо это совершается въ ночь на Воскресение Христово (1, 378). Вода, почерпнутая накавунт Пасхи и 1-го мая, очищаетъ твло отъ шелудей в служетъ самымъ спасятельнымъ лъкарствомъ для людей и домашней скотяны 1). Обычай обливания на Свътлой недълъ, кроит указаннаго выше назначения вызынать дожди, принимается и за врачебное средство. Въ Гернани въ первый день Пасхи черпають воду при солнечвомъ восходъ и думаютъ, что она никогда не портится, длеть молодость, прогоняеть недуги и сберегаеть приплодъ стадъ; на другой день юноши и дъвецы отправляются за водой къ горнымъ источникамъ и бросаютъ въ нихъ цветы <sup>2</sup>). Лужичане на этотъ праздникъ взбрызгиваютъ и обливыть свой скоть. Наши простолюдным убъждены, что ловали отъ ключевой воды добръютъ и не боятся лизаго глаза, и нотому въ извёстные дни, посвященные памати ихъ святыхъ патроновъ, водятъ лошадей къ источникамъ и поятъ съ серебра <sup>в</sup>). Больнаго коня знахарь спрыскиваетъ нашептаннов водою, обходя вокругъ его нъсколько разъ и привязывая въ стойлѣ пучки разнаго зелья. При скотскихъ падежахъ переправляютъ стада черезъ проточную воду и служатъ велебенъ св. Власию (астрахан. губ.). Такія цълебныя свойства въ эпоху христіанства стали соединять съ водою, освя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гронаниъ, 44-46.-<sup>2</sup>) D. Myth., 552-3.-<sup>2</sup>) О вл. христ. на сл. яз., 18; Сахаров., II, 47, 49; Терещ., VI, 53.

щенною по церковному уставу; потому вода богоя вленская ные крешенская пользуется въ народѣ особеннымъ уваженіємъ. Многіє хранятъ ее до новаго года—на случай болтзней. окропляють ею дома и хлёвы и увёряють, что она не повтится; не смотря на трескучіе морозы (6-го января), больныхъ погружають вногда въ прорубь іордани; почерпнутой оттуда водою умывають хворыхь мляденцевь, а снятыя съ нихь сорочки и пеленки бросають въ јордань, чтобы вибств съ этини покровани уплыла и самая болтань (арзамас. утада). О водъ, вытаянной изъ крещенскаго ситга, думаютъ, что она можетъ лачить судороги, головокружение, онамение въ ногахъ и другіе недуги, и влитая въ колодецъ — дъластъ его неизсякаемымъ въ продолженія цълаго лъта, хотя бы не выпало ни еденой карля дождя 1). Тъме-же жеветельными свойствами обладаетъ вода и въ праздникъ Купалы, т. е. 24 іюня, въ день Іоавна Крестителя. Христіанское возаръніе на святую воду, которою въ таниствъ крещения онывается ветхій гръхъ, следось въ умахъ непросвъщеннаго народа съ повърьями, насладованными отъ стариннаго язычества. Въ дни солнечныхъ поворотовъ на Коляду и Купалу славлиеязычники чествовали творческіе водвиги дождящаго и дарующаго урожан Перуна; при зимнемъ певоротв онъ возжигаль свътильникъ солнца, а въ знойную пору лттняго поворота погашаль его губительный жарь въ потокахъ дождя (см. гд. XXVIII). Преданіе о живой вод в небесных володцевь, отпираемыхъ молиями Перуна, было перенесено на земиме ноточники, и чехи, наравит съ итмдами, разсказываютъ, что въ ночь на Рождество Христово воды превращаются въ вин о --- точно также, какъ превращаются онт на праздникъ весны. Вода, освященная на Срътенье (2-го февраля), при-

<sup>1</sup>) Caxapos., 11, 5; D. Myth., 552.

изется равносильною крещенской, потому что это — день встрячи зимы съ дѣтомъ <sup>1</sup>). 1 го августа, когда бываетъ крестный ходъ на ръки для водосвятія, тотчасъ — послѣ погруженія креста въ іордань — одержимые недугами окунаются но пѣскольку разъ въ воду; въ тоже время купаютъ и больныхъ дѣтей. Вліяніе христіанства обнаруживается еще въ обычаѣ унотреблять, виѣсто лѣкарства, воду, слитую съ благословенной родительской иконы, съ крестиковъ, приносимыхъ ивъ lepусалима, съ жертвеннаго конія и освященной просвиры, им воду, сиѣшанную съ херувнискимъ ладономъ (т. е. съ ладономъ, которымъ кадили во время херувнискаго пѣнія <sup>2</sup>).

Ганны Рагъ-Веды обращаются къ водъ, какъ къ стахін божественной, заключающей въ себт амриту и цтантельныя азварства <sup>3</sup>). Убъждение это такъ глубоко проникао въ сре**ду славнискаго племени, что малороссы до сихъ поръ, поздра**ыля новобрачную, говорять ей: «будь здорова, якъ вода!» а въ Вербное воскресенье, ударяя другъ друга освященной ваткою, причитывають: •будь высокъ, якъ верба, а здоровъ, авъ вода!• •) Вода смываетъ ( —очищаетъ) призоры и корости и уносить ихъсвоею волною, почему ключевую воду, назначаемую на врачевание больнаго, берутъ по теченію, а не противъ. Въ заговорахъ читаемъ следующія возжанія: «натушка вода! обнываешь ты круты берега, желты вески, бълъ-горючъ камень своей быстриной и золотой струёй. Обмой-каты съ раба о́ожія (имярекъ) всъ хитки и притки, уроки и призоры, скорби и болтзини, щипоты в домоты, злу худобу; понесн-ка (ихъ), матушка быстра рака, своей быстриной-золотой струёй въ чистое поле, знинее (синее?) море, за топучія грязи, за зыбу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. Г. В. 1850, 18.— <sup>2</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 12.— <sup>2</sup>) Orient und Occid., годъ 1, I, 32.— <sup>4</sup>) Потебн., 69.

чія болота, за сосновый лісь, за осиновый тынь». 1) --- «Матушка святая водица, родная сострица! бъжить ты по пенькамъ, по колодамъ, по лузямъ, но болотамъ, и бъжень чисто, непорочно; сними съ раба божья (имя) всякія болъзни и скорби»<sup>2</sup>). -- «Очищаещь ты, вода явленная, и луга, и берега, в середниу; очищай ты, вода явленная. моего нарожденнаго (младенца) отъ призора подуманна и ногаданна» \*). Какъ стихія, смывающая все нечистое, здое, демонское, вода, наравит съ огнемъ-просвътителемъ, признана была за върнъйшее средство внутренняго, духовнаго очищенія отъ гръховъ. Вотъ — основа техъ священныхъ «омовеній», какія предписываются уставами почти встхъ древнъйшахъ религій. Въ гимнахъ Ведъ вода призывается дать испѣленіе тілу оті болізней, а душі оть язвы гріховь. Передь дверями храма греки и римляне ставили сосудъ, наполненный водою, въ которую опускалась пылающая головня, взятая съ алтаря боговъ; всякой, кто желалъ приблизиться къ святилищу и принести жертву, долженъ былъ напередъ очиститься, и потому жрецъ омокалъ въ воду лавровую вътку и окропляль ею встхъ приходящихъ во храмъ; мъста, оскверненныя преступленіемъ, также очищались водою. По нашимъ преданіямъ, всякой мольбъ, всякому обращенію къ божествамъ должно было предшествовать омовеніе; заговоры обыкновенно вачинаются этою формулою: «иду я рабъ божій въ чистое поле, становлюсь на востокъ краснаго солнца, умываюсь росою или ключевой водою» \*). Передъ семейною трапезою,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, отд. 6, 51.—<sup>2</sup>) Совр. 1856, XI. смъсь, 5.—<sup>3</sup>) Пассея., II, смъсь, 19—20; Этн. Сб. VI. библ. указлт., 7: въ заговоръ отъ лихорадни говорится, чтобы болъзнь эта отстала и плыла в доль по ръкъ.—<sup>4</sup>) Между еврения существуетъ повърье, что ночью на рукахъ человъка поконтся нечистый духъ, и потому, пробуждаясь отъ сна, должно умывать

моторая въ отдаленной древности совершалась при домашнемъ очагъ и сопровождалась приношениемъ жертвъ родовымъ пенатамъ, крестьяно (прениущественно — старовъры) умыва-**ИТЪ РУКИ И ТВОДИТЪ МОЈИТВУ** <sup>1</sup>): Обычай этотъ соблюдается и нежду сербани <sup>2</sup>). Кто проспитъ заутреню на Свътло-Христово Воскрессије и въ другје большје праздники. тахъ обливають водою; а вто рядняся на Святкахъ, надъвалъ на себя мерещенныя церковью «бесовскія личины», тоть дояжень окунуться въ крещенскую прорубь и смыть съ себя этотъ веанкій гръхъ <sup>в</sup>). Вблизи Соловедкаго монастыря есть святое езеро, и набожные простолюдины ни за что не рѣшаются вступить въ обитель -- прежде, нежели искупаются въ его чистыхъ водахъ \*). Когда умираетъ кто-нибудь въ семьъ. родичи ставать возлё него полную чашу воды — для того, чтобы душа, по выходъ своемъ изъ тъла, могла тотчасъ-же оныться и явилась бы передъ небесного судію чистою и неворочною 5). Согласно съ поэтическимъ уподоблениемъ дождя и росы слёзань, эти послъднія получають въ народныхъ сказавіяхъ туже очествтельную силу, что и священныя воды: одинъ мельникъ продалъ свою дочь дьяволу; когда прищао время рагочета, дъвушка умыла руки в осталась спокойною. Явился дьяволъ, но не въ состояния былъ къ ней приблизиться; съ гитвоиъ приказалъ онъ мельнику: «унеси всю воду, чтобы не могла она умываться!. Мельникъ исполнилъ приказаніе. На другое утро снова явился чорть, но по прежнему безъ успъха; потому что дъвушка прослезилась на руки --- и

ихъ; въ опредѣленные дни они приходятъ на мостъ, и обращаясь линемъ въ ту сторону, куда течетъ ръка, стряхаютъ съ себя гръхи въ воду—Обриды еврейск., 8—11, 178.— <sup>1</sup>) Рус. въ св. посл., II. 140.— <sup>2</sup>) Срп. рјечник, 360.— <sup>3</sup>) О. З. 1821, IX, 96; 1848, V, ст. Харитонова, 12; Сахаров., II, 75; Абев., 262.— <sup>4</sup>) О. З. 1829, ч. XXXVII, 63—64.— <sup>5</sup>) Духъ Христіанина 1861—2, XII, 269.

онв были совершение чисты <sup>1</sup>). Съ этинъ древне поэтическимъ представлениемъ поздиве соединилась мысль о слезахъ покаянія, очищающихъ грвшника.

с) Сила въщая. Живая вода небесныхъ колодневъ —анрита, по сказаніямъ видоевропейскихъ племенъ, надъляетъ дарани высшей мудрости в предвидения. Упиваясь ею, боги и двы судьбы въдають все прошедшее, настоящее, будущее, в изрекають свое непреложные приговоры, чему быть и не быть. Отъ небесныхъ родняковъ, текущихъ въ царствъ безсмертныхъ владыкъ, эта въщая свла была перевесена на земные источники, и визств сътвиъ возникан гаданія и судъ божій водою. На «щедрый вечерь» (наканунъ Новаго года), когда, по народному повёрью, отширается рай (=заоблачное небо), чехи ходять въ студенцамъ, чтобы въ ихъ свътлонъ зеркалѣ высмотрѣть, что предопредѣлено божественною волею, в узнать, какая именно судьба ожидаеть вхъ въ теченія грядущаго года \*). У насъ же во время Святокъ ходятъ дъвицы въ лунныя ночи къ проруби, садятся на воловью шкуру (тэмблема облачнаго покрова, см. I, 688) и смотрятъ въ воду, съ надеждою увидать въ ней своихъ с уженыхъ <sup>3</sup>). Въ одной старянной пъснъ, которую поютъ въ подольской губ. подъ Межнбожьенъ, вдова, жена и дъвица вопрошаютъ криницу, и та даетъ ниъ отвътъ, какъ оракулъ 4). На Тронцу н Семикъ незамужијя поседанки плетутъ зеленые вънки (символъ брачнаго союза) и бросаютъ ихъ въ ръки и ручьи: чей вънокъ поплыветъ по теченію --- той сулить онъ скорое замужество, чей закружится на одномъ мъстъ --- у той свадьба разстроится, а чей потонетъ — ту ожидаетъ смерть или бозбрачная жизнь 5). Иногда, визсто вънковъ, кидаютъ въ воду тъ вътки в цвъты, съ которымя слушале на Троицынъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказ. Грим., 31.— <sup>2</sup>) Ганушъ, 23.— <sup>3</sup>) Сахаров., I, 69.— <sup>4</sup>) Рус. прост. празд., I, 136—7.— <sup>5</sup>) Сахаров., II, 86—87.

день объдню. У болгаръ в хорватовъ вънки, бросаемые въ ръки, приготовляются изъ первыхъ весеннихъ цвѣтовъ <sup>1</sup>); у чеховъ гадаютъ вѣнками юноши и дѣвицы --- первые о томъ, женятся ли они, а вторыя — выйдуть ли замужь? а старики аблають изъ зеленыхъ вбтокъ кресты: чей крестъ потоветь, тотъ умретъ въ прододжения года <sup>2</sup>). Точно также если при крещеній младенца воскъ съ его волосами плаваетъ въ купели, то новорожденный будетъ долговъченъ, а если потоветъ, то ему суждено скоро умереть. <sup>3</sup>). Въ среду на первой недълъ великаго поста ходятъ на Руси къ родникамъ и ртякамъ, прислушиваются — какъ шумитъ вода, и по ея шуму закиючають о будущемъ лётё; если вода шумить, какъ мельничный жорновъ, то ожидаютъ лътомъ большихъ грозъ: повѣрье, стоящее въ связи съ тѣмъ громовымъ жорновоиъ, на которомъ разътзжаетъ по небу Перунъ (I, 291). 30-го ноября прислушиваются у рѣкъ, озеръ и колодцевъ, и по шуму и тишинъ воды заключають о предстоящей зимъ: будетъ ли она тихая (умъренная) или суровая, съ бурями и спльными морозами; а въ августъ (10-го числа) примъчаютъ колебание водъ, и по этому судитъ о характеръ будущей осеин и зимы: если гладь воды не колышется вътрами, то осень будетъ тихая, а зима – немятельная \*). Греки и германцы гадаля по журчанію ручьевъ, по гулу водопадовъ, рѣчныхъ стреянинъ и водоворотовъ; свътаый и обильный водами источникъ предвъщаль счастіе, кутный суляль бъду, а изсохшій --- го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срезнев., 20.— <sup>9</sup>) Громаннъ, 49. Обычай бросать въ воду въняя соблюдался и римлянами — Пропилен, IV, 29.— <sup>9</sup>) Сравни у Вольеа (Beiträge zur D. Myth., II, 187 и 372): "man legt das hemdchen des kranken kindes aufs wasser; sinkt es, dann ist das kind verloren, bleibt es oben schwimmen. dann ist genesung möglich, nur muss man ihm dann das hemdchen nass anziehen."— <sup>4</sup>) Caхаров., II, 48, 67, 95.

рестную утрату 1). Навболъе распространенное на Руси и у болгаръ гаданіе совершается на Рождественскіе Святки слёдующимъ образомъ: приносятъ чашу ключевой воды, кладутъ въ нее кусочекъ хлъба, щепоть соди, угодь и нъсколько зоды, собирають у присутствующихъ кольца и другія недкія метадавческія вещи, в опустввъ ихъ въ воду, самую чашу покрывають бълымъ платомъ. Послъ того начинаютъ пёть подблюдныя пёсни, изъ которыхъ каждая заключаеть въ себѣ краткое предзнаменованіе будущаго. Вслѣдъ за возглашенною піснію вынимается на угадь одна взъ погруженныхъ въ воду металлическихъ вещей, и тотъ, кому она принадлежить, принимаеть слова подблюдной пъсни за въщій, божественный приговоръ, наи какъ выражается постоянно-повтордемый припъвъ: «кому вынется, тому сбудется, скоро сбудется — не иннустса!» 2) Уголь и зола, какъ знаменія бога Агни, придають влючевой водъ священное значение амриты, а хатбъ-соль сообщаеть ей животворящія свойства дождя, который понтъ нивы и даетъ человъку насущную пищу; капли его, какъ мы видъли, уподоблялись хлъбнымъ съменамъ. Всякое гаданіе есть собственно допросъ обожествленныхъ стихій: кому какая назначена судьба, на чью долю какой долженъ выпасть жребій? Опускаемыя въ воду кольца и вещи суть жребін гадающихъ (см. гл. XXV).

Богъ-громовникъ былъ карателенъ злыхъ демоновъ, людскаго нечестія и неправды; своими пламенными стрѣлами онъ поражалъ грѣшниковъ и обидчиковъ. Какъ бросатель молній, онъ былъ признанъ владыкою огня; какъ низводитель дождей владыкою земныхъ водъ. Виѣстѣ съ этимъ и огонь и вода получили въ глазахъ язычниковъ священный авторитетъ и ничѣмъ неотразимую силу обличать и наказывать ложь. Пото-

Digitized by Google

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1069—1070; Моск. Наблюдат. 1837, XI, 533.—<sup>2</sup>) Сахаров., II, кныга 3-я; Показалецъ Раковскаго, 5.

ну отдаваться на судъ этихъ свётдыхъ, правдивыхъ стехій пелставлялось имъ дъломъ религіознаго долга и самымъ изрения средствоиз для раскрытія истины. Судебное испытале огнемъ и водою составляетъ общее достояне не только арійскихъ, но и многихъ другихъ народовъ 1). Въ средніе вля оно господствовало всюду въ Европё, подъ внененъ божінхъ судовъ и ордадій (Gottes urtheil, Gottes gericht, dei indicium, divinum judicium, ordâl). Католическая перковь приняла эти суды въ свое завёдываніе, и вибсто древнихъ жредевъ --- христіанское духовенство стало призывать Бога, занатника невинности и истителя неправды, къ ръшению сомнительныхъ спорныхъ дёлъ, освящать орудія испытаній и хранать ихъ при церквахъ. По изследованіямъ Я. Гримма, тотъ, кто деказываль преступление или желаль очиститься отъ введеннаго на него подозрвнія, долженъ былъ: а) продержать нъсколько времени на огнъ голую руку, или b) пройдти въ одвой рубаникъ черезъ зажженный костеръ, с) взять годыми руками кусокъ раскаленнаго желъза и пронести его нъсволько шаговъ или бросить черезъ извъстное пространство (judicium ferri candentis); d) packasas vege gebath comunковъ, клали ихъ въ нъкоторомъ разстоянія одинъ отъ другаго, и заподозрънный обязанъ былъ пройдти по нимъ босыми ногани. Есян затемъ обнаруживанись на теле обжоги --это служило доказательствоиъ виновности, и обратно при отсутствія обжоговълнцо, подвергнутое испытанію, признавалось невиннымъ. Испытание водою было двухъ видовъ: а) кипят-Rem's (judicium aquae calidae vel ferventis) H b) холодной водено (judicium aquae frigidae). Въ первоиъ случаъ надо было опустить голую руку въ котелъ, наполненный го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кром'я видуссовъ, персовъ, кельтовъ, грековъ, римлянъ, гервандевъ и славянъ, оно было извъстно въ Тибетъ, Японін, у развы хъ племевъ западной Аерики и евреевъ (см. Кв. числъ, У, 19—28). 1 3\*

рячею водою, и достать брошенное въ него кольцо или камень. Второй способъ употреблялся преимущественно для обличенія вёдьмъ; женщинъ, заподозрённыхъ въ колдовствё, связывали веревками и бросали въ ръку; если онъ плавали поверхъ воды. То считались виновными, а если погружались на дно-то неванными: первыхъ подвергала наказанію, а послѣднихъ отпускали на свободу. Гриниъ объясняетъ это древнъйшимъ возаръніемъ на воду, какъ на элементъ священный, чистый, непріемлющій въ себя нечестивцевъ; но такое объясненіе ослабляется другнин свидътельствани, по которымъ погружение испытуемаго въ воду принималось за знакъ виновности, а плавание поверъъ воды вело къ оправданию 1). Вода могда карать преступниковъ потопленіемъ и потомъ извергать ихъ трупы; относнтельно же въдьмъ существуетъ повърье, что онъ не тонутъ въ водъ, и основа этого повърья скрывается въ ихъ первоначальномъ стихийномъ значения (см. гл. XXVI). Испытание горячимъ желѣзомъ и водою было въ старину у встать славянскихъ племенъ, и слъды его даже донынъ сохраняются въ Болгарін, Сербін и Далиацін. По слованъ Вука Караджича: если на кого-нибудь скажутъ, что онъ укралъ, а обвиняемый станетъ отрекаться, то наливаютъ полный котелъ горячей воды, кладуть въ него кусокъ раскаленнаго желъза или камень, и тотъ, кого заподозръля въ воровствъ, долженъ засучить рукава и вынуть изъ воды желъзо или камень обънии руками; если онъ правъ-то ни за что не обозжется, въ случат же дтяствительнаго участія его въ воровствъ-на рукахъ будутъ обжоги 2). Въ древне-чешской пъснь, извъстной подъ именемъ «Суда Любуши», находится знаменательное свидательство о суда божіемъ огнемъ и водою:

<sup>1) &</sup>quot;Schwimmt er darüber off dem wasser, so ist er unschuldig, fellt er aber unter—so ist er schuldig"—D. Rechtsalter., 908—926.— \*) Срп. рјечник, 341; О синволизић права, Колмыкова, 74.

когда братья Кленовичи заспорили о насабдствё и княжна Любуша, собираясь разсудить ихъ «по закону вёчножизненыхъ боговъ», вступила на отній златъ столъ, то при ней были

> дъвъ въгласьнъ дъвъ, изоученъ въщьбамъ витязевымъ; оу бл'ном сать дьскы правьдодатьны, оу в'торый мечь кривьды карами; противъ има пламы правьдовъзвъстьнъ, и подъ нима святоцоудьна нода.

Дтвы въгласныя 1), изученныя въщьбамъ, суть въщія служительницы при неугасимомъ огнъ Перуна; онъ являются съ священными аттрибутами судебной власти: съ досками правдолатными, на которыхъ начертаны законы, и съ мечемъ-карателемъ кривды, символомъ бога-громовника и его разящихъ молній (см. т. l, 260); онъ собираютъ и голоса въ народныхъ собраніяхъ 2); передъ ними горить пламя, повъдающее правду, (plamen pravdozuesten) и стоитъ вода очищенія—voda suáto-cudna, которая смываеть всякое неправедное подозрѣніе и очищаетъ невиннаго отъ ложныхъ обвияеній: cudna отъ cud-чистота, cúditi-очищать, cudařсудья \*). Княжна Любуша, очевидно, соединяетъ въ своихъ рукахъ власть правительственную и судебную витестъ съредигозною; это доказывается и ея бълою одеждою, и присвоеннымъ ей даромъ предвъщаній. «Рядъ права земскаго», памятникъ чешскихъ законовъ второй подовины XIV столътія, свиаттельствуеть, что судъ божій водою и желѣзомъ существо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Нестора: невъгласн-непросвъщенные върою.— <sup>2</sup>) Приб. къ Изв. Ак. Н 1452 года, 19, 21; Слово о полку, изд. Грамматина, 16, 32.— <sup>3</sup>) О вл. христ. на сл. яз., 136; Пикте, II: 455: санскр. çâsti, çishti — наказаніе, исправленіе, уставъ (câs — regere, jubere, docere, punire, ud-çâs—purificare), çâsta г—правитель, çâstra законъ, дат. castus—чистый, невинный, непорочный, castigo высвываю, ирлан. сéasa—наказаніс, и проч.

валь въ это время еще въ полной силь. По жалобъ на завладъніе недвижними вмуществонь, если объ стороны подтвержазая свои показанія присягою, то истепъ дояженъ быль идти въглубь ръки, а отвътчикъ следовать за нимъ на разстоянія трехъ шаговъ; есле встецъ начиналь тонуть, то отвётчикъ могъ воротиться и объявлялся оправданнымъ; наоборотъ - если истецъ переходилъ ръку, а отвътчикъ подвергался опасности утонуть, то этотъ послъдній терялъ жизнь и вмущество; если же оба счастливо достигали берега, то отвѣтчикъ освобождался отъ иска. Испытаніе желѣзонъ было высшею степенью божьего суда и допускалось только въ тяжкихъ обвиненіяхъ, какъ наприм. ночное нападеніе на домъ. Полсуленый обязанъ былъ простоять извъстное время на раскаленновъ желъзъ (обыкновенно употреблялась для этого желёзная часть плуга), или до тёхъ поръ держать на немъ два пальца, пока произнесетъ присягу въ доказательство своей невинности: если онъ отнималъ пальны отъ желъза прежде, чти окончена присяга, то обвинялся и теряль жизнь. По сербскому законныку царя Душана (XIV столът.). тотъ, кто отдавался на божью правду, долженъ былъ сунуть въ раскаленный котель руку, или выхватить желъзо ЯЗЪОГНЯ, разведеннаго при дверяхъ храма. И отнести его на алтарь 1). У насъ, по свидътельству Русской Правды, также было судебное испытание желтзовъ 2). и хотя форма этого испытанія не объяснена, но безъ сомнѣнія она была такая-же, какъ у другихъ славянъ и герианцевъ. Въ договоръ смоленскаго князя Мстислава съ Ригою и Готскимъ берегомъ 1229 года

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сравненіе законовъ царя Стесана Душана сербскаго съ древнъйш. земск. постанова. чеховъ", соч. Палацкаго—въ Ч. О. Н. и Д., годъ 1, II, 25—26; Древнее право чеховъ, ст. Иванишева—въ Ж. М. Н. П. 1841, т. ХХХ, 139.— <sup>3</sup>) Предвар. юрид. свъд. для поли. объясненія Русск. Правды, соч. Н. Калачова, статья 118—9, 141.

клытаніе желёзомъ, въ тяжбахъ русскихъ съ нёмдами, могло быть допускаемо только по обоюдному согласию спорящихъ сторонъ: «роусиноу не въсти латинина ко жельзоу горяченоч. аже самъ въсхочетъ; а латининоу тако роусина не еств, аже самъ въсхочете» 1). Народныя пословицы и повтрыя до сихъ поръ сохраняютъ воспоминание о божьнихъ судахъ: «Богъ всякую неправду сыщетъ», «виноватаго Богъ (нан рокъ) найдетъ», «правда но втонеть у водъ и не згорыть у вогна»; выражение: «вывести кого на сважую воду» означаеть: уличить во лжи, въ неправдѣ 2). Чтобы узнать виноватаго, въ деревняхъ прибъгаютъ къ слъдующему средству: созывають всткъ заподозртиныхъ и раздають имъ по рукамъ зажженныя лучины одинаковой мёры; чья лучина сгорить скорбе, тоть и виновать. Съ целію изобличить вора, нставдяють его цёловать въ дуло заряженнаго ружья 3); а бабъ, обвиняемыхъвъ колдовствъ, бросаютъ въ прудъ ни ріку: если она плаваеть поверхь воды-то признается мою въдьмою, если же тонетъ-то на нее взвели напраслину. Млеы представляють бога-громовника кузнецомъ и пахаремъ; раскаленное жельзо, сошнекъ в канень-сниволическия знаненія его молній, заряженное ружье-позднівшая заміна Перувовой стртам или палицы, кипучая вода равносильна водъ небесныхъ источниковъ, приготовляемой въ грозовомъ пла-Dean.

Одна изъ любопытнъйшихъ формъ божьего суда — бросаие въ воду жребія. Старинная пъсня разсказываетъ: согръмилъ богатый купецъ Садко, не давалъ жертвъ Морскому Царю (—Океану), и вотъ остановился его корабль посреди моря широкаго и съ мъста не тронется. Надо узнать винова-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. гос. гран. в догов., II, № 1.— <sup>2</sup>) Послов. Даля, 3, 5, 194; Старосв. Бандур., 199.— <sup>3</sup>) Абев., 77.

таго — кто оскорбилъ божество? ради кого постигла бъда неминучая? Промолвилъ Садко корабельщиканъ:

> въ мъсто вст вы собирайтеся, А и ръжте жеребья вы валжены, А и всявъ-то пиши на имена, И бросайте вы ихъ въ синё море: Которые бы поверху плывутъ, А и тъ бы душеньки правыя; Что которые-то въ моръ тонутъ, А мы тъхъ спихнемъ во сивё море.

Въ другой разъ велитъ Садко ръзать жеребья ветляные: чей будетъ сверху плавать – тотъ согръшилъ, а чьи потонутъ-тъ «душеньки правыя». Оба раза жребій указалъ на хозянна корабля: его жребій валженый потонуль, а ветляный по водъ поплылъ 1). Тотъ-же мотивъ встръчаемъ и въ народной русской сказкъ <sup>2</sup>) и въ шведской пъснъ о Геръ-Педерѣ \*). Нѣмец. loos-жребій на сѣверѣ употребляется въ значения в тки; замётний, что въ числё различныхъ уподобленій молнін она представлялась и древесною в в ткою или 1030ю (donnerruthe, см. гл. XVIII). Согласно съ этимъ значеніемъ жеребьевыхъ прутиковъ, они моган быть запѣняены горячнии угольями. При лъченіи наговорною водою, принято бросать въ нее красные уголья, пересчитывая имена знакомыхъ лицъ; на чьемъ имени потонетъ уголь, того м обвиняють въ порчъ нав сглазъ больнаго \*). Въ подновленномъ видъ обрядъ, описавный въ пъсит о богатомъ купцъ Садкъ, существуетъ в донынъ: когда понадобится узнать, кто виновать въ кражъ или иномъ проступкъ, простолюдины берутъ чашу воды и бросаютъ въ нее свёрнутыя записки съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кирша Дан., 337—9.— <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., У, 31.— <sup>3</sup>) Пэсни разн. иарод., въ переводъ Берга, 435.— <sup>4</sup>) Тоже соблюдается между хорутанами—сб. Валявца, 248.

обозначенными на нихъ именами домашнихъ и знакомыхъ; чья записка выпрыгнетъ изъ чаши, тотъ и виноватъ <sup>1</sup>). Такимъ образомъ сама священная стихія (вода) призывается дать отвттъ потопленіемъ или поднятіемъ жребія.

Шумный плескъ, въчное двяжение в стремительные разливы водъ, заставляющіе видёть въ нихъ нёчто живое и могучее, паденіе воды съ небесъ въ видѣ дождя, росы и снѣга,ея плодотворная сила и участие во всёхъ отправленияхъ жизни---все вело къ обоготворенію этой стихіи. Въруя въ ея небесное происхождение, перенося старинныя представления о тученосвоиз небъ и дождевыхъ источникахъ на окезнъ море, ръки, озера и криницы, фантазія отдала эти послёднія въ завёдывавіе богамъ, духамъ и нимфамъ, въ которыхъ олицетвореніе зенныхъ водъ сочеталось съ преданіями о владыкахъ весеннихь грозъ и ливней. Греческій Посседой (древнія формы: лорійск. Потідая, іон. Посідуя и Посейдуя; корень тотъже, что и въ словахъ: потос, , потасо, верховный властитель всёхъ водъ, изображался сёдовласымъ старцемъ; онъ живетъ въ глубинъ моря — въ славномъ дворцъ, и Гомеръ называеть его земледержцемъ и колебателемъ зем**ли:** эпитеты, указывающіе въ немъ воплощеніе всесвѣтнаго океана и божество, родственное Зевсу, громы котораго потрясають землю; подобно Зевсу, онъ владбетъ золотымъ бичемъ (=нолнief) и тэдитъ на бурно-летающихъ. золотогривыхъ конахъ. Рѣки в потоки почитались у грековъ дѣтьми, порожденными стадымъ Океаномъ <sup>3</sup>): воззрѣніе, раздѣляемое и славянаин. Въ старинную рукопись занесена загадка: «коя мати дъти своя сцетъ (сосетъ)?»-Море впадающія въ него рѣки \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 65.—<sup>2</sup>) Griechische Myth. Преллера, I, 443. — <sup>5</sup>) Пияте, I, 116: санскр. Адауа — визстилище, пребываніе, galàсауа — визстилище водъ; отъ сорны Адауап а образовались фхеачод (финусод), ирл. aigein, oigean, oigian, кимр. eigiawn, eigiоп.—<sup>4</sup>) Архивъ ист.-юрид. свід., I, ст. Бусл., 48.

Ниже вы увидимъ, что русскія народныя преданія изображаютъ рѣки дочерьми Морскаго Царя. Большія рѣки античный мнеъ олицетворялъ бородатыми старцами (бородашиозтическое представление тучи, см. гл. XXI), которые лили изъ своихъ урнъ водные потоки 1); малые же ключи и криницыпрекрасными нимфами. Въ германской мисологіи богъ моря Эгиръ (Oegir, готск. форма Ögeis, англос. Ége, др. вер.нъи. Uogi), въ имени котораго Я. Гримиъ видитъ указаніе на божество грозное, устрашающее: отъ корня а ga, оg въдревненъмецкомъ языкъ произошли производныя, означающія страхъ, ужасъ, треиетъ (гот. agis, ôg, др.-вер.-иъм. akiso, egiso. англос. egesa, сканд. oegja-terroriesse); слово оegir (объясненіе см. въ гл. XX) употреблялось и для обозначенія моря <sup>2</sup>). Подобно тому, у скноовъ море носило мноологическое вмя Т hami-masadas—страшный, ужасный<sup>8</sup>). Легко-подвижное, «вѣчно-шумное» море особенно поражало фантазію свония неистовыми, наводящими ужасъ волненіями; а картины морской бури неразлучны съ представленіемъ грозы и стремительныхъ вихрей. Потому Одинъ, воздыматель грозовыхъбурь, принимался витсть съ темъ и за владыку водъ, равносильнаго Нептуну (1, 320); ФИННЫ ДАЮТЪ ГРОМОВНИКУ УККО ВЛАСТЬ НЕ ТОЛЬКО надъ тучами, но и водами: онъ вздымаетъ волны и укрощаетъ нхъ по своему произволу \*); наоборотъ литовцы своему морскому богу (Дивевитисъ) приписываютъ власть надъ вътрами, и рыбаки, отправляясь на проиыслы, молять его- да не попуститъ вѣтрамъ волновать море 5). У Эгира есть жена по имени Рана (Rân); они обитаютъ въ морѣ и имѣютъ девять дочерей, именами которыхъ Эдда обозначаетъ воды и водны;

Digitized by Google

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 566—7. Финны представляли морскаго бога Ahti старцемъ (У. З. А. Н. 1852, IV, 511).— <sup>2</sup>) D. Myth., 216—7.—<sup>3</sup>) Лэт. рус. лит., кн. I, 137—8.— <sup>4</sup>) У. З. А. Н. 1852, IV, 523.— <sup>5</sup>) Черты литов. народ., 88, 128.

свтлые волосы и бтлыя покрывала этихъ ивенческихъ дтвъ суть поэтическія представленія бълоснъжной пъны девяти морснихъ валовъ и быстронесущихся потоковъ. Очевидно, ручьи и реки, которымъ въ Германіи большею частію присвояются названія женскаго рода, издревле стояли въ томъ-же родственновь отношения къ морскому божеству, въ какое ставиль ихъ греческій мноъкъ Океану 1). Летучія дожденосныя тучи олицетворяянсь то толпою духовъ, помогающихъ богу-громовнику въ его творческихъ подвигахъ, то прекрасными полногрудыми женаи, проливающими на землю живую воду дождя; подобнымиже существами фантазія младенческихъ народовъ населила и земные источники. Таковы упоминаемыя въ Ведахъ â pas (воды), хранительницы безсмертнаго напитка-амриты, греческія **в римскія нимем различныхъ** наяменованій—наяды, нере-Иды, камены, нёмецкіе никсы, литовскія wandynnije или undine dejwe (водныя дъвы) и славянские водяные. Никсы представляются и въ мужскомъ и въ женскомъ образазъ: nix-wym. рода. и nixe-meнскаго (miks, nikse, др.зерх.-нъм. nihhus, nichus, англос. nicor, множ. число niceгаз-чудовищные духи, обятающіе въ морт; nikker-здой аухъ, чортъmnickel, nickelmann, ср.-верх.-нъм. wasserціхе — сирена, сканд. пікг, финиск. паккі, эстон. пек— водявой); Одинъ, какъ божество, волнующее моря и ръки, назывался Nikarr (Hnikarr) в Nikuz (Hnikudhr): первое вия соотвътствуетъ англосаксонскому пісог, а посліднее др.-верх.-

нъм. nichus. Цвътокъ νυμφαία (numphaea—отъ νύμφη) въ нововерх.-нъм. наръчія, называется nix-blume (иля seeblume, seelilie), что указываетъ на тождество греческихъ нимеъ съ намецкими никсами; водяная лилія—wasser männ, lein и mumme!—mühmchen, wasser muhme. Другія на-

<sup>1)</sup> D. Myth., 218.

званія водяныхъдуховъ: wasserholde, brunnenholde (holde -genius), wassermann, seejungfer, meer weib, meerminne, gater. bröndmand (brunnenmann), mBeg. strömkarl (stromgeist). Водяные духи обитають въ прудахъ, источникахъ и ръкахъ (наприя. въ Салъ, Дунаъ, Эльбъ); но имъютъ многія сходныя черты съ духами-обитателями горъ, такъ какъ тучи на древнемъ метафорическомъ языкъ уподоблялись горамъ. Объ утопленникахъ въмцы говорятъ, что они увлечены водянымъ («der nix hat sie an sich gezogen») или отправились къ богинъ Ранћ; дѣти, упавшія въ колодезь, по свидѣтельству народныхъ сказокъ, попадаютъ во власть никсы, которая благоскловно првилмаетъ ихъ въ свое жилище. Водяной обыкновенно представляется таквиз-же длиннобородымъ старикомъ, вакъ римские полубоги ръкъ; иногда онъ, подобно драконамъ, изображается со многими головами, а вногда принимаетъ на себя образъдикаго мальчика, въ красной шапочкъ на головъ или съ всклокоченными волосами, что напоминаетъ горныхъ карликовъ <sup>1</sup>); у финискаго näkki желтзные зубы (\_\_\_\_ метафора молнія) — повѣрье, нечуждое и славянамъ, ибо въ русскомъ заговоръ отъ зубной боли находимъ слъдующее воззваніе: «Чудо водяной! возьме зубъ ломовой у раба божія» 2); въ другихъ-же заклятіяхъ, обращенныхъ къ бабъягъ и инонческимъ животнымъ, говорится: «возьми зубъ рёпяной, а мить дай желтзной» (I, 774). Дтвы-никсы нертдко появляются между людьми; ихъ можно узнать по мокрымъ краямъплатья и передника. Онъ имъютъ много общаго съ въщими дебедиными дъвами, или лучше сказать -- водяныя и лебединыя дёвы совершенно тождественны. Птица дебедь-одно изъ древнайтихъ олицетвореній балаго латняго облака (I, 540);

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На туже связь съ карликами указываютъ в разсказы, приписывающіе никсамъ красные водоса, красную одежду я красныя шляпы—Beiträge zur D. Myth., II, 292.—<sup>2</sup>) Сахаров., I, 22.

нея образъ превращались нидъйскія апсарасы (= apas); выля дъвы и у славянъ, и у нъицевъ часто являются на водахъ бълыми дебедушками: присвоенное имъ предвъдъне есть даръ безспертнаго напитка, которымъ онъ обладаютъ; ияска, музыка и пѣніе (тиетафоры крутящихся вихрей и завывающей буря) составляють любимыя занятія, утъху и веселье встать водяныхъ духовъ; волненія рткъ и водовороты народъ объясняетъ себѣ, какъ послѣдствіе ихъ танцевъ. Всѣии этимя признаками: въщею силою и наклонностью къ пляскамъ, нузыкъ и пъснямъ они сближаются съ воздушными существами бурныхъ грозъ-эльфами и въдьмами. Народныя саги приписываютъ водянымъ неутолимую жажду крови: кровь здесь--- метафора дождя, которымъ съ жадностью упиваются облачные духи; забвение исконнаго смысла этой метафоры сообщило водянымъ ту суровую жестокость, съ которою они увлекая утопленниковъ въ свои подводныя жилища, высасынають изъ нихъ кровь. Тоже кровавое ищение обращаютъ они и на своихъ товарищей, если эти послъдние, покинувъ воды, перейдуть къ людямъ и потомъ снова воротятся назадъ 1). Нтиецкой Ранъ отчасти соотвътствуетъ литовская Юрата, царица Балтійскаго моря; именемъ этимъ называютъ и самое воре. Про нее сохранилось такое поэтическое сказание: на лт балтійскихъ водъ возвышался чудесный дворецъ Юраты, ствны были сдбланы изъ свътлаго янтаря, пороги изъ золота, врыша изъ рыбьей чешун. Раздраженная на молодаго рыбака, который ловиль сътями въ ея владъніяхъ рыбу, богиня собрала подвластныхъ ей ундинъ, и на янтарныхъ ладьяхъ повлыли онъ къ тому мъсту, гдъ ръка Свента (Szwenta-сваценная) впадаетъ въ море. Чарующими пъснями Юрата хотъи увлечь рыбака въ водныя бездны и наказать тамъ смертію,

1) D. Myth., 455-462, 465.

но патенилась его красотою и позабыла месть. Съ той поры всякой вечеръ прицывала туда богиня и проводила счастливые часы съ своемъ воздюбленнымъ. Но Перкунъ узналъ о ея тайныхъ свиданіяхъ, бросилъ громы въ морскую глубь, раздробилъ янтарные чертоги, рыбака приковаль къ утесу на днё моря, а передъ нимъ положиль трупь царицы. Когда буря взволнуетъ море-въ шумъ ся слышатся стовы несчастнаго юноши; волеы морскія выкидывають куски янтаря --- остатки славнаго дворца Юраты 1). По воззрѣнію индоевропейскихъ народовъ, богъ-громовникъ преслѣдуетъ во время грозы убъгающехъ немоъ, какъ своехъ любовенцъ; молнія, которою онъ разить тучи, уподобляется то фаллюсу, то огненному мечу, разбивающему облачные замки и карающему смертію виновныхъ. Въ морской богнет дитовскаго сказанія узнаемъ типъ этой облачной нимеы; Перкунъ иститъ ей за любовь въ смертному --- черта, принадлежащая позднъйшей обработкъ миеа.

Обоготвореніе водъ и поклоненіе имъ выразилось у славянъ въ такихъ-же образахъ и съ тёми-же характеристическими признаками, какъ и у прочихъ племенъ арійскаго происхожденія. Изъ свидётельства Прокопія узнаемъ, что славяне обожали рѣки и нимфъ (тводяныхъ дѣвъ), приносили имъ жертвы и по жертвамъ гадали о будущемъ<sup>2</sup>); воины Святослава, по словамъ Льва-діакона<sup>3</sup>), послѣ погребенія павшихъ въ битвѣ товарищей, погружали въ волны Дуная пѣтуховъ и младенцевъ. Несторъ говоритъ о полянахъ: «бяху же тогда поганія, жруще езеромъ и кладяземъ и рощеніемъ, яко-же и прочіи поганія»<sup>4</sup>); въ Густинской лѣ-

. . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Семеньск., 23-26; Иллюстр. 1848, № 26; Изв. Ак. Н., І, 115; Рус. Сл. 1860, V, 18; Вист. Европы 1830, XV-XVI, 272-3. — <sup>2</sup>) Сревнев., 20.— <sup>3</sup>) Стр. 93.— <sup>4</sup>) П. С. Р. Л., VII, 263; сравни "Литописець, содержащ. въ себи росс. исторію отъ 852 до 1598 г."

тениси сказано: «людіе же тогда бяху невъгласи и невъдущій Бога... жертвы богомерэкія богомъ своимъ прино шахупозеромъ, и кладеземъ, в рощеніемъ», и въ другомъ мѣсть: •нный же кладяземъ, езеромъ, рощеніямъ жертвы прино наху. Отъ сихъ единому нёкоему богу на жертву дюдей топяху, ему-же и доныет по иткоихъ странахъ безумные панять творятъ» <sup>1</sup>). Въ церковномъ уставъ св. Владнијра упонинается о молящихся у воды <sup>3</sup>). Кириллъ Туровскій радуется, что съ принятіемъ христіанства уже «не нарекутся богомъ стихіа... ни источници» 3). Въ древнесдазавскій переводъ Григорія Богослова допущена была любоимтная вставка о водопоклонении у славанъ, изъ которой выне ны привели свидательство о жертвахъ, приносимыхъ стуленцанъ съ нольбою о дожат; далте читаемъ: «овъ ръкж богина нарицаеть, и звёрь живащь въ ней яко бога нарицая, тртбя творить» <sup>4</sup>). Правило митрополита Іоанна (XII в.) есуждаеть тахъ, которые «жроуть бесонь и болотомъ и козодяземъ» 5). Въ житія муромскаго князя Константина Святославича говорится о требахъ, какія приносили язычны ръкамъ и озерамъ, и что «очныя ради немощи» умывались они у колодневъ и повергали въ нихъ сребреницы 6). Въ старинныхъ поучительныхъ сдовахъ читаемъ: «не нарицайте собѣ бога... ни въ рѣкахъ, ни въ студенцахъ» 7); «а друзін къ кладязънъ приходяще моляться и въ воду мечють, Велеару жертву пряносяще, а друзін огневи и каненію, и р ткань и источникамъ и берегынямъ... не токмо же вреже въ поганьствъ, но внозя в нынъ то творатъ... И надъ

<sup>(</sup>Москва, 1781): "бяху же погани, жряху идоломъ въ колодизъхъ..... <sup>1</sup>) П. С. Р. Л., II, 234, 257; тоже и въ Синопсисв......<sup>2</sup>) Доп. къ Ак. Ист., I, № 1......<sup>3</sup>) Памят. XII в., 19.....<sup>4</sup>) Изв. Ак. H., IV, 310.....<sup>5</sup>) Рус. Дост., I, 94.....<sup>6</sup>) Карам. И. Г. Р., I, примъч. 214......<sup>7</sup>) Москв. 1844, I, 243.

источникы свѣща вжигающа и кумирьскую жертву ядять» 1). Слово о постѣ, напечатанное въ «Православномъ Собестдныкт» \*), между запретными суевтріями называеть и «поленія кладезнаа и рѣчнаа». О поклоненіи водѣ у славянъ балтійскихъ свидътельствуютъ древнія хроники. Дитмаръ говоритъ, что колобрежцы чтили море, какъ обиталище водныхъ боговъ; онъ же упоминаетъ о священномъ озерѣ Гломачскомъ, обладавшемъ силою предвъщать будущее; Эббо в Сефридъ — о святыхъ ручьяхъ, которые обтекали посвященныя богамъ деревья; а Гельмольдъ указываетъ на обычай клясться источниками \*). У чеховъ культъ воды былъ еще въ полной силт во времена Косьны Пражскаго («hic latices colit»); когда князь Бретиславъ обратилъ внимание на остатки язычества, онъ запретилъ между прочимъ и жертвы и воздіянія, совершаемыя народомъ надъ источниками: «item et superstitiosas institutiones, quas villani adhuc semipagani in Pentecosten tertia sive quarta feria observabant offerentes libamina super fontes mactabant victimas et daemonibus immolabant.» Въ начаит XII-го стояттія епископь пражскій ревностно возставаль протныть жертвоприношений источникамъ («non ad fontes sacrificia ullo modo facere») и увъщевалъ чеховъ, чтобы не искали у нихъ помощи ни во время чумы, ни въ другихъ нуждахъ \*). Эти старинныя свидътельства о поклоненіи и жертвенныхъ приношеніяхъ водамъ подтверждаются уцтлтвшими до настоящихъдней повърьями и обрядами, какіе совершаются при родникахъ, колодцахъ, ръкахъ и озерахъ. Хорутане называютъ море – «света вода»; а словаки върятъ, что духъ божій живеть въ водахъ, омывающихъ землю, и какъ только онъ

Digitized by Google

- - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лът. рус. янт., т. IV, отд. 3, 108—9. Адеманы и сраним, обращаясь съ мольбами из источникамъ, также возингали огин — D. Myth., 550.—<sup>2</sup>) 1858 г., l, 166.—<sup>3</sup>) Срезнев., 22; Макуш., 76— 77.—<sup>4</sup>) Громаниъ, 43.

ославить воды — тотчасъ наступитъ кончина міра; у послѣдниъ въ обычаѣ бросать весною въ потоки и озера различныя иства <sup>1</sup>). О мольбахъ, творимыхъ чехами съ колѣнопреклонененъ у рѣкъ и источниковъ, сказано было выше; сверхъ теге, вечеронъ наканунѣ Рождества они откладываютъ отъ каж-Аго кушанья по нолной ложкѣ въ особую, нарочно-поставленлув чашку и послѣ ужина бросаютъ все это въ колодецъ, съ слѣдующимъ причитаньемъ:

> Hospodár tě pozdravuje. A po mě tobě vzkazuje: Studánko, uživej s námi hody, Ale za to dej nám hojnosť vody; Po zemi až bude žižeň, Svym pramenem ty ji vyžeň <sup>2</sup>).

Въ Моравін, витестт съ яствани, бросаютъ въ колодцы и деньги, в причитываютъ:

> Studånko, studånko' Tu ti nesu večeričku; Pověz ty mně pravdu, Co se tě ptát budu <sup>2</sup>).

Когда кто-нибудь, утонетъ, чехи собираются туда, гдѣ случизесь это несчастіе, молятся и бросаютъ въ воду свѣже-иснеченный хдѣбъ и двѣ восковыя свѣчи; до начала нынѣшняго столѣтія было у нихъ въ обычаѣ въ день св. Фейта топить въ езерахъ, прудахъ и болотахъ пѣтуховъ и куръ: древность этого жертвеннаго приношенія засвядѣтельствована Косьмой Пражскимъ, по словамъ котораго чехи, при началѣ весны, хо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срезнев., 19, 23.—<sup>2</sup>) Переводъ: ховяниъ поздравляетъ тебя и говеритъ тебя черезъ меня: криница! раздъли съ нами праздинчную тренезу, и за то дай намъ обильную воду; если будетъ на землъ мсуха, ты отврати (прогони) ее своимъ потономъ.— <sup>3</sup>) Переводъ: Студенецъ, студенецъ! я несу тебя ужинъ; повъдай мнъ правду—о челъ буду тебя спращивать.

дили къ источникамъ, удушали черныхъ куръ и пътуховъ и полкилывали ихъ на воздухъ, съ призываниемъ дъявода 1). Плевать и мочиться въ воду, по выражению русскаго народа, все равно, что матери въ глаза; это -- гръзъ, которому радчетса нечастый <sup>2</sup>). При вскрыти ръкъ не слъдуеть бросать въ нахъ ни камней, ни мусора, чтобы не отяготить пробуждаюшейся стихін (арханг. губ.); въ это вреня водъ бываеть трудно, и жители прибрежьевъ Иртыша, желая облегчить вскрытие названной ръки, бросають въ нее кроли хатба 3). При пожарахъ крестьяне ставятъ на окнахъ стаканы съ волою и върятъ, что вода эта не допуститъ дальнъймаго распространенія пламени (оренб. губ.). По интию раскольниковъ. на водахъ почістъ духъ, которому поклоняются они не только налъ колодцами, но и въ домахъ надъ чанами, наполненными водою; въ тъ и другіе бросають они серебреныя деньги 4). У белоруссовъ новобрачная, отправляясь въ первый разъ за водою, оставляеть возлё колодца пирогь и нёсколько мелкихъ денегъ, какъ жертву домашнему божеству 5); у болгаръ она идеть къ колодцу съ просомъ въ рукавѣ, и разсыпая вокругъ него зерна, кланяется на вст на четыре стороны •). Въ Сер-

него зерна, кланяется на всъ на четыре стороны <sup>9</sup>). Въ сербів приготовляютъ изъ разнаго зерна кашу и въ день св. Варвары или на Рождество посыпаютъ ею воду, съ такимъ причитаньемъ: «добро јутро, ладна водо! им тебе варице (кашу), а ти нама водице и јарице, јањице и мушке главице и сваке срећице» <sup>7</sup>). Эти посыпальные обряды указываютъ на модьбы, обращенныя къ источникамъ, да ниспошлютъ они съмя дожда и да будетъ плодородіе въ поляхъ, стадахъ и въ семъѣ

Digitized by Google

- - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаминъ, 50-51, 74-75.-<sup>2</sup>) Ibid., 44; Послов. Даля, 1048. По свидътельству Геродота (ин. l, гл. 138), персы запрещали идевать и мочиться въ ръки.--<sup>3</sup>) Этн. Сб., VI, 118.--<sup>4</sup>) Рус. прост. празд., l, 16.--<sup>5</sup>) Бълорус. нар. пъсни, изд. Е. П., 41.--<sup>6</sup>) Миладин., 521.--<sup>7</sup>) Срп. рјечник, 54.

ннобрачныхъ. Въ родники и озера, почитаемые святыми, больные, послё своего омовенія, бросаютъ мёдныя и серебре. ныя деньги, кольцы, серьги и запонки; въ тё праздничные ли, когда поятъ лошадей ключевою водою, на дно источника енускается серебреная монета <sup>1</sup>). Во владимирской губ. волы — «встрёчники» (при сліяніи одной рёки съ другою) почитаются наиболёе цёлебными; крестьяне купаются въ нихъ етъ разныхъ бодёзней, и послё купанья оставляютъ на кустахъ прибрежнаго ракитника шейные кресты, цвётные лоскутья и ленты <sup>2</sup>). Нёмецкія племена приносили въ жертву источникамъ, водоворотамъ и рёкамъ пётуховъ, коней, козныть и ягнятъ; еще теперь въ обычат бросать въ воду хлёбъ в влоды никсамъ <sup>3</sup>).

Въ эпическихъ сказаніяхъ русскаго народа встрёчаются живыя одицетворенія рёкъ и озеръ, Морской Царь (хорутан. Merski kralj<sup>\*</sup>) и водяные духи и дёвы. Особенно интересны былины о новгородскомъ купцё Садкё. Прежде онъ былъ бёленъ, имёлъ только гусли и ходилъ на пиры увеселять гостей иузыкальными звуками. Соскучилось разъ ему, пришелъ онъ къ Ильмень-озеру, сёлъ на бёлъ-горючъ камень и сталъ играть въ гусельки яровчаты <sup>5</sup>):

> Какъ тутъ-то въ озерѣ вода всколыбалася, Показался Царь Корской,

благодарствовалъ за утѣху и посулилъ ему въ награду кладъ изъ Ильмень-озера — три рыбы-золотыя перья, на ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Сахаров., II, 22, 36, 47; Рус. въ св. посл., IY, 98—111; Рус. Предан. Макарова, I, 32; II, 77—78; Оренб. Г. В. 1847, 52; Моск. Наблюд. 1837, XII, 505; О. З. 1822, № 21, стр. 30.— <sup>2</sup>) Владим. Г. В. 1852, 25. Чуваши, напившись холодной воды, какъ скоро почувствують нездоровье, бросають деньги, яйца и хлибъ въ ту руку или володезь, откуда утолнан свою жажду—Зашисии Алекс. Фунсъ о чувашать и черемис., 58.— <sup>2</sup>) D. Муth., 462, 549—550, 961—2.— <sup>4</sup>) Сб. Валявца, 186—191.— <sup>5</sup>) Сдиланныя изъ явора.

торыя можно скупить всё несмётныя богатства новгородскія. Садко закначить въ озеро неводъ и вытащиль объщанное сокровище, которое въ нашенъ эпосъ соотвътствуетъ кладу Нибелунговъ, хранимому въ глубинъ водопада щукою Андвари 1). Царь Морской, по народному повѣрью, властвуетъ надъ встин рыбани и животными, какія только водятся въ морнать <sup>2</sup>). Другая былина разсказываеть: плыль богатой гость Садко по синему морю; вдругъ остановился его корабльи съ мъста не двинется. Стали бросать жребін, чтобы узнать виноватаго; палъ жребій насамого хозянна. Признался Садко: «бъгаю, говорить, я по морю двёнадцать лёть, не платиль я Царю Заморскому дани-пошлины, неонускиваль хлёба-солнвъсниё море Хвалынское!» Бросили его корабельщики въ воду, и тотчасъ попамаъ корабаь своею дорогою 3). Кинутый въ море Садко былъ принесенъ волною къ Морскому Царю. Стонтъ наба большая — во все дерево; вошелъ Садко въ избу, а въ ней лежитъ на лавкъ Царь Морской: «гей сон богатой гость! говорить ему царь, ждаль тебя двенадцать лътъ, а нынъ ты самъ головой пришелъ. Помграй-ка миъ во звончатыя гусли». Занграль Садко, сталь наря тами. ти; расплясался Царь Морской — и синё море всколебалося, и быстрыя разливалися, и потопили иного кораблей съ товарани. Вздуналось царю женить гостя. привель тридцать абвиць и приказаль выбирать невесту; въ

Добре вы, братцы, вчинъте, Мене самого возьмъте, До шін бълый камень причепъте, Да-й у Чорнее море зопкивте.

Сталь Поповнчь каяться-стала утехать в буря.

Digitized by Google

- ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбинк., I, 370-2.— <sup>2</sup>) Абев., 306.— <sup>3</sup>) Сравни съ малорусскою думою о "Черноморской буръ" (Сборн. украин. пъсень, 48) за гръхъ Алексъя Поповича вабушевало Черное море. Говоритъ: Поповичъ:

нродныхъ сказкахъ Морской Царь предлагаетъ доброму исющу выбрать себѣ въ жены одну изъ своихъъдочерей. Лёгъ спать Садко съ избранной дівою: со полуночи, въ просоньи, ваннуль онъ лёвую ногу на молодую жену, и когда проснулся по утру — то самъ очутвася подъ Новгородомъ, а лѣвая вога его въ Волхъ-ръкъ <sup>1</sup>). Итакъ Царь Морской выдаеть за богатаго гостя дочь свою ръку Волховъ: имя это въ предной ръчи («за тую за ръченьку Волхову») и въ новогораской латописи («чрезъ Волхову-раку») употребляется въ женской формъ, и потому фантазія безъ нарушенія грамматическаго смысла могла одицетворить ръку Волхову дъвою <sup>2</sup>). Приведенное сказание о свидании Садка съ Морскимъ Царемъ вередается еще въ слёдующей варіація: когда жребій указалъ мновнаго, взяли его корабельщики и спустили на воду на дубовой доскъ; съ гуслями въ рукахъ поплылъ Садко по морю и принесенъ былъ въ палаты царя Водиника и супруги его царицы Водяницы:

> Пошла дощечка ко дну синя моря, Обънвилось на днъ царство великое, А во царствъ пированьице-почестенъ пиръ

Говорилъ Водяникъ гостю: «поиграй въ гусли яровчаты, потвиь нашъ почестенъ пиръ;

> Выдаю я дочи свою любимую Во тыё во славно Окіянь-море.»

Такъ поэтически, въ античной формъ, изображаетъ народный эпосъ впаденіе ръки въ море: царь Водяникъ выдаетъ дочь свою ръку замужъ на чужую сторону, въ далекія области океана. Сталъ Садко въ гусли играть, царь Водяникъ поскакиить, царица Водяница поплясывать, красныя дъвушки хоро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кырша Дан.. 337—343; у Рыбник., I, 380, Садко проснулся въ Новъгородъ "о ръку Чернаву на крутовъ кряжу".— <sup>3</sup>) Рыбник., 111, 233.

водъ водить — и было веселье съ утра и до вечера; отъ тѣхъ плясокъ бѣсовскихъ

> Окіанъ-сине море всколыбалося, Кораблики всв повылонало, Людей всвхъ повытопило <sup>1</sup>).

Очевидно, что Садко, чудесная игра котораго на гусляхъ заставляетъ волноваться океанъ-море, замѣнилъ собою въ преданіи древнѣйшаго бога грозы и вѣтровъ: въ завываніяхъ грозовой бури предкамъ нашимъ слышались чаролѣйные звуки гуслей-самогудовъ. Женитьба Садка на дѣвѣ-рѣкѣ, въ первоначальномъ представленіи миеа, была брачнымъ союзомъ бога-громовника съ облачною нимеою (см. I, 322 и далѣе); корабль, на которомъ плылъ онъ по синему морю, — извѣстная метаеора тучи. Чтобы пріостановить морскую бурю, Садко додженъ былъ порвать звонкія струны и прекратить игру на гусляхъ; позднѣйшая легендарная прибавка объясняетъ это вмѣшательствомъ Николы-угодника, который является Садку во снѣ и приказываетъ:

> «Гой есп ты, Садко-купецъ, богатой гость! А рви ты свои струны зодоты И бросай ты гусли звоичаты; Расплясался у теби Царь Морской, А сине море всколебалося, А и быстры рёки разливалися, Топятъ много бусы<sup>2</sup>), корабли,

<sup>1</sup>) Ibid., I, 365—9; III, 244—251. При этой встряча съ Морскимъ Царемъ, Садко рашаетъ между нимъ и царицею споръ о томъ, что на Руси дороже: будатъ-желазо или красное золото? Тотъ-же эпизодъ развивается и въ сказка про Ивана Безсчастнаго—Н. Р. Ск., V, 31. За рашение спора Царь Морской награждаетъ Ивана Безсчастнаго дорогими самоцватными камиями. Этотъ вопросъ о металлахъ и подробность о самоцватныхъ камияхъ стоятъ въ связи съ преданиями о кладахъ, лежащихъ въ глубний водъ и въгорахътучахъ.—<sup>2</sup>) Лодии.

Digitized by Google

Топять души напрасны». А и туть Садко-купецъ, богатой гость, Изорваль онъ струны золоты, И бросаеть гусли звончаты; Пересталь Царь Морской скакать и плясать: Утихло море синее, Утихли ръки быстрыя.

Такое участие даетъ пѣсня св. Николаю, потому что въ нарола онъ сыветъ скорымъ помощникомъ и хранителемъ на водать (1, 475) и даже называется «морскимъ» и «мокрымъ» <sup>1</sup>). Когда пронесется шумная гроза и замолкнутъ порванныя струны гуслей-самогудовъ, т. е. стихнутъ громы и вѣтры, — виѣстъ съ тѣмъ успоконвается и морская пучина.

Съ разобранными былинами о Садкъ стоитъ въ близкой свяи народная сказка о Морскомъ (Водяномъ или Поддоннонъ) Царъ и его въщей дочери <sup>3</sup>). Въ одномъ варіантъ этой сказки Морской Царь прямо названъ Окіанъ-море <sup>3</sup>); въ дугитъ же спискахъ роль его передается змѣю, чорту и безнконному Чуду-Юду. Этотъ славянскій Нептунъ упоминаетса и въ другихъ сказкахъ <sup>4</sup>). Какъ приноситель темныхъ тучъ, которыя помрачаютъ собою небесный свътъ и неръдко вредятъ созрѣвающимъ жатвамъ, дождящій Перунъ (Jupiter phrius) издревле соединялъ въ своемъ характеръ, вмѣстъ съ бытотворными свойствами, и черты существа демоническаго; тотъ же двойственный характеръ былъ усвоенъ и Морскому Царю, который (какъ уже доказано) первоначально былъ дожлящитъ громовникомъ. Отъ того такъ обыкновенна въ народ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Географич. Словарь Щекатова, III, 525.— <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., Ү, 23; VI, 48, 49, 60. 61; YIII, стр. 529 и дал.; Slov. pohad., 61—75; Эрбень, 103—112; Гальтрихъ, 26; Вольфъ, стр. 286 — 300; Сказ. Грин., 51, 56, 181; Ганъ, 54; Штиръ, 3; Матер. для изучен. нар. с40а, 62, 94—100.— <sup>2</sup>) Труды иурск. губерн. статистич. комитета, I, 518—520.— <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., II, 21; YIII, 24.

ныхъ сказкахъ замъна Морскаго Царя — чортомъ. Въ нъмецкой сказкѣ, напечатанной въ сборникѣ Гальтриха, пекельный князь, тождественный съ нашемъ Морскимъ Царемъ, сохраняетъ всѣ аттрибуты древнѣйшаго божества грозъ: онъ обладаетъ чудеснымъ бичемъ (тиолніею), удары котораго заставляютъ потрясаться все царство и вызываютъ несчетное воинство; онъ бросается къ молочному пруду, и опившись кипучаго молока (тдожда), лопается съ ужаснымъ трескомъ и гибнетъ — подобно тому, какъ пропадаетъ разбитая гроиомъ и пролившаяся дождемъ туча. Название Чудо-Юдо подтверждаетъ туже мысль: оно большею частію придается мислческому зитью (дракову-тучт), и это имтетъ основание: слово чудо (чоудъ, щудъ, чудовище диво, дивище) въ старину означало великана 1), а извёстно, что въ давнюю эпоху развитія религіозно-поэтическихъ воззрѣній на природу всѣ ед могучія силы (вихри, буря и гроза) олидетворялись въ титаническихъ образахъ великановъ. Преданія о зибяхъ и великанахъ стоятъ въ самомъ тъс номъ и близкомъ сродствъ, и не свидътельству сказки Морской Царь принимаеть на себя образъ зивн. Юдо-1уда — ния, которое въ періодъ христіянства стали придавать чорту и другимъ демоническимъ существанъ; въ Герианін Іудъ Искаріоту повёрье даетъ красную бороду---отличительный признакъ Донара 2). Въ числъ названій, которыми обозначаются водяные, Гриммъ приводить ново-среднентиецкое meerwunder 3). Содержание сказки о морскомъ владыкъ и его дочери въ краткихъ словахъ таково: тдетъ царь домой, а день былъ знойный — солние такъ и печетъ! Отъ великой жажды припадаетъ царь брюхомъ назомь и начинаетъ глотать студёную воду изъ озера; тутъ ухватиль его за бороду Морской Царь и до тахъ поръ не хоталъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Словарь церковнослав. яз. Востокова, II, 570; Старосв. Банд., 597.— <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 191.— <sup>3</sup>) D. Myth., 455.

мачетить, пока не даль плённикь об'вщанія уступить ему те, чего дома не въдаетъ. А въ то время царица родила сыиз. По договору съ Морскимъ Царемъ, Иванъ-царевичъ, достигнувъ юношескихъ лётъ, отправляется въ подводное царство; приходить на синё море и прячется за кусты. Воть прилеттая двънадцать голубокъ (утицъ, лебедушекъ), сбросник свои крылушки (или пёрушки), -обернулись врасными девицами и стали купаться: то были дочери Морскаго Царя. Иванъ-царевичъ подкрался потихоньку и взялъ прылушки Василисы Премудрой. Дъвицы искупались, разобрали крылушки и улетили голубками; оставалась одна Васплиса Премудрая. Стала она упрашивать добраго молодца возвратить ей крызушки; царевичъ отдаетъ ихъ подъ условіень, чтобы прекрасная дъва согласилась быть его невъстою. Въ нъкоторыхъ варіантахъ мъсто Василисы Премудрой занимаеть Лебедь-птица, красная дъвица. Эти лебединыя ятвы (о которыхъ подробнъе см. гл. XXIII), по первоначальному своему значению, суть одецетворения весенныхъ, дождевыхъ облаковъ; витстъ съ низведеніемъ преданій о небесныхъ источникахъ на земию, лебединыя дъвы становятся дочерьми Океанъ-моря в обитательницами земныхъ водъ (морей, ръкъ. сверъ и криницъ). Такимъ образомъ онъ роднятся съ нимеаи, никсами, эльфами и русалками; послёднія, по миёнію поселянъ, состоятъ подъ началомъ у дъдушки-водянаго. Согласво съ этимъ, лебедннымъ дъвамъ придается въщій характеръ **и мудрость;** онѣ исполняютъ трудныя, сверхъестественныя задачи и заставляють подчиняться себъ самую природу. Имя лебедь, употребляемое въ народной ръчи большею частію въ женскомъ родъ, означаетъ собственно: бълая (свътлая, блестящая; лат. albus, сабин. alpus, славян. лаба, лабе-нты. alp, elb, älf); такое коренное его значение впослъдстви Подновлено постояннымъ эпитетомъ: бѣлая дебель. Пока

народъ относился сознательно къ этому слову, онъ въ правъ былъ придагать его къ бълымъ облакамъ, озареннымъ луча-**ИН ВЕСЕННЯГО СОЛНЦА, И КЪ СВЪТЛЫМЪ СТРУЯМЪ ИС**ТОЧНИКОВЪ и ръкъ. Такъ подучила название ръка Лаба-Эльба; подобно скандин. elf, имя это употребляется и какъ нарицательное, означающее вообще реку; у чеховъ встръчаемъ выраженіе: bily Dunaj, у бодгарь: бълъ Дунавъ 1). Одна изъ наиболте любопытныхъ старинныхъ былинъ содержитъ въ себт разсказъ о томъ, какъ богатырь Потокъ женился на въщей красавнцѣ, которая впервые явняась ему на тихихъ морскихъ заводяхъ въ видѣ бѣлой лебеди. Преданіе, записанное Несторомъ <sup>2</sup>), упоминаетъ о трехъ братьяхъ Ків, Щекъ и Хоривъ и сестръ ихъ Лыбеди; первый дадъ название Киеву, два другихъ брата горамъ Щековицъ и Хоревицъ; Лыбедь — старинное названіе ръки, впадающей въ Днъпръ возят Кіева <sup>8</sup>). — Иванъ-царевичъ приходитъ въ подводное царство, въ которомъ также, какъ и на землъ, цвътутъ луга и рощи, текутъ ръки и свътитъ солнце: это -- воздушная, заоблачная страна, гдъ сіяютъ небесныя свътила, растутъ райскіе цвъты и деревья и шумять дождевые потоки. Морской Царь возлагаетъ на царевича трудные, неисполнимые для простаго человѣка подвиги; все совершаетъ за него Василиса Премудрая. Въ заключение разнообразныхъ испытаний, велъно было молодцу выбрать себт невтсту изъ двтнадцати дочерей Морскаго Царя, и онъ выбираетъ самую хитрую и прекрасную — Василису Премудрую \*). Женился царевичъ на сво-

<sup>1</sup>) Ист. очер. рус. слов., I, 240—1; Потебн., 90—<sup>2</sup>) П. С. Р. Л., I, 4.— <sup>3</sup>) Географ. Словарь Щекатова, III, 1214.— <sup>4</sup>) И въ пъсит о Садкъ Морской Царь приказываетъ удалому купцу выбирать себъ невъсту. Сталъ Садко выбирать: много дъвицъ пропустилъ мимо, а шла позади Чернавушка—ту и взялъ за себя. Именемъ Чер. навы названа и та ръка, около которой (виъсто Волкова) очутился по утру новобрачный—Рыбник., I, 379. ей суженой и задумаль уйдти съ нею изъ подводнаго царства. Бътство любящей четы сопровождается разными превращепіями, чтобы въ этой перемънъ образовъ утанться отъ погоии; а преслъдуетъ бъглецовъ Морской Царь съ своимъ воинствомъ: по указанію нъмецкой и новогреческой редакцій, онъ несется черною тучею, сверкающею модніями. Въ числъ превращеній, принимаемыхъ на себя бъглецами, особенно интересно слъдующее: въщая дъва обращаетъ своего инато рыбою (окунемъ) а сама аткается рънкою. Раз-

несется черною тучею, сверкающею модніями. Въ числъ превращеній, принимаемыхъ на себя бъглецами, особенно интересно следующее: вещая дева обращаеть своего илаго рыбою (окунемъ), а сама дълается ръчкою. Разгизванный Морской Царь заклинаеть ее: «будь-же ты ръчкою цілые три года!» Итакъ дочь Морскаго Царя возвращается въ свое первобытное стихійное состояніе, подобно тому, какъ Садко дёгъ свечеру спать съ красной дувицей и накинулъ на нее со полуночи лёвую ногу, а на утро проснулся подъ Новгородомъ, а лъвая нога въ ръкъ Волховъ. Въ этой сказочной поэнь описывается весенній бракъ облачной девы съ юнымъ богомъ-громовникомъ, который сходится съ нею въ подводной области Морскаго Царя, т. е. въ моръ темныхъ, грозовыхъ тучъ, облегающихъ небо. По редакціи новогреческой, когда царевичъ попадаетъ къ Морскому Царю, то родная страна его одъвается въ трауръ, и не прежде сбрасываетъ черные нокровы ( Просвѣтляется), какъ по счастливомъ возвратѣ его доной. Убъгая изъ подводныхъ владъній Морскаго Царя, въщая дъва разливается ръчкою, т. е. дъва эта только тогда освобождается изъ облачныхъ пучинъ и является на этотъ свътъ, когда взъ моря небесныхъ тучъ побъгутъ на землю дождевые потоки: течь въ нъкоторыхъ славянскихъ наръчіахъ употребляется въ смыслё убъгать (I, 489). Объ одной вриниць, въ четырехъ миляхъ отъ Бълграда, разсказывается такое преданіе: красавица Параська, взятая въ плёнъ татарани, попала въ гаремъ паши, но оставалась непреклонною; разъ ночью войдя въ ся покой, паша увидалъ ангела, готоваго

защитить дёву, и пораженный ужасомъ удалился, не замкнувъ двери. Параська вырвалась на свободу и побъжала вдоль лимана, но посланная за нею погоня нагнала бёглянку въ скалахъ и хотёла уже схватить ее, какъ вдругъ она разлилась чистою криницею <sup>1</sup>). Имя красавицы указываетъ на связь ея съ миоическою Пятницею богинею весеннихъ грозъ (Фреею).

По свидѣтельству народныхъ былинъ, нѣкоторые сильномогучіе богатыри и ихъ жены, умирая, разливались широкими, славными ръками. Разселяясь по Европъ, славяне дали ръкамъ тъ древнъйшія названія, вынесенныя вми съ востока, которыя изначала употреблялись, какъ нарицательныя имена ръки или воды вообще. Такъ названія: Сава, Драва, Одра (Одеръ), Ра, Упа, Ока, Донъ, Дунай, Двина — арійскаго происхождения и имъютъ въ санскритъ родственныя себъ формы и корни съ указаннымъ общимъ значеніемъ: dhuni, dhûni (ръка) доселъ удерживаетъ свой первоначальный смыслъ на Кавказъ, гдъ у осетиновъ формы дун и дон означаютъ всякую ръку и воду; у славянъ же Донъ перешло въ собственное имя, а форма дун съ окончаніемъ авъ образовала: Дунавън потомъ Дунай <sup>2</sup>). Слово Дунай, служащее собственнымъ именемъ извъстной ръки, до сихъ поръ употребляется и какъ нарицательное для всякихъ большихъ и малыхъ ръкъ; примтры можно видъть въ галицкихъ и польскихъ пъсняхъ: «за ръками-за дунаями» 3). Такія нарицательныя названія, придаваемыя земнымъ ръкамъ, равнымъ образомъ могли служить и для обозначенія водоносныхъ тучъ. Тъ и другія, какъ мы знаемъ, роднились въ миенческихъ сказаніяхъ народа, и върованія, касавшіяся собственно небесныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. О. И. н. Д. 1865, 111, 216 — <sup>2</sup>) Пикте, І, 141. — <sup>3</sup>) Ч. О. И. **ж** Д. 1863, 111, пъени галиц. и угорск. Руси, 24, 111 и др.

вотоковъ, были прикръпляены къ земнымъ водамъ, на берегахъ которыхъ обитало илемя. Пока преданіе владычествовало надъ встиъ строемъ жизни, локолизація мисовъ продолжалась при каждомъ новомъ переселении. Вотъ почему, согласво съ древнъйшимъ представлениемъ громоносныхъ, дождевыхъ тучъ мошными великанами божественной поролы. народный русскій эпосъ одицетворяетъ знакомыя ему большія ртки въ видъ богатырей стараго времени; богатырь (отъ слова богъ) есть существо божественное, и потому наавленное необычайными силами и великанскими размърами, приличными грознымъ стихіямъ природы. Какъ видейцы признавали божествоиъ Гангъ, нъицы — Рейнъ, такъ славяне ссединали божескія свойства съ Дунаемъ, Дибпромъ, западнымъ и южнымъ Бугомъ и другими значительными ртками. Название Бугъ есть только особая форма слова богъ, чешск. båh '), и въ статейномъ спискъ XVII въка, виъсто: «Бугъръка», встръчаемся съ формою: «Богъ-ръка» \*). Содержане былинь о рачныхъ богатыряхъ вводитъ насъ въ область стародавныхъ мненческыхъ воззрѣній. Наѣзжалъ Дунай-богатырь въ чистомъ полё молоду Настасью королевичну: эта геронческая, сильномогучая дёва рыскала по свёту удалою позеницею; подъ нею былъ чудный конь — на два выстръда изъ-подъ копытъ канен вымётывалъ. Крикнула она зычнымъ голосонъ «по змънному» -- въ полъ травы повянуля, цвътики осыпались, канни раскатилися. Стали витязи пробовать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Звукъ о въ наръчін малорусскомъ переходитъ въ и, а въ русписномъ, карпътскомъ въ у: виъсто богъ говорятъ: бигъ, бугъ (бувгъ, бјугъ). виъсто овца-вивця, вувця, вјувця-Мысли объ истор. рус. яз., 44. Въ грамотахъ князей поморянскихъ встръчаемъ имена: Бугиславъ, Дютебугъ, Ютербукъ=Богославъ, Дютобогъ, Ютробогъ-Р. И. Сб., I, ст. Шасарика, 73-74; бъдорус. нанъ Букъ-Господь Богъ (Эти. Сб., II, 117).- <sup>2</sup>) Зациски Одесси. ебщ. неторін и древи., II, отд. 2 и 3, 592.

свою силу, ударились палицами — палицы поломалися, ударились саблями — сабли пощербилися, сходились въ рукопашную и водились съ утра до вечера и съ вечера до бъла свъта; наконецъ Дунай осилилъ и свалилъ наземь супротивника, хочетъ вынуть изъ него сердце горячее, но увидълъ бълыя женскія груди и призналъ королевну. Тутъ они промежъ себл поладили, взялъ Дунай королевну замужъ и поъхали виъстъ въ славный Кіевъ-градъ. Пріъхаль ко князю Владиміру; на почестномъ пиру охмълълъ Дунай-богатырь и сталъ хвастаться своимъ молодечествомъ. Говоритъ ему Настасья-королевична: «не хвастай, тихій Дунай Ивановичъ! если на стръльбу пойдетъ, то нътъ нигдъ супротивъ меня стръльцовъ.

На твою-то молодецкую головушку Я владу свое колечнко серебряно; Три раза изъ лука калену стрълочку повыстрълю, Пропущу-то скрозь колечнко серебряно, И не сроню-то я колечнка съ головушки.»

Вызовъ былъ принятъ, и королевна трижды пропустила свою стрѣлу сквозь кольцо, поставленное на головъ Дуная, и ни разу не сронила колечка <sup>1</sup>). Вздумалъ попытать своей удали и Дунай Ивановичъ, положилъ кольцо на голову Настасьи-королевичны и хочетъ стрѣлять изъ туга лука разрывчатаго; и взиолилась ему молодан жена: «не стрѣляй, Дунаюшка! у мена во чревѣ чадо посѣяно: по колѣни ноги въ се́ребрѣ, по локоть руки въ золотѣ, по косицамъ частыя звѣзды». Не послушался Дунай, спустияъ каленую стрѣлу; не угодияъ въ кольцо, а попалъ женѣ въ бѣлую грудь, убилъ королевич и пораздумался: «есть ли у меня съ нею что посѣяно?» Распласталъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По другииъ варіантамъ кольцо кладуть возлѣ булатнаго нота—и Настасья-королевична стръляеть за версту мърную, пропускаетъ стрълу сквозь кольцо и разсъкаетъ се о ножовое остріе на двъ половивы: я на выдъ, и на въсъ половины-равныя.

ей чрево булатнымъ кинжалищемъ, а во чревъ чадо милое но колѣни ноги въ се́ребрѣ, по локоть руки въ золотѣ, по косицамъ частыя звѣзды. Тутъ ему за бѣду стало, за великую досаду показалось; становилъ онъ кинжалъ во сыру землю тупымъ концомъ и падалъ на острый конецъ ретивымъ сердцемъ: отъ той ли крови горячія —

> Глэ пала Дунлева головушка— Протекада рэчка Дунай-рэка, А гдэ пала Настасьина головушка— Протекада Настасья-рэка.

Han:

Исподъ этого сподъ мистечка Протекали дви риченьки быстрынкъ. И на дви струечки оны раскодилися. <sup>1</sup>)

Иногда Дунай-богатырь замёняется Доном ъ Ивановичемъ а Настасья-королевична Нёпрою (Днёпра — женская форна вийсто мужской Днёпръ); какъ убилъ Донъ Ивановичъ жену свою Нёпру-королевичну и пала она на сыру землю, облитая горячею кровью, становилъ онъ ножище-кинжалище, а самъ выговаривалъ:

> Куда пада головушка бълы дебеди, Тутъ пади головушка и съра гуся!

в упалъ на остріе.

Тутъ-то отъ нихъ протекала Донъ-ръка Отъ тыя отъ крови христіанскія, Отъ христіанскія крови отъ напрасныя, Глубиною ръка двадцати сажень, А шириною ръка сорока сажень.<sup>2</sup>)

Такое-же начало витла, по народному преданію, и Сухманъртка (Сухона?). Потхалъ Сухманъ богатырь въ чистое по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбник., I, 178—194; II, 44—51; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1853, 166—7; 1854 г., 310—7; Кирша Дан., 85—101;—<sup>2</sup>) Рыбник., I, 194—7.

ле, прівзжаетъ къ Нвирв-рвкв и видить: течетъ оца не по старому, не по прежнему, вода съ пескомъ помутилася. На вопросъ: что съ нею сталося? и спро говоритъ матушка Нвпра-рвка: «какъ-же мив было течь по старому, когда стоитъ за мной сила татарская — сорокъ тысячей; мостатъ они мосты калиновые —

> Днемъ мостятъ, а ночью я повырою; Изъ сняъ матушка-ръка повыбилась!"

Перескакивалъ Сухманъ на своемъ доброиъ конѣ на другой берегъ, выдергивалъ дубъ съ коренемъ и напускался на сиду татарскую; всѣхъ перебилъ ноганыхъ, но и самъ получилъ три раны кровавыя. Умирая, богатырь причитывалъ:

> "Потеки Сухманъ-ръка Отъ моея отъ крови отъ горячія, Отъ горячія крови отъ напрасныя". 1)

Кровь — одна изъ древнъйшихъ метафоръ воды и дождя; всемірный потопъ (твесеннее наводненіе), по свидѣтельству преданій, произошель отъ крови великановъ-тучъ, которые пали сраженные въ грозовой битвъ (I, 784-5). Сказанія о ръкахъ, образовавшихся изъ крови убитыхъ богатырей и ихъ женъ, выражаютъ слёдовательно туже савую мысль, что в ивоъ о небесномъ происхождения земныхъ водъ: рёки эти истекають изъ дождевыхъ тучъ, гибнущихъ подъ ударами Перуновой палицы. Поэтому Нѣпра (Настасья) королевична встии своими характеристическими чертами сходится съ твин воинственными дъвами (валькиріями и вилаин), въ образъ которыхъ олицетворялись грозовыя тучи: ей даны и непомбрная сила, и страсть къ войнъ, и славное некусство пускать изткія стрълы (шиолнін). Въ битвѣ Сухмана-богатыря съ татарами узнаемъ мы вставлен-

1) Ibid., 26-32.

224

-

ный въ историческую рамку мноъ о ратномъ состязания богагромовника съ демоническими силами. Въ связи съ этими ляными получаеть особенный интересь новгородское преданіе о ръкъ Волховъ. Выше было указано, что она одицетворялась дъвою, одною изъ дочерей Морскаго Царя; но допускалось и другое олицетворение, соотвътствующее мужской фориз Волхъ, Волховъ. Старинный хронографъ утверждаетъ, что Волховъ былъ лютый чародъй (волхвъ — колдунъ, куцесникъ); въ образъ крокодила поселился онъ въ ръкъ, которая отъ него получила и свое прозвание, и залегалъ въ ней водный путь; встхъ, кто не поклонялся ему, чародъй топилъ и пожираль; суевърный народъ почиталъ его за бога и назыных Перуномъ и Громомъ <sup>1</sup>). Что касается упоминанія о крокоднай, то эта подробность объясняется литературнымъ подвовленіемъ: крокодилъ заступаетъ здъсь мъсто чудовищнаго эмбя (дракона), залегающаго источники и рбки (см. г**л. XX).** 

Народныя преданія относятся къ рёкамъ, озерамъ и потокамъ, какъ къ существамъ живымъ, способнымъ понимать' чувствовать и выражаться человёческою рёчью. О Волгё и Вазузѣ въ тверской губ. разсказываютъ: «Волга съ Вазузой долго спорила, кто изъ нихъ умнѣе, сильнѣе и достойнѣе большаго почета. Спорили-спорили, другъ друга не переспорили, и рѣшились вотъ на какое дѣло. «Давай вмѣстѣ ляжемъ спать, а кто прежде встанетъ и скорѣе придетъ къ шорю Хвалынскому, та изъ насъ и умнѣе, и сильнѣе, и почету достойнѣе. Легла Волга спать, легла и Вазуза. Ночью встала Вазуза потихоньку, убѣжала отъ Волги, выбрала себѣ дорогу и прямѣе и ближе, и потекла. Проснувшись, Волга пошла ни тихо, ни скоро, а какъ слѣдуетъ; въ Зубцовѣ догнала Вазузу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Въст. 1862, III, 37-38; Исторія Росс. Щербатова, І, 190. 15

ла такъ грозно. что Вазуза испугалась, назвалась меньшою се строю и просила Волгу принять ее къ себт на руки и снести въ море Хвалынское. И до сихъ поръ Вазуза весною раньше просыпается и будить Водгу отъзнинаго сна» 1). Здъсь одицетворены двъ ръки, которыя спорять о старъйшинствъ и пускаются въ перегонку; обстановка басни очевидно снята съ природы: покрываясь льдоиъ, ръки на звич засыпають, а весною пробуждаются, и сбросивь зниніе оковы, разливаются отъ растаявшихъ снѣговъ и въ быстроиъ и шумномъ бъгъ спъшатъ снести свои обидьныя воды въ далекое море, какъ-бы перегоняя одна другую. Водга, принимая въ себя побочныя ръки, по прекрасному поэтическому выражению русскаго народа, доносить ихъ къ синему морю на своихъ могучихъ рукахъ (въ своихъ объятіяхъ). Это преданіе о Волгів и Вазузів — въ другихъ містностяхъ Россіи связывается съ другние ръкани. Такъ ходитъ разсказъ о споръ между Дивпромъ и Десною. Когда Богъ опредълнаъ ръкамъ ихъ судьбу, то Десна опоздала прійдти во время и не успъла выпросить себъ первенство передъ Дибпроиъ. «Постарайся сама опередить erol» сказаль ей Богь. Десна пустилась въ путь, но какъ ни спѣтила — Диъпръ все-таки опередняъ ее и впалъ въ море, а Десна должна была примкнуть устьемъ къ быстрому Днёпру \*). Въ тульской губ. подобный-же разсказъ относится къ ръкамъ Дону и Шату, которыя объ берутъ свое начало въ Иванъ озеръ и слъдовательно какъ-бы рождаются отъ него. У Ивана-озера было два сына: Шатъ и Донъ, почему последній и называется въ пёсняхъ Ивановичъ. Шатъ, противъ воли родительской, захотълъ погулять въ чужедальныхъ сторонахъ, отправился странствовать, но куда ни приставалъ — нигдъ его не принимали; прошатав-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. Cr., IV, 40.- <sup>2</sup>) MOCKB. 1846, XI-XII, 154.

нась безъ пользы, воротнася онъ домой. Донъ же, за свою постоянную тихость («тихій Донь»), получиль родительское благословение и сибло пустился въ дальнюю дорогу. На пути повстрѣчалъ онъ ворона и спросилъ: куда онъ летитъ? — Къ спнему морю, отвъчаль воронь. «Отправнися вийсть!» Воть достигля они моря. Донъ подумалъ: если нырну черезъ все норе, то и его утащу за собою. «Воронъ! сказалъ онъ, сослужи мнѣ службу: я нырну въ море, а ты полетай на другую его сторону, и какъ скоро долетных до берега --- каркни. Довъ нырнулъ въ море, воронъ полетблъ, каркнулъ – да слишкомъ рано; Донъ такъ и остался, какимъ поднесь его виявиъ <sup>1</sup>). О ръкахъ Донъ и Шатъ существуютъ въ народъ сладующія двъ поговорки: «Шатъ шатался съ глупу, да упаль въ Упу; а Донъ покатился въ поле, да женился на иорт»<sup>2</sup>); -два брата родные и оба Ивановичи, да одинъ Ангь, а другой Шать», т. е. одинъ — дъльный, а другой натунъ <sup>3</sup>). Г. Боричевскій <sup>4</sup>) записаль білорусское предавіе с ракахъ Дивпръ и Сожъ, начало котораго скопировано съ бибдейской исторіи Исава и Якова. Былъ-жилъ слепой старикъ Двина; у него было два сына: старшій — Сожъ. иладий — Днъоръ. Сожъ былъ буйнаго нрава, таскался по лсанъ, горанъ и полянъ; а Дибпръ отличался кротостію, сидъль все дома и быль любинцемъ матери. Сожа не было доиз, когда мать обманомъ заставила старика-отца благословить на старъйшинство младшаго сыва. Двина нарекъ ему благословение: «разлейся, мой сынъ, ръкою широкою в глубокою, протекай города, омывай села безъ счету до синяго моря; твой братъ да будетъ тебъ слугою. Богатъй и тучнъй до конца въ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 1852, XIX, 101-2. Тульск. Г. В. 1852, 27.— <sup>2</sup>) Тульск. Г. В. 1857, 26. Сличи выше о выдачъ Морскикъ Царенъ дочерирян замужъ въ океанъ-море.— <sup>8</sup>) Послов. Даля, 802.— <sup>4</sup>) Нар. сл. раз., 183-5.

ковъ!» Дибпръ разлияся ръкою по тучнымъ лугамъ и дремучимъ лѣсамъ; а Сожъ на третій день воротился домой и стадъ жадоваться. «Если хочешь повелѣвать братошъ, сказаль ему отепъ, бъга скоръе скрытыми путями, непроходными темными лісами, и если обгонишь брата, то онъ да послужить тебь!» Сожъ пустился въ погоню мъстани непроходимыми, размываль болота, проръзываль овраги и рваль корни дубовь. Днѣпру сказаль о томъ ястребъ, и онъ прибавиль бѣгу. прортаывая высокія горы, чтобы не сворачивать въ сторону. А Сожъ уговорилъ во рона летъть прямо къ Днъпру, и только обгонитъ его хоть на шагъ — каркнуть три раза; самъ же нырнулъ подъ землю, разсчитывая выскочить наверхъ по крику ворона и такниъ образомъ опередить брата. Но ястребъ напалъ на ворона; воронъ закаркалъ прежде, нежели обогналъ ръку Дибиръ; Сожъ выскочилъ изъ - подъ земли и со всего размаху вналъ въ дибпровскія воды. Замъчательно участіе. принимаемое въ состязания ръкъ ворономъ и ястребомъ, что опять-таки указываетъ на древнъйшую связь народныхъ сказаній о ръкахъ съ миоическими представленіями дожденосныхъ тучъ; ибо и воронъ в ястребъ были обычными олицетвореніями этихъ послёднихъ. — Сохранилось еще слёдуюшее сказаніе о Дибиръ, Волгъ и Западной Двинъ: ръки эти были прежде людьми, Дитпръ былъ братъ, а Волга и Двина — его сестры. Остались они сиротами, натерпълись всякой нужды и придумали наконецъ пойдти по отлу свъту и розыскать для себя такія міста, гдъ бы можно было разлиться большнии ръкани; ходили три года, розыскали ивста и пріостановились всё трое ночевать въ болотахъ. Но сестры были хитрѣе брата; едва Диѣпръ уснулъ, онѣ встали потихоньку, заняли самыя дучшія, отлогія мёстностя и потекли

ръками. Проснулся поутру братъ, смотритъ — далеко его сестры; раздраженный, ударился онъ о сыру̀ землю и въ погоню за ними понесся шумнымъ потокомъ по рвамъ и буеракамъ, и чтамъ дальше бъжалъ — ттамъ больше злился и рылъ крутые берега. За нтсколько верстъ до впаденія гнтавъ его утихъ и онъ спокойно вступилъ въ морскія пучины; а двъ сестры его, укрываясь отъ погони, разбъжались въ разныя стороны. Вотъ отчего Дитпръ течетъ быстрте Двины и Волги, вотъ почему у него много рукавовъ и пороговъ <sup>1</sup>).

Выше-приведенная былина про новгородскаго гостя Садка разсказываетъ, что Морской Царь надёлилъ его великими богатствами; другая старинная пѣсня приписываетъ это Ильиень-озеру, которое олицетворяется добрымъ молодцемъ и иазывается братомъ Волги. Плылъ однажды Садко по Волгѣ-рѣкѣ, отрѣзалъ великой сукрой хлѣба, посыпалъ его солью и опустилъ въ воду съ этими словами: «спасибо тебѣ, матушка Волга! гулялъ я по тебѣ двѣнадцать лѣть — никакой скорби надъ собою не видывалъ. А иду я, иолодецъ, въ Новгородъ побывать». И провѣстилась е и у Волга-рѣка: «поклонись отъ меня брату моему, славному озеру Ильменю». Пріѣхалъ Садко на Ильмень-озеро и правилъ ему поклонъ отъ Волги-рѣки:

> "А и гой сси, славный Ильмень-озеро! Сестра тебъ Волга челобитье посылаетъ.

Малое время позамѣшкавши, приходилъ отъ Ильмень-озера удалой доброй молодецъ и спрашивалъ: «какъ де ты Волгусестру знаешь?» Садко разсказалъ; молодецъ далъ ему позволеніе закинуть въ озеро три невода, и торговый гость надовилъ множество рыбы и бълой и красной, и склалъ въ три погреба; въ какой погребъ ни заглянетъ потомъ, а рыба вся превратилась въ деньги — въ серебро да въ золото. Таковъ былъ подарокъ ему отъ славнаго Ильмень-озера<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Терещ., V, 43-44.— <sup>2</sup>) Кирша Дан., 266-274; далъе, по

Есть еще другое преданіе объ этомъ озеръ. Съ западной стороны впадаеть въ него небольшая ръчка, называемая Черный ручей. Въ давнее время поставиль кто-то на Черномъ ручьт мельницу, и взиолидась рыба Черному ручью, прося у него защиты: «было де намъ и просторно и привольно, а теиерь лихой человѣкъ отнимаетъ у насъ воду». И вотъ что случилось: одинъ изъ новгородскихъ обывателей ловилъ удочкою рыбу на Черномъ ручьт; подходитъ къ нему незнакомецъ, одътый весь въ черное, поздоровался и говорить: «сослужи мив службу, такъ я укажу тебъ такое мъсто, гдъ рыба кишмя кишитъ». — А что за служба? «Какъ будешь ты въ Новъгородъ, встрътишь тамъ высокаго, плотнаго мужика въ с инемъ кафтанѣ со сборами, въ широкихъ синихъ шараварахъ и высокой синей шапкъ; скажи-ка ему: дядюшка Ильменьозеро! Черный ручей тебъ челобитье прислалъ и велълъ сказать, что на немъ мельницу построили. Какъ ты, молъ, прикажешь, такъ и будетъ!» Новгородецъ объщался исполнить просьбу, а черный незнакомець указаль ему місто, гді скопилось рыбы тьма-тьмущая. Съ богатой добычею воротился рыболовъ въ Новгородъ, повстръчалъ мужика въ синемъ каетанъ и передалъ ему челобитье. Отвъчалъ Ильмень: «снеси мой поклонъ Черному ручью и скажи ему про мельницу: не бывало этого прежде, да и не будетъ!» Исполнилъ Новгородецъ в это поручение, и вотъ разыгрался ночью Черный ручей, разгулялось Ильмень-озеро, поднялась буря и яростныя волны снесли мельницу 1).

Пѣсенныя сказанія сохранили живое воспоминаніе о жертвенныхъ приношеніяхъ морю и рѣкамъ. Какъ Садко чествовалъ хлѣбомъ-солью Волгу, такъ Илья-Муромецъ — свою родную Оку. Отправляясь съ родины на богатырскіе подвиги,

просьб' Садка, Ильнень поучаеть его, какъ следуетъ жить въ Новъгородъ. – <sup>1</sup>) Въст. Р. Г. О. 1853, І, смесь, 25–26.

опустых онь на прощаные корочку хлеба въ Оку - за то, что повла и кодинда его 1). Ло сихъ поръ простолюдниы ва. н, посят счастянваго плаванія, благодарять рёку какимънють помношениемъ. Стенька Разниъ, по свидътельству Стрыйса, принесъ въ даръ Волгъ свою любовницу, плънную персидскую княжну. Распаденный виномъ, онъ сидбаъ на краю ладын, и задумчиво поглядывая на волны, сказаль: «ахъ ты, Волга-матушка, ръка великая! много ты дала мит и злата и седебра и всякого добра, ты меня вскормила и взлелбила, славою и честію надблила; а я ничтить еще тебя не благодар. ствоваль. На-жъ тебъ, возьме!» Съ этими словами онъ ехватнаъ княжну и броснаъ въ воду <sup>2</sup>). Случится ли кому утомуть въ ръкъ, особенно если это невинное литя. --- у нъмцевъ принято выражаться: «der flussgeist fordere sein jährliches opfer» \*); про самовольныхъ утопленниковъ у насъ говорится: «чорту баранъ!» О нъкоторыхъ источникахъ и оземахъ существуетъ въ Богения убъждение. что въ нихъ кажани годъ суждено тонуть по человѣку 4). Если жертвоприношеніями снискивадась милость водяныхъ божествъ, то наобороть непочтение къ нимъ влекло за собой неминучую бъду. По свидътельству одной старинной пъсни, подъбхалъ модолець къръкъ Смородинъ и взиолился, чтобъ указала ому бродъ. Провъстилась ржка человъчьимъ голосомъ — душой красной а ввицей:

"Я снату тё быстра рэкв, добрый молодецъ, Я про броды кониные, про мосточки калиновы, перевозы частые: Со броду конинаго я беру по добру коню, Съ перевозу частаго по съделечну черкесскому, Со мосточку калинова по удёлому молодцу; А тебя безвременнаго нолодца----Я и такъ тебя пропущу."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пісни Кирżев., І, стр. XXXIII.— <sup>3</sup>) Свв. Архивъ 1812 г., X, 30—32; Бунтъ Стеньки Разина, соч. Костомарова, 94.— <sup>3</sup>) D. Myth., 462.— <sup>4</sup>) Громаниъ, 49.

Переправившись черезъ рѣку, сталъ мо̀лодецъ глупымъ разумомъ похвалятися: «сказали про рѣку Смородину — не пройдти, не проѣхати чрезъ нее ин пѣшему, ни конному; а она-то хуже дождевой лужи!» Пришлось ворочаться доброму мо́лодцу, не нашелъ онъ брода конинаго — потопила его рѣка Смородина въ своихъ глубокихъ омутахъ, а топила — приговаривала: «безвременный мо̀лодецъ! не я топлю, топитъ тебя похвальба твоя!» <sup>1</sup>). Это прекрасное преданіе напоминаетъ намъ поэтическій разсказъ Гомера о рѣкахъ Ксаноѣ и Симоисѣ, преслѣдующихъ своими ярыми волнами Ахиллеса; бѣшеная злоба рѣкъ вызвана тѣмъ, что герой запрудилъ ихъ воды трупами убитыхъ троянцевъ, и издѣваясь говорилъ врагамъ:

"Васъ не спасетъ ни могучій потокъ, серебристо-пучниный Ксанеъ! Посвящайте ему, какъ и прежде. воловъ невсчетныхъ, Въ волны бросайте живыхъ, какъ и прежде, коней звуконогихъ: Всѣ вы изгибните смертію лютой....» ?)

Подобное-же участіе въ народныхъ усобицахъ принимаютъ ръки и въ славянскомъ эпосъ. Такъ въ чешской пъснъ о Забоъ бурные потоки губятъ враговъ-нъицевъ, которые хотятъ переправиться на другую сторону, а своихъ (чеховъ) невредимо выносятъ на берегъ. Когда Игорь ушелъ изъ половецкаго плъна и прибъжалъ къ Донцу, эта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кырша Дан, 296—8. Въ другой пъснъ княгиня Марья Юрьевна, убъгая изъ плъна на святую Русь, проситъ быструю ръку пропустить ее на другую сторону, и ръка княгини послушалась, сдълада для нея переброды мелкіе, переходы узвіе—Дът. рус. дит. кн. II, 124-5. Германцы не ръшались изиърить глубвым водъ, чтобы не оскорбить божества; разсказываютъ, что однажды сталъ пловецъ бросать въ воду лотъ, а оттуда раздался страшный голосъ: "станешь мърить, такъ я тебя пожру!"--D. Муth., 564. - \*) Иліада, XXI.

втия (какъ повъствуетъ Слово о полку) привътствовала его: «няже Игорю! не мало ти величія, а (хану) Кончаку нелюбія, а русской земли веселіа». — «О Донче! отвѣчалъ Игорь. не мало ти величія, лелбявшу квязя на влънахъ, стлавшу ену зелтну траву на своихъ сребреныхъ брезтаъ, одтвавшу его теплыми мъглами подъ стнію зелену древу, стрежаще e(го) гоголемъ на водъ, чайцами на струяхъ, чрынядьни 1) на етрыз». Игорь воздаеть честь Донцу за то, что лельяль его на своихъ водахъ, укрывалъ его мглою отъ вражеской погони, стлаль ему по берегамь мягкую траву и заставляль оберегать его покой рёчныхъ птицъ. Не такъ, говоритъ, поступила ръка Стугна; «худу струю нивя» и пожравъ чужіе ручьи, она вотопила юнаго Ростислава <sup>2</sup>). Понятно, почему Ярославна сочла долгомъ обратиться къ Дибпру съ такою мольбою: « Аненре-Словотицю! ») ты пробиль еси каменныя горы свюзѣ землю половецкую, ты лелѣялъ еси на себѣ Святослави носады (ладын)... взлелтей, господине, мою ладу (моего нужа) ко мнѣ, а быхъ не слала къ нему слезъ на море рано» <sup>4</sup>). У сербовъ уцблбан клятвы: «вода га однијела!» (въ сныслё: пронади безъ слъда!)--- «тако не не прождрла пучина норска!»---«тако ме море не язјело!» 5) Въ сербской сказкъ герой. научи къ Судьбъ за разръшеніемъ трудныхъ вопросевъ, пришелъ «на једну воду, па почне викати: о водо! о водо! ноенеси не. А вода га упита: куда вдеш? А он јој каже, куда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чернедь — чирокъ. – <sup>3</sup>) Рус. Дост., III, 234 – 241. – <sup>3</sup>) Словутичъ (словутный, славный) — эпитеть этотъ до сихъ поръ дается Дивиру въ малорусской пъсих; см. Приб. къ Изв. Ак. Н. 1853 г., 218: "Дивиру-словутъ". – <sup>4</sup>) Рус. Лост., III, 216 – 8. Въ народной ручи обыкновенны выражения: матушка-Волга или Ока, батю шна-сний Донъ или Дивиръ, и т. дал. – Рус. въ св. посл., II, 30. Въ малорос. пъсиъ добрый молодецъ предлагаетъ Дивиру побрататься съ собою – Укр. пъсни Мансимовича, 148. – <sup>5</sup>) Срп. н. послов., 36, 298 – 9.

234

тај Усуда (Судьбу), за што ја неман рода у себи?» Когда онъ нашелъ Судьбу, то спроселъ: «шта би то било, да она вода нема рода?»---«А Усуд му одговори: за то нема, што и пје човека никад удавила; але не шали се, не казуј јој, док те не пренесе, јер ако јој кажеш ---одмах ће те удавити. Онда он захвали Усуду, па поће кући. Кад доће на ону воду, вода га запита: шта је код Усуда? А он јој одговори: пренеси не, пак ћу ти онда казати. По што га вода пренесе, он потрчи, на кад одмакне подалеко, а он се осврне па повиче: о водо! о водо! ниси никад човека удавила, за то рода немаш. Кад вода то чује, а она се разлије преко обале. па за њин, а он бежи, те једва утече»<sup>1</sup>). Нѣмецкая сказка разсказываетъ, какъ никса увлекла въ прудъ молодаго охотника; любящая жева его приходитъ къ пруду и вызываетъ своего милаго. Охотникъ выпрыгнудъ на берегъ, схватилъ свою подругу за руку и побъжалъ съ нею прочь отъ обманчивыхъ изстъ; но едва они сдёлали изсколько шаговъ, какъ поднялся весь прудъ и съ страшнымъ шумомъ устремнися на широкое поле — въпогоню за бъглецами, которыхъл поврылъ водани 2).

По мёрё того, какъ поэтическія одицетворенія, придаваемыя рёкамъ, озерамъ и источникамъ, болёе и болёе отдёлялись отъ своей стихійной основы и получали въ убёжденіяхъ массы независимое, самостоятельное бытіе, воды стали разсматриваться, какъ жилища этихъ вымышленныхъ существъ. Самыя обыкновенныя житейскія нужды требовали, чтобы человёкъ селился у воды. Потому духи—обитатели колодцевъ, прудовъ, озеръ и рёкъ, у которыхъ селились родичи, были для нихъ такими-же близкими божествами, накъ и пламя,

<sup>1)</sup> Срп. н. припов., 13.— 2) Сказ. Грим., 181.

разводные на семейномъ очагъ. Народныя повърья сообщаэть многія аналогическія черты, которыя обнаруживають сродство водянаго съдомовымъ и равно сблежаютъ наъ съ эдьфани. --- и это понятно: какъ послъдній есть водворенный на очагѣ богъ-громовникъ, такъ въ первомъ узнаемъ представление о дожлящемъ божествъ, низведенное на земные потоки. Въ характеръ водянаго доселъ замътны слъды этого древизйшаго представления. Наши крестьяне называють его тёмъ-же внененъ дёдушки, какое присвоивается домовому; иня это дается иногда и лѣшему <sup>1</sup>), который первоначально также принадлежалъ къ разриду облачныхъ духовъ (си. гл. XVII). Когда сатана, разсказываетъ вародъ, со встявъ сюниъ воинствоиъ былъ низвергнутъ съ неба огненными стрълани Бога, то нечистые упали---один въ темныя подземелья и адскіе вертепы, другіе въ дъса и воды, ниме въ жилые дона, а вные осталясь навсегда вертёться въ воздухё; такъ произошля духи подземные (карлики, жильцы горныхъ пещеръ), лашіе, водяные, доховые и воздушные басы — крутя-

ціеся вихри <sup>2</sup>). Это замѣчательное преданіе содержить въ себѣ старинный инов о борьбѣ бога-громовника съ демоническими силами, подновленный библейскимъ сказаніемъ о низверженныхъ съ неба гордыхъ ангелахъ. Въ весенней грозѣ выстунаетъ Перунъ на битву съ демонами, разнтъ ихъ своею громовою палицею, сбрасываетъ съ воздушныхъ высотъ виѣстѣ съ падающими молніями и дождевыми ливнями, я заставляетъ укрываться въ ущеліяхъ горъ, въ дремучихъ лѣсахъ и глубинѣ водъ (все это: горы, лѣса и воды—метафорическія изъванія облаковъ). Какъ представители темныхъ дожденосныхъ тучъ, противъ которыхъ направлены Перуновы удары, водяные сиѣшиваются съ нечистою силою; народныя послови-

<sup>1)</sup> Tepem., VI, 127. - 2) Ibid., 133.

ны говорять:«быль бы омуть 1), а черти будуть» 3); «всякому чорту вольно въ своемъ болотъ бродить»; «гдеъ балота, туды-й чортъ»; «чортъ безъ балота ня будець, а балота безъ чорта» 3); «айдзъ привыкъ, чорце? — а въболоцѣ» <sup>4</sup>); «чортъ богато грошей мае, а въболотѣ снанть»: «ганя, якъ чортъ по болоту»; «въ тихонъ омутъчерти водятся» («у тихому болоти чорти плодяция»): «паъ омута въ адъ какъ рукой полать!» --- «всъ бъси въ воду и пузырья вверхъ!» — «ты чорта крести, а чортъ въ воду глядитъ»: «гдъ чортъ ни былъ, а на устье ръки поспѣлъ»; «мутитъ, якъ бисъ пидъ грибдею» 5). Дѣдушка-водяной (водяникъ, водовикъ, vodnik, wodny muž Hisnen. wassermann) живеть вь омутахь, котловинахъ и водоворотахъ ръкъ, прудовъ или озеръ, живетъ и въ болотахъ — и тогда называется болотняникъ <sup>6</sup>); особенно же любить онь селиться поль водяною мельницею, воздѣ самаго колеса. Выше (т. I. 289-297) было объяснево, что мельница принималась за поэтическое обозначеніе громоносной тучи и что именно въ этомъ представленім кроется основа мнонческой связи водянаго съ мельницами. На каждую мельницу полагають по одному водяному, и даже болве --- если она имбетъ два и три постава: всякой водовикъ заведываетъ своимъ колесомъ, или какъ выражаются белоруссы: «всякой чорть на свое коло воду цягнеть». Въ то

<sup>1)</sup> Омутъ отъ мутить, мутный; чорта нязываютъ смутникъ. - 2) "Аби болото, ачорти будуть".- 8) "Въ болоти не безъ чорта". -4) "Де ти, чорте, звикъ?--а въ болоти".- 5) Номис., 49, 58, 60, 62, 104; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1852, 33--34; 1853 г., 177, 191; Послов. Даля, 12; Архивъ нст.-юрид. свъд, іІ, ст. Бусл., 79, 86, 102; Собраніе 4291 послов., 21, 175. Въ заговоръ, напечатаниомъ у Сахарова (І, 33), читаемъ:, побъгу и въ темный дъсъ на большо оверищо, въ томъ озерищѣ плыветъ челнище, въ томъ челнищъ сидитъ чортъ съ чертищей".- 6) Доп. обл. сл., 11.

время, когда колесо бываетъ въ ходу и вертится съ неуловиной быстротою, водяно странть наверху его и брызжетъ водою. Мельникъ непремънно долженъ быть колдунъ и водить дружбу съ нечистыми; иначе дбло не пойдетъ на дадъ. Если онъ съумбетъ задобрить водянаго, то мельница будетъ всегда въ исправности и станетъ приносить больше барыши; напротивъ, если не поладитъ съ нимъ, то мельница будетъ безпрерывно останавляваться: водяной то оберетъ у шестернаго ко**леса пальцы, то прососеть дыру у самыхъ вешниковъ---и во**. да уйдетъ изъ пруда прежде, нежели мельникъ замътитъ эту проказу, то нагонить поводь и затопить кодёса 1). Одинь иужикъ построилъ мельницу, не спросясь воданаго, и за то послатный вздуль весною воды съ такою силою, что совствив разорнаъ постройку: разсказъ, сходный съ преданіемъ о мельница, которую разорнан Ильмень-озеро и Черный ручей 2). Водяной относительно мельницы является съ триъ-же значеніемъ, съ какимъ домовой относительно жилаго дома; какъ ни одно жилье не можетъ стоять безъ охраны усопшихъ предковъ, почему и закладка его совершается на чью-либо годову, такъ точно со всякой новой мельницы водяной (по народвому повѣрью) беретъ подать, т. е. увлекаетъ въ омутъ условѣка <sup>2</sup>). При постройкѣ мельницы достаточно положить зарокъ на живую тварь: свинью, корову, овцу (намёкъ на древнія жертвы) или человѣка, а ужь водяникъ рано или поздно найдетъ свое посудёное и утопитъ въ водъ 4); большая нельница строится не менбе, какъ на десять головъ (тамбов. губ.). Народъ представляетъ водянаго голымъ стариконъ, събольшимъ одутловатымъ брюхомъ и опух-**ШИЪ ЛИ**ЦОМЪ <sup>5</sup>), ЧТО̀ ВПОЛНѢ СООТВѢТСТВУЕТЪ ЕГО СТИХІ́В-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совр. 1856, XI, смъсь, 16—17; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1852, 36—37; Терещ., VI, 11—12.— <sup>2</sup>) Сынъ Отеч. 1839, т. VIII, 81.— <sup>3</sup>) Послов. Даля., 1041.— <sup>4</sup>) Совр. 1856, XI, смъсь, 25.— <sup>5</sup>) Ibidem, 16.

ному характеру. Витсть съ этемъ, какъ вст облачные духи. онъ - горькой пьяница. Вино и медъ были самыми употребительными метафорами дождя; припадая къ тучамъ, богъ Ивара жадно тянуль изъ нихъ опьявяющій напитокъ (сому) в поглощаль его въ свое огромное брюхо; античные сатиры в свлены и родственные имъ лёшіе и черти отличаются темиже признаками. Водяные и нечистые духи любять собираться въ шинкахъ и проводить время въ попойкахъ, играя въ кости <sup>1</sup>) и карты <sup>2</sup>). Уподобление дождя меду заставило признать водянаго покровителемъ пчеловод ства; изстари принято первый отроившійся рой собирать въ изшокъ. и ПЛИВЯЗАВЪ КЪ НЕМУ КАМЕНЬ, ТОПИТЬ ВЪ ДЪКЪ ИЛИ ПЛУЛУ --- ВЪ жертву водяному; кто такъ сдълаетъ, у того разведется иного пчелъ \*). Въ день св. Зосимы и Савватія пасичникъ, желающій инть-изобиліе въ медъ, вынимаеть изъ удья соть и въ двенаднать часовъ ночи отправляется къ мельните и погружаетъ его въ воду, произнося заклятіе (см. т. l. 381-4). Такъ какъ урожан зависятъ отъ дождящаго Перуна, то (по мнтнію дужичанъ) появленіе водянаго даетъ предвъстіе о будущихъ ценахъ на хлебъ; одетый въ балахонъ, края котораго всегда мокры, онъ показывается на рынкахъ и торгуетъ рожь: если покупка состоится по высокой цънъ, то надо ожидать дороговизны (неурожая), а если по низкой, то хлъбъ будетъ дешевъ 4)

Водяные живуть полными домохозяевами; въ омутахъ, среди тростниковъ и осоки, у нихъ построены большія каменныя палаты; у нихъ есть свои стада лошадей, коровъ, овецъ и свиней, которыхъ по ночамъ выгоняють они изъ водъ и па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Игра въ кости означаетъ тоже самое, что и выше-объясненная вгра шарами-см. т. I, 534; изобрътателемъ ен былъ Вуотанъ - D. Myth., 958.—<sup>2</sup>) Описан. одонец. губ. Дашкова, 217—8; Терещ., VI, 135.—<sup>3</sup>) Рус. Бес. 1860, I, 82.—<sup>4</sup>) D. Myth., 460.

сугь на смежныхъ лугахъ. Такія-же стада находимъ у богагроновника и великановъ: это — знакомыя намъ зооморфичестія одицетворенія облаковъ и тучъ. Водовики почти всегда жеваты и имъютъ по многу дътей; жевятся они на водяних девахъ, извъстныхъ у славянъ подъ разными назваияны (норяны, водяницы, wodny žony, дунавки, русвяки и пр. — см. гл. XXIII); вступають въ связи и съ ищекимъ міромъ, женясь на утопленницахъ и на тёхъ несчастныхъ девушкахъ, которыя были прокляты отцемъ или нтерью и всябаствіе этого проклятія уведены нечистою сино въ подводныя селенія. Погружаясь на дно ръкъ и озеръ и задыхаясь въ глубокихъ водахъ, смертныя дъвы переходятъ И царство усопшихъ душъ и ситениваются съ толпани стипіныхъ существъ, становятся эльфами и русалками (см. гл. XXIV), и потому делаются доступными любви водянаго 1). Когда въ полноводіе, отъ весенняго таянья снѣговъ или отъ согнать проливныхъ дождей, выступитъ ръка изъ своихъ береговъ и стремительнымъ Напоромъ волнъ поломаетъ мосты, Алотаны в мельницы; то престьяне думають, что вст эти бти произоные отъ того, что водяные подпили на свадьбъ, предались буйному веселью и пляскамъ, и въ своень разгульномъ потздъ разрушили всъ встръчныя прегра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VIII, 19 и стр. 453; О. З. 1848, IV, 144-5: утонуна одна дъвушка и изсколько лътъ жила съ водянымъ. Разъ въ ясвий день подплыла она къ берегу, увидала красное солице, зелевия ронци и поля, услыхала жужжаніе насъкомыхъ и отдаленные звуки колоколовъ; тоска по прежней земной жизни обуяла ее-и ска не устояла противъ искушенія: вышла изъ воды и пустилась въ родное село. Но тапъ не узнали ее ни родные. ни знакомые. Грустивя шла она вечеромъ по берегу и была снова захвачена водянымъ; черевъ два дня валялся на песку ея обезображенный туриъ, в ръкв шумъла и волновалась-то истательный водяной оплакавалъ свою невозвратную потерю.

ды <sup>1</sup>). Свадебное торжество, которое созерцаль древній человѣкъ въ грозовой бурѣ, было перенесено имъ на весенніе разливы рѣкъ; связь этого повѣрья съ преданіемъ о пляскѣ Морскаго Царя, когда онъ выдавалъ свою дочь замужъ за богатаго гостя Садка, очевидна и не требуетъ поясненій. Когда у водянаго должна родить жена, онъ принимаетъ видъ обыкновеннаго человѣка, является въ городъ или деревню и приглашаетъ съ собой повивальную бабку, ведетъ ее въ свои подводныя владѣнія и щедро награждаетъ за трудъ серебромъ и золотомъ <sup>2</sup>). Разсказываютъ, что однажды рыбаки вытащили въ сѣтяхъ ребенка, который рѣзвился и игралъ, когда его опускали въ воду, и томился, грустилъ и плакалъ, когда приносили въ избу. Ребенокъ оказался дѣтищемъ водянаго; рыбаки отпустили его къ отцу — съ условіемъ, чтобы онъ на-

гонялъ въ ихъ съти какъ можно болѣе рыбы, и условіе это было имъ свято соблюдаемо <sup>3</sup>).

Вода составляетъ существенное свойство, необходниую природу водянаго: появится ли онъ въ деревиѣ — его легко узнаютъ, потому что съ лѣвой полы его постоянно капаетъ вода; гдѣ бы онъ ни сѣлъ, то мѣсто всегда оказывается покрымъ. Въ своей родной стихіи водяной непреодолимъ, а на землѣ сила его слабѣетъ <sup>4</sup>). Хозяинъ извѣстныхъ водъ, онъ на всемъ ихъ пространствѣ обладаетъ рыбами и другими животными, какія только тамъ водятся; все, что ни случается на рѣкахъ, прудахъ или озерахъ, — творится по его волѣ: онъ бережетъ пловца въ бурную погоду, даетъ рыбаку счастливый уловъ, смотритъ за его неводами и бреднями, и въ тоже время, согласно съ разрушительными свойствами одице-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совр. 1856, XI, сиъсь, 19. 26—27; Сынъ Отеч 1839, т. VIII. 82; О. З. 1848, IV, 144; Volkslieder der Wenden, II. 267.—<sup>2</sup>) Записки Авдъев., 147.— <sup>3</sup>) О. З. 1848, IV, 145.—<sup>4</sup>) Памяти. ин. архангел. губ. на 1864 г., 73; Громаниъ, 11—12.

тюряеной имъ стихін, склоненъ къ злымъ проказамъ. Всъ бам на водъ бывають отъ него: онъ заманиваеть пловцовъ В опасныя міста, перевертываеть лодки, размываеть гребли и слотины, портить рыболовныя свасти и пугаеть скотину и водопоть. Случается, что рыбаки, подымая неводъ, вытаспрають вибсть съ рыбою и водянаго деда, который тотчасъже разрываетъ съть, ныряетъ въ воду и вслъдъ за собою вылускаеть всю пойманную рыбу. Одниъ рыбакъ, завидя, что 10 ръкъ плыветъ тъло утопленника, взялъ его въ лодку, но ы ужасу его мертвецъ вдругъ ожилъ: вскочилъ, захохоталъ в бросплся въ омутъ. Такъ подшутилъ надъ нимъ водяной 1). Обыкновенно водяникъ тздитъ на сомъ, и въ яткоторыхъ итствостяхъ рыбу эту не совътуютъ употреблять въ пищу. потому что это --- чортовъ конь; пойманнаго сома не слѣлуеть бранить, чтобы не услыхаль водяной и не вздумаль отоистить за него 2). Если же водяному придетъ охота осъдлать крестьянскаго коня, быка или корову, то бъдное животвое подъ нимъ подламывается, вязнетъ въ тинъ и издыхаетъ. Чтобы охранить отъ этой бъды своихъ лошадей и коровъ, во время переправы ихъ черезъ ръку, поселяне чертятъ на вола престъ вожемъ или косою ( толблемы Перунова оружія). Объ утопленникахъ думаютъ, что ихъ увлекаетъ водя ной. и еслибы не онъ -- то, по мизнію простонародья, никто бы и не тонуль. Трупъ утопленника потому и бываетъ разлутымъ, посинѣлымъ, что его давилъ водяной. Разъ охотникъ нолізь въ воду доставать застрёленную утку; туть ухватиль его кто то за шею и потащиль на дно; насилу топоромъ отбился, а шея-то вся въ синякахъ — такъ и знать слъды, гдъ были пальцы водянаго! Въ Малороссін дёти — прежде, нежели станутъ купаться, причитываютъ на распъвъ:

Рус. Бес. 1856. III, ст. Максимов., 82; Воров. Г. В. 1850, 10.—
 Напюстр. 1846, 247, 333.

Чортокъ, чортокъ! Не ломай кистокъ; Ти в' воды, а я въ воду.

Задавивши человъка, воданой отръшаетъ душу отъ тъла и береть ее въ свою службу (т. е. присоединяеть къ эльфанъ), твао жебросаеть, и потому оно всплываеть наверхъ 1). Темные омуты и водовороты, гдё живуть водяные, считаются самыми опасными исстани: кто рбшается переплыть ихъ, тотъ рискуеть на върную гибель. Не слъдуеть купаться безъ шейнаго креста и посят сознечнаго заката: крестъ — втр. ная защита отъ демонскаго навождения, а ночь — время усиленной двятельности водянаго. «Какое теперь купанье, говорятъ крестьяне посят захожденія солица; теперь водяной зажиль!» Точно также, проснувшись ночью, не должно пить воду: «какъ пить ночью, коли водя ной зажилъ! того и смотры — водяная хворь привяжется». О страдающихъ этою болтзнею говорать: «втрно, выпиль не благословясь!» Это повтрые о насланія водянымъ болтани служитъ новымъ доказательствомъ связи его съ эльфани (см. гл. XXII). Заживаетъ водяной ночью, т. е. по первоначальному значенію ин. еа — во мракъ дожденосныхъ тучъ, заволакивающихъ небо и претворяющихъ свътлый день въ темную ночь. Наровит съ ночнымъ временемъ, и вся недъля, въ которую приходится праздникъ Ильнаророка, признается опасною для купанья; въ эти дни, посвященные громовнику, Перунъ производитъ грозы, а водяной ищетъ себъ жертвъ. При дневномъ свътъ водяной большею частію скрывается въ глубинѣ 2), а въ ночномъ сумракъ выплываетъ наверхъ и даже выходитъ на берегъ рас-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совр. 1856, XI, 26; Рус. Бес. 1856, III, 82; Сынъ Отеч. 1839, IV, 80. — <sup>2</sup>) Только во время дождя, идущато при солнечномъ сіянія, онъ выходитъ изъ воды и грвется, сидя на берегу — Громаннъ, 233.

чесывать гребнемъ свои волосы. Въ лунныя ночи онъ хлонаетъ по водѣ ладонью — и звучные удары его далеко слышны по плесу, или нырнетъ съ неуловимою для глазъ быстротою: среди совершенной тишины вдругъ гдѣ-нибудь заклубится, запѣнится вода, изъ нея выскочитъ водяное чудо и въ тотъ-же мигъ скроется, а въ полверстѣ отъ этого мѣста снова клубится и пѣнится вода и снова выставляется голова водянаго <sup>1</sup>). Въ ночную-же пору дерутся водяные съ лѣшими, отчего идетъ по́ лѣсу грохотъ и трескъ падающихъ деревьевъ и громко раздается во всѣ стороны шумъ плещущихъ волнъ <sup>\*</sup>): повѣрье, намекающее на битвы грозовыхъ духовъ; грохотъ и трескъ въ лѣсу и звучные удары во водѣ соотвѣтствуютъ громовымъ раскатамъ, отъ которыхъ сокрушаются темныя дебри облаковъ и льются дождевые вотоки.

Чехи убъждены, что надъ тъми людьми, которымъ судьба опредѣлила утонуть, водяной получаетъ тайнственную власть, которую ничъмъ нельзя отклонить. Донынѣ въ Богеміи рыбаби неохотно соглашаются подать помощь утопающему; они боятся, чтобы водяной не лишилъ ихъ за это счастія въ рыбной ловлѣ и не утопилъ бы ихъ самихъ при первомъ удобномъ случаѣ. Здѣсь разсказываютъ, что водяной нерѣдко сидитъ на берегу, съ дубинкою въ рукахъ, на которой развѣваются разноцвѣтныя ленты. Эти ленты оказываются вблизи водяными и орослями и травами; ими онъ приманиваетъ дѣтей, и какъ скоро это удается ему— схватываетъ ихъ и безжалостно топитъ въ водѣ \*). На Руси видали его плавающимъ на чурбанѣ или корягѣ: онъ сидитъ на ней голый, весь въ тинѣ, иътя на головѣ высокую боярскую шапку, свитую изъ зе-

 <sup>0.</sup> З. 1848, IV, смъсь, 145—6; V, 24; Абев., 68; Излюстр. 1845,
 298.— 2) Терещ, VI, 135; Сынъ Отеч. 1839, IV, 81.—<sup>3</sup>) Громаннъ,
 11—12.

<sup>16\*</sup> 

١

леной куги, и вокругъ тъла зеленый поясъ изъ той-же травы <sup>1</sup>). Олицетворян источники и ръки въ живыхъ человъческихъ образахъ, фантазія растущія въ ихъ водахъ и по берегамъ травы обратила въ уборы созданныхъ ею инонческихъ существъ. Лужичане цвътовую или семенную почку тростника называютъ wodneho muža porsty, potacžky, lohszy<sup>2</sup>). Но какъ вообще травы и растенія уподоблянсь волосамъ матери-земли и орошающихъ ся водъ (l. 138—141), то метафора эта въ примъненіи къ водянымъ духамъ и дъвамъ породила сказаніе о зеленыхъ волосахъ и бородѣ дѣдаво дяника и зеленыхъ косахъ русалокъ<sup>2</sup>). Нъмецкія сказанія также нерѣдко даютъ никсамъ зеленые волоса, зеленую одежду и зеленыя шляпы <sup>4</sup>).

Подобно домовому, который все тащить изъ состдекнать кладовыхъ и амбаровъ въ свой собственный доиъ, — водяной ухитряется перезывать къ себъ рыбу изъ чужнать ръкъ и озеръ <sup>5</sup>). Такъ объясняють простолюдины умаленіе и совершенное исчезаніе рыбы въ тъхъ или другихъ водахъ. Обънсняютъ это и нъсколько иначе, увъряя, что одинъ водяной проигралъ все свое добро другому. Такъ о водяникахъ Кончозерскомъ и Пертозерскомъ разсказываютъ, что они, какъ сосъди, играли въ карты (позднъйшая замъна старинной игры въ шары), и первый выигралъ у послъдняго всю ряпушку; съ тъхъ поръ рыба эта перестала ловиться въ Пертозеръ <sup>6</sup>).

Автомъ водяной бодрствуетъ, а зимою с питъ; ибо зимніе холода запираютъ дожди и застилаютъ воды льдами. Съ началомъ весны (въ апрълъ), когда зачинается новая жизнь, когда

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иллюстр. 1845, 298.— <sup>2</sup>) D. Myth., 455—7. Зелень, плавающую на поверхности пруда. чехи считають кожею убитаго водянаго — Громаниь, 233.— <sup>3</sup>) Терещ., VI. 124; Сынь Отеч., IV, 80.— <sup>4</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 281—2.— <sup>5</sup>) Сахаров., II, 81.— <sup>6</sup>) Сынь Отеч. 1839, IV, 81; Терещ., VI, 135.

домовой мъняетъ свою шкуру и обнаруживаетъ бъшеную страсть все ломать и портить, водяной пробуждается отъ зимней спячки--- голодный и сердитый; съ досады онъ **домаеть дедь, вздымаеть** волны, разгоняеть рыбу въ разныя стороны, а мелкую и совстиъ замучиваетъ. Въ этомъ предані прекрасно выражена мысль о пробужденій водъ отъ зниняго спа: съ полнымъ разгуломъ несется проснувшаяся рѣка, сбрасывая съ себя ледяные покровы и напоромъ полой воды и зыдень снося мосты, гати, мельничныя снасти и прибрежные склады и строенія. Въ архангельской губ. о прибывающей водѣ говорятъ, что она заживаетъ <sup>1</sup>). Около этого времени гитвнаго водянаго ублажаютъ жертвами. Крестьяне покупаютъ міромълошадь, не торгуясь въцёнѣ; три дия откарыливають ее хлёбомъ и конопляными жмыхами; потомъ спутывають ей ноги веревкою, на шею надъвають два жорнова, голову об мазывають медомъ, въ гриву вплетають красныя денты, в въ полночь опускаютъ въ прорубь (если стоить еще ледь), или топять среди рѣки (если ледъ прошелъ). Три дня дожидается водяной этого гостинца, выражая свое нетерпѣніе колыханіемъ воды и глумимъ стономъ. Задобренный приношениемъ, онъ смиряется (см. т. I, 635). Съ своей сторовы рыболовы чествують водянаго жертвеннымъ возліяніемъ; старшій изъ нихъ выливаетъ въ ръку масло, приговаривая: «воть тебь, дъдушка, гостинцу на новоселье! люби да жалуй нашу семью» <sup>2</sup>). Мельники, чтобы водяной не разорвалъ ПЛОТИНЫ, ОДНАЖДЫ ВЪ ГОДЪ ПРИНОСЯТЪ СМУ ВЪ ДАРЪ ОТКОРМ-**ЛЕННУЮ ЧОРНУЮ СВИНЬЮ; КТО ЭТОГО НЕ ДЪЛАЕТЪ, ТОГО ОНЪ** замучиваетъ во время сна (сравни съ повърьями о домовыхъ марахъ), а цлотину навтрно размостъ 3). Какъ пъ-

- ----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 62.— <sup>2</sup>) Сахаров., II, 21; Послов. Даля, 978.— <sup>2</sup>) Терещ., VI, 11-12.

тухъ, служнышій сипьоловъ огня, былъ посвященъ домовому п считался лучшею для него жертвенною яствою; такъ гусь, представитель водной стихін, посвящался водяному. Если выкинетъ изъ трубы, то съ цёлію предохранить домъ отъ пожара епускаютъ въ нее живаго гуся: средство это, по народному повёрью, также спасительно, какъ и веда, заливающая огонь. Гуси и утки все лёто живутъ на рёкахъ, озерахъ и прудахъ, подъ надзо ромъ и охраною дёдушки водянаго <sup>1</sup>); а на зиму покидаютъ оцёпенёлыя воды. Въ половинё сентября, когда становится ощутительно приближение зимы, во дяному приносятъ гуся, какъ прощальный даръ— въ благодарность за то, что сторожилъ домашнихъ гусей и утокъ въ продолжение лёта <sup>3</sup>).

Въ мненческихъ сказаніяхъ древности облака и тучи были уподобляемы рыбамъ, плавающимъ въ воздушномъ океанѣ. Это п редставленіе сочеталось и съ тѣми человѣческими образами, въ какихъ фантазія олицетворяла небесные и земные источники. Водяные духи и дѣвы то совершенно п ревращают са въ рыбъ, то являются съ смѣшенными формами человѣка и рыбы. Такъ греческія сирены, итмецкія никсы, славянскія моряны и русалки съ головы по поясъ представляются юнымя дѣвами чудной, обольстительной красоты, а ниже пояса имѣютъ рыбій хвостъ. Выставляя изъ водъ свои прекрасныя головы, бѣлоснѣжныя плечи п груди, онѣ поютъ чарующія пѣсни и манятъ къ себѣ неосторожныхъ юношей, которые, будучи не въ силахъ противиться страстному нантію любви, бросаются въ волны и тонутъ въ предательской сти-

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иллюстр. 1846, 247. Паряду съ пътухомъ, и гусь днетъ предвъщание о будущихъ свадьбахъ. Дъвушки завязываютъ гусаку глази и пускаютъ его въ избу; къ какой изъ вихъ подойдетъ онъ и илюнетъ, та въ скоромъ времени будетъ замужемъ — Маякъ, XVI; Херсон. Г. В. 1846, 10 — <sup>2</sup>) Сахиров., II, 57.

лів <sup>1</sup>). Народныя русскія сказки говорять о вѣщихъ («муд» рых») дввахъ, которыя плаваютъ въ морскихъ и речныхъ юдать то бвамыми лебедями, то златопёрыми рыбкани; пойманван на удочку и кинутая наземь, рыбка эта оборачивается красной дбвицей, выходить замужь за сказочнаго герея, встать патняетъ красотою и встать превосходить снаою чародъйнаго въдънія <sup>2</sup>). Въ польской редакціи той-же самой сказки герой закидываеть въ воды уду-самоловку съ серебреной волосенью, съзолотымъ поплавкомъ, и JOBИТЪ русалку-полудъву, полурыбу, одаренную дивны красотою и очаровательнымъ голосомъ <sup>2</sup>). По древне-поинескимъ возартніямъ, въ весенней грозт богъ-громовникъ виступаль на ловяю рыбы-туче и закнаываль для того въ вебесныя воды уду-полнію, нан онъ преслёдоваль легконогую облачную инифу, и какъ скоро настигалъ ее-дълилъ съ нею любовь. Оба эти представленія фантазія соединила витстт: рыба, пойманная сказочнымъ героемъ, превращается въ вѣщую кых, съ воторою онъ и вступаеть въ брачный союзъ. Ходить еще на Руси сладующій интересный разсказь: одинь молодой оронышленныкъ кажаый вечеръ игралъ на гусляхъ въ сюей гальёть, и какъ только занграетъ --- слышно было, что вто-то пляшетъ передъ нимъ. Захотълось ему узнать, что бы это значило? и вотъ онъ спряталъ подъ черепкомъ зажжевную свъчу, и когда вдругъ освътвлъ ею гальёту-передъ ниь стояла блёднолицая красавица сърусыми косами: то была русалка, или по другому варіанту — проклятая отцемъ девеца, которая прожевала у нечистыхъ въ морсвой глубина \*). Подобный-же разсказъ находимъ въ хору-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 282; D. Myth., 459; Громанвъ, 11.– <sup>2</sup>) H. P. Cr., VII, 22.– <sup>3</sup>) Гяннск., IV, 31–57; I, 237–8.– <sup>3</sup>) H. P. Cr., VIII, 19; Пассек., III, 191–5.

, танскихъ приповѣдкахъ, где геровнею является девица, которая еще ребенкомъ была похищена и унесена въ море; тамъ ее вскормная морскія дтвы, научная пласкань. и бтлое ттло са облекли рыбьейчешуею 1). На Украйнъ существуетъ повърье, что когда и граетъ (\_\_\_волвуется, шумитъ) и оре --на поверхность его выплывають морскіе люди — «що половина чоловика, а половина риби» и поють пѣсни; чумаки приходятъ тогда къ морю, слушаютъ и научаются твиъ славнымъ пъснямъ, которыя потомъ распъваютъ по городамъ и селамъ <sup>2</sup>). Въ другихъ ибстахъ этихъ «морскихъ людей» называють фараонами, смъщивая старинное преданіе о морянахъ съ библейскимъ сказаніемъ о Фараоновоиъ воинствъ, потонувшемъ въ волнахъ Черинаго моря. Разсказъваютъ, что люди эти --- съ рыбьими хвостами и что они обладають способностью предсказывать будущее. Въ суевърно-настроенномъ воображенія крестьянъ саратовской в другихъ губерній омуты населены нечистыми духами-оборотнями, принимающими на себя образы различныхъ рыбъ; большая опасность угрожаеть тому рыбаку, который ударных бы въ такую рыбу острогою. По народнымъ разсказамъ, навъстнымъ въ стверо-восточной России, водяной часто оборачивается рыбою и по преимуществу — щукою <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сб. Валявца, 241—2. Къ разряду этихъ мнонческихъ танцовщецъ должны быть отнесены и тъ снавочныя царевны, которыя такъ были пристрастны къ танцамъ, что каждую ночь уходили въ подзем ное цар ство (=въ страну темныхъ тучъ), предавались тамъ неистовымъ пляскамъ, и всякой разъ изнашивали по паръ новыхъ башмаковъ – Н. Р. Ск., VI, 56; VIII, стр. 525-6; Матер. для изуч. нар. слов., 36 – 37; Кульда, І, 86; Сказ. Грим., 133.–<sup>2</sup>) Москв. 1846, XI–XII, 154; Кулишъ, II, 36.–<sup>3</sup>) Совр. 1856. XI, смъсь, 22–24; Владим. Г. В. 1844, 52; С. Петерб. Въдом. 1865. 65; Духъ Христіан. 1861–2, XII, 275. Греки предстарляли Тритона (водянаго бога) съ длиннымъ рыбъямъ хвостомъ.

## ПРИЛОЖЕНІЕ КЪ ГЛАВАМЪ ХУ И ХУІ.

I. О жертвоприношеніяхъ у славанъ находимъ слёдующія свидътельства: Прокопій говоритъ, что славяне, поклоняясь верховному богу-громовержцу, приносили ему въ жертву быковъ и нимхъ священныхъ животныхъ; «они покловыесь также рёкамъ и нимеамъ и нёкоторымъ другимъ божестванъ, встиъ ниъ приносили жертвы, и при этихъ жертвоприношенияхъ гадали». По его показанию, славане, отправлясь въ бой или будучи удручены болтонею, давали обтты принести жертву за спасение своей жизни. Константниз Пор-•прородный упоминаеть о приношенияхъ въ жертву хлтба, наса в птицъ<sup>1</sup>). Ибнъ-Фоцланъ<sup>2</sup>) разсказываетъ о русскихъ вуддахъ, что, прітэжая съ товарами, они приносили Влодамъ хлъбъ, мясо, лукъ, молоко и опьяняющій напитокъ, ез просьбою послать имъ хорошихъ покупщиковъ, при чемъ симренно кланялись (сличи съ выраженіями Краледворской рукописи: klanieti bohu, se biti w čelo predi bohy). Когда же выгодно сбывали свои товары, то говорили: «владыка помогъ иет, и я долженъ заплатеть ему!» и убивали нъсколько быковъ и овецъ; часть мяса раздавали бъднымъ, другую клали передъ истуканами, а головы жертвенныхъ животныхъ тутъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макуш., 70, 101.—<sup>2</sup>) Стр. 7—9. Приводимъ это свидътельство единственно для полноты, такъ какъ еще не ръшено, кого именно слъдуетъ разумъть подъ руссами Ибиъ-Фоцлана: норманновъ пли славянъ.

же настромляли на волья, вбитые въ землю. Если масо было сътдаемо ночью собаками, купцы говорнан: «владыка благоводить ко мит-онь вкусиль мой дарь!» О жертвахь у славинъ упоминаютъ также Масуди. Несторъ и старинный переводчикъ слова Григорія Назіанзини. Послёдній допустиль въ свой переводъ сладующую любопытную вставку: «овъ трабу сътвори на стоуденьци... несжщимъ богомъ жьреть и Бога створьшаго небо и землы раздражаеть; овъ ръка богины нарицаеть, и звёрь живжщь въ неи яко бога наридая, трёбж творить; овъ Дыю жьреть, а другын Дивии» 1). У Нестора читаемъ: «и постави кумиры (Перуна, Хорса, Дажьбога, Стрибога, Сима, Регла и Мокоши). Жряху имъ, наричюще ѝ богы; привожаху сыны своя и дъщери, и жряху бѣсомъ, оскверняху землю теребами своими, и осквернися кровьми земля руска н холиъ отъ» \*). Въ словъ нъкоего христолюбца сказано: «върують въ Перуна... (исчисляются имена боговъ) и въ виды, и и исломъ тридевать сестрёниць глаголють невёгласи и миять боганями, и так(о) покладывахуть имъ теребы (въ другомъ спискъ прибавлено: и корован имъ молятъ), и куры имъ ръжютъ и огневъ модятся». Подобные упреки повторяются и въ другихъ поученіяхъ: «и приступница къ идоловъ, и начаша жрети молніи и грому, и солицю и лунт, а друзів Пере(у)ну, Хоурсу, виламъ в Мокоши, упиремъ н берегынямъ, ихже нарицають тридевять состриниць, а иніи въ Сварожитца в рують и въ Артемиду, имже невеглашв чедовъчи молятся, и куры имъ режють... и интым въ водатъ цотопляеми суть. А друзіи къ кладязъмъ приходяще молаться и въ воду нечыть... жертву приносяще, а друзіи огнѣви и каменію, и ръкамъ, и источникомъ, и берегынямъ, и въ дроване токмо же преже въ поганьствъ, но мнози и нынъ то тво-

1) Иав. Ав. Н., IV, 310.— 2) П. С. Р. Л., I, 34.

рать» '). Здёсь-же встрёчаемъ извёстія о жертвенныхъ принешеніяхъ Роду и рожаницамъ, о чемъ см. въ главё ХХУ. У челяковъ, по свидётельству Длугоша, во время народныхъ празднествъ закалались въ жертву быки и овцы. Любопытныя свёдёнія сохранили намъ пёсни Краледворской рукописи: Воймиръ, одержавши побёду, въ томъ-же мёстё и въ тотъ-же часъ хотёлъ «obiet wzdáti bohom»; но, по совёту Честмира, етложилъ это священное дёло, рёшился гнать за непріятелемъ в воскликнулъ:

> Neziarte sie bozi svėmu sluze, Ež ne påli obiet w dniešniem slunci! 2)

За нами обътъ! прибавилъ Честмиръ, понесемся туда въ дубраву, гдъ возвышается любимая богами скала (skála bohom zmilená); на ея вершинъ сотвори обътъ богамъ-спасамъ за побъду свершившуюся, за побъду грядущую; пусть войско идетъ туда, гдъ obiet tvoi povieie w slùpech dýmu <sup>3</sup>). И Воймиръ явидся на указанное мъсто:

> Na wršie skály zanieti obiet Bohóm svym spasám; Jim obietowa kravicu buinu, Srstčervená po niej sie lskieše… Plápolaše obieti bližiše sie voi. Prokny, ida kol obieti, bohóm slavu hlášáše, I zacházeje zezwuče nemeškaše \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дът. рус. лит., т. ІV, 89, 92, 97, 107--8; въ рукописномъ требанкъ 1601 г. (въ собраніи Царскаго) въ чинъ исповъди упоме. нается о чествованіи Перуна, Хорса и Мокоши яствами и питьенъ -- Моск. Въдом. 1853, 91.- <sup>2</sup>) Переводъ: Не гильвайтесь боги на слугу своего, что не возжигаетъ онъ объта въ этотъ часъ!- <sup>3</sup>)... гдъ твой обътъ (твоя жертва) повъетъ въ столпахъ дыма.- <sup>4</sup>) На вершниъ скалы возжегъ обътъ боганъ своинъ-спасамъ, принесъ наъ въ жертву кравицу бодрую-червонная (рыжая) шерсть на ней

Телица сожжена не вся: плечи ся в жирныя допатки достались воннамъ. О балтійскихъ славянахъ Гельмодьлъ замъчаеть: «жрець посредствомь жребія онредѣлядь празднества богамъ, и тогда сходились мужи и жены съ дътьми и приносили въ жертву быковъ и оведъ», послѣ чего начинадось общественное паршество. На этихъ пирахъ пили во имя боговъ круговую чашу. При описаніи осенняго празднества Святовиту, Саксонъ-грамматикъ говоритъ, что жители острова Руавы, собравшись передъ храмомъ, приносили въ жертву этому богу животныхъ и учреждали пиршество 1). Какъ съ одной стороны божество огня участвовало въ семейной трапезъ человъка (прежде, нежели приступали къ этой трапезъ, домовладыка обязанъ былъ удблить отъ изготовленныхъ яствъ и напитковъ даръ возженному на очагъ огны), такъ съ другой стороны самый человъкъ принималъ участіе въ тъхъ «законныхъ объдахь», которые предназначались богамъ. Вкушая отъ жертвенныхъ аствъ и напитковъ, онъ сопричитался безсмертнымъ, и подобно имъ становился недоступнымъ здымъ чарамъ и нечистой силь. Мало по малу религіозныя празднества обратились въ шумныя оргіи и попойки. Поучительныя слова, направленныя противъ языческихъ преданій и обрядовъ, ръзко осуждаютъ ТЪХЪ, КОТОРЫЕ «КУМИРЬСКУЮ ЖЕРТВУ ЯДЯТЬ... ВЪРУЮТЬ ВЪ Стрибога, Дажьбога и Переплута (?), иже вертячеся ему піють въ розтать» (пьють взъ роговъ 2). Обычай инть во славу боговъ въ христіянскую эпоху быль приминенъ къ но-

зосналась... Пылала жертва и приближались воины; каждый, проходя мимо жертвы, возглашаль богань славу и звучаль оружіень-Ж. М. Н. П. 1840, XII, 125-7.— <sup>1</sup>) Срезнев., 69, 73—74. У германцевь жрець раздъляль жертву на части и раздаваль наролу; каждый уносиль свой кусокь домой. Во времи большихь празанествь пировали сообща—всь вмъсть (I). Муth., 50).— <sup>2</sup>) Дат. руслит., т. IV, 99, 108—9.

эму въроучению; Өеодосій Печерскій, возставая противъ пьянства, совѣтуетъ не пѣть тропарей за застольными чашами: эмию только въ началѣ обѣда одну чашу выпить во славу Хунста, да другую при концѣ— во славу Богородицы<sup>1</sup>). Точно такъ у германцевъ древнее обыкновеніе пить во имя Тора, Одина и Фреи — такъ называемые minni (слово, по миѣнію онлологовъ, родственное съ славянскимъ мню и потому рависяначущее нашему: память или поминки) впослѣдствіи сиѣнились кубками въ честь архангела Михаила, Спасителя и Пречистой Дѣвы<sup>2</sup>). Осушая эти чаши, предки наши обращались къ богамъ, какъ подателямъ всякихъ благъ, и молили даровать имъ самимъ, друзьямъ ихъ и родичамъ здоровье и счъстіе; такъ возникли заздравные тосты. Обрядовый характеръ сербскихъ «здравицъ» прямо указываетъ на ихъ древлерелитіозное происхожденіе.

Главнъйшія жертвоприношенія опредълянсь кругообращепіень годоваго времени и тъсно-связанными съ нимъ перемънами въ земледъльческихъ и пастушескихъ заботахъ: начало озмни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ скота въ поле требовали измни и поствовъ, первый выгонъ кота въ поле требовали изматвенныхъ возношеній о плодородіи нивъ, изобиліи молока и счастливонъ приплодъ стадъ, время жатвы, уборки хлѣба и излотьбы — благодарственныхъ жертвъ за ниспосланные богаии дары. Такъ Святовиту приносились жертвы при окончаніи жатвы. Остатки этихъ жертвенныхъ обрядовъ доселѣ уцѣлѣли у славянъ. На Руси при запашкѣ полей поселяне варятъ брагу, носятъ въ церковь освящать часть баранины, черизго иѣтуха и хлѣбы, и потомъ пируютъ сообща цѣлою леревнею<sup>3</sup>). Кости, оставшіяся отъ освященныхъ пасхальныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обгоръ рус. дух. литер., соч. Филарета, архіеп. харьковск., І. 17.—<sup>2</sup>) D. Myth., 53. Чашею, наподненною медомъ во славу боговъ, литовцы ударяли о печь — Рус Сл. 1860, V, 20.—<sup>3</sup>) Терещ., V, 34—35.

аствъ (барашка или поросенка) частію зарываются на поляхъ. чтобы предохранить нивы отъ граду, а частію сберегаются дона. и когда приближается грозовая туча - бросаютъ ихъ въ огонь, чтобы молнія не ударила въ избу и надворныя строенія '). Въ Болгаріи на вешвій Юрьевъ день въ каждомъ семействъ колятъ барашка. Для этого выбирають изъ своего стада или нарочно покупають самаго красиваго ягненка, прениущественно бълаго, съ черными глазами: связывають ему ноги, на голову надъвають вёнокъ изъ нвътовъ, на глаза накладываютъ повязку, ротъ мажутъ мед о и ъ. а къ рогамъ придъпляютъ зажженныя восковыя свъчи. Домохозяниъ читаетъ тропарь св. Георгію и другія молитвы, кадить ладономъ, затёмъ поднимаеть ножъ кверху и съ воззваніемъ: «св. Гёрги! на ти тгне» ръжетъ ягненка; кровь его собирается въ чашку и употребляется, какъ пълебное средство отъ разныхъ болъзней, мясо жарятъ и съъдаютъ за семейной трапезою, а кости зарываютъ въ землю. Въ селъ Славния, въ пиротскомъ округъ, жертвенное закланіе на Юрьевъ день совершается такъ: изъ каждаго дома выносятъ въ поле баратковъ, украшенныхъ вънками, съ завязанными глазами и опутанными ногами, и тамъ кладутъ ихъ въ кружокъ. Старики принимаются колоть ихъ, кровь орошаетъ траву и землю; эта окровавленная трява собирается дъвушками, а старухи между тъмъ разводятъ огонь и сожигаютъ веревки и платки. которыми были связаны барашки. Каждый домохозяниъ беретъ своего барашка, идетъ домой и жаритъ на вертелъ. а потомъ приноситъ его, вибств съ хлебонъ (называемынъ боговица), чеснокомъ, лукомъ и кислымъ молокомъ, на гору св. Георгія. Туда является священникъ, и освятивъ яства. получаетъ отъ каждаго двора по четверти барашка, обыкно-

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 1018; Въст. Европы 1828, V-VI, 75-83.

нене лавую его лопатку съ головою и шкурою. Подобный-же обрядъ совершается и въ другихъ славянскихъ земляхъ: въ Сербін, Боснін и Герцеговині 1). Домохозяева-сербы пригонають на Юрьевъ день къ церкви ягнять, прилёпивъ къ ихъ рогань восковыя свъчи; послъ объдни свъчи эти зажигаются. священникъ благословляетъ стадо, произноситъ молитву и въ даръ за это собираетъ шкурки зарѣзанныхъ ягнятъ и часть ихъ маса<sup>2</sup>). Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Россіи и въ Карцатахъ, по случаю весенняго выгона скотины на пастбище, поселяне приготовляють пирогъ въ видъ овна, который зарізывается рукою главнаго пастуха, какъ символическая жертва богу-покровителю стадъ, и потомъ сохраняется, какъ цілебное лікарство для овець 3). Въ Литві настоятели костеловь заказывають къ Юрьеву дню восковыя фигуры лошалей, коровъ и овецъ и продаютъ ихъ при входѣ въ церковь. Всякой, кто покупаетъ такое изображение обноситъ его нъ. сколько разъ вокругъ костела и полагаетъна алтарь \*). Тоже жертвенное значение, втроятно, соединялось иткогда и съ приготовляемыми изъ тъста коровками и овечками, какія до сихъ поръ раздаются коледовщикамъ. Св. Юрій заступаетъ въ народвыхъ преданіяхъ мъсто языческаго громовника; кромъ того, древнайшее чествование Перуна, какъ плододавца и роститела инвъ, перенесено было на апостола Петра и Илью-пророка, вочену въ дни, посвященные ихъ памяти (29 іюня и 20 ію. ля), также уцтлтли обряды, указывающие на старинныя жертвы. На Петровъ день, говорятъ крестьяне, барашка въ лебъ. У верховьевъ ръки Ваги существуетъ такой обычай: въ первое воскресенье послъ Петрова дня убявають передъ объднею быка, купленнаго на общій счеть цёлою волостью, ва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каравел., 211—2; Терещ., VI, 28; Сахаров., II, 26.— 2) Срп. рјечник, 151.— 3) Срезнев., 71; Терещ., VI, 19—20.— 4) Черты литов. нар., 91.

рять иясо въ большихъ котлахъ, и по окончания объдни сътдаютъ сообща міромъ; въ этой трапезв принимаетъ участіе и священныкъ. Преданіе увѣряетъ, что въ старое время въ этоть день выбёгаль изъ лёсу олень и что вменно это животное было убиваемо на праздничный пиръ; но однажды престьяне, не дождавшись оленя, замённые его быконъ, и съ той поры одень уже не показывался. Преданіе это въ вологодской губ. пріурочивается къ Ильнич дню: прежде, говорять, на Ильинъ день появлялись двъ лани; одна была закалаема, а другая исчезала; теперь же онъ болъе не показываются за веявкія неправды народа <sup>1</sup>). Во многихъ деревняхъ 20-го іюля устрояются общинные обтам, въ складчину, и для этого убивають быка ная теленка; въ пермской губ. на паръ собирается вся волость. Такъ чествуютъ поседяне начало жатвы. У перияковъ существуетъ еще обычай убивать и жарить ба. рана въ день Прокопія-жатвевника — 8-го іюля \*). Масо животныхъ, закалаемыхъ къ праздникамъ, называются и олё. нымъ кусомъ <sup>2</sup>). Слово молить въ древнъйшихъ рукописяхъ Ветхаго Завтта означаетъ: приносить жертву, давать обътъ 4), а въ вятской губ. донынъ употребляется въ смыслё: колоть, рёзать скотнну («онъ звалъ меня замолить теленка» <sup>5</sup>). Старинная пословица выражается: «моленой баранъ (т. е. обреченный на жертвенное закланіе) отлучился, инъ рулящій прилучился». Какъ у болгаръ хлъбу, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. въ св. посл., IV, 62-63; Вологод. Г. В. 1844, 19. Въ новгородской губ. разсказываютъ, что въ старое время 8-го семтября прибъгали на погостъ комоневскаго прихода двъ лани; одну изъ вихъ ръзали и варили, а другая уходила. Но посль того, какъ попъ Ванька закололъ объихъ, лани уже не появлялись—Новгор. Сборн. 1865, I, 286; сравни въ Beiträge zur D. Myth., II, 423.-<sup>2</sup>) Терещ., VI, 51; Сахаров., II, 44-45; Рус. въ св. посл., IV, 65.-<sup>3</sup>) Ibid., II, 9.- 4) Архивъ ист.-юрид. свъд., II. ст. Бусл., 6.-<sup>5</sup>) Доп. обл. сл., 115; Вятск. Г. В. 1847, 45.

рый пекуть на Юрьевъ день, дается название боговица. такъ на Руси приготовляеные къ означенному дню пироги и LITÓЫ НАЗЫВАЮТСЯ МОЛЕННИКАМИ; ТЕМЪ-ЖЕ ИМЕНЕМЪ ОбОЗНАчають и пирогъ имянинный --- первоначально жертва родовынь пенатамъ, благословеніемъ которыхъ умножается семья I соблюдается счастіе домочадцевъ. Точно также свадебные гостинцы называются и о лины, и по всему въроятію стоять И СВЯЗИ СЪ ТЪМИ ЖЕРТВЕННЫМИ ПРИНОШЕНІЯМИ, КОТОРЫМИ НЪкогда сопровождалось введеніе невѣсты въ семью жениха, нодъ охрану его прародительскаго очага <sup>1</sup>). Пиво и брага, вриготовляемыя къ сельскимъ празднествамъ, на мірскую сказдчину, слывуть въ народъ молеными; напитки эти слинются въ бочки при зажженныхъ восковыхъ свъчахъ, передъ. иконами, и непремѣнно съ молитвою <sup>2</sup>). Кромѣ сейчасъ-приэсленной пословицы, есть в другія, въ которыхъ еще живо ыскоминание о старинныхъ жертвоприношенияхъ: «богу жаль Буря дать, а чортъ возыметъ и барана»; «чорту баранъ лавно ободранъ» 3).

Годичныя изибненія, замбчаемыя въ жизни природы, опреякіяются соднечными поворотами: зимнимъ и лётнимъ; оба неверота чтились особенно-торжественными празднествами и жертвоприношеніами. На Коляду, въ честь Перуна, пламенинкомъ котораго возжигается свётозарное солице, приносиинсь двё главныя жертвы: козелъ и свинья. По указанію германскихъ преданій, козелъ былъ посвященъ Тору, а боровъ — Фрейру. О жертвенномъ закланіи козла сохранилось юсноминаніе въ колядской пёснъ, тъмъ болѣе любопытной, что ена передаетъ и самую обстановку обряда:

17

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 115; Москв. 1852, XVIII, библіогр., 67. — <sup>2</sup>) Рус. въ св. посл., II, 11. — <sup>3</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 79; Собраніе 4291 пословицъ, 192.

За рэкою за быстрою Ласа стоять дремучіе, Во тэхь лэсахь огни горять, Огни горять великіе, Вокругь огней скамьи стоять, Скамьи стоять дубовыя, На тэхь скамьяхь добры молодцы, Добры молодцы, красны дэвицы, Поють пэсня-калёдушкя. Въ средниз ихь старикъ сидить, Онь точить свой булатной ножь, Котель книить книучій, Возяв котла козель стоить; Хотять козла зарэвати. <sup>1</sup>)

Жертвоприношение сопровождалось паниень обрядовыхъ пасень; козла різаль старець, нясо его варили въ котяї, подобно тому, какъ это совершалесь и у германскихъ племечъ, и у склеовъ \*). У литовцевъ жрецъ, заколая козла острынъ ножемъ, призывалъ на молящихся божіе благословеніе; вровь собиралась въ кувшинъ или чашу и потонъ окроплялись ею люди, скотъ и самыя жилища; мясо събдали при пъніи пъсень и игрт на трубахъ, а что оставалось несътденнымъ, то зарывали въ землю на распутін, чтобы ни одинъ звёрь но иогъ дотронуться до священной яствы <sup>2</sup>). Свиней до сихъ поръ убиваютъ къ Рождественскому празднику съ особенныин обрядани (см. 1, 779 — 780); убитаго кабана окропляють чистою водою и окуривають, а кровью его брызгають на разведенный огонь; мясо сътдается на праздникахъ, а кости зарываются въ укромномъ мъстъ. Бтаные люди замъняютъ свинью годовалымъ поросенкомъ. Тоже жертвенное приношение повторядось в при началь весны, въ честь возрождающихся силь природы. Въ Черногорьи къ Свътлому Христову Воскре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Caxapos., I, 16.— <sup>2</sup>) D. Myth., 49.— <sup>3</sup>) Pyc. Cz. 1860, Υ, 21, 36.

саню въ каждомъ дворѣ откарманваютъ борова, въ пятнину на страстной недѣаѣ убиваютъ его, а въ субботу пекутъ цълкомъ; если туша не помѣщается въ домашней печи, то ее карятъ въ лѣсу. На Руси (преямущественно между малороссани) на первый день Святой недѣли, вмѣстѣ съ куличемъ и пасхою, освящаютъ и поросенка, съ хрѣномъ въ зубахъ, и барашка, сдѣданнаго изъ коровьяго масла<sup>1</sup>). На Кушалу, когда соянце склоняется къ зимѣ, у литовцевъ (въ честь Лады), ижерянъ и эстовъ существовалъ обычай сожигать на кострѣ бѣдаго пѣтуха; а чехи нозднею осенью (16 октября, въ день св. Гадда) рѣжутъ пѣтуха въ ознаиснованіе того, что дѣто уже миновадо<sup>2</sup>). Черные и бѣлые пѣтухи в куры служнам у литовцевъ самою обыкновенлов жертвою богамъ<sup>3</sup>).

По внутренностямъ жертвенныхъ животныхъ гадали о булущихъ урожаяхъ и погодъ; такъ по селезенкъ кабана, убитаго на Коляду, дълаются заключения о томъ, какова будетъ зина — холодная или съ оттепелями; по зернамъ, найденнымъ въ зобу гуся, заръзаннаго 24-го ноября, предсказываютъ; какой вменно хлъбъ уродится въ будущее лъто \*). Га-

<sup>1</sup>) Тереш., VI, 105-7.— <sup>3</sup>) Рус. Бес. 1857. IV, 101.— <sup>3</sup>) Рус. Сл. 1860, V, 20; Ж. М. Н. П. 1844, IV, ст. Боричевск., 9; Черты итов. нар., 133. Остатокъ древняго жертвоприношенія куръ уцълятов. нар., 133. Остатокъ древняго жертвоприношенія куръ уцълять въ вятской губ. подъ именемъ "троецыплятницы" и совершется по юбъту, съ цвлію отвратить какое-либо несчастіе, напр. болъзьь. Для втого отыскиваютъ нвсколько куръ-троецыплятницъ, г. е. такихъ, которыя вывели цыплять по три раза; перья ихъ и изутревности тщательно собяраются въ корчагу, а ощинанныхъ куръ варятъ и ставитъ на столъ. Является священникъ, и отслунивъ нолебенъ, благословляетъ приготовленную яству (читаетъ надъ нею свято) и окропляетъ ее св. водою. Оставшіяся отъ этихъ куръ кости складываютъ въ туже корчагу, въ которую прежле положены были перья и внутренности, и все это виъстъ съ корчагою бросаютъ въ ръку или прячутъ въ лъсу-Эти. Сб., V, 68-72. <sup>9</sup>) Маятъ, XIV.

17\*

давіе по крови в пеплу, о которомъ упоминаетъ Дитиаръ, вѣроятно совершалось по крови и сгоръвнимъ остаткамъ жертвенныхъ животныхъ. Прокецій также свидътельствуетъ, что славяне дълали предсказанія по жертвамъ, т. е. по ихъ признакамъ судили объ урожаяхъ, объ исходъ задуманнаго предпріятія, и т. п.

Наравнѣ съ другими народами: греками, римлянами, кельтами, скиезии, германцами и литовцами, славяне приносили и человъческія жертвы <sup>1</sup>). «Привожаху сыны своя и дьщеры, говоритъ Несторъ, и жряху бъсомъ»: отсюда нъкоторые нэся вдователи заключають, что у славянь было въ обычат отдавать въ жертву богамъ своихъ собственныхъ дътей; другіе же видять въ приведенныхъ словахъ не болье, какъ указаніе, что при жертвенныхъ обрядахъ присутствовали и домочадцы-сыновья и дочери. Это свидательство Нестора въ Переяславскомъ лътописцъ передано въ выраженияхъ, нелопускающихъ сомнѣнія; исчисливъ кумиры, лѣтописецъ прибавляеть: «в жряху имъ, и приношеху сыны своя и дщер и и даяху на жрътву бесомъ»<sup>2</sup>). Другое свидѣтельство находимъ въ извастномъ разсказъ Несторовой латописи о первыхъ христіанскихъ мученикахъ: «иде Володимеръ (983 года) на ятвяти, и побъди ятвяги и взя землю ихъ. И иде Кіеву, и творяше потребу кумиромъ съ людии своими. И ръша старци и о́одаре: мечемъ жребій на отрока и дѣвицю (вар. на отрокы и на дъвици); на него-же падеть, того заръжемъ богомъ. Бяше варягъ единъ... пришелъ изъ грекъ, держаше въру хрестеяньску, и о́ъ у него сынъ красенъ ли-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Существованіе такихъ жертвъ у народовъ влассическихъ относится въ глубочайшей древности; когда цивилизація смягчила нравы, онѣ были отмѣнены—Пропилеи, II, 127-8, 137-8; IV, 35.— <sup>2</sup>) Лътоп. Переясл., 17. У сербовъ уцѣлѣла влятва: "тако своју ђецу печену не ко!"—Срп. н. посл., 309.

цемъ и душею, на сего паде жребій по зависти дьяволи... Рѣиа примедше посланія къ нему: яко паде жребій на сынъ твой, изволиша бо и бози собт, да створимъ потребу богомъ». — «Не суть то бози, но древо! отвъчалъ варягъ, не данъ сыва своего бѣсомъ». Посланные повѣдали о томъ людямъ; •ови же вземше оружье, поидоша на-нь(на варяга) и резъяна дворъ... и посткоша стан подъ нима, и тако побиша й» 1). Митрополитъ Илларіонъ (XI стол.), противополагая водворенное св. Владнийромъ христіанство старому язычеству. уже не закалаемъ бъсомъ другъ друга, но Христосъ за вы закалаемъ бываетъ» <sup>2</sup>). У поляковъ, по словамъ Длугона, въжертву боганъ приносились люди, взятые въ плань на войн в. О прибалтійскихъ славянахъ говоритъ Дитмаръ: «страшный гнъвъ боговъ смягчается кровью людей в животныхъ-, и Гельмольдъ, по свидътельству котораго въ жертву приносили христіанъ, и кровь ихъ, какъ враговъ народной славянской религіи, была особенно пріятна и усладительна для боговъ; выборъ лицъ, предаваемыхъ закланію, опредвлялся жребіемъ. Святовиту такая жертва была приносния ежегодно, и обрядъ совершался жрецомъ. Гельмольдъ. Адамъ Бременскій и другіе нёмецкіе лётописцы при. водять нёсколько случаевь принесенія человёческихъ жертвъ CJARGERNN<sup>1</sup>).

Всиатривансь въ приведенныя свидътельства, ны выводниъ слъдующія заключенія: во первыхъ, въ жертву боганъ приносиявсь плѣнники. Тоже встрѣчаемъ и у другихъ народовъ. У сквеовъ, говоритъ Геродотъ, во время важныхъ народныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л., І, 35.—<sup>3</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, VII, 32; сличи у Карилла Туровскаго (Памят. XII в., 19): "отселъ бо не пріемлеть требы адъ закаллемыхъ отци иладенець".—<sup>3</sup>) Срезнев., 77; Макуш., 101—2

праздноствъ были взбираемы на жертвенное закланіе не только животныя, но и люди, обыкновенно пленника; нёкоторая часть прови убитаго принативалась къ ястванъ, изготовляенымъ для религіознаго пиршества, почему греческіе историки почитали ихъ людовдани 1). По свидътельству Тацита, въ Британін алтари орошались кровію воиновъ, захваченныхъ въ плёнъ, и по внутренностямъ ихъ труповъ язычники вопрошали боговъ о грядущихъ событіяхъ. Во время борьбы съ крестоносцами, литовцы мучная и умерщваяая христіанскихъ плённиковъ передъ своими идолами. Въ глазахъ язычника враги извъстнаго пленени были витств съ тънъ и врагами его прародительскихъ пенатовъ, разорителями ихъ священныхъ пристанищъ---родовыхъ очаговъ, и охраняемыхъ ими полей и рощей; вторгаясь въ чужія владънія, внося въ нихъ убійства, грабежи п пожары, они святотатственно нарушали неприкосновенность границъ, и потому жертвенное закланіе плённиковъ было пріятно истительному чувству національныхъ боговъ. Прибавимъ къ этому, что боги бурь и грозъ представлялись могучими воинами, которые неустанно сражаются съ толпами демоновъ и поражаютъ ихъ молніеносными стрѣлами, что тѣмъже богамъ предки наши приписывали непосредственное учаетіе въ свонхъ собственныхъ битвахъ съ враждебными народамя; отбитое у враговъ оружіе и часть военной добычи были приноснымы въ даръ богамъ-побъдителямъ; точно также на до-АЮ ИХЪ ДОСТАВАЛАСЬ И ЧАСТЬ ПЛВННЫХЪ: СГОРАЯ НА ЖОРТВОНвыхъ кострахъ, оне легкими тънями возносились въ заеблачныя страны и вступали въ служебную свиту небесныхъ владыкъ (сравни преданія о сожженія мертвыхъ <sup>в</sup>). Принесеніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дёт. рус. лит., кн. II, 142.— <sup>2</sup>) У скноовъ "наъ ста планикновъ избирался одинъ; на него смотрали не только канъ на будущаго служителя богь войны, ноторону онъ обрежался въ жертву, но и канъ на посланника, ниъющаго передать ему нольбы и желанія

въ жертву христіанъ по преямуществу относится ко времени окесточенной борьбы между славянами-язычниками и изъ **христіанскими** просв'ятителями, стремившимися, вийсти съ старинными върованиями славянъ, сокрушить и яхъ политическую самостоятельность. Во вторыхъ, человъческія жертвы быля жертвы умилостивительныя. При различныхъ обноственныхъ бъдствіяхъ боги казались раздраженными людскиин грухами, карающими какое-либо нечестіе, и только кровь преступника, его дътей и родичей могла отклонить ихъ праведный гитвъ. Такимъ образомъ умилостивительная жертва получила мантерь казни, следующей за преступлениемь. Насилия крестоюсцевь нербяко заставляли пруссовъ принимать крещение, но вотонъ они снова возвращались къ религіи предковъ; для умимстивления боговъ, раздраженныхъ ихъ изитною, жрецы требовали, чтобы матери убивали своихъ новорожденныхъ дътей, тто в было совершаемо съ соблюдениемъ священныхъ обря-1085 1). По свидътельству Юлія Цезаря, галлы въ случав важней опасности и повальных болтзней приносили въ жертву люлей, уличенныхъ въ разбот, воровствт и другихъ преступлевіяхъ, и только за неимѣніемъ вхъ убивали невинныхъ \*). Одважды, во вреня страшнаго голода, шведы предали въ жертву Одвичу, какъ производителю жатвъ, короля своего Олафа (Olaf Tretelgia): будучи верховнымъ представителемъ народа, вороль долженъ былъ собственною жизнію искупить грёхи своихъ подданныхъ и примирить ихъ съ божествоиъ\*). Греки врибвгали къ человеческимъ жертванъ при солвечныхъ атитиіяхъ, неурожаяхъ, запденическихъ болезняхъ и другихъ

Цієвго пленени. Во вреня празднества, предшествующаго жертвопрявошенію, обреченный пользовался всями правами благороднаго и даже царя" (ibidem).— <sup>1</sup>) Рус. Сл. 1860, V, 21.— <sup>2</sup>) Гадим въ зноху Цезари, соч. Георгієвск., 94—95, 108—9.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 166. народныхъ бъдствіяхъ. Такъ какъ неурожан, голодъ и моровая язва, по митнію язычниковъ, большею частію были дъломъ злыхъ демоновъ и ихъ слугъ — чародъевъ и въдьмъ; то для отвращенія подобныхъ бъдъ человъческія жертвы приносились подземнымъ, демоническимъ божествамъ. Такъ у германцевъ было въ обычат во время моровей язвы закапывать въ землю живыхъ дътей <sup>1</sup>). На Руси и въ Литвъ, чтобы отвратить чуму, повальныя болъзни и скотскій падежъ, зарывали въ землю или топили въ ръкъ женщину, заподозрънную въ злыхъ чарахъ (см. гл. ХХУІ).

II. Славяне прибалтійскіе опередили въ религіозномъ развитін своихъ соплеменниковъ; у нихъ были и храмы и жрецы. Изъ описаній старинныхъ хроникъ видно, что храмы эти строплись большею частію дереванные --- на возвышенныхъ иъстностяхъ или въ священныхъ рощахъ и вблизи водъ, были окружаемы оградою, въ которую вели ворота. Внутревность храма раздблялась иногда на двъ части: переднюю и святилище, и послёднее отдёлялось завёсами изъ ковровь и тваней, прикрѣпленныхъ къ столбанъ (колонанъ) и спущенныхъ до земли. За этими завъсами стоялъ главный идолъ, а вокругъ него другіе кумпры, облеченные въ плены в латы; тутъ-же поивщались священныя знамена, оружіе и разныя храмовыя принадлежности. Переднее отдёленіе примыкало къ святилишу съ трехъ нан со всёхъ четырехъ сторонъ, стёны его украшались рузными изображениями; впрочемъ не вездъ были ствы, вивсто ихъ ставиля колоны в вбшале ткани. По мевнію г. Срезневскаго, высота храма не могла быть ниже десяти или двёнадцати аршинъ. При хранахъ, вёроятно, были и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1139—1140. Геродотъ (вн. VII, гл. 114) резсказываеть, что супруга Ксеркса, закопала въ землю четырнедцать дътей изъ лучшихъ перевдскихъ родовъ, въ жертву божеству, которое живетъ подъ землею.

дугія зданія для содержавія священныхъ коной, для жилья прецовъ и для храненія воевныхъ добычъ и приношеній, удъ**меныхъ** боганъ. Въ Штетинъ возлъ храна были устроены три контины, въ которыхъ стояли столы и вокругъ нихъ сканейки: затесь происходили совъщанія и совершались праздничныя пиршества. При закладкъ храма избранное мъсто очищал огнемъ и водою, при пъніи и пляскахъ. Идолы были деремяные, раскрашенные, съ золотыми и серебреными украшенаян, и литые изъ мбди и благородныхъ металловъ; ибкоторые изъ нихъ дблались огромныхъ разибровъ (такъ идолъ Рујевита имћаљ около пяти аршинъ въ вышину) и имћан двт. тря головы и болбе. Жрецы не составляли касты, но отличалесь отъ встать другихъ классовъ народа; они носили длинные волоса, бълую одежду и палицу, участвовали въ народныхъ собраніяхъ, предсъдали на судахъ виъстъ съ княземъ, ръчали вопросы о война и мира и обладали большими богатстваи; на островъ Руянъ жрецу подчинался самый князь, а у ыгровъ жрецъ имѣлъ одинаковую власть съ княземъ. На обязавности жрецовъ лежало заботиться о чистотъ и охранении святыни, распоряжаться дарами, приносимыми храмамъ, корнить священныхъ коней, наставлять въ въръ, возносить моиты, совершать жертвоприношенія, объяснять предзнаменоняна, словомъ быть посредянкамя между человъкомъ и богаи; они пользовались исключительнымъ правомъ входить въ «сватилище» и садиться въ храмъ 1).

У славянъ восточныхъ извъстія памятниковъ о кумирахъ и иъстахъ поклоненія имъ далеко не отличаются такою полнотою и опредъленностью. Древнъйшій лътописецъ говоритъ водъ 945 годомъ: «заутра призва Игорь слы (пословъ) и при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 2, III, 44—54 ("Архитектура храмовъ знач. славащъ"); Срезнев., 39—54, 58—59; Макуш., 83—84, 95—98, 105—6.

де на холиъ, кдъ стояще Перунъ, покладоща оружье свое в щвты и золото, и ходи Игорь роте и люди его». Следовательно уже при Игоръ стоядъ въ Кіевъ идодъ Перуна: позднве (980 г.) в. кн. Владиніръ «постави кумиры на ходи у внъ двора терешнаго: Перуна древяна, а главу его сребрену, а усъ златъ, в Хърса, Дажьбота, в Стрябога, в Симарьгла (Сима и Ръгла) и Мокошь». Добрыня, дядя Владиміра св., поставиль кумирь Перуна въ Новгододе надъ рекою Волховомъ 1). Изъ числа названныхъ лътописцемъ боговъ имена Сима, Ръгла и Мокоши доседъ остаются необъясненными. Въ словъ «Симарьгла» павъстные намъ списки Несторовой латописи сливають въ едино два разныя ниени, какъ это видно изъ другихъ памятниковъ. Въ словъ нъкоего хгистолюбца (по рукописи Пансевскаго сборника XIV в.) сказано: «върують в Перуна, і в Хорса, і в Мокошь, і в Сина, і в Ерьгла (вар. по списку XV въка: въ Рыгла)... (молятся) і Мокоши (вар. Мокошьи), і Симу, і Рыглу, і Перуну» \*). По митнію Прейса <sup>з</sup>), оба эти названія — запиствованныя: «въ числів ассирійскихъ народовъ, переселенныхъ въ Палестину въ концъ VII стол. предъ Р. Х., упоминаются два народа, которые принесли съ собою отечественныхъ боговъ и поклонялась ниъ въ новыхъ жилищахъ своихъ. Вотъ саный текстъ (IV RH. Церств., 17, 30): και οί ανδρες Χούθ εποίησαν την Έργελ, και οί άνδρες Αίμαθ ἐποίησαν την Άσιμαθ. Βτ европейскомъ подливникъ стоитъ Nergal или Nergel ви. 'Ерүел и Asima ви. 'Асцидд» \*). Моконь ») - слово жен-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л., І. 23, 34—<sup>2</sup>) Лът. рус. янт., т. IY, отд. 3, 89— 94; Оп. Румянц. Муз., 228—9.—<sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1841, II, 37—39, 41—43.—<sup>4</sup>) "По отдъления сусениса μαθ (говоритъ Прейсъ), изы получили бы слово акі (чистота), которое дъйствительно находится въ языкъ древнихъ Персовъ<sup>4</sup>; отсюда авторъ дълестъ предноложение, что Сниа было прозваниенъ бога огня.—<sup>5</sup>) Имя это уномнивется в въ старинныхъ поученіяхъ, направленныхъ противъ

сиго рода, какъ свидътельствуютъ гранматическія форны: инительн. падежъ Мокошь, а дательный Мокоши <sup>1</sup>). Ини этей богини несовствиъ изгладилось изъ народной памяти; г. Даль приводитъ поговорку: «Богъ — не Макешь, чёмъ-нибудь да потёшитъ», а въ «Запискахъ о южной Руси» напечатана малорусская дума (считаемая впроченъ за литературвую поддълку), въ которой князь жалуется на бога-властителя бурныхъ вётровъ:

> Десь нашъ богъ Посвистачъ спавъ: Чи въ Макоши гулявъ?<sup>2</sup>)

Кумиры были деревянные, что, кромв свидътельства Нестора е Перунѣ, подтверждается слѣдующими указаніями. Варагъіристіанинъ, съмъъ котораго обречевъ былъ на жертву идоламъ, говорилъ посланнымъ къ нему: «не суть то бози, но древо! днесь есть, а утро изъгнѣеть; не ѣдять бо, ни пьють, и молвять, но суть дѣлани руками въ деревѣ». Тѣже слона высказали в. кн. Владиміру католическіе проповѣдники: «вѣра бо наша свѣтъ есть... а бози ваши древо суть». Принявии крещеніе, Владиміръ приказалъ низвергнуть кумиры совы осѣчи, а другія огневи предати»; Перуна же привяать къ конскому хвосту и стащить въ Днѣпръ: «се же не

ынческаго суевърія.— Дът. рус. лит., т. IV, 97.—108.— <sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1841, II, 39.—41. Прейсъ считаетъ Мокошь за богиню, соотвътствующую Астартъ, и самое названіе си объясниетъ словонъ коначный, заимствованнымъ у Данінда-палонника. Но вийсто прилагательнаго мокачный, какое явилось вслъдствіе ошибочнаго чтенія памятника первыми издателями, слъдуетъ читать: окачный (литющій окатъ, полукруглый, сводообразный).— см. въ изданіи Норова, стр. 23.—25. Также бездоказательно Хоняковъ видълъ въ Мокоши богнию смерти.— Мат. срави, слов., II, 404.— <sup>2</sup>) Послов. Даня, З; Кулишъ, I, 177. Шасариятъ (Р. И. Сб., I, 80) упоминаетъ теограсическое названіе Мокишинъ, а г. Смегиревъ (Дубочи. мртники рус. нар., 83).— Мокошинскій понастырь въ черинговской губ.

яко древу чюющю, но на поруганье бъсу, вже предщате симъ образомъ человѣкы» 1). Новгородскій вдолъ Перуна быль разрублень: «и приде Новугороду архіепискупь Якинь, и требища разори, и Перуна постче и повелт въврещи въ Водховъ; и повязавше ужи, влечахуть ѝ по калу, біюще жездіень и пихающе» \*). Ісакиновская лѣтопись упоминаеть о каменныхъ идолахъ въ Новгородъ: «Добрыня же... идолы совруши — древянній сожгоша, а каменній изломавъ въ ръку ввергоша, и бысть нечестивыиъ печаль велика» \*). Въ житів св. Авраанія сказано, что онъ сокрушнаъ въ Ростовъ каменнаго идола Велеса, которому поклонялся Чудской конецъ 4). Сверхъ того, памятвики говорятъ еще о капищахъ и требищахъ. Митроподитъ Иларіона въ словъ своемъ «о законѣ и благодати» замѣчаетъ: «уже не капищь съграждаемъ, но христовы церкви зиждемъ» 5); въ житів чудотворца Исаін упомянуто о канищахъ, разрушенныхъ имъ въ ростовской области "); въ житія св. Владиміра, написанномъ Іаковомъ-мнихомъ, читаемъ: «блаженный же князь Володимеръ, внукъ Оджинъ... всю землю русскую крести и отъ конца до конца храмы идолскія и требища всюду раскопа и пости че и идолы сокруши, и всю русскую землю и грады

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л., 1, 35-36, 50.— <sup>2</sup>) Івіd., V, 121.— <sup>3</sup>) Истор Рос. Татищева, І. 39.— <sup>4</sup>) Пам. стар. рус. литер., І, 221.—2; Истор. церкви Макарія, еписк. винницкаго, І, 203.—5. Есть и другія поздивёщія синдътельства о разрушеній идоловь въ ростовской области епископомъ Исаїею: "гдэ-же идолы обрётаетъ, вся огню предаваше" (ibid., II, 274), въ Муромъ — кн. Константиномъ (Пам. стар. рус. литер., І, 229). Въ житія в. кн. Ольги (Истор. рус. церкви Макарія, І, 229) сказано: "и по семъ святая нача требища и кумиры сокрушати по многимъ мѣстомъ, н въ тѣхъ мѣсто нача кресты христовы поставляти"; но извѣстіе это сомнительно, ибо Несторъ навѣрно не умолчалъ бы о такомъ событіи, еслибъ оно дѣйствительно было. - <sup>5</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, VII, 32.— <sup>6</sup>) Карам. И. Г. Р., І, примъч. 225.

честными церквами украси» 1). Вышеприведенное мъсто Новогоредской латописи свидательствуеть о разорения требищъ архіепископомъ Якимомъ. Оба слова: и капище, и требише въ древле-славянскихъ переводахъ библік употребляются въ спыслв языческовъ <sup>3</sup>): капище для означенія идола (увеличительная форма отъ капь, какъ идолище отъ идолъ; каць — истуканъ, статуя и вообще образъ. imago: «въ нож кань сътвореннаго» 3), вногда и жертвенныка 4); требище (тръбиште, тръбьникъ) для означения жертвенника (Воибс, altare), храма (сюбилеточ, delubrum) и жертвеннаго возліянія (опохой, libatio); тръба (тереба, по-треба) у Нестора и въ другихъ старинныхъ памятникахъ — языческая жертва (доска, sacrificium, res idolo immolata, libatio; еванг. 1270 г. Матв. IX, 13: «милости хощю, а не требѣ»), а въ современномъ языкѣ---религіозный обрядъ («отправлять церковныя требы», «священникъ пошелъ съ требою»); тр в-

бовати — жертвовать, теребить — вырёзывать, ощипывать, очнщать, потребить — уничтожить, пожрать <sup>5</sup>). Слідовательно при идолахъ были воздвигаемы жертвенники, на которыхъ возжигалось пламя и совершались языческія требы. Эти священныя итста иогли быть обводимы огорожев, надъ ними могли устрояться навѣсы, и такимъ образонъ они становились храмами, которые хотя не поражали и искусствомъ, ни роскошью, но вполит соотвѣтствовали врестотѣ самаго быта. Вотъ самое простое объясненіе свидѣтельства Іакова-мниха о разореніи св. Владиміромъ «идольскихъ храмовъ». Свидѣтельство это, принадлежащее столь ран-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., примъч. 476; Хр. Чтен. 1849, II, 317—385.—<sup>2</sup>) О вліян. христ. на сл. яз., 113.—<sup>2</sup>) Изъ Супрасльск. рукописи XI в. сн. Мат. сравн. слов., IV, церковнослав. словарь Востокова, 336--7.—<sup>4</sup>) Radices linguae sloven., 34; Срезнев., 38.—<sup>5</sup>) Мат. сравн. слов., VI, 468—9 (церковносл. слов. Востокова).

нему времени, что отвергать его ришнтельно невозножно, подкрицяется еще другимъ: въ сагъ объ Олаот Тригвесонт разсказывается, что онъ неридко сопровождалъ в. кн. Владинира къ храму, но никогда не входилъ въ него, а оставался за две рями все время, пока тотъ приносилъ богамъ жертвы <sup>1</sup>).

III. Къ божьену суду, сверхъ испытанія огненъ и водою. принадлежалъ и судебный поединокъ (judicium pugnae. kampfurtheil). Богъ лътвихъ грозъ представлялся могучинъ вовтелемъ, въ его рукахъ — и побъда и поражение; онъ принимаетъ непосредственное участіе во встахъ народныхъ войнахъ, и правой сторонъ даруетъ мужество, кръпость и побъдное торжество, а неправую наказуеть постыднынь быствонь плъномъ в поражениемъ. Всякая битва, по пенятию древнихъ, была споромъ, отданнымъ на ръшение божества. «То уже Богови судити» --- обыкновенная формула, какую произносиля наши квязья передъ началомъ военныхъ дъйствій \*). Поэтому и въ частныхъ раздорахъ, если обиженный возставалъ съ оружиемъ на обидчика, божество должно было поногать правому и карать нарушителя священныхъ законовъ. Это воззрѣніе вызвало клятвы оружіенъ (І, 272) в судебные поедники, когда, за недостаткомъ другихъ доказательствъ, тяжущіеся ръшали дъло единоборствоиъ. Судебные поединки были санымъ обыкновеннымъ способомъ ръшенія споровъ въ средневъковой Европъ; премъры ихъ встръчаются даже въ XVII въкъ. Въ назначенный день противники выступали на бой, передъ началовъ котораго духовенство благословляло ихъ рат-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. И. Сб., IV, кн. I, 46-47. Названія "Турова божница" (Карам. И. Г. Р., II, примъч. 289) в "Бълобожница" (Р. И. Сб., I, ст. Ходаков., 80), въроятно, указывають на мъста языческихъ святиянщъ; слово божница, какъ видно изъ вопросовъ Кирика и лътописей, употреблязось въ старину въ значения церкви (О вліян. христ. на сл. яз., 114; Карам. И. Г. Р., II, примъч. 156, 239). — <sup>2</sup>) Мат. сравн. слов, I, 568.

выедосвати, а сами ови давали влятву, что дайствительно прижить себя правыми в не разсчитывають на помощь чародъйсты 1). О судебныхъ поедвикахъ у славянъ находинъ слъдующія унивія. По слованъ арабскаго песателя Мукадези, «когда царь узнать споръ между двумя тяжущимися, и они ръшеніемъ его остачися недоводьем, тогда онъ говорять виз: разбирайтесь мечин своими! чей острве, того и побъда» \*). По явтописнымъ сидательствань, саныя войны ръшались пеогда единоборствонь двухъ избранныхъ отъ развыхъ сторонъ витизей; состазние это происходило въ виду оббихъ непріятельскихъ ратей; исходъ его принимался за вепреложный приговоръ божественной води, которой равно подчинящесь и тр. на чью долю иставалась побёда, и тё, которые должны были признать себя потяденными. Таковъ былъ бой богатыря-кожемяки съ печевтоиъ при св. Владнијръ и бой Мстислава съ косожскицъ инань Ределею »). Въ договоръ смоленскаго князя Мстислаысъ Рягою и Готскинъ берегонъ (1229 г.) сказано: «роусиву ве звати латина на полѣ биться оу роуской земли, з дативаноу не звати роусина на полъ биться оу Ризъ и на Готсковь березь. Аже датинеския гость биеться мьжю събою оу русков земля любо мечемь, а любо дъревъмь --- князю то не чесе, ньжю събою соудити; тако эже роускии гость биеться су Ризъ или на Гочкомь березе — латине то не надъбъ, а те проньжю събою урядятеся» \*). Смыслъ статьи тотъ: рус-... скій не можеть вызывать нізица на поединокъ въ русскую жилю, а нѣмецъ русскаго въ Ригу в на Готскій берегъ; кто

<sup>•</sup>) D. Kechtsalt., 927-930.- <sup>•</sup>) Изсяѣдовані4, замѣчан. и лекц. Погодина, III, 383-4; у Льва-Діакона (стр 93): "Тавроскном еще выяѣ обыкновенно ръшаютъ свои распри убійствоиъ и кровію".-<sup>•</sup>) Древность этого обычая подтверждается преданіями, записаннына Геродотомъ (битва между избранными ратниками спартанскими в аргивскими) и Титоиъ Ливіенъ (едяноборство Гораціевъ съ Куріаціямя).- <sup>•</sup>) Собр. госуд. грамотъ и догов, ЦІ, № 1.

желаеть разсудеться оружіснь, пусть тоть и отправляется въ отечество своего супротивника. Князь не долженъ изшаться въ поединки иноземцевъ на русской землъ (т. с. не взимаетъ съ нихъ судебныхъ пошлинъ), а нъщы — въ поединки русскихъ людей въ Ригъ и на Готскоиъ берегъ: «то имъ не надобе». Послёдующіе законы опредёляють случая, въ которыхъ дозволялось поле (судебный поединокъ), оружіе, которымъ обязаны были сражаться бойцы, и самый ходъ борьбы. Народъ смотрѣлъ на поедники, какъ на божью правду: «дай, господние! намъ съ ними (соперниками) божью правду, говорили судьт истцы или отвттчики, да атземъ съ ними на поле быться». Псковская Судная грамота (1467 г.) постановляетъ, что могле выходить на поле не только мущены, но и женщины. По общему правилу бой долженъ быть равный, и потому дозволялось сражаться бойцу съ бойценъ, а небояцу съ небояцемъ; на этомъ основания малолът. ный, престарълый, больной, увъчный и женщина (а по Судебнику — и священникъ) противъ взрослаго в здороваго мущины могли нанимать и ставить, витесто себя, наймитовъ. Но если искъ вела женщина противъ женщины, то найматы запрещались. Допускался также поеденокъ между отвётчикомъ и свидътеленъ, когда послъдній показывалъ противъ перваго; но показание иногихъ свидътелей составляло полное доказа-•дельство и дёлало поедвеокъ ненужнымъ. Бой происходилъ подъ наблюденіемъ приставовъ; въроятно, присутствовалъ и самъ посадникъ или намъстникъ, какъ прямо упоминается о томъ въ новогородской Судной грамотъ. Во Псковъ полевщики выходили на битву въ доспѣхахъ; въ Новгородѣ оружіемъ ихъ были ослопы (дубинки, рогативы) и палки, а доспѣхами шишаки и желтаные латы. Побъжденный признавался неправымъ 1). Тъже положения развиты и въ Судебникъ Ивана

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изсявдов. Псков. Судн. грамоты Ө. Устрялова, 115-6.

Грезнаго: у «поля», кроит окольничаго, дьяка и иныхъ чиновь отъ правительства, присутствовали еще стряпчіе и поручники со стороны тяжущихся; тъ, которые ставили за себа наймитовъ, должны были присягать и цъловать крестъ саи; «поде» допускалось и между свидътелями, которые размубчили между собою; бойцы одбвались въ панцыри, латы, ниваки, имбли въ рукахъ шеты и драдись дубинками. Стоглавъ запрещаетъ присуждать «поле» для иноческаго в свяценинческаго чина во встхъ дтлахъ, кромт душегубства и разбоя съ полячнымъ. Наконецъ дополнятельными статьями в Судебнику стъснено въ нъкоторыхъ случаяхъ ръшеніе дълъ «полемъ. 1). Барберини (XVI в.) такъ описываетъ судебный педвнокъ: дъйствіе происходило на площади; доспъхи бойцевь были такъ тяжелы, что упавшій не въ силахъ былъ поднаться; наступательное оружіе было: для лівой руки желізо, лизющее два острыхъ конца на подобіе книжаловъ — одинъ низь, другой ввераъ, въ середнит же отверстие, въ которое вовывалась рука, затёмъ вилообразное копье и за поясонъ то-1091 <sup>2</sup>). Обычай ръшать спорныя дъла «полемъ» продолжалъ существовать въ продолжение всего XVI столттия \*) и псчезъ в XVII-из; въ Уложения уже не упоминается о «полз», а нисто его требуется присяга. Впроченъ положительнаго закога, которымъ бы отмънялся судебный поединокъ, мы не знаень. Намъ извъстенъ только одинъ протестъ противъ судебных поединковъ; это протестъ митрополита Фотія въ посла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въст. Евр. 1813, XIII, 28-34: "О разныхъ родахъ присягъ у спавеноруссовъ"; Р. И. Сб., І, кн. Ч: "Разсужденіе К. Калайдовича воединнахъ въ Россіи вообще в въ особенности о судебныхъ; Труды и лът. О. И. и Д., І, 29 - 43: Каченовскаго.—О судебныхъ вединнахъ; О. З. 1857, УІ: "Значеніе божьихъ судовъ по русси. прау".— <sup>3</sup>) Рус. въ св. пося., III, 236.— <sup>3</sup>) Ак. Арх. Экс., I, 240, 255, 325, 348; Анты, относ. до юрид. быта древ. Россіи, І, стр. 195; Архивъ ист.-юрид. свъд., II, Михалонъ-литвинъ, 57.

нія его въ Новгородъ 1410 года: «еще же и сему наказаю: аще который человѣкъ позовется на поле да пріндетъ къ которому попу причаститись, ино ему святого причастья нать, на цълованія крестнаго; а который попъ дастъ ему святое причастие, тотъ поповства лишенъ. А кто утепетъ (убьетъ), аташи на поле, (и) погубнъъ душу — по великаго Василіа слову душегь бецъ именуется, въ церковь не входитъ, ни доры не пріемлеть, ни богородицина хлѣба, причащеніа-жъ свя: таго не пріниетъ осмнадцать лѣтъ; а убитого не хороните, а который поиъ того похоронитъ, тотъ поповства лишенъ» '). Главнымь образомъ духовенство возставало противъ колдовства и чаръ, къ которымъ прибъгали бойцы. Максимъ Грекъ жаловался, что судья, вопреки очевидности свидътельскихъ показаній, изобличающихъ виновнаго, присуждаютъ «поле», а обидчики на то и разсчитываютъ: у нихъ всегда есть «чародъй и ворожея, ижъ возможетъ дъйствомъ сатанинскимъ пособити своему полевщику» <sup>2</sup>). На Стоглавноиъ соборѣ предъявленъ такой укоръ современности: «да въ нашемъ же православіи тяжутся, и нѣцый непрямо и поклепавъ крестъ цѣлуютъ или образы святыхъ, и на поли быются и кровь проливають; и въ тё поры волхвы и чародъйники отъ бъсовскихъ наученій пособіе имъ творять, кудесы бьють, и въ Аристотелевы Врата и въ Рафли смотрятъ, и по звъздашъ и по планетамъ глядаютъ и смотрятъ дней и часовъ, и тъми діавольскими дъйствы міръ прельщаютъ и отъ Бога отлучаютъ; и на тъ чарованія надѣяся, поклецца и ябедникъ не мирится, и кресть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ак. Арх. Экс., I, 369; сличи это посланію съ поученіевъ Петра митрополита, напечатаннымъ въ Пам. стар. рус. литер., IV, 187, съ которымъ оно сходно почти слово въ слово; кто убьетъ на полѣ, тому 20 лѣтъ не входить въ церковь и не давать св. причастія, а кто будетъ убитъ—"ино его псомъ поврещи, а не проводити его".— <sup>3</sup>) Описаніе славян. рукописей моск синодал. библ., отдълъ II, 528—9

еблують и на поли быются, и поклепавъ побиваютъ». Соборъ угрожаеть волхвань и чародбямь царскою опалою, а тёмь, гто прибъгаетъ къ ихъ помощи, отлучениемъ отъ церкви. Въ старинныхъ лёчебникахъ встрёчаются указанія на тѣ водшебныя средства, обладая которыми можно смёло выходить на мелновъ: «если хочешь быть страшенъ, убей змѣю черную, а убей ее саблею или ножемъ, да вынь изъ нея языкъ, да верти въ тафту зеленую и въ черную да положи въ сапогъ в левой. а обуй на тоиъ-же месте. Идя прочь, назадъ не огладывайся. Пришедши домой, положи (зибиный языкъ?) подъ юрота въ землю; а кто тебя спросить: гдѣ былъ? и ты съ ничь ничего не говори. А когда надобно, и ты въ тотъ-же сапогъ положи три зубчика чесноковые, да подъ правую пазулу привяжи себъ утиральникъ и беря съ собою, когда пойдень на судъ или на поле биться». -- «Съ ветлы ы березы надобно взять зеленый кустецъ... по нашему ВИХОРОВО ГНЪЗДО <sup>1</sup>), И ВЗЯТЬ ТОТЪ КУСТЕЦЪ, КАКЪ ПОтанеть вътръ-вихорь въ знит или лътомъ, да середнее деревцо держать у себя — на судъ ходить, или къ великимъ людямъ, или на подъ биться, и какъ бороться — держать тайно въ сапогъ въ одномъ на праый ногь. А кто держить то деревцо у себя, тоть человѣкъ не бонтся никого» \*). Змтиный языкъ --- символъ разящей полния; о чудесной силь чеснока и связи его въ народныхъ новтрыяхъ съ зитею см. въ главъ ХХ-й; вихорево гитадо тожлествено грозовой вёткё или разрывъ-травія, сокрушающей сюных прикосновеніемъ всякое вражеское оружіе. Между простонародьемъ донынѣ обращается иножество заговоровъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тонкія вътви березы или ветлы, которыя свилъ клубонъ крутащійся вихрь — Толков. Слов., І, 184.— <sup>2</sup>) О нар. повз. въ др.-рус. литерат., ръчь Буслаева, 36.

которые читаются передъ явкою въ судъ — для того, чтобы сердце судей было милостиво, а уста противниковъ безмолвны.

У чеховъ судебные поедники играли значительную роль. какъ это видно изъ «Ряда зеискаго права». По установленіянъ этого панятника, судъ объ убійствъ родича кончался поединконъ; противники передъ битвою присягали, вооружение ихъ состояло изъ меча и щита; состязание происходило въ назначенновъ мъстъ, огражденномъ перилами. Утомленный бремъ **ИОГЪ ПРОСИТЬ ОТДЫХА ДО ТРЕХЪ РАЗЪ, И ТОГДА КЛАЛИ МЕЖДУ СО**перниками бревно, черезъ которое ни тотъ, ни другой не въ правѣ были переступать. Побѣдитель отрубалъ своему врагу голову. Люди низкаго званія должны были биться палками. За малолётного сироту выходнять на поединокъ одинъ изъ его родичей; заступая місто сироты, онь оть него получаль и щитъ и мечь. Если вдова позвала кого на судъ за убійство мужа вли родственника, и доходило до поедника, то отвётчикъ дояжень быль стать по поясь въ яму в оттуда сражаться съ нею. Тою-же дыготою пользовалась в девица, если сама желала; въ противномъ случат ей предоставлялось спротское право <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1841, т. ХХХ, ст. Иванишева: "Древнее право чеховъ".

## XVII.

## древо жизии и лъсные духи.

Дождевыя тучи, потемняющія небесный сводъ широкоисклнутою и иноговътвистою стиню, въглубочайшей, незапаитной древности были уподоблены дереву-великану, обнинапаену собою весь ніръ. — дереву, вътви котораго обращены велзъ --- къ землъ, а корни простираются до самаго высокаго неба <sup>1</sup>). О такомъ всемірномъ деревѣ сохраняются саныя живыя преданія во встур языческихъ религіяхъ арійсихъ народовъ, и послѣ превосходныхъ изслѣдованій Куна всометено, что это баснословное дерево есть миошческое представление тучи, живая вода (амрита) при его корняхъ и нель, капающій съ его листьевъ, метафорическія названія ложда в росы, а море, гдъ оно ростетъ, --- воды небеснаго океана. Арін различали три одно надъ другимъ восходящихъ неба: а) царство воздуха и облаковъ, b) ясно-голубой сводъ (dyaus) и с) царство въчнаго свъта, откуда содице и другія свътна заимствовали свой чудный блескъ, откуда произошла в самая молнія, давшая бытіе земному огню. Съ этого третьего неба простираетъ свои широкія вътви въчно-неувядаемое •вго во е дерево (açvattha), нодъ которымъ пребываютъ души

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отголосовъ этого представления встръчаенъ въ руссконъ заговоръ, въ которомъ сказано, что на островъ Буявъ стоитъ былая береза-внизъ вътвяни, вверхъ корняни, а на той березъ силятъ Богородица (О. З., т. LVI, 206; Рус. Въст. 1859, XI, 120).

блаженныхъ и витстт съ богами вкушаютъ безсмертный напитокъ. Вътви его идутъ внизъ, а корни вверхъ; на немъ покоятся вст міры, язъ него постронли боги в небо и землю; съ листьевъ дерева канаетъ амрита, а подъ нимъ ростутъ цълебныя травы. Позднъйшія индъйскія преданія называють это дерево Пра: оно ростетъ въ царствъ Брамы, по ту сторону потока, дарующаго втяную юность, и приноситъ вст плоды, какія только существують во вселенной; на его вершинт сидять двъ птицы, изъ которыхъ одна клюетъ сладкую фигу: другія же обитающія здёсь птицы выжимають и пьють сокъ амриты. О владыкъ небеснаго пламени (молніеносномъ Агни) было сказание, что онъ, укрываясь отъ боговъ, нашелъ себъ убъжище въ фыговомъ деревъ. Зендская мисодогія знаетъ небесное древо жизни, отъ котораго произошли на землъцълебныя и всъдругія растенія и злаки. Его называли Jat-bé sбезскорбное и Harvigptokhma, т. е. надъленное встани съменами; называютъ также орлинымъ деревомъ, потому что на немъ возстдаетъ подобная орлу птица Спланги: какъ только она подымается съ дерева-на немъ выростаетъ тысяча но выхъ вътвей, какъ скоро садится — то обламываетъ тысячу старыхъ и сотря саетъ съ нихъ съмена. Другая птица (Tschamros) силить всегда внизу дерева, собираеть падающее стин и относитъ туда, гдт Tistar беретъ воду. Принявъ витстъ съ водою стамена, Tistar разбрасываетъ ихъвъ дождевыхъливняхъ по всей вселенной. Древнъйшее уподобленіе дождевыль капель заствающимь землю зернамь (1,571) породило мноъ, по указанію котораго, визств съ дожденъполателеми земныхъ урожаевъ, слетаютъ съ дерева-тучи и всъ растительныя съмена. Возлъ безскорбнаго дерева находится бълое растение Gačkěréna, взъ сока котораго приготовляется небесная haoma (шсома, напитокъ, надъляющій здравіемъ и безсмертіемъ) и которое потому будетъ имѣть важне значение въ великомъ актъ всеобщаго воскресения. Оба чулесныя растенія служать для обозначенія одной и той-же цен, только въ двухъ отдъліныхъ поэтическихъ образахъ. Оба они ростутъ въ моръ Vôuru-Kascha 1), на берегу котораго обвтаетъ ящерица, созданная злымъ божествоиъ мрака----Арнианомъ (Agramainyus), и силится уничтожить гаому; но аля охраны послёдней приставлено 99,999 свётлыхъ духовъ (Fervers). Эта ящерица соотвътствуетъ демоническому зитю аревата шей эполи, который задерживаеть дождевые потоки <sup>3</sup>). Въ Германія до сихъ поръ облако, похожее по витянному ылу на дерево, называютъ Wetterbaum, Adamsbaum и Abrahamsbaum; съ той стороны, куда обращена его верзущка, ожидаютъ вѣтра; если оно цвѣтетъ (blüht—свер слеть молніями), то будеть дождь <sup>2</sup>). Эдда разсказываеть о стагомъ, шіровомъ, серединномъ деревъ Иггдразиллъ. Это дерево — ясень (askr); вътви его тянутся черезъ всю вселенную, распростирансь и на небо, и на землю; три кория его идутъ: одинъ въ небесное царство асовъ, другой въ преисподнюю ада (Hölle — міръ смерти и разрушительнаго пламени), а третій въ страну великановъ тучъ и тумановъ (hrimthursen). Подъ каждымъ изъ трехъ корней вытекаетъ по священному источнику: небесный источникъ называется Urdharbrunnr, возлѣ котораго боги совѣщались о созданіи міра, и сида же собираются они судить о дёлахъ вседенной. Всякое утро вѣщія дѣвы (норпы) черпаютъ изъ этого источника воду и окропляють ею вътви міровой ясени, отчего и происходить роса, падающая на землю. Другой источникъ, въ странъ вели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Или растевіе, изъ котораго добывается безсмертный напитовъ, прозибаетъ въ живой, цълительной водъ источника Ардвиsypa.—<sup>2</sup>) Кунъ, 124-8; Die Götterwelt, 58-59,67; ЈК. М. Н. П. 1838, XI, 324-6: "Религія и богослуж. древн. персовъ" — <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 92; Der Ursprung der Myth., 130.

кановъ — Mimir'sbrunnen, воды котораго надъдяютъ дарами мудрости и предвёдёнія (1,374 и 403); имя адскаго источника — Hvergelmir. По объяснению Куна, Yggdrasil\_das ross des Ygg (Одиновъ конь; Иггъ-одно изъ именъ Одина), что согласно съ общимъ индоевропейскимъ представленіемъ летучихъ тучъ ковями и съ преданіемъ Старой Эдды, что кони валькирій сотрясають съ своихъ гривъ росу въ глубокія долины. По вътвямъ и у корней Иггдразилли разибщаются различныя животныя: орель, бълка Ratatöskr, четыре оленя и зити. Главный зити Nidhhöggr (злобно кусающій) лежить у адскаго источника и грызеть корень ясени; нежду ниъ и силящимъ на верху ордомъ старается возбудить раздоръ бъгающая взадъ и впередъ бълка'1). Имя орла неизвъстно; но это — мудрая, многознающая птица, промежъ глазъ которой сидить ястребъ Vedhrfölnir. Въ образъ бъдки инев олицетворяль грызущіе зубы молнін, въ образв легконогихъ оленей, потдающихъ втаки ясени, — четыре главные вѣтра, бурное дуновеніе которыхъ разсѣеваетъ тучи; птицы, возсъдающія на вътвяхъ всемірнаго дерева, суть птицы свя-

<sup>1</sup>) Воспоминаніе о стародавней враждя зыйя съ модніеносною птицею встрячаемь во многихъ народныхъ сказвахъ (Гальтрихъ, стр. 88; Ганъ, 61, 70; сличи Н. Р. Ск., І, 5 и 6): въ подземномъ церству (тву области облаковъ) орелъ съ орлицею свили себъ гиздо на высокомъ въковомъ деревъ; многоглавый драконъ всползаетъ по дереву и хочетъ пожрать молодыхъ орлятъ. Является сказочный герой, убиваетъ дракона, и въ благодарность за это птицы выносятъ его на бъдый свътъ. Сербская пъсня говоритъ о яблонъ, на вершинъ которой свътъ. Гиздо соколъ, а внизу у кория лежитъ зиъя и грозитъ соколу:

> Аво пуштия жива огња, Гијездо ћу ти опалити, Тиће ћу ти пофитити.

Переводъ: Вотъ пущу живой огонь, хочу гизидо твое оцалить, твоихъ птенцовъ захватить — Срп. н. пјесие, I, 488.

ценныя, разносителя молній и безсмертнаго напитка (дождясовы): зибя — олицетворение злаго демона (Cushba), который маерживаеть благодатную влагу дождей, производить засуху веурожан 1). Изъ сказаній объ Одиновомъ рав (валгалль) ужаемъ, что посреди его стовтъ могучее дерево (Ljeradhr), листья котораго обрываетъ коза Heidhrün, а вътвями питается олень Eikpyrnir. Коза — животное, посвященное Тору; из ся сосцовъ сжедневно натекаетъ полный сосудъ и слу. супасный на пиратъ блаженными героями, подобно тому, какъ изъ рога козы Амалтен течетъ нектаръ. Изъ роговъ оленя льется непасякаемая вода, нязвергаясь въ подземный міръ, п летъ начало потоку Hvergelmir \*). Поводомъ сочетать представление о деровъ-тучъ, въ которомъ заключенъ медъ амря-ТИ, СЪ ФИГОВЫМЪ ДЕДЕВОНЪ И ЯСЕНЬЮ ПОСЛУЖИЛО ТО, ЧТО ИЗЪФИГЪ АЗИСТВИТСЛЬНО ПРИГОТОВЛЯЛСЯ ВЪ ДРОВНОСТИ СЛАДКОЙ НОПИТОКЪ, А особенный родъ ясени (fraxinus ornus) точить изъ-подъ своей коры сахарный сокъ, называемый манною. Рон пчелъ любятъ собирать этотъ сокъ; по народному же повърью, пчелы питаются росою, в на поэтическомъ языкъ Эдды, роса, падающая съ Иггдразвлян, называется honigfall. Свой сладкой сокъ асень начинаеть точить съ приходомъ весны — въ то самое время, когда отпираются небесные источники и боги посылаютъ смертнымъ живую воду дождя и росы <sup>з</sup>). Въ блажайной связи съ скандинавской Иггдразилью стоитъ греческое міровое дерево μελία --- ясень (одного корня съ словомъ μέλι — медъ,) отъ которой произошель человъческій родъ (см. гл. XIX). Виргилій (Georg. 2,291) упоминаетъ объ ясе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бушъ, 129 — 134; D. Myth., 756.— <sup>2</sup>) D. Myth., 778.— <sup>3</sup>) Весьна въроятно, что на томъ-же основания приписаны цълебныя свойства и березъ, сладкой сокъ которой любятъ пить поселяне. Чехи до сяхъ норъ цьютъ этотъ сокъ, чтобы пользоваться здоровьемъ и не бытъ безплодными въ супружествъ (Громанвъ, 102).

ни, которая достигаетъ корнами тартара, и насколько глубоко наутъ, ся корни въ землю, на столько-же въ вышину простираются вътви среди пространнаго неба <sup>1</sup>). Въ «Энендъ» онъ говорить про ясеневу вётку съ золотыми листьими и плоламы: никто не могъ сойдти въ подземное царство, не прянеся въ даръ Прозерлина илодовъ съ этой вътки; какъ скоро сорванъ съ нея одинъ плодъ, другой тотчасъ-же выростаетъ наибсто утраченнаго. Литовцы называють ясень --- древомъ праведности; старинное предание гласитъ, что сами боги, сходя на зенаю, чтобы банже присмотръться къ людскимъ дъяніямъ, любили собираться въ тъни густой, развъсистой ясени и оттуда изрекали свои правдивые приговоры <sup>2</sup>). Изъ-подъ корней мідоваго дерева текли источники мудрости и всякаго знанія; сюда преходиле боги утолять свою жажду - и потому оне въдади все прошедшее, настоящее и будущее, все доброе и здое, и могли творить святый и непреложный судъ. Подъ вліяніемъ того-же воззрѣнія, здѣсь дано было пристанище и дъвамъ судьбы, опредълявшимъ людскіе жребін. Далъе ны приведенъ свидътельства, что мъста народныхъ судовъ издревле были назначаемы среди льсовъ, подъ стнію священныхъ деревьевъ, и что въ шелестъ ихъ листьевъ искали предвъщаній о грядущихъ судьбахъ. Какъ дождь — животворный совъ дерева-тучи уничтожаетъ губительное дъйствіе засухи, производниой демоническимъ зитемъ; такъ точно сокъ обыкновенной ясени можетъ, по народному повѣрью, исцтлять укушеніе ползучей зити. Въ Германія ужаленнымъ зитею давали инть этотъ сокъ, съ надеждою на полное выздоровление »). На Руси думаютъ, что змѣн (гадюки) не могутъ выносить запаха ясени, и потому если надъть платье, вымытое въ щолокъ взъ ясеневой золы или опрысканное отваромъ ся коры, листьевъ,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth, 659, 758; Кунъ, 136.—<sup>2</sup>) Черты дятов. нар., 75.— <sup>2</sup>) Кунъ, 229.

стружекъ и корня, и вытереть этикъ отваромъ все тело --то ни одна зића не только не ужалитъ, но при видъ такого человъка будетъ впадать въ оцепенение. Отъ зитенаго укуса примачивають больное мъсто ясеневымъ отваромъ или прикасаются въ рант обмокнутымъ въ него пальцемъ. Втяка асени полчиняетъ встхъ гадовъ и зитй власти знахадя на разстоянія нівскольких шаговъ 1). Чтобы укрыться отъ ударовъ молнін, преслѣдующей дьявола, лучшее средство, по невеню чеховъ, стать во время грозы подъ ясень \*). Предание о всемірномъ деревѣ и текущихъ изъ него ключахъ еще не утрачено народною памятью. Нѣмецкая сказка \*) сообщаетъ это предание съ слёдующими подробностями: нёкогда мальчикъвастухъ погнаяъ овецъ въ поле и увидълъ чудное дерево (wunderbaum), которое было такъ красиво и такъ громадно, что онъ долгое время стояль и смотряль на него совершенноизумленный. Захотёлось ему взобраться на то дерево, и это нетрудно было, потому что вётви его подымались вверхъ словно ступени на лъстницъ. Мальчикъ снядъ свои башмаки и DOATSS Ha дерево; ЦТАМЕ девять дней лтаз онъ, и достигъ до пирокаго поля: тамъ стояли многія палаты изъ чистой мёди, а позади палать быль большой льсь изъ итдныхъ деревьевъ. и на самомъ высокомъ деревъ сидълъ мъдный пътухъ, а подъ леревомъ журчалъ источникъ, токущій мъдью — и это былъ слиественно-слышный шумъ; исключая источника, все каза-**Зось мертво, ничто** не двигалось, не шевелилось, и никого не было видно. Насмотръвшись вдоволь, мальчикъ сломвлъ себт втаку съ одного дерева, и такъ какъ ноги его были утовлены, то вздумалъ освъжить ихъ въ водъ. Онъ опустилъ ноги въ источникъ, и когда вынулъ назадъ -- онъ казались векрытыни блестящею итдью. Мальчикъ поспъшиль воротить-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1851, Х, обовр. губ. въдом., 2; Полтав. Г. В. 1844, 20; Иллюстр. 1845, 184. –<sup>2</sup>) Громаниъ, 101. –<sup>3</sup>) Гальтрихъ. 15.

ся къ исполинскому дереву, которое все еще высоко подыналось къ самымъ облакамъ и ведшины котораго нельзя было разглядъть. «Тамъ на верху должно быть еще лучше!» подумаль онь и пользь выше; девять дней взбирадся пастухь. не зная отдыха, и вотъ передъ нимъ широкое поле: на томъ полѣ стоять падаты изъ чистаго серебра, а позади ихъ лъсъ изъ серебреныхъ деревьевъ; на самомъ высокомъ деревъ сидълъ серебреный пітухъ, а внизу у корня журчаль источникъ, текущій сереброив. Мальчикъ слонилъ себт втаку и взаумалъ УМЫТЬ СВОИ РУКИ ВЪ ИСТОЧНИКТ; ОКУНУЛЪ ИХЪ ВЪ ВОДУ — И онъ тотчасъ стали серебреныя. Снова воротился онъ къ исполинскому дереву, вершина котораго терялась высоко въ поднебесьи. «Тамъ вверху должно быть еще лучше!» думалъ пастухъ и полтать выше; черезъ девять дней онъ очутился на саной верхушкъ, и передъ нимъ открылось широкое поле: на томъ полѣ стояли палаты изъ чистаго золота, а позади ихъ ЛЕСЪ ИЗЪ ЗОЛОТЫХЪ ДЕРЕВЬЕВЪ; НА САМОМЪ ВЫСОКОМЪ ДЕРЕВЪ сидтль золотой пътухъ, а внизу у корня журчалъ источникъ, текущій золотомъ. Мальчикъ сломилъ себъ вътку, СНЯЛЪ ШЛЯПУ И НАГНУЛСЯ ЗАГЛЯНУТЬ ВЪ ИСТОЧНИКЪ; ВОЛОСЫ ОГО упали въ льющееся золото в сами сдёлались золотыми. Спуствешнсь съ исполнескаго дерева, пастухъ нанимается къ королю поварёнкомъ и выговариваетъ позволение никогда не снимать шляпы, сапоговъ и перчатокъ, подъ предлогомъ, что у него злая короста. Потомъ онъ совершаетъ трудный подвигъ — вабирается на стеклянную гору (Glasberg), на кото рой сидела прекрасная королевна; подъ его медными ногами стекло умягчалось, какъ воскъ, и онъ не скользилъ, не спотыкался; наградой за это была рука королевны. Другая нъмецкая сказка 1) упоминаетъ о трехъ дъсахъ: въ одномъ всъ

1) Ibid., 11.

деревья были иваныя, а посреди стояль ибаный замокъ, при илежавшій итаному дракону (kupfordrache). Пастухъ гонитъ в тотъ лесъ своихъ козъ, убиваетъ неченъ-саносеконъ дракова и уносить изъ запка мъдную узду. Вечеромъ онъ при галь стало домой, и его козы дале молока несравненно больне, чтыть когда-либо прежде. На другой день пастухъ гоныть свое стадо въ другой лесъ, въ которомъ всъ деревья были изъ чистаго, блестящаго серебра, убиваетъ серебренаго дракона (silberdrache) и беретъ серебреную узду. Вечероиъ козы даи модока втрое больше, чемъ наканунъ. На третій день настухъ отправляется со стадомъ въ золотой лъсъ, убиваетъ золетаго дракона (golddrache) и захватываетъ съ собой золотую узду; въ этотъ разъ козы принесли молока вдевятеро больше. чтть въ предыдущій вечерь. Затти онь ношель къ темной скаль ( \_\_\_\_тучь), изъ которой бьетъ живой ключъ, помочиль В ТОНЪ БЛЮЧЪ ГОЛОВУ, И ВОЛОСА СТО ЗАблистали, Какъ чистое золото. Тря взятыя узды имбли то чудное свойство, что если ни потрясти, въ тужъ минуту появлялись безчисленныя войска въ ибдныхъ, серебреныхъ и золотыхъ вооруженіяхъ ( == аухи грозы, си. I, 275-7); съ помощію этихъ войскъ доброй иолодецъ поражаетъ непріятелей и женится на прекрасной королевить. Норвежскія сказки 1) говорять о лесахъмедныхъ, серебреныхъ и золотыхъ, которыми владъютъ тролли (драконы, зити); говорять объ ныхъ и славянскія сказки, приписывая этимъ чудеснымъ деревьямъ даръ предвъщать будуцее \*). Блистая золотистыми молніями, предомляя въ себъ солнечные и лунные лучи и окрашиваясь блестящими краскаия, тучи-деревья породили сказанія о металлическихъ лѣсахъ и зрёнощихъ въ нихъ золотыхъ плодахъ (яблокахъ); древній человъкъ сіяніе солнца, зори, ночныхъ свътилъ и полній упо-

<sup>1)</sup> I. 131-5. - 2) Пов. и пред., 17-18; Slov. pohad., 338-366.

доблядъ блеску итан, серебра и золота, и тъже метафорическія выраженія прилагаль и бъ весеннями тучань, озаряемымъ то грозовымъ пламенемъ, то солнечнымъ или луннымъ свътомъ. Эпитеты мъдный, серебреный и золотой сопровождають вст миенческие образы, въ какихъ фантазия изображала весыния тучи: называетъ ли она ихъ небесными источниками. горами, дворцами нан царствами --- всегда спішнтъ добавить означенные признаки. На вершинахъ металлическихъ деревьевъ сидитъ мъдной, серебреной и зодотой пътухи птицы, олицетворяющія молнію; по сказаніямъ Эдды, въ валгалав поеть мненческій патухь Salgofnir 1). Майское дерево (maje), съ которымъ встрѣчаютъ весну въ Славоніи называють kokotjim (hahnenbaum <sup>2</sup>). Сказочные лѣса, по свидътельству преданій, находятся во власти драконовъ демоническихъ представителей тучъ; герой, побивающий этихъ чудовищъ мечемъ-самосткойъ (тиолніей), напоминаетъ собою нашихъ могучихъ богатырей, у которыхъ по локоть руки въ золотъ, по колъна ноги въ серебръ, и есть никто иной, какъ богъ-громовникъ. Согласно съ древнъйшимъ представленіемъ Перуна пастыремъ небесныхъ стадъ, онъ является въ сказкъ пастухомъ, и чъмъ болте козы его ( стада облаковъ) пасутся въ лъсахъ мъдномъ, серебреномъ и золотомъ, твиъ болве даютъ молока ( тдождя).

Дождевые ключи, бьющіе изъ великанскаго дерева-тучи, текуть мёдью, сереброиъ и золотомъ, и все, что ни коснется ихъ, претворяютъ въ свои блестящіе цвёта. Подобныя представленія, возникшія на почвё мотафорнческаго языка—изъ сейчасъ-указаннаго основанія, скрёплялись въ уб'яжденіяхъ идаденческихъ племенъ тою близостью, въ какую стародавнее воззрёніе поставило понятія свёта и воды. Какъ стихіи не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симрокъ, 145.— <sup>2</sup>) Идичь, 133.

обывновенно подвижныя, всюду быстро-проникающія, св'ять и вода производили одно общее впечатлёное стремительной те**кучести. Въ санскритъ** vâri-вода, у насъ варъ имъетъ значение в горячей воды и вообще жару; такъ Асанасий-твеританинъ говоритъ въ своемъ путешествия: «въ Гундустани же силнаго вару нать. 1). Отъ того-же корня произошля връти (варити), връ(е)ия – т. е. сначала жаркая часть года, а потонъ и весь годовой періодъ, подобно тому, какъ слово лато получнао болае-широкій смысль въ выраженія: «столько-то лать». Отъ санскр. tap образовались: наше тоанть, равно прилагаемое и къ водъ, и къ огню (топить нечь, топлево, топлёное молоко или масло, у-топить кого, ПО-ТОПЪ \_\_\_\_ВОДА СНЪГОВЪ, РАСТОПЛОННЫХЪ ЛУЧАМИ ВОсенняго солнца, наводнение), и лат. tepeo, tempus (время \*). Въ русскопъ языкт употребительны выражения: «планя разлилось», «луна (наи солеце) льетъ свой свътъ»; сравни вънецкие обороты: «der mond über den berg sein licht aus goss», «die sonne ergiesst ihre strahlen». Въ областныхъ наръчіяхъ, **для обозначе**нія утренняго разев'єта, говорять: «селнышко с повыдаеть. <sup>3</sup>), т. е. восходящее солнце брызжетъ своеми **Аучани; тотъ-же** глаголъ прилагается и ки ярко-вспыхнувше**пламени:** •берестечко такъ и зарыдало!» \*). Выше (I, 176-7) были указаны свидетельства, что небесныя свётила унодоблались сосудамъ, наполненнымъ свётящеюся жидкостью, и ланиадами, въ которыхъ горитъ насло. Для мъсяца существують сатдующія нетафоры: «шель я нимо, виділь диво: висить котель о девяносто ведеръ»; «надъ дворомъ-дворонъ стонтъ чаша съ молоконъ» <sup>6</sup>). Блёдный свётъ луны уподобляется молоку, на что невольно наводили фанта-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 177.— <sup>3</sup>) О вліян. христ. на сл. яз., 14, 16.— <sup>3</sup>) Обл. Сл., 213.— <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., III, 19.— <sup>5</sup>) Сахаров., I, 102; Послов. Даля, 1061.

зію эническія выраженія бълый свёть, бълый месяць. По болгарскому повёрью, вёдьны доять луну и изъ добытаго молока приготовляютъ целебное масло. Въ силу той-же метафоры получила название и матовая полоса и лечнаго пути (nos. droga mleczna, utw. milchstrasse, sat. via lactea). Народъ думаетъ, что «илечный путь» есть молоко, не всосанное однимъ дитятею и разлитое по небу 1): преданіе, принадлежащее отдаленной старвив, вбо оно встръчается еще у грековъ. По ихъ сказаніямъ. Гера оторвала отъ своей груди сосавшаго Гермеса или Геракла и отбросила ненавистнаго ей ребенка; капли молока брызнули изъ груди и образовали «идечный путь» 3). Отсюда видно, что поэтическая фантазія воспользовалась названіемъ, даннымъ млечному путя, в связала его съ другою метафорою, по которой дождь, посылаемыя тучами, назывался модокомъ, въ туманныхъ пятнахънебеснаго свода она признала слёды колока-дожда, разлитато богонъгромовникомъ; въ слёдующихъ главахъ мы укажемъ, что дождевыя тучи представлялись женскими грудями, а моднія прекраснымъ и сильнымъ малюткою, который сосетъ изъ низъ модоко (см. гл. XXIII). У грековъ былъ мнеъ о золотой солицевой чашть, въ которой Геліосъ переплываетъ воздунный океань, что совпадаеть съ изображениемъ солнечнаго бога плавающемъ въ ладът, какое встръчается на египетскихъ памятникахъ. Римскіе писатели называютъ содице (опtem coelestis nan aetherei luminis; nges эта по прениуществу соединалась съ утреннимъ разсвътомъ. Греки полагали солнцевы источники на восточномъ краю вселенной, и слёдовательно смотрёли на утреннюю зорю, какъ на роднакъдневнаго свъта, которынъ она брызжетъ съ востока. Но такъ какъ съ зорею соединялась мысль о свътлой бо-

1) Рус. въ св посл., IV, 44.- 2) D. Myth., 331.

гить весны, а съ возвратомъ весенняхъ дней отныкались облачныя криницы, то естественно, что представление о солнневыхъ источникахъ должно обы оприлагаться и къ живой реят дождевыхъ ливней <sup>1</sup>). Сверхъ того, понятія блеска, чистоты, прозрачности на самомъ дѣлѣ нераздѣльны съ водою, которая неръдко и сравнивается съ кристалломъ; озаренная лучами солнца и луны, она дъйствительно поражаетъ глазъ свонии зодотыми и серебреными переливами. Выражения: свѣтьый ручей, серебристая рѣка принадлежатъ къчислу саныхъ обыкновенныхъ; въ народномъ заговоръ читаемъ: •вонесь ты, матушка быстра ръка, своей быстриной-зодотой струей»<sup>2</sup>); въ Словъ о полку: «уже бо Сула не течетъ сребреными струямы»; въ Судѣ Любуши вода названа среброп вною. Эпитеты быстрый (у сербовъ бистар-свътлый) и синій одинаково придаются об'ємиь стихіямь: и вод'є (спній Донъ, синё море), и огню (синее пламя, въ Словъ о нолку: синім молый); чешск. pramen значить ручей и лучь ); mare Balticum стоить въ родствъ съ литов. baltas, balts и означаеть бълое море; въ предыдущей главъ (стр. 217-8) указано нами на связь слова бѣлый съ названіяни рікь, водяныхъ нимоъ и эльфовъ, -- точно также, какъ прилагательное русый (тсвътлый) роднится съ словами русло и русалка.

Народный эпосъ довольно часто говоритъ объ источникахъ, текущихъ серебромъ и золотомъ, или замѣняетъ ихъ кипучиии котлами, въ которые сто̀итъ только окунуться— чтобы волоса, руки и ноги получили серебреной или золотой блескъ. Одна изъ свадебныхъ пѣсень, записанныхъ иною въ Москвѣ, разсказываетъ про кипучій колодецъ, пѣна котораго есть чистое серебро и золото:

<sup>1</sup>) Sonne, Mond. U. Sterne, 23-24, 28-33.- <sup>3</sup>) Apx BB HCT.mpmg. cstg., II, nogob. 2, 51.- <sup>3</sup>) Horefu., 89-90. Ты кипи, кипи, колодецъ! Ты кипи, кипи, студёной! Ключевою водою Со серебреной пъной. Тутъ Аннумика <sup>1</sup>) выходила, Свътъ-Ивановна выходила; Она пъну сникала, Она пъну сникала, Она ризу сливала На икону Миколу, А еще-то сливала Золотое колечко, А еще-то сливала Два вънца золотые.

Въ собрании сказокъ братьевъ Гриммовъ <sup>2</sup>) упоминается goldbrunnen-всточныхъ чистый в свътлый, какъ кристалъ; когда водою этого колодца королевичъ намочилъ себъ голову, то его волоса стали золотыми и заблистали какъ солнце («und glänzte wie eine sonne»). Русскія сказки говорять о двухъ ключахъ Чуда-Юда (Морскаго Царя или зиба): если испить воды изъ одного ключа — станешь сильномогучинъ богатыремъ; если помочить голову въ водъ другаго --будутъ волосы золотые; говорять также о двухъ чудесныхъ мазяхъ, принадлежащихъ тому-же Чуду-Юду: если натереть голову одною мазью — волоса будуть серебреные, а натереть другою — будутъ золотые <sup>3</sup>). Въ сербской приповтакт •) мальчикъ нанимается на службу у старухи-вилы и находитъ у нея горшокъ: опустилъ въ него руку - рука сдълалась золотая, окунуль голову-голова позолотилась. Въ норвежской сказкъ 5) сынъ вдовы, находясь въ услужения у тролля, входить въ запретныя палаты; въ одной комнать стояль большой мьлной котоль и сильно ки-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Имя невъсты.— <sup>2</sup>) Ск. Грин., 136; сличи у Шотта, 11.— <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., VII, 10; VIII. стр. 611.— <sup>4</sup>) Матер. для изучен. нар. слов., 37.— <sup>5</sup>) I, 14.

итль, хотя подъ нимъ и не было огня; юноша опустиль въ колить палецъ---и палецъ озолотился; въ другой комнать ИЗ санъ искупался въ котят и сделался страшно-силенъ и тать румянъ и бълъ, какъ кровь съ молокомъ. По свидетельству другой норвежской сказки 1), королевичъ, нанявшись в великану пасти козъ, обмакиваетъ свою перчатку въ третъ кмпящихъ котлахъ, и она сперва Фделается меднов, потомъ серебреною и наконецъ зодотою. Всё эти маробности указывають на весеннія дождевыя тучи, которыя и истафорическомъ языкъ древнъйшей эпохи назывались нессыли источниками и сосудани (бочками, котдани, кружкаи), наполненными жевою водою; потому источнике эте и сосулы ваходятся во власти облачныхъ духовъ и нимфъ (велисавевъ, драконовъ, вилъ, Морскаго Царя), и воды ихъ не толь-10 2010татъ, но и сверхъ того надъляютъ неописанной красотою и богатырскою силою. Окованныя зимними холодами, тучи застывають, делаются безжизненными и не дають дожлей; но съ приходомъ весны ихъ топитъ грозовое пламя-и онт продиваются на землю шумными потоками; подобно тому в жиные источники, подъ вліянісить весенней теплоты, сбрасывають съ себя льды, претворяются въ живыя, быстро-текучія воды и своямъ журчаніемъ, брызгами и пѣною напоминають горячій выпятокъ. Вотъ почему колодцы и котлы весеннихъ грозовыхъ тучъ называются «кипучими». Сказочные генон, которые въ нихъ купаются, представляютъ собою то златокудрое солнце, то бога-громовника, побъдителя демоновъ ирака и ходода; въ печальное время зниы они облекаются въ тучанныя одежды и скрывають свои прекрасные образы, свой волотистый блескъ отъ очей смертнаго, но съ весною, искувавшись въ потокахъ дождя, снова предстаютъ во всей сіяю-

<sup>1</sup>) II, 16.

19\*

щей краст и вступають въ брачный союзъ съ богиней Зеплею. Золотые волоса, руки, ноги и пальцы суть старинныя метафовы солвечныхъ лучей и молній.

Народныя русскія сказки, въ числё другихъ подвиговъ. совершаемыхъ добрымъ молодцемъ. Перуномъ при возвратъ весны, заставляють его добывать живую воду (дождь) и поющее деревоют. с. дерево-тучу, громозвучная пѣсня котораго раздается въ дикихъ завываніяхъ грозовой бури (сличи съ преданіями о волшебныхъ музыкальныхъ виструментахъ --т. І. 324-7, 332-5). Чтобы овладать тучевыми деревьямя, герою сказки необходимо содействие буйныхъ ветровъ, на крыльяхъ которыхъ приносятся и уносятся ходячія облака. нан выражаясь метафорическимъ языкомъ древней поэзін: онь должень насвистывать въволшебную дудочку--и чулесный садъ, послушный ея звукамъ (т. е. въянію свистящихъ вихрей), послёдуетъ за нимъ хоть на край свёта ). Этимъ подвижнымъ деревьямъ соотвётствуетъ мисъ о бронячихъ горахъ-тучахъ, о которыхъ сохраниянсь довольноасныя преданія въ семьт индоевропейскихъ народовъ (см. гл. XVIII). Не позабыто славянами и то исполниское міровое дерево, которое играетъ такую важную роль въ мнеологіяхъ зенаской и скандинавской. Сербская пъсня помъщаетъ его въ раю и даеть ему золотыя вътви съ серебреными листьями:

> Расло дрво сред раја Племенита даенна, Племенито родила, Златне гране спустила, Лишће јој је сребрно; Под н(ь)ом света постед(ь)а, Сваког цвећа настрта; Понајвише босил(ь)ка И румене ружице;

<sup>1</sup>) H. P. Cz., VI, 69; VIII, crp. 555.

-----



На н(ь)ој светац почива, Свети отац Никола 1).

Приходитъ къ нему Илья громовникъ: «вставай (говоритъ), нойденъ въ люсъ, построниъ корабли и станемъ перевозить души съ того свъта на этотъ»<sup>3</sup>). Илья-пророкъ и св. Никола являются здъсь виъсто Перуна и древняго бога морей; о короблѣ и перевозѣ душъ см. т. І, гл. XI. Объ этомъ деревѣ ъслонинаетъ и излорусская щедривка:

> А въ пана дядьва Да на ёго двори — Тамъ стояло древо Тонкее, высоке, Лыстомъ широке Да кудрявенькее, А на тому древи Золотая кора, Жемчужная роса. Дё взялыся райскія пташки, Обзюбаля золотую кору, Жемчужную росу.

Азъте говорится, что выходила панна дочь хозянна, поздрамленаго съ праздникомъ, посбирала ту кору золотую и росу женчужную, понесла къ мастеру и проситъ: «скуй инт на свадьбу обручальный перстень» <sup>в</sup>). Нельзя не замттить полваго согласія приведенной пъсни съ преданіями другихъ нароловъ: райскія птицы, обламывающія золотую кору и сотрясающія съ дерева росу, тождествены съ птицами «безскорбнаго древа», которымъ принисывается ломка вътвей и сотря-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Переводъ: Росло древо среди ран-племенитый (т. е. славнаго реда) давръ, племенито уродило — распустило золотыя вётки съ серебреными листьями; подъ нимъ святое ложе, усыпанное всякими цетами, а больше всего васильками и красными розами. На этомъ ложъ почиваетъ святой отецъ Никола. — <sup>3</sup>) Срп. н. пјесме, 1, 134. — <sup>2</sup>) Черимг. Г. В. 1854, 27.

сеніе съ нихъ плодотворнаго стиени, падающаго на земдю витетт съ дождевыми ливнями; какъ съ ясени Иггдразилли. такъ в съ нашего дерева осыпается роса, которой приданъ эпитеть женчужной на основания древняго уподобления капель утренней росы драгоцённымъ каменьямъ в жемчугу (см. l. 602). Въ апокрифической бестат Панагіота съ фрязиновъ Азимитовъ (по рукописи ХУІ в.) міровое дерево описано такъ: «а посреди рая древо животное, еже есть божество, и приближается верхъ того древа до небесъ. Древо то златовидно въ огненной красотъ; оно покрываетъ вътвями весь рай, имъетъ же дистья отъ всъхъ деревъ и плоды тоже; исходить отъ него сладкое благоуханье, а отъ корня его текутъ млекомъ в медомъ 12 всточниковъ» 1). Простолюдины до сихъ поръ убъждены, что гдб-то далёко (на востокъ) есть страна въчнаго лбта, насажденная садами изъ золотыхъ и серебреныхъ деревьевъ и оглашаемая пъснями райскихъ птицъ, въ которой ръки текуть илекомъ и медомъ, сереброиъ и золотонъ.

Преданіе о міровомъ деревѣ славяне по преммуществу относятъ къ дубу. Въ ихъ памяти сохранилось сказаніе о дубахъ, которые существовали еще до сотворенія міра. Въ колядкѣ карпатскихъ руссовъ поется, что еще въ то время, когда не было ни земли, ни неба, а только одно синее море (—воздушный океанъ), —с реди этого моря стоядо два дуба, а на дубахъ сидѣдо два годубя: голуби спустились на дно моря, достали песку и камня, изъ которыхъ и создались земля, небо и небесныя свѣтида (см. объясненіе этого миева въ гл. XIX). Въ одной изъ апокриенческихъ повѣстей о созданіи вселенной упоминается о жедѣзномъ дубѣ, еже есть первопоса жденъ, на которомъ держится вода (—воз-

1) Ист. очер. рус. слов., І, 501.

тинное море, небо), огонь (тинкло, адъ) и земля, а корень его стоитъ на силъ божіей (см. выше стр. 163). По свидътельству заговоровъ на морт-на окіант, на островт-на Буянт стонть дубъ мокрецкой, а подъ нимъ дежитъ змія Гарафена (Горынычъ?): эпитетъ •мокрецкой указываетъ на снязь его съ дождевыми ключами 1). Другой эпитетъ, приданеный этому дереву, именуеть его святымъ. Любопытно сладующее заклятіе ратныка, идущаго на войну: «на святомъ окіянізно різ стонть..., сырой дубъ кре(я)ковистый, и рубить тотъ сырой дубъ старъ мастеръ (матёръ?) мужъ своимъ булатнымъ топоромъ, и какъ съ того сыраго дуба щепа летить — такожде бы и отъ меня (имярекъ) валился на сыру жилю борецъ-молодецъ по всякій день, по всякій часъ»<sup>2</sup>), т. е. какъ отъ ударовъ Перунова топора (шиолнів) исчезаютъ тучи, такъ да падутъ отъ монхъ ударовъ вражеские вонны. Народная русская сказка, извъстная и другимъ славянамъ 3), ражназываетъ про дубъ, который выросъ до самаго веба; подезъ старикъ на то дерево, дезъ-дезъ и взобрадся на нос, гат сидтав кочетокъ-зодотой гребешокъ--- пти-Ца, которая ни въ огнѣ не горитъ, ни въ водѣ не тонетъ \*), I стояли чудесные жорновки — эмблема весенней грозы. ларующей землё плодородіе, а людямъ ихъ насущный хлёбъ (сн. l, 291 — 2). По указанию хорутанской приповѣдки, в и-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 21, 24, 29; на связь зивя съ дубонъ указывають еще свидътельства, приведенныя въ I-иъ тоив настоящаго сочиненія. на стр. 307.— <sup>3</sup>) Щаповъ, 60.— <sup>3</sup>) Н. Р. Лег., 33; Н. Р. Ск., IV. 7; сб. Валявца, 282.—5; Volkslieder der Wenden, II, 175.—6.— <sup>4</sup>) Малорусская загадка помнитъ про дубъ-стародубъ, на которонъ сидитъ птица-содице (си. т. I, 517); выше было объяснено, что въ образв жаръ-птицы сантазія сившала представленія дневнаго свътила и молніеноснаго пламени (Агви). Весьма ввроятно, что вервовачальный симсяъ загадки былъ тотъ: на деревъ-тучв возсъметъ птица-молнія.

лы — облачныя дёвы, родственныя норнань, обитають въ дуплви питаются сахарными яствами, т. е. сладкою амритою 1); а польская сказка упоминаеть о дубѣ съ 2010тыми листьями и жолудями <sup>2</sup>). Соединая вибстё эти вазрозненныя черты, сохранившіяся въ различныхъ памятникахъ. мы убъждаенся въ совершенномъ соотвътстви нашего староауба съ скандинавской ясенью: на немъ держатся три великіе міра — небо, земля и адъ, на вътвяхъ его гнъздятся молнісносныя птицы, а у корня лежить страшная зибя, наконепъ при этомъ деревѣ текутъ живые источники и обитають въщія дъвы. Въ калужской губ. у Мъщовска стоятъ два с ухихъдуба, подъ которыми, по итстнымъ разсказамъ, собираются въдьмы на свои шумныя игрища \*). Въ Германіи дунають, что вёдьны, соберая дубовые листья въ сорочку и вешая этоть узеяь на дерево, могуть вызвать вётры, разстять тучи и возстановить ясную погоду; съ цтлію же произвести грозу --- онъ кипитятъ дубовые листья въ горячей водѣ 4). По русскому повѣрью, вѣдьмы втыкаютъ ножъ въ дерево и тънъ санынъ заставляютъ течь наъ него молоко (см. гл. XXVI), т. е. вонзая остріе молнін въ дерево-тучу, вёдьны проливають небесное молоко дождя. Наводный сказочный эпосъ знаетъ дубъ, подъ которынъ бывають сборища духовь; съ его вътвей падаеть цълебная роса-подробность, напоминающая Иггдразилль; прилетала райская птица, садилась на дубъ и повёдала: вто умоется этой росою, тотъ получитъ здравіе, кровавыя раны его залечатся и слёпыя очи прозрёють. Виёсто райской птицы, въ хорутанской сказкъ указывають на цълебную росу вилы, а въ чещской въдьмы 5). Не одни славяне — и другіе народы соеди-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сб. Валявца, 31—32.— <sup>3</sup>) Глинск., Ill. 84, 152.— <sup>3</sup>) Послов. Даля, 1042.— <sup>4</sup>) D. Myth., 1026, 1042.— <sup>5</sup>) Н. Р. Ск., I, 10; Червиг. Г. В. 1860, 15; Рыбник., I, 240; сб. Валявца, 36—37; Сказ. Грин.

нють съ дубонъ мнонческія представленія о деревъ-тучъ. Иудрый Вейнемейненъ, повъствуетъ Калевала, посадилъ жолинь: лубъ привялся и началъ рости не по днямъ, а по часань; онь вытянулся такъ высоко и раскинуль свои вётен на такія необъятныя пространства, что ни одному облачку не стало прохода, ни лучамъ солнца и луны доступа въ земят. Вейнемейненъ сталъ облумывать, какъ-бы срубить гигантское лерево, но нигат не обраталось такого силача, чтобы могъ маться за это трудное дело. Тогда Вейненейненъ взиолился сноей матери, чтобы она послала къ нему на помощь силы ногучей веды — и вотъ вышелъ изъ моря крохотный челевичекъ (мальчикъ-съ нальчикъ), съ ногъ до головы закованный въ тажелую мёдь, съ маленькимъ топорикомъ въ рукахъ; онъ срубилъ дерево, солнце освътило землю, и эсе ожило на ней, зацвъло и задвигалось 1), т. е. грозовый карликъ, обитающій въ дождевонъ моръ, разбилъ тучу топомить-модніей, освободнать солние изъ-за темныхъ облачныхъ векрововъ и напоназ землю животворною влагою дождя. Подъ міяніенъ метафоры, уподобнящей сіяніе содица блеску благородныхъ металловъ, возникло сказание, что за деревомъ-тучев, вомрачающимъ дновное небо, скрываются носмътныя сокровища; такъ въ русской сказкъ упоминается дубъ. который осли выворотить съкорнемъ---то подънимънай-

III, 342. Галицкая загадка: «упаль дубъ (ночная тьмя) на весь свъть, а на коньци ковали кують (мъсяцъ свътится)» первонатально означала темную грозовую тучу, въ которой минические кузнецы кують молніи, а потомъ уже стала прилагаться къ ноти — Вънотъ русинамъ на общиние Ив. Головацкаго, 1847, II, 281-314.— <sup>1</sup>) Таже повма разсказываетъ, что Вейнемейненъ чародъйнымъ пъннемъ (=вой грозовой бури) создалъ ель, которая водималась своею цвътущею верхушкою къ самому небу и золотине вътвями разсъкала тучи; и късяцъ, и созвъздаје Большой Медвдицы блистали между ея вътвями – Совр. 1840, III, 62-63, 93.

дешь богатые клады серебра в золота <sup>1</sup>). Приведевному эпизоду онниской поэмы соотвётствуеть норвежская сказка <sup>2</sup>): прямо передъ окнами королевскаго за́мка выросъ дубъ, да такой громадной, что не пропускалъ въ комнаты ни единаго солнечнаго луча; сколько ни старались срубить его все было напрасно: съ каждымъ ударомъ, наносниымъ дубу, онъ становился и толще, и крѣпче; наконецъ былъ найденъ топоръ саморубъ (орудіе Тора), который и повалилъ гигантское дерево. Замѣчательно, что это преданіе о дубѣ сказка соединяетъ съ другимъ о твердой скалѣ, въ которой надо было вырыть колодезь, чтобы напонть все царство, жаждущее отъ недостатка воды: эта трудная задача исполняется каменною киркою-саморойкою (другое представленіе молвіп, роющей облачныя горы и скалы).

Въ продолжение долговременныхъ переселений арийскихъ племенъ нъкоторыя изъ общихъ названий, служившихъ для обозначения всякаго дерева, сдълансь частными, стали присвояться только одному извъстному роду или виду, и наоборотъ нъкоторыя частныя названия обобщились. Первоначально слово дубъ заключало въ себъ общее понятие дерева, что до сихъ поръ слышится въ производныхъ дубина, дубинка, дубе цъ-палка<sup>3</sup>); точно также греч. δрос,—quercus coorвътствуетъ снкр. dr û — агьог, слав. дръво, квир. der u, армор. dér d<sup>4</sup>). Впослъдствии эти названия (дубъ, брос) слиянсь съ понятиемъ самаго кръпкаго и долговъчнаго дерева, которое и было посвящено богу-громовнику. У сербовъ дубъ называется грм, грмов (дубовый лъсъ — грмик<sup>5</sup>), что безъ сомнъна указываетъ на ближайшее отношение его къ Перуну и небеснымъ громамъ. Старинныя грамоты, опредъляя по этому свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., I, 13; сравни Nordisch. Märchenbuch, 69-30.-<sup>3</sup>) II, 19.- <sup>3</sup>) Обл. Сл., 51.-4) Пикте, l, 214.-<sup>5</sup>) Сро. рјечник, 102-3.

неньону дереву границы родовыхъ владъній, называли ого Перуновымъ <sup>1</sup>). Согласно съ демоннческимъ представлепень тучь, съ которыми постоянно сражается праведный Перунъ, сербы даютъ дубу эпитетъ вражьего (врагъчорть, см. 1, 740): «да је сваки дан божић, не би било дуба вражијега» <sup>а</sup>), т. е. если бы всикой день---«божичъ» (Рожлество), не было бы дуба вражьего; вст бы дубы на бадини были постчены. Древній человткъ добывалъ огонь изъ дереза и древесными вътками и обрубками поддерживалъ его свяценное пламя на очагѣ; могъ ли онъ иначе объяснить себѣ явленіе грозоваго пламени, какъ не этимъ знакомымъ ему свособомъ? Понятно, что въ тучъ, которая порождаетъ молни ими-же пожирается, онъ долженъ былъ увидъть небесное дерево, а въ дождъ - его сокъ, выгнанный съ помощію еня. Въ силу этого воззрѣнія дождь получиль нетафорическое изваніе смоды или дёгтя (І, 788). Своею громовою пали цею Перунъ сверлитъ тучу-дерево, и зажигая грозовое пламя, неть дожди, а съ ними изобиліе плодовъ земныхъ и всякое ловольство. На земят представителемъ этого небеснаго плавени и его животворящихъ свойствъ былъ такъ называемый живой огонь, добываемый треніемъ изъдубоваго лерева. По словамъ лътописи, литовцы заботились, чтобы передъ истуканомъ Перкуна горѣлъ неугасимый огонь «з' дубоваго древія» (см. выше стр. 7 ); у нихъ сохранилось попрье, что хлёбныя сёмена были ниспосланы на землю въ ше-• духъ жолудей, что прямо приравниваетъ дубъ безскорбночу дереву зендской мисологіи, съ котораго разносились съисна по всей землѣ <sup>2</sup>). По славянскимъ преданіямъ, стмена приносятся весенными вътрами изъ въчно-зеленыхъ са-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ червонорусской грамотв 1302 года сказано: и отъ Перувова дуба до... такого-то мъста-Рус. Вес. 1856, III, 94.-») Срп. в. послов., 50.- ») Черты янтов. нар., 9.

довъ рая (см. выше стр. 137-7); а нѣмцы, присматриваясь къ раскрытому жолудю, по его признакамъ заключаютъ, будетъ ле урожай или голодъ и болтани 1). У Додонскаго оракула, высоко-чтамаго во всей Греціи, росъ тенистый, посвященный Зевсу дубъ (брос билонос  $\Delta i$ сс); върующіе приходили внимать шуму его лестьевъ, колеблемыхъ вѣтромъ, в въ этихъ таянственныхъ звукахъ слышались ниъ пророческіе глаголы самаго бога; на вътвяхъ дуба сидъли священные голуби, а у корвя билъ вдохновляющій ключъ, извъстный подъ именемъ Зевсова источника <sup>2</sup>). Римляне посвящали дубъ Юпитеру, почему и жолудь назывался у нихъ плодомъ этого богаjuglans (=joviglans, Jovis glans). Басня о золотомъ рунь (твесеннемъ дожденосномъ облакъ) говоритъ, что оно вистло на дубт и оберегалось страшнымъ дракономъ (I, 683). Кельты относились къ дубу съ религіознымъ уваженіемъ; въщіе друнды избирали дубовыя рощи изстани своего постояннаго пребыванія в никакихъ священнодъйствій не совершали безъ дубовой вътки. Въ странахъ, заселенныхъ германскими племенами, были дубы, посвященные Донару; одинъ та кой дубъ росъ въ Вестфадін, вблизи Торовой горы (Thuneresberg), а другой, названный въ старинной хроникъ го bur Jovis, -- въ Гессенъ, недалеко отъ Wuotansberg'a \*). Coxpaнившіяся въ Литвъ преданія и прусскія хроники увъряють, что заповтаные дубы Перкуна, подъ ствію которыхъ ставились и его кумиры, были постоянно-зелены и латомъ, и зимою; особеннымъ почетомъ пользовались у литовцевъ старые, въковые дубы; ихъ окружали оградани, и въ эпоху обращенія въ христіанство народъ скорте соглашался на истребленіе идоловъ, чъмъ на постченіе этихъ деревьевъ. Священ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 184.—<sup>2</sup>) Griechische Myth. Преядера. I. 96— 97; Одиссея, XIV, 327—330.— <sup>3</sup>) D. Myth., 155—6; Ж. М. Н. П. 1846, III, ст. Я. Гримма, 173; Галды, соч. Георгіевскаго, 111.

вые дубы и при нихъ жертвенники Перкуну были въ Роиоя. Коевт. Вильнт и другихъ мъстахъ 1). О славянахъ имъень следующія навестія: Сефриль упоминаеть о большомъ втвистоиъ дубъ, который почитался жилищемъ божества; у Гальнольда сказано: «на пути (изъ Старгарда въ Любекъ) мы ытлан въ рощу, единственную въ томъ краю, потому что весь онъ — годая раввина. Тамъ, между старымя деревьями, увлабли мы и дубы, посвященные богу той страны --- Проне (Перуну). Они были окружены дворомъ и деревянной, тщательно отдъланной оградою, съ двумя воротами... Это мъсто было святилищемъ для всей страны, имъло своего жреца, скон праздники и разные обряды при жертвоприношанияхъ. Сюда, посят праздника, сходняся народъ (въче) съ жрецомъ вназемъ для суда. Входъ во дворъ воспрещенъ былъ всякону, кроић жреца и тъхъ, кто желалъ приносить жертвы. ин вто, угрожаемый опасностію смерти, искаль убъжища». Какъ скоро христіанскіе просвётители приблизились къ роць, они немедленно разбили ворота, изъ разломанныхъ бревенъ сложили костры около священны \ъ деревьевъ и предали из сожжению \*). Следуя примеру боговь, собиравшихся ренать судьбы челов вчества подъ всемірнымъ деревомъ, славяне творили судъ и правду подъ старыми дубами, и глубоко върнин, что всъ постановленные подъ ихъ съню приговоры взрекалясь по внушенію божества. По указанію г. Срезневскаго, «въ словацкихъ сказкахъ попадаются случан, подобные тому, о которомъ читаемъ въ пъснъ Краледворской рукопиен «о великомъ пораженія», какъ собираются судить и рялить о самыхъ важныхъ дёлахъ въ глубину лёса — въ такую чащу, куда бы не могъ дойти лучъ солнца. \*). У германневъ точно также священные лъса служили мъстами народ -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Черты литов. нар., 9—10; Рус. Сл. 1860, V, ст. Костонарова, 14:— <sup>2</sup>) Срезнев., 30.— <sup>2</sup>) Ibid., 31.

ныхъ собраній и судебнаго разбирательства, и давали убъжище преступникамъ <sup>1</sup>). Константинъ Порфирородный свидътельствуетъ, что руссы, приходя на островъ св. Георгія, совершали жертвоприношенія подъ большимъ дубомъ. Духовный регламентъ (1721 г.), въ числъ суевърныхъ обрядовъ, указываетъ на слъдующій: «такожъ на иномъ изсть попы съ народомъ молебствуютъ передъ дубомъ, и вътви онаго дуба попъ народу раздаетъ на благословение». На Украйнѣ въ такъ называемую Зеленую (Троицкую) недѣлю приготовляють вгорный дубь, т. е. устанавливають на выгонь нии площади длинную жердь съ прикрѣпленнымъ вверху колесомъ, всю увитую травани, цвётами и лентами; вокругъ ея окапываютъ небольшой ровъ и ставятъ срубленныя березки. Между Кіевомъ и Переяславленъ эта жердь называется сухимъ дубомъ. Около ней совершаются игры и поется обрядовая пъсня:

> Розвавайся, сухій дубе! Бо на тебе морозъ буде. — Я морозу не боюся, Прійде весна — розовьюся!<sup>2</sup>)

Обрядъ состоитъ въ призываніи весны, животворная сила которой приноситъ дождевыя тучи и рядитъ лёса въ зелень и цвѣты. Дубъ здѣсь символъ Перунова дерева-тучи: зима, похищающая дожди, изсушаетъ его благодатные соки, и оно также цѣпенѣетъ отъ стужи. какъ и земныя деревья въ періодъ зиминхъ мѣсяцевъ; съ весною оно оживаетъ и начинаетъ цвѣсти молніями (Перуновымъ цвѣтомъ — см. гл. ХУПІ). Колесо указываетъ на ту втулку, въ которой богъгромовникъ вращаетъ свою палицу, чтобы возжечь живое пламя грозы (см. выше стр. 6, 21<sup>°</sup>). Подъ вліяніемъ указан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 64.— <sup>2</sup>) Рус. Бес. 1856, III, ст. Максимовича, 92.— <sup>3</sup>) Сходный по значенію, хотя и съ нной обстановкою, обрядъ из-

ных нами ивенческихъ представленій, дубъ, а равно и всякое лугое дерево, въ которое ударила молнія, получили во митній постолюдновъ тъже пълебныя, живительныя свойства, какія принсываются весеннему дождю в громовой стрелке. Чтобы инть лоналей добрыхъ («въ тълъ»), совътуютъ класть въ иноннъ кусокъ дерева, разби таго громомъ <sup>1</sup>). Если при первомъ весеннемъ громъ подпереть спиною дерево (нан деревянную ствну), то спина больть не будеть <sup>3</sup>). Въ тульской губ. поселяне стараются отыскивать въ лёсныхъ искахъ старые дубы, при которыхъ вытекали бы влючи; сдирають съ ихъ вбтокъ кору, вымачивають ее въ раника и потоиъ носять въ дадонкахъ — въ предохранение оть зубной боли »). Золотые, ничтиъ несокрушиные зубы бога-громовника заставили приписать ему и встить его аттрибутамъ спасительную силу унимать зубную боль (І, 771-5). Поэтому народная медицина предлагала кусать больнымъ зубовъ д у бовое дерево нан камень (шсимволъмодніеносно нолота). Теперь это суевърное средство большею частію жтръчается въ обстановкъ, подновленной христіанствомъ: вмъсто священныхъ Перуповыхъ камней, кусаютъ камни церковвой паперти (I, 426), а цъдебныхъ отъ зубной боли деровьевъ внуть за новастырскими стънами. Подмосковный людъ признаеть за такія деревья--ть, что ростуть на дворь Хутынской обитель \*); возлѣ Палеостровскаго монастыря въ пещерѣ св. Корнидія видінь пень оть дерева, которое росло въ разщели-

Вістень у хорутань подъ названіемь праздника дипы и состоить въ разбиванія бочки, привѣшанной къ диповому дереву, о чемъ см. т. І, 589. Липа играеть въ данномъ случат родь міроваго дърева, въ которомъ заключена живая вода дождя. У литовцевъ была священвая липа (недалево отъ Ростенбурга), къ которой приносили больныхъ, съ надеждою на исцъленіе—Рус. Сл. 1860, V, 14.— 1) Этп. Сб., II, 256.— 2) Подтав. Г. В. 1846, 18.— 3) Сахаров., II, 45.—4) Москв. 1853, XI, внутр. изв., 64.

ив и иничтожено зубами богомольцевь (они грызли и продолжаютъ грызть его отъ зубной боли); въ Динтріевскоиъ нонастырѣ страждущіе зубани грызутъ посохъ старца Пересвъта, сподвижныка Димитрія Донскаго, а въ разныхъ другихъ иъстностяхъ — уцъятвшія дереванныя гробницы св. угоднековъ 1). Въ Германіи дътей, страдающихъ отъ передона, носять къ дубу, который, раздъляясь снизу на двъ отрасли. вверху снова сростается въ одинъ стволъ, и чрезъ то образуетъ скважену. Сквозь это отверстіе протаскивають бодьнаго. и върятъ, что какъ срослось раздвоившееся деревотакъ сростется и переломленная кость ребенка<sup>2</sup>). Больныхъ овецъ заставляютъ продъзать сквозь разщепленный молодой дубъ, а хворыхъ дътей — сквозь нарочно-расколотое вишневое дерево, которое потомъ связывается, чтобы оно могло снова сростись <sup>3</sup>). У насъ соблюдаются подобные же обряды. Такъ въ проискомъ убадъ еще въ концв прошлаго стольтія существоваль толстый старый аубь съ проёмною скважиною, пользовавшійся большимъ уваженіенъ въ народъ; сквозь его скважину протаскивали раза по три дътей, больныхъ грыжею, и вслёдъ за темъ обвязывали дерево поясомъ или кушакомъ \*). Въ воронежской и саратовской губ. донынт носять недужныхъ дттей въ лтсъ. нарочно раскалывають надвое молодой зеленой дубокъ. протаскиваютъ между его разщепами три раза ребенка, и затънъ связывають дерево ниткою <sup>5</sup>). По словамъ Сахарова, дётей, страдающихъ сухоткою, кладутъ на извёстный срокъ

Digitized by Google

1

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> О. З. 1829, ч. XXXVII, 129; XL, 419.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 197.— <sup>3</sup>) D. Myth., 1118—9. Сверхъ того, Я. Гримиъ (ibid., 1121) упоминаетъ про обычай дить и пить воду черезъ пробуравденное отверстіе цъдебнаго дерева.— <sup>4</sup>) Моск. Набяюд. 1837, май, ин. 2. 250—1; Рус. Предан. Макарова, І. 36.— <sup>5</sup>) Воров. Г. В. 1851, 12.

в раздвоенное дерево, потомъ трижды девять разъ обхо-ИТЪ СЪ НИМИ ВОКРУГЪ ДОРОВА И В ВШАЮТЪ НА ОГО В БТВЯХЪ латскія сорочки. По возвращенів домой, купають вхъ въ мат, взятой взъ девяти ръкъ или колодцевъ, и обсыцаютъ жие изъ семи цечей 1). Отъ лихорадки и другихъ болъзней врестьяно купаются въ рёкахъ, лёсныхъ родникахъ володцахъ, а послѣ купанья вытираются чистою тряпицею и въшають ее на сосъднее дерево или ракитовъ кустъ; вмъсто тряпицы, въшаютъ также рубашку или лос-**КУТЪ ОТЪ СВОЕЙ ОЛЕЖАМ И ОСТ**АВЛЯЮТЪ ИХЪ ВИСТТЬ ДО ТЪХЪ норь, пока совстить не истатють (см. выше стр. 185). Спысать обрада --- следующій: спывая и стирая съ своего тела ведугъ, больной какъ-бы снимаетъ его съ себя. и витстт съ тряпицею в сброшенной рубашкою передаетъ кусту вля дереву, какъ жинымъ представителямъ того небеснаго, райскаго древа, которое точить живую воду, исцъляющую вст уроки и болести. Какъ истятваетъ оставленный лоскутъ или сорочка, такъ лоджна сгинуть и самая бодёзнь. Позднёе, при утратё яснаго выпланія старинныхъ представленій, обрядъ этотъ получилъ зарактеръ жертвеннаго приношенія лёснымъ и водянымъ AVIANЪ.

Не менте любопытныя повтрья соединяеть народъ съ оси. нов-дерево, за которымъ усвоены мнонческія свойства едвали не всятаствіе сродства его имени (серб. јасика) съ словомъ асень (серб. јасен, пол. језіоп, лит. osis, англос. aesc, сканд. askr, старонъм. asc, но мнтенію Пикте, отъ снкр. asјасеге, lucere <sup>9</sup>). Какъ ясени придана сила, оцтиеняющая зиъй, такъ объ осинт утверждаютъ, что убитаго у жа должно новтенть именно на это дерево; вначе онъ оживетъ и укуентъ <sup>3</sup>). Когда богатырь Добрыня убилъ эмтя, онъ повте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 52-53. <sup>2</sup>) Пикте, I. 222.- <sup>3</sup>, Нар. сл. раз., 160; 20

силь его на оснну клаплую: «сущися ты, визй Горынинше! на той-то оснет на клаплыя» 1). Подобное-же спасительное абйствіе оказываеть осина и противь колдуновь, упырей и втаьмъ, играющихъ въ народныхъ повтрьяхъ роль почтитождественную съ зитемъ; какъ онъ высасываетъ молокодождь небесныхъ коровъ-тучъ, такъ они похищаютъ дожди и росы, доятъ и высасываютъ тъхъ-же коровъ, и воскресая весною отъ зниней смерти, любятъ упиваться теплою кровью (таругая нетафора дождя). Позабывая о связи старинных истафорическихъ выражений съ небесными явлениями природы. читая въ нихъ не тотъ первоначальный смыслъ, какой они дъйствительно въ себъ заключали, а напротивъ пониная ихъ буквально, народъ приписалъ колдунанъ, упырянъ и въдьианъ доеніе и порчу обыкновенныхъ коровъ, выхожденіе изъ гробовъ по смерти и высасываніе крови у живылъ людей Для защиты себя и стадъ отъ этихъ ининыхъ бёдъ прибъгаютъ къ помощи оснны. Мвенческое древо-туча, изъ-подъ корней котораго струнтся живая вода дождя, цвътетъ зодотымъ на огненнымъ цветомъ-молніей; на вершине его сидить молніеносная птица --- ореаъ или пётухъ съ золотынъ гребненъ. Демонические зиби, чародън и въдьмы, съ жадностью бросаась на любимый ими напитокъ живой воды, въ тоже время подвергаются ударамъ громовыхъ стрълъ, которыя разять хещниковъ и заставляютъ ихъ бъжать въ страхъ и трепетъ. Заострённый осиновый колъполучиль въ глазахънарода значение Перуновой палицы (или дубинки-donner-

Digitized by Google

Духъ Христіанина 1861—2, XII. 271. Чтобы не завелись ужи въ домъ, совътуютъ покрывать навозъ яворомъ; въ народныхъ пъсняхъ яворъ принимается иногда за священное дерево: на немъ виситъ колыбель младенца Христа, на немъ являются ангелы и будятъ у с о п ш а г о отца, призываемаго на свадьбу дочери — Объ истор. зя. нар. повз., 52. 1) Кирша Дан., 349.

leil). Чтобы мертвецъ, въ которомъ подозръваютъ здаго колдия, упыря или вёдьму, не могъ выходить изъ могилы. пестьяне вбиваютъ ему въ спину осиновый колъ; тобы предохранить коровъ в телять отъ нападенія вёльмь. ени ставитъ на воротахъ и по угламъ скотнаго двора осиноныя деревья, срубленныя или вырванныя съ корнемъ; во врена чуны рогатаго свота, прогоняя Коровью Смерть, быютъ ее (т. е. машуть по воздуху) оснновыми полёньями. По сидательству сказокъ, колдунанъ-выходцамъ изъ ногилъ вкедачивають въ сердце осиновый коль, бьють ихъ и отнащь осиновымь польновь в сожигають ихъ трупы на осиновомъ костръ. Въ христіанскую эпоху народвая фантазія, перенося на предателя Іуду древнъйшія представления о демонъ тучъ (великанъ или зикъ --- си. стр. 216), создала легенду, по сказанию которой Іуда удавился на осинв, и съ той поры листь ся вбчно дрожить 1). Въ свою очередь вёдьма можетъ пользоваться осиновымъ коломъ или въткою для своихъ волшебныхъ чаръ: ударяя этой выткою въ грудь соннаго человъка, она наноситъ ему незримую рану и жадно упивается его кровью такъ весенніе удары молнін, направленные въ тучу, еще объятую знивниъ свояъ, продвваютъ изъ нея дождь, или выражаясь метафори. чески: Перунова вътка раскрываетъ грудь облачнаго демона

<sup>1)</sup> Терещ, III, 79; VI, 101; VII, 121 (прокланная кого-нибудь, говорятъ: "осиновый тебъ гробъ!") Молодикъ на 1844 г., 94; Н. Р. Ск., V, 30; VII, 36; Рус. Бес. 1856, III, 90; Объ истор. вн. нар. воза., 57—5\*. Посяв предътельства јуда рвшился повъснъся: "повишусь, думае соби, пиду въ пекло: а Христосъ якъ буде визволяти людзьки души, то й мою визволить. Прійшовъ до јидной деревени, перекинувъ мотувъ, чи що, и тилько опустився — вона й галя поспускала. Винъ до другой, и друга такъ; и третя такъ... акъ до оснчини прійшовъ и вавишався на оснчини". Иные увъря. ютъ, что онъ повъснася на бузинъ, и потому-то она негодна для востроекъ и считается жилищемъ дъявола—Основа 1861, X, 53.

 $20^{*}$ 

.

308

и точить изъ него горячую кровь. Выдонвь черную корову, втаьма выливаеть молоко въ землю и тутъ-же вбиваетъ осиновый коль; этою чарою она отымаеть у коровь молоко, из-модоко-дождь, тэмъ самымъ изсушаютъ черныя тучи (см. гл. XXVI). Какъ спасительное орудіе противъ демонскаго навожденія, осина можетъ служить и цвлебнымъ средствомъ для прогнанія нечистой силы болвзней. Разбитыхъ параличомъ заставляють лёжа упираться босыми ногами въ осиновое поа то но. Отъ лихорадки и другихъ бол такова лъчатъ такъ: просверанвають въ стент или дверяхъ дыру на такомъ разстоя. ии отъ земан, какъ великъ ростъ бельнаго, остригаютъ ему ногти и итсколько волосъ, то и другое вкладываютъ въ приготовленное отверстіе и закалачивають его осиновым в Бо-**АЫШКОМЪ;** ИНОГДА ПРОСВОРАНВАЮТЪ ДЫРУ ВЪ ОСИНОВОМЪ 10ревъ и затыкають ее ногтями и водосами больнаго. Читають еще заговоръ надъ оси повыми прутьями, которые потомъ кладутся на больнаго <sup>1</sup>). Когда разболятся зубы, берутъ осиновый сучокъ и трижды читають надъ нимъ заговоръ: «на моръна окіанъ, на островъ-на Буянъ стоятъ высокія три древа, подъ твин деревьями лежить занць; переселись ты, зубная боль, къ тому зайцу!» Послъ того о синовый сучокъ прикладывается къбольнымъ зубамъ <sup>3</sup>). Передача болѣзви зайцу, о которой говорить заклятіе, заключаеть въ себъ тотьже смыслъ, что и просьба, обращаемая къ мыши, дать свой желтаный зубъ въ обитить на испорченный (см. I, 774-5).

Въ райскихъ садахъ и рощахъ, на тънистыхъ деревьяхъ весеннихъ тучъ, зръютъ золоты е плоды (яблоки), дающіе въчную молодость, здравіе и красоту. По своимъ чудеснымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иляюстр. 1845, 250, 566; 1846, 649; Этн. Сб., VI. 133; Воров. Г. В. 1851, 12.— <sup>2</sup>) Ворон. Г. В. 1850, 20.

свойствамъ плоды этн совершенно тождествены съ безсмертнымъ напиткомъ— живою водою. Народный сказочный эпосъ обыкновенно сопоставляетъ рядомъ оба эти представления и соедивяетъ съ ними одинаковую жизненную и цёлебную силу. Блестящія молніи, какъ указано выше (I, 533—5), уподоблялись арійскими племенами золотымъ шарамъ и яйцамъ; въ примѣнения къ облачнымъ сздамъ, золотые шары-молнии породили илеъ о золотыхъ плодахъ, зрѣющихъ въ счастливую пору весны и лѣта на деревьяхъ тучахъ. Сербская пѣсня изображаетъ грозу въ поэтической картинѣ игры Грома съ Молніей:

> Мун(ь)а Грома надиграда Двјема-трима јабукама И четирма наранчама (померанцами<sup>4</sup>).

Въ другой сербской пъснъ красавица-облачная дъва подбрасываетъ кверху три золотыхъ яблока, и тъмъ санымъ вызываетъ съ неба три модніи (1, 83). Но такъ какъ молніи, сверкая въ тучахъ, низводятъ на землю живую воду дожлей, или выражаясь языкомъ старинныхъ метафоръ: такъ какъ живая вода есть сокъ, и спускаеимй золотыми плодами; то въ силу этого поэтическаго выраженія золотыя яблоки получили значеніе амриты. Преданіе о золотыхъ яблокахъ также обще всъиъ индоевропейскимъ народамъ, какъ и преданіе о живой водъ. Греческая мисологія зваетъ славный садъ нимеъ-гесперидъ, въ которомъ ростутъ золотыя яблоки; по приказанію царя Эвристея, Геркулесъ долженъ былъ туда отправиться и принести ръдкихъ плодовъ; на пути въ садъ гесперидъ. Геркулесъ встръчается съ великаномъ Антземъ, борется съ нимъ, и послѣ разныхъ затруд-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Срп. н. пјесме, I, 161. Сравни съ сказанјами, взображающиза затнюю грозу игрою въ шары.

неній исполняеть задачу. Если припомнимъ, что черныя тучи на древнемъ метафорическомъ языкъ вазывались ночью; то будетъ понятно, почему золотыя аблоки находятся во владънія гесперидъщатвъ вечерняго мрака 1), по ту сторону многошумнаго океана, т. е. неба; тамъ оберегаетъ нхъ стоглавый драконъ, глаза котораго никогда не смежаются сномъ, т. е. демоническій змін, извістный похититель и укрыватель живой воды. Геркулесъ, богъ весенней грозы, борется съ демонами мрачныхъ тучъ, и побъждая ихъ, добываеть золотые плоды, т. е. проливаеть животворный дождь. Скандинавская мисологія говорить о волотыхъ яблокахъ, хранимыхъ въ асгардъ (жилищъ небесныхъ владыкъ) богиней Идуною (Idhunn), супругою Браги; питаясь этвии плодами, боги обрътаютъ безсмертіе и остаются въчно-юными, подобно тому, какъ боги Греціи оставались безсмертными и втчноюными, питаясь амброзіей и нектаромъ. Злобные великаны, при содъйствія хитраго Локи, похитили одважды Идуну, визсть съ ся чудесными яблоками; Локи выманилъ богиню изъ стѣнъ асгарда, а великанъ Thjassi, въ видѣ орла (in adlerhaut), отъ размаха крыльевъ котораго подымались буйные вътры, схватнаъ ее и унесъ въ свое жилище. Когда Идуна исчезла — асы скоро постаръли; сильная печаль овладъла ими, п они стали грозить Локи смертію, если онъ не исправитъ своей ошибки. Локи выпросиль у Френ соколнную одежду, пустился въ страну великановъ и обрълъ тамъ Идуну; она превратилась въ орбхъ, а Локи сдблался соколомъ, захва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравнивая тучи съ темною ночью, древніе народы сбляжали модній съ блестящими звъздами, и въ этихъ послѣднихъ должны были узнавать золотыя яблоки небесныхъ садовъ; греки думали, что медъ (—амрита) происходитъ отъ звъздъ, тогда какъ. що свидътельству скандинавскаго миса, медъ падаетъ росою съ вътвей міровой ясени (см. т. I, 385).

тыз ортхъ в направнаъ быстрый полетъ къ асгарду. Орелъ-Тисси сталь его преследовать, но боги разложная костерь, излын ему крылья, и когда великанъ упалъ-тотчасъ убии его '). Въ основъ приведеннаго сказанія кроется мысль • похищения амриты демонами зимнихъ тучъ, при чемъ прима в все ся творческія снам внанио дряхлёють, и потомъ-• счастливомъ возвратъ похищеннаго сокровища весною, когда мые демоны гибнуть въ грозовомъ пламени и подъ ударами Торовой палецы. Тъже представленія и тъже образы встръчень и въ сказочномъ эпост. Въ русской сказит, тождественwi съ нъмецкою: «Der goldene vogel», упоминаются золотыя млоки, которыя зръють по ночамъ и похищаются жаръ-нтидею: поэтическое изображение грозы, бурное дыные которой обрываеть плоды дерева-тучи, или что тожевыбрасываетъ золотнетыя молнін и раздиваетъ живую воду мяля. Въ хорутанской редакція этой сказки, вибсто золотых яблокъ, ръчь идетъ о похищении славной виноградной 103ы, ЧТО НА ВСЯКОЙ ЧАСЪ ДАВАЛА ПО ВЕДРУ ВИНА; ВИНО, КАКЪ ны знаемъ, одно изъ названій безсмертнаго напитка. Въ нтнецкихъ сказкахъ древо жизни (baum des lebens) представ**лется съ золотыми** яблоками; оно ростетъ на концѣ свѣта в чудесномъ саду, за моремъ; вороны, посланники Одина, которые по нашимъ повърьямъ приносятъ живую и мертвую мау, добывають для сказочныхь героевь в золотыя яблоки. Въ другихъ сказкахъ мъсто вороновъзаступаетъсоколъ: онъ выещаеть золотые плоды, неусыпно-оберегаемые въдьмою на неокой стеклянной гор's (тнеб'в) или въ подземномъ царстве (\_\_\_въ темныхъ вертепахъ облачныхъ горъ); припомнимъ, что богъ-громовникъ въ образъ сокода похищаетъ безсмертную сону. Кожида и сокъ золотыхъ яблокъ игновенно заживляютъ

<sup>1)</sup> D. Myth., 296; Die Götterwelt, 312-3.

раны 1). Въ нашемъ простонародън разсказываютъ: кто встъ яблоке до втораго Спаса, когда освящаются от плоды въ церкви, умершіе родичи того не получать въ раю на Спасовъ день золотыхъ яблокъ, которыми одвляетъ ихъ Богородица <sup>в</sup>). Въ посланія новгородскаго архіепископа Василія, памятныкъ XIV въка, упомянуто о насажденномъ Богомъ раз п растущихъ въ немъ аблокахъ, подающихъ нецъленія отъ болтзней <sup>3</sup>). Въ связи съ этими данными возникъ суевтрный обычай лачить болазни обыкновенными яблоками, освященны-МЕ ВЪ ЦЕРКВИ, О ЧЕМЪ СВИДЪТЕЛЬСТВУЮТЪ ОбЛИЧИТЕЛЬНЫЯ СЛОва XVI столътія: «немощнаго бъса, глагодемаго трясцю (лихорадку), мняться прогоняюще нѣкими ложными писияны, проклятыхъ бъсовъ еденьскихъ пина имяна на яблоцъхъ - покладають на святый трапезь (вар. на престоль) въ годъ люторгън» (во время литургін 4). Ради животворящихъ свойствъ, приписанныхъ небеснымъ яблокамъ, русское преданіе дасть имъ название мододильныхъ иди модожавыхъ: стоятъ ТОЛЬКО ВКУСНТЬ ОТЪ ЭТНХЪ ПЛОДОВЪ --- КАКЪ ТОТЧАСЪ-Же СДЪлаешься и полодымъ, и здоровымъ, не сиотря на преклонныя лъта. Любопытная русская сказка о молодильныхъ яблокахъ и живой водѣ, извѣстная и у другихъ народовъ \*); сообща. етъ одинъ изъ древнъйшихъ мнеовъ. Состаръвнійся и ослацнувшій царь, о которомъ говоритъ она, олицетвот яетъ собою зимнее время, когда все на земят увядаетъ, дряхятетъ, п

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 11; Нов. и пред., 20, 107, 111, 136—144; Срв. н. припов., 4; сб. Валявца, 146—8; Скев. Грин., I, стр. 109—110, 335—345; II, 196, 263; Шоттъ, 8, 25; Ганъ. 70; преданіе о золотыхъ яблокахъ извъстно и между литовцами—Изв. Ак Н., I, 114, п онвивани—Эманъ, 53.— 2) Молодикъ на 1844 г., 95.— 3) Сос. Времен., I, 330—4.— 4) Архивъ ист.-юрид. свъд., It, отд. 6, 48— 49.— 5) Н. Р. Ск., II, 27; VII, 5; VIII, 4; Матер. для изучен. нар. слов., 27—29; сб. Валявца, 148—150; Шлейхеръ, стр. 26—34; Скав. Грим., 97; Вольсъ, 54—64, 322—5.

испірное око<u>ссолнце</u> теряотъ свой яркій блескъ. Изображая всемена года живыми, человъкоподобными существами, народви фантазія Весну представляла прекраснымъ юношею, а Зину бъловласымъ в слѣпымъ старцемъ. Чтобы возвратить цаво его пододость в зрание, сынъ царевичъ долженъ добыть кивой воды, которая исцияеть сабноту, и положавыхъ золотыть яблокъ, т. е. вызвать весну съ ся благодатными дождяия, золотистыми молніями, свётозарнымъ солицемъ и со всей роскошью растительнаго царства <sup>1</sup>). Живая вода и золотыя влови обладають равною творческою силою: они одинаково •бновляють дряхлаго старика, дтлають его цвтущимь юнонею в даже уподобляють семильтнему ребенку; больному даютъ крѣпость и здравіе, мертвому — жизнь, безобразіе превращають въ красоту, безсиліе — въ богатырскую мощь \*); и та, и другія обрѣтаются въ странъ далекой — въ въчно-неувядаемомъ саду в оберегаются драконами и великанами. По озному варіанту сказки о молодильныхъ яблокахъ и живой во-АЗ, ВОКРУГЪ ЭТОГО САДА ЛЕЖИТЪ Г РОМАДНЫЙ ЗМЪЙ, СОМКНУВ-**ПІСЬ КОДЬНОМЪ: ХВОСТЪ И ГОЛОВА СТО СОШЛИСЬ ВИТСТБ. ЭТОТЪ** зизй напомвнаетъ намъ великанскаго lörmungandr'а Эдды, въ которомъ представление о дождевыхъ тучахъ, облегающихъ вебо, сочеталось съ идеей всесвътнаго океанъ-моря; такимъ образонъ указанная подробность вполнъ соотвътствуетъ гре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Есть цёлый рядъ народныхъ сказовъ (Н. Р. Св., V, 39: Кулишъ, II, 10-12; Westsl. Ма́гсh., 45-48; Slov. pohad., 573-582; Гвъъ, 28), повъствующихъ о томъ, какъ красавицу-невъсту, слеам которой надали менчугомъ, а улыбва рождала розы, (т. е. богано весны) подмъняетъ некрасивая и злобная дочь мачихи вли колдунъи (шоляцетвореніе зимы) и выкалываетъ у своей соперчицы очи; но приходитъ пора-время-красавица свова обрътастъ зръне и встущаетъ въ свои законныя права (швина прохоцитъ и начивается царство всемы). – <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., V, 37; VI, 48, b, 53, 57; VII, 11; VIII, 25, а; въ Тысячъ и одной ночи говорится о вблокъ, запахъ котораго нецъялъ отъ всакаго недуга.

ческому преданію, что золотыя яблоки ростуть за предълами многошумнаго океана, окружающаго земяю, т. е. въ отдаленныхъ областяхъ облачнаго неба. По свидътельству сказокъ, садъ съ моложавыми яблоками и ключами живой воды находится въ дивьемъ (тебосномъ, см. I, 127-8) государствт, гдт царствуетъ Царь-дтвица красоты неописанной, снаы непомбрной, и тъшится вибсть съ своимъ воинствоиъ изъ храбрыхъ дѣвъ богатырскими играми и подвигами. По нъкоторымъ варіантамъ, живая вода стонтъ у ней въ пузырькъ подъ изголовьемъ (и тотъ пузырёкъ зикогда не опорожняется — сколько не берв изъ него!), или прямо точится съ ея рукъ и ногъ. Могучая красавица живетъ въ золотомъ дворцъ и соединяетъ въ себъ черты. отождествляющія ее съ богвней Идуною и валькиріями. Идуна, хранительница золотыхъ яблокъ, обитала въ Brunnakr'ъ (=brunnenfeld), т. е. средн источниковъ живой воды; а по указанію другаго мнеа, она возстдала на міровой ясени Иггдразилат и сторожила вдохновительный медъ — Odhrörir <sup>1</sup>). Шведы помнять о странь въчной квости (land der jugend), гдъ ростетъ дерево съ безцънными яблоками, а при немъ бьетъ каючъ, воды котораго блестятъ какъ ЧИ СТОЕ ЗОЛОТО; КТО ВКУСНТЪ ЭТИХЪ ПЛОДОВЪ ИЛИ ВЫПЬЕТЪ этой воды, подобной золотистому искромётному меду. тотъ снова дълается юнымъ, хотя бы дожилъ до съдыхъ волосъ <sup>в</sup>). Обладательница небесныхъ дождевыхъ источниковъ, Царь-дѣвица является во главѣ облачныхъ нимоъ, со всею воинственною обстановкою, какая издревле придавалась богинв весеннихъ грозъ и сопутницанъ Одина --- валькиріянъ; на родство ея съ этими дебедиными дъвами указываетъ одинъ изъ списковърусской сказки, называющій Царь-дъвицу Лебедью;

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 312.- <sup>2</sup>) Beiträge zur P. Myth., II, 5.

сверхъ того, о валькиріяхъ извъстно, что въ обители блаженных онт подносным богамъ и усопшимъ героямъ рогъ, наполневный безсмертнымъ медовымъ напиткомъ. Странствование в обтованную страну Царь-дъвецы совершается на богатырсконъ конъ, на крыльяхъ птецы сокола, или (какъ въ серосвой редакція) прямо съ помощію вѣтра, и сопряжено съ разныма трудностями. Царевичъ, добывающій живую воду в мозожавыя яблоки, есть богъ-громовникъ; являясь во дворецъ Царь-дъвицы, онъ находить ее свящею, т. е. окованною зимнит сноит. Глядя на ся дивную красу, царевичъ но выдор-**БАЛЪ:** ПОЛЬЗУЯСЬ СНОМЪ ДЪВИЦЫ, ОНЪ ЛИШАЕТЪ СС НЕВЕННОСТЕ, волецають живую воду в моложавыя яблоки и спашить въ обратный дуть; богатырской конь его скачеть черезъ высокія дворцовыя стіны, но заціпляеть ногой за протянутыя струны — и тотчасъ раздается по всему царству звонъ и грохотъ, Царь-дъвица пробуждается, преслёдуетъ политителя в еступаетъ съ нимъ въ бракъ Въ такихъ смѣзыхъ поэтическихъ образалъ рисуетъ мноъ весеннюю грозу, когда богъгроповникъ, пробуждая къ жизни опѣпененную вліяніемъ зины облачную деву, вступаеть съ нею въ любовный союзъ. На древнемъ метафорическомъ языкъ дождь плотское свия; пролитіе этого сі мени, утрата сказочной красавицей ся дъвства в сущности тоже самое, что и похищение живой воды и мо**нальныхъ яблокъ. Сжимая въ** своихъ объятіяхъ Царь-дѣвицу, Перунъ соединяется съ нею фаляюсомъ-молніей и упимется любовнымъ напиткомъ, или что тоже --- лвшаетъ ее жиной воды (см. I, 459-460). Звонъ и грохотъ струнъ --нетафора грома (I, 333). — Другая группа народныхъ скажать повествуеть о трехъ печальныхъ событияхъ: въ накоемъ парствъ дерево, приносившее золотыя яблоки, вдругъ сдълалось безолодно, источникъ вина<sup>1</sup> или живой воды изсякъ, и прекрасная царевна невъдомо куда скрылась или подпала заклятію — изсохла отъ тяжкой болтани и забылась непробуднымъ сномъ. Вся страна одтвается въ трауръ и предается унынію — до тъхъ поръ, пока не является избавитель паревны; витстт съ ея возвратомъ, пробужденіемъ отъ сна или выздоровленіемъ дерево снога начинаетъ приносить золотыя яблоки, а источникъ давать вино или живую воду. Эта похищенная, очарованная царевна — никто иная, какъ богина Идуна во власти демоновъ-великановъ <sup>1</sup>).

Золотые плоды небесныхъ садовъ обдадаютъ тою-же великою опдодотворяющею свлою, какъ и съия весенняго дождя. Völsungasage разсказываеть объ одномъ король: давноженатый, онъ не имблъ наслъдника и усердно молглъ о дътяхъ Одина и Фриггу. Богиня услышала его мольбу и послала къ нему дъву исполнительницу желаній (wunschmagd); въ образѣ птицы (вороны) прилетѣла дѣва къ холич, гдѣ сидѣлъ король, и уронила на его колтни яблоко; король принесъ яблоко домой и далъ скушать королевъ --- и вслёдъ затъмъ она понесла плодъм родиласына \*). Выше (стр. 155) ны указали, что тоже чудесное свойство соединяють преданія п съ мнонческой рыбой-тучею: безплодная королева покушала рыбы и тотчасъ-же сделалась беременна. Эту подробность сказочный эпосъ варіяруеть и такъ, что, витсто рыбы, бездътная жена сътдаетъ яблоко. Былъ человъкъ, говоритъ сербская сказка, нитлъ жену и не нитлъ дътей; была у него сука и не было щенятъ, была кобыла я не было жеребятъ. Броснаъ онъ свою избу в пустился по бълому свъту странствовать; случилось ему какъ-то остановиться у одного с т уденца. На ту пору предсталь передь нимъ незнакомець, даль ему яблоко и велћаћ воротиться домой: «jabuku oguli, oguljine podaj kuji i kobili, jabuku rozpolovi, te pola podaj ženi da izjeđe,

<sup>1)</sup> Beiträge zur D. Myth., II, 3—7; сличи славянскія сказки о правдв и кривдв.— <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 308.

a pola ti izjedi: sto je dosad bilo nerodno, odsad sve će biti plodno» 1). Въ другихъ сказкахъ юноша, изловивъ рыбу. отпускаеть со въ воду за чудосный даръ творить все по свену желанію. Увидя красавицу-царевну, онъ пожелаль, чтобы она понесла дътище, и въ туже минуту царевна зачала въ начбстный срокъ родила мальчика съ золотымъ яблоконъ въ рукъ. Царь разгитвался на дочь, и желая узнать отца ребенка, собралъ въ дворцовую залу холостыхъ со всего варства: на кого кинетъ ребенокъ золотое яблоко, тотъ и вивовнякъ безчестія. Мальчикъ броснаъ яблоко въ юношу, женые котораго было причиной его сверхъестественнаго рожмена 2). Этими данными объясняется то важное значение, какое получило аблоко въ свадебномъ обрядъ сербовъ. У нихъ врияято, чтобы тотъ, кто ищетъ руки девушки, посыдалъ къ ней черезъ свата яблоко, съ воткнутыми въ него мелкими серебреными деньгами; если дъвушка приметъ яблоко -- это служить знакомь са согласія, въ противномъ случав женихъ маженъ искать себъ другой невъсты 3). «Отишли на јабуку» значить: пошли уговариваться о свадьбѣ 4). У мазуровъ в ѣ тка съ яблокомъ есть необходимый аттрибутъ свадебнаго вселья 5). Въ новогреческой сказкъ 6) королевна, чтобы ука-2015 --- кого вменно желаеть она имѣть своимъ мужемъ, б росаетъ въ избраннаго счастливца яблокомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Возанзкі ргіјаtelj 1851 г., II, 171, Эрбенъ, 254. Переводъ: синни съ яблова кожицу, отдай ее сукъ и вобылъ, яблоко разръжь воводамъ, самъ съъшь половину, а другую отдай женъ скушать; и все, что до сихъ поръ было неплодно. станетъ родить.—<sup>2</sup>) Сб. Валявца, 233-4; Zeitsch. für D. M., I. 38-40; Ганъ, 4, 6, 8; Штиръ, 16; Матер. для изучен. нар. слов., 20-22; Н. Р. Ск., VII, 31.— <sup>4</sup>) Срп. н. припов., 99—103; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 47: съ своей стороны отецъ невъсты за недълю до свадьбы посылаетъ отцу жениха яблоко съ воткнутымъ въ него цекиномъ.— 4) Срп. рјечник, 285.— 5) Piesni ludu polskiego w Galicyi, Жеготы Паули, 5.— 6) Ганъ, II, стр. 56.

По стводу Иггдразвали бъгаетъ вверхъ и внизъ бълка, въ образъ которой фантазія олицетворяла сверкающую въ тучахъ молнію. Это древнее представленіе заставило въ облачныхъ садахъ, ростущихъ на высокомъ небъ. искать и находить оръшенки. Какъ обыкновенная бълка питается лъсными оръхани, такъ думали, что и бълка-молнія грызетъ тъже самые плоды, ростущіе на міровомъ деревѣ-тучѣ. Эти небесные оръхи, подобно яблокамъ древа жизни, блестятъ какъ чистое золото и обладають тою-же силою посылать плодородіе. Польская сказка знаетъ чудесную бълку, которая, сидя на деревъ, грызотъ орѣхи --- только не простые: скорлупа у орѣховъ зодотая, а зёрна—жемчугъ (I, 614). По сербскому повтрью, если на Ильинъ день гремитъ громъ, то ортхи въ этомъ году очервизъютъ, попортятся, и опадуть съвътокъ 1). Основою этой примъты послужиль стародавній мноъ, что во время грозы Перунъ обрывають небесные орбхи и грызеть ихъ своими острыми зубами; въ числ различныхъ уподоблевій молнім, она сравнивалась и съ червемъ (I, 395; см. гл. XXI). Сербская сказка <sup>2</sup>) упомняетъ о двухъ ортхахъ, давныхъ доброму молодцу въщими бабаин: когда быль разбить однеь орваь -- изъ него потекла ръка, а когда разбиди другой --- изъ него вырвалось плаия, т. е. небесные ортхи, разбиваемые Перуномъ, производятъ дождь и моднін. Сходно съ этимъ, норвежская сказка 3) говорить о большомъ грецкомъ орбхѣ, изъ отверстія котораго льется неизсякаемая вода. Сказочный герой прилодить въ царство, страждущее отъ недостатка воды (т. е. отъ лътней засухи); съ помощію кирки-саморойки (\_\_\_иолніи) вырываетъ онъ въ твердой скалъ (тучъ) колодецъ, кладетъ въ него чудесный орбхъ- и игновенно колодецъ наполняется водою.

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 103.- 2) Срп. н. припов., 19. -- 3) Ц. 19.

На Руси върятъ, чтооръхъ-двоешкаприноситъ счастіе и богатство, и потому берегутъ его и носятъ въ кошелькахъ. чтобы водились деньги, и на шет, чтобы избъжать болтзней и всякихъ бъдъ <sup>1</sup>). У болгаръ оръхи составляютъ непремънную иринадлежность обрядовой трапезы наканунъ Рождества Христова; часть этихъ оръховъ сберегается въ продолжения цълаго года, и если заболитъ у кого-нибудь горло — въ такоиъ случать беруть рождественскій орбхъ и труть имь больное изсто \*). Въ въкоторыхъ мъстахъ Герианів (въ Альтиаркъ и Вестфалін) осыпають новобрачныхь оръхами, какъ у насъ осыпаютъ ихъ хлъбными зернами и хиблемъ ( --- символоть опьяняющихъ напатковъ: пива, браги и меда); впрочень въ полтавской губ. существуетъ и посыпание новобрачных ортхамя (см. гл. XXIX). Въ хлѣбныя зерна, назначенныя для поства, нтицы бросають горсть ортховъ (нан горои), чтобы будущая жатва была урожайная. Въ Шварцвальат посланный звать на свадьбу несеть ортловую втаку. Съ такою-же въткою въ рукахъ прыгаютъ въ Поату черезъ Изановские костры, прикасаются ею къ возженному пламени **ПЕОТОМЪ ВТЫКАЮТЪ ВЪ КОРОВЬИ ХАТВЫ,** ДЛЯ ПРЕДОХРАНЕвія домашной скотины отъ колдовства и нечистой снан. Изъ орбховой вбтки приготовляется и wünschelruthe ( эмблема молния, см. гл. XVIII). Чтобы выразить нысль объ освобождения богния живой воды и весенняго плодородія изъ-подъ власти великановъ, старинный миеъ рисуетъ такую картину: Локи, богь грозоваго пламени, въ образъ быстролётнаго сокола унесь въ своемъ клювъ Идуну, превраценную въ орбхъ <sup>э</sup>). Запрещеніе рубить орбшинкъ долгое время соблюдалось въ разныхъ мѣстностяхъ также строго,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hap. cs pas., 153; Пузин., 160: орвхъ-двоешка помогаетъ отъ выяяха.—<sup>3</sup>) Каравел., 277.—<sup>3</sup>) Die Götterwelt, 25, 199; D. Myth., 588.

какъ и звирещение касаться топоромъ старыхъ въковыхъ дубовъ '). Эббо указываетъ на большое оръховое дерево, вбливи Штетина; при этомъ деревъ билъ ключъ, и оно считалось посвященнымъ богу<sup>2</sup>).

Преданія о небесныхъ, райскихъ садахъ съ теченіемъ времени стали прилагаться къ земнымъ дъсамъ и рощамъ и сообщили имъ священный характеръ. Сверхъ того, красота и таниственность огромныхъ дъвственныхъ лъсовъ древитящей эпохи че могли не поражать поэтически-настроеннаго воображения младенческихъ племенъ. Въ жизни растительнаго царства они созерцали туже вѣчную борьбу божественныхъ зиль, какую замбчали и въ стихійныхъ явленіяхъ природы. Съ началомъ весны поля, кустарники и дубравы убираются селенью и цвътами; здая зима снимаетъ съ нихъ эти роскошные уборы и повергаетъ все въ мертвенное оцтиентние -- до новаго возврата вешнихъ дней. Слъдуя внушениямъ метафорическаго языка и тёсно-связанныхъ съ нимъ первобытныхъ воззрѣній на мать-природу, древній человѣкъ почти не зналь неодушевленныхъ предметовъ; всюду находилъ онъ и разумъ, и чувство, и волю. Въ шумъ ятсовъ, въ шелестъ листьевъ ену слышались тв загадочные разговоры, которые ведуть между собою деревья; въ трескъ слоиленной вътки, въ скрицъ расколотаго дерева онъ узнавалъ болъзненные стоны, въ увяданія — взсушающее горе, и такъ далье. Дерево содрогалось, чахло и даже проливало кровь ( сокъ), будучи тренуто острымъ желћаомъ. «Ничить трава жалощами, а древо съ тугою къ земли приклонилось» говоритъ Слово о полку; подобными выраженіями преясполнена народная поэзія 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 617.— <sup>2</sup>) Срезнев., 22, 29.— <sup>3</sup>) Рус. Дост., III, 90—92. Въ віевской губ. если садовое дерево не даетъ плодовъ, его пугаютъ угровою быть срубленнымъ: кто-нибудь изъ домашнихъ влазаетъ на его верхушку, а другой, стоя внизу, замахивается на де-

Все это вовело въ покловению лёсамъ в деревьямъ. Сведечыства о таконъ поклонение отчасти уже приведены выше; ю есть в другія указанія панятниковъ и народвыхъ преданій. Церковный уставь св. Владиміра упоминаеть о суевѣрахъ, ко-TOPHE IDOGOJWAJE HOJETSCA «B'S DOMERSER» 1); B'S WHTHE KHAи Константина Муромскаго читаемъ: «дунлинамъ древянымъ иты убрусцемъ обвъщивающе и симъ ноклоняющесь <sup>1</sup>)--обычай, досель сохранныйся въ Малороссіи, гдъ на больных дубахъ въшають подотенца и мотки нитокъ, эзларь русалкамъ \*). Густинская лётопись говорить о вриющенія жертвъ «рощеніямъ» 4). Кириллъ Туровскій рамался, что съ принятіемъ христіанства уже не нарекутся (отонь --- древеса 5). хотя надежды его и оказались преждеэрененными; нбо и послъ того двоевърями народъ долго со**принать благоговъйное уважен**ие къ старымъ деревьямъ, разсынываль о духахъ, обитающихъ въ дремучихъ лесахъ, соерных подъ ихъ свнію свои игрища, жертвенные и другіе обраны. Встръча весны, праздники въ честь обновленной приран (Семикъ, Троида) и творческихъ силъ лъта (Купало) ловыет отправляются въ лесахъ и рощахъ. Семицкая берез-<sup>14</sup>, украненная разноцвётными лоскутьями и лентами, съ

21

Рево топоромъ и спрашиваетъ: "чи уродншь?" Съ дерева даетси отвътъ: урожу! "Ну, гаяды-жъ мини, роди, а то зрублю!" При этятъ словахъ ударнютъ по дереву обухомъ. Въ Моравія передъ Рощаествомъ козяйка идетъ въ садъ и трясетъ деревья, пригонарива: siromečku, obrod', obrod'! (Громаннъ, 87). Подобные обрады совершаются и въ другихъ славянскихъ земляхъ и въ Гернана. Какъ дерево-облако посылаетъ илодородное съмя дождя, буцуч развио топоромъ-модніей и потрясаемо вихряни; такъ и отъ вротаго дерева ожидаютъ плодовъ, какъ скоро исполнены описанне обряды. — 1) Доп. въ Ак. Ист., I, 1.— 2) Карам. И. Г. Р., I, вротач. 216.— 3) Сревнев., 29. Почему именно приноситси мотии и вологенца.—см. гд. ХХІІІ.— 4) П. С. Р. Л., II, 234, 257.— 5) Панат. XII в., 19.

торжествомъ несется въ деревню, какъ знанение самой богини Весны, возвратившейся на землю. Берез'я приписываются цёлебныя свойства: черезъ это дерево (иногда черезъ оглобаю) обливають больныхъ холодной водою; подъ порогомъ новой конюшин зарываютъ березовое полтно, чтобы воделись лошади 1). Дворы, избы в самыя церкви убираются на Семняъ в Троицу срубленными полодыми деревьями, цвътами и травами. Купальскіе огни въ Малороссій обыкновенно возжигаются въ лъсахъ. Когда у знаконаго садовода берутъ плодовую прививку или отводокъ, то считають обязанностью возлѣ того дерева, отъ котораго срѣзана вѣтка, положить въ даръ медкую монету; думаютъ, что безъ этого не примется ни прививка, ни отводокъ <sup>2</sup>). Славяне до сихъ поръ считають некоторыя рощи священными и называють ихъ гайбогъ и божницами »); на Руси заповъднымъ лъсамъ, въ которыхъ запрещено рубять, присвоивается название божеатсье <sup>4</sup>); въ олонецкой губ. даютъ ласу эпитетъ праведвый 5). По свидътельству Дитиара, лъсъ, окружавшій хрань въ Ретръ, признавался священнымъ; тоже религіозное значеніе приписывалось в Свитибору: «роща Святой Боръ (Zuitibor) была почитаема встия жителями за божество, и никогла непоконъ въка неприкосновенность ся не была нарушена» °). Гельмольдъ говоритъ, что балтійскіе славяне чтили лёса в рощи, какъ святилища, и клялись при деревьнать и источникахъ; сохранилось еще извъстіе о рощахъ богини Живы (см. гл. XXVIII). Еще въ XI въкъ духовныя власти требовали отъ чеховъ, чтобъ они не приносили жертвъ деревьянъ (ad arbores sacrificia nullo modo fiant) и не обращались къ нимъ за помощью (non ad arbores aut ad fontes auxilium quaerere).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нар. сл. раз., 157.— <sup>2</sup>) Иллюстр. 1846, 333.— <sup>3</sup>) Р. И. Сб., VII, ст Ходаковск, 116.— <sup>4</sup>) Доп. обл. сл., 10.— <sup>5</sup>) Этн. Сб., VI, словарь Рыбникова, 11.— <sup>6</sup>) Срезнев., 30; Макуш., 84.

По слованъ Козьны Пражскаго, невъжественный народъ его времени питалъ къ деревьящъ и рощащъ религіозное уважене, волнася в приноснаъ жертвы горнымъ и лъснымъ ниммиз (oreades, dryades), и потому князь Бретиславъ (1093 г.) ранися порубить и предать огню вст дубравы, почитаемыя (населыми <sup>1</sup>). Изъ пѣсень Краледворской рукописи узнаеть, что Честипръ, передъ выступленіемъ въ походъ противъ неріятеля, «pode wše drwa wzložie obieti bohóm»; а Забой, влужь на угнетеніе иновърцевъ, говориль: «гдъ отцы давал эства богамъ, куда ходили возглашать свои мольбы, тамъ ни посткли вст деревья, разрушили (кумиры) боговъ и выгали вать лисовъ встахъ вороновъ» в). Чехи и до сихъ поръ промажають молиться подъ деревьями; кто двлаетъ это на страствую пятницу, поредъ солнечнымъ восходомъ, тотъ цѣи годъ будетъ свободенъ отъ встать болтаней; страдающіе изеракою преклоняють колѣна передъ бузвною в трижды прописсять: «бузния! послаль меня Господь Богъ къ тебъ, тобы ты взяла на себя мой недугъ». На Рождественскіе Сыты чехи, обращаясь къ деревьямъ, просятъ у нихъ предгалый будущаго в помощи въ болтаняхъ 3). Въ Лужицахъ саксенскихъ и въ земя в словаковъ существуютъ заповёдне «святые ган», гдѣ, по народнымъ сказаніямъ, блуждаютъ тын стародавнихъ князой (—блаженныхъ героевъ), молятся и вриносять жертвы своимъ языческимъ богамъ; тамъ обита-DT5 віщіе духи, в дівушки ходять въ ліса «слушать духа», юторый шелестоиъ колебленыхъ вѣтромъ и опадающихъ астьевъ прорицаетъ будущее \*). У сербовъ почитаются нериссновенными изкоторыя большія, твинстыя деревья (ду-44, буки и др.); низ приписывается великая сила, такъ что ель бы кто срубилъ подобное дерево, тотъ или умретъ вско-

21\*

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Громаниъ, 86.— \*) Ж. М. Н. П. 1840, XII, 125, 130—1. — <sup>9</sup> Громаниъ, 87—88, 181.—\*/ Срезнев., 30—31.

рѣ, нли будетъ наказанъ неналѣчимою болѣзнію. Тотъ, кто опасается — не срубилъ ли онъ священнаго дерева, долженъ на его пнѣ отсѣчь голову живой курицѣ тою-же самою сѣкирою, которою было свалено дерево <sup>1</sup>): обрядъ этотъ, указывающій на древнюю умилостивительную жертву, спасаетъ отъ грядущей бѣды. Священяме лѣса и рощи были у всѣхъ индоевропейскихъ народовъ; греки посреди ихъ созидали храмы и жертвенники, и святотатственную порубку такихъ деревьевъ наказывали смертію. Нѣмецкія племена имѣли свои heilige wälder, гдѣ издревле совершались празднества и жерт венные обряды; даже по принатіи христіанства народъ продолжалъ подъ нѣкоторыми деревьями возжигать огни и дѣлать имъ обычныя приношенія <sup>2</sup>).

Мы видъян, что заключеніе брачныхъ союзовъ с лавянъ язычниковъ совершалось у воды, какъ стихін, служившей энблемою плодородящаго свмени дождя: но какъ дождевыя тучи уподоблялись не только источникамъ, но и лѣсамъ, то браки могли совершаться и при священныхъ деревьяхъ. Бопланъ въ «Описанія Украйны» <sup>2</sup>) разсказываетъ, что ходостые юнени, добывая невѣстъ умычкою, должны были увозить ихъ въ лѣсъ и скрываться тамъ цѣлые сутки, и только въ такомъ случаѣ избѣгали преслѣдованія и безпрепятственно женились на похищенныхъ дѣвицахъ. Сербскіе отмичары увозятъ дѣвойку въ лѣсъ, и тамъ заранѣе приглашенный попъ вѣнчаетъ чету подъ д убо мъ<sup>4</sup>). У нашихъ раскольниковъ донынѣ держится обычай, въ силу котораго молодой парень, сговорясь съ лѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 684.-- <sup>2</sup>) D. Myth., 64-71, 614-8; обожани изсовъ встрачаемъ и у Финновъ (Доп. къ Ак. Ист., I, 28, 43; Ист рус. слов. Шевырева, III, 143-о прокудливой береза), и у горскихъ племенъ Кавказа (Совр. 1853, XI, «Перезады по Россіи» 9; Москв. 1855, XXIII-IV, 24).- <sup>3</sup>) Стр. 72.- <sup>4</sup>) Срп. рјечник 477; Венелина Серб. пъсни, 38.

ниев, отправляется витстъ съ нею къ завътном у дубу, обътажаетъ его три раза кругомъ, и брачный союзъ «итается заключеннымъ <sup>1</sup>). Стенька Разинъ, захвативъ въ скоя руки власть на Дону, запретилъ богослужение въ правосизныхъ зранахъ, и желающихъ вступить въ бракъ прикана вынать окодо вербъ \*). Память о такихъ свадьбахъ согранилась и въ народномъ эпосъ; такъ былина о богатыръ циат говорить, что онь съ своею подругою «обручалися вругъ ракитова куста вънчалися» \*); на тоже намекаетъ вародная поговорка: «вѣнчали вокругъеди, а черти пѣл. <sup>4</sup>). Въ дѣсахъ и рощахъ язычники хоронили и мертвыхъ, итону что эти мъста напоминали имъ о блаженныхъ, райских садахъ, гдѣ должны водвориться по смерти души праедения. Оттонъ Банбергский запрещаль это дълать поморяиль, а князь Бретиславъ чехамъ 5). Въ поэтической картинъ Кразедворской рукописи души усопшихъ изображены порхажилия по деревьямъ <sup>()</sup>). Въ народныхъ поговоркахъ уцѣлѣло жное воспоминание о той стародавней, доисторической эпохъ, ыла славяне-дикари жили въ дремучихъ лъсахъ и поклоняись «рощеніямъ»: «въ атсу родились, пнямъ молнансь», ЦЕ: «ЖИЛИ ВЪ ЛЪСУ, МОЛИЛИСЬ ПОВЬЮ», «ВЪ ЛЪСЪ ЖИТЬ --венькамъ Богу молиться» ?).

Представляя тучи небесными деревьями, перенося это представленіе на землю в связывая его съ обыкновенными дубраман, древній человъкъ призналъ лъса и рощи мъстопребывапенъ облачныхъ духовъ, и этимъ послъднимъ придалъ харатеръ лъсныхъ геніевъ. Какъ въ образъ водяныхъ идея дож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., II, 28.—<sup>3</sup>) Исторія ная повъствованіе о донскваль казакаль А. Ригельмана— въ Ч. О. И. и Д., годъ 2, III. 61.—<sup>3</sup>) Кирша Дав., 96.—<sup>4</sup>) Архивъ ист.-крид. свъд., II, ст. Бусл., 5.—<sup>5</sup>) Срезнев., 32.—<sup>6</sup>) Ж. М. Н. П. 1840, XII, 128.—<sup>7</sup>) Послов Дизя, 748.

девыхъ потоковъ связывается съ земными источниками, такъ въ ябшихъ ясны черты ихъ первоначальнаго, стихійнаго значенія, сочетавшіяся съ лісами и деревьями. Это доказывается и выше-объясненнымъ преданіемъ о происхожденія водяныхъ и лёшихъ (см. стр. 235) и многими другими повёрьями, живущими въ народъ. Слово лъшій въ областныхъ говорахъ 1) и въ старинныхъ памятникахъ означаетъ: лъсной, лъсистый <sup>2</sup>); въ разныхъ губерніяхъ и утэдахъ лъшаго называють лешакь, лесовикь, лесникь »), лисунь (полисунъ) и даже лъсъ \*). Лъшіе (чешск. lesni mužovė) --- тоже, что греческие сатиры, римские фавны, сильваны, n'smensie waldleute, holzleute n moosleute. Ohn muвутъ въ лъсныхъ трущобахъ в пустыряхъ, но обыкновенно съ первыми морозами (въ началъ октября) проваливаются сквозь землю, исчезая на цълую зиму, а весною опять выскакиваютъ изъ земли – какъ ни въ чемъ не бывало. Разставаясь осенью съ лёсомъ, они бёсятся, ломаютъ съ досады деревья, словно хрупкія трости, и разгоняють всёхь звёрей по норань; во весь тотъ день воетъ по лъсу страшный вътеръ 5). Въ этомъ любопытномъ повърьи ясно сказывается тождество лъшихъ съ творческими силами лъта. Подчиняясь вліанію зимы, тучи перестаютъ блистать молніями, грохотать громомъ в разливаться дождемъ; это оцъпентніе или зимній сонъ фантазія соединяеть со встии ихъ мненческими одицетворенідии. Подобно тому, какъ водяной спять всю зиму, и только въ апрълъ просыпается бъщеный и шумный; такъ и лъшіе провалива-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 108.— 2) Псковская судная грамота, 2: "лэшан земля"; Доп. къ Ак. Ист., IV, стр. 50: "беречь навръпко, чтобъ торговые и промышленные люди изъ свбирскихъ городовъ въ рјсскіе городы лъшними степными дорогами украдомъ не проходили".— 3) Обл. Сл., 103.—4, 107.— 4) День 1862, 52.— 3) Свхаров., II, 60.—61; Послов. Длля, 998.

ится сквозь земию въ холодное время осени. И въ темныхъ наземельяхъ успоконваются до весенняго своего пробужденія. Одною изъ наиболте-употребительныхъ метафоръ въ стариной поэлін было представленіе облаковъ и тучъ мрачными горными пещерами и подземнымъ царствомъ; сюда - то и скрымются духи лётнихъ грозъ на зниу; здёсь, какъ свидётельствують древніе мноы (см. гл. XVIII), поконтся Одень со вствъ свониъ неистовымъ воинствомъ и лежитъ похишенный Торовъ молотъ (молнія). Мы указали основанія, дади которыхъ лухи грозовыхъ тучъ еще издревде получили демоническій церактеръ; съ этимъ характеромъ являются въ преданіяхъ и тв наъ нихъ, что населили воздушныя пространства, водные источники и горныя ущелья, и тъ, что обитають въ лесахъ. Воть свидътельства народныхъ пословицъ и поговорокъ: «поных было вълтсъ, да попался въ стртчу бъсъ»; «братъ--такъ братъ, а не то отдай крестъ, да хоть къ чорту въ stes» (обычное выражение при ссоръ крестовыхъ братьевъ); «пришовъ з' лъсу и идзи собъ къ бъсу»; «падъ чернымъ исомъ спаткауся чортъ з' бвсомъ»; «толкись бъсы, да не въ нашемъ лъсъ»; «наъ пустаго дупла либо сычъ, либо сена, либо самъ сатана». У поляковъ есть повёрье, что дьямль, превращаясь въ сову, любитъ садиться на старой вербъ, ночему простолюдины и боятся рубить это дерево, чтобы не нодвергнуться гитву нечистой силы. Польская поговорка: •zakochał sie jak diabeł w suchey wierźbie• coorstruty-' еть великорусской: «влюбился, какъ чортъ въ сухую ракату. и излорусскимъ: .бьецця, якъ чортъ коло сухой зерби», «закохавсь, якъчортъ въ сухугрушу (или вербу)» 1). Заслыша въ лёсу таннственные звуки, поляки плю-

<sup>1)</sup> Собраніе 4291 росс. пословицъ, 10, 150; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1852, 65; 1853 г., 187; Рус. въ св. посл., 11, 33; Пов. и пред., 174 --5; Номис., 168.

ють на всв на четыре стороны, чтобы прогнать отъ себя нечистаго <sup>1</sup>). И лѣшихъ, и чертей народъ обзываетъ одинаковыми вменами: шатунъ, ворогъ, ёлсъ <sup>в</sup>); сравни: лядъдьяволь, лядащій — негодный в ляда (ляды) — поле сь корнями срублевныхъ деревьевъ, лядина — лъсъ, ляда и айака-болото, поросшее кустарникоиъ и лъсомъ 3). Въ романскихъ сказкахъ древнеримской богъ ада Orcus принимается за лѣснаго духа (итал. огсо, неап. huorco, фран. ogre) и представляется чернымъ, косматымъ и большею частію великаномъ; итмецкія же сказки роль его возлагаютъ на чорта<sup>4</sup>). Темныя подземелья, царство все-помрачающихъ тучъ, породили мноъ о глубокихъ вертепахъ зда, и вышеуказанное преданіе: буато дъщіе прокадиваются сквозь земаю — имъетъ при себъ слатующія аналогическія поварья: в в половина ноября вса нечистые убъгаютъ съземли, боясь морозовъ; зима разгоняетъ ихъ — и они скрываются въ преисподнюю; въ началѣ же февраля, съ первыми зачатками весны, нечистые духи вылетають изь ада въ видъ птиць 5). Древнее сказание о грозовыхъ демонахъ, исчезающихъ осенью, въ дни мъсяца-листопада, и снова появляющихся весною, народная фантазія, согласно съ усвоеніемъ этимъ духамъ ліснаго типа, связала съ замираніемъ и возрожденіемъ жизни въ дубравахъ и рощахъ, которыя къ знит сбрасываютъ съ себя листья, а въ вешнюю пору одъваются въ зелень и цвъты. Покидая землю, лёшіе подымають вётры, лонають деревья к разносять ихъ пожелтевшіе листья: въ этихъ обычныхъ явленіяхъ бурной осени поэтическій взглядъ народа усматряваетъ ихъ досаду, чувство недовольства и тоски по умирающей природъ. Впрочемъ, лъшіе не всв исчезають на зиму; въ нъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 371.—<sup>3</sup>) Odz. Cz., 28—29, 64, 263.—<sup>3</sup>) Ibid., 108.—<sup>4</sup>) D. Myth., 454.—<sup>4</sup>) Caxapos., II, 11, 65 --66.

которыхъ ибствостяхъ ихъ сибшиваютъ съ демонами зимнахъ вьюгъ. Стреметельные вихри, по митнію крестьянъ. есть дёло лёшаго. Такъ поломанныя бурею въ лёсахъ деревья обыкновенно причисляются къ его проказамъ; по народнему вовтрью (вятск. губ.), лтшій никогда не ходитъ просто, а свереди и сзади его всегда сопровождаетъ сильный вътеръ, и по направлению вътра можно заключать, куда вменно держить онъ путь. Никто не видаль, чтобы онъ ставияъ гдъ-нибудь сябдъ своихъ ногъ, хотя бы понедь по песку или сибгу: это потому, что онъ вихремъ заметаетъ свой слъдъ, какъ поступаютъ и въдымы (см. І. 569). Въ августъ-мъсяцъ поселяне караулятъ по ночамъ сно-ПЫ ОТЪ ПОТЁХИ АБШАГО, КОТОРЫЙ РАСКИДЫВАСТЪ ИХЪ, ПО-Амиая вихри; съ цёлью помёшать ому, они ходять на гумно вывороченных тулупахъ и обводять около сноповъ круговую черту кочергою, т. е. замыкають гумно со всёхъ сторонъ какъ-бы оградою; вывороченный тулуцъ -- эмблема облачнаго одъянія, въ которое рядится богъ-громовникъ, гонитель деноновъ, а кочерга — эмблема его молніскосной палицы. Увъряютъ также, что лъшій боится головешки <sup>1</sup>); а пведы, чтобы удалить лъснаго духа, совътуютъ бросать въ вего кусокъ желтза<sup>2</sup>). И годовешка, и желтво --- символы нолнін. Такъ какъ свистомъ можно накликать бурю, то врестьяне не только не ртшаются свистать на водъ, но не дъзають этого и ночью въ лъсу, опасаясь разбудить лъшаго, который, проснувшись, спѣшитъ откликнуться. Когда путнику почудится страшный свисть лъшаго ( той втра), онъ торопится убъжать въ противоположную сторо-IJ <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid., II, 50; Рус. Дневникъ 1859, 37.— <sup>2</sup>) Ж. М. Н. П. 1843, <sup>2</sup> XL.— <sup>2</sup>) О. З. 1848, IV, 142.

Могучія явленія грозы предки наши олицетворяли то въ образв великановъ, тождественныхъ съ гроиздными тучами, застилающими собой весь небосклонь, то въ образъ карликовъ, тождественныхъ съ малютками-молніями, обитающими въ облачныхъ горахъ. Оба представленія приданы и лѣшимъ, которые бывають то ниже травы, то выше саныхъ высокихъ деревьевъ. Какъ надвигающаяся на небо туча изъ едва-замътнаго вдали чернаго пятна быстро выростаетъ въ своемъ объемѣ и достигаетъ исполинскихъ разифровъ, такъ и лѣшій игновенно можетъ выростать и умаляться <sup>1</sup>). О богатыряхъ и великанахъ сказки выражаются, что они ростутъ ни по днямъ, ни по часамъ, а по минутамъ. Обыкновенно въ дъсу лѣшій равенъ съ высокими дубами и соснами, а на полянт -- съ травою. Бтлоруссы утверждають, что рость лъшаго зависитъ отъ высоты тъхъ деревьевъ, вблизи которыхъ онъ стоятъ или идетъ, т. е. по первоначальному воззртнію рость лъшаго опредтаялся размърами тъхъ летучиъ облачныхъ лёсовъ, въ средъ которыхъ шествовалъ онъ по небу. Въ кіевской и черниговской губ. различають лисуновъ и полевиковъ; первыхъ представляютъ великанами строватаго и пепельнаго цвта; о послъднихъ же разсказывають, что они равны съ высотой хавба, растущаго въ поль, и посль жатвы умаляются и делаются такими крохотными, какъ стерня, т. е. ростъ ихъ въ то время не превышаетъ остающихся на корию, сръзанныхъ стеблей соломы. \*). Точно такъ и нёмцы представляютъ лёсныхъ духовъ и вели-RAHAMM (schrat, waldschrat H CRAHA, skratti --- gigas:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гриммъ сообщаетъ подобное-же преданіе о великанкъ — D. Муth, 522.— <sup>2</sup>) Абев., 233; Рязан. Г. В. 1846, 16; Владим. Г. В. 1844, 50; Кіев. Г. В. 1845, 16; Черниг. Г. В. 1860, 28; Ж. М. В. Д. 1848, ч. XXII, 130.—1; Зам. о Сибири, 76; Рус. прост. прязди, IV, 13; Семеньск., 123.

имя это, наравит съ словомъ tröll, совитъщаетъ въ себт знаsebia чорта, лъшаго в великана), в малюткамв (schrettel); та изъ нихъ, которые блуждаютъ одиноко, принимаютъ больвею частію гигантскіе образы, а живущіе въ обществахъ (тоянамы) сибшиваются съ эльфами и варлами: малорослые, съ старыми лицами и всклокочевными волосами, одътые въ мохъ **В ЛИСТЬЯ, НАН ВЪ ЗОЛОНЫЯ ПЛАТЬЯ СЪ КРАСНЫМИ ВЫПУШ**зани, они напоминають этими визшними признаками карликовъ дверговъ <sup>1</sup>). Тѣ древесныя отверстія, сквозь которыя суевърныя матери протаскивають больныхъ дътей, въ Швеція называются elfenlöcher; на Руси, чтобы взбавиться оть болтзней, въшають на деревьяхъ холсты и рубашки, и приношенія эти считаются за обычный даръ русалкамъ, о сродствѣ которыхъ съ одной стороны съ эльфами, а съ другой съ абсными нимеами смотри га. XXIII. Подобно явшимъ, эньоы обладаютъ способностью увеличиваться и умаляться но своему произволу; и тѣ, и другіе равно опасны, какъ похитители д'втей (см. гл. XXIV). По свидътельству, принадлежащему XIII стольтію, германцы признавали в 5 тръ лѣснымъ АУХОМЪ, КОТОРЫЙ МОГЪ ВЫРОСТАТЬ ВСЕ ВЫШЕ И ВЫШЕ, ПОКА НИ сравнивался съ самымъ высокниъ деревоиъ <sup>2</sup>). Становя лѣних въ разрядъ великановъ, олицетворяющилъ собою визри, бурю и грозу, преданія надбляють ихъ необыкновенною силою и суровостью и приписываютъ имъ тъже нескончаеныя битвы, въ какихъ постоянно обращаются великаны. Народныя воговорки выражаются: «силенъ (или: здоровъ), какъ лѣсникъ!» — «съ лъсовикомъ не справиться!» 3) Во владимірсвой губ. лашаго называють дикинькимъ мужичкомъ \*), водобно тону, какъ поляки называють его dziki mąż, а яви-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 450—1, 454, 956; Beiträge zur D. Myth., II, 278— <sup>8</sup>) Die Götterwelt, 98.— <sup>5</sup>) Ворон. Г. В. 1850, 16.— <sup>4</sup>) Владан. Г. В. 1844, 50.

цы wilder mann; и у насъ, и въ Германіи названіе эте («дикой человёкъ») по преимуществу служить для обозначенія великана (см. гл. XXI). Какъ всё грозовые духи, лёшій можетъ принимать различные образы, въ которыхъ поэтическая фантазія издревле олицетворяла бурныя и гропоносныя тучи, и тъмъ самынъ сближается съ оборотнями. Чаще всего онъ является здоровеннымъ мужнкомъ, но и въ этомъ человъческомъ обликъ сохраняетъ демонскіе признаки: на немъ бараній полушубокъ, но какъ всегда бываетъ у нечистой силы — неподпоясанный и запахнутый лёвой полою на правую (I, 187); глаза у него безъ бровей и ръсницъ - Повтрье, которое остается для насъ неразгаданнымъ <sup>1</sup>). Представляютъ его и одноглазымъ<sup>2</sup>), что указываетъ на сродство его съ великанами-циклопами. Если лъшій показывается голой, безъ одежды, то легко замитнъ, какъ сходенъ онъ съ общепринятымъ изображениемъ чорта: на годовъ у него рога, ноги коздиныя, толова и вся нижная полевина тъла мохнатыя, въ космахъ, борода козлиная клиномъ, на рукахъ длинные когти. Близь Рязани втрать, что въ лъсать обытають царьки съ волотыми рожкаин <sup>3</sup>). Нѣмецкій schrat прображается дикимъ, суровынъ и косматымъ, съ всклокоченными волосами (schrötleinzopí); др.-вер.-вѣм. scrat или scrato въ старинныхъ памятникахъ объясняется pilosus, a scraz, screza—larvae, lares mali; др.чешское scret — daemon, screti (scretti) — penates intimi et secretales, yemck. skret, škrjtek --- penas, idolum,

•

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сынъ Отеч. 1839, IV, 78-79; О. З. 1848, IV, 139; Совр. 1856, XI, смъсь, 28.— <sup>3</sup>) Костон. С. М., 58; Сахаров., I, 19, заговоры. —<sup>3</sup>) Абев., 234; Рязан. Г. В. 1846, 16; Моск. Наблюдат. 1837, май, II, 247; Досуги вли собр. сочин. и переводовъ Михайла Попова, I, 196; Н. Р. Ск., VIII, 665 (изображение лъшнях, заимствовавное изъ лубочной сказки).

вольск. skrzot и skrzitek — духъ, представляемый со спутанными, взъерошенными водосами, словен. shkrat, shkrátiz, shkrátelj — горный карликъ. Названія эти имѣютъ однать общій корень съ глаголомъ скрыть. Слово крыть (нок рывать) тождественно по значению съ глагодани облачать (откуда облако — небесный покровъ) и обвертывать (оборотить), и сейчасъ-приведенныя названия указынать на духовъ, облекающихся въ облачныя одежды. Такъ них облака уподоблялись звёринымъ шкурамъ (овечьниъ. козыниъ и т. дал.) и различнымъ мохнатымъ животнымъ, то ятеные духи рисуются воображенію славянъ существами коснатыни, съ козлиными ногами, бородой и рогами, наноминая себею сатировъ и фавновъ античнаго міра и козловъ Вакха и Тора, или одётыми въ бараньи тулупы. Тулупы эти, какъ у валыть иль сорочки, не подпоясаны в свободно развиваются не ватру, какъ облачная мантія дикаго охотника (Одина). Здёсь тантся объяснение и близкой связи лъшихъ съ горными кар ликани (гора туча) и оборотнями: въ старинныхъ глоссахъ, враводенныхъ Ганкою, слово vilcodlac (оборотень) истолковано: faunus 1). Въ качествъ грозоваго демона, лъшій сбливается также съ зибенъ, злобнымъ похитителемъ дождей; въ Бъюруссів между разнородными цмоками (зибями) знаютъ в иснаго циока, который морыть у хозяевъ скотъ, высасывасть ночью у коровъ молоко и двлаеть нивы неплодородными \*). Сатдовательно лъшему приписывается тоже высасывание модока у коровъ, какъ и въдъщанъ и огненному зитю: повтове, возникшее всладствие забвения мноа о высасывани молока-дождя изъ коровъ-тучъ молніеносными демонами. Въ одонецкой губ. убъждены, что каждый пастухъ долженъ подарить лашену на лато корову; не то онъ озлобится и пере-

<sup>1)</sup> D. Myth , 447-9 - 2) Приб въ Ж. М. Н. П. 1846, 22-23.

портитъ все стадо <sup>1</sup>). Въ архангельской губ. думаютъ, что лъшій, если пастухи успѣютъ задобрить его, пасетъ деревенское стадо <sup>2</sup>); а въ Малороссіи лисовикъ считается пастыремъ водковъ (— тучъ, см. I, 711). — Во многихъ мѣстностяхъ разсказываютъ, что у лѣшихъ на головѣ и бородѣ волоса зе деные <sup>2</sup>); такiе-же зеденые волоса даются водяному и русалкамъ. Это повѣрье съ одной стороны свидѣтельствуетъ за очевидное отождествленіе лѣшихъ съ царствомъ растительнымъ, а съ другой стороны указываетъ на то близкое отнешевіе, въ какомъ состоятъ съ ними водяные духи, хранители дождевыхъ источниковъ.

Въ весенной грозъ древнія племена видъля упорный и смертовосный бой великановъ тучъ; этотъ вонественный типъ усвоенъ и лѣшимъ. Лѣсовики, разсказываютъ крестьяне, ведуть между собою частыя войны; но какъ существа титанической породы, они не знаютъ ни пушекъ, ни ружей, ни порода, а домать своихъ противниковъ столётними деревьями, кото рыя тутъ-же вырываютъ съ корнемъ, и стопудовыми камнями, отбитыми отъ скалъ; брошенные рукою лѣшаго, камии эти и деревья летять въ десять разъ скорбе пули и на громадныя разстоянія-верстъ на пятьдесять в болте. Поломанные бурей лёса и горные обвалы суть слёды ихъ ожесточенной битвы. Въ такой грандіозной картина изображаеть народь удары грозы и подетъ бурныхъ облаковъ, перенося древнія представленія о небесныхъ деревьяхъ и горахъ-тучахъ на обыкновенные лъса и скалы. Низводя мнонческія сказавія на землю, надагая на ныхъ бытовыя черты, наредъ разсказываетъ, что въ каждой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дашкова: Описаніе одон. губ., 218.— <sup>3</sup>) Памятн. книжка арханг. губ. на 1864, 50.—<sup>1</sup> <sup>3</sup>) Описаніе одонец. губ., 217.— 8; Терещ., VI, 128. Калевала представляетъ лъснаго царя съ зеленой бородою, а святу его мохнатою—Библ. для Чт. 1842, XI, сиъсь, 51.

страва лашіе подчинены своимъ воеводамъ и царямъ, и что у пазь также бываетъ соддатчина (наборъ), какъ и между ладын. Надъ русскими лъсовиками царствуетъ Мусанлъ (Маеусанлъ)-лъсъ. Какъ скоро у народовъ различныхъ госуларствъ начнется война, то и лъшіе этихъ странъ вступаютъ искду собой въ кровавыя битвы: цълыя рати ихъ сходятся, мед за собою лъсныхъ звърей, и бъются нещадно до тъхъ воръ, пока не прекратится человъческая война <sup>1</sup>). Тоже участіе въ народныхъ распряхъ приписывается и сербскимъ вичанъ, родственнымъ съ нашими русалками (см. гл. XXIII).

Азшіе — властители дремучихъ лъсовъ, и въ нъкоторыхъ областяхъ ихъ называютъ лъсовы и и царькаии, господарали надъ лъсомъ. Въ большихъ лъсахъ господствуютъ <sup>10</sup> ла и по три лѣшихъ. Въ архангельской губ. есть разсказъ • тонъ, какъ два лѣшіе поссориднов съ третьимъ при дѣдежѣ зсемиъ дачъ, связали его и бросили; случайно набрёлъ на него промышленникъ и освободилъ; въ благодарность за то лый донёсъ его вихремъ съ Новой Земли на родину, и поси помель за него въ рекруты и отбыль трудную службу. Когда лёшій идеть дозоронь по своинь владёніянь, <sup>10</sup> при его приближении шумитъ лъсъ и кругомъ трещать деревья. По ночамъ онъ приходитъ спать въ какей-нибудь станокъ (сторожку), и проснувшись по утру назначеть изсто будущаго своего ночлега. Если избранную виъ Іссяую побушку займеть запоздавшій путникъ или охотникъ, лый старается его выпроводить: то вихремъ пронесетса надъ избушкой и пошатнетъ ся кровлю, то распахнетъ дверь, то тряхнетъ ближайшими деревья и в подыметь страшный шумъ; словомъ— ему приписы вотся вст явленія, вызываемыя въ лъсу порывами второвъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совр. 1856, XI, смъсь, 38-39; День 1862, 52.

Если незванный гость и тогда не послушается, то ему грозить беда: онъ или заблудится въ лёсу, или завязнетъ въ болотъ, заведенный туда разгитваннымъ лтшимъ. Витстт съ лтеныии угодьями, подъ властію и покровительствоиъ лѣшаго состоять и всякой звърь, обитающій въ лъсать, и всякая птица, которая тамъ водится 1). Наиболъе любимое имъ животное --- медвъдь, о которомъ преданія говорять, какъ объ одномъ взъ главявяйшихъ воплощений бога-громовника. Лъщийбольшой охотникъ до вина (метафора дождя), а все-таки ни единаго ведра не выпьетъ безъ того, чтобы не понодчивать заурядъ и медвъдя. Кроит этого звъря, онъ никого не беретъ въ услужение къ себъ, в когда опьяненный ляжетъ соснуть--то медвёдь ходитъ около него дозоромъ и сторожитъ его отъ нападенія водяныхъ \*). Бтаки, песцы и полевыя мыши. какъ извъстно, переселяются съ одного мъста на другое большими стадами, и періодически (года черезъ два или три) появляются во множествѣ то здѣсь, то тамъ: это называется течкою. Крестьяне объясняють ее тамъ, что лаше перегоняють звариныя стада изъ одного бора въ другой. Въ 1843 г. въ ласахъ варнавинскаго и ветлужскаго убздовъ вдругъ показалось огремное количество ходовыхъ бълокъ; тамошніе мужики говорили, что билокъ гонитъ лъшій изъ вятской губ. въ вологодскую; а другіе прибавляли, что одинъ лѣшій проигралъ своихъ бѣлокъ въ карты другому лѣшему, и потому перегонаетъ ихъ изъ своего владънія въ чужое. Таже объясненія даются и въдругихъ мѣстностяхъ \*); сравни на стр. 244 съ подобными-же разсказами о водяныхъ. Успъхъ въ ремесят охотника зависить отъ благосклонности къ нему итстнаго дъщаго. Кто вздумаетъ «дъсовать» (охотиться на дъснаго звъря),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иллюстр. 1846, 150; О. З. 1848, IV, сибсь, 138, 143.— <sup>2</sup>) Совр. 1856, XI, сибсь, 27—28.— <sup>3</sup>) Рус. Вбет. 1856, XIX, 415—6; Костромская губ. Крживоблоцкаго, 519. Записки Авдбев., 148.

тоть прежде всего долженъ принести что-нибудь на поклонъ ланену, чтобы довъ былъ удаченъ в чтобы таниственный хоминъ лъса не замоталъ въ дебряхъ звъролова. На поклопъ приносять въ лёсь врающку хлёба (нан блинъ), съ солью посверху, и кладуть это приношение на какой-нибудь пень 1). Пермяки модять лешаго ежегодно, принося ему пачку листоваго табаку, до котораго, по ихъ митнию, онъ сильно охочъ 2). На Бескидахъ и въ лёсистыхъ мёстахъ Поволжья есть у елотинковъ обычай: первый уловъ оставлять въ дубровъ, какъ жертву лѣсному духу <sup>3</sup>). Въ заговорахъ, произносимыхъ на усптать въ звериной довле, встречаемъ обращение къ лешимъ: «подите вы, сатананыы, дьяволы, лёшіе, въ такой то островъ, иригоните русаковъ и бъляковъ (зайцевъ) на мон клъти поставныя — сумеречныя, вечернія, ночныя, утреннія и поду-**Денеция: пригоните, остановите и** въ моихъ клѣтяхъ примкните» \*). Вызванный на помощь всесильнымъ словомъ закливаній, лъшій пригоняеть въ западни, капканы и стли звъролова волковъ, куницъ, лисицъ, бълокъ, зайцевъ, и наводитъ на его ружье и звъря, и птицу лёсную 5). Если припомнимъ, что гроза изображалась небесной охотою, то будетъ понятно, почему ятшів, по народнымъ повтрьямъ, гонятъ ятснаго авъря, и почему къ нимъ именно обращается охотникъ'съ своими просьбами.

Лѣшій любить блуждать по лѣсу, вѣшаться и качаться на древосныхъ вѣтвяхъ, какъ въ люлькѣ или на качеляхъ, почему въ нѣкоторыхъ губерніяхъ ему даютъ названіе зыбочимкъ <sup>6</sup>); появляясь то здѣсь, то тамъ, онъ свищетъ, хохочетъ, хлопаетъ въ ладоши, громко кричитъ на разные голоса: ржетъ какъ лошадь, мычитъ какъ

22

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совр. 1856, XI, 39.— <sup>3</sup>) Ж. М. В. Д 1858. IV, 74—75. — <sup>3</sup>) Сревнев., 29.— <sup>4</sup>) Сахаров., I, 20.— <sup>5</sup>) О. З. 1848, IV, 137, 144.— <sup>4</sup>) Доп. обл. слов., 69; зыбка—люлька, колыбель.

корова, даетъ и мяукаетъ. Хохотъ его слышенъ, по народнымъ разсказамъ, верстъ на сорокъ въ окружности. Этотъ титаническій сибхъ, свистъ, хлоцанье и крики старинныя метафоры для обозначенія грома и воющихъ вътровъ. Уподебленіе грома — сибху встрачается въ поэтическихъ сказаніяхъ индъйцевъ 1); у славянъ, германцевъ и другихъ родственныхъ народовъ оно породило мнеы о страшномъ хохетъ сатаны, раздающенся въ адскихъ вертепахъ, и сказки о богинъ-громовенцъ, веселый ситхъ которой замолкаетъ на все время зниы (см. І, 602, 778). Греки перенесли эту метафору на трескъ пылающихъ на очагъ полъньевъ; Аристотель выражается о трескѣ огня, какъ о сибхѣ Гефеста и Гестія <sup>2</sup>). Конь, корова, собака и кошка — зооморфическия одицетворенія грозовыхъ тучъ, и потому лёшій кричить яхъ диками голосами, стараясь напугать боязливаго путника. Низведя лашаго съ облачныхъ высотъ въ обыкновенные лъса, народная

<sup>1)</sup> Die Windgottheiten bei den indogerman. Völkern, von H. Genthe, 11.- 2) Der Ursprung der Myth., 110. Kant cutur caynas метафорою для утренняго разсвата и громовыхъ раскатовъ, такъ, по всему въроятію, твже значенія соединялись и съ чохомъ: чихати, чешск. kychati, keychati, др.-рус. кыкати-вообще издавать звуки, кричать. По указанію Гримиа, арабы о дневнойъ разсвътъ выражаются: утро чихаетъ (der morgen niest)-D. Myth., 708; огонь, который горить съ трескомъ, называется у измцевъ der niesende licht—ibid., 1090. "Друзін же, говорить лэтописець, в закыханью върують, еже бываеть на здравье главъ" (П. С. Р. Л., І, 73) По народнымъ примътамъ: если чинетъ больной, то навърно выздоровъетъ (Нар. Сл. раз., 142); кто чинетъ рано на тощакъ. тотъ въ теченіи дня получить подарокъ, яли неожиданное счастіе, в по другому объясненію - это предвъщаеть хорошую погоду. Донынъ въ обычав всякому чихнувшему желать здоровья и исполненія желаній (Ворон. Г. В. 1851, 10; Терещ., І. 400; Абев., 316; Иллюстр. 1846, 333; Neues Lausitz. Magazin 1843, III-IV, 322; Громаниз, 223; Volkslieder der Wenden, II, 261; D. Myth., 1070-1; Beiträge zur D. Myth., I, 239; Ogucces, XVII, 541-6).

нять удержала вст хэрактеристические его признаки, соинные иткогла подъ вліяніемъ метафоряческаго языка; хо-1013 и крики длино продолжають слышаться суевърнымъ исслананъ въ трескъ падающихъ деревьевъ, въ шумъ листьет и завывании вътровъ, потрясающихъ дубравами. Эхо, разизщееся изъ глубины лёсной чащи, поселяне считають от-**ШКОНЪ ЛЪШАГО, И ДУМАЮТЪ, ЧТО ОНЪ НАДОЧНО ОТЗЫВАЕТСЯ НА** мось человака, чтобы заманить его въ непроходимыя труцобы или болота и тамъ защекотать на смерть; особенно часто подвергаются этой онасности охотники и дровосъи ). Русалки, въ образъ которыхъ фантазія сочетала во едиво вредставленія о водяныхъ и дъсныхъ дъвахъ, также дюбять качаться на древесныхъ вътвяхъ, также заливаются чынь хохотомъ и щекочуть на смерть завлеченныхъ къ собъ несторожныхъ путниковъ. Щекотать первоначально означио: издавать сильные, ртзкіе звуки, подобные соловьиному свисту (1, 302): «о Бояне, содовію стараго времени! восыщаеть птвецъ Слова о полку, абы ты сіа плъкы ущекоталь» 2). Соловьеный же щекоть, какъ объяснено въ VI-й газа, служнаъ метафорою громко-раздающихся напавовъ грожый бури. Отъ понятія издавать рёзкіе звуки слово «щекотать перенцо къ обозначению того дъйствия, которынъ они изываются, и именно къ обозначению щекотанья, которымъ возбуждается громкій, непроизвольный сміхъ. Подобно тому, глаголъ доскотать — щекотать кого-нибудь (лоскать, ческонуть --- наносить удары ») въ польскомъ языкъ (чоskotać) сохраняетъ значение: хдопать, трещать, гремъть. Въ стренительномъ полетъ завывающей бури грозовые, эльфополобные духи (лешіе русалки) нападають на демоновь мрач-

22\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Абев., 194, 233—4; Рус. Преданія Макарова, І, 12; Рус. Дневзагь 1859, 37; Совр. 1856, XI, 33.— <sup>3</sup>) Рус. Дост., III, 22.— <sup>3</sup>) Оба. Сл., 105; Старосв. Бавд., 386.

ныхъ тучъ, вертятъ и щекочутъ ихъ изаставаяютъ хохотать громовымъ хохотомъ — до тёхъ поръ, пока не погибнутъ они въ страшныхъ судорожныхъ движеніяхъ, т. е. пока тучи не будутъ разстаны грозою. Въ этой картинъ, набросанной смѣлою поэтическою кистью, кроется основа народнаго повѣрья о щекотаныи лѣшими и русалками захваченныхъ ими людей; образованіе этого повѣрья совершилось подъ вліяніемъ тѣхъ мнеическихъ представленій, по которымъ здьоы и родственныя съ ними стихійныя существа признаны были за похитителей человъческихъ душъ (см. гл. XXIV).

Тв случан, когда путникъ сбивается съ дороги (что, конечно, нертако бывало въ дремучихъ дтветвенныхъ лъсахъ стараго времени), и вст непріятности, какія испытываются при этонъ, суевтріе народа приписываеть злынъ проказанъ лъщаго: онъ нарочно путаетъ, или по народному выражению: обходитъстранствующихъполъсу, т. е. какъ-бы замыкаетъ изъ невидемою круговою чертою, пзъ-за которой уже не выбраться человъку безъ посторонней помощи. Между крестьянами ходить множество разсказовь о томъ, какъ льшій сбиваеть еъ пути. Желая, чтобы кто вибудь заплутался и прошлялся въ лѣсу до глубокой ночи, онъ съ умысломъ переставляетъ съ одного мъста на другое дорожные знаки, или самъ превращается точно въ такое дерево, какое служитъ въ лъсу примітою: въель, сосну, въмохъ, растущій надревесномъ стволь, и становится въ сторонь отъ настоящей дороги; чрезъ это онъ спутываетъ соображения окольныхъ жителей, заводить ихъ въ трущобы, и натъшившись въ волю, заливается громкимъ хохотомъ 1). Иногда онъ показывается путнику въ видъ съдаго старика, въ звъриной шкуръ и съ

----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 1, III, 93; О. З. 1848, IV, сиъсь, 139-140.

большой клюкою въ рукъ, яли принимая на себя обликъ когонючаь изъ его знакомцевъ; начинаетъ со встръчнымъ разговоръ и незамътно отводитъ его отъ дороги. Такъ, напримъръ, здетъ мужикъ одинёхонекъ; нагоняетъ его прохожій, и слово за слово -- проситъ подвезти въ деревню; мужикъ соглашается, таутъ они, инрно бестауя... Варугъ глядь --- прохожаго какъ не бывало, съ глазъ пропадъ! а мужикъ съ возомъ въ болотѣ или оврагѣ; осматривается --- и видитъ: на крутомъ, невриступномъ обрывъ, куда ни за что не взобраться человъку, стоитъ лѣшій, свищетъ и хлопаетъ въ ладоши <sup>1</sup>). Будьте въ лѣсу на-сторожѣ: покажется ли что плачетъ ребенокъ, ин послынатся стоны умирающаго - не спѣшите на понощь; почудится ли ванъ шумная ръка тамъ, гдъ прожде ея не встръчали — наите прямо, не сворачивая въ сторону; не то какъ разъ угодите въ трясину. Все это морочитъ лъній! \*) Замітник, что плачь ребенка и стоны умирающихь слышались древнему человъку въ завыванняхъ грозовой бури, а кунно-льющіяся ріки виділь онь въ дождевыхъ потокахъ. Какъ духъ, появление котораго всегда сопровождается вихряии, лѣшій заметаеть всякой слѣдъ\_\_\_заносить дорогу, застиляетъ ее пылью, пескомъ, ворохами листьевъ и сибгоиъ. Оть того, по народному убъждению, кто попадетъ на слъдъ лано (на путь, которымъ недавно пронесся онъ), тотъ непремізнно заблудится въ лісу и не вернется домой до слів**дующаго утра, или** до тёхъ поръ, пока не выведетъ его на дерогу самъ-же лѣсовикъ <sup>3</sup>). Въ связи съ этимъ стоитъ повърье, недозволяющее мести избы въ день отътзда когольбо изъ родичей, чтобы не запорошить ему дороги (I, 37-38). Кто заплутается въ лёсу, кого обойдетъ лёшій, тому

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Авдеев., 145—6; Кісиск. Г. В. 1845, 16.—<sup>2</sup>) Ж. М. В. Д. 1848, ч. ХХІІ, 130—1.—<sup>3</sup>) Въст. Евр. 1818, ХХІІ, 118; Сав. Арживъ 1822, ХХІУ, 472—3.

единственное средство найтя дорогу: снять съ ногъ даптя или сапоги и переворотить вънихъстельки, т.е. вынувъ изъ лаптей солому, положить ее такъ, чтобы постника, дежавшая у пальцевъ, очутелась въ пяткахъ и наоборотъ 1). Обувь — символъ поступи, движения; переворачивая ее задомъ напередъ, заблудившійся странникъ въритъ, что ноги его будуть двигаться не къ тъпъ мъстамъ, куда направляеть лъшій, а въ противоположную сторону, и такниъ образонъ выведуть его на прямую дорогу. Стихійное значеніе льшаго ярко сказывается въ его шаловливомъ характерѣ: онъ дуетъ въ путника вихремъ, запорашиваетъ ему очи, срываетъ сънего шапку, можетъ приморозить его сани къ землѣ, такъ что лошадь не въ силахъ съ мѣста тронуться, и т. дал. 2) «Не ходи въ ласъ, тамъ лаши шутить!» совѣтуетъ народная поговорка. Шутки лѣшаго опасны; по той близости, въ какую языкъ, а за нимъ и повтрья поставили болтзни въ отношении къ стихийнымъ духамъ 💳 эль-Фамъ (см. гл. XXII), онъ, шутя надъ человѣкомъ, насылаетъ на него тяжкіе недуги. Если случится кому заболёть, воротясь изъ лѣсу, то поселяне говорять по этому поволу: «стало з' лѣсу» (черниг. губ.) или «слѣдълѣшаго перешелъ»; о каженинкахъ (разслабленныхъ, полоумныхъ) думаютъ, что она обойдены лѣшимъ <sup>3</sup>). Чтобы умилостивить лѣшаго, несуть ему въ даръ ломоть хлѣба и щепоть соли, завернутые въ чистой тряпицъ. Приходя въ лъсъ, больной молится надъ хлѣбомъ-солью, оставляетъ тамъ свое приношеніе и возвращается домой съ полнымъ убъжденіемъ, что болізнь

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Совр. 1856, XI, 33; Записки Авдеев., 145: нехудо выворотить и верхнюю одежду и надёть ее на изнанку. — <sup>2</sup>} Ж. М. В. Д. 1858, IV, 74—75.— <sup>3</sup>) Чтобы образумить каженныка. надёвають ему на вывороть сорочку, сажають цо зорниь подля всрен, поять росою и окачивають водой изъ нагорнаго студенца.

есталась въ лѣсу <sup>1</sup>). Есть и другія указанія на жертвенные дары, которыми нѣкогда чествовали лѣшаго: разъ онъ помогъ престьявину — нарубилъ для него дровъ, а тотъ отблагодарилъ его паляницею; у мужиковъ, работающихъ въ лѣсу, проситъ онъ пироговъ, и когда дадутъ ему — кричитъ: «мелъ, шелъ, да нашелъ!» <sup>а</sup>)

. Образъ жезни лъшнхъ опесываютъ разлечно: вные изъ них любять жить въ лёсныхъ трущобахъ одиноко, уединенно, какъ дикари, не терия близь себя никого изъ своихъ собратьевъ; другіе же поселяются большини деревнями, строятъ в ласахъ пвосторные дона, со встие необходнишие службаин, гат хозяйничають ихъ жены и ростуть ихъ дття <sup>8</sup>). Лисунки (лъшачихи) — лтеныя девы и жены тоже, что ляне, только въ женскомъ одицетворении; народное воображеніе надъляетъ ихъ такими огромными и длинными грудямя, что онъ вынуждены закидывать ихъ за плечи. и только тогда могутъ свободно ходить в бъгать. Это предание указываеть въ лесункахъ облачныхъ немоъ, которыя постоянно изображаются подногрудыми, такъ какъ саныя обзака уподоблялись женскимъ грудямъ, проливающимъ изъ своихъ сосцовъ обильное молоко-дождь 4). Въ Польшѣ и Галиціи лисунки вазываются dziwožony, въ Богемін dive teny; онъ отличаются дикимъ и здобнымъ иравомъ, тядо ихъ нопрыто волосами, дливныя распущенныя косы развиваются но воздуху; груди такъ велики, что, стирая бълье (т. е. анимаясь полосканьемъ облачныхъ одеждъ в покрововъ въ лождевыхъ источникахъ), онъ употребляютъ ихъ витсто вальковъ <sup>5</sup>); на головъ носятъ красныя шапочки <sup>6</sup>). Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въст. Евр. 1818, XXII, 117—8; Семеньск, 123; Сахаров., II, 4.— <sup>2</sup>) Абев., 234; Кіев. Г. В. 1845, 16.— <sup>3</sup>) Иллюстр. 1845, 298; Сынь Отеч. 1839, IV, 80; Совр. 1956, XI, 27.— <sup>4</sup>) Обл. Сл., 107; Рус. Дневн. 1859, 37.— <sup>5</sup>) • Piersi ich så tak wielkie že je zamiast pralnikow užywaję, pioręc swoją bieliznę.» — <sup>6</sup>) Семеньск., 120—1; Памяти. нижива арханг. губ. на 1864, 59, 69.

лесахъ Исполнновыхъ горъ по утрамъ и вечеранъ бродитъ черная великанка, которую называють lesnipani<sup>1</sup>). Сканлинавская миссологія знасть лёсныхь жень в дёвь подь именемъ îvidhjur и iarnvidhjur (отъ îvidhr — лѣсъ, роща, iarnvidhr — eisenwald); въ Германія, рядомъ съ holzmänner, извъстны: holz- (или wald-) frauen, wilde weiber ( дивожены), moosweibchen, lohjungfern и holzfräulein. О дикихъ женахъ разсказываютъ, что онъ живутъ въ лёсу — въ пещерахъ и ущеліяхъ скаль, носять нохнатую или зеленую одежду, имбють длинные, распущенные волосы, и не всегда бывають непріязнены къ людямъ, вногда совътують н помогають имъ. Holzweibchen неръдко является къ дровосъканъ, проситъ починить изломанное колесо своей тележки, и подобно Бертт награждаеть за трудъ оставшиниея щепками, которыя потомъ превращаются въ чистое золото, или даритъ клубокъ нитокъ, который --- сколько-бъ ни распускали его-никогда не умаляется. Случайно набрела одна крестьянка на плачущаго ребенка, рожденнаго отъ лъсной жены, и изъ жалости накормила его своей грудью; а благодарная мать подарила ей за это древесную кору, которая впослёдствін превратниясь въ золото<sup>2</sup>). Подобный разсказъ существуетъ и въ Малороссів: посчастлявилось бабъ найти въ лъсу малюткулъшаго; ребеновъ лежалъ годой и горько плакалъ, баба при-Брыла его своей свиткою — и вотъ явилась лисунка и наградила се горстью горячихъ угольевъ; когда баба воротилась домой, витето угольевъ оказались свътлые червонцы 2). Эти золотые дары указывають на обладание лъсными духами тёми дорогими кладами, которые скрываются въ лёсахътучахъ; а клубокъ нитокъ — на связь лисунокъ съ въщини

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниз, 14. — <sup>2</sup>) D. Myth., 451 — 2; Beiträge zur D. Myth., 226, 277. — <sup>3</sup>) Черниг. Г. В. 1860, 28; сравни съ хорутанскимъ разсказомъ о видъ въ сборникъ Вадявца, 64.

вызани (норнами). По нёмецкимъ сказавіямъ, лёсныя дёвы обезоуживають невольный страхь и предаются быстрому бъгу, какъ скоро завидятъ потодъ дикаго охотника. Въ шумъ бури гонится Воданъ за мнонческой женою съ большими, снёжно-бъ-**ЈИНЕ Грудами, схва**тываетъ ее, и набрасывая на борзаго коня, умекаетъ въ себъ. Въ средней Германія разсказываютъ, что лкой охотныкъ, сопровождаемый свитою и собаками <sup>1</sup>), преситачеть цвачю толну бълогрудыхъ ласныхъ давъ, убъгаюань отъ него по воздушнымъ пространствамъ. Это прекрасне поэтяческое изображение грозовой бури, гонящей передъ собою толпы дожденосныхъ облаковъ, позднъе должно было ситься съ представлениемъ бури въ лѣсу, которая лонитъ леревья, обрываеть зеленыя листья и далеко гонить ихъ въ свенъ быстронъ полетъ; ибо какъ скоро за облачными ним-•ани утвердилось прозвание лёсныхъдёвъ — онѣ признаны были за олицетворение зеленыхъ дубравъ. Лъшие любятъ оборачиваться въ растенія и до сихъ поръ нертако представлются духами, обитающими въ стволъ того или другаго дерем. Чтобы вызвать лёшаго нужно нарубить молодых ъберезокъ и сложить ихъ кругомъ, верхушками въ средину; затвиъ снять съ себя крестъ, и ставши въ кругу, крикнуть гронко: «дъдушка!» — и лъшій тотчасъ явится. Иля, въ ночь поредъ Ивановымъ днемъ, должно отправиться въ лѣсъ и срубить осину — такъ, чтобы она упала верхушкою на восточную сторову; на срубленномъ пнъ желающій увидать изнаго становится лицомъ на востокъ, нагибается внизъ, и гляда́ промежъ ногъ, говоритъ: «дядя лѣшій! покажись ин сѣрынъ волкомъ, ни червымъ ворономъ, ни елью жаровою; понажись таквиъ, каковъ я!» Тутъ зашелестятъ листья осяны какъ-бы отъ јегкаго дуновенія вътра, в лъшій яв-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На Руси разсказывають, что лашіе и лисунки боятся собачьего дая-0. З. 1848, IV, 143; V, 23.

ляется на призывъ въ образъ мужика. Увъряютъ, что надо срубить въ ласу сосну, и срубить такъ, чтобы она цри своемъ паденія слоивла двъ освяы; на эти слоиденныя оснны слёдуеть стать лицомь къ стверу и говорить: «лесовикъ-великанъ! пришелъ къ тебт рабъ (имярекъ) съ поклономъ, заведи съ нимъ дружбу.» Когда лъшій явится, съ нимъ ножно войдти въ договоръ; по этому договору мужибъ о т даетъ ему въ кабалу свою душу, а лъшій обязуется помогать мужику въ охотѣ, пригонять къ нему звѣрей, охранять его стадо и отыскивать пропавшую скотину. На знакомство съ лъшямъ отваживаются одни колдуны 1). Въ основъ этихъ повърій лежитъ мысль, что лъшій, какъ духъ грозы и вихрей, появляется только въ то время, когда Перуновъ топоръ начинаетъ рубить деревья-тучи, и потому вызывать его ногутъ только колдуны, люди сверхъестественныхъ, чародъйныхъ силъ. Бытіе лёсныхъ дёвъ преданія связываютъ тёсными, неразрывными узаки съ жизнію различныхъ деревьевъ; когда срубается дерево, витств съ нинъ должна умереть и та лъсная нимфа, существование которой срослось съ этимъ деревомъ. Таковы греческія меліады и дріады (дрифовс) нимоы ясени и дуба; если увядаеть и сохнеть дубъ, то визстъ съ этипъ ослабъваютъ силы дріады и она умираетъ; каждый порубъ, напосимый дереву, она чувствуетъ, какъ собственную свою рану. Подобныя върованія быля распространены и между кельтами; Я. Гримиъ указываетъ на слъды ихъ, уцтатвшіе у германскихъ племенъ; а между славянами сохранилось множество поэтическихъ сказаній о деревьяхъ, которыя (когда ихъ рубятъ) издаютъ жалобные стоны и продиваютъ кровь (см. гл. XIX). Солдаты короля эльфофъ — днемъ

~

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дашкова: Описаніе одон. губ., 217; О. З. 1848, IV, сибсь, 137 — 8, 144; Сынъ Отеч. 1839, IV, 78 — 79; Совр. 1856, XI, 39—46.

серевья, а ночью храбрые воины; народныя саги дають эль-«из зеленыя одежды и поселяють изъ поль доевесной комо; крестьянынъ, обрученный съ эльбвною (elfmaid), обнялъ витето невъсты дубовый стволъ. Въ Саксонія чтялось въ старину дерево ellhorn (sambucus nigra); тотъ, кто хотъдъ юспользоваться его вътвами, долженъ былъ обратиться къ нену съ сладующею мольбою: «frau Ellhornl gib mir was von deinem holz, dann will ich dir von meinem auch was geben, wann es wächst im walde!» Слова эти произносились съ колъвопреклонениемъ, съ обнаженною головою и сложенными рукани. Въ Зюдерманиланат вздумалъ одинъ слуга срубить прекрасное, тіннстое можжевеловое дерево; но едва приступиль въ дѣлу, какъ наъ дерева раздался голосъ: «hau den wacholder nicht!» Сохранилась еще сказка о фет, пребывающей въ сесновомъ деревъ, которой прислуживаютъ карлики 1). Сербская цъсня разсказываетъ, какъ добрый молодецъ молвлъ Бога:

> •Дај ми, Боже, злятне рогс И сребрне парошчиће, Да прободем бору кору. Да ја вићу, шта ј у бору.»

Даль ему Богь золотой и серебреный рогь, прободаль имъ вноша сосновую кору, а въ соснѣ молодан дѣва, свѣтлая что̀ солице (ал' у бору млада мома, пак засија кано сунце <sup>2</sup>). Золотой рогъ молнія, которая сверлить облачное дерево. У чеховъ иного преданій о существахъ, подобныхъ греческимъ дріадамъ. Такъ объ одной липѣ разсказываютъ, что въ ней жиза бѣлая жена, и когда выходила оттуда — то всѣхъ изумляла своимъ блескомъ; она бывала и доброю, п злою, и напоинеала собою то полудницу, то дивожо̀ну. При этомъ деревѣ совершались народныя празднества и весенвія игры. Жизнь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 111-2, 117; D. Myth., 476, 618-9; German. Mythen, 474-7.-<sup>2</sup>) Cpv. H. ujecze, I, 364.

другой женщены была таниственно связана съ вербою; днемъ она оставалась въ своей семьт, а на ночь душа ся покидала тело и удалялась въ вербу. Когда мужъ узналъ про это, онъ срубилъ вербу — и въ тоже мгновение скончалась и его жена. Только материнская любовь продолжала жить въ срубленномъ деревъ; сдъланная изъ него колыбель убаюкивала осиротъвшаго ребенка, а когда онъ подросъ и смастерниъ себъ свиръль изъ молодаго отпрыска на старомъ пиъ вербы, то свирѣль эта своими мелодическими звуками разговаривала съ нимъ, какъ нъжная мать 1). Въ дикой охотъ вли прямъе въ весенней грозъ бурный, громоносный духъ гонится за облачными дъвами, настигаетъ ихъ и насилуетъ (тсверлитъ молніей). Сюда принадлежать и античныя сказанія о сладострастныхъ сатирахъ, преслёдующихъ прекрасныхъ нимоъ. Наши поселяне разсказываютъ, что лътіе «падки до женщенъ», похещаютъ неосторожныхъ дъвяцъ и принуждаютъ жить съ собою въ любовномъ союзъ <sup>2</sup>). Въ грозъ и вихряхъ въ нъкоторыхъ губерніяхъ видятъ свадебное гульбище лъшихъ, тогда какъ въ другихъ мъстностяхъ эти естественныя явленія объясняются свадьбами чертей и въдьмъ. Свадьбы свои празднують лтшіе шумно, съ дикниъ вакхическимъ разгуломъ; потздъ ихъ всегда сопровождается сильными втрами и опустошеніемъ. Если потзять скачеть черезъ деревню, то непремѣнно у многихъ домовъ снесетъ крыши, здѣсь и тамъ размечетъ овниы и клади; а если протажаетъ лъсомъ, то поваляетъ деревья (сравни съ свадьбою водянаго, стр. 239). Вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаннъ, 87; Иречекъ—въ Часописи 1863, I, 10. Словенская сказка (Slov. pohad., 143—165; Эрбенъ, 49—57) повъствуетъ о дъвахъ-красавидахъ которыя ростутъ на стеклянной горъ (=небъ) въ видъ лимоновъ (позднъйшая замъна золотыхъ яблокъ); когда лапонъ сорванъ н разръзанъ—изъ него выходитъ чудиан дъва.—<sup>2</sup>) Тоже новърье существуетъ у чеховъ-Громаннъ, 15.

неть ли буря съ корнями цёлый рядъ деревьевъ, набросаетъ л гат кучи валежника — крестьянинъ убъжденъ, что именно въ этонъ ибстѣ пронеслась свадьба лѣшаго. Рѣдкой изъ врестьянъ осмћаввается въ лътнюю пору лечь для отдыха на леной тропинка; вбо опасаются, какъ-бы не набхалъ случаень свадебный потадъ лъсовиковъ и не раздавилъ соннаго. Въ арлангельской губ. думають, что вихрь подымается оть того. что лешій пускается плясать на своей свадьбь съ лисункою. Демонское гульбище, преисполненное всякаго соблазна, вызываетъ (по народному повърью) нобесны е громы, удары мторыхъ нерѣдко превращаютъ лѣшихъ и лисунокъ во россомахь, и потому звёрь этоть считается проклятымъ: ызбрые, свидательствующее за тасную связь грозовыхъ ду-108ъ съ оборотнями. На другой день послъ свадьбы, лъшій, но русскому обычаю, ндетъ съ своей молодой женою въ бапо, и если въ то время случится кому-нибудь проходить ми**но --- они непремённо окатать его съ** головы до ногъ водою, т. е. грозовые духи, вступая въ весенній бракъ, купаются В нождевыхъ потокахъ и обливаютъ встать попавшихъ подъ **ЮЖДЬ** <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Ades., 223-4; Cosp. 1856, XI, 37; O. 3. 1848, IV, cutch, 138.

## XVIII.

## ОБЛАЧНЫЯ СКАЛЫ И ПЕРУНОВЪ ЦВЪТЪ.

На основания сходства впечатятний, производнимыхъ отдаленными горами и облегающими горизонтъ облаками, сходства столь близкаго, что непривычный глазь путника нерияко принимаетъ видимыя имъ горы за облака, --- оба понятія были отождествлены и въ языкт и въ втрованіяхъ. Въ санскритѣ слова, означающія холиъ, камень, гору, въ тоже вреия означають в облако: parvata, giri, adri, acma в др. 1); въ гимнахъ Ригъ-Веды облака и тучи постоянно изображаются годамы и камнями. Своею гоомовою палицею Индра буравить облачныя скалы и съ жалностью вытагиваеть изъ нихъ безсмертный напитокъ (амриту, небесное илеко и медъ), укрѣпляющій его къ битвамъ съ демонами; онъ разбиваетъ горы-тучи, изъ мрачныхъ вертеповъ этихъ горъ низводитъ на землю дождевые потоки и даруетъ людямъ солнечный свътъ; онъ втъсняется въ пещеры демона Вритры и освобождаетъ оттуда украденныхъ имъ коровъ ( тдождевыя обдака) и захваченныхъ въ плёнъ водяныхъ женъ: «ты (взываютъ къ нему гимны) разбилъ въ куски гору, большую, широкую, громовою стрёлою, о громовержецъ! ты разрёшняъ запертыя воды, да текутъ ръкоко. — «Ты дробить двери горы (и открываешь путь) свётлымъ коровамъ». <sup>2</sup>) Ему даются

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mar. cpass. caos., II, 255, 450, 528 (6 a g a r a-k a). — <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 65; Orient und Occid. 1861, I, 14, 19, 50; II, 224: "o mogw!

энитеты adribhid — раскалывающій горы или тучи и gôirabhid — разбивающій облачную гору или коровій хлёвъ; gôtra означаетъ и гору, в облако, и стадо коровъ. Темныя нещеры тучъ, куда злой Вритра запираетъ на зиму дождевосныхъ коровъ, стали уподобляться коровъимъ хлѣвамъ или загонамъ, въ которыхъ держатъ обыкновенныя стада отъ поздней осени до весенняго выгона ихъ въ зеленѣющія воля. Слѣды тѣхъ-же представленій уцѣлѣли и въ нѣмецкомъ азыкѣ: сканд. klakkr служитъ для обозначенія скалъ и скученыхъ, одно на другое нагроможденныхъ облаковъ; англос. clùd — гора, скала, а родственное ему англ. сloud — обла-

clud — гора, скала, а родственное ему англ. cloud — обла-50. Въ пъсняхъ Эдды такъ описывается гроза: hnigu heilög vötn af himinfjöllum -- текутъ святыя воды съ небесной горы<sup>1</sup>). Такъ какъ съ облаками и тучами неразлучна мысль о ихъ необычайной подвижности, полеть и грововыхъ ударахъ, то **редки наши**, называя ходячія облака горами и скалами, усланвали это поэтическое выражение эпитетами: горы дет учія, скалы толкучія. Отсюда возникло индъйское сказаніе, что нѣкогда у горъбыли крылья; переносясь съ итета на мъсто, онъ заваливали города и причиняли страшвый вредь земнымъ обитателямъ. Люди взиолились Индръ. в онъ стрблами, т. е. молніями, отрбзалъ у горъ крылья. Отсюда же возныкъ и общій недоевропейскій миеъ о подвижныхъ горахъ, которыя сталкиваются другъ съ другомъ, и своимъ столкновеніемъ производять громъ и смертельные удары. Это любопытное предание встричаемъ въ стихи про Егорія Храбраго <sup>2</sup>) и въ пъснѣ про Дюка Степановича <sup>2</sup>):

этотъ огонь между двумя скалами есть Индра". Древніе толкователи Ведъ объясняли это мёсто такъ: Индра производитъ молнію между двумя облаками.— <sup>1</sup>) Die Götterwelt, 91.— <sup>2</sup>) Дът. рус. лит., км. II, 133, 137; Сборн духовн. стиховъ Варенцова, 97. — <sup>2</sup>) Рыбник., I, 296.

Стоять туть горы толкучія; Тыс-жь какь горы врозь растолкнутся, Врозь растолкнутся, вмёстё столкнутся— Туть тебё Дюку не проёхати, Туть тебё молодому живу не бывати.

Одиссея въ двѣнадцатой пѣснѣ упоминаетъ о бродячихъ или толкучихъ горахъ, промежъ которыхъ ни одна птица не ситеть продетъть; даже изъ тъхъ быстродётныхъ годубей, которые приносять Зевсу амброзію ( дождь), одинь завсегда погибаетъ въ опасныхъ утесахъ, и Зевсъ каждый разъ принуяденъ замънять убитаго годубя новымъ. Горы эти высятся на морѣ, т. е. посреди воздушнаго океана. Завлечетъ ди сюда морская буря корабль — отъ него останутся однъ доски да трупы несчастныхъ пловцовъ. Въ своемъ странствованія за золотымъ руномъ аргонавты должны были проходить межау этими страшными горами; басня о поход' аргонавтовъ содержитъ въ собъ мноъ о добывании богомъ-громовникомъ весенняго плодородія: корабль -- туча, золотое руно -- дождевое об. лако, озаренное лучами солнца. О толкучихъ горахъ разсказывають, что онь не прежде останавливаются, какъ убивши кого-нибудь 1), т. е. послѣ громоваго удара. Понятно, что ниенно въ этихъ горахъ должна заключаться живая вода 🗔 весенній дождь, оживляющій природу отъ зимней смерти. Какъ съ обыкновенныхъ горныхъ возвышенностей низвергаются источники и водопады, такъ изъ небесныхъ горъ льют. ся потоки живой воды. По свидательству польской сказки, вода, возвращающая молодость, приносится изъ подъ-облачной горы 2); по болгарскому преданію 3), Александръ Македонскії ходнаъ добывать безсмертную воду, сокрытую между «две планини, коя съ отвораха и съ затвораха»; чтобы достигнуть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hap. cs. pas., 111-3.- <sup>2</sup>) Γsence., III, 53.- <sup>2</sup>) Μπsegan. 526.

инь горь, надо было пройдти страну ночнаго мрака. Въ словацкой сказкъ 1) мать посылаетъ сына къ двумъ вел нканскимъ горамъ (о великанахъ – демонахъ темныхъ тучъ си. г.д. XXI), изъ которыхъ правая отворяется въ поддень и быть ключень живой воды, а лтвая --- въ полночь и точить из себя мертвую воду. Въ русской сказкъ 2) царевичъ (топравляется въ тридесятое царство за анеою водою: тамъ есть двѣ горы высокія, стоятъ вмѣстѣ --нотную одна къ другой прилегли; только разъ въ сутки онъ расходятся и минуты черезъ двё-три опять сходятся; а пронежь тъхъ горъ хранится вода живая и мертвая (цълющая). Прітажаеть царевичь къ толкучимъ горамъ, стоить-дожилается, когда онъ расходиться стануть. Воть зашумъла буря, удариль гроиъ — и раздвинулись горы; превичь стрелой пролетель между горь, почерпнуль два **Пузырька воды и вингъ назадъ повернулъ;** самъ-то богатырь усвълъ выскочить, а у лошади заднія ноги помяло, на мелкія части раздробило. Взбрызнулъ онъ своего добраго коня мертвой п живой водою --- и всталъ конь его ни въ чемъ неврелинъ. Украннская сказка <sup>в</sup>) упоминаетъ о двухъ криницахъ съ пречесной и живой водою, которую оберегають воронывосы желтэные (т. е. молнін), побывающіе похитителей свони острыми клювами. За чудесной водою посылаются заяцъ И ЛИСА, ВЪ Образъ Которыхъ иноъ олицетворялъ силы весеннихъ грозъ, отпирающихъ дождевые источники (см. гл. XII) На возвратномъ пути лиса счастливо проскользнула промежъ толкучнать горъ, а у зайца горы хвость отшибли: отъ того онъ в кудой. Въ новогреческихъ сказкахъ \*) живая вода бьетъ язь горы, которая раскрывается изамы кается также быстро, какъ быстро сверкаетъ моднія; герой до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Slov. pohad., 484; Westsl. Märch., 144—155.— <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., VI, 52, а.— <sup>3</sup>) Lud Ukrain., I, 315—6.— <sup>4</sup>) Ганъ, II, стр. 195, 280. 23

бываеть здёсь живую воду, черпая нат того-же источника, откуда береть ее и пчела: намёкь на мнеическое отожаествленіе нектара съ медевымь напиткомь. Еще въ одной новогреческой сказкѣ <sup>1</sup>) ламія, принадлежащая къ газряду облачныхъ женъ, объщаетъ царевичу дать живой воды, если онъ подыметъ камень — тяжестью въ четыре центнера; когда царевичъ поднялъ и далеко забросилъ камень, ламія ваяла молотъ (тмолнію) и стала бить по скалѣ, и вотъ скала разверзлась и изъ нѣдръ ея была почеринута живительная влага: преданіе, соотвѣтствующее мнеическому представленію, по которому конь бога-громовника ударомъ своихъ копытъ выбиваетъ изъ скалъ дождевые ключи.

По сказанію бѣлоруссовъ, Перунъ разъбзжаетъ по воздушнымъ высотамъ, и если увидитъ, что на землъ творится беззаконіе, то разбиваетъ скалы или малыя небеса (т. е. облачное небо, которое еще въ глубочайшей древности было отличаемо отъ блестящаго небеснаго свола блаженной обители боговъ), и такимъ образомъ низводитъ на здылъ и нечестивыхъ молнію 2). Эдда такъ выражается о владыкъ громовъ: «Торъ идетъ — скалы дрожатъ!» <sup>3</sup>). Мием всъзъ арійскихъ племенъ согласно утверждаютъ, что божество грсма, молній и дождя признавалось сыномъгоры-тучи, рождающимся изъ ея мрачныхъ въдръ. Индъйскій Шива годился въ лещеръ небесной горы Меру; персидскій деміургь Митрасъ почитался сыномъ священной горы Алборда; въ темной пещеръ убилъ онъ быка-тучу и кровію его ( дожденъ) оплодотворилъ землю. Точно также греческий Ваблъ рождается вы пищеръ острова Наксосъ --- въ то время, какъ мать его Семела гибнетъ при появления Зевса во всей его грозной славъ, т. е. туча, разбитая громомъ и молніями, исчезаеть,

1) Ibid., 234. - 2) Маякь, XVII, 42. - 9) Самрокъ, 53.

Digitized by Google

а взъ утробы ся исходить Вакхъ (вино дождь). Самъ Зевсъ, сарытно отъ отца своего, воспитывался въ нещерѣ острова Кита. Греческія сказанія уже пріурочевы къ извѣстнымъ иістностямь; ва нихъ слъдовательно видна печать позднійней переработки миза. Въ бдаьшей свъжести сохранилось сказане о рождения Тора: онъ былъ сыномъ Одина и богини Земля — lördh (Erde), но сверхъ того мать Тора носить в другое вмя Fiörgyn. Имя это собственно означает: гору-тучу. Бакь очевидно изъ того, что Ульфила греч. брос — гора пеperognute clobome fairguni, a rotekoe fairguni (fairguns) тождественно съ литов. Perkunas (Перунъ); ибо звукъ f въ готскомъ языкъ соотвътствуетъ славянскому и литовскому п. Эдла даетъ указанное прозвание не только матери Тора (Fiorgyn), но и отцу Фригги (Fiorgynn), что сближаетъ эту богиню-громовницу, супругу Одина, съ нашей бабой-горыаянкой 1). Итакъ въ миет, о рождения Тора сливаются два представления: Одень, какъ верховное божество грозовыхъ бурь и урожаевъ, производитъ его въ союзт съ горою-тучею; а какъ представитель неба, остменяющаго дождемъ мать-сыру зенаю, рождаетъ его въ періодъ весенняго своего сочетанія съ богиней Землею. Объ плодящія матери: и гора-туча, и земза должны были отождествиться въ убъжденіяхъ народа, какъ скоро позабыто было метафорическое значение горы и вт ней увлатая не болте, какъ земную возвышенность. Рождаемый облачной горою, богъ-громовникъ сталъ представляться исхоаящимъ изъ утробы матери-земли, и огнедышащія горы придали этому перенессию мноя съ высокаго неба на дольный міръ особенную твердость. Подземные удары, слышимые во время землетрясеній, совпали съ громовыми раскатами: «громъ гремитъ — земля дрожитъ» (I, 618); въ старинныхъ отре-

<sup>&#</sup>x27;) D. Myth., 156-7, 230, 319,

ченныхъ книгахъ («гроновникахъ») предсказанія по гропу в трусу (землетрясенію) поставлены радомъ <sup>1</sup>). Подобно тему, греческій богъ молній, позднѣе богъ подземнаго огня, славный кузнецъ Гефестъ былъ сынъ Зевса (—неба) и Геры; по другому сказанію, Гера родила его безъ понощи мужа; въ ея образѣ греки олицетворяли тучу, изъ чрева которой сверкаетъ молнія, и потомъ землю, рождающую изъ себя вулканической огонь <sup>2</sup>). Эти миенческія сближенія повели къ уподобленію неба, покрытаго темными тучами, подземному царству: поэтическій образъ, весьма часто встрѣчаемый въ сказочномъ эпосѣ.

Представляя облака и тучи небесными горами, древній человѣкъ созерцалъ на ихъ вершинахъ своихъ творческихъ боговъ; при этомъ понятіе о горахъ-тучахъ сливалось съ представленіемъ небеснаго свода свѣтлою, блестящею горою (I, 119); ибо небо, какъ родина тучъ, какъ широкое пространство, глъ созидаются эти толкучія горы, само отождествлялось съ облачнымъ міромъ (небо и nubes). Сказки о заклятыхъ царевнахъ ( тбогиняхъ лътняго плодородія, полонённыхъ злытъ демономъ зним) заставляютъ ихъ томиться въ новолѣ не только въ пещерахъ змѣнныхъ горъ (швъ тучахъ) но в вз хрустальной горъ, т. е. на небъ. Впослъдстви сказания о небесныхъ горахъ стали пріурочиваться къ земнымъ возвышенностямъ. Такъ, по интнію грековъ, Зевсъ возстдалъ на высокой вершинѣ Олимпа, или по другимъ свидътельствамъ на Идъ и иныхъ горахъ Греціи и Малой Азін, и назывался ахраїос (ахріс — вершина горы); Посейдонъ (первоначально богъ дождеваго моря) — на вершинъ лъсистой горы Сана;

Digitized by Google

- - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пам. отреч. лит., II, 361—374.— <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 28. Въ битвъ боговъ съ гигантами (тучами) Минерва навалила на Энжелада островъ Сицилію, и великанъ этотъ сталъ изрыгать пламя сквозь жердо Этны.

Энт изображался возстдающимъ на скалт, въ темныхъ пещемів которой были заключены буйные вътры: ударяя скипетренъ (\_\_\_иодніей) о скалу, онъ выпускаль ихъ на свободу п трезь то воздвигалъ грозныя бури. Бёлорусское повёрье разсказываеть, что Перуну подчинены гарцуки - духи, обитающіе въ горахъ, которые свониъ полетоиъ производятъ втры и непогоду; въ великорусскихъ губерніяхъ думаютъ, что зимнія вьюги прилетають въ ноябръ-місяць отъ жельз-ЕМХЪ ГОРЪ, Т. С. ИЗЪ СНЪГОВЫХЪ ВАН ОКОВАННЫХЪ СТУЖСЮ тучь; въ снъжныхъ же горахъ замыкаются на зиму весевнія болізни, такъ называемыя повітрія, а когда солнце растопитъ эти сибга --- онъ разбъгаются по бълому свъту и вадають на людей 1). Въ Скандинавіи и нѣмецкихъ земляхъ иногія горы в скалы носять имена, свидѣтельствующія о посвященія вхъ Однну и Topy: Odensberg, Donnersberg, Thonersberg, Thuneresberg; одна изъ высочайшихъ горъ въ цъпя Альповъ — теперешній sanct Bernhard въ раннюю пору среднихъ въковъ извъстна была подъ именемъ mons Jovis; въ разныхъ странахъ западной Европы камни и скалы били мъстани жертвоприношений (mahlsteine, opfersteine) и призвавались священными <sup>2</sup>). Въ Литвѣ долгое время сохранялось благоговъйное уважение къ нъкоторымъ камнямъ; объ одномъ Банев разсказывають, что когда какой-то мельникъ хотълъ было достать его и употребить на жорновъ, то въ глаза ему олетъла съ кання пыль --- и онъ ослъпъ; помощниковъ его также постигла небесная кара — одинъ вскоръ умеръ, у другаго отнались руки <sup>а</sup>). Наравит съ прочими индоевропейски-

и народами, поклонение горамъ и камнямъ было и у племенъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1841, 87-88; Сахаров., II, 27, 65.-<sup>2</sup>) D. Myth., 139, 153-5, 312. 610-1; больныхъ заставляли проявзать сивозь отверстие въ земят или камит-ibid., 1118.- <sup>3</sup>) Рус. <sup>C</sup>I 1860, Y, ст. Костомар., 14.

славянскихъ. По свидѣтельству Гельмольда, балтійскіе славяне клялись священными камнями; у мыса Горенскаго, близь Руяны, есть огромный утесъ, изстари называемый божьшиъ камнемъ — Buskahm (Бужь-камъ), а подлѣ Деммина есть другой священный камень; Дитмаръ упоминаетъ о высокой горѣ въ жупѣ силенской, которую чтили жители во время господства язычества <sup>1</sup>). Близь Будиниина двѣ горы Бѣлбогъ и Чернобогъ названіями своими указываютъ на культъ боговъ свѣтлыхъ и темныхъ (I, 93). Козьма Пражскій говоритъ о чехахъ, что они поклонялись камнямъ и приносили жертвы горамъ и холмамъ <sup>2</sup>). Краледворская рукопись упоминаетъ о скалѣ, любимой богами, гдѣ совершались жертвенные обряды:

> Tamo w dubravu, tam s cesty skála, Bohóm zmilená, na iele wrchu Obietul bohóm, bohóm svym spasám 3).

У словаковъ донынѣ почитаются священными нѣкоторыя изъ вершинъ Татранскихъ, гдѣ собираются на молитву тѣни усоцшихъ предковъ; у хорутанъ имя священной горы носитъ Триглавъ, у нихъ же уцѣлѣлъ обычай оставлять на камняхъ плолы и ленты — вѣроятно, остатокъ древнихъ жертвоприношеній. Хорваты и сербы считаютъ Велебитскій хребетъ обиталищемъ вилъ <sup>4</sup>); въ Сербін есть гора Перуна-Дубрава (I, 432). Горы у славянъ были обычными иѣстами жертвоприношеній и сопровождавшихъ ихъ игрищъ. Кумиры Перуна и другихъ боговъ стояли въ Кіевѣ на холиу: «и постави (Владиміръ св.) церковь Василія на холиѣ, идѣже былъ Перунъ... идѣже творяху потребы князь и людье» <sup>5</sup>); тайъ закалались жертвы: «и осквернися кровьми земля руска и холиъ отъ» <sup>\*</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срезнев., 27, 28: Макуп., 85.— <sup>2</sup>) Громанит, 86; Рус. Бес. 1857, IV. ст. Эрбеца, 74-75.— <sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1840, XII, 126. Переводъ: Туда въ дубраву! тамъ съ дороги скада, дюбямая богахт.: на ен вершинъ сверши обътъ (тжертву) богамъ, богамъ-своямъ. спасамъ.— <sup>4</sup>) Срезнев., 28.— 5) II: С. Р. Л., I, 51.— <sup>6</sup>) Ibid., 34.

Въ толстовскояъ спискъ Новогородской лътописи читаемъ: «куда-же древле погани жряху бёсомъ на горахъ, туда-же ные в церкви стоятъ златоверхія каменозданныя и монастыреве. 1). Исциленный Христонъ человъкъ въ словъ Кирилла Туровскаго говоритъ жидамъ: «чили на высокыя холмы хощете ия повести, идъже вы своя дъти бъсомъ закаласте?» \*) Въ старянномъ русскомъ поучения проповъдникъ увъщевалъ свою паству: «не парицайте собѣ бога... ни въ камении» 3). На Азложскоиъ озеръ, на островъ Коневцъ подъ Святою горою лежить большой Конь-камень (12 сажень въ окружкости и 7 аршинъ въ вышниу), которому еще въ ХУ вѣкѣ приносили вы жертву коня. Въ даръ духамъ, которые обитали около этого камия и охраняли скотъ перевозимый съ берега на островъ и оставляемый на тамошних в пастбищахъ въ прололжени цълаго лъта, безъ всякаго надзора, прибрежные жизели ежегодно обрекали по одному коню; конь этотъ погибалъ аною. п суевтрные крестьяне были убъждены, что его пожырали незривые духи. Преподобный Арсеній окропиль камень св. водою, и нечистые улетили съ острова въ види вороновъ 4). Въ сфреновскомъ утадъ, на берегу Красивой Мечи, вокругъ Коня-кампя до поздитяшаго времени совершазось опахиванье, чтобы пріостановить губительное дъйствіе скотскаго мора<sup>5</sup>). Въ той и другой мистностяхъ Конь камень служиль видемымь представителемь бога-громовника, которому, какъ пастырю небесныхъ стадъ, крестьяне поручали отранение своего скота. Въ житии препод. Иринарха (XVII в.) разсказывается, что въ городъ Переяславлъ былъ потокъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Истор. Рос. Содевьева, III, 139.— <sup>2</sup>) Панят. XII в., 61.— <sup>3</sup>) Мосяг. 1644. I, 243.— <sup>4</sup>) Истор. сдоварь о святыхъ въ рус. церкия, 43; Историч. ивображение о началь Коневския обители, 1822 г., 3-4.— <sup>5</sup>) Истор. рос. ісрархін, 1V, 607; Рус. прост. правди., I, 15-16.

средя котораго лежаль большой канень, и вселился въ тотъ камень бъсъ и творилъ мечты; сходились къ нему и мужи, и жены, в дёти ежегодно на Петровъдень и творили камию поклонение. Увъдавъ про то, препод. Иринархъ разжегся ревностію и велѣлъ дьякону Онуфрію зарыть камень въ яку; Онуфрій исполниль приказь, но бъсъ озлобился, наслаль на него трясовичную болтань и сотворнать ему много пакостей 1). Есть указание, что бълоруссы до сихъ поръ, слъдуя старому обычаю, кладуть на камии деньги, холсты, пояса и другія приношенія, которыя потошъ поступаютъ въ пользу церкви \*). Въ танбовской губ. есть канень, почитаемый цълебнымъ отъ зубной скорби; чтобы унять эту скорбь, поселяне грызутъ его больными зубами <sup>3</sup>), — точно также, какъ въ другихъ итстахъ съ тою-же самою птлію грызутъ Перуново дереводубъ (см. выше стр. 303). Купальские и соботские огни разводятся славянами по горамъ<sup>4</sup>). Почти во всъхъ славянскихъ земляхъ существуютъ свои красныя, червонныя, русыя, черныя, гремучія, поклонныя и святыя горы (холмы<sup>5</sup>). Эти эпитеты знаменательны: красная (червонная, русая) и черная горы напоминають намъ сейчасъ-указанныя названія священныхъ горъ: Бълбогъ в Чернобогъ. До сихъ поръ на красныхъ горкахъ встръчается у насъ весна и восходящее весеннее солнце, съ хороводными песнями и приношеніемъ хлебовъ; самый день, въ который празднуется возвратъ весны (богини Лады), съ ея благодатными грозами и ливнями, слыветь Красною Горкою: это — воскресенье Сомпной недъли, время брачнаго союза неба съ землею и обычная пора свадебъ въ городахъ и селахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лют. рус. лит., кн. I. 85.— <sup>2</sup>) Вюст. Р. Г. О. 1853, VI, 139.— <sup>3</sup>) Истор., статистич. и геогряф. журналъ 1827, 68—71.— <sup>4</sup>) Вюст. Евр. 1819, XIII, 42—43; Мосвв. 1844, IX. стат. о фрудьскихъ сдавинахъ. 214, 222.— <sup>5</sup>) Р. И. Сб., VII, ст. Ходаковск., 145, 304, 315, 334; Терещ., V, 15.

На красной горъ, На всей высотъ, Крестись и молись, Земно кланяйся!

говоритъ народное причитанье <sup>1</sup>). На такое чествованіе холновъ и горъ указываютъ придаваемые имъ эпитеты святыхъ и поклонныхъ; наконецъ названіе: гремучія или гремячія горы прямо свидѣтельствуетъ о ихъ связи съ громовникопъ и небесными скалами-тучами — подобно тому, какъ тотъже эпитетъ въ примѣнеціи къ горнымъ ключамъ свидѣтельствуетъ о сближеніи этихъ послѣднихъ съ дождевыми потокаия, ниспадающими изъ облачныхъ горъ. Я. Гриммъ приводитъ названія горъ: Hromolan (отъ слова громъ) — въ Богеміи и Grimming—славян. germnik (grmnik) — въ Штейермаркѣ, недалеко отъ потока, называемаго Donnersbach<sup>1</sup>). Въ воронежской губ. въ мѣловыхъ горахъ, идущихъ по берегу Дона, извѣстны Д и вы или Ди вогорскъ, а въ пермской губ. "Цивъи горы<sup>3</sup>): названія, напоминающія дивовъ, духовъ, родственныхъ съ змѣями-горынычами (см. гл. XX).

Яркое сіяніе солнца и пламя грозы старинный метафорическій языкъ уподоблялъ блеску золота, серебра и самоциётныхъ каменьевъ, а туманы, облака и тучи — горамъ, пещеранъ и ирачнымъ подземельямъ. Отсюда возникъ миюъ, что драгоцѣнное золото солнечныхъ лучей и молній, виѣстѣ съ небеснымъ виномъ или живою водою, т. е. дождемъ, похищают. ся на́ зиму здыми демонами, и сокрытыя въ облачныхъ скалахъ или въ подземномъ мірѣ тумановъ и снѣжныхъ тучъ лешатъ недоступными для человѣка кладами. Кладъ (отъ глагола класть, кладу) означаетъ запрятанное, или что тоже погребенное, похороненное со-кровище (отъ

у Ч. О. И. и Д., годъ З, ІУ, словарь Макарова, 147 — \*) D.
 Муth., 155. — \*) Географ. Словарь Щекатора, II, 195-200.

крыть, со-крывать соблачать, затемнять тучаме); творческія, живительныя силы природы (иолиія, дождь и все-согръвающій свёть солнца) дійствительно умирають въ зимнюю иоловину года и какъ-бы погребаются за непроглядными туманами и облаками: по-гребать (за гребать) — закапывать, хоронить хранить, беречь, прятать, кладбище мъсто погребенія усопшиль, кладовая — по-гребъ. Подобно тому, готск. huzd (ap. верх - нъм. hord, англос, heord, сканд. hodd—кладъ) буквально соотвътствуетъ латви. cust, (custos, custodia — отъ curo — cuso), такъ что нъжен. hûs (das hegende, schützende) и лат. curia (haus, hof, домашній кровъ) одного корня; слёдов. въ словё huzd лежить по., нятіе охраненія, со́ереганія<sup>1</sup>). Нъмец. berg (санскр. bhrgu)гора (метафора тучи) происходить оть bergen (лит. биргти, рус. беречь, берегти — прятать, скрывать; а собственное ния Татры (Карцатскія горы)-отъ корня та (слав. танти, таю-celare) и приставки тра<sup>2</sup>). Забывая первоначальный смысль истафорическихъ выражений, народъ низвель инсаческое сказание о небесныхъ кладахъ до простаго, буквальнаго объясненія; облачныя скалы и вертепы обратились въ его убъжденіяхъ въ настоящія горы, изъ которыхъ добываются благородные металлы, въ курганы и могнльные холны, газ вибсть съ умершими зарывалась и часть ихъ сокровищъ, въ пещеры и полземелья, куда древній человѣкъ пряталъ свои драгоцённости, чтобы обезопасить ихъ отъ вражьего похищенія 3). У славянъ, равно какъ и у другихъ индоевропейскихъ

1) D. Myth., 922.—<sup>2</sup>) Записки Р. Г. О по отдял. этногр., I, 566. —<sup>2</sup>) Макрикій о сланянахъ (VI в.) говоритъ, что оки скрываютъ свое имущество подъ землею и живутъ, какъ разбойники; Гельмольдъ свидътельствуетъ, что поморяне зарывали въ землю все, что было у нихъ драгоцённато. Въра вл. влады деямий поддерживается не одною сплою преданія, го и дъёствительными находками старкиныхъ монетъ и вещей.

изродовъ, ходитъ много дюбопытныхъ разсказовъ о кладахъ; варобности, которыми они обставлены, исполнены миенческаго значения и не позволяють сомнъваться, что это собствен. по --- преданія о небесныхъ сокровищахъ, только перенесенныя на землю. Клады таять подъ землею (въ горахъ, городинахъ, курганахъ, оврагахъ и пещерахъ) несчетное богатство золота, серебра и саноцвѣтныхъ камной — въ деньгахъ, ве махъ и необдѣданныхъ грудахъ: цѣлые котлы бываютъ нанолнены этими драгоцанностями. На томъ маста, гда зарытъ кладъ, ночью въ извѣстное время года горитъ синій огоискъ или свѣча 1); если ударить по свѣчѣ и произнесть заклятие: «амянь, амянь, разсыпься!»--- то она превращается въ кубышку или котелъ съ деньгаин. Поэтому, примятивъ блуждающій огонекъ стараются искать вблизи клада, который (какъ телько его найдутъ) выходитъ, по народному повърью, съ трескомъ <sup>2</sup>). Клады обнаруживаются обыкновенно цри началѣ весны и на праздникъ Купалы. По разсказамъ чеховъ, въ страстную цятницу открывается подземный міръ, и спрятанное въ немъ золото горытъ желтымъ, а серебро бѣлымъ пламенемъ; славонцы утверждають, что зарытыя въ земля сокровища горять краснымъ пламенемъ — на Благовѣщенье <sup>8</sup>). По русскому повтрыю, на Свътло-Христово Воскресение, промежъ заутренней и объдною, и въ ночь на Ивановъ день земля разверзается в клады просушиваются: въ это время можно видъть, какъ въ глубокнать провалахъ и погребахъ в п-

<sup>1)</sup> Въ житія Бориса и Глѣба (XI в.) скязано: "аще бо или сребро вля злато скровено будеть подъ ясылего, то мнози видить огнь горищь на томъ мфетъ" – Срези. Сказаніе о Бор. и Глѣбѣ, 23.— <sup>2</sup>) Абев., 222; Истор., статистич и географ. журналъ 1827, VII, 68.— 71; Маякъ, У, сътсь, 24; Вѣст. Р. Г. О. 1853, II, съъсі, 110; Nar. гріеwanky, I, 433.— <sup>2</sup>) Гагунга, 108, 116; Иличі, 124.

сять на мъдныхъ или желтаныхъ цтпяхъогромные котлы и бочки, полные серебра и золота; по краямъ котловъ горять свёче; но все это тотчасъ-же всчезаеть, какъ скоро ножелаеть подойти ближе или станеть творить молитву 1). Зарытіе кладовъ народъ приписываетъ колдунамъ, людямъ, отрекшинся Бога, душегубцанъ, славнынъ мятежникамъ, разбойникамъ и грабителямъ; между ними называютъ Стеньку Разина, Пугачева, Гаркушу, Кудояра и другихъ гайданаковъ. Въ алаторскопъ утадъ есть преданіе, что Разинъ на пути къ Промзину городищу зарылъ въ горъ двъ бочки серебра; бочки эти выходять по ночамь изъ подземелья и катаются, погромыхивая цёпями и серебреными деньгами. Клады рёдко полагаются безъ заклятія: чтобы укрыть ихъ отъ поисковъ, тотъ, кто зарываетъ сокровище, причитываетъ въ слухъ зарокъ или приговоръ: черезъ сколько времени, какъ, кому и при какихъ условіяхъ можетъ достаться этотъ кладъ. Задоки бываютъ различные, но болте заклинаютъ на одну или нъсколько головъ молодецкихъ: только рука, совершившая опредбленное число убійствь, ножетъ добыть заповъдный кладъ. Безъ соблюдения условий, требуемыхъ зарокомъ, кладъ не дается; чъмъ усерднъе будешь рыть землю, тёмъ глубже станетъ онъ уходить внизъ; пной разъ кажется, что совстви дорылся до сокровища, заступы уже стукнули о желбаную плиту или врышку сундука, какъ въ тоже игновение съ страшнымъ гудомъ проваливается кладъ въпре всподнюю, а наъ-подъземан слышится неистовый, орлушающій хохотъ нечистой силы. Даже если бы кому и посчастливилось набрести на кладъ, все равно — онъ не въ силахъ будетъ имъ воспользо-

<sup>1)</sup> Киев. Г. В. 1854, 46; Волын. Г. В. 1847, 14; Lud Ukrain., II, 62; Семеньск., 69; Въст. Евр. 1830, ХУ-УІ, 272.

ыться: едва дотронется до него, тотчасъ почувствуетъ во тват разслабление - словно руки и ноги перебиты. DOONTS ын взявани золото, будетъ кружиться съ никъ около подвана и о тъхъ поръ не выйдетъ на дорогу, пока не положитъ лобычи на прежнее мъсто, или и вовсе не вылъзетъ изъ очарованнаго подземелья; при всякой попыткъ уйдти оттуда не съ пустыми руками — земля начинаетъ смыкаться и желъзныя двери готовы съ шукомъ захлопнуться; самыя деньги скользять изърукъ и прыгають промежъ пальцевъ. Клады оберегаются огненными змѣями (драконами), колдунами и нечистою силою, которая пугаеть кладоискателей страшными видбиями: то слышатся виз удары грома, дрожить земля, клонятся къ земль деревья н Бататся съ горъ огромные камин; то несутся на нихъ стан хищныхъ птицъ, скачутъ бъщеные кони, бросаются черныя собаки и черныя кошки; то прибъгають нечистые въ видѣ различныхъ чудовищъ, съ свистомъ, га-Попъ и дикими криками: ръжь, бей, губи! Въ тодпъ денововъ является и самая Смерть-костлявой скелетъ, дыша планененъ и щелкая зубани. По польскимъ преданіямъ чортъ охраняетъ сокровнща въ образъ совы, а по чешскимъ въ обра-33 черной или огненной собаки; про старыхъчерныхъ котовъчехи разсказывають, что вънихъ поселяются злые дуи. и тогда они немедленно всчезають изъ дому и сторожатъ водземные клады. Около миста, гди зарыты сокровища, бродить на стражв и духъ ихъ усопшаго владбльца. Самые клады когутъ принимать разные образы: въ то время, когда исполпится срокъ ихъ подземнаго пребывания или «заклятия», они бродать по земль и показываются счастливцамъ то блуж-АЗЮЩНИЪ ОГОНЬКОНЪ, ТО ЗОЛОТОЮ ВЪТКОЮ, ТО ПЪТУхомъ, золотою насъдкою съ цыплятами, барашкомъ, козою, теленкомъ, быкомъ или коровою, конемъ,

волкомъ, свиньей, собакою или кошкою, пногда даже человаческомъ образъ. Это нанболъе удобная пора, чтобы овлать кладонь: стоять только ударять по немъ наотиашь чтив попадя --- и кладъ разсыпится звоикою монетою или оборотится кубышкою съ деньгани. Животныя, въ образѣ которыхъ являются клады, нитютъ серебреную в золотую шерсть, а вногда просто-бълую, красную, рыжую или желтую <sup>1</sup>). Бълый цвътъ указываетъ на серебро, а красный, рыжій и желтый — на золото. Въ калужской губ. разсказывають объ одномъ крестьяният, который, возвращаясь домой, увидбаъ облаго коня; лошадь то и дбао забъгала впередъ и преграждала ему дорогу. Крестьянинъ ударилъ ее кнутомъ --- и она разлетълась въ груды серебреныхъ денегъ 2). Въ другомъ разсказъ встръчается слъдующая любопытная подробность: «когда мы рыли, говориль кладокопатель, --- вдругъ словно изъ земли выросла собачка вся желтая, съ однимъ гдазочкомъ во дбу; по цвъту собачки намъ ясно стало, что въ курганъ есть золото» 1). Зам! тимъ, что болотные, блуждающіе огии, почитаемые предвъстниками кладовъ, признаются въ Бълой Руси за одноглазыхъ малютокъ. Еще разсказъ: пришелъ мужикъ ночевать въ пустую взбушку, и только вачалъ засыпать -- вы-

<sup>)</sup> Ворон. Г В 1850, 28, 29; Иллюстр 1846, 409; Зап. Р. Г О. по отд. этногр., I, 715-733; ВВсг. Р Г. О. 1851, I, 21-22 <sub>10</sub>Гора Шатрица"); 1857, IV, 272; Москв. 1849, IX, 13; Записки Авдзев., 151-2; Полтав. Г. В. 1845, 24; Тульск. Г. В. 1852, 27; Кадуж. Г. В. 1852, 44; Lud Ukrain, II, 60-72; Громаниъ, 53, 56, 213; D. Муth, 923; Совр. 1852, I, ст. Жоржъ-Занда о француз. повърьяхъ, 76-77. () Сравни варіантъ въ Совр. 1856, XII, 189-193, и сказку о конъ, рязсыпающенся въ серебро и золото (П. Р. Св., II, 19): достался конъ дурню, разсыпался по его приказу серебромъ, а гости давай подбирать деньги да по карманамъ прятат; видитъ дурень-дъло неладно, велълъ быть по старому-и явилси конъ, только безъ хлоста.- <sup>3</sup>) Вороп. Г. В. 1850, 28.

скочила рыжал кошка и стада о́тгать по пзо́т; сама вся свътится, словно золото, а гдъ хвостоиъ ударитъ--тамъ деньгами звякаетъ. Мужпкъ изловилъ ее, проговорыъ трижды: «аминь, аминь, разсыпься!» --- и кошка разсыиздась на червонцы <sup>1</sup>).

По измецкому повърью, сокровяще, зарытое въ земят, меценно приближается къ ея поверхности ежегодно подымаясь верхъ на пътушиный шагъ; почти тоже разсказывается у славянъ и нънцевъ о громовыхъ стрълкахъ: погруженямя въ глубь земля, онъ въ теченія семи літь возврапаются назадъ и выходять на свъть божий <sup>2</sup>). Смысль предаия — тотъ, что молніи Перуна скрываются на семь зимнихъ изсяцевъ въ темныхъ облачныхъ пещерахъ и не блестятъ передъ взорами смертныхъ до той поры, пока не вызовотъ ихъ теплая весна (сличи съ нвоомъ о покражѣ Торова молота --си. г.а. XXI). Въ старинныхъ дамятникахъ годъ означаетъ время вообще (година --- часъ \*); внослъдствів слово это волучно болте ограниченное значение, и видстъ съ тъмъ выражение о семи знинихъ периодахъ времени (т. е. мъсяцахъ) стало пониматься, какъ указание на семь полныхъ лътъ. Означенное мнонческое представление соединялось и съ золотымъ совровнщемъ солнечныхъ лучей. Пока продолжается зяна, благодатныя сплы природы пребывають заклятыми (заколдованными) во власти злыхъ демоновъ 4) и никопу неаоступны; но съ приближениемъ весны близится в пора ихъ освобождения. Уже на Коляду, при поворотъ солица на лъто, вогда свѣтило это вновь возрождается къ жлани, старинная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чудинск, стр. 120. — <sup>2</sup>) D. Муth, 922; см. І-й т. настоящаго сочиненія, 247—8 — <sup>3</sup>) Словарь церковно-слав, изд. Востокова, 171.
<sup>5</sup>) Адскій богъ Pluto (Плутонъ) былъ признаваемъ и владыкою метряловъ, и подателемъ богагствъ (Plutus) -- der Ursprung der Муth., 67.

обрядовая игра заставляетъ искать схороненное золотое кольцо-сниволь свътлаго солнца, сокрытаго знивний облаками и туманами; пѣсня, сопровождающая игру, гласитъ: «ное зодото пропало, оно порохомъ запало, призанидивѣло» и называеть его эм виная крылица, т.е. зивинымъ кладомъ, сокровищемъ, похищеннымъ зитемъ-тучею; крылица — кры́льце отъ глагола к рыть (какъ било, бильце отъ бить, мыло, мыльце отъ мыть и др.) буквально тождествено съ словомъ с о-кровище (см. гл. XXVIII). Весною на Свътлое Воскресеніе раскрываются мрачныя пещеры подземелій и золотые клады ярко горять в свётятся въ большихъ котлахъ в бочкахъ, т. е. свътозарные лучи солнца и блестящія молнія, затаенные во время зимы въ облачныхъ горахъ и окованные морозани (почему котаы и бочки съ золотомъ изображаются прикованными къ желтанымъ цтиямъ), съ приходомъ весны воскресають къжизни вмъсть со всею природою; самое слово воскресение (отъ кресъ — огонь) означаетъ возжение огня свъта. Въ христианскую эпоху предание о воскресенія бога-Солнца слилось съновымъ в трованіе мъ о возстанін изъ мертвыхъ праведнаго солнца — Христа. Отсюда создалась прекрасная легенда: одинъ честной бъднякъ, воротясь на Свётлое Воскресенье отъ заутрени, хотёлъ было затеплить свъчку передъ образани; хватился, а въ печи богатья (горячихъ угольевъ) нътъ, и пошелъ просить по сосъдянъ. Но, следуя старинному обычаю, запрещающему давать въ этотъ день огонь <sup>1</sup>), всё сосёди наотрёзъ ему отказали. Призадумался бёднякъ, какъ ему быть? Глядь---въ полё огонёкъ свётится: «должно быть чумаки остановились; пойду, у нихъ попрошу». Пришелъ въ поле --- сидятъ вокругъ огня чунаки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По мизнію простолюдиновъ, это все равно, что отдать своє счастіе и довольство.

и праздничныхъ свиткахъ. «Христосъ воскресе!» --- Вонсиму воскресе! «Дайте богатья, добрые люди!» — Подставий свитку; ны тобя въ полу насыпинъ. Бъднякъ подставилъ ситку, чумани вагребли жару и насыпали ему въ полу; коги нь воротнися доной и высыпаль жарь въ почку — горяче угодья превратились въ золото. Узнали про то состан. бренинсь толною въ чунаканъ и стали просить огня, да TALES HOHALRAN CHOR HOBER CENTRE, & SOLOTA HE GOULLE 1). Арекитышая обстановка преданія сохранена словацкою сказно о странствования бъдняка на стеклянную гору (тнебо). ит у разведеннаго пламени (тсолнца) силтан двеналать Изсацевъ; они позволили путнику сограться у своего огна и на ему на прошанье изнокъ горячнъъ угольевъ, которые нтонъ превратились въ чистое золото <sup>2</sup>). Бъднякъ, добываный золото солнечныхъ лучей, есть богъ земныхъ урожаевъ. надарний въ ницету во время безплодной и скупой зниы и бегатьющій въ щедрое на дары явто. Тъже върованія соедянить съ кладами и плонена германскія; по ихъ разсказанъ. Каны выступають нав земля въ нартъ-нъсяцъ, и зогда ножы узнать больше пивные котаы (braukessel), насыпанные краснымъ золотомъ. Пиво — извъстная метафора мядя, а котель в бочка — тучя. Клады эти горять (schälzea brennen) синимъ пламенемъ или герячими угольян, натуть, зръють и просушиваются на солнпъder schatz blühet (cpasus: das glück blüht), zeitigt, sonne sich»; когда кладъ скрывается, погружается въ землю -- говорятъ: er verblüht (онъ отцвълъ). Означенныя выраженія вознякля изь сродства понятій: свётить, горёть, сушить, цвёсти, зрёть (созръвать). Древнъйшій языкъ сроднилъ эти понятія, такъ них лучи солнечные и свётять, и сушать, и дають плодамь

24

<sup>1)</sup> O. 3. 1857, X, 430. - 2) Slov. pohad., 19-28.

зувлесть; spaia краски претовь и зелотнотый отливь эртющихъ жатвъ овитазія сближала съ золотнии лучани соляца в блестящими молніями (см. т. І, стр. 196 — о вначенія слова сушить, и стр. 138, 151 - о представлении арадыхъ по-LOCLOBE SOLOT MAN BOLOCAME GOTHEN BOMAN): FLAFOLE SPETS (обл. ворить) одного происхождения съ словани зоря, зорница в зракъ (солнечный лучъ); цвътъ (квътъ) сеть только фонетачески взивееное слово свять, и въ областныхъ говорахъ вибсто «Цвбсти» говерять: свбсти, а вийсто «цвётокъ» --- свё(я)токъ; послёднее раченіе употребляется и въ спыслѣ утренняго разсвъта 1). Слѣдуя внущеню языка, народъ создалъ мном о Зорв, разсынающей по небесному своду розы, о волотыхъ пледахъ, зръющихъ въ ODIATHLING CARANG. A VIOROCHAG MOLHIN SOLOTONY HAR OFненном у цвътку. Нъмпы выражаются о грозъ: «blühtdas gewitter auf». Отсюда вонятва та блязость, въ какую веставлены преданія о кладахъ въ отношенія къ богу-гронованку, какъ возжигателю молній, ружителю облачныхъ скалъ в освободителю солнца изъ темнаго царства денововъ. По русскому повёрью, кладъ выходить изъ земли съ трескомъ, т. е. при ударахъ грома; сравни нъмецкое выражение: «der schatz wettert sich» \*). Разсказывають, что въ то вреия, когда начинають рыть кладь, вдругь подымается бура, на ясное небо набъгаютъ мрачныя тучи --- раздается гроиъ, блестятъ нолнін, льетъ спльный дождь в слышится трескъ надающихъ деревьевъ 3). Бълоруссы почитаютъ владътеленъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Р. Г. О. по отдѣл. этнограе., I, 544: "свискр. çvit вийсто kvit—albere, album esse; латышск. квітёт — flimmern, blitzen; лит. швисти, наст. швинту—разевётать (объ утрё), швэсти, наст. швёчю—свётить". Обл. Сл., 200; болёзнь волотуха въ новгородской губ. называется цвётуха—Доп. къ обл. сл., 296.— <sup>2</sup>) D. Myth., 923; Der Ursprung der Myth., 22.— <sup>3</sup>) Lud Ukrain., II, 64.

LIMOBЪ ИНОНЧЕСКОЕ СУЩЕСТВО, ИЗВБСТНОЕ ПОДЪ ИМЕНЕНЪ ДВи: Азъдка, говорять они, ходить по дорогань съ сумою. в нащаго съ красными, огненными глазами и сътакою-же бородою, и встрётивъ несчастваго бъдняка. ильяеть его деньгани. На томъ ивств, гдв зарыть кладъ, ИЪ ВОКАЗЫВАЕТСЯ НЕ ВЕСЬ --- ТОЛЬКО ГОЛОВА ЕГО ВИДНА, А ЛЮинь кажется, что то горить огонёкь. Кто усмотрить этоть монь, долженъ бросить на него что-нибудь изъ своей одежды; лучие всего бросать шапку (или клокъ волосъ съ головы), поту что тогда кладъ останется на поверхности земли; иначе ить уходить въ землю --- болве или ненбе глубже, снотря во тому, какая часть платья кинута: та ли, которая носится ближе въ ногамъ или въ годовъ. «Дзъдзя гари́ць» означеть: кладъ свътится, блеститъ 1). Въ херсонской губ. разсвазываютъ, что кладъ неръдко является въ видъ старика въ изорванной и грязной нищенской одеждъ. Въ ве-Икорусскихъ разсказахъ встръчаемъ того-же таниственнаго лена. Случилось разъ — увидель мужикъ, что въ поле огоневъ свътится, подошелъ поближе, и чтожъ? у огня сидитъ старичокъ, подлъ него собака и костыль, ыткнутый въ землю, а напротивъ стоятъ три котла, да такіе огронные, что и двадцать человъкъ не сдвинутъ съ иъста: въ одношъ золото, въ другошъ серебро, въ третьемъ мъдь; по котловъ горятъ свёчи. Посмотрёлъ мужнкъ и отпраныся домой; ночью явился ему во сит стадой старичокъ и навизаль приходить и выкопать владь. Мужикъ послушался и совствиъ было выкопадъ, какъ вдругъ-откуда не возьинсьбълать на него солдать съ ружьемъ: это было дьявольское вавождение, но мужикъ испугался и убъжалъ безъ оглядки »).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 10-12; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1853, 179.- <sup>3</sup>) Москв. 1844, XII, 28-23, ст. Якушкина. Раз-24\*

На Украйнъ разсказывають о старомъ, бъловласонъ и сопливоиъ дъдъ, который бродитъ по свъту, и если утереть ему носъ, то онъ тотчасъ-же разсыпается серебронъ 1): преданіе это бъдоруссы относять къ Бълуну (сн. т. І, 94), въ образъ вотераго олицетворялось ясное небо и который поэтому соеденяеть въ себе черты бога-солеца и бога-громовника; какъ нервый прогоняетъ ночь, такъ нослёдній — тенныя тучи. Имя дёда равно придается в Дажьбогу, и Перуну (си. гл. XIX). Въ зниній періодъ это светлое божество утрачиваетъ свой блескъ, дряхлестъ, радится въ гразныя рищенскія одежды и является неопратныхъ Неумойкою; сопля тестафора сгущенныхъ тумановъ, в надобно утереть ихъ, чтобы золотые лучи солнца могли просіять изъ-за облачныхъ покрововъ (сума — облако — т. l, 311-4; см. гл. XXVI). Согласно съ метафорическимъ названісиъ огня и дневнаго разсвёта — пётуховъ, клады являются въ видѣ этой птицы или золотой курицы; другія животненныя превращенія кладовь объясняются твиъ. что небесвыя сокровища, облекаясь въ тучи, необходимо принимаютъ на себя и ихъ мненческие образы. Этимъ-же сказочнымъ животнымъ приписывается и охранение кладовъ, ибо въ ихъ облачныхъ шкурахъ затаено, спритано отъ взоровъ смертныхъ золото солнечнаго свъта и грозоваго планени. Ударъ, навосиный такому оборотню, заставляеть его разсыпаться девыгаин, т. е. громовый ударъ, разрывая темные покровы тучъ, выводить изъ-за нихъ своркающія модній и яркіе дучи солица; подобно тому, о чудесной драконовой плети ( \_\_\_ молил) разсказывають, что всякой ударь ся заставляеть прыгать 20-

сказъ, записанный въ воронежской губ., упоминаеть о двухъ бородачахъ бълокъ и черномъ, которые предстали кладокопателянъ и потонъ виягъ исчезля—Ворон. Г. В. 1850, 28.— <sup>1</sup>) Lud Ukrain., II, 68.

лото (1, 283). Поэтому лужичане и чели совътують бросать ножъ ная огниво (истафоры молнія) на то ивсто. гав горить кладъ, и дунаютъ, что въ таконъ случав подземныя богатства не убдуть оть рукъ человъка <sup>1</sup>). Между нъмцами существуеть повтрые, что удары грема приносять сънеба золото, и въ Тироле тотъ, кому удастся, вследъ за пронесшеюся грозою, найдти монету, носить ее на шев. чтобы быть счастянвымъ 2). Итакъ обрътение клада возножно только при условін, чтобы молнія поразила оборотна-тучу. По интино втицевъ, кладокопатель, для усптха въ своенъ предпріятів, долженъ на томъ мъстъ, гдъ зарыто сокровище, убить чернаго козла или черную курицу; возднее этоть символяческий обрядь получиль значение жертвевнаго приношенія подземнымъ духамъ; въ нёкоторыхъ деревняхъ думаютъ, что для обрътенія клада необходимо о бнести вокругъ церкви черную кошку <sup>3</sup>). Полищение яркихъ лучей солнца и громовой палицы совершается демонами ыны, тумановъ и тучъ; отсюда --- върованіе, что клады за-Іватываются чертями, зибями, великанами и карликами, этиии обитателями облачныхъ горъ и подземелій и хитрыми кузнецами, искусными въ обработкъ всякихъ металловъ. Такой веровской, хищнической характеръ, присвоенный демоническамъ духамъ, далъ поводъ назвать яхъ разбойниками, грабителяни, и вибсть съ твиъ, по низведения старинныхъ мноовъ на землю, побудилъ народную фантазію связать преданія о кладахъ съ разсказами про славныхъ разбойниковъ; на этихъ послёднихъ, въ замёнъ древнихъ великановъ и демововъ, быля перенесены басни о зарытія и обереганія кладовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 352; Громаннъ, 215.— <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 204; см. т. I, 355 — о золотыхъ констахъ, приноснимхъ радугою.— <sup>3</sup>) D. Myth., 929; Beiträge zur D. Myth., II, 420.

Наконецъ, по связя зниы съ идеею смерти, облачныхъ водземедій съ загробнымъ міромъ (см. стр. 362), а стихійныхъ духовъ съ тёнями усопшихъ (си. гл. XXIV), клады охраняются в мертведами (привидъвлями), и самою Смертью. Землетрясеніе, звуки цілей, свисть, гань, неистовый хохоть, которыми сопровождается добывание влада, суть метафоры, означающія раскаты грома и вой грозовой бури; быстрое погруженіе клада въ глубь преясподней --- поэтическая картяна нандыва новых облаковъ, которыя заволакиваютъ только что прогланувшее солние. ная живописное наображение молний, исчезающихъ во мракт тучъ. До весенней поры кладъ лежить сокрытый въ темныхъ пещерахъ, зачарованный вля заклатый нечистою силою, и добывается оттуда не прежле, какъ посла убійственныхъ ударовъ, нанесенныхъ Перуновъ денонамъ-похитителямъ; говоря мнемческимъ языкомъ, влалъ заклинается на извъстное число головъ, и пока не будетъ совершено это жестокое душегубство, пока не будетъ пролита кровь ( такаь), до тахъ поръ сокровище не доступно общданію смертныхъ. Благороднымъ металламъ принадлежитъ Одна изъ самыхъ видныхъ ролей въ системъ языческихъ върованій. Языкъ в инсы приписали виз способность сватить я горъть, ноставиля ихъ въ ближайшее соотношение съ божествани свъта и надълили целебною силою (си. I, 205, 433). Доставляя человъку много жизневныхъ удобствъ, металлы этв представлялись ему божественнымъ даромъ. Но въчно-враждебная нечистая сила и заме колдуны стали похнщать изтакже, какъ нохвщають они свътъ в плодородіе, и сврывать отъ людекаго пользованія. Витетт съ этинъ родилось убъяденіе въ несчетныя богатства, обладаемыя чортомъ. Въ вародв ходить иножество разсказовь о томъ, какъ отчаянные гръшники продаютъ свои души дьяволу за серебро, золото и драгоцённые камия, и тотъ надбляетъ вхъ несибтнымя соцровищами <sup>1</sup>). На Украйна говорять: «срибяо — чортове ребро», и чортъ бегато грошей мае, а въ болоти сидить», «богачъ грони збирее, а чортъ калитку (номелекъ) нис» <sup>3</sup>). Богатства ин состоятъ подъ проклятіемъ, и пріобратение вхъ причилетъ челекаку бадствія и гибель. По нашимъ повърьямъ, рано кому удвется отыскать и добыть кладъ, да и то — не и радость; большею частью дюди эти чахиутъ и умираютъ бозеременно, со встана своими редичами и домочадцами, или на цалую жизнь теряютъ памать и ослаются измы и слани сазъни сазъ-бы оглушенные громемъ и ослаются измы и слани вакъ-бы оглушенные громемъ и ославленные молніей. Привомяниъ, что знамевитый кладъ карлика Андвари примаъ въ гибели всъхъ тъхъ, которымъ доставался въ обладине <sup>2</sup>).

Уназенное мыше (стр. 370) сродство понятій: свётить и цвёсти заставнаю нашихь отдаленныхь предковь усматринать въ молніяхъ красные цвёты, вы ростающіе на деровё-тучё. До сихъ поръ во воёхъ сяавянскихъ земдяхъ вёрять, что безъ огненнаго цвёта напоротника ни за что вельня добыть клада. Этотъ фантастической цвётокъ — нетвоера молнін, чтё очевидно изъ придаваемыхъ ему названій и соединненыхъ съ нимъ повёрій <sup>4</sup>). У хорватовъ онъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Манкъ, XVI, 18-29; XV, 20; Пов. и пред., 66-70 - <sup>2</sup>) Ноинс., 9, 31, 57: "сидить, якъ чортъ на грошахъ въ болоти".- <sup>3</sup>) Не смотри на то, желание вдругъ разбогатътъ и въра въ существоление нандовъ такъ свльям въ простолюдинахъ, что и донына есть имого идадонскателей; въ народъ обращаются разныя тетредки съ описаніемъ мъстъ, гдъ кроются клады, и по какимъ примътамъ иожно до вихъ добраться-Записки Общ. слав. археолог., I, 33; Lud Ukrain., II, 72-78; въ накоторыхъ губ. подобныя записи назащеютъ завъщаниемъ Сленьки Разния-Духъ Христіанина 1861-2, XII, 280.- <sup>4</sup>) Наредная вагадна на вопросъ: "чте цвътетъ безъ пръту?" (т. с. что, не будучи цвъткомъ, подобно ему разцвътаетъ?) --отвъчаетъ: панороть (Ч. О. И. и Д. 1864, I, гелиц. плени, 83).

но вазывается Перуновынъ цвътонъ 1), у хорутанъ --sunčec 2) - солнечникъ, нбо, по ихъ разсказанъ, онъ разцвётаеть тогда, когда весеннее содене пебёдеть чернаго везка (демова зимы), и хотя нечистые духи силятся не допустить его до разпрата, но усила ихъ постоянно бывають безуспівшны. На Руси ему дается названіе світицв 5 т 5 \*); народная же сказка \*) уноминаеть о жар 5-цв 5тв, который когда цвътетъ -- то ночь бываетъ яснъе дня в море (тождевая туча) колыхается. О папоротникъ разсказывають, что цвётовая почка его разрывается съ трескомъ и распускается золотымъ цвѣткемъ ил краснымъ, кровавымъ пламенемъ, и притомъ стель яркимъ, что глаза не въ состояния выносить чудваго блеска <sup>5</sup>); ноказывается этотъ цвётокъ въ тоже саное вреня, въ KOTODOC H KJARM, BUXORA N35 SCHAN, FODAT'S CHHMM OFORLESин. Такъ въ ночь на Свѣтдо-Христово Воскресенье, когда запоютъ въ церквахъ: «Христосъ воскресе!»--- развертывается дивный цвътокъ во всей своей красъ, и въ тотъ-же нигъ увядаетъ: дисточки его осыпаются н бывають расиватаны нечистыми духами, т. е. в весенных пору воскресаеть и цвътеть моднія во мракт ноче-Подобныхъ тучъ, но едва заблеститъ -- какъ тотчасъ-же разсыпается в исчезаетъ въ темныхъ облакахъ, какъ-бы полищаемая злыми демонами (херсонск. губ.). Другая ночь, въ которую цвутеть напоротникъ, бываеть среди лъта-на Инна Купалу, когда Перунъ, по древнему представлению, выступаль на битву съ демономъ-васушителемъ, останавливающимъ колесницу Солнца на небесной высотъ, разбивалъ его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Переново цветје-ст. Срезневскаго въ Мосив. 1851, V, 64.-<sup>2</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, VII, 45.- <sup>3</sup>) Дон. обл. сл., 239.- 4) Н. Р. Сл., V, 13, а. - <sup>5</sup>) Терещ., V, 89; Молодикъ 1844, 92; Полтав. Г. В. 1845, 24; Каравел., 234; Siov. pohed., 212-4; Греманкъ, 97.

блачныя скалы, отверзаль скрытыя въ нихъ сокровища и титваль тонительный зней дождевыми ливеями (I, 208). «Въ Наневскую нощъ, по свидътельству памятника прошлаго стоития, поклажевъ стрегутъ» 1).) Сверхъ того, паноротнновъ цветъ распускается и въ бурно-грозовыя ятнія носелиія ночи, извъстныя подъ имененъ воробьиныхъ ын рябиновыхъ. Въ мосальскомъ утадт существуетъ повтрье, что въ наждомъ году непремънно бываютъ три «рябиновы» ночи: одна въ концѣ весны, другая въ средниъ лъта, а третья въ началъ осени, или первая -- когда цибтетъ рабина, вторая — когда начвнаютъ зръть на рябнит ягоды, н третья — когда ягоды эти совершенно поспъютъ. Усиатрина въ тучахъ небесные сады в рощн, фантазія сближала это нинческое представление съ разлечными земными деревьяни, и между прочниъ съ рябиною, красныя ягоды которой вапомяналя молніеносный цвать Перуна; потому бурногрозовая ночь (тпервоначально: мракъ отъ застилающихъ вебо сплошених облаковъ) получила название рябиновой, в вътка рабины, накъ увидниъ ниже, принималась за сниволъ Перуновой палицы. Другое название: «воробывная вочь»<sup>2</sup>) стоить въ связи съ старинными сказаніями о птицахъ, какъ мяенческихь спутникахъ грозы и вихрей. Воробей (др.-слав. spadiä, nos. wróbel, nss. vrabaz, чеш. wrabec)=== санскр. vara отъ vr-optare, съ суффиксовъ bha, т. е. птина, съ набытковъ надъленная силой любовнаго жара »); у грековъ она, наравит съ годубенъ, была посвящена Афродитъ \*). По южно-русскому повёрью, въ темныя воробъвныя (или осеннія) ночи чортъ мѣряетъ воробьевъ: часть ихъ отпускаетъ на

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оп Румян. Муз., 551.— <sup>3</sup>) Малорос. горобныя ночь; горобецъ-воробей; с изийнизось въ ?, какъ въ словахъ корогодъ, ягоръ вм. хороводъ, яворъ и др.— <sup>3</sup>) Пикте, I, 484.— <sup>4</sup>) Griech. Муth. Предлера, I, 290—1.

волю, а другую предаетъ смерти <sup>1</sup>), что указыкаетъ на враждебное отношение его къ этимъ птинамъ. Но, въроятно, еще въ эноху язычества съ воробьемъ стали соединять тоже ASMONNAGECKOS BRAGENIC, KAROC DOMOBONBAJOCH BODONY, CORT H другимъ хищнымъ птицамъ, въ которыхъ обыкновенно одицетворялись грозовыя бури (І, 529). Если влетить въ нюбу воробей --- это служить предвестиемъ смерти вли несчастия. и крестьянынъ считаетъ обязанностью открупить ему голову. Когда жиды преслёдовали Спасителя, чтобы предять его на распятие, то (по народному сказанию) вст птицы, особенно же ласточка, старались отвести ихъ отъ того ибста, гдъ укрывался Христосъ; но воробей указаль на это место своимъ пискливымъ чирвканьемъ (харьков. губ.). И когда предали Христа на страданія — воробьи безпрерывно кричали: «живъживъ! живъ-живъ!» вызывая жидовъ на новыя мучительства; напротивъ ласточки чирикали и голуби ворковали: «умеръ, унеръ!» Ласточки даже старались похищать приготовленные мучителями гвозди, а воробьи отыскивали ихъ и приносиля назадъ. Потому Господь прокладъ воробья, насо его запретилъ употреблять въ пищу, а неги его связалъ невидимыми иутамы, отчего онъ можетъ только прыгать, а не ходить. Нас встать птицъ одинъ водобей не чтитъ праздника Благоващенья и вьеть въ этоть день свое гназдо \*). Изъ-за такой дегендарной обстановки въ приведенныхъ новърьяхъ сквозитъ древне-языческая основа; какъ ласточка, въстница весны, почиталась сопутницею воскресающаго божества свъта в плодородія, такъ воробей---птица, которая постоянно и лъто,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. Г. В. 1851, 22; Послов. Даля, 995.— <sup>2</sup>) Иллюстр. 1846, 262, 333; Маркевич., 77; Духъ Христіанина 1861-2, XII, 274; Черты литов. нар., 95: въ день Рождества Христова литании совътуютъ топять печи до зари, чтобы воробъи не увидъли выходящаго изъ трубъ дыма; гдъ не исполняютъ этого, тамъ воробъи ону. етошаютъ нивы.

в знику остается въ холодныхъ странахъ и опустошаетъ сады, отороды и нивы---- получила противоположный характеръ; она во радуется возврату весны, и потому признана проклятою.-Вь техную, непроглядкую ночь, ровно въ двънадцать часовъ, подъ грозой и бурею, разцеттаетъ огненный цеттокъ Перуна, раздивая кругомъ такой-же яркой свётъ, какъ самое содине; но цвътокъ этотъ красуется одно краткое мгновеще: не уситень глазомъ вигнуть, какъ онъ блеснетъ и исчезнетъ! Нечистые дули срывають его и уносять въ свои вертены. Кто желаетъ добыть цвътъ напоротника, тотъ долженъ наканунь Свътлаго праздника отправиться въ ласъ, взявши съ собою скатерть, на которой хотя разъ святили пасху. и ножъ, вотерымъ ее разръзывали; потомъ найдти кустъ папоротинка, ечертнть около него ножемъкругъ, разостлать сватерть, в свдя въ замкнутой круговой черть, не сводить глазь съ растения; какъ только загорится цвътокъ, тотчасъве должно сорвать его и спізшить домой, накрывши себя скатертью, а дона твиъ-же санымъ ножемъ разръзать на-JOUS или ладонь руки и въ сдёланную рану вложить цвётокъ. Тогда все тайвое и спрытое будеть въдоно и доступно чедовтку (херсон. губ.). Витсто ножа, кругъ можетъ быть обвемить страстною четверговою свѣчею, если она была принесена изъ церкви зажженною, а вибсто скатерти --- разостлено полотенце, которымъ священникъ обтяралъ церковный престоль; егиснный цвътокъ самъ свалится на это нолотенце 1). Накануят Иванова дня также можно добывать цвтть сапоротника; кругъ совътуютъ обводить рябиновой палкою или остатковъ перво-лучины, горъвшей накану-ВЪ НОВАГО ГОДА<sup>2</sup>); СИДЯ ВЪ КРУГУ, СЛЪДУЕТЪ ЗАЖЕЧЬ СВЪ-

<sup>1)</sup> Поссекъ, І, 106-7; Громаннъ, 97.- 2) Сравни съ твии чудесвыии свойствани, какія приписываются бадняку.

чу, которая горѣла въ Христовскую заутреню 1), и читать молитву: «да воскреснетъ Богъ и расточатся врази». Нечнотая свла всячески ибщаеть человвку достать чудесный прэтокъ; около папоротника въ ночь, когда онъ долженъ цийсти, лежатъ зибя и разныя чудовища в жадно сторожатъ иннуту его разцвъта. На сибльчака, который рънается овладъть этних праткомъ, нечистая сила наводить непробудный сонь, ным сныятся оковать его страхомъ; едва сорветъ онъ цеттокъ, какъ вдругъ земля закодеблется подъ его ногани, раздадутся удары грома, заблистаетъ моднія, завоють вётры, послышатся ненстовые крики, стрёль ба, дьявольской хохотъ и звуки хлыстовъ, которымя нечистые хлопають по земля; человака обдасть адскимъ пламенемъ и удушливымъ стримнъ запахомъ; передъ нимъ явятся звъронодобныя чудища съ высунутымя огненными языками, острые концы которыхъ провизываютъ до самаго сердца. Пока не добудень двъта папоротника — Боже избави выступать изъ круговой черты, или огладываться по сторонают: какъ повернеть голову, такъ ова и останется на въки! а выступишь изъ круга, черти разорвутъ на части. Сорвавши цевтокъ, надо сжать его еъ рукъ кръпко-накръпко и бъжать доной безъ огладки: если оглянешься — весь трудъ пропалъ: цвѣтокъ исчезнетъ! По интнію другихъ, не должно выходить изъ круга до санаго утра, такъ какъ нечистые удаляются только съ появленіенъ солнца; а вто выйдетъ прежде, у того они вырвутъ цизтокъ \*). Тъже условія: очертить себя круговъ и не огладиваться необходимо соблюдать в при добыванім клада. Замкну-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По мязнію словенцевъ, при этояъ необходина свъча, освященная па světlo Marinje — Иличь, 124.—<sup>2</sup>) Терещ., V, 74—75; Илиюстр. 1846, 136; 1848, N3 28; Семеньск., 143; Москв. 1844, XII, 32; Вологод. Г. В. 1852, 35.

ты круговая черта служетъ преградою, за которую не мовить переступить нечистая сила; ножъ, четверговая свёча, рбановая налка и лучниа — эмблоны нолнія, поражающей мненовъ, а скатерть --- облачнаго покрова, одбваясь котомить становишься невидиикою; на тъже облачные покровы оннаеть в невть-моднія. Въ одномъ рукописномъ «травникт» (ыкихъ довольно обращается въ средъ грамотнаго простонарыва) о добыванія папоротенкова цвъта сказано: «ВЪ то вречна приходять множество демоновь и великіе страхи творять, что уну человаческому непостижимо. Цвать напороти, коги отцеттеть, осыплется на то, что постлано, и ты тотъ чить смети перушкомъ въ одно мъсто бережно и залван чискомъ (отъ свъчи, годъвшей у запрестольнаго образа Бого-(редины); тотъ цвётъ завсегда цёлъ будетъ. А если не залёчинь, то нечистые унесуть у тебя; для того людямъ не да-«ЭТЪ СГО ВЗЯТЬ, ЧТО ОНЪ ОЧСНЬ И ВЪ ПРОТИВСНЪ И ВСЮ ИХЪ сялу разрушаеть. Есля кто его вознеть, то никакой діячель, в ворожея, я грешникъ укрыться не можетъ, и дьяская сила вся ему будетъ видна и знатна́, и чись какой своей пакостію оть него не укроется... •Тотъ цвътъноси на лбу: узнаеть и увидеть, гдъ какая чеклажа (кладъ) лежитъ, и какъ что положено и «кедь глубоко, и можешь взять безъ всякаго вре-Ча и остановки -- для того, что ты уже демоновъ увисанны; а съ нимъ тебя жестоко бояться станутъ, и когда ты скуда на поблешь, если нечистые туть на изсть есть, то ени ••ТХОДИТЬ СЪ ТОГО ИЗСТА СТАНУТЪ, И МОЖЕШЬ ВСЯКІЯ ПОКЛАЖИ «ъ твиъ цвётоиъ получить — не заперто! Все узнаешь, что где есть или лежить, или делестся, и какъ, куда и въ «соенъ ивств; просто сказать — все будешь знать, хотя и въ сужіе города и вныя государства дороги и пропуски. Тотъ «ЦВТТЪ ПОДОЖИ ВЪ РОТЪ ЗА ЩСКУ И ПОДИ, КУДЫ ХОШЬ: НИКТО

«тебя не увидить; что хошь --- дълай!... Тотъ-же нарть «носить на головъ — все видъть и знать станень, и вельни «счастливъ будешь и достовнъ всякому начальству, во всякой «чести будешь. А сія трава самая наисильнийшая ная» кла-«дами --- царь надъ цвътами, трава-папороть!» 1). Изъ приведенныхъ нами повърій видно, что разпвътаніе наповотника сопровождается встви торжественными знаменіями грезы: домонские крики, стръльба, хохотъ, удары хлыстовъ, зенлетрясение-все это метафоры грона, огненные языки-языки грозоваго пламени, сърный занахъ, обыкновенно слъдующій за появлениеть и исчезаниеть нечистыхъ духовъ, --- подробность, возникшая изъ древитишаго уподобленія молнісносныхъ тучъ котламъ кипучей сполы (см. гл. XXII). Таже погучая сила. какая присвоялась Перуновой палиців, принадлежить и цвіту папоротника: обладая имъ, человъкъ не бонтся на бури, ни грома, ни воды, ни огня, двлается недоступнымъ вліянію злаго чародъйства и можетъ повелъвать нечистыми лухами: лля этихъ послёднихъ цвётъ напороти также страшенъ, какъ и громовыя стрълы: заведя плансеный пвътокъ, они по одному представлению стараются овладёть ямъ и запрятать въ облачныя пещеры, а по другому — въ ужаст разбтаются отъ него по свониъ трущобанъ и болотанъ. Цвътокъ этотъ отныкаетъ вст замки и двери (только приложи его-и желтаные запоры, цтпи и связи вмигъ распадаются!), открываетъ погреба, кладовыя, казнохранияща и обнаруживаетъ подземные клады — подобно тому, какъ удары молнія, разбивая облачныя скалы, обрътають за ними золото солночныхъ лучой; вто владветъ чудеснымъ цвъткомъ, тотъ видитъ все, что кростся въ нъдрахъ земли: темная земная кора кажется ему презрачною, словно стекло <sup>2</sup>). Такъ какъ молиія есть провод-

1) Двт. рус. ант., т. IV, отд. 3, 73-74.-\*) Lud Ukrain., II, 61.

нкъ живой воды, и такъ накъ вода эта называлась небесныть ваномъ; то отсюда вознакая повъдья, наятакошія папротникъ целебными свойствами, и митніе, будто съ помоцію ого цвтта ножно черпать наз рткъ и колодневъ витсто нам славное вино, т. е. добывать дождь изъ небесныхъ источныковъ. Такъ думаютъ чехи: у нихъ же въ обычав, для ограны скота отъ злыхъ духовъ в околдования, вытирать ясли корвенъ папоротника, взвъстнымъ подъ именемъ svatojanská ručička '). Русская сказка приписываетъ жаръ-цийту вситление трудныхъ болтэней. Съ живою водою илоъ связына духовные дары предвиденія и мудрости; потому всякой, но достанеть цвътъ папоротника, становится въщниъ человысовъ, знаетъ прошедшее, настоящее и будущее, угадываетъ чужія мысли и понимаеть разговоры растеній, птиць, гадовъ и затрей. Сверхъ того, онъ можетъ, по собственному произнау насылать въ сердце дъвнцы горячее чувство любви, для чего заговоры постоянно обращаются къ богу-громовнику и его полніеноснымъ стрѣламъ (І, 450). Наконецъ, соотвѣтственно представленію быстро-нелькающей, неуловиной для глазъ полнія — не видимкою, создалось повбрье, что всякой, вто носить при себъ цвътъ папоротника, двлается незринымъ для встать присутствующихъ <sup>2</sup>). Однить крестьявинъ вскаль наканунь Иванова дня потерянную корову; въ самую велеочь онъ зацёпнать нечаянно за кустъ папоротника и чудесный цебтокъ пональ ему въ лапоть. Тотчасъ прояснилось ему все прошлое, настоящее и будущее; овъ легко отыскалъ про вавную корову, свёдаль о многихь сокрытыхь въ землё кладахъ и насмотртлся на проказы втдымъ. Когда крестьянинъ воротныся въ семью-домашние, слыша его голосъ и не видя его самого, пришли въ ужасъ; но вотъ онъ разулся и выро-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Громанить, 44, 136.—<sup>8</sup>) Иллюстр. 1846, 136; Терещ., V, 88.— 89; Громанить, 97; Иличь, 167.—8; D. Myth., 1166.

ниль цвётокъ — и въ туже минуту всё его увидали. Съ потерею цвттка окончилось и его всевтляние, даже поззбыль про тѣ мѣста, гдѣ еще недавно любовался зарытыми сокревищами 1). Разсказъ этотъ заканчивается и такъ: къ мужику, который и самъ не понималъ, откуда далась ему мудрость, явияся чорть, купиль у него лапоть, и витств съ лаптень унёсь и папоротниковь цвёть \*). У словенцевь тёже чулесныя свойства придаются зе рну напоротника, которое зръсть и опадаетъ на Иванову ночь, а въ замвиъ чорта является вила и уносить это дорогое зёрнушко <sup>3</sup>). Въ нъменкихъ сагахъ ynommaerca wunderblume, glücksblume — бѣлый, синій или пурпуровый цвътокъ; кто его отыщетъ и воткнетъ въ свою шляцу, тому открыты входы ко всёмъ сокровищанъ, заключеннымъ въ горахъ. Однажды такой счастливецъ, войля въ подземныя пещеры за золотомъ и растерявшись при вил несчетныхъ богатствъ, позабылъ тамъ свою шляпу; когда овъ уходиль съ добычею, повади его раздался голось: «не забуль санаго лучшаго!» Но уже было поздно: желъзная дверь захлопнулась, чудесный цветокъ остался въ подземельн. а безъ него невозноженъ и доступъ къ сокровищанъ 4).

Разнообразные характеристические признаки, которые полмётна древній человёкь въ сверкающей молнін, были выражены имъ въ мёткнах, живописующихъ эпитетахъ. Согласне съ этими эпитетами, и огненный цвётъ Перуна на старианомъ поэтическомъ языкѣ обозначался различными названіями, которыя впослёдствін были приняты за совершенно-отдёльныя, самостоятельныя представленія и которыя, съ теченіемъ времени, стали переноситься на тв или другія земныя расте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Семеньск., 143—4; Иллюстр. 1848, № 28; Въст. Р. Г. О. 1857, IV, 272—3; Волын. Г. В. 1847, 14; D. Myth., 1160—1.— <sup>2</sup>) Черниг. Г. В. 1855, 21.— <sup>2</sup>) Иличь, 168; Минск. Г. В. 1866, 25-го іюня.— <sup>4</sup>) D. Myth., 923—4.

нія, осли форма ихъ листьєвъ и корней, краєви цвітовъ или смойства соковъ подавали поводъ къ такому сближенію.

а) Одно изъ названій Перунова цвтта было перелётътрава; оно придано ему ради той неуловимой быстроты, съ которою ударяеть молнія; инев, общій встив индоевропейскимъ племенамъ, представлялъ се крылатою и птицеподобною. О баснословной перелетъ-травъ русской народъ разсказываеть, что она сама собой переносится съ иъста на исто; цвётъ ея сіяетъ радужными красками, и ночью въ полетъ своемъ онъ кажется падучей. зврадочкой. Счастливъ, кто съумбетъ добыть этотъ преврасный цвътокъ: всъ желанія его будуть немедленно непол-<sup>1</sup>). Тѣмъ-же свойствомъ надъляется и цвътъ папорот-Hehl ника: почка его ни минуты не остается въ покойнокъ состоянія, а безпрерывно движется взадъ и впередъ в прыгаетъ. какъ живая птичка; саный распустившійся цвътокъ быстро восится надъ землею, словно яркая звёзда, в упадаеть на то ибето, гдъ зарытъ кладъ 2). Такое предста вленіе молнім летучинъ порнатыкъ цвътковъ заставило народъ, при забвени исконнаго смысла старивной метафоры, перенести предавія о Перуновонъ цвътъ на папоротникъ (filix). Слово папороть (пол. раргоć, луж. раргиš, нлл. и хорват. ргаргаt, ргергиt, хорут. praprot, др.-чешск. paprut, ново-чешск papradi n ch nambhenienh abyna p bh k-kapradi, ant. papartis, летт. papardi) образовалось, чрезъ удвоение корня. отъ глагода парити -- volare, откуда произощан и перо, и нетопырь (тнотопырь — vespertilio, voxtspic, nottola оть not' нощь и пыръ); сравни греч. ятерис и изи. far nkraut (gp.-sepx.-stan. faram, cp.-sepx.-stan. varm, varn, asглос. fearn), въ которыхъ сохранился неудвоенный корень 2).

25

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Терещ., V, 93; Иллюстр. 1846, 150.— <sup>3</sup>) Сахаров., I. 43. — <sup>3</sup>) Ч. О. И. и Д. 1863, I, ст. Шасарияа, 11.

Приведенныя выражения родственны съ санскр. рата в рагпа (корень раt — летъть, падать; греч. ятероч. ятелоч. латвн. penna визсто petna, сканд. fidr, др.-изм. fedara, англос. fether), равно означающими листъ, перо и крыло; ибо листья также одбвають или покрывають дерево, какъ перья птицу (крыдо отъ глагода крыть. <sup>1</sup>). Перо во многихъ сдаванскихъ наръчіяхъ соединяетъ въ себъ двоякой смыслъ: penna и folium; такъ пол. pioro, pierze, серб. и хорут. неро, перје употребляются для обозначения листьевърозы, капусты, дука и травы; на Руси говоратъ: «хитаево перо», «хлёбъ въ третьемъ перв», т. е. пусталь третье колёнце 2), «деревья начинають опушаться» (отъслова пухъ), т. е. распускаются съ приходонъ весны. Сближая листья съ перьани, народная фантазія стала связывать мноъ о крылатой молнія, разцвътающей на деревъ-тучъ, съ тъми земными растеніями, ляства которыхъ по своей формъ сходствовала съ птичьинъ крыломъ, а ярко-красные или желтые цвъты напоминала планя полній. По древне-индъйскому сказанію, Индра въ видъ сокола похнщаль изъ облачныхъ горъ дождь-сому, и преслёдуеный однимъ изъ стражей безсмертнаго напитка- стрълковъ Кгса́пи ронялъ на землю отбитое перо или коготь (т. е. летучую и острую молнію), изъ которыхъ выростали териястыя иглы на древесныхъ вѣткахъ (dorn) или дерево-рагna (palaça), извъстное пурпуровыми цвътами. По греческому преданію, стимфальскія птицы нибли перья острыя, какъ стрёды, и разбрасывая ихъ, наносили тажедын раны \*); въ славянскихъ сказкахъ герой находитъ потеранное на дорогъ или самъ вырываетъ изъ хвоста жаръ-птицы перо, которое свътять ночью какъ ясное соднце. Въ нашемъ климать не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пикте, I, 205. — <sup>2</sup>) Филод. Зап., годъ 3. III, 157—8; сравни: литов. laksztas — дистъ капусты и lakstyti-поркать, lékti легъть. – <sup>3</sup>) Griech. Myth., II, 137.

вилось растенія, которое бы могло сполна соотвётствовать илъйскому дереву palaça; но папоротникъ уже названіенъ сюниъ наводилъ на тоже представление: оригинальная форма его зелени сравнивалась съ орлинымъ крыломъ, и одинъ изъ ндовъ папоротника извъстенъ подъ именемъ pteris aquiliadlerfarnkraut. Орель, какъ мы знаемъ, играетъ въ инеологія туже роль, что в соколь (І, 493). Что касается краснаго цвъта молнів, то его стали сближать съ розою. Сербы разсказывають, что есть гдб-то садъ, въ которомъ ростеть столиственная роза (ruža steperica)----«korienom se prihvatila zemaljskog dna, vežuči strašnu zvier — živog-ognja». Звърь силится освободиться отъ этихъ узъ, и бъда - если онъ исторгаетъ изъ земли розовый кусть: все погоритъ, что только есть на сушѣ, в сакое море обратится въ безводную бездну. Такова сила корня столистой розы, а въ цвъткъ ся таятся munja i gromove; еслибы кто сорваль этоть цвётокъ. то громы разбили бы землю и все, что подъ ней и надъ нею; vjedina ruža steperica bi ostala; ali prošlo bi sto i sto božjih godina, dok bi okol nje nova zemla ponarasla i opet se živo pleme zaplodilo». Самыя листья на розовомъ кустъ не простые: они разговаривають и поють сладкія пісни, «kakovih niti tanko grю vile pjevačice nikad izustilo» (шитсня грозы); витсто сорвавныхъ сегодня, къ утру выростаютъ еще лучшіе 1). Въ Угорской Руси сохранилась слёдующая любопытная пёсня:

> Червена ружа горъла, Подъ невъ бъла дъвка сидъла, У ръшетъ воду носила, И червену ружу гасила<sup>2</sup>).

Эте---облачная дёва, стющая на землю дождь. Какъ «громовые товорки и стрёлки» предохраняють домъ отъ удара молнін,

25\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эрбенъ, 262. — <sup>2</sup>) Записки Р. Г. О. по отдъл. этнограф., I, 687.

такъ тоже спасительное свойство приписывается въ наролныхъ травникахъ красному піону: «въ которой хранних пюново стмя лежитъ, и тое храмину никако громовая стръл не бьетъ и молнія не жжетъ» <sup>1</sup>).

Отъ представленія молнін цвъткомъ, выростающемъ на леревътучь, естественно было перейдти къ уподоблению ся древесной вёткъ или пруту, -- тъмъ болбе, что въ разящей модеін предки наши видтля наказующій бичь и кій санобої (дубнику) Перуна. При нервоиъ весенненъ выгонъ коровъ въ поле видъйцы употребляля вътку дерева рагла или çami (acacia suma Roxb. -- объ этой акація было сказанів, что ова выросла изъ сосуда, въ которомъ принесена на землю иолнія <sup>2</sup>). Какъ Индра донтъ небесныхъ коровъ (облака) гроновою палицею вля молнісноснымъ прутомъ, такъ дунали, чте и земныя стада, ударяемыя вёткою священнаго дерева, уврѣплались и дълались обильными молокомъ. Въ Швепів и Весточани 1-го ная тражды ударяють полодыхъ коровъ, которыя еще не телились, въткою рябины \*), дабы плодотворящая сила громоваго прута (donnerruthe) наполнила вхъ сосцы водокомъ; въ другихъ же областяхъ пользуются при выговъ скота орбховымъ прутомъ (о связи орбшенковъ съ 60-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Москв. 1853, XI, 65-66. У измясевъ преданіс о Перуноволъ цвътъ связывается съ травой hedera terrestris (у Лин. glechoma hederacea — поязучее растеніе съ синими цвътками; ова называютъ ее donnerrebe, а летты — реhrkones (отъ имени: Перкунъ). Трава эта защищаетъ отъ колловства; кто носятъ на головъ светый изъ нея вънокъ, тотъ можетъ узнавать въдьмъ; черэзъ этотъ вънокъ доятъ при началъ весны коровъ — D. Муth., 1163. Въ Литвъ листъя тръвы девесила (inula helenium — цвъты имъетъ желтые; у литовцевъ она называется debesidas, а debesis звъчитъ: облако, тучъ) употребляются для разогнавия грозовыхъ тучъ — Изв. Ак. Н., III, 176. – <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 64. – <sup>5</sup>) Vogelbeerbaum, eberesche; сравни англос. название одного изъ видовъ папоротника — eoferfearn, eferfarn.

типъ-громовникомъ см. выше стр. 318), или колючним вёт-SARN NORMEBOLLHERA 1). Co STENS COLLACYUTCE CLEAVEDцій извъстный въ Германія обрядъ: чтобы коровы были богаты молокомъ, пастухъ долженъ 1-го мая, при выгонъ стадъ а вастбаще, положить передъ порогоиъ хлъва топоръ, обызаный чёмъ-нибудь краснымъ, (—эмблема Торова момта) и перегнать черезъ него коровъ. Въ Швецін дунають, что рябиновая палка охраняеть оть бури на морь, оть колдовства и нечистыхъ духовъ \*); эсты не употребляютъ рябины на огорожу, чтобы не приманить зиби: повёрье, близ-500 КЪ ТЪ́МЪ НАРОДНЫМЪ РАЗСКАЗАМЪ, ПО КОТОРЫМЪ ОСИНА И жень обладають силою прогонять зивй и повергать ихъ въ ецьеньно (стр. 282, 305). По различию воззръний, туча-зиъй на поглощаетъ молнію, какъ-бы привлекается ею, или убъгаеть отъ нея, странась губительнаго удара; въ такомъ двойственномъ отношения стоять черти къ цвъту папоротника. \*) Въ разныхъ странахъ папоротнику привисывается сила прогонать зибй, и наши поселяне лечать оть эненнаго укушенія, врякладывая къ больному м'всту высущенные листья этой травы \*); у чеховъ же есть повёрье, что того, кто носнть при себвантиный папороть (otterfarren), пресладують знан \*). Въ Россів выгоняютъ коровъ въ поле на вешній Юрьевъ день (св. Юрій замѣнияъ собою древняго Перуна) и при этомъ ударають ихъ освященною вербою, которую нарочно сберегають оть Вербнаго воскресенья. Чехи святять на коровій презденить (hody kravské --- въ началъ апръля) вербовые и бе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Богемін приготовляють пецель изъ оръховой скорлуи и длють корозанъ въ кориъ, чтобъ онъ больше давели иолока -Громаниъ, 130. На Руси, во время кора, окуривантъ избы и одиса вельниковъ.— <sup>3</sup>) D. Myth., 1165; Die Götterwelt, 194. - 5.— <sup>3</sup>) Купъ, 178, 189-192, 203, 218-222, 236. — <sup>4</sup>) Москв. 1853, XI, 69-70.— <sup>5</sup>) Громаниъ, 97.

резовые прутики и выгоняють ими коровъ 1): какъ белеза даеть весною сладкой сокъ, такъ и коровы станутъ давать вкусное молоко. Итакъ стародавнее преданіе о Перуновой вътке сочеталось у славянъ съ вербою, какъ общепринятымъ знаменіемъ тъхъ зеленыхъ ваій, съ которыми встръченъ былъ Спаситель при вход'в въ Іерусалинъ. Къ празднику Вайй сръзываются молодые прутья вербы, съ пушистыми распуволками, и освящаются въ хранахъ. Прутья эти считають за цълебное средство отъ разныхъ болѣзней, равно спасительное и для людей, и для домашниго скота: въ нхъ отваръ купаютъ дътей на здравіе тъда; кто съъстъ девять распуколокъ съ освященной вербы. того не коснется лахорадка; отъ перенодоха (испуга) вбивають въ ствиу колышекъ вербы, заостренный въ видъ гвоздя; на Вербное воскресенье тахъ, кто проспить заутрени, ударяють вербой и обливають водою, приговаривая: «будь великій, якъ верба, а здоровій, якъ вода!» Вода затсь — символъ дождя \*). Въ тотъ-же день втыкаютъ вербу за образа в въ потодки доновъ и ілтвовъ, съ полною втрою, ято это оградить зданія отъ грозы и пожара, а донашній скоть отъ всякихъ бёдъ (витебск. губ.). Чехи, для охраненія доновъ отъ ударовъ молнія и пожаровъ, держатъ на кровляхъ веtresk (sempervivum, donnerbart) n hromove koreni; a BS ноляхъ втыкаютъ освященныя вербы, чтобы сберечь поствы отъ града, импей и кротовъ. Есть интије, что такая верба, брошенная противъ вътра, прогоняетъ бурю, а брошенная въ иланя пожара — унтряеть его разрушительное дъйствіе <sup>3</sup>). У болгаръ на Новый годъ мальчики ходятъ рано по утру изъ до-

<sup>. &</sup>lt;sup>1</sup>) Ганушъ, 107.— <sup>2</sup>) Рус. Бес. 1856, І. ст. Максвиов, 66; Тереш., VI, 85; Новис., 8; Въст. Евр. 1828, V.—VI, 79; Саратов Г. В. 1851, 29.— <sup>3</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 251; Громаниъ, 13 (освященной вербою можно отбиться отъ водянато), 94, 145; Иличъ, 120.-1.

на въ донъ съ вътками кизиля, и ударяя нии хозяевъ, ысказывають добрыя пожеланія: «Новый годъ — веселая годна, красныя аблоки въ саду, кисти винограда на лозахъ, газдава дёвойка въ донь, юнаки-молодцы при огнище!» т. е. на пошлеть тебя богъ-громовника въ грядущемъ году всякее недородіе и довольство. Сравня съ этинъ свидѣтельство нашей обрадовой прсни, утверждающей, что на Новый годъ ходить ю зенив сэмъ Идья громовитый, потрясаеть плетью и тверитъ урожан (I, 283---4). Хозаннъ беретъ у нальчиковъ казылевыя вётых и ударяеть ихъ самиль по спинь, приговарвая: «Новый годъ, медовая година! дай ниъ здравіе и добро, на выростуть, вакъ вербы надъ ръкою». У накедонскихъ болгаръ нальчики, входя въ донъ, нъшаютъ приносонными прутыями огонь въ печи, и причитывають: «Сурава божо (Новый годъ-божество)! дай столько цынлять, детей и ягнять» (сполько сыплется искръ отъ горящихъ дровъ 1). Впроченъ, и Анынъ народъ еще не совству утратилъ воспоминание о небесновъ гроновенъ прутв. Когдя гремитъ гронъ и блистаетъ молнія, на Украйні не позволяють дітань різанться: «Госнаь (говорять инъ) грозить (свариння) золотою розгою!» 2) Эта золотая розга напоминаетъ нажъ тростникъ (Fohrstengel), данный Однемъ королю Эриху и обладавный такою-же побъдоносною сидою, какъ Торовъ молотъ и нонье Sungair \*). Лужичане и чеки не совртують бить датей в в ни-ROND MAN CYNOD BETROD, HO TO DOCOHORD ABCONNETS \*); на Руси тоже новтрье связывають съ дучинов (I, 259). Педъ вліяніенъ указевныхъ воззрѣній создался иноъ о вол-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Москов. Газета 1866 г., стат. Каравелода.— <sup>3</sup>) Нонис., 12. — <sup>5</sup>) Die Götterwelt, 162. Iris germanica, навъстная у сербовъ подъ имененъ пору́ляка, у измяснъ навывается s'o hwertlilie—Cpn. рјечник, 495.— <sup>5</sup>) Dieues Leusitz. Megazin 1843, III—IY, 332; Гронавиъ, 112.

mednons apyrant-wünschelruthe, wünscheigerte, OL HONOMIN ROTOPHTO BORHO HANOANTL CREATING BL SOMA'S KAAды в рудныя жилы и достигать исполнения саныхъ неуивренныхъ желаній; какъ энблена полнін, дарующей живую воту дождя и золото солнечныхъ лучей (\_\_\_\_плодеродіе и богатство), волнобений пруть надъляеть всевозножнымь счастіень (wunsch = saelde - счастів). Въ народныхъ сказаніяхъ wünscheiruthe называется золотою, не смотря на то, что въ ноздивёщее время стали некать эту розгу на земныхъ растеніяхь, посвящени ыхъгромовнику. Обыкновенно приготовляють чей крушины (kreuzdorn, rhamaus catharticus). Вътка должна быть сръзана при сіяньи ибсяца на Иванову ночь и предотавлять нов себя вилку, т. с. инсть два отростка; или сръзывають ее раннимъ утромъ въ воскресенье, наблюдая притонъ, чтобы избранная вътка быда виенно та, которую освещаеть содине при своемъ восходе и закате. Приступая въ gbay, hado themasi nonlowather genery a character (Gon segne dich, edles reis und sommerzweig!» Ass tof-me utan nemers. служить и вътка рябины 1); по литовской у повърью, чорта можно убить только рябяновой налкою \*) Пря отыскиванія RARROBE UPONSHOCHTCH CHERNYDHRAH OODWYAA: ruthe, ruthe! ich frage dich, wo der beste schatz mag liegen? - n nonmednarfi пруть летать самъ собою и унадаеть прямо туде, гдъ зарыто сокровные. Онъ открываетъ и водные клюти (первоначально: дождевые ноточники), и воровъ и убійцъ (первоначально: деноневъ-похитителей дневнаго свъта и дожда); ито обладаетъ такой диковинкой, у того скотъ не подвергается мору, а нивы — граду. Различныя названія, придаваеныя волисбному

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Die Ruthe des als Schmarotzerpflanze gewachsenen Vogelbeerbaums diente auch als Wünschelruthe" (Die Götterweit, 236).— <sup>3</sup>) 3an. P. F. O. no organ. этвогр., I, 573.

spyry, yEashBandris Ha uzawa wozhiw (feuerruthe, brandrethe) и гроновые удары, которыми дробятся облачныя горы (springruthe, schlagruthe, beberuthe). Yexa possickaнить клады освященной вербою и тремя палочками браго ортиника: одна палочка служить для отысканія жюта, другая— серебра, а третья— водныхъ ключей. Въ греческой инсологія соотвётственное представленіе находинь въ золотоиз, окрыленноиз жезлѣ Герие са (хуро́хеюч, салисов Меркурія); это — треханственный (тритятилос) врутъ, около котораго обвиты зийн (шиолији, си. гл. ХХ). Три листа его стоятъ въ связи съ названиемъ нолни трезубев; такъ названа она потому, что вземвается доманной, зубsatof annien: v artneckers necatesei-trisulcum fulmen (\_dreizack). Отсюда объясняется и трезубець Посейдона<sup>1</sup>). Гернесовъ жезаъ одблялъ счастіенъ и богатетвонъ. и стариявые измецкіе глоссарія толкують его: wunsciligerta и flugegerta (virga volatilis). Крылья, давныя этому жезлу, сблажають его съ вашей перелетъ-травою. \*) Летучая налија, бистро упадающая съ неба на землю, въ глубечайней аревности разскатривалась, какъ божій гонецъ или въстникъ, восылаемый безспертными владыками на ограждение добрыхъ и назнь влынъ. Иненно съ такинъ заректеренъ и язляется Гернесь въ античныхъ преданіяхъ. Чехи донына громъ назызають: boži posel, а кановь, взвёствый у вась подъ вненень «rpemenof crpture», -- boži proutek \*). На ряду съ волшебнымъ прутонъ должны быть поставлены и тирсы вакланокъ--жезлы ван восохи, обентые ваногредными листьями. Ударяя етими тирсяни по зенай и споламъ, онй творили источнини ведъ, илека и вина. Вакхъ- богъ молнін, низводящей дожди; по древ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Der Ursprung der Myth., 127 — <sup>4</sup>) D. Myth., 926-8; Die Götterweit, 205; Гронавиъ, 215.- <sup>2</sup>) Иречекъ въ Часописи 1863, I, 62; Гронавиъ, 33.

нему сказанію онъ извлекъ изъ скады-тучи вине-дождь 1). Почти у встать индоевронейскихъ народовъ встртчаемъ преда-. Нія о живыхъ ноточникахъ, которые изанлись изъ тверамиъ скаль послё удера, нанесенного жезломъ, что совершенно текдествено удару Пегасова копыта; преданіянь этикь часто давалась легендарная обстановка: тоть иля другой святой погружаетъ въ землю вётку --- и тотчасъ бьетъ оттуда жаюченъ чистая, холодная вода <sup>в</sup>). Венгерскія сказки, рядомъ съ мо лотомъ, который самъ собою разбиваетъ ствны и башин замковъ ( тоблачныя постройки демоновъ), упонинають и зо до-ТУЮ ВЪТКУ: ССЛЕ УДАРАТЬ СЮ ПО СВАЛЪ --- СКАЛА ВИНТЪ ДОСирывается и проливаетъ обильныя воды 3); славянскій сказки говорять о прутикъ, обладзя которынъ ножно отпирать внут-.ренности горъ и доставать оттуда неситныя сокровища \*). По свидътельству народнаго эпоса, ударъ волшебнаго прутика также возвращаетъ жизнь окаменённымъ героямъ, какъ и саное опрепленіе живою водою 5): смыслъ тотъ, что творческія силы природы, олицетворяеныя въ обрасъ могучихъ богатырей, цепеньють подъ холоднымъ дыханіемъ замы я вребуждаются къ жизна не прежде, какъ геснов, носят громовыхъ ударовъ и дождевыхъ ливней. Какъ символъ быстрелетной, прылатой молнін, wünschelruthe заизняется внегда -перонъ, которое въ одно игновение переноситъ сказечниго героя-куда онъ ножелаетъ. Такъ въ одной русской сказить •) Воронъ Вороновитъ --- добыватель живой воды носитъ царевича по горанъ и доланъ, по вертенанъ и облакамъ, потонъ стдаетъ ену носощокъ-пёрушко, н отдавши --- обращается въ пре-.стаго верена; съ помещие этого посемка царевичъ вылетаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ, 239, 243—5 — э) D. Myth., 550—1.— <sup>3</sup>) Штиръ, стр. 142, 481—2.— <sup>4</sup>) Slov. pohad., 397—406.— <sup>5</sup>) Сваз. Грйн., I. стр. 385, 396—7; Н. Р. Сн., VI. 69; VII, 22; сб. Веляна, стр. 33, 36. 54—55, 125—6.— <sup>6</sup>) Н. Р. Ск., VIII, 7.

въ водземнаго (=заобдачнаго) царства. Подобно тому, герой изнецкой сказки 1), вкладывая себъ въ ротъ и уши три пера. мирванныя изъ птицы-грифа, получаетъ способность летать съ необычяйной скоростью. Посошокъ-пёрушко напоминаетъ нив неро, которое роняетъ соколъ-Индра при похищение сои, оврыленный кадуцей Меркурія и Nacken-foeder норнежской сказки <sup>2</sup>). Обманутый братьями и дадькою, цареичь остается въ области троллей; на спасение его является егронная птица (ттуча), которая вибла на затылкъ перотакое большое, что оно равнялось на половину выросшей ели (Nacken-foeder); царевнуъ стять ей на спину, схватныся за это норо, в быль вынесень на бълый свъть. Неръдко сказочные серон переносятся съ мъста на мъсто при содъйствія чудесней палицы, которую стонтъ только метнуть съ руки и руку, какъ тотчасъ явятся духи (вътры), подхватятъ и унчатъ въ далекія страны — по желанію \*).

Wünschelruthe не только принимается за волшебную дикомику; въ немъ видятъ и живаго духа, совершенно-тождестесннаго съ тёмъ сказочнымъ слугой-невидимкою, ноторый въ одно игновение уноситъ своего господина въ тридеситое царство, побиваетъ его враговъ, осыпаетъ его богатствонъ и всевозможными благами. Таково и тимецкое повёрье о воднебномъ корита alraun. Подъ вистлицей, изъ моч и́ или ствонъ и всевозможными благами. Таково итмецкое повёрье о воднебномъ корита alraun. Подъ вистлицей, изъ моч и́ или ствонъ и невинно-казненнаго юноши выростаетъ ипроколистый и желтоцвѣтный alraun. Когда станутъ вырывать его — онъ охаетъ и вопитъ такъ странно, что тутъже неражаетъ на смерть неосторожнаго искателя счаста; а нотому должно изнередъ заткнуть свои ущи воскомъ или Lionчатой бумагой, окопать землю вокругъ корня, привизать рестение къ хвосту черной собаки, и маня ее кускомъ мяса,

<sup>1</sup>) Вольеъ, стр. 6-7.- <sup>2</sup>) I. 3.- <sup>3</sup>) H. P. Ск., I-II, стр. 131.

бъжать поспъшно прочь. Собака бросится за мясомъ, вытащитъ корень альрауна и упадетъ мертвая отъ его жалобнаге крика. Корень этотъ инфетъ формы человтка --- голоку, руки и ноги, и въ Богеміи принято называть его mužik; когда онъ будетъ вырытъ, можно обращаться къ вому съ разлячными вопросами: alraun сообщить вст тайны, откроетъ будущее, укажетъ — какъ одолъть враговъ и пріобръсть богатство. Съ одной стороны его считаютъ за корень мандраго-DЫ. 0 КОТОРОЙ СТАРИННЫЕ ПИСАТЕЛИ РАЗСКАЗЫВАЮТЬ, ЧТО ЦВТТЬ ея свътится по ночамъ, точно огонь; а съ другой стороны нельзя не признать его за именческое существо, родственное карликамъ (alruniken — erdmännlein <sup>1</sup>). Alraun — это иодніеносный эльфъ, принимающій на себя образъ чудеснаго цвътка или травы; почему происхождение этой травы связывается съ смертію невиннаго юноши?--- объ этоиъ будетъ сказано ниже (см. стр. 434); теперь же замътниъ, что она выростаетъ и распускается желтымъ (толотымъ) цвъткомъ въ то время, когда проянвается стия- нан моча́-дождь; страшные вопли альрауна телефора убійственныхъ громовъ, которыми сопровождается паденіе молнін, какъ-бы вырванной изъ надръ тучи. Какъ нельзя безнаказанно сорвать цвътка-молнін (сравни сербское преданіе о столиственной розв), такъ и клады, по интенію словенцевъ, не делжно вынимать изъ земли человёческими руками, а слёдуетъ припрягать вола или коня: пусть это животное сдвиветь съ ибста найденное сокровище; кто прямо дотронется до клада, тотъ непре-

мѣнно умретъ <sup>2</sup>).

b) Мы уже знаемъ, что Перуновъ цвътъ быстро перево-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> D. Myth, 1154—5; Кунъ, 206—8, 219; Гренаниъ, 88.— 3) Иличь, 124 — 5. На Руси ходитъ разсказъ, будто есть на святя трава-ревенька, которая реветъ и стоиетъ по зорямъ; она ростетъ въ водъ и инъетъ красный цвътокъ-Терещ, V. 91.

сится или прыгаетъ съ одного мъста на другое и что передъ нить распадаются каненныя горы в желёзные запоры; по этимъ признакамъ ому придавались названия: спры гъ-трава, прыгунъ- или скакунъ-трава, разрывъ-трава, у сербовъ расковник (отъ глагола: рас-ковать), у нѣмцевъ springwurzel. Объ этой травѣ разсказывають, что листы ся интють форму крестиковь, а цвать подобень огню, распускается въ полночь на Ивана-Купалу и держится не болте пяти минутъ; но гдъ она ростетъ ----никому невъдомо; достать ее весьма трудно и сопряжено съ большою опасностью, вотому что всякаго, кто вайдетъ ее, чертя стараются лишить жизни. Есян приложить разрывъ-траву къ запертой двери или занку --- они немедленно разлетятся на части, а если бросить въ кузницу - на одинъ кузнецъ не въ состояни будетъ сваривать и ковать желтво, хоть бросай работу! Разрывъ-трава лонаетъ и всъ другія металлическія связи: сталь, золото, серебро и издь. Воры, когда имъ удастся добыть эту траву, разразывають себа палець, вставляють ее внутрь разраза, и нотонъ заживляютъ рану; отъ одного прикосновения такого пальца замки отпираются и сваливаются съ дверей и сундуковъ 1). Если прикоснуться этимъ пальцемъ къ человъкуевъ скоропостяжно умираетъ. Чтобы достать разрывътраву, надо въ подночь, наканунъ Иванова дня, забраться въ лякой пустырь и косить траву до тёхъ поръ, пока перелонится желізная коса: этоть перелонь в служить знаконь, что дезвіе косы ударнаю о разрывъ-траву. Въ томъ изстѣ. гда свалется коса, должно собрать всю сразанную зелень н бросять въ ручей или ръку: обыкновенная трава поплыветъ внязъ по водё, а разрывъ-трава противъ теченія; тутъ ее н берн! «Један трговац (разсказываютъ сербы), желећи такову

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Абев., 271, 275; Статист. опис. саратов. губ., I, 63.

траву наћи, некакву бабу метнуо у букагије 1), па је пустно ноћу да иде по ливади: на као гдје би се букагије саме од себе отвориле, ондје мора бити расковник». Другје соватують отыскать весною гнёздо дятла и заложить въ нень отверстіе кускомъ желъза или гвоздемъ, а внизу разостлать полотно: птица, желая открыть входъ въ свое гнёздо. принесеть разрывъ-траву <sup>2</sup>). Тоже утверждають чехи <sup>3</sup>) и нънцы. Когда у датла (grünspecht или schwarzspecht) вывеаутся дёти, должно заложить его гнёздо деревяннымъ колышкомъ; какъ только птица усмотритъ бъду, тотчасъ-же улетаетъ отыскивать чудесный корень, котораго человъку ин за что не найдти; она приносить его въ клювъ и прикладываеть къ деревянному колышку, и тотъ какъ-будто отъ сильнаго удара выскакиваетъ вонъ. Подъ самымъ гибздомъ растилается на земат бтаый или красный платокъ; искатель разрывъ-корня прячется за дерево и при возвращении дятла подымаеть такой шумъ, что испуганная птица роняеть springwurzel прямо на платокъ. Глубокая древность этого повтрыя засяндътельствована Пливіенъ. Springwurzel отворяетъ съ трескомъ и грохотомъ двери подземедій и твердыни скалъ, ца священная, птица-приносительница небеснаго огня полній (1, 494); она вьетъ свое гнъздо въ облачномъ деревъ, и гнъздо это, окованное зимними холодами, отворяется въ весеннюю пору въткой-молніей; грохотъ, съ которымъ отворяются двери горныхъ подземелій (тучъ), напоминаетъ страшное хлопанье адскихъ вратъ и есть метафора грома. Итакъ несомнѣнно, что разрывъ-трава принадлежитъ къ баснословнымъ созданіямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Желъзныя колодки на ноги. — <sup>3</sup>) Терещ., У, 92; Сахаров., I, 43—44; Этн. Сб., VI. 127; Пантеонъ 1854, VI, бълорус. повърък, 63; сб. Валявца, 252—4; Срп. рјечник, 638. — <sup>3</sup>) Громаниъ, 88. — <sup>4</sup>) D. Myth., 924—5; Deutsche Sagen, 11 — 13.

ентавія. Въ болбе позднюю эпоху явнось стренленіе отысниять эту траву между земными растеніями. Яковъ Гримиъ унзываетъ на eupborbia lathyris (крестолиственный wolfsmilch, молочайникъ; волчье молоко дождь), какъ на разрывъ-траву; ибо означенное растеніе итальянцы назынаютъ sferra-cavallo и приписываютъ ему такую силупротивъ металловъ, что у лошади, которая нечаянно настуинтъ на эту траву, отскакиваетъ съ ноги желѣзная подкоизъ на эту траву, отскакиваетъ съ ноги желѣзная подком <sup>1</sup>). По санскр. euphorbia—vajrakantaka (donnerkeilsdorn) ни vajradruma (donnerkeilsholz <sup>2</sup>).

с) Въ знинее время небо перестаетъ посылать на землю онюдотворяющее съиз дождей и росы; холода и стужи какъбы запирають небесные источники, запирають и самую. жилю, которая лежить оковаеная себгаин и льдаин, и вичего не рождаеть изъ своей материнской утробы. Старинныя поучительныя слова обозначають бездождіе -- завязаннымъ на замкнутымъ небомъ. Возставая протявъ суевърнаго уважения къ отреченнымъ (апокрифическимъ) сказаниямъ, прововтдныкъ замъчаетъ: «того ради завязано небо, не пустить дождя на землю, понеже человъци кленутся Богомь и святыми его и другъ друга догонять клятвы... жертву приносять бъсомъ и недуги лёчать чарами и наузы... того ради Богъ гитванся не пущаетъ дождя съ небесть »). Сравни съ сатаующинь инстопь взъ древне-славянскаго неревода слова Григорія Богослова: «сихъ бо (суевърій) ради приходить гитвъ божій на сыны противныя; сихъ ради ди затворяеться не. бо, ли заћотъвръзается, овогда ведро (засуху) творя..., овогда градъ въ дъжда и всто пущая. 4). Свътлая дъва, бо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth, 925—6.—<sup>2</sup>) Кунь, 218. Чудесное свойство разрывать замки и цбии чехи приписывають растеніямь: cichorium (wegwarte) u verbena (eisenkraut) — Громавиъ, 91.—<sup>3</sup>) Архивъ ист.порид. свъд., II, пол. I, стр. ХХУИ.—<sup>4</sup>) Изв. Ав. Н., 1У, 310.

гиня-Зори и вийсті съ типъбегиня-греновница (Лада Фрея), разгоная ночной иракъ и зинніе туманы, отпирала небесныя врата Солнцу на разевіті дня и на утрі весны и посылала на зем з.о росу и дежди (1, 598—9). У Гомера обязанность отворять и запирать небесныя врата исполняють Горы часы <sup>1</sup>). Уподобляя світила взирающимъ очанъ, сантазія привнала въ нихъ стражей небеснаго чертога, оберегающихъ райскія двери. Съ такимъ характеромъ являются въ Эдді місяць и солице:

> Sie halten täglich Am Himmel die Runde Und bezeichnen die Zeiten des Jahrs \*).

Древнѣйшее божество неба Янусъ (Janus — Djanus — Дивъ, преимущественно дневное небо — солнце, а въ женскомъ одпцетворенія D ia na — Ja na, богиня ночнаго неба — јуна) соединяетъ въ своемъ образѣ оба эти свѣтила, и потому голова его состонтъ изъ двухъ сросшихся ликовъ: одинъ ликъ — бородатый, мужской, а другой — безбородый, женственный. Такъ изображался онъ на греческихъ и этрускихъ монетахъ. Виѣстѣ съ этимъ Янусъ — стражъ свѣтлаго жилища боговъ; онъ отпираетъ небесныя врата, выводитъ изъ-за нихъ новерожденное солнце и тѣмъ самымъ даетъ начало году; по его имени получилъ названіе и первый иѣсяцъ въ году (сравни: јапиа — ворота, вхедъ, начало, ја nitor — привратникъ).

\*) Симрокъ, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Иліадъ, V, 748-751, читаемъ: богини Гера и Асина здутъ въ пламенной, волотой колесницъ;

Гера немедля съ биченъ налегла на коней быстроногихъ. Оъгроновъ вратаниъ небесныя (πύλαι ούρανοῦ) сами разверзлясь при Горахъ,

Стража которыхъ Одинцъ и великое вварено небо, Чтобы облакъ густой разверзать, иль симкать нередъ нами.

По въмецкимъ и славянскимъ преданіямъ небо (рай) отворяется два раза: при поворотъ солица — на праздникъ Рождества Христова и при начал весны — на Свътлое Воскресение (1, 778 вы этомъ томъ, стр. 150). Такъ какъ открытие небесныхъ чертоговъ предполагаетъ борьбу съ демонами ночнаго мрака и тенныхъ тучъ, то отсюда отворенный храмъ Януса сталъ служить знаменіемъ войны, а замкнутыя двери его — означать инръ <sup>1</sup>). Съ возвратомъ весны богъ-громовникъ, разбиватель облачныхъ горъ, отпираетъ своею молніей небесные источники и напояетъ землю росой и дождями; онъ даетъ землъ производительную силу и отпираеть ся замкнутыя итдра. До перваго грома земля, по народному выражению, не растворястся <sup>2</sup>). Какъ ключъ, вдоженный въ отверстие замка, сивнаетъ запоры и открываетъ доступъ къ спрятаннымъ сокровищамъ; такъ буравъ молнія, сверля горы-тучи, освобож-**Цеть изъ нихъ сол**нечный св**ътъ и** дождевые потоки, а отмыкая бочки-тучи, льетъ оттуда небесное вино или живую воду. Потону молнія въ поэтическихъ сказаніяхъ народа есть золотой Перуновъ ключъ. Народная загадка такъ выражается о иолнія: «Дъва Марія (христіанская подитна древней богинигромовницы) по воду ходила, ключи обронила», т. е. чтобы лобыть дождевую воду-она бросаетъ ключъ-молнію. Ветхожетное сказание свидътельствуетъ, что Моисей разбилъ жеззонъ скалу и источилъ изъ нея воду; народъ, върный преданіянь языческой старины, называеть этоть жезль деревянвынь ключень: «кто деревяннымь ключень отпираеть водяной запокъ? — Монсей» 3). Въ сербской пъснъ гремовникъ Илья-пророкъ говоритъ Огнаной Маріи, огорченвой дюдскими гръхами:

26

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sonne, Mond u. Sterne, 196-9.- <sup>3</sup>) Honne., 9.- <sup>3</sup>) Эти. Сб., VI, 80.

Модићено Бога истинога, Нек нам даде к л(ъ)уче од н сбеса, Да затворим' седмера небеса, Да ударим' печат на облаке: Да не падне дажда из облака. Плаха дажда, нити роса тиха... Да не падне за три годинице, Да не роди вино, ни шеница <sup>1</sup>).

Таже пѣсня встрѣчается у болгаръ. Говоритъ св. Илья: помолимся Христу,

> Да ми даде ключеви отъ небеси, Да заключамъ мжгли и облаци; Три години дошъ (дождь) да не завжрие, Три години, сжице да н' угрева, Три години ветеръ да не дува, Да не св роди вино, ни жито <sup>2</sup>).

Языческія преданія о Перунт въ поздитишую эпоху были перенесены на Илью-пророка и Юрія Храбраго. На вешній Юрьевъ день (23 апртая), когда бываетъ первый выгонъ скотины на пастбище, бълоруссы причитываютъ:

> Святый Юрья, божій пасоль, До Бога пашовь, А узавь ключи золотые, Атамкнувь землю сырусенькую, Пусьцивь росу цяплюсенькую (теплую) На Бълую Русь и на увесь свъть <sup>3</sup>).

Въ этотъ день служатъ на студенцахъ молебны, нивы окропляютъ св. водою, а домашнихъ животныхъ нарочно-собравной росой <sup>4</sup>). На Моравъ встръчаютъ весну слъдующей пъснею:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. н. пјесме, II, 2—6. Переводъ: Станемъ молить истивнато Вога-пусть дастъ намъ влючи отъ неба, и затворимъ седьмь небесъ, наложимъ печать на облака, дл не падеть изъ ни шумящій дождь, ни тихая роса... три года и да не родится ни вино, ни пшеница. — <sup>2</sup>) Миладин., 27. Три-года, можетъ быть, первовачально означали три зиминхъ мъсяца. — <sup>3</sup>) Пантеонъ 1856, III, 5. — <sup>4</sup>) Т. І-й настоящ. сочин., 705—8; Каравел., 218.

«Smrina neděla! (четвертое воскресенье великаго поста-вреия изгнанія Смерти-Звиы) куда ключи дъвала?—Я отдала изъ Вербному воскресенью. — Вербное воскресенье! куда ты ыючи дъвало?-Я отдало ихъ Зеленому четвергу (такъ называется чистый четвергъ). --- Зеленый четвергъ! куда ты ыючи деваль? -- Я отдаль ихъ св. Юрію. Св. Юрій вставаль I отмыкаль землю, чтобы росла трава-трава зеленая». Въ другихъ варіантахъ Смертная недбля отбъчаетъ, что отдаза ключи св. Юрію, «aby otevřel do nebe или do ráje dveři»<sup>1</sup>). Орьевъ день слёдовательно установляетъ весну, завершаетъ то, въ чену стремились предыдущіе праздники. Но главнымъ образовъ представление о ключт-молния сочеталось въ народшаз повърьяхъ съ апостодомъ Петронъ, такъ какъ ему, по евангельскому свидетельству, объщаны ключи царства небесваго. По выражению сербскихъ пъсевь, при раздълъ могучихъ снаъ природы – ему достались лётніе жары (д(ь)етне врућине), вино, пшеница (т. е. урожан нивъ и виноградниковъ, нан прямбе – дождь, какъ основа всякого плодородія, имревле уподобляемый вину и хлёбнымъ сёменамъ) и «кл(ь)учеве од небеског царства» 2). Чехи взываютъ къ нешу: «sv. Petr hřimá, natoči nám vina!» или «Petr na vrchu (на горъ-небъ) břimá, dá nám trochu vina; budeli v březnu hřimati, budem mit? vina hojnosti» 3). Сейчасъ-приведенная нами бълорусская пъсня арінруется еще такъ:

> А Юрью. мой Юрью! Подай Петру влючи Зямлю одомкнуци,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, III, 103; такія-же пісни поются и чехаип—Prostonar. česke pisně a řikadla Эрбена, 57.—<sup>2</sup>) Срп. и. пјесме, І, 156; II, 2; болгарская пісни (Миладин., 27) говорить, что св. Петру достались ключи оть рая: "онъ да отворе и онъ да затворе".— <sup>2</sup>) Ганушъ, 165, 193; Proston. česke pisně a řikadla, 59. 26\*

## Траву выпусцици. Статокъ (скотину) накоринци <sup>1</sup>).

Въ разныхъ мъстахъ Германія крестьяне, заслыша грояъ, увъряютъ, что св. Петръ катаетъ по небу каменные шары (*Шиграетъ въ кегли*), при паденіи же сибга – что св. Цетръ вытрясаеть постеля; 22-го февраля, въ день, посвященный этому апостолу, возжигаются огни, а въ Вестфаліи ударяютъ молотами въ дверные косяки, чтобы отогнать нечистаго духа и охранить скотину отъ болћзней 2). Въ Россіи на Петровъ день (29 іюня) разводять огни на пригоркахъ передъ самымъ разсвётомъ, и караулятъ восходъ солнца, которое тогда играетъ на небъ <sup>3</sup>). Въ воронежской губ. Плеядамъ даютъ названіе Петровы ключи 4), связывая такинъ образомъ представление о золотомъ ключъ, отпирающемъ весеннее небо, съ блестящимъ созв'яздіемъ. Въ тихіе часы вочи на высокомъ небесномъ сводъ-тамъ. Гдъ тянется млечаый нуть, эта дорога усопшихъ въ страну блаженныхъ, народъ усматриваетъ влючи отъ пресвътлаго рая; въ Польшѣ илечный путь называють дорогой св. Якуба, а созвѣздіе Оріона-Jacubova paliczka, т. е. «мѣшиваютъ палицу Перуна съ посохомъ Іакова; у другихъ славянъ созвѣздіе это называется shtapka, palize, babini sctapi, у нънцевъ Jacobsstab и Petersstab <sup>5</sup>). Соотвътственно съ символическимъ представлениемъ вътровъ и срозы быстролетными птицами, народное русское повърье говоритъ, что ключи отъ неба (рая) находятся у той или другой птицы, которая, улетая на зиму, уносить ихъ съ собою, а весною снова прилетаетъ отпирать небесные источники. Въ мартя-ивсяцъ, закликая весну, въ деревняхъ споленской губ. поютъ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мат. сравн. слов., II, 187.— <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 231—2.— <sup>3</sup>) Сахаров., II, 41—42.— <sup>4</sup>) Обл. Сл., 84.—<sup>5</sup>) Ганушъ, 202; D. Myth., 690.

Благослови, Божс, Весну вликаць. Зиму провожаць, Лъта дожидаць! Вылети, сизая галочка. Вынеси золоты ключи. Замкни холод ную замоньку. Отомкни цеплое лътечко <sup>1</sup>).

Въ одной обрадовой пъснъ полтавской губ. галка называется золотою влючницею<sup>\*</sup>). Въ Малороссіи разсказывають, что выючи отъ рая — вирія хранитъ при себт въстница весны — кукушка или соя <sup>з</sup>). Въ великорусскихъ губерніяхъ втрять, что 9-го марта «прилетаеть куликъ изъ-за моря, приносить воду изъ неволья» 4). Въ нѣмецкой сказкѣ голуби даютъ геронитъ три зо лоты хъ ключа, которыми она отпираетъ три дерева и достаетъ оттуда вкусныя яства и наряды <sup>5</sup>), т. е. ключи-молній отпирають деревья-тучи, и низюдя дожан, даруютъ землѣ изобиліе плодовъ и рядять ее въ **зътніе** уборы По указанію чешской колядки, ключъ отъ райскихъ источниковъ приноситъ ли са (о мизическомъ значения ea cm. I. 645-6): «běžela liška po ledu, ztratila kliček od medu» •). Ключъ добываетъ не только медъ дождя, но и золото солнечнаго свёта: когда горить кладъ, стоить только бросить на него ключъ — и сокровище останется на поверх-HOCTH SEMAN ?).

Итакъ, слѣдуя поэтическому выраженію старины, Перунъ отимраетъ облака и посылаетъ дожди и плодородіе; но въ его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цебриков., 271, 288.—<sup>2</sup>) Полтав. Г. В. 1846, 19.—<sup>3</sup>) Москв. 1846, XI — XII, 153; Кулишъ, II, 36.—<sup>4</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, пол. 2, 117.—<sup>5</sup>) Сказ. Грим., 123. По другияъ предавіятъ, грозовыя птицы отпираютъ облака своими желъзными или отвенными клювами (I, 501, 528); сравни: ключъ, клюка (палка съ загнутымъ крюкомъ-Обл. Сл., 84) и клювъ.—<sup>6</sup>) Дъдъ и Баба, ст. Гануша, 20.—<sup>7</sup>) Громаниъ, 215.

божественной волт было и не давать благодатнаго дождя и наказывать смертныхъ неурожаями, почему ему могли приписывать и самое замыканіе тучъ, задержаніе дождевыхъ потоковъ. Къ богу-громовнику обращались не только съ мольбани о дождѣ, во время засухи, но и съ просьбами установить вёд-Do --- во время продолжительныхъ ливней. Въ числъ разнообразныхъ метафорическихъ сближений, какия съ необыкновенною сиблостью в свободою допускала фантазія древнбйшаю человъка, падающій дождь уподоблялся крови, истекающей изъ ранъ, наносимыхъ Перуновыми стрёлами облачнымъ демонамъ. Отсюда возникли заговоры на остановление руды (крови), заговоры, обращенные къ богу-громовнику съ мольбою запереть ники. Приведемъ слова заговоровъ: «шелъ Господь съ небесъ съ вострымъ копіемъ, ручьн-протоки запираетъ, руду унимаетъ — стръльную, ручебную, ножевую, топоровую.. » <sup>1</sup>) — «Встану благословясь, пойду перекрестясь во чистое поле, во зеленое поморье, погляжу на восточную сторону: съ правой, со восточной стороны детять три врана, три брательника, несуть трои золоты ключи, трои золоты замки; запирали они, замыкали они воды в ръки и синія моря, ключи (источники) и родники; 28перли они, замкнули они равы кровавыя --- кровь горячую. Какъ изъ неба синяго дождь не канетъ, такъ бы у раба божьяго (имярекъ) кровь не кануда. Амень.»<sup>\*</sup>)---«Есть въ святомъ моръ (швъ небъ) — лежитъ лотырькамень, на томъ камню стоитъ loaннъ Креститель 3), поддершись желтанымъ посохомъ, и уговариваетъ у раба божьяго (имярекъ) кровавую рану — постченную, портзанную, въ бъломъ тълъ щипоту, въ костяхъ ломоту, уговариваетъ у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Щапов., 56.—<sup>2</sup>) Иллюстр. 1845, 250.—<sup>8</sup>) Въ народныхъ преданіяхъ онъ заступастъ громовника.—си. гл. ХХУПІ.

раба божьяго семьдесять жиль, становыхь три жилы, и заныкаеть ключемь божінмь.» (Новгород. губ.) Выражевія эти перешли въ самый обрядь: при сильномь теченіи крови изь носу, беруть замкнутый замокь и дають крови казать сквозь его дужку, или витсто этого — держать въ общать рукахь по ключу, и върять, что такое средство останавливаеть теченіе руды: кровавая жила запирается <sup>1</sup>).

Модніей прогоняеть Перунъ здыхъ депоновъ; въ върованіиз вародныхъ она представляется спасительнымъ орудіемъ противъ всякаго дьявольскаго навожденія и чародъйства. Упонобляя это орудіе ключу, древній человѣкъ прибѣгалъ къ богу-громовнику съ мольбами укрыть его отъ вражескихъ заинсловъ своимъ облачнымъ покровомъ, оградить и замкнуть своинъ золотымъ ключемъ, или заклиналъ небеснаго владыку инерсть этипь ключемъ уста колдуновъ и въдымъ, готовыя наслать на міръ божій разныя болтани и бъдствія: «пойду я рабъ (имярекъ) изъ избы дверьми-воротами; на встръчу инъ Михан.аъ-архангелъ (подставка воинственнаго Перува архистратигомъ небесныхъ силъ) со святыми своими съ ангелами в апостодани, в возмолюсь я Миханду-архангелу: Михандъзухангель! заслони ты меня желтвною дверью и запри тридевятью завками-ключани. И глаголетъ миъ, рабу божію, Миханатархангель: заслоню я тебя, раба божія, желтзною дверью и зашкну тридевятью замка́миключами, и дачь каючи звъздамъ... возьмите ключи, отнесите на небеса!» — «Запыкаюся я, рабъ божій, девяносто позодочеными ключами отъ колдунъ(а), отъ колдуницы, оть волхвовъ и отъ волхвицъ; кину я, рабъ божій, тъ довяносто позолоченыхъ ключей въ окіянъ-море ( тебо)... Никоиу въ кіянѣ не бывать и ключей монхъ не вынимать.» \*) ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иллюстр. 1845, 503.— <sup>2</sup>) Щаповъ, 55, 58; Сахаров., I, 18: "Возьми ты, красная дъвица (Зоря), аз правую руку 12 ключевъ

•Завяжи, Господи, колдуну и колдуньт, втдуну и втдуньт уста и языкъ на раба божія (имарекъ) зла не иыслити. Михайло-архангель, Гаврівль-архангель Никола милостивь! сняавте съ небесъ и снесвте ключи и замкните колдуву и колдуньт, втауну и втауньт и упирцу (упырю) накртпво и твердо. И сойдеть Никола милостивь и снесеть желтва и поставить отъ земли до небесъ и запретъ тремя ключани позолочеными, и тъключи броситъ въ окіянъ-море; (въ окјанъ-моръ) лежитъ камень-алатырь: тебъ бы камено не отложаться, а вамъ ключамъ но выплывать по мое слово» 1). Въ наговорную воду, употребляемую противъ сглаза, хорутане вићств съ угольями кладутъ стрћа у или ключъ \*). Призываемые на судъ и къ начальству читають такое заклятие: «Господи. Владыко Вседержителю! далъ еси Петру и Павлу (память того и другаго празднуется въ одинъ день, и потону народъ постоянно соединяетъ ихъ имена) ключи царствія небеснаго; сдёлай инъ, Госполи, здаты свои ключи, запри, загради и заключи сердце (строгость, озлобленіе) начальныковъ» 3). Яркой блескъ и громовое потрясание небесныхъ ключей (тмолній)-знаменіе гнъвнаго Перуна, выступающаго на вражду съ толпами демоновъ; это поэтическое выраженіе послужило основою народныхъ примѣтъ: не стучи ключами, не бросай ихъ на столъ, не играй ни ножонъ, н ключами — не то настанутъ въ домѣ непріязнь и ссоры \*).

Уподобляя молнію золотому ключу, фантазія сблизила эту метафору съ двумя другими представленіями грозоваго пламени — фаллюсомъ и цвѣткомъ. По указаніямъ народнаго эпоса,

и замкни 12 замковъ, и опусти эти замки въ овіанъ-море, пола адатырь-камень". Сравни въ І-мъ т. настоящаго сочиненія, стр. 421 —2.— <sup>1</sup>) Архивъ ист. юрид. свёд, її, отд. 6, 54.— <sup>2</sup>) Сб. Валяца, 247.— <sup>3</sup>) Изъ рукописнаго сборника — <sup>4</sup>) Архивъ ист. юрид. свёд., І, ст. Кавел., 10; Иллюстр. 1846, 172; Нар. сл. раз., 152; сравви т. І-й настоящаго сочиненія, стр. 786.

**ФЛЛНОСЪ БОГА-ГООНОВНИКА ССТЬ ИМЕННО ТОТЪ КЛЮЧЪ. КОТОРЫНЪ** отвираеть онь «сокровенное» облачной дввы, чтобы упиться ея любовнымъ напиткомъ (таождемъ; см. I, 459-460, в сравни съ древнимъ сказаніемъ объ Однет и Гуннаёдъ -1. 395). Въ народной русской сказкъ находимъ слъдующій эпизодъ: у жены красавицы долго пропадалъ въ далекихъ странахъ любимый мужъ (=зимнее странствование бога-гроновенка), и стали за нее свататься разные цари и царевичи, короли и королевичи. И вотъ, когда они сидъли за столомъ да угощалися винами, воротнася мужъ въ шапкъновидимкъ (твъ облакъ). Жена тотчасъ догадалась о его возвратъ, ибо на встать деревьяхъ показалась свъжая зелень, и задала свотиъ жениханъ такую загадку: «была у меня шкатулочка саиод ванная съзолотыи в ключемъ; я тотъ ключъ потеряда вайдти не чаяла, а теперь тотъ ключъ самъ нашелся. Кто отгадаеть эту загадку, за того замужь пойду!» Цари и царевичи, короли и королевичи долго надъ тою загадкою домали своя мудрыя годовы, а разгадать не могди. Говоритъ красавица: «покажись, мой милый другъ!» Добрый молодецъ снялъ съ головы шапку-невидвику. «Вотъ вамъ и разгадка! сказала она женихамъ; саподъльная шкатулочка — это я, а золотой ваючикъ — это мой върный мужъ.» (Сравни: I, 467. 1)

Перуновъ цвётъ, но народнымъ сказаніямъ, отверзаетъ обзачныя скалы и криницы, и потому служитъ какъ-бы ключемъ къ затаеннымъ въ нихъ сокровищамъ солнечнаго свёта (тнебеснаго золота) и дождя (тдорогаго вина). Въ холодное время зимы прекрасная богиня Лада скрывается за густыми тучами и туманами, и остается за ихъ мрачными затворами печальною узницею — до тёхъ поръ, пока не разцвётетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VIII, стр. 147. Народная загадка: "тычу-потычу, ночью не выжу; дай-ка, невъстка, днемъ попробую" означаетъ: занокъ и ключъ.

весною пламенный цвѣтокъ Перуна и не отопретъ текницы. Чешская пѣсня изображаетъ этотъ инеъ въ слѣдуюнихъ стихахъ:

> O Maria! o Maria! kde's tak dlouho byla? --U studýnky, u rubinky ruce jsem si myla, zámečkem, zámečkem jsem se zamykala, listečkem, listečkem jsem se odmykala<sup>1</sup>)

Освобожденная и омытая въ дождевых потокахъ, богоня является въ міръ пречистою, свётлою женою и несеть съ собой щедрые дары: вино и золото ( тожди и ясную погеду). По свидѣтельству нѣмецкихъ сагъ, weisse frau, вогда наступаетъ часъ освобождения, просвтъ у встхъ встртчных glücksblume или springwurzel, и если получить этоть цвзтокъ — отпираетъ имъ подземные погреба, гда стоятъ бочки благороднаго вива и лежатъ кучи золота, серебра и самоцеттныхъ каменьевъ. Однажды коровій пастухъ (—Донаръиастырь небесныхъ стадъ) нашелъ прекрасный цвътокъ, сорвалъ его и заткнулъ въ шляпу, но вскорѣ почувствовалъ на головъ что то тяжелое; смотритъ --- цвътокъ превратился въ серебреной ключъ, а подлъ стоятъ бълоснъжная дъва. Этимъ ключемъ отперъ онъ двери во внутренность горы и обрѣлъ тамъ несиѣтныя сокровища<sup>2</sup>). Преданіе о Перуновонъ цвать, этопь тавиственномъ каючь къ подземнымъ казданъ, было перенесено на первенца весны — золотвсто-желтый цвътокъ (primula veris), который появленіенъ своннь какъ-бы отпираетъ земныя нёдра и открываетъ путь всёмъ другимъ здакамъ. Въ Германія цвътокъ этотъ называется schlüssel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Proston. česke pisně a rikadla, 57.– <sup>2</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 243–4.

blume, himmelsschlüssel, Frauenschlüssel <sup>1</sup>). Ilonнавая дождящаго Перуна за владыку земныхъ водъ. прояка нани возсыдали къ нему мольбы даровать имъ счастие въ рыбвой ловят; посят принятія христіанства мольбы эти стали обращаться къ апостолу Петру, который (какъ извъстно) и сань быль рыбаконь. Чтобы ловля была улачная в обильная. архангельскіе рыбаки, отправляясь на морскіе промыслы, читають слядующее заклятіе: «во вия Отца и Сына и св. Духа! Отступися діаводъ отъ всёхъ дверей и отъ всёхъ угдовъ храные сея и отъ всяхъ узловъ льнянытъ и конопляныхъ (т. е. сттей) и всякихъ разныхъ ловушекъ. Здъсь тебъ нътъ ни итста, ни части; здъсь съ нами, съ рыбодовами, честный кресть Господень; здъсь св. Троица — Отепъ, Сынъ в св. Духъ; здъсь Мати Христа Бога нашего, пресвятая Богоролица — держитъ во правой рукъ цвътъ и траву, и леть намъ, рыболовамъ, для обкуриванья и сохраненія нашей рибной човтв: чрнаних в посконних в конопчаних товаиекъ, красной рыбы-семги и бълой рыбы .. Здъсь св. апостоы Петръ и Павелъ, держатъ во правыхъ рукахъ адамовъ крестъ — цвѣтъ и траву и золотые ключи, и даютъ намъ, рыболовамъ, для-ради сохраненія нашей рыбной ловли.» Другой заговоръ читается такъ: «по благословению Госнодню, идите св. ангелы косиню морю съзолотыни ключами, отмыкайте и колебайте синее море вътромъ п вихеромъ и сильною погодою, и возбудите красную рыбу-семгу и бълую рыбу, раки и щуки и прочихъ разныхъ рыбъ, и гоните изъ-подо мху, изъ-подъ виченаго<sup>2</sup>) куста я отъ крутыхъ береговъ и желтыхъ песковъ, и чтобъ она шла въ намъ, рыболовамъ, въ матушку ръку быструю Двину и въ разныя рёки и озера... шла бы въ нашъ рыболовный заводъ. не боялась бы и не пе(я)тилась нашихъ льняныхъ и поскон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1146; Громаниъ, 234.— <sup>2</sup>) Вица-вътка.

ныхъ и конопляныхъ сттей и всякихъ разныхъ нашихъ ловушекъ» 1). Объ метафоры молнін: цвътъ и ключъ поставлены затеь рядомъ. Цвтъ-трава въ рукахъ Богородины и апостола Петра есть мандрагора, извъстная на Руси подъ именемъ адамовой головы; заговоръ называетъ ее адамовымъкрестомъ, что отзывается глубокою стариною: вресть былъ сниволонъ Торова Mjölnir'a, такъкакъ древнъйшая форма каменныхъ молотовъ была именно крестообразная. «Адамовой ГОЛОВОЮ» рыболовы и охотенки окуривають въчистый четвергъ свои съти и силки, чтобы довля была успътная; окуривають этой травою и ружья, чтобъ они не портились в давали бы мѣткіе выстрѣлы \*). Апостолъ Петръ и св. ангелы (собственно: духи грозъ) отмыкають золотыми ключани (тиолніями) синес море (таождевыя тучи), вздымають бурные вихри, волнуютъ рѣки и озера, и гонятъ рыбу въ разставленныя съти. Первоначально, по всему втроятію, здясь разуитлась не простая рыба, а та, ловлею которой занимался Торъ во время весенней грозы (см выше стр. 154-5<sup>в</sup>). Въ связи съ травою «адашовъ крестъ» надо поставить повёрье о чудесной травѣ, извѣстной подъ именемъ Петрова креста. Эта послёдняя такъ описана въ народномъ травникъ: - ростоиъ въ локоть, цвттъ багровъ, ростетъ кусточками, корень весь крестъ на крестъ»<sup>4</sup>); она попадается только счастливымъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О. З. 1848, V, ст. Харитонова, 16—17.—<sup>2</sup>) Абев, З; Иллюстр. 1845, 538.— <sup>3</sup>) Прибъгаютъ рыбаки сще къ слъдующему средству: прилъпливаютъ къ сътямъ воскъ отъ свъчи, которая горъла на Скътло-воскресенскую заутреню, и причитываютъ: "катъ на Пасху валилъ въ церковь народъ, такъ бы шла въ мон съти рыба!" Также поступаютъ кузнецы, звъроловы и пчеловоды, примъняя обрядъ къ своямъ занятіямъ—чтобы въ кузницу шли заклщики, чтобы звъри довились въ капканы, а пчелы летъли въ улы (Этн. Сб., V, опис. гор. Котельнича, 75). Кузнечная работа, авъриная охота и роенье пчелъ (точно также, какъ и рыбная довля) служнан предметами сравнения при повтическомъ язображения гровы.— <sup>4</sup>) О. З. 1848, V, смъсь, 15.

очногаетъ отыскивать клады и предохраняетъ отъ нечистой сили <sup>1</sup>).

d) Весною, когда золотой ключъ-молнія отопретъ замкнутое небо, появляются росы и дожди; и тъ, и другіе признаваись небесными слезами (I, 599 — 601), а потому Перуны цвтть, какъ низводятель этихъ слезъ, получилъ назване плакунъ-травы. Добывается плакунъ въ Ивановъ день, и ранней утренней зорт; корень и цвтть его обладають еликою силою: они смиряють нечистыль духовь, дблають ИЪ ПОСЛУШНЫМИ ВОЛТ ЧЕЛОВТКА, УНИЧТОЖАЮТЪ ЧАРЫ КОЛДУ-1015 и вёдьмъ, спасаютъ отъ дьявольскаго искушенія и всянь недуговъ; крестъ, сдѣланный изъ плакуна и надѣтый и бъсноватаго, изгоняетъ изъ него поселившихся бъсовъ. Пакунъ открываетъ клады и заставляетъ демоновъ чакать т. е. заставляеть тучи проливать дождь. Кому поспастливится найдти и выкопать корейь плакуна 2), тотъ **Мжевъ произнесть надъ нимъ такое** заклятіе: «плакунъ, платунъ! плакадъ ты долго и иного... будь ты страшенъ злымъ балава, полубъсамъ, старымъ въдьмамъ кіевскимъ; а не далуть тебѣ покорища, утопи ихъ въ слезахъ; а убъгутъ отъ твоего позорища, замким въ ямы преисподнія» 3). Трая эта, по митию варода, зарождается «на обидящемъ мъстъ» -ва кровн 4), что согласуется съ вышеприведеннымъ сказа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., V, 9.5; Записки Авдъев, 136. Извъстно еще названіе Петровы батоги (cichorium intybus, желтяница), очевидно указывающее на Перунову плеть; сокомъ этой травы въдьмы поятъ лечшекъ, чтобы онъ чиликали сороками-Рус. въ св. посл. IV, 96 – <sup>2</sup>) Копать его совътуютъ, не употребляя желъзныхъ орудій.— <sup>3</sup>) Продолж. Дневн. записокъ Лепехина въ 1770 г., 73; Терещ. V, 89–90; Сахаров., I, 44; Абев., 267; Записки Р. Г. О. по отд. этвогр., I, 724: "чтобы найдти мъсто клада, слъдуетъ взять съ собой нъмьго пътуха, привязать ему на шею плакунъ-траву и чустить на землю; какъ только станетъ пътухъ на мъсто влада, готасъ закричитъ." 4) Москв. 1844, XII, 41-42.

ніемъ о корнѣ альрауна. Стихъ о голубиной книгѣ относить происхожденіе плакуна ко времени крестной смерти Спасителя:

> Плакунъ-трава всёмъ травамъ мати: Когда жидовья Христа роспяли, Святую кровь его пролили, Мать пречистая Богородица По Ісусу Христу сильно плакала, По своемъ сыну по возлюбленномъ, Ронила слезы пречистыи На матушку на сырую землю; Отъ тёхъ отъ слезъ отъ пречистыихъ Зарождалася плакунъ-трава <sup>1</sup>).

Основа преданія принадлежить дохристіанской эпохъ; Богородица заступаетъ здъсь мъсто древней Лады (Френ), богани утренней зори и весеннихъ грозъ. Дъва-Зоря выводитъ по утру ясное солнце и прогоняеть темную ночь; по аналогія суточныхъ явленій съ годовыми, той же богинѣ приписывали выводъ весенняго солнца изъ-за туманныхъ покрововъ зимы. Въ яркихъ краскахъ Зори предкамъ нашниъ видълись разсыпаеныя ею по небесному своду розы, а въ росѣ-ея жемчужныя слезы; при паденіи этихъ слезъ распускается пламенный всемірный цвать свать дня, восходящее абтнее солнце, - точно также, какъ Перуновъ цвътъ-молнія, силою котораго разгоняются тучи и прояснается отуманенный ликъ дневнаго свътила, разцвътаетъ во время проливаемыхъ небомъ слезъ. т.е. во время грозы, сопровождаемой дождевыми потоками. Вотъ почему народная фантазія связываеть преданіе о плакунъ съ именемъ Богородицы и самое зарождение этой травы ставитъ въ зависимость отъ ея пречистыхъ слезъ. Въ поздибйшее время, позабывъ миеическое значение плакуна, народъ ищетъ его въ поляхъ и лъсахъ, и окрещиваетъ этимъ названиемъ то одну,

<sup>1)</sup> Ч. О. И. и Д., годъ 3, ІХ, 189.

то другую траву <sup>1</sup>). Въ Германія erchis mascula навъстна педъ именемъ Frauenthräne или Marienthräne <sup>2</sup>), а и Богемін дикая гвоздика (Lychnis dioica, Lychnis flos cuculi Linn.) – подъ именемъ slzičky Panny Marie. Про цвътокъ «Богородицыны слёзки» чехи разсказываютъ, что въ то время, когда св. Марія провожала своего сына на распятіе, канали изъ ся свътлыхъ очей слезы, и тамъ, куда онъ пали, выросла дикая гвоздика (dianthus sylvestris), которая и донынъ воситъ на себъ слъды этихъ божественныхъ слезъ. Срывая дикую гвоздику, дъти причитываютъ: «Раппу Marie slzičky, at' mnė nebolej оčičky»; если потереть этимъ цвъткомъ больные глаза, то по народному повърью они излъчатся<sup>3</sup>), т. е. больные глаза также прозръютъ, какъ прозръваетъ на разсвътъ, при утренней росъ, всесвътное око — солице.

е) Перуновъ цвътъ разитъ демоновъ, побъждаетъ ихъ и заставляетъ въ страхъ и трепетъ разбъгаться въ разныя стороны; ради этого ему могли присвоиваться названія: чертополохъ, одолень и прострълъ-трава. Имя чертополохъ (трава, которою можно всполошить чертей) лется разнымъ видамъ цънкаго репейника (carduus, cirsium); сверхъ того, растеніе это называютъ: дъдовникъ (т. е. трана, посвященная Дъду-Перуну), бодякъ (можетъ быть, отъ глагода бодать — колоть), волчецъ, иголчатка, колючка. По народнымъ разсказамъ, чертополохъ прогоняетъ колдуновъ и чертей, оберегаетъ домашній скотъ, врачуетъ болъзни и унимаетъ дъвичью зазнобу <sup>4</sup>); ружье, окуренное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гг. Анненковъ и Тарачковъ указываютъ на пять различныхъ растеній, которымъ дается ими плакунъ-травы, и между прочимъ на spiraea ulmaria (Ивановъ цвътъ, медуница, wurmkraut), epilobium augustifolium (Иванъ-чай, feuerkraut, brandkraut) и lytrum salicaria (blutkraut)—Ворон. Бесъда, 238, 244, 270.— <sup>2</sup>; D. Myth., 1146.— <sup>3</sup>) Громанвъ, 97—98.— <sup>4</sup>) Сахаров., II, 5; О. 3 1848, IV, сиъсь, 147; V, 2.

травой колюкою, стрёляеть такъ мётко, что ни одна птица не ускользнетъ отъ его удара, и ни одниъ кудесникъ не въ состояніи заговорить его '). Чтобы вылёчить скотину отъ червей, знахарь идетъ въ поле, отыскиваетъ кустъ чертополода, осторожно наклоняетъ его къ землё (стараясь не излонить) и прищемливаетъ деревянными вилочками; при этомъ произнесится заклятіе: «ты, трава, Богомъ создана! выведи червей изъ кобылы или коровы раба такого-то; коли выведешь отпущу, а не выведешь — съ корнемъ изжену!» Когда черви вывалятся изъ скотины — надо немедленно освоболить траву, приговаривая: «ты миё послужила, и я тебѣ отслужу!» Если этого не сдѣлать, чертополохъ въ другой разъ не послушается <sup>2</sup>).

Одолень-трава (серб. одољан, чешск. odolen) названа такъ потому, что одол тваетъ всякую нечнотую силу; этичъ именемъ въ нъкоторыхъ мъстностяхъ обозначаютъ бълую в желтую кувшинку (nymphaea alba и lutea — купальница, водиной прострълъ). Оба вида—и бълодвътная, и желтоцвѣтная nymphaea (seeblatt, nixblume) пользовались особеннымъ религіознымъ уваженіемъ у древнихъ оризовъ и зейландцевъ; сообщая это свъденіе, Гримиъ нашелъ унъстнымъ напомнить о священномъ лотусъ индъйцевъ — Ramáprija (пріятный Рамъ таюбимый богинею Lakschmi). Гигантскій и роскошный цвътокъ Индів, возникающій изъ лона водъ, ближе всего могъ служить эмблемою небесяаго цвъта-молвів, какой зарождается въ нъдрахъ тучъ и цвътетъ посреди доядеваго моря; такъ какъ, по древнему воззрѣнію, все сущее ва землѣ вызывается къ бытію творческою силою весенных грозъ, то съ лотусомъ соединяли мноъ о созданія міра <sup>2</sup>). У другихъ племенъ арійскаго происхожденія, при иныхъ менте

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сакаров., I, 42.— <sup>2</sup>) Иллюстр. 1845, 251; О. З. 1848, т. LVI, сивсь, 206; Терещ., V, 93.— <sup>3</sup>) D. Myth., 620, 1147.

систанвыхъ географическихъ условіяхъзанятыхъ ими странъ, и энблему небеснаго цвътка принята была простая ръчная кузшивка. Кто найдетъ одолень-траву, тотъ (по свидътельству народнаго «травника») «вельми себт талантъ обрящетъ на жили»; отваръ ея помогаетъ отъ зубной боли и отравы, и сверхъ того признается за любовный напитокъ, способный пробудить нъжныя чувства въ сордцъ жестокой красавицы; съ ырнемъ одолень травы пастухи обходятъ стадо, чтобы ни од. ва скоти на не утратилась. Всякой, кто отправляется на чужбыч. (особенно торговый человъкъ) долженъ зачастись этой травою: «гдѣ ни пойдетъ, много добра обрящетъ» 1). Собираясь въ дальній путь, осторожные люди ограждаютъ себя слълующимъ заклятіемъ: «Бду я во чистомъ полѣ, а во чистомъ нать ростетъ одолень-трава. Одолень-трава! не я тебя полиыль, не я тебя породиль; породила тебя мать-сыра земля, позивали тебя дъвки простоволосыя, бабы самокрутви (т. е. въщія, облачныя дъвы и жены — см. гл. XXVI). Оделень-трава! одолъй ты злыхъ людей: лихо бы на насъ не Аунали, сквернаго не мыслиля; отгони ты чародтя, ябелника. Одолень-трава! одолты инт горы высокія, долы низкіе, озера сныя, берега крутые, лъса темные, пеньки и колоды... Спрячу я тебя, одолень-трава, у ретиваго сердца, во всемъ пути и во всей дороженькъ» 2). Въ пъснъ, которой научили сербовъ

вилы, говорится:

Да зна женска глава, Што ј' одољан-трава, Свагда би га брала, 3 пас ушивала, Уза се носила <sup>3</sup>).

27

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., У, 91; О. З. 1848, У, 14.—<sup>2</sup>) Сахаров., I, 20.—<sup>2</sup>) Срп. в. пјесме, I, 149. Переводъ: еслибъ знала баба, что тавое одолень-трава, всегда бы брала ее, вшивала въ поясъ и носила на себъ.

Проотрвав-трава, разсказывають крестьене, сездна не атанов, накова тенерь, а быда вея сплонная. Когда Богь протнъванся на сатану и ого сообщинновъ и повелълъ. Миханиарханголу огнать ихъ наъ ран, то злые духи спритались за ит нтраву; архангель броснаъ геромовую стреля, и прональ CHO CTOGOLL TRABEL OTS BODEVIERS AO CAMERO HODER (), CS TOR лиоры: дьяводы боятся прострала и битуть отъ ного на двана. пать стененей. Кто хочеть, чтобы дом в его быль безопасень отъ грозы в пожара в чтобы житве въ вень было счастливое, тотъ долженъ сорвать прострелъ-траву и воложить со подъ основное бревно здания, а на мъстъ сорвазнаго растенія оставить: прасное пасхвльное лино. Она избевалясть: отъ порчя и заатупваеть райы, напосонныя ботрый орудіень. Когда донашній скоть заболеваеть пространны . (родъ надучей болтзии), то знахари совътують привезынить оту траву въ роганъ захворавшихъ мивотныхъ 2). Названо Прострала дають различнымъ травамъ; давно утратить сознание, что «простредомъ» обезначался чудесный цевтока, дъйствующій подобно гроновой стрълв (==насявозь прений-(B2101111, DOCTOBUESSION, IS), HADORS BUCTS DORS STREE ниенемъ травъ, поторын бы по формт ихъ стебля или корни можно было назвать простръленными \*). Въчисяв трава,

<sup>1</sup>) Москв. 1844, XII, 41-42. Не знаю, соединнють ди это предніе съ ноздреватымъ стеблемъ кувшинки, называемой водянымъ простръломъ.—<sup>2</sup>) О. З. 1848, V, смъсь, 13, 19.—<sup>3</sup>) Подобно тому придано обратное вначеніе в другому зпитету Перувовой травы.-чортовъ укусъ (т. е. кусающая чертей). Подъ вменемъ te u fe i s h i s s, чешск. čertů w k u s (пли s v. P e tr a k ořeni), польск. сzartowe žebro извъстна трава scabiosa succisa, вибющая тупой корень, какъ-бы откушенный снизу; народъ узвряеть, что откусняъ его дляволъ, а Богородица сжали лась нада травою я даровала ей силу прогонять нечистыхъ духовъ.- D. Муth., 1163; "Громаниъ, 99. Корень этотъ даютъ лизать коровямъ, чтобы охранить ихъ отъ ввдьмъ и чертей.-Гануша: Дъдъ-Всевъдъ, 28.

to mark the to define the production of the

которымъ присвояется означенное названіе, встрічаемъ чи асопітата чусосіопита (лютикъ, купальница, царь-трава), окоторомъ смотри т. І. 741.

f) Съ цвътонъ и въткою Неруна: соединялась идея не тольво возрождения природы, но и иссобщаго ся омертвения. Молпи-орудіе смертоносное; падая на человъка иль животное, на ублваетъ ихъ на мъстъ; опаляя дерево, заставляетъ его сощуть. Смерть же на древне поэтическомъ языкъ есть несребудный сонъ; оба эти понятия: и смерть, и сонъ въ ми-«ческихь сказаніяхь видоевропейскихь народовь служили 11 обозначения зимы и ночи. Восною, разбивая облачныя горы, богъ-громовникъ твориль земное плодородіе; но осень, пелнественныца безплодной, всеоцвпеняющей зимы, также сопровождается дождями в грозами, и накъ въ апрълъ и маъ Перунъ представлялся отпирающимъ свътлое небо и даруюинь міру щедрыя благодбянія, такъ тбыъ-же золотымъ цичень (молніей) онь, въ качествъ предводителя демоничесых свяъ (о Перунъ-царъ адскихъ подземелій см. гл. XXII), жираль небо на продолжительное время замы. Отсюда таже волнія, которая весною воскрешаеть природу въ жизни,--вознею осенью погружаеть се въ смертельный сонъ. Чехи рынчають два громовыхъ удара: одинъ---огневой, возжигаюмій планя (==жизнь), другой---ледявой, погашающій планя. Если взать во внимание, что въ сказанияхъ о битвахъ Индры вытрою они представляются сражающинися молнія протвъ жолнів, то понятно, что леденящіе природу удары грона суть удары, наносимые демономъ 1). Вотъ основания, руковедясь которыми — фантазія приписала Перунову цввту

<sup>1)</sup> Ч. О. И. н Д. 1865, IV, 247; Germ. Myth., 162-4. Не отсюда <sup>18</sup> возникли сказания, что богатырь долженъ побивать великановъ, (абу-ягу и нечистую силу однимъ ударомъ; отъ втораго удара они оживаютъ.

27\*

или пруту могучее свойство погружать все, на что толы направлены его удары, въ долговременный непробудный сона приписывалось и гуслямъ-самогудан Полобное свойство (\_\_\_грозовой пѣснѣ--сw. 1, 332-3), и мертвой водѣ осея нихъ ливней. Дождь, какъ им знаемъ, постоянно уподобляза опьяняющимъ напяткамъ, которые съ одной стороны возбуя дають человёка къ дикому разгулу, къ неумъренному зая ленію своихъ силъ, а съ другой отнимаютъ у него созваніе погружаютъ въ усыпление. Такому усыплению подвергается вся природа — всябять за тъми шумвыми оргіями, какія 27м дять облачные духи и жены во время бурной, дождлиюй ос ни. Скандинавскія саги разсказывають про водшебный наш токъ, дарующій забвеніе всего прошлаго-ôminnisöl, omit nisdreckr: преданіе, родственное греческому мнеу о водах Леты; этотъ напитокъ подаетъ Гримгильда Зигурду, 91001 онъ забылъ Брунгильду; валькиріи, эльбины и чародъйки пол носять героямъ кубки, съ цтайю отнять у нихъ память обы ломъ и надолго задержать ихъ въ своихъ владъніяхъ 1). В русскихъ сказкахъ, витстт съ «иоложавыми яблокани», ни щими молодость, здравіе и самую жизнь ( тоже, что я вая вода, см. стр. 309-317), упоминаются и яблоки вы шебныя: кто сътстъ такое яблочко, тотъ впадаетъ въ неви будный сонг »). Несторова лѣтопись сообщаетъ сладующе легендарное сказание, основанное на стародавнемъ мнот об усыпляющемъ цвъткъ молнія: «Бъ же и другый старець и немъ Матовя: бъ прозорливъ. Единою бо ему стоящю въ цер ви на мъстъ своемъ, възведъ очи свои, позръ по братьи, на стоять поюще по объна странама, видъ обходяща бъса -- в образћ дяха, въ дудћ, и носяща въ приподћ пвтткы, и глаголется л в покъ; в обыходя подле братью, взимая из' л

<sup>1</sup>) D. Myth., 1055.- <sup>2</sup>) H. P. Cr., VII, 16.

Digitized by Google

\_ \_ ~ ~

ии 1) лепокъ, вержаще на кого-любо: аще прилняше (вар. цилинляще) кому цвётокъ въ поющихъ отъ братья. (и той) ило постоявъ и разслабленъ умощъ, вину створь каку-любо, видяще изъ церкви, шедъ въ келью и усняше, и не възвразыется въ церковь до отпѣтья; аще ли вержаше на другаго, ве прилняще къ нему цвётокъ, стояще крёпокъ въ пёньи, ищеже отпояху утренюю» <sup>2</sup>). Въ Патерикъ Печерскомъ это явтописное сказание передано съ тою отичною, что бъсъ плется въ образъ воина, нося въ воскрылія ризномъ цвъты ликіе; такъ какъ грозовые духи изображались небесными ителяни, то указанная черта не лишена значенія. Народныя сызки упоминають о зельт или корит, погружающемъ въ слячку на цтаую зниу. Такъ хорутанская приповъдка разскалынеть, что однажды при началь зниы медвъдь откопаль натаоный корень, лизнуль его нёсколько разъ и ушель въ алу; увидя то, человёкъ и самъ лизнулъ корень, послё чего ненедленно впалъ въ усыпление и проспалъ въ лъсу до самой есны (do protuletja). Когда онъ пробудился, люди уже пахали землю и ствяди хлітбъ. Разсказывають еще о пастухт: «na njelsku nedelju- увидъзъ онъ, что «išla saka kača (всякой глъ) k travi, saca je podehnula i odišla je vu jednu jamu»; сдъи самъ тоже, и воротясь домой, проспалъ до вешняго Прыева дня <sup>2</sup>), т. е. до того времени, когда св. Юрій отпираеть небо и землю. Название баснословной сонъ-травы наролъ связываетъ съ тёми изъ земныхъ злаковъ, сокъ, отваръ **и занахъ которых**и производятъ на человъка одуряющее дъйствіе; таковы: мандрагора, извѣстная у насъ подъ именемъ совнаго зелья; atropa belladona --- сонъ, сонный дурианъ, одурь, нъм. schlafbeere или schwindel- (teufels-, wind-, wuth-)beere; hyosciamus niger --- бѣлена, дур-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Издателя лътописей прочли это мъсто неправильно: изло на зъпокъ.--<sup>2</sup>) П. С. Л., Ј. 81-82.- <sup>3</sup>) Сб. Валявца, 254-6.

манъ, нъм. schlaf- (hexen-, bilsen-)kraut; anemone polsatilla---сонъ-трява, viscaria vulgaris --- дрема, дремучка, сонъ-трава, гори-цвътъ. Поселяне убъждены, что сонъ-трава обладаетъ пророческою снаою: если положить ее на ночь подъ наголовье, то ена нокажетъ человъку его судьбу въ сонныхъ видъніяхъ<sup>1</sup>); думаютъ даже, что всякой, заснувщій на этой травъ, пріобрътаетъ способность предсказывать во свъ будущее<sup>2</sup>).

У встать выдоевропейскихъ народовъ сохраняются поэтвческія преданія о сонномъ царствъ, стоящія въ самоя тьсной связи съ сейчасъ-указаннымъ върованиемъ въ сонъ траву. При рождении одной знатнаго рода дёвочки, говорить хорутанская сказка <sup>3</sup>), позваны были на пиръ вилы (облачныя двы, играющія здісь роль рожениць или норнь вістинць судьбы). Вев вилы старались надблить новорожденную дарани счастия; только одна «злочеста» изрекла предвъщание, что дитя должво погибнуть въ ранней иолодости. Когда дъвочка выросла, она превзощла красотою самыхъ вилъ; злая вила еще больше се возненавидбла, и вотъ когда наступило время выдавать врасавицу замужъ — она явилась въ замокъ и ударила ее волшебнымъ прутомъ; въ тотъ самой мигъ дъвица оканен вла, и вибств съ нею окаментью все, что ее окружало. Таже способность превращать въ камень приписывается въ славанскихъ сказкахъ темъ прутикамъ, которыни владестъ въдьма; эта послъдняя изображается здъсь существоиъ демоническимъ, появление ся сопровождается снаьнымъ холодомъ, такъ что она сама дрожитъ отъ стужи и восклицаетъ: «ijuj-ijuj, zima mi je!» \*) Ударяя прутикомъ (иногда золо-

Digitized by Google

- - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 43; Объ истор. зн. нар. иоза., 38.—<sup>2</sup>) Рус. въ св. посл., IV, 95.—<sup>2</sup>) Сб. Валявца. 56.—57.—<sup>4</sup>) Н. Р. Ск., VII. 22; Lud Ukrain., I, 305.—327; Срп. припов., 29; сб. Валявца, 120.—7; Сказ. Грим., 60; въ нъмецкой сказкъ въдъма жалуется: .hu, hu, hu, was mich frier!!-

тынь), она оданенаеть могучихъ, богатырей и на всю страу налагаеть пенать зимняго омертвения; въ дуже пору. когда нина бывасть побъждена, и предана сперти --- поля и роши. тичась, начинають, зеленьть и цвссти 1). Итакъ ролшебный нутикъ, (wünschelruthe), который (какъ указано выше, си. отр. 394) можотъ всещу, окаменённому возвращать жизнь, по Ангону представлению ---- санъ превращаетъ все живое въ ынень, подобно тому, какъ золотой жездъ. Гермеса обладалъ салою и пробуждать отъ сна, и наводить на бодретвующихъ ыраный сону 2). Продолжаенъ прерванную нами хорутанскую сызку: посла идогихъ, латъ случайно затхалъ въ оканенён-, че парство молодой парь, увидель, красавицу, залюбовался е влоцвловаль въ уста. Его поцвлуй пробудиль ее къ влян, а съ нею ожило и все, превращенное въ камень. Царь жинися на красавици, а злую вилу поражаеть стрилою, при ны зачотые водосы ся в одежда сгорають сами собою. Съ въ ней также являются въстинцы судьбы и предсказываютъ булущее поворожденной королевит. Давно когда-то были корыь и королева; королева родила дъвочку, столь прекрасную, яте обрадованный отецъ вздумалъ задать большой пиръ. Онъ аригласиль не только родственниковь, друзей и знакомыхь, во в въщниъ женъ (die weisen frauen), чтобы онъ были бла. госклонны въ ребенку, Въ томъ кородевствъ ихъ было тринапать; но вакъ король шитлъ только двънадцать золотыхъ тарелокъ, съ которыхъ въщія жены должны были кушать, то ни рашились совству не звать. Праздникъ былъ великолтивый; къ конду першества въщія жены стали дарить новорожленичю чудесными дарами; одна надъдида ее добродътелью, аргая красотою, третья богатствоиъ, и такъ далбе. Только

1) Sloven. povesti, Skultety & Dobsinsky, I, 10-11 - 2) Ornee.

успъла выговорить свое пожелание однинадцатая, какъ неожиданно явилась въ залу незваная въщая жена. Оскорбленная тъмъ. что ее не пригласили на пиръ, она жаждала отоистить за обиду, в никого не привётствуя, воскликнула строгимъ голосомъ: «въ пятьнадцать лётъ пусть королевна уколется веретеномъ и упадетъ мертвая!» Затъмъ повернулась и оставила залу. Вст были въ ужаст; тогда выступила двтнадцатая въщая жена, которая еще не высказала своего желанія, и хоть она не въ силахъ была уничтожить злое заклятіе, но могла смягчить его. «Да не будетъ смерти, изрекла она, но да будетъ это глубокій столѣтній сонъ, въ который впадетъ прекрасная королевна!» Король, желая соблюсти свое дитя отъ предсказаннаго несчастія, издаль указь, чтобы въ цтломъ его государствъ были немедленно сожжены всъ веретёна. Дары въщихъ женъ въ точности исполнились: королевна была прекрасна, скромна, привѣтлива и разумна, такъ что всякой, кто ее хоть разъ видбаъ, не могъ не полюбить иной атвушки. Случилось, что въ тотъ день, когда совершилось ей ровно пятьнадцать лётъ, короля и королевы не было дона, и поролевна оставалась одна въ замкъ. Она ходила по дворич, осматривала палаты и комнаты, и наконець по узкой круглой лъстницъ взошла на старую башню; отворила дверь — такъ въ маленькой комнаткъ сидъла старуха съ веретевомъ въ рукахъ и прилежно пряла кудель. «Доброй день, бабушка! ска-

въ маленькой комнаткъ сидъла старуха съ веретеномъ въ рукахъ и прилежне пряла кудель. «Доброй день, бабушва! сказала дъ́вица, что ты дълаешь?» — Пряду, отвъчала старуза. «А это что за вещь, что такъ весело кружится?» спросила королевна, указывая на веретено, и хотъла было приняться за пряжу; но едва она дотронулась до веретена, какъ уколола имъ палецъ. Въ то самое игновение исполнилось заклятие королевна упала на постель и погрузилась въ глубокой сонъ. Сонъ этотъ распространился на весь за́мокъ: король и коро-

лева, которые только что воротились доной и вошли въ залу,

иснули витесть со всею свитою и дворомъ; спали и лошади на конюшить, и собаки на дворъ, и голуби на крышть, и мухи по стъванъ; даже огонь, разведенный на очагъ, остановился всожиданно и какъ-бы заснулъ; жареное перестало скворчать, и поваръ, замахнувшійся было на поварёнка, такъ и замеръ на этомъ движевія, погрузившись въ дремоту; самый вътеръ притихъ и ни одинъ листикъ не шевелился болѣе на деревьазъ. Кругомъ замка выросъ густой терновникъ и съ каждымъ годомъ подымался все выше и выше, такъ что наконецъ никто не могъ внатть ни самаго замка, ни флага на его кровлъ. Но по свъту шла молва о чудной сиящей красавнит Dornröschen (такъ ее называли), и время отъ времени являлись королевичи, пытавшіеся пробраться сквозь терновый заборъ. Попытки віз были тщетны; терновникъ, словно у него были руки, крбпко обхватывалъ каждаго смѣльчака, и несчастные юноши, повиснувъ на его нглахъ, умирали жестокою смертію. Много-много годовъ утекло, услыхалъ одинъ королевичъ отъ съдаго старца разсказъ о спящей королевит, и захоттять во что бы ни стало воспотръть на нее. Срокъ пробуждения приближался. Когда оноша подошель къ терновому забору, намъсто колючихъ кустовъ явились красивые цвъты; дорога была открыта. Онъ воспрания въ замку; охотничьи собаки и вони лежали на аворъ и спали; голуби сидъли на крышъ, завернувъ головы подъ крылья; въ кулит поваръ все еще стоялъ съ поднятой рукою, какъ-бы наибреваясь ударять поварёнка, и служанка все еще сидбла надъ курицем, которую собиралась ощипать. Кородевниъ шелъ дальше; вездъ царствовала безмолвная тинына, такъ что можно было слышать свое собственное дыханіе. Наконець онь взошель на башню и отвориль дверь въ наленькую комвату, въ которой спала королевна; она была такъ прекрасна, что королевичъ не могъ отвести отъ нея

глазъ, наклонился къ дъвицъ и поцтловалъ сс. Едва поцт-

AVN KOCHVACE KDACABHILL, KAKL OHA OTKOLLA OTH A DBOGYMACH. ная радоство вагланула вокругъ себя. Рука объ руку сонын они от башни; проснулся и король от королевою, проснулись и придворные и съ изумленіенъ смотрѣли другъ: на друга; на авода ржаля лешали, собаки ласкались в прырали, голубе вынули изълюдъ крыльевъ свое головы и полетъли их поле, мухи подавля по стёнамъ, на очагъ пьнадъ огонь. и варилось вущанье, жаркое начало скворчить; поваръ далъ поварёнку такую затрещену, что тотъ заораль, в служания принязась щипать курацу. Нородевичь жевидся на прекрасной кородевий, свадьбу отпраздноваля пышно, и до вонца жизни не изитняло имъ счастію. Такимъ образомъ превращению въ камень, о чемъ говорятъ сказки славянъ и другихъ народовъ 1), здесь соотвътствуетъ долголътний, непрерывный сонъ. Въ нъмецной сказкѣ норолевна засыцаеть, уколовшись веретенемъ; въ одной-изъ русскихъ сказовъ она засыпаетъ отъ волшебной шанльки, воткнутой въ ся водосы, и только тогда пробужлается отъ мертвящаго сна, когда эта шпялька выпадаетъ наъ атвичьей косы<sup>2</sup>); въ другихъ руссвяхъ сказкахъ выводится норозевнов, всякой разв засыпающий, непробуднымв сновв, накъ скоро воткнутъ въ его одежду и годку иля булавк у 3). Интересна итальянская редакція сказки о спящей царевни 4). У одного знатнаго вельможи нодилась дочь. Таліа; отець созваль мулоеновь, чтобы они предсказали сульбу девочки. Мудрецы сбъявиля, что ей угрожаеть большая свяс-

Digitized by Google

\_ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., V, 40; VIII. 429—432; Гальтрикъ, 143—8; Westsl. Магсh., 134—5; сб. Валявца. 17—19; Шоттъ, 7; Тысяча я одна вочь, II, 217—9.— <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., VII, 2.—<sup>3</sup>) Ibid., V, 42; VIII, 4, 13; слиян Sloy. роћаd<sub>н</sub> 134—6; Штиръ, 43—46. По свидательству въкоторыхъ сказовъ (Шоттъ, 25; сб. Валявца, 212—4; Slov. роћаd, 162—5; Эрбенъ, 56—57), булавка, вотвиутая въ волосы красавины, превращаетъ се въ голубку, т. с. одвваетъ се въ "перватую содочку" или облачный покровъ. – <sup>4</sup>) Репланстопе, 45.

ность отъ кострики; немедленно отданъ былъ строти при-1335. TTOOLI BE SAMET HE OLLO SH JEHY, HE ROHOMAN H MENERO нолобнаго. Талія выросла; разъ она увидбла старую пряху за работою. люборытная девушка взялась за кудель, начала тя-АУТЬ ВИТКУ И НОЧАЛННО ЗАНОЗИЛА СВОЙ ПАЛОЦЪ КОСТРИМОЮ ПОЦЪ саный ноготь; въ туже менуту она сбиерла и упала наземь. Ее положная въ пустонъ, усдиненномъ замкъ и наглухо ваперля двери. Однавды охотился въ той сторонъ кородь, н случилось, что его соколь залетьль въ окно за́ика. Король ролтать за нимъ и нашель спящую дбвицу, долго будиль ее и но могъ добудеться. Обвороженный ся красотою, онъ не устояль противь искушенія и раздълиль съ ней ложе. Таліа повесла плодъ в родила двухъ близнецовъ - мальчика и дъвочку; еен приняли дётей и положили бъ грудямъ сонной натери. Разъ накъ-то, не находя груди, одинъ изъ близнецовъ началъ сосать у матери палець и высосаль изъ него занозу: съ этимъ витсть окончилось глубокое усыпление Талин, и она встала ля счастливой жизни и любви. Дтти ся названы Солецемъ и Луною; во оранцузской же версів (у Perrault'a) спящая царевна рождаеть Аврору и День, т. е. богиню Зорю и бога двевнаго свъта - Солице. По свидътельству Старой Эдды. богъ бурныхъ грозъ Одинъ погрузилъ въ сонъ въщую вовнственную валькирію Брунигильду, уколовъ ес тернісиъ; Знгурдъ (= громовенкъ) нашелъ свящую двву въ замкъ, сняметь съ са головы шлемъ и разсъкаетъ своимъ чудеснымъ мечемъ твердую броню, которая такъ плотно облегла ся тіло, какъ будто бы совстив приросла. Когда бронь была снята --- дава тотчасъ-же пробудилась отъ сна 2). Валькирія — облачная нимов, ратующая въ мумъ грозовыхъ битвъ. Съ тънъ-же харавтеронъ облачной дъвы выступаетъ в ÷ , 1 ,

.

<sup>1</sup>) Симрокъ, 168-9.

героння валахской сказки: это была прекрасная царевна, страстная дюбительница плясокъ, которая не вначе хотъла выйдти занужъ, какъ за того, кто превзойдетъ ее неутомимостью въ танцахъ. Сама она танцовала съ необыкновеннымъ искусствоиъ и бъшенымъ увлеченіемъ. Многіе изъ соискателей за руки падали разбитыми и даже мертвыми отъ чрезвычайныхъ усный, другіе тайкомъ удалялись отъ опасной невъсты. Каждый вечеръ собирались во дворецъ гости, музыка гремтла и танцы слёдовали за танцами. Однажды сквозь толпу гостей протъснился незнакомый чужестранецъ и изъявилъ желавіе состязаться съ царевною. Она почувствовала къ нему вепонятное отвращение, и хоть не желала съ нимъ танцовать, но должна была уступить волъ отца. Тотчасъ-же всъ замътили, что подъ пару принцессъ нашелся не менъе ся искусный и страстный танцоръ. Долго они носились по заль; наконець утомленная -- она потребовала пощады, но кавалеръ не хотълъ ее оставить; онъ такъ быстро и бъшено кружился съ нею, что она не могла перевести духу, и легкія ноги царевны совстви подкоснынсь. Тутъ незнакомецъ бросные ее къ ступенямъ трона, на которомъ возстдалъ царь. и сказалъ отцу съ здою насмѣшкою: «возьми свою дочь! я бы могъ потребовать ее по праву, но не хочу... Отъ этого безумнаго веселья я успокою васъ на въчныя времена: ты и твоя дочь, и царскій дворъ, и цталый городъ со встив, что въ немъ живеть, должны окаменать, и такое окаменание будеть продолжаться до тёхъ поръ, пока не явится тотъ, кто меня пересилитъ». Тавиственный гость быль дьяволь; по его слову вингъ все окаментью. Ровно черезъ тысячу дътъ является избавитель; ОНЪ СОСТЯЗАЕТСЯ СЪ ДЬЯВОЛОМЪ, КТО ИЗЪ НИХЪ ВЪ СИЛАХЪ ВЫпить больше вина, и при этомъ запираетъ его въ бочку. Едва чортъ попалъ въ винную бочку, какъ вдругъ все ожно и дворецъ исполнился опять суеты и движенія. Не-

Digitized by Google

истовыя пляски царевны указывають въ ней существо стихійное; это — тѣ пляски, которыя донынѣ видить народъ въ волетѣ вихрей, несущихъ легкія облака и волнующихъ моря в рѣки, подъ звуки грозовой музыки.

Во встять указанных видоизитиеніях сказка о спящемъ или окамененномъ царствъ выражаетъ одну идею: зимиій сонъ природы и ея весеннее пробуждение, когда богиня Земля вступаетъ въ бракъ съ просвътлъвшимъ Небонъ, прямѣе — съ богомъ-громовникомъ, орошающимъ ее плодоноснымъ съменемъ дождя, или когда тотъ-же громовникъ пробуждаетъ къ жизни дождевыя тучи и заключаетъ любовную связь съ прекрасною облачною нимфою съ богинею весеннихъ грозъ. Оба представления: мать-сыра земля, кориница смертныхъ, и богиня-громовница, творящая земные урожан, соединяются въ народныхъ преданіяхъ въ единомъ образъ мненческой красавицы; объ этомъ уже достаточно было говорено прежде. Послъдовательная смъна лъта и зимы есть нензитный законъ, ничтиъ неотвратимый приговоръ судьбы, и потому при самомъ рожденіи миенческой красавицы (т. е. при началъ весны) уже дается предсказание, что она во цвътъ поднаго развитія заснеть долгимъ непробуднымъ сномъ и будетъ поконться до тёхъ поръ, пока не наступитъ часъ избавленія (т. е. новая весна). Предсказаніе это непреизено должно исполниться; отклонить то, что требуется естественными законами, невозможно. Зимній сонъ или зимная смерть природы уподобляются окаментнію; потому что окованная морозомъ земля твердбетъ, какъ камень, н самыя тучи, охваченныя стужею, не дають болте дождя и также представляются застывшими, окаментлыми. Послъ бъшеныхъ плясокъ, какимъ предаются облачныя дъвы и грозовые духи въ залѣ небеснаго чертога, во время бурныхъ осеннихъ ливней, --- они цъпенъють подъ холоднымъ дыханіемъ зимы и не

прежде пробуждаются въ-живин, какъ-въ то время, когда . благодатная: весна: наполнить: облака-бочни живнтельным в виномъ дождя. У болгаръ и сербовъ есть разсказь о тонъ, какъ морозы превратили въ камия бабу-настушку виреть съ зея овнами и козами/ (силать I, стр. 586 1). Подобно убитымъ сказочнымъ героямъ, при окропления ихъ живою водою, ---· богатырн: нашихъ былинъ, возвращаясъ къ жизни изъ того окаменивато состояния, въ какое поворгло изъ злое полдовство. обывновенно говорять: «ахъ, каяъ я долго спалы» »). Ока-- менвніе большею частію совершается вваьнами и чертами. и «эте ценятно, потоку что и тъмъ. И другихъ народныя повърья приписывають разрушительные полеты грозовыхъ бурь н мертващее влине выогъ и мятелей. Разащую на смерть мелнію мнев отождествляеть св губительнымъ зубонъ демона-« энны, который въ образъ волка или свяньи захватываеть въ -свою пасть (т. е. помрачаеть тучами) свётлое солнце и на-. посить міру тяжелыя раны действіень трескучнаь нерезовь; нашь языкъ допускаеть выражение: «морозь куса стся». Это -сопортвение плодотворищихъ силъ природы въ зимний, поріодъ времени греки запечатлёли въ сказания объ Адонисъ, который, нь общему горю, погибъ сраженный острыжь зубожь зенрн (I, 783). Тоже значение, какое въ греческонъ мнет придано набаньему клыку, въ народныхъ сназкахъ пришесывается острію булавки (иглы, шпильки 3) и волшебному пру--ту, а въ твхъ варіантахъ, гдъ въ тебеле юваго героя вля стеронни желали ярче выразить непреложное предопректление судьбы, --- веретену нии кострикъ; ибо дъвы судьбы иреястивлялись пряхами (см. гл. ХХУ). Смерть и воскресение приро-----21.1 2.1

<sup>1)</sup> Санчи у Шотта, 6.—<sup>2</sup>) Рыбния., II. 69, 77,—<sup>4</sup>) Наобордть враждебный сказочнымъ героямъ, представитель демоняческой сиим-Кощей умираетъ тогда, когда сложанъ конецъ иголки (Н. Р. <sup>5</sup>Ск., VII, 16).

Digitized by Google

- - -

и -- исторія, ноторая издревне интересовала человбна и чъ которей они безирестанно обращился въ своихъ эпическихъ спязаніяхъ.: Она передается и Старой Эддою въ песия о всеми обожаеномъ Бальдурв. Сынъ Одина н. Фригун. Бальдурь быль препраснымъ и благодътельнымъ божествомъ яснаго лётнаго созица; асы желали, чтобы онъ царствоваль ввчно, т. е. жезали носкончаемаго лита, и мать его Фригга посприния взять со всего, что существуеть на земля, клятву не наноснть вреда этону сватлону богу: но при отобрания всербшей клитвы она юзабыла о ничтожновъ тунеядновъ растения, которое выростаеть не на земль, а на деревьяхът это -- о неда. у ботаsurges viscum album, uta, mistel. Act coopannes sureсть, поставили въ среднич Бальдура, и пуская въ него стрвли, любовались, какъ он'в отскакивали прочь и какъ им одно остріе не вредило ему. Но злобный Локи дознался, съ какого растония не взята плятва, сдвлалъ стрълу изъ онелы и далъ ее пустить слепому Гёдуру (Носовт); пораженный этой стрълою, Бальдуръ палъ бевдыханнымъ 4), т. е. зимній мракъ (тсябнота) убиваетъ всевидащее божество, запрывая его туманами и лишая аркихъ все сотрёвающихъ лучей. Такимъ образомъ уклонение солнца на зиму принималось за его наспьственную смерть. Такъ какъ омела, но видимому, выростаеть не отъ свиени и корня, то происхождение ся почитали чудоснымъ. Думали, что она спадаетъ съ неба на вътви свяценныхъ доревьевъ (дубъ, ясень, акадію в др.); слёдователью въ ней выдаля ту тернистую и глу, которую роняеть соколь-Индра при появщение совы, или что тоже----колючий терез-полнію, выростающій на облачныхъ деревьяхъ в съ нихъ чадающій на землю. По нитвію Куна, порвоначальный способв мбыванія этия быль указань человану саною приредою. Вы

e 5 .

1) Симрокъ, 8, 280-1.

· · · ·

Digitized by Google

своихъ дъвственныхъ лъсахъ онъ видълъ, какъ вътеръ, качая деревья, обвитыя подзучими травами, тёръ твердый сукъ о сухую діану, в огъ этого тренія дождадся огонь. Почти у встать индоевропейскихъ народовъ тъ обрубки, изъ которыхъ добывали «живой огонь», принято было обкладывать сухими чужеядными растеніями. Сравнивая означенное явленіе съ небесной грозою, древній человъкъ узнаваль омелу въ молніеносной стрълъ, возжигающей дерево-тучу. Онела (пол. jemioła, чешск. jmel, серб. имела, мела — санскр. а-mala — незаиятнанный, чистый, свётлый) извёстна въ Швейцарів подъ именемъ donnerbesen и признается обладающею тъми-же свойствани, что и springwurzel 1). На Руси ей даютъ название вихорево гнѣздо<sup>2</sup>); а по сербскому повѣрью, подъ орѣшникомъ, на которомъ выросла омела, всегда можно найлтя зытю съ дорогныт камнемъ на годовъ и много дру-ГИХЪ СОКРОВИЩЪ<sup>8</sup>), ЧТО́ СЪ ОДНОЙ СТОРОНЫ УКАЗЫВАСІЪ НА связь омелы съ кладами, а съ другой роднить ее съ тою зивиною травою, которая прикосновеніемъ своимъ всцівляеть раненныхъ и воскрешаетъ убитыхъ (см. гл. ХХ). По свидътельству Плинія, друнды считали омелу на дубахъ за даръ, ниспосланный съ неба, и за несомитиный знакъ. что деревья эти избраны богами; они думали, что омела родится не отъ съиянъ, а отъ помета дикихъ годубей и дроздовъ, т. е. отъ молніеносныхъ искръ, роняемыхъ грозовыми птицани (сравни съ вышеуказаннымъ уподобленіемъ молній почёту облачныхъ коней — I, 636). Любопытно, что въ Нидерландахъ чужеядныя растенія называются maertakken и служать указаніонъ, что тамъ, гдъ они выросли, садились отдыхать • в ль о ы (нары), во время прилета своего изъ небесной страны (England). По интнію галловъ, питье, приготовленное изъ онелы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 206.— <sup>2</sup>) Толков. слов., I, 1250.— <sup>3</sup>) Срв. рјечник, 352

ильнеть отъ всякой отравы и болъзней и сообщаетъ живот нить плодородіе 1); въ Германін пиво, сваренное съ чужеядным растеніями, считается цёлебнымъ противъ порчи домашию скота <sup>2</sup>). — Подобно Бальдуру, герой персидскаго эпоса Истендіаръ, котораго не могло ранить никакое оружіе, погибъ оть вытки терновника, пущенной висто стрълы <sup>3</sup>), что впонинаеть schlafdorn, которымъ Одинъ укололъ Брунипьну, в нёмецкую сказку о Dornröschen. Чужеядный мокусть на дикомъ розовомъ кусть (шиповникъ) или бирышныкъ называется у нъмцевъ schlafapfel; увъряють, что онъ происходить отъ ужаленія осы( \_\_оть удара модні, см. І. 384), и что если положить его подъ изголовье, то чеювъкъ до тъхъ поръ будетъ спать безпробудно, пока не вынуть этого растенія назадь; чтобы охранить доиъ'оть несчастій. ныкають его за кухонныя балки 4). Подобное повърье есть у veror: «na šipku vyroste spánek, jinak pokažená ruže šipková, v jejížto jabličku zavity červik se naleza; tyž spánek trhaji mláden. ci zamilovani a panny... potajmo, nejvice na jaře před slunce vychodem, a kladou to jedni druhym potajmo do loži (jakož i matky a baby dětem do kolibek ho nastrkaji), aby dobre spali a libe sny měli» 5). Очевидно, что повъсть о безвременной кончинъ Бальдура составляетъ одинъ изъ древнъйшихъ общеарійскихъ мноовъ; отголосокъ этого мнов, хотя уже въ значительно-подновленной формъ, встръчаемъ въ галицкой колядкъ: было то давно, съ первовъку ---

> Коли жидове Христа мучили, На розпятію гей розпинали, Клюковъ за ребра гей розбивали, Терновый вънець на годовъ клали,

28

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гвялы, соч. Георгіевскаго, 119—120; Beiträge zur D. Myth. Вольса, II, 272.— <sup>2</sup>) Ibid., I, 221.— <sup>3</sup>) М. Мюллеръ, 94—95.— <sup>9</sup>) D. Myth., 1155—6.— <sup>5</sup>) Ч. О. И. π Д. 1865, IV, 309.

Глогови<sup>1</sup>) шпяльки за ногти били; Всяке деревце не лазло въ тальце, Червива ива ой сограшила — Исуса Христа кровцю пустила<sup>2</sup>).

Итакъ преданіе о зимней смерти свётлаго, солнечнаго божества слидось у славянъ съ евангельскимъ сказаніемъ о мученической кончинѣ «праведнаго солнца» Христа и воспоминается на праздникъ Коляды, когда благодѣтельное свѣтило снова воскресаетъ къ жизни; губительная омела замѣняется ивою вербою, которая (какъ мы видѣли) играетъ въ нашихъ повѣрьяхъ и обрядахъ роль Перуновой лозы. «Гива тимъ червива, говорятъ малоруссы, що килками з' неји Христа мучиль '). Въ связи съ этимъ объясняются и другія родственныя сказанія о плакунѣ-травѣ и корнѣ альрауна: и та, и другой явились въ міръ въ печальный день казни, постигшей праведника (си. выше стр. 395, 414).

Зимній сонъ природы продолжается цёлые мёсяцы, и инчёмъ не можетъ быть прерванъ до истеченія извъстнаго срока; отсюда понятно, почему сильномогучіе богатыри русскизъ сказокъ, вслёдъ за необычайными подвигами, погружаются въ долгой, непробудный, такъ называемый богатырской сонъ <sup>4</sup>). Любопытно указаніе одной сказки <sup>5</sup>), что какъ скоро добрый молодецъ впалъ въ усыпленіе, тотчасъ-же на всёхъ деревьяхъ стали увядать верхушки, словно отъ зимнизъ морозовъ. Царевна, погруженная въ долголётній сонъ, пробуждается не прежде, какъ въ то урочное время, когда мечь молнія разрубитъ ея тёсную броню и когда изъ пальца красавицы будетъ вы сосана уколовшая ее заноза, т. е. когда прекратится мертвящее вліяніе зимы и твердыя оковы, которыя Валожила она на землю и дождевыя тучи, будутъ раздроблены,

. . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Глогъ-боярышникъ, weissdorn.— <sup>2</sup>) Ч. О. И. и Д. 1864, I. 23.— <sup>2</sup>) Ноинс., 6; Основа 1861, Х, 51—52 ("Великдень у полодянъ<sup>4</sup>).— <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., VII, 5, 6; VIII, 23.— <sup>5</sup>) Ibid., VIII, 12.

прососаны жгучими лучами весенняго содеца и модніями. Польской глагодъ smoktać (чмокать или цмокать — измать звукъ губани, бълор. циокаць — свистать, шипъть. какъ зиъй, щелкать зубани, смокать, смаковать --- отвідывать, пить съ наслажденіемъ) одинаково употребляется ивъ смыслѣ сосать, и въ смыслѣ цѣловать. Если эти понятія отождествлялись въ языкъ, то нътъ ничего удивительнаго, что и въ народномъ эпосъ спящая царевна пробужлется къ жизни не только высасыванiемъ изъ ея тъла губительной занозы, но и поцтлуемъ юнаго свътлаго жениха. Поэтвческій языкъ доселѣ удерживаетъ древнюю метафору, по выраженію которой весеннее солнце горячо лобзаетъ землю, в она, словно невъста передъ вънцомъ, убирается въ цетты в зелень. О молнім предки наши выражались, что она сосетъ дождевыя тучи, и называли ее потому smok или етоk — огненный (молніеносный) змъй, высасывающій молоко небесныхъ коровъ (т. е. дождь), и витстъ съ тъмъ: водяной насосъ, пожарная труба (см. гл. ХХ). Но слово сосетъ уже вобуждало представление о жадно-впившихся и страстно цтлующихъ устахъ. Во время весенней грозы, въ которой древвіе поэты усматрявали свадебное торжество бога-громовника съ облачною дъвою, Перунъ припадаетъ къ своей невъстъ планевными устами, лобзаетъ ее молніями и упивается любовнымъ напиткомъ дождемъ; въ громовыхъ ударахъ слышались зуки его сладострастныхъ поцёлуевъ. Этотъ прекрасный хуложественный образъ встръчаемъ въ сказочномъ эпосъ: богатырь-громовникъ побъждаетъ демоннческія рати, избавляетъ отъ нихъ красавицу-царевну, и въ награду за то проситъ у вей поцтачя; «царевна не устыдилася, прижала его къ ретиву серацу и громко-громко поцѣловала, такъ что все войско услышало» <sup>1</sup>). Любопытно, что народныя сказки <sup>1</sup>) H. P. Cr., VIII, 18.

28\*

дають поцѣлую тоже двоякое значеніе, какое придавалось Перуновой вѣткѣ: съ одной стороны онъ освобождаеть оть заклятія и прерываеть волшебный сонъ <sup>1</sup>), а съ другой насылаеть забвеніе <sup>2</sup>). Я. Гримиъ сопоставляеть ôminnisöl — напитокъ, дарующій забвеніе, съ словами: швед. minna — цѣловать, датск. minde (какъ φιλεῖν) — amare и osculari; старинное выраженіе о поцѣлуяхъ «das liebmahl ansetzen» называетъ ихъ и и ромъ любви <sup>2</sup>).

Рядомъ съ уподобленіемъ тучъ скаламъ и камнямъ стоитъ поэтическое представление ихъ крѣпостями, городани, дворцами (замками) в царствами. Метафора эта основывалась на томъ непосредственномъ впечатлёнія, какое производять на глазъ гриды видимыхъ на горизонтъ, одно на другое нагроможденныхъ облаковъ; принимая разнообразныя, утёсистыя очертанія, онъ казались каненными станами и башнаин, воздвигнутыми на небъ упорнымъ трудомъ и искусствоиъ великановъ. Отъ санскр. корня sthâ — stare проязошли: sthûna — наковальня (ткамень; сравни греч. Ххиши – слово, означающее наковальню и соотвътствующее санскритскому acman и нашему камень) и столбъ, подпорка въ gom's; rotek. stains, anraoc. stân, ckand. stên, gp.-nîmeq. stein, греч. отíа, отйоч, ныл. stena — скала, камень, и рус. стъна; санскр. sthâna — мъсто, домъ, зданіе, городъ, gô-sthâna (зенд. gaô-stâna) — загородка для скота (въ переносномъ значенія: облачная постройка для небесныхъ коровъ — сличи выше стр. 351), sthala, англос. stal, steal, сканд. stallr, др.-ибм. stal, stall, рус. станъ (укръщенный лагерь) и стойло 4). Скрывая въ своихъ мрачныхъ вер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., VII. 15; y Шотта. стр. 261: подъдуй морской дъвы воскрешаетъ убятаго вятязя; Beiträge zur D. Myth., II, 244—5.—<sup>3</sup>) H. P. Ck., Υ, 23; VI. 48, 49.—<sup>3</sup>) D. Myth., 1055: minna—oscuari kann freilich aus mynna (den mund geben), alta. mynnaz verderbt scheinen."—<sup>4</sup>) Πππτe, II, 18—19, 145.

437

лами, замыкающими внутри себя дорогія для смертнаго сокровища, и въ этопъ спыслѣ рисовались воображению: крѣцками оградами, за которыми демоническія силы прячуть золото соднечныхъ лучей и живую воду, городами (т. е. по древнему значению этого слова-огороженными итстами), връпостями или замками, и наконецъ царствами; ибо въ отдаленную эпоху господства родовыхъ отношеній каждое обнесенное ствеами мъсто поселенія было отдъльнымъ госу-Азрствомъ, независимымъ политическимъ центромъ, съ своять самостоятельнымъ владыкою-патріархомъ, съ своею управою и распорядковъ Въ гимнахъ Ригъ-Веды облака и тучи называются городами и крупостями Вритры, стрны которыхъ разрушаетъ могучій Индра, чтобы открыть дождевымъ потокамъ свободный путь на землю; поэтому Индръ давалось прозваніе Purandara — разоритель городовъ <sup>1</sup>). Нѣмецвій языкъ допускаетъ выраженіе getürmte wolken; въ Турингін der weisze turm---гряда бѣлыхъ облаковъ; въ Вестeadin, при видъ черныхъ тучъ, говорятъ: «der grummelturm (donnerturm) steigt auf»; на шведскихъ островахъ тоже авление обозначается словомъ bisaborg (gewitterburg<sup>2</sup>). Подобно тому, въ архангельской губ. густыя облака, скученныя По краямъ горизонта, называются стѣною: «солнце садится »ъ стѣну», т. е. въ тучи »). Народныя загадки, уподобляя громовый грохотъ реву быка и ржанію коня, выражаются: «реввуль воль на сто горъ, на тысячу городовъ», «ржеть жеребецъ на крутой горѣ» вли «сивой жеребецъ на все царство ржетъ» (1, 612, 660). Эти горы и города, потрясаемые гроновыми ударами, должны быть горы-тучи и тв самые города, о которыхъ сербская пъсня разсказываетъ, что ихъ строитъ

<sup>1)</sup> Orient und Occid., 407-8, 413; Germ. Mythen, 161.- 2) Die Götterweit, 91-92.- \*) Ods. Cs., 219.

на воздухѣ вѣщая вила (см. гл. XXIII). Въ заговорахъ, какіе произносятся ратникомъ при выступленіи на войну, читаемъ: «ѣду на гору высокую-далекую по облакамъ, по воламъ (т. е. на небесный сводъ), а на горъ высокой стоитъ теренъ боярской, а во теремъ боярскомъ сидитъ зазноба-красная д бвица ( тогиня Лада). Вынь ты, дбвица, отеческой мечькладенецъ; достань ты, дбвица, панцырь дъдовской; отомкни ты, дѣвица, шлемъ богатырской; отопри ты, дѣвица, коня ворона... Закрой ты, дъвица, меня своею фатою отъ силы вражіей» <sup>1</sup>). — «Подъ моремъ подъ Хвалынскияъ стоить и ваный домь, а въ томъ медномъ доме закованъ зыбй огненный, а подъ зыбемъ лежить семппудовый ключъ» отъ богатырской збрун (вооруженія). «Во той збрућ, говоритъ ратникъ, не убъютъ меня ни пищаль, ни стрвлы», и слово заклятія направлено на то, чтобы добыть ее изъподъ огненнаго змѣя. — «За дальними горами есть оківнъ-море (тнебо) желёзное, на томъ морѣ есть столбъ мѣдный, на томъ столбъ мъдномъ есть пастухъ чугунный, а стоитъ столоъ отъ земли до неба, отъ востока до запада. Завъшаегъ тотъ пастухъ своимъ дътямъ: желъзу, укладу, булату красному и синему, стали, ибди, свинцу, олову, сребру. 30лоту, каменьямъ, пищалямъ и стръламъ: подите вы, желъзо, каменья и свинецъ, въ свою мать-землю отъ раба (имярекъ)... А велить онь ножу, топору, рогатинь, кинжалу, пищалямь, стръламъ, борцамъ, кулачнымъ бойцамъ быть тихимъ и сипрнымъ; а велитъ онъ: не давать выстрѣливать на меня всякому ратоборцу изъ пищали». Заговоръ на любовь красной дъвицы начинается этими словами: «за моремъ за Хвалынскимъ во

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сличи въ другомъ заговорѣ: "отъ окіанъ-моря узрѣла и усмотрѣда, глядучи на востокъ краснаго солнышка — во чисто поле: стоитъ семибашенный домъ, а въ токъ домѣ сидитъ красная дъвица, а сидитъ она на золотокъ стулѣ, уговариваетъ недуги."

издномъ городъ, во желъзномъ теремъ сидитъ добрый молодець — заточень во неволь, заковань въ 77 цвпей, за 77 дверей, а двери заперты семидесятью семью замками, семидесятью (семью) крюками» 1). Приведенные заговоры открывають передъ нами цтый рядъ мненческихъ представлений: собираясь на войну, ватный человъкъ обращается съ мольбами о защить и помоши къ ооганъ-громовницъ или къ побъдоносному Перуну, обладателю меча кладенца (толній) и воронаго коня (тобыстро-Jетной тучи); заговоръ изображаетъ его отцемъ (создателемъ) всякаго оружія металлеческаго и каменнаго, и даеть ему название пастуха — название, въ тъсномъ смыслтозначающее владыку небесныхъ стадъ, а въ болте широкомъ --- пастыря народа, военачальника, вождя. Но мечь-кладенецъ и вся богатырская збруя лежать сокрытые въ кладовыхъ облачнаго занка (мъднаго дома или терема), за кръпкими станами и запорани; самъ добрый молодецъ – громовникъ (или витсто егоогненный змъй, демонъ бурныхъ грозъ) сидетъ окованный въ тяжкой неволь въ городъ-тучь: эти оковы налагаются зимнини холодами, которые замыкають дождевые источники и дъзають небо желтанымъ; подъ вліяніемъ означеннаго возарвнія темныя сплошныя тучи зниы стали представляться темницею заключеннаго въ нихъ громовержца. Свлою заговорнаго слова заклинатель вызываеть Перуна возстать отъ бездъйствія, разрушить облачные затворы, взяться за мечь-молнію и воразить враждебныя рати (первоначально: полчища демоновъ). Къ нему-же, какъ творцу любовнаго напитка, обращаются и съ мольбами наслать въ сердце дбвицы горячую любовь. Старинные апокрифы сообщають суевърныя свъденія о городахъ, изъ которыхъ точатся райскія рѣки молокомъ, мас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Caxapos., I, 18, 22-26, 29.

лонъ, ввномъ в медомъ. Таковъ упоминаемый въ «Хожденія апостола Павла по мукамъ» градъ Христовъ: «свътъ его паче свъта міра сего свътяся, в бъ весь златъ, и 12 стънаин ограженъ бяше» (I, 376); въ словъ о Макарін римсконъ (по рукописи XIV в.) названы «два града — единъ желъзень, а другій и вдянь, да за тема градома рай божій... и вет раз поставиль есть Богъ хиравими и сирафими, оружье планянно въ рукахъ ниущи, стрещи рая и древа животна» 1). Народныя сказки говорять о зибиныхъ (драконовыхъ) дворцахъ или царствахъ иъдномъ, серебреномъ и золотонъ (0 значенів этихъ эпитетовъ см. стр. 285-6). Въ Литвѣ сохранилось преданіе, какъ одинъ царь ( демоническій представитель тучъ), во гитвт своемъ на солнце, приказалъ заключить его въ башню, нарочно для того устроенную. Приказъ былъ исполненъ, и солнце перестало свѣтить. Тогда двѣнадцать вланетъ, лишенныя его свъта, заказали огромный молотъ, этимъ молотомъ (т. е. молніями) пробили отверстіе въ башет и освободные солнце изъ тажкаго заключенія.

Владыка весеннихъ грозъ, разбиватель мрачныхъ тучъ, просвѣтитель неба, податель дождей и урожаевъ, присутствіе котораго такъ очевидно для всѣхъ въ лѣтнюю пору, на зину какъ бы совсѣмъ скрывается; въ періодъ суровыхъ вьють, снѣговъ и морозовъ не узнается его творческая сила, и инеъ представляетъ его за сы пающимъ непробуднымъ сномъ ши уми рающимъ на все время зимы. Очарованный, заклатый, полонённый враждебными демонами, богъ-громовникъ, вмѣстѣ съ своимъ побѣдоноснымъ воинствомъ, почіетъ до весны въ облачныхъ горахъ или за́мкахъ. По указанію веданческихъ гимновѣ, пробужденный весною Индра разрушаетъ своими огненными стрѣдами семь городовъ демона зимы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пан. отреч. лит., II, 64; Пан. стар. рус. литер., III, 139.

(Cambar'ы) и выводить изъ-за крѣпкихъ затворовъ стада небесныхъ коровъ, несущихъ въ своихъ сосцахъ благодатное илеко дождя, или освобождаетъ изъ заключения облачныхъ дтвъ, поситшающихъ оросить безилодную землю живою водою. Семь городовъ указывають на семь знинных ибсяцевъ; преданія индоевропейскихъ народовъ осязательно свидѣтельствують, что первона чальной родиной ихъ прародительскаго племени была страна умъреннаго пояса, сходная по климату еъ среднею Россіей, — страна, чуждая и зноя тропиковъ и стужи земель, ближайшихъ къ полюсу. Неистовое воинство Одина, какъ повъствуютъ народныя саги, то заключается въ горы, то выходитъ изъ ихъ пещеръ. По мненческой связи **АЧИЪ УСОПШИХЪ СЪ ВЪТРАМИ И ГРОЗОВЫМЪ ПЛАМЕНЕМЪ, ВЪ СВИТЪ** Одена шествуютъ и толпы скончавшихся героевъ. Мать-сыра зенля, скрывающая въ свои издра трупы умершихъ, разверзается и для Одинова воинства. Собственно здъсь разумъются облачныя годы, въ мрачныхъ подземельяхъ которыхъ у с п оконвается Одинъ съ своими небесными ратниками и усопними героями, всятать за тамъ, какъ стихаютъ бурныя грозы, и гат сидять они въ зимнемъ оцъпентній, словно заключенные узники. Принимая ихъ въ свои вертепы, горы извергають огонь и затворяются съ страшнымъ трескомъ. Въ декабръ, когда боги отпираютъ врата пресвътлаго рая и новорожденное солнце исходить изъ нихъ на лътній путь, горы эти раскрываются, и въ нихъ можно видъть спящаго Одниа со всею его храброю свитою. Въ двѣнадцать святыхъ ночей (на Рождественские Святки) пробуждаются духи неистоваго воинства и заводятъ шумную пъсню; но это пробуждение бываетъ кратковременное. Зима не выпускаетъ ихъ изъ своихъ оковъ, и только тогда, какъ исполнится семь зимнихъ ибсяцевъ и прійдеть пора весны — выступаеть Одинь взъ горныхъ вертеновъ совершенно-свободный, готовый на битвы съ демонами, и какъ царственный властитель міра начинаеть свое бурное шествіе надъ зеленъющими полями. Саги повъствують объ очароваеныхъ горахъ, изъ издръ которыхъ отъ времени до времени слышатся звуки трубъ и роговъ, топоть коней и стукъ оружія, изъ чего заключають о приготовленіяхъ божественной рати къ выступленію въ походъ. Миеъ о снящемъ воинствъ былъ низведенъ на землю и пріуроченъ къ различнымъ мъстностямъ, а роль Одина передана любимымъ народнымъ героямъ — славнымъ вонтелямъ. Тамъ и затсь въ Германія разсказываютъ, что въ такой-то горъ или занкъ спить заклятое воинство и во главѣ его могучій вождь: Загоридъ, Карлъ Великій, Генрихъ Птицеловъ, Оттонъ Великій или Фридрихъ Барбаросса. Нѣкоторымъ счастливцамъ удавалось постщать эти горы, въ періодъ ихъ кратковременнаго раскрытія. Однажды кузнецъ искалъ въ кустахъ Однеовой горы (Odenberg) рукоятку на молотокъ, какъ внезанно открылась передъ нимъ разщелина въ каменныхъ скалахъ; онъ юшелъ въ эту разщелину и очутился въ чудесномъ міръ. Спльные витязи играли въкегли желђзными шарами и приглашали гостя принять участие въ своей игръ; но кузнецъ отказался: шары были слишкомъ тяжелы для его руки. Игроки дружелюбно предложили ему выбрать себѣ что-нибудь въ подарокъ; кузнецъ взялъ одинъ изъ желтаныхъ шаровъ, пранёсъ его довой, и когда, собираясь ковать, раскалиль его 10красна — шаръ обратнися въ чистое золото. Сколько потомъ ни ходилъ кузнецъ на Оденбергъ, никогда болте не попадалъ въ подземныя пещеры. О Карлъ Великомъ разсказываютъ, что у самой подошвы Оденберга участвовалъ онъ въ страшной битвъ; кровь лилась тякъ безпощадно, что потоки ее проложили глубокія борозды. Карлъ одержалъ побтау, во вечероиъ, витстт съ своинъ войскоиъ, вступилъ внутрь скалы и заключился въ са стънахъ; тамъ поконтся онъ теперь

оть своихъ геройскихъ подвиговъ. Каждые семь лётъ выступаеть онь взъ горы; въ воздухъ раздаются звонъ оружия, бой барабановъ, ржаніе лошадей и удары ихъ подковъ; шествіе направляется къ Glisborn'у, гдѣ воины поятъ лошадей, в напонвъ, тъмъ-же путемъ возвращаются въ гору. Въ опредъленные дни года очарованныя горы раскрываются, и въ ихъ полземельнать можно видёть стараго длиннобородаго иужа въ царственномъ вънцъ, возсъдающаго за столомъ, а Бругомъ его одътыхъ въ латы ратниковъ — всъ они покоятся глубокимъ сномъ: это --- или Карлъ Великій или императоръ Фридрихъ. Когда борода Карла выростетъ на столько, что трижды обовьется около стола, тогда наступить время пробужаенія, и проснувшенся воинство выступить изъ горныхъ пещеръ. Въ горахъ Турингія (auf dem Kifhäuser) спитъ Фридризъ-красная борода (Rothbart). Смерть, постигшая его влалект --- въ крестовомъ походъ, дала народу поводъ думать, что онъ не умеръ и что будетъ время, когда онъ воротится и ввзвергнеть похитителя своего престола. Теперь онь снанть съ подвластными ему рыцарями и оруженосцами в подземной пещеръ за круглымъ каменнымъ столомъ, подлерживая рукою поникшую голову; борода его уже дважды обросла около стола, и когда обовьется она еще одинъ разъто послѣдуетъ пробужденіе государя и настанутъ лучшія вреисна Тутъ-же стоятъ разнузданные кони, и потрясая збруею, производять сильный шумь; въ ясляхь нать сана, а только терновникъ. Пещера поражаетъ великолботемъ: все въ ней блестить золотомъ и драгоцънными каменьями, и здъсь также свътло, какъ на земят въ ясный солнечный день; у самыхъ стёвъ видны большія бочки, наполненныя дорогинъ виномъ. Къ одному овчару, который случайно зашелъ въ эту пещеру, Фридрихъ обратился съ вопросомъ: «летаютъ и вороны возять горы?» и заитнать, что ему приходится спать еще цълое столттіе. Овчаръ былъ приведенъ въ оружевную в получель въ подарокъ ножку отъ сосуда, которая была взъчистаго золота. По другому варіанту овчаръ, найдя открытую опускную дверь въ горахъ Kifhäuser'a, спустился внизъ по длинной ластница и увилаль въ зала съ высокные сводами выператора Оттона который дасково квенуль ему головою и показаль на кучу горячихъ угольевь; пастухъ наполнилъ ими свою сумку, и когда вышель изъ пещеры — то уголья превратились въ зодото. Подобныя сказанія соединяются въ Шотландіи съ имененъ короля Артура, національнаго героя кельтовъ. Любопытенъ разсказъ объ одномъ натодникт, который продалъ незнакомому старику коня и за уплатою долженъ былъ отправиться въ горы Eildonhills. Онъ послѣдовалъ туда за своимъ проводенкомъ --- черезъ ц\$-ЛЫЙ РЯДЪ СТОЙЛЪ, ВЪ КОТОРЫХЪ НЕПОДВИЖНО СТОЯЛИ ДОВАЛИ, 1 на земль, у ногъ ихъ, лежали спящіе вовны. Въ конць полземелья вистая мечь и рогъ; натадникъ взялся за послъ. ній и только затрубилъ — какъ тотчасъже затораля кони и стали подыматься воины, звеня своимъ оружіемъ. Эти роговые звуки — символъ грома, пробуждающаго отъ зимняго сна бога весенней грозы и его сопутниковъ; нгра желтаными шарами --- поэтическое изображение сверкающихъ молній и громовыхъ раскатовъ; бочки съ виноиъ -дождевыя тучи; золото и драгоцбнные камни --- клады, сокрытые въ пещерахъ облачныхъ горъ; вороны — въщія птици Одина. И Одинъ, и Торъ представлялись бородатыми мужани, ибо древнъйшая метафора уподобляла темныя тучи — слутаннымъ волосамъ (см. гл. XXI): какъ длинная съдая борода Карла Великаго указываеть на Одина, такъ красная борода Фридриха — на Донара; этому послъднему преданія дають огненную бороду, и въ Норвегів онъ отождествляется съ краскобородынъ Олафонъ. По глубокону убъждению древнихъ гер-

1

ницевъ, падшіе въ сраженіяхъ витязи переходили по смерти в составъ Одинова воинства, въ небесную валгаляу; въ средия въка небо признавалось блаженною страною пребывания гемевъ, в памятникъ XII въка говоритъ о райскомъ (тоблачнонь) градъ («небесномъ Іерусалныт»), какъ о мъстъ, исключительно-предназначенновъ для рыцарей. Подъ вдіяніемъ этихъ втрованій, мионческія преданія о верховномъ божествъ грозъ в подвластныхъ ему духахъ были перенесены на усопшихъ историческихъ дъятелей и народныхъ героевъ, при чемъ фан тазія надежду на ихъ пробужденіе стала связывать съ чрезвычайвыми нуждами родной земли: они проснутся и явятся гернанскому народу въ то время, когда онъ будетъ въ величаймей опасности и отечество потребуетъ необычайной помощи. Такъ думаютъ, что это случится въ ту кровавую эпоху, когда турки нахлынуть на дристіанскія земли, одолёють всё собранныя рати и станутъ поить коней своихъ водани Рейна. Въ Швейцарів върятъ, что три основателя народнаго союза, нынъ свящіе въ ущеліяхъ скалъ, проснутся --- какъ скоро позоветъ из отечество. Какъ могучій громовникъ пробуждается на борьбу съ демонами зимы, захватившими божій міръ, побъжлеть вхъ и снова возстановляетъ благодатное лёто съ его зсными днями и изобиліемъ плодовъ земныхъ; такъ и царственный герой пробуждается отъ долгаго сна на битвы съ сыльными врагами, завлалтвшими всею страною, и съ его пробужденіемъ нераздёльны побёда и начало лучшихъ, счастливішні времень.

Мнеъ называетъ царство весны и лёта зодотымъ (т. е. вснымъ, свётдымъ, блаженнымъ) вёкомъ; эта счастливая пера, послё постепенной утраты природою солнечнаго блеска в силы плодородія <sup>1</sup>), смёняется желёзнымъ (холоднымъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преданія говорять о сивна золотаго вана серебренынь, котонь издемиз и наконець желазнымь; у снандинавовь gull-

ледянымъ) въкомъ зимы, въкомъ распрей, зла и бъдствій, который въ свою очередь (какъ скоро восторжествуютъ боги правды и добра) долженъ рушиться и уступить мъсто возрожденному и просвътденному міру, т. е. новому лѣту. Впослѣдствія, когда позабыть быль первоначальный смысль этихь истафорическихъ выраженій, человъкъ, не находя въ своемъ дъйствительномъ быту ни полнаго счастія, ни твердой, незыблимой справедливости, отодвинулъ предание о золотомъ въкъ въ незапамятное-прошедшее и въ далекое-будущее, и слизъ его съ представленіями рая потерянваго, въ которомъ жили первые невянные люди, и рая грядущаго, который насладуютъ праведники при кончинъ вселенной. Виъстъ съ этинъ весеннее пробуждение бога-громовника, рушителя стараго гртховнаго царства зимы и творца новой, благословенной жизни, соединяется съ мыслію о кончинъ міра, страшномъ судъ в водворение на обновленной землѣ вѣчнаго счастия и праваы. Въ Германія сохраняется върованіе, что въ то время, когда борода Фридриха или Карла Великаго трижды обовьеть верьнюю доску стола (т. е. когда выростетъ грозовая туча), -явится антихристь, и затыть наступить послёдный день міра и затрубить ангельская труба, призывая всых на страшный судъ. Тогда-то, съ пробуждениемъ спящаго героя, произойдетъ страшияя, кровопролитияя битва. На Walserfeld'в, говорить сага, стоить сухое дерево; уже тражды оно было срублено, но всякой разъ корень его давэлъ вовый отростокъ. Когда оно вновь оживеть в позеленъетъ, тогда проснется императоръ Фридрихъ, повъситъ свой щитъ ва чудесное дерево и начнетъ безпощадный бой; кровь польется ръкою и смочитъ обувь встять воиновъ; но заме будутъ побъждены добрыни и святой гробъ отнять изъ рукъ невърныхъ.

aldr-sozoroe spens, xorgs fore sets case opygis sobals are veeraro sozora-D. Myth., 541, 752-3.

По свидттельству нижне-саксонской саги, въ Годитейнъ на чинь церковномъ дворъ ежегодно отъ дубоваго корня выретаеть свъжій отростокъ. Въ ночь на новый годъ прітажаеть на бъломъ конъ бълый всадникъ, чтобы срубить лоть отростокъ; но въ тоже самое время является и другой Каникъ-черный и на черномъконъ, и всячески старистся помѣшать ему. Долго они сражаются, пока наконецъ быый всадникъ ни побъдитъ чернаго и ни срубитъ дубовой отрасли. Настанетъ однако день, когда бълый всадникъ не въ снагь будеть одолёть чернаго, и дубъ выростеть такой больвой, что подъ нимъ можно будетъ привязать коня. Тогда просистся очарованный король, вытдеть на поле съ своею ратью, призажетъ коня къ дубу, и начнется отчаянная битва. По Ичному объяснению Я. Гримма, бълый всадникъ есть свътий Фрейръ, сражающійся съ чернымъ Суртуромъ при кончих вселенной (см. І, 759); обрубая дерево, онъ стремится отдалять разрушение мира; дерево это есть мировая ясень (=ложаевосвая туча), засыхающая подъ хододнымъ дыханіень зниы и дающая новые отпрыски съ поворотомъ солнца и атто. Легенда, извъстная у славянъ и нъмцевъ, разсказыметь о великомъ гръшникъ, осужденномъ на адскія муки, отъ которыхъ избавляютъ его слезы покаянія; онъ воткнулъ В зению сухую палку, и оплакивая совершонные выъ грти, поливалъ ее своими слезами, и вотъ, во знамение божественнаго прощенія, палка дала зеленые ростки, расинулась вътвистымъ деревомъ, разцвъла и привесла плоды <sup>1</sup>). Подъ этой легендарной обстановкою не трудно угадать старенный иноъ: облачныя подземелья издревле врининались за адскіе вертепы, за царство злыхъ демоновъ; илеченный въ этихъ вертепахъ узникъ могъ представлятьса то невиннымъ страдальцемъ, то осужденнымъ грѣшни-<sup>1</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 249; H. P. Jer., 28 u crp. 177-180.

комъ (разбойникомъ, душегубцемъ — см. ниже, стр. 453); время освобожденія его наступаетъ весною, а проливаемыя имъ слезы — метафора дождя, животворною сидою котораго увядшія на зиму деревья снова одѣваются зеденью. — Замнее оцѣпенѣніе Одина выражалось и въ другомъ поэтическовъ образѣ: думали, что въ періодъ зимы онъ попадаетъ въ ссы ку, или отправляется въ далекія страны и блуждаетъ тамъ, подобно тѣнямъ загробныхъ выходцевъ; между тѣмъ повинутая имъ прекрасная супруга отдается въ объятія его врага, похитителя его престола (Одина-самозванца или зимияго). По исходѣ семи лѣтъ изгнанія (семи зимнихъ мѣснцевъ), онъ возвращается назадъ од ичалый, со всѣми виѣшними признаками мертвеца, становится во главѣ своего воннства, низвергаетъ злобнаго врага и снова обрѣтаетъ и любовь супруги, и царственную власть надъ міромъ <sup>1</sup>).

Старинный мнеъ о погружения въ сонъ и пробуждения божества творческихъ силъ природы сохраняется у славянъ въ сказочномъ эпост. Здтсь повтствуется: какъ ненаглядная врасавица потеряла своего милаго, пустилась странствовать, 1 послё долгихъ поисковъ обрёла его въ союзъ съ другою 6630бразною женою, у которой и покупаеть за серебреныя и золотыя диковинки (эмблемы весны) право провести съ ся иужемъ три полныя ночи. Въ эти ночи красавица будитъ своею невърнаго друга, напоминая о себъ въ трогательныхъ причитаніяхъ; но онъ спитъ кръпкимъ, непробуднымъ сноиъ, и только въ третью ночь удается ей наконецъ вызвать его въ волшебнаго усыпленія, насланнаго хитрою соперенцев, отстранить эту послёднюю и войдти въ права настоящей супруги. Смыслъ этой сказки, знакомой и другимъ индоевропейсканъ народанъ, слъдующій: въ печальный періодъ выюгь 1) D. Myth., 890, 905-913; Die Götterwelt, 126-8, 135-143,

<sup>149-150.</sup> 

и порозовъ богъ-громовникъ покидаетъ свою красавицу (богивю дата) и вступаеть въ новый союзь съ колдуньей-Зимою. которая и усыпляеть его до той поры, пока не появится весна<sup>1</sup>). Еще нагляднее развита мысль о зимнемъ замиранія природы въ сказнахъ о заклятыхъ царевичахъ и царевнахъ, о ченъ см. въ главъ ХХ-й. Историческая же обработка мнеа, столь богатая у германцевъ, въ славянскомъ мірт весьма слаба; вричина этого факта, безъ сомижнія, кроется въ отсутствія геровческихъ элементовъ въ исторіи славянскихъ племенъ за ть давно минувшіе въка, когда эпическое настроеніе народа было еще свъжо в легко овладъвало бытовынъ матеріалонъ для воплощенія въ немъ мновческихъ преданій. Только у чеховъ встръчаемъ сказаніе, которое можетъ быть поставлено на рялу съ выше-приведенными сагами о Карлъ Великомъ и другихъ герояхъ; но едва ли оно не обязано своимъ происхожденіенъ близкому сосёдству и вліянію нёмецкой національности.

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 1; VIII. 1; Slov. pohad., 583; Сказ. Грим., 88 ж въ т. III. стр. 152-6; Св. Норв., II, 11; Ганъ, 7, 102. Въ норвежской редакція любопытна слёдующая подробность: когда царевичь проснулся и узналъ свою прежнюю подругу, онъ заставляетъ обънхъ жень смывать съ своей сорочки три сальные пятна. Сначала взялась за работу безобразная жена-съ таквиъ-же дленнымъ носомъ, вать наша баба-яга, но чвиъ дольше мыла, твиъ пятна становилесь больше и больше; напротивъ жена-красавица сныла ихъ легко и скоро, и твиъ самынъ доказала превосходство своихъ супружескихъ правъ, т. е. зика помрачаетъ облачные покровы, одъвающіе вебеснаго женеха, а лато просватляеть вхъ, золотеть солнечными лучани. Поздние этому инонческому представлению придень быль нравственный свысль: честота-знакъ невнености, а червыя пятна-свядательство граха, неправды. Отсюда возникло любопытное сказаніе о бълоснъжной сорочкъ, которую даритъ жена нужу, при разлужъ съ няжь, и которая остается чистою, пока жена не нарушить супружеской върности: ин грязь, ни пыль, ни сальныя пятна не пристають къ сорочкъ (Н. Р. Ск., VII, 21; Вольеъ, 98-115; Zeitsch. für D. M., IL 377-384).

29

Въ горъ Бланикъ, въ четырехъ милихъ отъ Табора, (разсказываютъ чехи) заключены рыцари, павшіе нѣкогда въ бою; они спять на полу и на каменныхъ скамьяхъ, и воздъ каждаго лежить его оружіе; нѣкоторые покоются, оперансь ва мечь, а другіе --- сидя верхомъ, склонивъ голову на шею ло**пади.** Источникъ, вытекающій изъ горы, продивается ихъ конями, которые стоять осъдланные вдоль отвъсной скалы. Каждый годъ на Ивановъ день Бланикъ открывается, и рыцари вытажають понть своихъ лошадей. Случилось разъ пастуху зайдти въ открытую гору; рыцари проснулись и стали спрашивать: не пора ли выступать въ походъ? Но вождь ихъ Венцелій, который поконтся посреди пещеры — на возвышенномъ мъстъ, отвъчалъ: «нътъ, не настало еще время, когда уничтожимъ мы враговъ Чехін!» И тотчасъ всъ погрузнансь въ сонъ. Одинъ кузнецъ позванъ былъ въ пещеру подковать лошадей в въ награду за трудъ получиль старыя подковы, которыя впоследстви превратились въ золото; разсказывають еще о конюхь: рыцари пригласили его вычистить навозъ, онъ исполнилъ работу, а навозъ оказался потомъ золотомъ. Часто слышится въ горъ стукъ оружія — это рыцари готовятся къ битвъ. Битва эта произойдетъ тогда, когда враги со встхъ сторонъ ворвутся въ страну, заселенную чехами, внесутъ въ нее смерть и огонь, и разрушатъ Прагу до основанія, когда старый прудъ около Бланика наполнится кровью и засохшія деревья позелентють и дадутъ цвътъ. Въ то время выступитъ свящевное войско, во главъ его Венцелій на статномъ обломъ конъ, держа въ рукѣ распущенное знамя; онъ изгонитъ хищныхъ враговъ, ноложить начало народной независимости, и затемь вичесте съ свонии ратниками удалится на вѣчный покой 1). Въ Моравія

<sup>1</sup>) День 1864, 43.

Digitized by Google

----

существуеть преданіе о дюбимомъ князѣ Святополкѣ (Svatopluk), что когда-то онъ долженъ воротиться къ своему народу, и до сихъ поръ въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ совершается обрядовый ходъ для отысканія Святополка, что соотвѣтствуеть нѣмецкому обыкновенію искать Одина <sup>1</sup>). Черногорцы разсказываютъ, что въ пещерѣ у развалинъ grada Oboda свитъ « déd njihov Crnojević Ivan»; его сторожитъ горная вила и разбудитъ тогда, какъ наступитъ время «da sjedini opet sa Crnomgorom ravni kotor i sinje more»<sup>2</sup>). На Руси означеный мноъ соединяется съ именемъ Стеньки Разина, которому (какъ уже было сказано) народъ приписываетъ сокрытіе дорогиътъ кладовъ. По серегамъ Волги, гдѣ онъ нѣкогда гулязъ съ своей вольницей, нѣкоторые холмы носятъ названія: «Столъ, Шапка, Бугры Стеньки Разина», а одно ущеліе слыветъ его Тюрьмою. Въ Разинскихъ Буграхъ, по народному новѣрью, знаменитый разбойникъ спряталъ свое богат-

сыветь его Тюрьмою. Въ Разнискихъ Буграхъ, по народному повърью, знаменитый разбойникъ спряталъ свое богатство въ глубокназъ погребазъ, за желћаными дверями, и теверь оно лежить тамъ заклятое. Самъ Стенька Разинъ живъ до сихъ поръ, сидитъ гдѣ-то въ горѣ, стережетъ свои поклажи и мучится; мать-сыра земля не захотела принять его костей, и потому нътъ ему смерти. Передъ наступленіенъ страшнаго суда онъ явится въ міръ, и подобно антихристу станетъ встать по рукамъ разбирать: то будутъ тажелыя времена! Иногда онъ выходитъ изъ своей темницы и восится на бъломъ конъ въ золотой одеждъ; бывали даже случан, когда онъ показывался людянъ. Разъ, возвращаясь изъ тюркиенскаго плъна, русские матросы проходили берегомъ Каспійскаго моря; тамъ стоятъ высокія-высокіа горы. Случилась гроза, и они присъзи у одной горы. Вдругъ выльзъ изъ гориаго ущелья съдой, древній старикъ---

<sup>1</sup>) D. Myth., 913,—<sup>2</sup>) Arkiv za pověstnicu jugoslavensku, l, 98. 29\* ажно мохомъ поросъ: «здравствуйте, говоритъ, русскіе люди! бывали-ль вы у обтани на первое воскоесенье великаго поста? слыхали-ль, какъ проклинаютъ Стеньку Разина?» — Сдыхали, дёдушка! «Такъ звайте-жъ: я — Стенька Разивъ. Меня земля не приняда за мон грёхи; за нихъ я проклятъ и суждено виз страшно мучиться. Два зы зя сосали меня: одинъ со полуночи до полудня, а другой со полудня до полночи; сто лътъ прошло --- одинъ змъй отлетълъ, другой остался, придетаеть ко мий въ подночь и сосетъ меня за сердце, а уйдти отъ горы не могу --- зизй не пускаетъ. Но когда пройдетъ еще сто лътъ, на Руси гръзи умножатся, люди стануть забывать Бога и зажгуть перель образами сальныя свъчи, витсто восковыхъ; тогда я снова явлюсь на бълый свътъ и стану бушевать пуще прежняго. Разскажите про это встив на святой Руси!» ') Въ разныхъ деревняхъ можно услышать разсказы, что ве только Стенька Разинъ, но и Гришка Отрепьевъ, Ванька Каннъ и Емелька Пугачевъ до сего дня живы и скрываются въ зитиной пещерт на томъ островт, гдт живутъ получе. ловъки, или сидять заключенные въ Жигулевскизъ горахъ. Вздумала какъ-то одна набожная дъвушка спасаться въ пещеръ; но вечеровъ явился передъ ней Стенька Развиъхудой, весь обросний волосами, и прогнадъ ее: «эта пещера---- моя, сказалъ онъ; здъсь хранятся награбленныя инов сокровища»; и въ саномъ дёлб, при выходё оттуда, дёвуща увидала бочки, наполненныя золотоиъ »). Итакъ русское

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бунтъ Ст. Развна, Костонарова, изд. 2-е, 231—7. По другону преданію, по ночанъ является въ землянку цвязя стая знай и годовъ, грызетъ твло Стеньки Развна и пьетъ его кровь, а нанъ тольно пролоютъ пътухи-муни его прекращаются—Зап. Р. Г. О. по отдъл. этногр., I, 722—3, 733.— <sup>2</sup>) Духъ Христіан. 1861—2, 275; въ Шлезіи въ Zobtenberg сидатъ передъ столомъ тря заклятихъ заодъп.-D. Myth, 913.

иреланіе, согласно съ нъмецкими сагами, связываеть пробужленіе Стеньки Разина съ кончиною міра и безпощаднымъ, пронавыиъ побоншемъ, какое ожидается при этомъ всемірномъ событія; самъ онъ носить признаки, наложенные рукою Смерта Знимы: старой, худой, онъ весь поросъ мохомъ и волосаин. Тънъ не менте характеръ русскаго преданія значительно отличается отъ сагъ, созданныхъ германскимъ племенемъ. Тамъ спящіе геров — представители благотворныхъ, творческихъ силъ природы, выступающіе на борьбу съ враждебныин ратями демоновъ, на помощь родной странъ и на устроеніе новой счастливой жизви; напротивъ у насъ, подъ вліяніемъ тъзъ историческихъ данныхъ, которыя послужная матеріа**зонъ для обработки стари**ннаго миеа, герой — разбойникъ и грабитель и является съ тъпъ демоническимъ значеніемъ, Какое придавалось великанамъ-тучамъ, какъ жаднымъ похитетелямъ золота соднечныхъ лучей и плодороднаго съмени дождя. По тасной связи громовника съ мрачными тучами, онъ представлялся съ одной стороны побъдителемъ демоновъ, а съ другой ихъ злобнымъ владыкою, который то задерживаетъ дождв, то чрезмърныма ливняма и градомъ истребляетъ жатвы и посылаетъ голодъ и моръ. Эти различныя представленія единаго божества распадись впослёдствій на два отдёльные образа; при Зевсъ-тучегонителъ явился богъ-кузнецъ, обятатель подземныхъ пещеръ, низверженный съ неба Геесть, при всещедромъ, праведномъ Торъ — лукавый Локи, котораго поздний повтрья смитивають съ сатаною и антвхристоиъ (см. гл. XXII); міръ подземный сливается въ народныхъ сказаніяхъ съ пощерани облачныхъ горъ, въ которыть сидить заключенный и окованный желтаными цтояна отецъ джи — сатана, и будетъ сидъть тамъ до самаго стравнаго суда (І, 756 — 8). Именно этотъ демоническій твоъ сочетала фантазія съ Стенькою Развнымъ. И Локи, в

тождественный съ нимъ Прометей были прикованы къ скаламъ; надъ первымъ вистла змћя и капала ему на лицо свой жгучій ядъ, а втораго терзадъ за печень оредъ, посланный Зевсомъ 1); точно такъ Стеньку Разена, закдюченнаго въ горѣ, сосетъ за сердце детучій змѣй. И оредъ-носитель Зевсовыхъ стрялънзияй-сосунъ суть зооморфическія олицетворенія молнів, терзающей своимъ острымъ клювомъ демонатучу. Витсть съ Разинымъ заключены въ зильной пещеръ получеловъки – баснословные людн объ одно из глаза, одной рукт и одной ногт, которые, чтобы двинуться съ изста, принуждены складываться по двое, и тогда бъгають съ изумительной быстротою: они плодятся, по русскому повтрыю, не вслёдствіе нарожденія, а выдёлывая себё подобныхъ изъ желћза. Дымъ и смрадъ, исходящіе язъ ихъ к узвицъ, разносять по бълому свъту повальныя болтэни: моръ, оспу, л. хорадки и т. дал. 2) Въ томской губ. они называются оп 1еу хорутанъ — цоловайниками; происхожденiе таями, половайниковъ приписывается дьяволу 8). Ясно, что это дикое племя родственно одноглазымъ кузнецамъ-циклопамъ, помощнякамъ Гефеста. Въ борьбъ съ великанами (тучами) Зевсъ и его сподвижники низвергли своихъ враговъ въ пренспочнюю и придавная ихъ огромными скалами; впослядствія миеъ этотъ былъ перенесенъ на знаменитаго въ древности завоевателя --- Александра Македонскаго, и средневъковыя повъсти \*) разсказываютъ о борьбъ его съ дивами, т. е. великанами (см. гл. ХХ), которыхъ заточилъ онъ въ каменныя горы <sup>5</sup>): «н взиде (Александръ) на всточныя стравы до иоря, нариченое Солнче мъсто, и видъ ту человъкы нечи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сямрокъ, 60, 284.—<sup>2</sup>) Духъ Христіанина 1861.—2, XII, 275. —<sup>3</sup>) Эгн. Сб., VI, 149; сб. Валивца, 233.—4.—<sup>4</sup>) Исторія псевдо-Каллисосна и сказаніе Меоодія Патарскаго.—<sup>4</sup>) Пыпинъ, глава 1-я "Очерка лигер. исторія старин. повъстей и сказокъ-.

стыя... убояся, еда како умножаться и осквернять землю. и загва ихъ на полувощныя страны въ горы высокія (о связи стверной стороны съ идеей ада см. въ гл. XXII-й); в Богу повелъвшю, сступишася о нихъ горы полунощныя. токмо не сступишася о нихъ горы на 12 докоть --- и ту створишася врата мѣдяна и помазашася сунклитомъ, и аще хотять огнемъ взяти --- не возмогуть я жещи; въ посэтдняя же дни... изидуть и си скверній языкы». Чрезъ посредство литературныхъ памятниковъ означенная басня перешла в къ намъ, слилась съ древнѣйшими народныин преданіями и сдёлалась общимъ достояніемъ. Предки напи указывали на разныя горы, какъ на мъста заключенія •вечистыхъ языковъ . Старинный летописецъ записалъ разсказъ новогородца Гюряты Роговича: послалъ онъ отрока своего въ Югорскую землю; «Югра же рекоша отроку: дивьно ИЫ НАХОДИХОМЪ ЧЮДО ... СУТЬ ГОРЫ ЗАЙДУЧЕ ЛУКУ МОРЯ, ИМЪ-ЖЕ высота ако до небесе, и въ горахъ тёхъ кличь великъ нговоръ, и съкутъ гору, хотяще высъчися; и въ горѣ той просъчено оконце мало, и тудъ молвять, и есть не роз-VESTE ЯЗЫКУ ПХЪ, НО КАЖУТЬ НА Желѣзо и помавають рукою. просяще желта. Есть же путь до горъ непроходимъ пронастьми, сибгомъ и лёсомъ, тёмъ-же не доходимъ ихъ всегла; есть же и подаль на полунощіи» 1) По поводу этого разсказа латописецъ замъчаетъ: «си суть людье, заклепанія Азександромъ Македоньскымъ царемъ». Въ путешествія Василія Гогары (1634 г.) читаемъ: «да въ той-же грузинской жиль межъ горами высокими в снёжными въ непроходимыхъ мъстъхъ есть щели земныя, и въ нихъ загнаны дивіе звёря Гогъ и Магогъ, а загняль тёхь звёрей царь Алек-

<sup>1)</sup> Въ Латописца Переяславскомъ, 51: "тамо бо лато не бываеть ва самой полунощи".

сандръ Македонскій». Изъ ябтописныхъ указаній видно, что иысль объ этихъ «дивьихъ», нечистыхъ народахъ соединялась въ былыя времена съ половцамя и татарами, которые невёдоно откуда находили на русскую землю и предавали ее страшному опустошению <sup>1</sup>). И на западъ Европы существовало въ среднія въка убъжденіе, что татары вышле взъ тартара <sup>2</sup>); въ гуннахъ же признавали народъ, происшедшій отъ идотскаго сибшенія вёдьиз съ дёснымя демонами или колдуна съ волчицею, и ситивали ихъ съ великанами <sup>2</sup>). Въ устахъ русскаго люда басня о народахъ, заклепанныхъ Александромъ Македонскимъ, передается такъ: «жилъ на свътъ царь Александръ Македонскій — изъ богатырей богатырь, и войско у него было все начисто богатыри. Куда ни пойдеть войною --- все побтанть, и покориль онь подъ свою власть всъ зовныя царства. Зашедъ на край свъта в нашелъ такіе народы, что самъ ужаснулся: свиртны пуще лютыхъ звтрей и бдять живыхъ людей; у иного од инъ глазъ -- и тотъ во лбу, а у много три глаза; у одного одна только нога, в у иного три, и бъгають они такъбыстро, какъ летить изълука стръла. Имя этихъ народовъ было Гоги и Магоги. Началъ воевать съ ними Александръ Македонскій; дивія народы не устояля и пустились отъ него бъжать; онъ за нами, гнать-гнать, и загнадъ ихъ въ такія трущобы, пропасти и горы, что ни въ сказкъ сказать, ни перенъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л., I, 100, 107, 189; Сахаров, II, 111.— <sup>2</sup>) Бовы: Исторія цивняна. въ Англін, I, 229.— <sup>3</sup>) Deutsche Sagen, II, 15-16 и № № 377, 379; Іорданъ: De gothorum origine. Нипе-велкканъ. Старинныя хровник утверждаютъ, что королева Альбіона (имя, указывающее на королеву эльсовъ) и тридцать сестеръ ся были оплодотворены марами, и отъ этого смъщенія родились великаны.— Beiträge zur D. Myth., II, 266. Сравни съ библейскимъ сказаніемъ: "егда вхождаху сынове божіи къдщеремъ человъческимъ и рождаху себъ-тів бяху исполнен".

нипсать. Свёль надъ ними одну гору съ другою сводомъ, поставилъ на сводъ трубы и ушелъ назадъ. Подуютъ вътры вътрубы и подымется страшный вой, а дивіи народы причатъ: о, видно еще живъ Александръ Македонскій! Эти Гоги и Магоги доселъ живы и трепещутъ Александра, а вый-Аутъ и Эъ горъ передъ самою кончиною свъта»<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) H. P. Cz., VI, 64.



## XIX.

## ПРЕДАНІЯ О СОТВОРЕНІИ МІРА И ЧЕЛОВЪКА.

Преданіе о сотвореніи міра, живущее въ устахърусскаго народа, обставлено такими подробностями, которыя несомнѣнно принадлежатъ глубочайшей древности. Въ книгъ Терещенка преданіе это записано въ такой формъ: а) «Въ началѣ свѣта благоволилъ Богъ выдвинуть землю. Онъ позвалъ чорта, велћањ ему нырнуть въ бездну водяную, чтобы достать оттуда горсть земли и принесть ему. --- Ладно, думаетъ сатана, я самъ сдѣлаю такую-же землю! Онъ нырнуль. досталъ въ руку земли и набилъ ею свой ротъ. Принесъ Богу и отдаетъ, а самъ не произноситъ ни слова... Господь куда ни броситъ землю — она вдругъ является такая ровнаяровная, что на одномъ концѣ станешь — то на другомъ все видно, что дблается на землб. Сатана смотретъ... хотблъ чтото сказать и поперхнулся. Богъ спросиль: чего онъ хочеть? Чортъ закашлялся и побъжалъ отъ испугу. Тогда гроизи молнія поражаль бъгущаго сатану, в онъ гдъ прилажетъ — тамъ выдвинутся пригорки и горки, гдѣ кашлянетъ --- тамъ выростетъ гора, гдъ привскачетъ --- тамъ высунется поднебесная гора. И такъ бѣгая по всей земыѣ, онъ изрылъ ее: надълалъ пригорковъ, горокъ, горъ и превысокихъ горъ» 1). Такое твореніе земли народъ на своемъ эпи-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tepem, V, 44-45

ческовь языкъ называеть станіемь: «взяль Богь песчиночку и настялъ всю землю съ травами, лъсами и всякими угодьями» 1). Приведемъ различные варіанты: b) «Ото, якъ чаумавъ Господь сотворити свитъ (разсказываютъ въ Мадороссія), то-й говорить до найстаршаго ангела Сатананла: а що. каже, архангеле иій! ходимъ творити свить. — Да ходимо, Боже! каже Сатанандъ. Ото вони и пійшли надъ море, а моретаке темие-темие — сказано: безодня. Ото Богъ и каже до Сатананда: бачишь оттую безодню? — Бачу, Боже!---Иль-жъ, каже, у тую безодню на самее дно, та дистань мени жиеню писку; та гляди — якъ будещь брати, то скажи про себе: беру тебе, земле, на имя господне! — Добре, Боже! И вернувъ (нырнулъ) Сатанандъ у самую безодню на самій цисова, та-й зазлистно ему стало: ни, каже, Боже! приточу я и свое имя; нехай буде разомъ и твое, и мое. И бере винъ та-й каже: беру тебе, земле, на имя господне и свое! Сказавъ; прійшлося виносити, а вода ему той писокъ такъ и измивае. Той такъ затискае жиеню, але де вже Бога ошукати! затимъ ангулькнувъ изъ моря, такъ того писку якъ не було --- геть вода симла. Не хитри, Сатанаиле, каже Господь; иди знова, та не приточуй своего имя! Пишовъ знову Сатананаъ, примовляе: беру тебе, земле, на имя господне и свое! --- и знову нску не стало. Ажъ за третниъ разонъ сказавъ уже Сатанавль: беру тебе, земле, на имя господне! --- и ото уже несе та-й не стискае жиени, такъ и несе на долони, щобъ то вода зинла. Але дарма: якъ набравъ повну руку, то такъ и вынисъ до Бога. И узявъ Господь той писокъ, ходить по мори та-й розсивае, а Сатанандъ давай облизовати руку: хочь трохи, лунае, сховаю для себе, а потниъ я землю збудую. А Госводь розсіявъ: а що, каже, Сатанавле, нема бильше писку?-

<sup>1)</sup> Лът. рус. ант., кн. 11, 100-3.

А нема, Боже! — То треба благословити, каже Господь, та-й благословивъ землю на вси чотири части, и якъ поблагословивъ, такъ тая земля и почала рости. Ото росте земля, а тая що у роти и соби росто; дали такъ розрослася, що-й губу росперае. Богъ и каже: плюнь, Сатананде! Той зачавъ плювати да харкати, и де винъ плювавъ---то тамъ виростали гори, а де харкавъ — то тамъ скали. По другому преданію, отъ этого произошли болота, пустынныя и безплодныя итста. «Отъ черезъ що у насъ и земля не ривна. Воно ще кажуть, що инбито ти скади та гори Богъ знае доки-бъ росди, а то Петро да Павло якъ закляли ихъ, то вони вже-й не ростуть. А то вже Господь и каже до Сатананда: теперь, каже, тилько-бъ посвятити землю, але нехай вона соби росте, а не видпочинымо.---А добре, Боже! каже Сатананаъ. И ляги вони спочивати. Господь почивая, а Сатананиъ и думае, щоби землю забрати; и ото пиднявъ его та-й бижить (чтобы кинуть въ воду), а моря нема; вдарився на пивничъ --- и такъ не видати. Побивався на вси чотири части свита — нигдъ еема моря... Бачить винъ, що вичого не вдіе, несе Бога на то саме мисце та-й самъ коло него дягае. Полежавъ трохи та-й будить Бога: вставай, Боже, землю святити. А Богъ ену я каже: не журись, Сатананде, земля моя свячена; освятивъ я ін сен ночи на вси чотири боки» 1). с) Въ Галиціи разсказываютъ, что въ началъ въковъ было только небо да море; ио морю плавалъ Богъ въ лодкъ и встрътилъ большую, густую пёну, въ которой лежалъ чортъ. «Кто ты?» спросняъ его Господь. — Возьми мена къ себъ въ додку, тогда скажу. «Ну, ступай!» сказалъ Господь, и вслъдъ затънъ послывался отвътъ: «я чортъ!» Модча поплыли овя дальше. Чортъ вачалъ говорить: «хорошо, еслибъ была твердая земля, и было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записаво на Подол<sup>4</sup> въ виницкомъ пов<sup>4</sup>т<sup>3</sup>—Освова 1861, VI, ст. Сухомлинова, 59—60; Zeitsch. für D. M., IV, 157—8.

бы гат отдохнуть намъ». — Будетъ! отвтчалъ Богъ; оцустись на дно модское, набери такъ во имя мое годсть песку и вринеси; я изъ него сделаю землю. Чорть опустился, набраль леску въ объ горсти и примодвиль: «беру тебя во имя мое!» Но когда вышель на поверхность воды --- въ горстять не осталось ни зернушка. Онъ погрузился снова, набралъ песку во иня божее, и когда воротнися --- песку у него останось только за ногтями. Богъ взядъ этотъ песокъ, посыпалъ по водъ и сотворнаъ земаю ни больше, ни меньше, какъ сколько нужно было, чтобы низ обониз улечься. Они легли рядоиз -- Богъ къ востоку, а чортъ къ западу. Когда чорту показалось, что Богъ засвудъ, вечистый сталъ толкать его, чтобы онъ упалъ въ море и потонулъ; но земля тотчасъ-же далеко разширилась къ востоку. Увидя это, дьяволъ началъ толкать Бога къ за-ЛАДУ, А ПОТОМЪ КЪ ЮГУ И КЪ СТВЕРУ: ВО ВСТ ЭТИ СТОРОНЫ ЗЕМля раздавалась широко и далеко. Потомъ Богъ всталъ и помелъ на небо, а чортъ по пятамъ за нимъ; услышалъ, что зыгелы славили Бога въ пёсняхъ, и захотёлъ создать себё столько-же подчиневных духовь; для этого обмыль свое лищо и руки водою, брызнуль ею назадь оть себя --- и сотворыз столько чертей, что авгеламъ не доставало уже мъста на небесахъ. Богъ приказадъ Идьт-громовнику напустить на нихъ гроиъ и моднію. Илья гремъдъ и стртаядъ молніями, сорокъ дней и ночей лилъ лождь, и вивств съ великниъ дожденъ попадали съ неба и всё черти; еще до сего дня многіе изъ нихъ блужлають по полнебесью свётлыми огоньками и только теперь достигають до земян 1). d) Предание заонъжань: «По досвлыскому (т. е. старосвътному) окіянъ-морю плавало два геголя: первый бёль гогодь, а другой чорень гогодь. И ты-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эрбевъ, 143-4; Zeitsch. für D. M., I, 178-180.

ин двумя гогодями плавали самъ Господь Вселержитель и сатана. По божію повеленію, по богородицыну благословенію. сатана выздынуль со два синя моря горсть земли. Изъ тоя горсти Господь сотвориль ровныя ийста и путистыя поля, а сатана понадълаль вепроходиныхъ пропастей, щильевъ (ущелій) и высокихъ горъ. И ударилъ Господь молотконъ и создаль свое вониство, и пошла между ними великая война. По началу одолъвала было рать сатаны, но подъ конецъ взяла верхъ сила небесная. И сверзилъ Михайла-архангель съ небеся сатанино воинство и попаладо оно на землю въ разныя ибста», отчего и появились водяные, лаше и домовые <sup>1</sup>). Подобное-же преданіе находимъ въ апокриенческой литературь, именно въ статьъ, озаглавленной: «Святокъ божественныхъ книгъ». Хотя статья эта извъстна вамъ въ позднейшихъ и отчасти-попорченныхъ спискахъ, но безъ сомятнія — происхожденіе ся весьма древнее; въ ней заматны слады богонильскаго ученія и накоторыя передаваемыя ер подробности встръчаются въ рукописяхъ ХУ и ХУІ столътій. До сотворения міра, сказано въ «Свиткъ», сидълъ Госполь Саваооъ въ трехъ каморатъ на воздусткъ, и былъ свътъ отъ лица его семьдесять-седьмерицею свътлъе свъта сего, ризы

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) День 1862, 52, письмо Рыбникова. Черемисы върять въ два гдавныя и собезначальныя божества: благое Юма и злое Кереметь, меньшой брать перваго. При начада міра Кереметь хотъль двать тоже, что и Юма, но по безсилію могь только портить создавное старъйшимъ братовъ. Когда Юма захотълъ выдвянуть сущу, опъ приказалъ Керемети, который плавалъ по морю въ видъ селезвя, достать изъ-подъ воды горсть земля; Кереметь досталъ, но отдаввя принесенную землю, часть ен удержолъ во рту. Юма дунулъ на горсть земля и велълъ ей покрыть собою воды: воля его тотчасъ исполнялась. Тогда и Кереметь сталъ выплевывать изо рта землю, и гдъ онъ плевалъ-тимъ возникали горы-Казан губернія Даптева, 485; Въст. Р. Г. О. 1856, ІУ, 282; Этв. Сб., У, 41 (вы писка изъ Вятск. Въдомослий).

его были бълъе сиъту, свътозарите солнца. Не было тогда ни веба, ни земли, ни моря, ни облаковъ, ни звъздъ, ни зори, не было ни дней, ни ночей. И рече Господь: буди небо хрусталь ве в буди зоря, и облаки, и звёзды! И вётры дунуль изъ нарь своихъ, и рай насадилъ на востопъ, и самъ Господь мастав на востоцт въ ятнотт славы своея, а громъ --гласъ господень, въ колесницъ огненной утвержденъ, а молнія — слово господне, изъ устъбожінхъ исходить. Потомъ создалъ Господь море Тиверіадское, безбрежное, «и сниде на море по воздуху... и видъ на моръ гогодя плавающа, а той есть рекомый сатана-заплелся въ тить морской. И рече Господь Сатананлу, аки не втдая его: ты кто еся за человъкъ? И рече ему сатана: азъ есмь богъ.--А мене како нарещи? Отвъчавъ же сатана: ты богъ богомъ в господь господемъ. Аще бы сатана не рекъ Господу такъ, туть-же бы сокрушных его Господь на моръ Тиверіадскомъ. И рече Господь Сатананау: понырыя въ море в вынеся мет песку и кремень. И взявъ Господь песку и камень, и разсъя (песокъ) по морю и глаголя: буди земля толста и пространна!» Затъмъ взялъ Господь камень, предомилъ налвое, и изъодной половины отъ ударовъ божьего жезла вылеттли духи чистые; изъ другой же половны набиль сатана безчисленную силу бъсовскую. Но Михаилъ архангелъ низвергъ его со встия бъсани съ высокаго неба. Созданная Богомъ земля была утверждена ва тридцати трехъ китахъ <sup>1</sup>). Эти любопытныя сказанія

кантино пополняющія другъ друга, раскрываютъ передъ нами одинъ изъ древнѣйщихъ мнеовъ. На великій подвигъ созданія міре выступаютъ двё стихійныя силы: свѣтлая и темная богъ и дьяволъ. Не смотря на очевидное стремленіе народной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. очер. рус. слов., I, 615-8; Рус. Сл. 1862, II, ст. Пыпип., 52-54.

фантазін возвести стародавній мнез къ позднъйшимъ христіанскамъ воззръніямъ, вся обстановка преданія указываетъ, что алёсь насть рачь о богё-громовнике (Перуне) и демоне ирач. ныхъ тучъ. Первому дается въ руки молотъ, ударяя которынъ онъ творитъ свое могучее воинство, т. е. грозовыхъ, молненосныхъ духовъ (см. І. 275-6); раскаты грома объясняются поталовъ его волесницы по небеснымъ пространстванъ. Ударъ полота въ другой варіація замѣняется ударомъ жезла въ камень: этотъ камень ---облачная скала, а жезлъ, ударяюшій въ него и вызывающій толпы ратниковъ — метафора иолній, тоже что Торовъ молотъ или Перунова палица. Въ лицѣ противника этого божества узнаемъ ны именческаго зитя, который въ народныхъ сказаніяхъ обыкновенно смъшивается съ сатаною. Въ шумъ весенней грозы происходила ихъ странная битва: представление, которое для массы суевърнаго народа слидось съ библейскимъ преданіемъ о низверженныхъ съ неба ангелахъ; по божьему повельнію, Миханлъ-архангель в пророкъ Илья, заступившіе въ христіанскую эпоху итсто незабытаго Перуна, разятъ дъявола громомъ и молніей. Сатанъ приписано создание горъ, что прямо указываетъ въ неиъ горнаго демона (тзитя Горыныча), представителя тучь, издревле уподоблявшихся горанъ и скаланъ; заркая и выплевывая, онъ творитъ облачныя горы и дождевыя хляби, въ которыхъ позднѣе, при затемнѣнім смысла старинныхъ нетафоръ, признали обыкновенныя земныя возвышенности и болота. Надвигаясь на небо, темныя тучи, эти демонскія горы, выростають съ необычайною быстротою, и росли бы все больше в больше, еслибъ не были закляты апостоломъ Петронъ, т. е. еслибъ не остановило ихъ громовое слово Перуна (о сизненін апостола Петра съ Перунонъ см. стр. 403—4). Пелобно богу громовнику, и враждебный ему сатана создаеть себт сподвижниковъ, вызывая ихъ сильными ударами въ камень, т. с.

высъкая убійственныя молнін изъ камня-тучи. Низвергнутые божественною силою, эти грозовые бъсы упадають съ неба свътлыми огоньками, витстъ съ проливнымъ дождемъ. Всесизтное, безбрежное море, гдъ встръчаются мненческие соперники. есть безпредельное небо, тотъ воздушный океанъ, о которомъ было говорено въ главъ ХУІ-й. И богъ, и дьяволъ носятся по этому небесному морю, сидя въладьт, т.е. въ облакт (см. I. 553), или плавають по немъ въ видѣ двухъ гоголей бълаго и чернаго: эпитеты, стоящіе въ связи съ дуалистическимъ върованіемъ въ начала свъта и тымы, добра и зла Бълбога в Чернобога. Оба божества участвують въ творческой длятельности природы: темное, какъ представитель помрачающихъ небо и замыкающихъ дожди облачныхъ деноновъ, и свътлое, какъ громитель тучъ, низводящій на землю дождевые потоки и просвътляющій солнце. Съ особенно-строгою послатдовательностію развиваеть эту борьбу боговъ сватлаго в темнаго релогія персовъ. Ормуздъ, верховный источникъ свъта, всемогущниъ своимъ словомъ (Гоноверъ), т. е. грономъ <sup>1</sup>), творитъ ангеловъ---ферверовъ и вселенную со встии ея благами; а здой Арнианъ, источникъ тьмы, проти-Вопоставляеть ему своихъ нечистыхъ духовъ — девовъ и стремится овладъть небоиъ, но будучи низвергнутъ-падаетъ въ подземныя пропасти; въ образъ змън онъ проникаетъ всю**ау и портитъ** созданія Ормузда, влагая въ нихъ зародыши зла и болтаней; самый огонь онъ оскверияетъ дымомъ <sup>2</sup>). Быстрый полетъ тучъ, молній и вѣтровъ заставили фантазію олицетворять эти явленія легкокрылыми птицами; этоть поэтическій образъ встрѣчается въ большей части народныхъ

30

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ только слово вто перестанетъ раздаваться на небъ-вселен. ная тотчосъ погибнетъ; сравни съ германскимъ върованіемъ, что еслибы не молотъ Тора-злобные великаны давно бы овладъли міромъ. – <sup>2</sup>) Ж. М. Н. П. 1858, III, 273-6.

сказаній, изображающихъ картину весенней грозы. Цавая по воздушному океану, облака и тучи представлялись водяныим птицами — бѣлыми и черными гоголями. Карпатская колядка о сотвореніи міра, виѣсто гоголей, выводитъ двухъ голубей — птицы, которымъ приписывается инзведеніе съ небесъ огин (— молній), дождя и божественнаго дыханія, т. е. вѣтра (I, 540 — 1):

> Колись-то было з' початку свъта --Втоды не было неба, ни земли, Неба, ни земли, немъ 1) сине море, А середъ моря ть два дубойкя <sup>2</sup>). Съли-впали два годубойци <sup>8</sup>), Два голубойци на два дубойки, Почали собъ раду радити \*), Раду радити и гуркотати: Якъ мы маеме свътъ основати? Спустиме мы ся на дно до моря, Вынесеме си дрибного писку, Дрибного писку, синёго (вар. зодотого) каменьце. Дрибной писочокъ посвеме мы, Сивій каминецъ подунеме мы: З' дрибного писку — черна землиця, Студена водиця, зелена травиця; З' синёго каменьця-синее небо, Синее небо, свътле сонейко, Свътле сонейко, ясенъ мъсячокъ, Ясенъ ивсячокъ и всв звъздойки.

За каждымъ стихомъ слёдуетъ припёвъ: «подуй-же, подуй, Господи, и з' Духомъ Святымъ по землё» <sup>5</sup>). На воздушномъ океанъ стоятъ два дуба, т. е. деревья-тучи, соотвътствующія міровой ясени Эдды; на этихъ Перуновыхъ деревьяхъ возсёдаютъ молніеносныя птицы, и онъ-то создаютъ міръ: землю изъ мел-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Только.— <sup>2</sup>) Варіантъ: зеленый яворъ.— <sup>3</sup>) Вар. три голу боньки.— <sup>4</sup>) Совътоваться.— <sup>5</sup>) Ч. О. И. и Д. 1864, І, галиц пъсни, 5; Объ истор. зн. нар. поэз., 66—67; Маякъ, XI, 56.

ыю леску, а небесныя свътила изъ свияго или золотаго кання. Если ны припомнимъ, что солнце, луна и звъзды назывались метафорически драгоцёнными каменьями (1,214). ичто эпатеты «золотой» и «синій» служили для обозначенія блеска небесныхъ свътнаъ и огня; то понятно будетъ, почему свтила эти творятся изъ синяго или золотаго камия. Ниже (сf. г.). XXI) объясненъ нами космогонический миоъ скандини указано, что въ основъ его лежитъ мысль о весеннемъ обновлении природы, о созидании міровой жизни изъ том омертвения (<u></u>небытия), въ какое погружаетъ ее губительное вліяніе зимы. Таже мысль кроется и въ славянскихъ преданіять. При началь весны пробужденный Перунь вытажаеть на огненной колесниць, во всемъ своемъ грозномъ величи, на великое дело творчества; разить громовыми стрезани толпы демоновъ, и разсыцая плодотворное стия дождя, застваеть землю разными злаками, или что тоже-творить «посредствомъ стянія» зелентющую и цвтущую землю <sup>1</sup>). Вијстј съ этимъ онъ выводитъ изъ-за густыхъ тучъ и тупановъ небесныя свётила, и слёдовательно какъ-бы создаетъ из изъ тахъ самоцватныхъ каменьевъ, которыя до сего вречени были сокрыты демонами зимы и мрака на дит воздушнаго, облачнаго океана; выводя яркое, вешнее солнце, онъ Творить облый свёть, т. е. по основному, тёснёйшему симслу этого выраженія — даетъ міру ясные дни, а по смыслу производному, болъе широкому — устрояетъ вселенную. Солнечные лучи топять льды и снъга, претворяя ихъ мерт. выя нассы въ шумные, иноговодные потоки, и только тогда мупнается земная жизнь со всей ся роскошью и разнообразіемъ, когда выступитъ наконецъ земля изъ-подъ водъ весенняго разлива и будетъ обвъяна южными вътрами. Отсюда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мвожество деревьевъ и злаковъ подучили свои названія по анени громовника (Индры, Торв, Перуна)—German. Mythen, 137—9. 30\*

вознакъ мноъ, общій всталь индоевропойскимъ народамъ, что земля рождается изъ воды и выплываетъ изъ ся пучивъ силою божественнаго дуновенія. По хорутанскому върованію, земля волею божіей вышла изъ морской бездны, въ которой до начала міра была погружена витсть съ солнцемъ, итсяцемъ, звъздами, молніей и вътрами; первая цоказалась изъ воды высокая гора Триглавъ (по митию словаковъ, это был Татры); самая жизнь на землѣ зародилась съ той мнеуты, когда внутри ея загоръдся огонь, т. е. когда лучи весенняго солнца согрълн мерзаую землю и пробудили въ ней снау плодородія. У карпатскихъ русиновъ существуетъ втрованіе, что вселенную созидали царь-огонь и царицавода 1), т. е. молнія в дождь, небесный огонь солнца в живая вода весеннихъ разливовъ; а сербская пѣсня представляетъ молнію --- силою, господствующею надъ всёмъ міронъ в все въ немъ устрояющею: она дълить міръ и раздаеть дары-Богу небесную высь, св. Петру лётній зной, Іоанну-Крестители зинній холодъ, Николаю-угоднику воды, Ильт-пророку гроновыя стрълы <sup>\*</sup>). Замъчательно, что слово творить указываетъ на воду, какъ на существенный элементъ творчества; датск. tvöre — разводить, разм'яшивать что-либо сухое съ влажнымъ, исланд. thvari — тъсто, рус. творилка — квашна, растворъ --- смъсь жидкости съ чъмъ-нибудь сухимъ, ил одной жидкости съ другою, тварогъ (кромъ общепринатаго зваченія) употребляется въ смыслѣ мягкой грязи \*). Наролное предание относитъ создание мира къ первому весениему мъсяцу — марту, название котораго говоритъ о времени, по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срезнев., 19, 23 – 24. — <sup>2</sup>) Сравни въ Сибирск Въстникъ 1822, августъ, ки VIII, 33: забайкальскіе тунгусы въритъ, что въ началъ въковъ все было покрыто водою, но божество послало на нее огонь; послѣ долгой борьбы между двумя стихінми, огонь спалнаъ часть воды и образовалъ сушу. — <sup>3</sup>) Мат. сравн. слов., I, 45 – 46.

сищенномъ Марсу — богу-громовнику, побёдителю демоничесинь ратей. Во встахъ мноодогіяхъ божество весеннихъ грозъ. ить оплодотворитель земли и податель урожаевъ, надъляети творческою силою; отъ его дыханія произошли вътры, отъ его глаголовъ — громы, отъ слезъ — дожди, отъ густыхъ жюсь — облака и тучи. Финиская космогонія развиваеть туже вдею, что и космогонія скандинавовъ в славянъ. Изначи обытала въ воздушной области дъва Ильматръ --- буквлыю: дочь воздуха ( тоблачная дѣва); однажды спустиись она съ эфирныхъ высотъ на море, и вотъ поднялась буря, море взвояновалось. Ильматръ зачала въ утробъ смей сына отъвттра и носилась по морской поверхности ми сеньсотъ лътъ (тсе и в зимнихъ иъсяцевъ); наконецъ чиному ребенку надобло заключение, и онъ самъ проложилъ себь дорогу изъ чрева матери: это былъ Вейнемейненъ-богъ. обладающій даромъ могучихъ, чародъйныхъ пъсень. Подобно світлону богу русскаго народнаго преданія, онъ плаваетъ по мламъ первобытнаго моря и пѣніемъ своимъ, т. е. гронозынь словомъ и звуками завывающей бури, творитъ остров, нысы, заливы и подводные камив. Затъмъ прилетаетъ орла, соотвътствующая голубямъ карпатской колядки, садится на колъна Вейнемейнена и несетъ яйца, изъ которыхъ вотоиъ созданы были солнце, луна и звъзды. Орелъ-олицетворение грозовой бури; изъ-за разбитыхъ молниями и разстянны ватрами тучъ онъ выводитъ круговидныя свътила, ко-<sup>торыя</sup> на метафорическомъ языкъ уподоблялись золотымъ яйцавъ, снесеннымъ мнонческой птицею (см. 1,529-532, 536).

Созданіе перваго человѣка мнеъ ставитъ въ тѣснѣйшую связь съ преданіями о происхожденіи огня. Какъ на земзъ огонь добывался чрезъ треніе одного полѣна, вставленваго въ отверстіе другаго, такъ и на небѣ богъ громовникъ сверлитъ гигантское дерево-тучу своей острой палицей, и отъ этого сверденія она чреватьеть и рождаеть налютку-молнію. Древнему человѣку, который въ громовой палица узнаваль датородный члень бога-оплодотворителя земной природы <sup>1</sup>), естественно было это представление о происхожденія огня и молніи сблизить съ актомъ сонтія и зарожденія младенца, тъмъ болъе, что саная жизнь, одушевляющая человъка, (тего душа) понималась, какъ возженное пламя (см. гл. XXIV). Священныя пъсни Ведъ въ добытоиъ треніенъ огнъ видятъ плодъ супружескаго соединенія двухъ обрубковъ дерева, изъ которыхъ одинъ представляетъ воспринимающую жену, а другой — воздъйствующаго мужа; масло же, которынь ихъ умащали, называютъ плотскимъ съменемъ. Отсюда возникли мнонческія сказанія: во первыхъ, что душа новорожденнаго низходить на землю въ молнін, и во вторыхъ, что первая чета людей создана богами изъ дерева. Тайну созданія и рожденія человъка предки вали объясняли себѣ тою-же творческою силою громовника, которою вызванъ къ бытію и весь видниый міръ; онъ нослаль молнію (=boži pose) устроить на землѣ первый очагь, возжечь на немъ пламя и основать домохозяйство и жертвенный обрядъ; въ тоже время созданъ былъ и первый человъкъ, первый домовладыка и жрецъ, въ образъ котораго сочетались представления пылающаго на очагѣ огня и родоначальника племени (см. выше стр. 75-82); впослъдствін, богла

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Молнін представлялась и олотомъ, толкачемъ, палицею (кіемъ). «Кый (malcus, fustis), вивсто куй отъкую, литов. куйс-молотъ Одного корня и слово, означающее репеш, virgani virilem; буквы ких заминиютъ другъ друга, напр. кутать и хутать, криса и хорошій, хитрый и литов. кутрус и пр.» Пе(х)стъ -- толкачъ отъ савскр. різ h-тереть, толочь; въ леттскихъ наръчіяхъ слово писти выражаетъ дийствіе оплодотворенія, собствекно пихать (пьхати), совать-Зап. Р. Г. О. по отдил. этногр... I, 579, 599.

установленъ былъ семейный союзъ, богъ-громовержецъ всякой разъ, при нарождение младенца, низводилъ съ неба молпю и возжигаль въ немъ пламя жизни. Въ этихъ въровацахъ, хотя и безсознательно, сказалось живое чувство родства человъка со всею природою. По свидътельству Ведъ, вервобытный, въ молнін рожденный человъкъ быль праотецъ Яна (Yama), съ чъмъ согласуется греческий мноъ о Прометеъ, который назвель на землю небесный огонь. и влохнувши его В человъческий образъ, сформованный изъ глины, едилался тюрцемъ людскаго рода. У римлянъ таже самая мысль выраилась въ преданія о Пикъ. Picus 1) - дятаъ, птица, привосящая молнію, в вибств съ твиъ первый король Лаціуиз основатель племени. Быстрая, «окрыленизя» молнія олицетворялась въ образъ птицы, которой фантазія приписывала вызведение небесного огня, в принесение въ сей миръ идаменческихъ душъ. У Пика былъ братъ Pilumnus (отъ pilum -мутовка, толкачъ-donnerkeil) — богъ-охранитель дътей. По измецкому повтрью, а и стъ не только приноситъ огонь, ю в иладенцевъ, т. е. собственно — ихъ пламенныя души; из горы или колодца, гдъ богиня Гольда съ материнской заботливостію оберегаетъ свободныя, еще нерожденныя душь. полищаетъ ихъ аистъ и влагаетъ въ младенцевъ, новопризванныхъкъ земной жизни; почему и называютъ ero Odebar (Adebar) душеприноситель \*). Чехи возлагають эту обязавность на амста, ворону и коршуна; до рождения своего, дъти ( \_\_\_душе) сидятъ въ каменныхъ горахъ или плава-

<sup>1</sup>/ Пинте, I, 489: picus, др.-изм. speh, speht, швед hack-<sup>8</sup>pik, дат. spoet, англ. wood-pecker; санскр. pika — ку-<sup>вушка</sup>, лат. pica—сорока; корень pik—колоть.—<sup>2</sup>) Кунъ, 70—

78, 104-7; Die Götterwelt, 53, 281-3.

ють въ прудахъ, рткахъ и источникахъ, словно игривыя рыбки; въ то время, когда ребенокъ долженъ появиться на божій свътъ, сюда прилетаетъ одна изъ названныхъ нами птицъ, беретъ въ клювъ предназначенное въ рождению дитя, приноситъ его въ домъ черезъ открытое окно или дымовую трубу и перелаеть повивальной бабкъ. Варослыя яти кладуть на окно сахаръ для вороны и просятъ ее принести имъ братца или сестрину<sup>1</sup>). И года, и колодень суть метафоры дожлевей тучи; позднее означенное верование стали связывать съ темя или другими земными источниками; неплодныя жены, чтобы получить силу чадородія, пьютъ изъ этихъ источниковъ воду. Самыя души, какъ увидниъ ниже (см. гл. XXIV), были представляены легкокрылыми птицами; а дъвы судьбы --- славанскія роженицы, присутствующія при рожденій дітей, тождествены съ нъмецкими норнами, о которыхъ Эдда говоритъ, что онъ сидятъ у священнаго источника Иггдразидии. Па-Аающія съ неба молнів вызываются двоякимъ дъйствіемъ громовника: онъ или сверлитъ облачное дерево, или высъкаетъ нскры изъ облачной скалы; согласно съ тънъ и другимъ воззрѣніемъ, старинные мисы говорять о созданім первыхъ людей наъ дерева и камия, и отождествляетъ изъ съ стизійными, грозовыми духами великанами. Первозданные люди быле племя великанское; одниъ изъ древитйшихъ англосаксонскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаннъ, 64, 105. У лужичанъ есть примъта: въ тонъ дойъ, на кровяъ котораго сядетъ придетъвшій аистъ, въ теченін года непремънно родится ребенокъ— Volkslieder der Wenden. II. 260. Кромъ птицъ, новорожденныя дъти приносятся за й цемъ, кошкою (такъ разсказываютъ въ инкоторыхъ областяхъ Германія) и звсицею (-въ Богеміи); въ образъ этихъ звърей одицетворядись грозовыя явленія-см. гл. XII. Вольсъ (Beiträge zur D. Myth., II, 185-6) пряводитъ пъсни: а) Die katz legt die stiefeln au, springt in den brunnen, hat ein kindlein funden; b) Unse katz hat stiefeln an, reit damit nach Hollabrunn, findt e kindl in der sunn. Кошка здъсь служительница и посданница Гольды; она имъетъ съпоги-скороходы, прыгаетъ въ колодцы и достаетъ оттуда дътскія души.

ванатниковъ даетъ Адаму исполнеский ростъ 1). Персидская инеологія утверждаеть, что прародители рода человѣческаго--нужъ и жена (Meschia и Meschiane) произощан изъ дерева <sup>3</sup>). Въ Эддъ находниъ такой разсказъ о происхождения первой четы людей: послъ того, какъ великаны погибли въ крова-BORD HOTOHS, CESTAME GOLE OGHES, Vili & Ve (geth Börr'a) пришли на берегъ моря и нашли тамъ два дерева, изъ которыхъ и создали мужа и жену, и назвали ихъ Askr (ясень) и Embla: послёднее слово Я. Гримиъ производитъ отъ amr, ambr (aml, ambl) — непрестанная работа, и даетъ ему звачение заботливой хозяйки aschenputtel. Одинъ сообщилъ ниъ жизнь, Vili—умъ и чувство, Ve—слово, слухъ, зрѣніе и извый обликъ. По другому преданію, это дёло совершиля Олинъ, Гёниръ и Лодръ; первый надълилъ созданную чету **духомъ жизни, второй разумомъ, а третій** далъ ей кровь и рунянецъ 3). Ясень, изъ которой боги создали перваго человъка, должна быть признана за віровую Иггдразилль. Въ близкой связи съ этемъ скандинавскемъ мисомъ стоитъ слъдующее литовское преданіе: въ давнія времена въ одной приморской деревив жилъ человъкъ по имени Тейсусъ (праведный); къ нему обращались вст за совттами, предсказаияни и разрашениемъ споровъ, какъ къ человъку въщему и вравдивому; когда въ глубокой старости насталъ его смертный часъ, боги, въ награду за его добродътельную жизнь, превратили Тейсуса въ ясень, которая слыветъ въ Литвѣ праведнымъ-древомъ 4). Подобныя върованія не чужды бы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опытъ ист. обозр. рус. дитер., О. Мяллера, 336.— <sup>2</sup>) Ж. М. Н II 1838, XI, 328 («Религія и богослужен. древн. персовът).— <sup>3</sup>) D. Myth., 527, 537; Симрокъ, 5, 247.— <sup>4</sup>) Черты литов. нар., 75. Сравии съ греческимъ преданіемъ о Филимонъ и Бавкидъ, которые были спасены богами отъ оригійскаго потопь и потомъ превращены въ дубъ и лицу (Метамор. Овидія).

ан в грекамъ, и римаянамъ. По словамъ Гезіода, третій (издный) родъ земныхъ обитателей созданъ былъ Зевсоиъ изъ ясени (ех целах); это были жестокосердые исполины. ко торые, враждуя между собою, истребили другъ друга въ битвахъ. Нимфа-океанида, мать перваго человъка въ Аргосъ, называлась Мех(ясень <sup>1</sup>). Пенелопа спрашивала неузнаннаго ею Одиссея: «ού γαρ από δρυός έσσι παλαιφάτου οὐδ από πέτρης?» — происходишь ли ты отъ славнаго дуба или отъ камней? <sup>2</sup>) Эненда <sup>3</sup>) также упоминаетъ о людихъ, происшедшихъ отъ твердаго дуба и древесныхъ пней. Создание людскаго рода изъ камней засвидътельствовано греческинь мноомъ о Девкаліонъ, которому, послъ потопа, даль Гериесъ поведѣніе бросать черезъ себя кости матери-земли. т. е. камни; всъ камни, брошенные имъ, обратились въ мужей, а тъ, что бросала жена его Пирра, --- въ женщинъ. Литовцы признаютъ своими предками исполиновъ, и разсказываютъ, что когда окончвася потопъ и великія воды удалялись съ суши, въ то время въ прародительской странъ, откуда вышло литовское племя, оставалась въ живыхъ только единая чета — мужъ и жена, но оба были стары и не могли надъяться на потоиство. Для утъшения осиротълыхъ супруговъ богъ Прамжинасъ ( Судьба) послалъ Линксинне (ралугу), которая посовѣтовада ныъ скакать черезъ косты земян. Сколько разъ перескочняъ старикъ--столько возстало дородныхъ юношей, сколько разъ перескочила старушка --столько взрослыхъ и прекрасныхъ дѣвицъ. Но болѣе девяти разъ они не въ силахъ были скакать черезъ камни. Отъ вовыхъ девяти паръ народилось девять поколъній литовскаго народа 4). Мноъ о происхождения рода человъческого взъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Griech. Mythol. Преядера, II, 36 — <sup>2</sup>) Одне..., XIX, 163 — <sup>3</sup>) VIII, 314 н дал. — <sup>4</sup>) Изв. Ав. Н., I, 114; Черты дитов. нар., 69 —70, 75. Нимецкая сказка (Водьеъ, 96 – 97) повиствуетъ объ одной

камней въ одной изъ нашихъ старинныхъ рукописей (XV или XVI въка) соединяется съ върованиемъ славянъ въ Родъ. ния котораго въ памятникахъ постоянно ставится рядомъ съ роженицами, въщими предсказательницами судьбы новорожденнаго и помощницами въ родахъ. Вотъ это любопытное свидътельство: «Вседръжитель, иже единъ бесмертенъ и непогвбающилъ творецъ, дуну бо ему (человѣку) на лице духъ жизни, и бысть человъкъ въ душю живу: то ти не Родъ. съдя на вздусъ, мечеть на землю груды-и вътомъ ражаются дётн... Всёмъ бо есть творецъ Богъ, а не Родъ. Родъ, мечущій съ неба груды камни, напоминаетъ общеарійское представденіе о боїть-громовникъ, который разбиваетъ облачныя скалы, бросая въ нихъ модніеноснымъ молотонъ. Въ Теогонія Гезіода Зевсъ кидаетъ въ своихъ враговъ ахиюм (санскр. açman, литов. akmů, akmens, слав. камень 1) — каменный молотъ Тора (I, 253). Какъ представителю творческихъ, плодородящихъ силъ природы, Перуну должно было присвояться прозвание Рода; во время весеннихъ грозъ, ударяя своимъ каменнымъ молотомъ, дробя в разбрасывая скалы-тучи, онъ призывалъ къ жизни облачныхъ великановъ, окаменевныхъ холоднымъ дыханіемъ зимы; говоря миевческимъ языкомъ: онъ оживлялъ камни и творилъ изъ нихъ исполннское племя. Такимъ образомъ великаны были его порожденіемъ, первымъ плодомъ его творческой дъятельности. Въ древнъйшихъ текстахъ славянскаго перевода сващеннаго писанія слово плодъ служитъ для обозначенія испольна, гыганта; такъ въ парамейникъ XII столътія, болгар-

матери, которая родила е і в g г я и е W я с k е n, s t е і п: когды ударили камень мечемъ, изъ него полилась алая вровь, а черезъ семь двей послѣ того онъ преврытился въ прекрасную дѣвочку.—<sup>1</sup>) Пикте, I, 129—130: ἀ χ μ ω ν—наковальня, с я m i n u s — горнъ, печь; корень я ç—регтенте, репеtrare.

скаго письма, читаемъ: «плоди же (исполнны) бяху по зеин» 1). Усматривая въ грозъ брачный союзъ неба съ землею, перенося вневческія сказанія о скалахъ-тучахъ на обыкновенныя горы и называя эти послёднія костями земли \*), иладенческие народы прешля къ заключению, что первозданный человъкъ-великанъ (urmensch) былъ порожденъ Землею, общею матерью и кормилицею смертныхъ. Такъ германцы утверждали, что Tuisko (Tvisko, Tivisko), отъ котораго проязошель первый человъкъ Маннъ (Mannus), былъ сыномъ Неба (Tiv) и Земли; отъ тойже божественной четы громоноснаго Неба (Divus) и всё-цитающей Земли (Apia) вели свой родъ и племена скноскія <sup>8</sup>). На ряду съ этими преданія и слёдуеть поставить свидётельство Несторовой лётописи о создания человъка, записанное со словъ современнаго волхва: «Богъ мывъся въ мовници и вспотивъся, отерься ветъхонъ (вар. ветхимъ), и верже съ небесе на землю; в распръся сотона съ Богомъ, кому въ немъ створити человъка? И створи дьяволъ человъка, а Богъ душю въ не (во-нь) вложи; тёмже аще умреть человёкъ-въ землю идеть тело, а душа въ Богу» 4). Въ Краннъ до сихъ поръ разсказывають, что при началь въковъ Богъ, пробудившись отъ сна, пошелъ по бълому свъту, и когда достигъ земля, то отъ чрезмърной усталости выступиль на немъ потъ; и вотъ упала на землю капля божественнаго пота, оживотв орилась и образовала изъ себя перваго чедовъка. Потому-то люди осуждены работать и синскивать свое пропитание «въ потъ лица» 5). Сиъжныя облака, обле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, стр XXIII предисловія.— <sup>2</sup>) По скандинавскому сказанію, горы и скалы созданы изъ костей и зубовъ великана Имира.— <sup>3</sup>) Лът. рус. лит., кн. I, 134; D. Myth., 319. Сравни выше (стр. 355) о рожденіи Тора матерью Горо́ю (тучею) яли Землею.— <sup>3</sup>) П. С. Р. Л., I, 76.— <sup>5</sup>) Эрбенъ. 257: «па zemlja padne kap z noja, kap se oživi, i eto ti prvoga čovjeka»

гающія небо въ зимнюю половину года, подъ вліяніемъ вешнаго тепла претворяются въ дождевыя, или выражаясь метаоорически: богъ облачнаго неба, богъ-громовникъ, пробуждаась отъ зимняго сна, потъетъ и начинаетъ купаться въ дождевыхъ потокахъ. Одна изъ купальскихъ пѣсень рисуетъ такую картину: стояда верба, на вербъгоръди свъчи (т. е. стояло дерево-туча, а на немъ горъди молніи);

> Съ той вербы капля упади — Озеро стадо: Въ озеръ самъ Богъ купався Съ дитками-судитками <sup>1</sup>).

Изъ божественнаго пота, т. е. изъ паровъ и тумановъ, какіе подымаются отъ земли вслёдствіе весенняго таянья, образуются грозовыя тучи, или что тоже-нарождаются великаны. Согласно съ сейчасъ-приведенными свидътельствами, иринад-Jежащими славянамъ, скандинавскій миоъ говоритъ, что первый мужъ в первая жена и все племя великановъ-гримтурсовъ произошли отъ плодоноснаго пота Имира (см. гл. XXI). Таянье ситговъ и слъдующее за тъмъ половодье древніе поэты вображали всемірнымъ потопомъ, въ которомъ очищается гръшная (---опустошенная рукою Зимы, неплодная) земля; а лождевые ливни-банею, въ которой на сильномъ грозовомъ Планени кипатится живая вода: въ этой водъ омываются небесные боги, и омывшись, обрѣтаютъ ту свѣтлую красоту и ть благодатныя силы, съ какими являются они въ лътнюю пору. Вотъ почему создание человъческаго рода связывается съ сказаніями о потопѣ и совершается въ то вреия, когда Богъ пответъ и купается въ «мовницъ». Такъ какъ облака представлялись божьею одеждою, покрываломъ, плащемъ, то вержение съ неба ветхаго рубища (т. е. разорванной громовыи ударами тучи) вполит соотвтствуеть бросанію камней

<sup>1</sup>) Терещ., V, 77-78.

возсѣдающимъ на воздухѣ Родомъ. Подобно тому, какъ Прометей, слѣпивши изъ глины тѣло человѣческое, долженъ былъ похитить для его одушевленія небесный огонь, такъ въ нашемъ лѣтописномъ преданіи созданный сатаною человѣкъ ожилъ только тогда, когда Богъ вдохнулъ въ него душу; очевидно, что сатана играетъ здѣсь туже роль, какую въ античномъ миеѣ Прометей: этому послѣднему греки придавали титаническій, демонскій характеръ, и сказаніе объ оковахъ, въ которые заключили его боги, въ средніе вѣка было перенесено на сатану в антихриста.

Эти мноическія представленія, прянадлежащія незапамятной старинь, не могли не запечатлёться въ народныхъ названіяхъ. Germani древніе писатели производять отъ germiнаге — выростать изъ съмени (говоря о травахъ и растеніяхъ); слово leut (народъ, людъ), др.-в.-нѣм. liut Я. Гримиъ сближаетъ съ liotan (liud, liodan) – рости, давать отростки; сравни рориция-----народъ и рориция (нъм. рарре l)----тополь. Размножение семья, рода изстари сравнивалось съ ростками, пускаемыми изъ себя деревомъ, вслъдствіе чего стволъ (пень, корень) служить въ эпической поэзін символомъ отца или предка, а вътви ----синволомъ ихъ дътей и потонковъ. Величая невъсту, мадорусская свадебная пъсня сравниваетъ ее съ яворомъ и спрашиваетъ: «чи ты кориня не глубокаго, чи ты батька не богатаго?» Болгарская пѣсня говоритъ о невѣстѣ, что она отдёляется отъ своего рода-племени, какъ отъ корня <sup>1</sup>). У сербовъ есть поговорка: «безъ стараго пня сирответь огнище» (без стара пања сиротно огњиште), т. е. плохо семьт безъ старшаго въ родт; о старыхъ и бездттныхъ супругахъ они выражаются: «као два одсјечена пања» <sup>2</sup>). Слово корь (корень) означаетъ у насъ и родину (село, дерев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мядадин., 466. — <sup>2</sup>) Срп. н. послов., 12, 131.

но), и наслъдственное имущество: «на корю сидъть» --маять абдовскимъ добромъ. Сходно съ этимъ, въ готскомъ изыкт ans — предокъ, родоначальникъ и витестъ бревно, сукъ<sup>1</sup>). У чеховъ hol, hole — вътвь, палка (малор. гилля съ твиъ-же значениемъ), a holek, holka--- мальчикъ и дввочка, лужиц. hole, golje-дитя, holc-парень, holca-дъвща. Въ народныхъ пъсняхъ весьма обыкновенно сравнение лтей съ вътвяме и верхушкою дерева; наоборотъ пасыновъ употребляется въ областныхъ наръчіяхъ для обозначенія пеньшаго изъ двухъ сросшихся деревьевъ; въ воронежской губ. пасынкомъ называютъ боковой отростокъ на кочнъ капусты; серб. и ладица — молодая жена и поросль, вѣтка<sup>2</sup>). Въ нъмецкихъ пъсняхъ говорится, что въ Саксоніи дъвии растуть на деревьяхь; на вопросъ дътей: откуда взялся у ныхъ новый братецъ или сестрица? въ прирейнской странъ мать отвѣчаетъ: маъ древеснаго дупла; а русскія мамки и ияныхи на тотъ-же вопросъ отвѣчаютъ, что ребенокъ снятъ съ дерева. Паралелль, проводимая въ языкъ и народныхъ повбрьяхъ между вбтвистымъ деревомъ и многочадною семьею или цълымъ родомъ, съ особенною наглядностію заявила себя въ обычать обозначать происхождение знатныхъ людей I степени изъ родства черезъ такъ называемое родословное древо (stammbaum). Старинныя итмецкія саги разсказывають о матери, которой снилось, что изъ ся сердца или чрева выросдо большое, тънистое дерево съ прекрасными плодами; этотъ сонъ служилъ предзнаменованіемъ, что она въ скоромъ времени родитъ сына – родоначальника общирнаго и славнаго племени <sup>3</sup>). Такимъ образомъ сынъ представлялся какъбы отросткомъ, исходящимъ изъ издръ матери, и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дът. рус. лыт., вн. l, 126.—<sup>2</sup>) Филодог. Записки, годъ 3, III, 148—152; Обл. Сл., 90; Этн. Сб., VI, 19.—<sup>3</sup>) Beiträge zur D. Myth., ll, 358—9.

чтобы усыновить чужое дитя надо было совершить сниволическій обрядъ — посадить его къ себѣ на колѣни: knäsettingr — усыновденный, пріемыщь, kniesetzen adoptare, schooskind — любимое матерью дитя <sup>1</sup>). Семноны, по свидътельству Тацита, вели свое происхожление отъ лъса<sup>2</sup>); имя перваго короля (тродоначальника) саксовъ Aschanes (Askanius), o которомъ cara говоритъ, что онъ возросъ въ лѣсу у журчащаго источника. Гриммъ производитъ отъ слова a skr — ясень, а самое название саксовъ (sachsen) отъ sahs — saxum, скада, камень; одинъ изъ божественныть героевъ носитъ имя Sahsnôt<sup>3</sup>). Въ числъ народцевъ, входив-ШИХЪ ВЪ СОСТАВЪ СКИОСКАГО ПЛЕМЕНИ, ВСТРВЧАСИЪ: ДЕРВИЧСЕ (derbikkas), которые напомвнають нашихь деревляньотъ санскр. drů, слав. дь рово, греч. дробя--quercus; дубъ же въ славянскихъ и греческихъ преданіяхъ играетъ туже роль, какую въ скандинавскихъ---ировая ясень4). Народныя русскія сказки говорять о рождении дитяти изъ обрубка дерева: бездатные родители --- старикъ и старуха берутъ чурбанъ, кладутъ его въ колыбель, начинаютъ качать и причитывать надъ нимъ, какъ надъ ребенкомъ, и завътное ихъ желаніе исполняетсяизъ обрубка дерева рождается мальчикъ, которому поэтону дается имя Лутоня, Тельпушокъ; по другимъ варіантанъ, онъ рождается изъ полтна, положеннаго на печь 5). Маль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сынъ Отеч. и Сžе. Архивъ 1831, т. XXIII, стат. Гримма, 92: слова g e n u, k n i e—ко д ž но сродны съ уѓуо с, g e n u s, готск. k u n i—родъ, покодънie.— <sup>2</sup>) Они чтили свящевную рощу прявошеніемъ человъческихъ жертвъ; никто не входилъ въ нее иначе, какъ связваный путамя—какъ бы въ сознанія своего ничтожества и могущества божества.— <sup>3</sup>) D. Myth., 537—8; Норвъ: Andeutung. eines Systems der Mythol., 180; М. Мюллеръ, 12: греческ.  $\lambda fo;$ (народъ) я  $\lambda \tilde{\alpha} \varsigma$  (камень) звучатъ родственно — <sup>4</sup>) Лът. рус. лит., кн. I, 125—6.— <sup>5</sup>) Н. Р. Ск., I, 4. b и стр. 119; VI, 47, b, 20; VIII, 6, b.

чикъ этотъ отдичается необыкновенною хитростью и принад-JERET'S K'S OAHOMY DASDRAY C'S KADAHKAMH, B'S KOTODIN'S ADOBній иноъ олицетворяль грозовыхъ духовъ и доновыхъ пенатовъ. Сказки о его похожденіяхъ весьма интересны и составирть общее достояние индоевропейскихъ народовъ 1). Рожленный изъ обрубка дерева, пальчикъ катается по рткт или сости въ серебреномъ челнокъ, разсъкаетъ волны золотынъ весломъ и ловитъ рыбу. Увидала его злая въдьмазитя (драконида), изловила и собирается пожрать: она прикаживаеть своей дочери зажарить его къ об'вду, но нальчикъ притворяется, что не знаетъ, какъ ему дечь на допату, и просить поучить себя; не подозръвая общана, въдьмина дочка доился на лопату; хитрецъ быстро сажаетъ ее въ горячую чечь, а самъ взлѣзаетъ на высокой дубъ (или яворъ). Являет. ся раздраженная вёдьма, начинаетъ грызть дерево, но ломаеть только зубы объ его твердый стволь; тогда бъжить она въ кузнецу, и тотъ куетъ ей желтзные зубы; принимается Изьна грызть дерево желёзными зубами --- и вотъ оно тречить, шатается. На счастье налютки летить стадо гусей и зебедей, къ которымъ онъ обращается съ просьбою: «гусн мон, лебедата! возьмите меня на крыдата, понесите меня къ отцукъ матери». И птицы берутъ его на крылья и уносятъ далеко отъ злой въдьмы, наи витсто того онъ даютъ ему по перу **БУЪ СВОНХЪ КРЫДЬОВЪ--- И МАДЬЧИКЪ ТОТЧАСЪ-ЖО ПРОВРАЩАОТСЯ** въ гуся и удетаетъ. При созданіи этой сказки фантазія восвывовалась разнообразными поэтическими представленіями гроновосной тучи и начертала живописную картину латией грозы: налютка-ноднія богъ Аген, рожденный взъ нъдръ лерева-тучи --- точно также, какъ земной огонь рождается изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., II, 34; VI, 17—20; Срп. н. припов., 174—5; Volkslieder der Wenden, II, 172—4; Этн. Сб., V, стат. о кашубахъ, 132; Сказ. Грин., 15; Ск. норв., I, 1; II, 22; Ганьтрихъ, 37; Ганъ, 95.

<sup>31</sup> 

обыкновеннаго дерева, плаваетъ по небесному морю въ ладътоблакъ; эпитеты «золотой» и «серебреный», какіе приданы веслу и челноку, указывають на блескъ, разливаемый новорожденнымъ героемъ. Злая, прожордивая въдьма-зита есть деновическое олицетворение ирачной тучи: едва успъетъ сверкнуть моднія, какъ уже поглощевная пропадаеть въ ея утробт; вотому народныя повёрья приписывають ей пожираніе дётей. Кузнецъ, который кустъ ей желѣзные зубы, принадлежитъ къ тъмъ иненческимъ лицамъ, которые куютъ богу-громовияку молніеносныя стрълы. Въдьму онъ надъляетъ желъзными зубани — метафора острыхъ, страшно-кусающихъ молній; онъже вытягиваетъ ей языкъ (другая метафора, однозначительная съ зубомъ), бьетъ по немъ молотомъ и куетъ вѣдьмѣ годосъ, т. е. вызываетъ изъ нея громовые звуки <sup>1</sup>). Эта кузнечная работа, вытягивание зытинаго языка и удары Торовымъ молотомъ составляютъ обычные образы, къ которытъ прибъгаетъ народный эпосъ при описаніи грозовыхъ тучъ (сравни т. І, 560—1). Кому не приходилось любоваться, какъ во время снаьной грозы часто-сверкающая моднія то появится, обливая все ославнительнымъ блескомъ, то исчезнетъ, не оставляя ни малъйшаго слъда? Такое безпрерывное, почти веуловимое для глазъ появление и исчезание модии предки наши, созерцавшіе въ явленіяхъ природы живыя существа, объасняли себт тънъ, что нечистая сила прака-злобная вълыя пресладуеть сватлаго бога небеснаго огня, который убъгаеть и прячется отъ ся раскрытой пасти и оскаленыхъ зубовъ. Онъ скрывается на вершинъ высокаго дуба (=въ тучъ), в когда въдьма валяетъ это Перунови дерево — облекается въ «пернатую сорочку» и улетаетъ легкокрылою птицею: метаео-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобно тому въ другой сказив (Н. Р. Ск., II, 4) кузнець остритъ языкъ и кустъ тонкой голосъ в о и к у (щемону-туча, пожирателю Перуновыхъ козъ).

ра быстраго полета молнія. Въ другой сказкъ 1) герой, рожленный изъ древеснаго обрубка, согласно съ представлениемъ илын несокрушимымъ оружiемъ Перуна, является сильномогучинъ богатыремъ, передъ которымъ блёдебютъ и кажутся нитожными саные великаны Горыня, Дугиня и Соска (о значенія наз см. вз гл. XXI); онъ побъждаеть бабу-ягу — деиническое существо, совершенно-тождественное съ зытейвальною. Въ накоторыхъ варіантахъ означенной сказки роль лого богатыря играетъ мальчикъ.съ пальчикъ, т. е. карликъ-молнія. У встахъ индоевропейскихъ народовъ существуетъ обширный разрядъ эпическихъ сказаній, въ которыхъ взображается борьба могучаго богатыря съ змѣящи (драконаин), или прямъе — бога-громовержца съ демонами-тучами. Это обыкновенно меньшой изъ трехъ сказочныхъ братьевъ. Въ великорусской сказкъ о трехъ змънныхъ царствахъ \*) овъ названъ Ивашко Запечный; тоже прозвание дано въ венгерской сказкъ младшему брату, который постоянно сидълъ у печки \*). Въ южной Россіи третій брать, побѣдитель зиѣевъ, извъстенъ подъ именемъ Ивана Попялова: «јонъ двънадцать атть дяжавь у попядь, вопасля того вставь изъ попяду и якъ стряхнувся, дакъ изъ яго злятьло шесть пудовъ попялу» \*). Въ словацкой сказкъ ему соотвътствуетъ Popelvar, влалеющій встин аттрибутами громовника — мечемъ-саносткомъ в конемъ Татошемъ в также побивающій драконовъ 5). Съ этими данными согласны и свидттельства норвежскихъ сказокъ, въ которыхъ третій братъ, счастливый совершитель трудныхъ подвиговъ, называется Aschenbrödel; ибо онъ постоянно сидитъ у роднаго очага и возится въ золъ и пеплъ; онъ поражаетъ тродлей (драконовъ), похищаетъ у нихъ сере-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. Cz., YIII, 6, b.-<sup>2</sup>) Ibid., I, 5.-<sup>3</sup>) Пов. и пред., 127-9.- <sup>4</sup>) H. P. Cz., II, 30.- <sup>5</sup>) Slov. pohad., 338-366.

бреныхъ утокъ (Прозовыхъ птицъ), одтяло съ серебреныин и золотыми узорами ( тоблачный покровъ) и чудесную зо лотую арфу ( тоже, что гусля самогуды); влазяя въ ды повую трубу, онъ бросаетъ оттуда камень и убиваетъ вёдьmy (trollweib), которая приготовилась было пожрать его 1). Очевидно, что этотъ герой, являющійся въ преданіяхъ различныхъ народовъ подъ именами Запечнаго, Понялова, Popelvar'a, Aschenbröde!'я (въ женскомъ одицетворения -- Aschenputtel, Pope'uška, Пепељуга), есть лицо, тождественное съ мальчикомъ, который нарождается изъ полтна, положеннаго на печь. Богъ-громовникъ пребывалъ на землѣ въ священномъ планени, разводимомъ на докашнихъ очагахъ; почему фантазія и присвоиваетъ его сказочнымъ представителямъ прозванія, убазывающія на печь и пепель. Рожденный изъ дерева, огонь нстребляетъ его, превращаетъ въ уголья и зоду и самъ поконтся въ пеплъ, какъ въ мягкой постелт. Позднъе, позабывъ первоначальную основу миса, народъ связалъ съ означенными вменами объясненія, на которыя наводнив его съ одной стороны религіозное поклоненіе огню, а съ другой наклонность видъть въ замарашкъ, покрытомъ сажею, существо нелюбяное въ семът, невинно-страдающее и преслтдуемое злою начихов. Въ таконъ страдальческопъ положение изображалъ ниеъ свътлыхъ боговъ въ холодные мъсяцы года, когда надъ встиъ міромъ властвуетъ скупая мачиха Зима (1, 787-8), и водвиги, совершаемые въ сказкахъ героемъ-замарашкою, интить цълію разрушить владычество зним и возвратить ясные дня лъта. Сидъть вблизи очага, оберегателя семейнаго счастія в окоя, — знакъ, что человъкъ отдаетъ себя подъ покровительство и охранение родныхъ пенатовъ, знакъ особеной привязанности къ домашнему крову, семейной жизни и ся кроткимъ добродътелямъ, наконецъ знакъ полнаго подчинения пра-

<sup>1</sup>) CE. Hops., I, 1, 6, 27; II, 1, 6, 19, 21.

Digitized by Google

родительскимъ уставамъ и принятія на себя хозяйственныхъ заботъ и трудовъ. Подъ замаранною отъ дыма и пепла одежкою должны танться чувства набожности, любви, кротости, готовность переносить незаслуженныя притеснения, распоряительность и трудолюбіе; встин этими качествами и надтлены сказочные герои и героини — Попяловы и Пепелюги. Но огонь, пылающій ва домашиемъ очагъ, или воплощеніе его татаъдомовой чтвлся, какъ основатель и владыка рода (см. стр. 74-82). По интиню шведовъ, домовой обитаетъ въ растунень около дома деревь, отъ котораго никто не ръшится от-**ЗОНИТЬ НИ СУЧКА, НИ ВЪТКИ: ВЪ ПРОТИВНОМЪ СЛ**УЧАЪ ЛО МАСТСЯ сенейное счастіе. Въ разныхъ мъстахъ Германія разсказывають, что домовые духи живуть между дровами, приготовленими для отопленія избы 1). По польскимъ же и чешскимъ преданіянь, родоначальникомъ славянскаго племени былъ Попель — личность миеическая, въ которой мы узнаемъ сказочнаго героя, происшедшаго отъ древеснаго обрубка (сравни выше съ преданіями о кобольдахъ, стр. 80) Замътимъ, что богатыри, герои занимають въ народныхъ сказаніяхъ срединное мъсто между богами и людьми, какъ посредствуюцее нежду тъми и другими поколъніе; о многихъ герояхъ саги

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Бенгаде Zur D. мун., 11, 334. Выше указано, что устроеніе браковъ и семейнаго счастія вависить оть домашняго божества. Гадая о замужествѣ, дѣвици идетъ въ полѣнияцѣ и беретъ первое, какое пошадется подъ руку, по д ѣ но: если оно гладкое-то мужъ будетъ добрый, если суковатое-то сердитый, а если голое (безъ коры) — то бѣдный (Сахаров., I, 67; Херсон. Г. В. 1846, 10; D. Муth., 1071).— <sup>2</sup>) Слово 6 о гаты рь, по самому значенію своему, уназываетъ на воителя, близкаго къ богамъ (см I. 274); сравни <sup>7</sup>рос. <sup>\*</sup>Нрт, 'Нрахλ<sub>л</sub>с.

образомъ по восходящей линін состоять въ родствъ съ небесными владыками <sup>1</sup>). По свидѣтельству Геродота, скием вѣриди, что боги, герои, вст люди вообще и племена скиескія въ особенности происходили отъ верховнаго божества Неба (Дива-Зевса), которому они придавали эпитетъ papaiosслово, сближаемое Бергианномъ съ греч. πа́тас, ари. рар, славян. папа — отецъ, предокъ, родоначальникъ. По митнію германцевъ, богъ Tuisko (Tivisko — сынъ Неба; tiv — Дивъ) былъ отцемъ Манна, перваго человъка, и чрезъ него прародителемъ всего ибмецкаго народа, что напоминаетъ недъйскаго Мана, который спасся отъ гибели во время потопа и сталъ родоначальникомъ людскаго племени <sup>2</sup>). Творческія силы неба столько-же зависять оть посылаемыхь имъ дождей. какъ и отъ лучей весенняго солнца, дарующаго ясные и теплые дин; въ небесныхъ богахъ, представителяхъ этихъ творческихъ силъ, древиъйшіе мноы соединяють во едино черты. принадлежащія весеннему солнцу, съ чертами громовника (припомнииъ Аполлона, Фрейра, воинственную деву Зорю). Поэтоку рядомъ съ выше-указанными преданіями встръчаемъ другія о происхождении рода человѣческаго отъ солица. По скиескому преданію, Небо родило бога-Солнце (Targitavus, Svalius), у котораго было три сына: Щитъ, Стрбла и Коло (колесо возъ и соха); эти три брата и почитались родоначальниками скизовъ - юнновъ, кочевниковъ и пахарей. Согласно съ этимъ, Слово о полку называетъ русичей внуками Дажьбога (солнца): «погло́ашеть жизнь Даждьбожа внука», «встала обида въ силахъ Дажьбожа внука» »). Мы видёли, что понятіе о божественной»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 315-8.— <sup>2</sup>) Ibid., 318-9.— <sup>3</sup>) Рус. Дост., III, 78, 92. Бергманнъ даже въ имени славянъ вндитъ указаніе на древній миеъ народнаго происхожденія отъ солица и допускаеть сладующую перестановку плавныхъ звуковъ: sval (Svalius) и slav=слав-янинъ, происшедшій отъ солица-Дат. рус. дит., I, 132, 134.

иредопредалении (судьбъ Родъ) старинный памятникъ связываеть съ богопъ-гроповникомъ, который, бросая съ неба канни. твориль изъ нихъ людей; тоже понятие соединяется н съ солицемъ, которому чехи даютъ название Дъда-всевтда (см. гл. XXV). Имя дтда присвояется славянами не только солнцу, но и божеству весеннихъ грозъ. Въ народныхъ обрядовыхъ пъсняхъ донынъ повторяется воззвание: «ой Дидъ-Ладо!» Ладо соотвѣтствуетъ нѣмецкому Фрейру (I, 439); пісни, сопровождаемыя означеннымъ воззваніемъ, возглашаются при встръчъ весны (на Семикъ и Троицу), и въ одной изъ нихъ воспѣвается приготовление пива, т. е. того опьяняющаго, безсмертнаго напитка, который заваривають небесные духи во время весенней грозы <sup>1</sup>). У западныхъ сдавянъ было въ обычат при началт весны, прогоняя Морену (Смерть, Зиму) носить дадка и пать въ честь его обрядовыя пасин; о немъ разсказывали, что дедко всю зиму сидитъ въ заключения въ хлъбныхъ амбарахъ и поъдаетъ сдъланные запасы, т. е. въ зимній періодъ времени онъ лишается своей производительной силы, успоконвается отъ своихъ обычныхъ трудовъ н питаетъ родъ людской старымъ хлъбомъ <sup>2</sup>). Съ наступленіемъ весны онъ выходетъ изъ заключения в начинаетъ заствать землю и ростить хлёба. У болгаръ 3) существуетъ повёрье, что Дъдо-Господь ходиль некогда по земле въ образъ старца и поучалъ людей пахать и воздѣлывать поля (си. I, 563). Украннскія поговорки: «пищить, якъ дидько въ градовій хиари», «жене, якъ дидько витри» 4) свидътельствуютъ о связи дъдка съ тучами и вътрами. Домовой, какъ представитель того-же небеснаго пламени, низведеннаго на домашній очагъ, извёстенъ на Руси подъ именемъ дъда. Подъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., l, 27-28, 260-1.- <sup>2</sup>) Терещ., VI, 213-4.-<sup>3</sup>) Поназалецъ Раковскаго, I, 137.-4) Номис., 223, 254; Старосв. Банд., 162, 195.

вліяніень твуь демоническихь свойствь, какія издееле приписывались облаченному въ мрачныя тучи громовнику и вомовому (см. стр. 68, 97), в отчасти, можетъ быть, подъ вліяніемъ христіанства слово дёдко стало употребляться въ значенія чоріа; у Памвы Берынды стоить при этомъ словѣ такое объяснение: «сице бо нѣцыи обыкоша діавола именовати» 1), что подтверждается и народными поговорками и клятвами: «ходить, якъ дидько по пеклу» (вар. «шибаецця, якъ чортъ по пекан»), «скаче, верещить, якъ дидько», «а сто дидькивъ у твои бебехи та печнеки!» \*) Нашему выражению: «Дидъ-Ладо» равносильно литовское didis Lado; didis ил didelis значить: великій, старъйшій \*). Несторь даеть Перуну первое мёсто при исчисленій языческихъ боговъ, безъ сометнія, потому, что съ немъ нераздъльно было понятіе о главномъ и старъйшемъ божествъ. Облачное небо, творящее громы в молнів, у всёхъ вндоевропейскихъ народовъ носыю названіе отца: pitâ Dyâus (Divas-pati было прозваніенъ Ивдры), πατήρ Ζεὺς, Jupiter; у славянъ великі в, старый богъ, прабогъ \*); у германцевъ Одинъ (Вуотанъ)=Allvater-отець боговъ и людей, Aldafadhir-отець людей, Aldagautr - der menschen Urvater, Ahnherr, Erzeuger, Tops =

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О вл. христ. на сл. яз., 49.— <sup>2</sup>) Номис., 62—63. 68, 73. — <sup>3</sup>) Г. Микуцкій (Изв. Ак. Н., I, 115) говорить: "съ литовскниъ didis и дотышскимъ lels (великій) замъчательнымъ образомъ совпадаютъ славянскія слова: дъдъ, дядя, лёля (lgolga)—у полабцевъ отецъ, лѣла—по церковнославянски тетка". Въ галицкой пъснъ (Ч. О. И. и Д. 1864, I, 130):, та кликала дядика къ собъ ой ходи, ходи, ледю, зо мною!" Во владимір. губ. дёля—крестный отецъ и крествая мать. Въ припъвахъ русскихъ пъсень дозмнъ слышится: ой делю (звательный падежъ)-ледющки, люлилюлюшки! (Толков. Слов., l, 849; Сахаров., I, 261); у сербовъ л(ь)ел(ь)о-припъвъ къ троицкимъ обрядовымъ пъснимъ (Срп. рјета., 298); въ болгарской пъснъ (Миладин., 504): "офъ деле боже, офъ мили боже!"—4) Срп. н. пјесме, II, 440: "од бога од стар ог враника".

der alte Gott или Vater (см. І, 128, 135); у Финновъ Ukko Jumala: Jumala — небо, Ukko — дъдъ, старикъ, домовладыка <sup>1</sup>), и виъстъ съ тъпъ собственное имя бога-громовника. Заслыша громовые удары, Финны говорятъ: «Ukko pauha» (буквально: дъдъ гремитъ), подобно тому, какъ шведы выражаются о громъ: «добрый старикъ или добрый отецъ тдетъ!» \*).

Миенческія представленія о первозданныхъ людяхъ-дубѣ и ясени, о родствъ души человъческой съ стихійными существами, о лъсныхъ духахъ и дъвахъ, жизнь которыхъ неразрывно связана съ извъстными растеніями, --- повели къ созданю разнообразныхъ сказаній, повъствующихъ о превращенія человъка и переходъ души его въ дерево или цвътокъ. Въра въ возможность подобныхъ метачорфозъ, наслъдованная отъ глубочайшей старины, была скртплена тънъ воззртніемъ, какое интать доевній человткъ на самаго себя. Рожденіе дитяти и его медленное, постепенное возрастание сравнивалъ онъ съ прозябаніемъ дерева; отдёльныя части тёла представлялись ену подобіемъ тъхъ отростковъ и вътвей, какія даетъ изъ себя древесный стволъ. Такое воззрѣніе засвядѣтельствовано исторіея языка. Сти служить общимъ названіемъ и для зерна, изъ котораго выростаетъ всякой злакъ и всякое дерево, и для оплодотворяющаго начала въ животныхъ и человъкт. Беременность уподобляется всходу постявнаго зерна; такъ въ народной былинъ говоритъ жена богатырю Дунаю:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ukko н akka — отецъ н мать семейства.— <sup>2</sup>) У. З. А. Н. 1852, IV, 509—12; Ж. М. Н. П. 1846, III, ст. Грамма, 177; 1849, V, 59; D. Myth., 152-3; Die Götterwelt, 181-2; Рус. Сл., V, 15: у интовцевъ Вешайтасъ—старый отецъ. Къ богу Укко оннны ввывають о помощи въ трудныхъ родахъ (У. З. А. Н. 1852, IV, 524). Между именческими свазаніями, принадлежащимя оиннамъ н чуди, Моне приводитъ слъдующее: Лаунаватаръ была беременна десять лътъ и до тъхъ поръ не могла разръшиться, пова св. Георгій (св. Прьеме) не бросилъ ей на животъ красную нитку (=молнію).

У меня съ тобой есть во чревъ чадо посъяно, Принесу тобъ я сына любимаго... Дай миъ младенца поотродити; Свои жоть съмена на свъть спустить ')

Въ другихъ пъсняхъ богатыри наказываютъ своей дружинъ пъбивать вражеское царство, рубить и стараго и малаго, не оставить ни единаго человѣка на сѣмена \*). «Сѣмячко» употребляется въ областныхъ говорахъ, какъ ласкательное название дитатя <sup>3</sup>). О беременной женщнит выражаются на Руси иносказательно: «покушала горошку», а въ сербской пъснъ, которую поють послё родовъ, страданія родильницы изображаются слёдствіемъ того, что она наблась бобовъ 4). Рожденіе младенца уподобляется принесенному здакомъ или деревоиъ плоду: понести плодъ-забеременать, безплодная жена-та, которая не рожаетъ. Встръча съ беременной женщиной сулить пахарю урожай. По древне-германскимъ закональ такая женщина могла безнаказанно входить въ чужой саль в вкушать плоды <sup>5</sup>); върили, что то молодое дерево, съ котораго первые плоды сорваны беременной женщиною, непреитьнно будетъ урожайно <sup>6</sup>). Наоборотъ лужичане совттуютъ будущей матери съъсть первый плодъ съ дерева, чтобы счастливо выносить и родить ребенка 7). Названія ноги, руки, пальцевъ и ногтей въ санскритъ объясняются уподобленіевъ человъка растенію. Ногами человъкъ касается земли и тъкъ самымъ напоминаетъ дерево, прикрѣпленное корнями къ матери-сырой земль; впечатленіе это выражено словомъ pada

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбник., I, 185, 193-4.— <sup>2</sup>) Ibid., III, 41 и друг. страници; Кирша Дан., 52.— <sup>3</sup>) Обл. Сл., 224.— <sup>4</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, II, 48.— <sup>5</sup>) D. Rechtsalt., 408.— <sup>6</sup>) Beiträge zur D. Myth., I, 209.— <sup>1</sup>) Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 346. Когда ведуть на дворъ купленную ворову, то, по русскому повърью, встръчать се должна беременная женщина; дълается это съ цълію, чтобы корова врящосила хорошихъ телять и давала много модока.

(Jar. pes, pedis, JHTOB. pàdas, FOTCK. fôtus) — не только нога, но и древесный корень. Если ноги сравнивались съ корнями, то самое туловище представлялось стволомъ, а руки казаянсь отроствани: санскр. câkhâ---рука и вътвь соотвътствуетъ литовскому szakà (вътка) и рус. сукъ, сучокъ, пол. sek; южнослав. шака — кисть руки; слово ржка (пол. reka) сближается съ изм. гапке---вътвь или плеть выющагося растенія. Сверхъ того, рука обозначается въ санскритъ сложнымъ panća-câkhâ (panćan---пять и câkhâ---вътвь, сукъ), т. е. имъющая пять сучковъ или пальцевъ; палецъ kara-çâkha, собственно: ручной сучокъ (кага-рука отъ kri-дълать дълающая). Ноготь выростаетъ на пальцъ, какъ листъ на въткъ, и потому называется: kara-ruja (rui - рости) paстущій на рукъ 1; наше ноготь, старин. нокъть, литов. nagas, санскр. nakha отъ nakh — ire, se movere, т. е. растущій <sup>2</sup>). Рамень, раменье — лесь, порасль, раменный — боровый, лісной происходять отъ одного корня съ словомъ рамо, рамена — плечи \*); шкура въ накоторыха областныхъ нарачіяхъ означаетъ древесную кору \*); волоса народный эпосъ отождествляетъ съ травою, а траву и цвѣты называетъ волосами земли (I, 138-141).

Сравнивая зарожденіе ребенка со всходомъ постяннаго зерна, поэтическая фантазія внесла это представленіе въ народныя сказки. Такъ русской богатырь Покатигорошекъ и зорутанской Петръ Бреборичъ (Peter Breborič) родились отъ зёренъ, съъденныхъ матерями того и другаго <sup>5</sup>). Оспротълая мать, у которой зиъй унесъ дочь и убилъ двухъ сыновей, даетъ на ръку и видитъ: катится по дорогъ горошинка и упа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. 0чер. рус. слов., I, 12-14; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 569; Пинте, I, 197-8.—<sup>2</sup>) Изв. Ак. Н., IV, 89.—<sup>3</sup>) Обл. Сл., 188.— <sup>4</sup>) Ibid., 266.—<sup>5</sup>) Н. Р. Ск., III, 2; V. 24; Рус. Бес. 1856, III, 100—1; сб. Валяеца, 111-6.

даетъ въ воду. «Божій даръ!» думаетъ она, достада горошинку и събла; отъ того зерна понесла она плодъ и родила сына. будущаго побтантеля страшныхъ зитевъ (о связи гороха съ богомъ-громовникои» см. гл. XXI). Валахская сказка 1) выводить героемь королевича Флоріана, или выражаясь русскимъ эпическимъ языкомъ: Цвътъ кородевича. Нъкоторый король заключиль свою дочь-красавицу въ крипкомъ занкъ, желая предохранить ее отъ всякихъ обольщеній. Королевит исполнилось шестьнадцать лать, и красота ся была такъ всесильна, что когда она гуляла по саду, то цвъты склоняли передъ ней свои честрыя головки, птички замолкали въ кустахъ и рыбы выглядывали изъ водъ. Разъ, когда королевна была въ саду, подошла къ ней незнакомая цыганка и подарила пучокъ прекрасныхъ, пахучихъ цвътовъ. Красавица принесла цвѣты въ свой теремъ и поставила въ воду; вода сдѣлалась пурпуровой, и на ней показались золотыя и серебреныя звъздочки -- точно такія, какъ душистая пыль, покрывающая лепестки цвътовъ. Королевна выпила эту воду-и тотчасъ сдълалась беременна и родила могучаго сына, который также поражаетъ зитевъ, какъ нашъ Покатигорошекъ. Что такое сверхъестественное происхождение богатыря принадлежить къ дровитиять мисамъ о богт-громовники, за это свидттельствуетъ предание о рождение Марса (Ареса), которымъ заберементла Юнона отъ прикосновения пратка; подобное предание встръчается и въ романской народной поэзіи. Этотъ плодоносный цвътокъ — молнія (св. стр. 375 и дал.), которая сверхъ того уподоблялась и фаллюсу. Иліада рисуетъ прекрасную картину любовнаго наслажденія Зевса-громовержца съ облачной богинею Герою на вершинъ горы Иды:

') Шоттъ, 27.

## **4**93

Рекъ и въ объятія сильныя Зевсъ заключаетъ супругу; Быстро подъ ними земля возрастила цвътущія травы: Лотосъ росистый, сафранъ и цвъты гіакинем густые. Гибкіе, кои боговъ отъ земли высоко подымали; Тамъ опочяли они, и одълъ почивающихъ облакъ Пышный, здатый, изъ котораго свътдая капада вдага<sup>1</sup>).

Новогреческая сказка <sup>2</sup>) говорить о дъвъ, рожденной въ видъ зернушка; изъ этого зерна выросло давровое дерево. Въ которомъ и пребывала чудная діва, напоминающая собою дріадъ; по временамъ она выходила изъ своего роднаго дерева и снова возвращалась въ него. Лавръ былъ посвященъ Аполлону. По свидътельству древняго инеа, Аподлонъ преслъдовалъ Дафну, и она не желая отдаться его любви, превратилась въ лавръ: ноги пустили корни, тъло облеклось корою, руки преобразились въ вѣтви, а волоса въ зелень. Соотвѣтственно тому инифа Lotis, которую хотбаз изнасиловать Пріапъ, убъгая его объятій, превратилась въ растеніе aquatica lotos, т. е. облачная дѣва (яѣсунка, waldfrau — см. стр. 343), пресладуемая во время весенней грозы сладострастнымъ гроновникомъ, взибняетъ въ быстроиъ бъгъ свой человъческой образъ и является небеснымъ деревомъ <sup>3</sup>). Между нашими поселянами существуетъ слъдующий разсказъ о происхожденік гречихи: была у короля дочь красоты неописанной, по имени Крупеничка; сдълали набъгъ на русскую землю злые татары, полонили Крупеничку, увезли далеко отъ родивы в предаля тяжелой работь. Освободила ее изъ неволя въ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) XIV, 346-351.-<sup>2</sup>) Ганъ, 21 -<sup>3</sup>) Der Ursprung der Myth., 160-3. Нимеу Lolis предостерёгъ оселъ; точно также крикъ Сядевова осла (т. е. громъ) разбудилъ сиящую Весту въ то время, какъ подкрадывался къ ней опьяненный Пріапъ. По своему дикому крину и цвъту кожи оселъ является въ мненческихъ сказаніяхъ грековъ однимъ изъ животвенныхъ олицетвореній грозоваго облава.

щая старушка; она превратная дъ́вицу въ гречневое зёрнушко, принесла его на Русь и бросила на родную землю; зерно обернулось королевною, а изъ шелухи его выросла греча. По другому разсказу старушка, принеся гречневое зерно на Русь, схоронила его въ землю; съмя дало ростокъ и породило былинку о семидесати семи зернахъ; повѣяли буйные вѣтры и разнесли эти зерна на семдесять семь полей; съ той поры и разнесли эти зерна на семдесять семь полей; съ той поры и разнесли эти зерна на семдесять семь полей; съ той поры и разнесли эти зерна на семдесять семь полей; съ той поры и расплодилась гречиха по святой Руси<sup>1</sup>). Въ этомъ преданіи (первоначально оно могло относиться вообще ко всякому ировому хлѣбу) заключается имеъ о прекрасной богинѣ весеннаго плодородія, которую захватываютъ демоническія нолчища и держатъ въ тяжкой неволѣ во все время зимы; съ возвратомъ весны она освобождается отъ ихъ власти, прилетаетъ изъ дальнихъ странъ грозовымъ облакомъ, и разсыпаясь на землю благодатнымъ сѣменемъ дожда, возрождается въ гус-

Одна изъ наиболёе распространенныхъ русскихъ сказокъ повёствуетъ о томъ, какъ сестра убила изъ зависти брата и закопала его въ землю; на томъ мёстё выросла тростинка (или калина); ѣхали мимо чумаки, срѣзали тростинку и сдѣлали дудочку, которая — какъ только поднесли къ губамъ — сама собой занграла:

той зелени яровыхъ хлъбовъ.

Ой помалу-малу, чуваченьку, грай, Да не врази мого серденька въ край: Мене сестриця з' свиту сгубила, Нижъ у серденько да-й устромила.

Такъ было изобличено преступленіе <sup>э</sup>). Сюжетъ этотъ варіяруется весьма разнообразно: иногда братъ убиваетъ брата, и на могилъ убитаго выростаетъ бузина; иногда мачиха —

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) BBCT. Esp. 1820, IY, 289-292; Carapos., II, 33-35.- <sup>3</sup>) H. P. CE., Y, 17; YI, 25; YIII, ctp. 314-8; Kyzsmu, II, 20-23.

начерицу, и выростаетъ калина; иногда двъ сестры --третью, зарывають ее въ могнау и накрывають сверху ёлкою. а на ёлкв выростаеть цвътокъ, который поеть о совервоеномъ злодъяния; въ народной пъснъ подобное-же предание связывается съ ракитовыиъ кустомъ 1). Сказка о чудесно-пробличенномъ убійствѣ встрѣчается почти у всѣхъ нидоевропейскихъ народовъ. Въ сборникъ братьевъ Гримиовъ \*) она озаглавлена: «Der singende Knochen» (поющая вость). Одну страну постигло большое несчастие — появился громадный и снаьный вепрь, который варываль нивы и побиваль скоть и людей своими клыками. Царь объщаль выдать за того свою единственную дочь, кто избавить страну отъ страшнаго звтря. Жилъ въ то время бъднякъ, и было у него двое сыновей. Братья вызвались на сиблое дбло; иладшій пошель искать варя и повстрёчаль маленькаго человёчка, который держаль въ рукъ копье. «Это копье, сказалъ карликъ, дарю тебъ за твое доброе и простое сердце; съ нимъ ты спокойно можешь вати на звъря». Юноша поблагодарилъ и пошелъ дальше; увидя звъря, онъ подставнаъ ему копье. Вепрь ринулся и въ слъпой ярости наскочнать на остріе съ такой снаою, что провололъ себъ сердце. Побъдитель взвалилъ убитаго вепря на плечи и хотълъ нести къ царю. Тутъ увидалъ его старшій братъ, позавидоваль чужой удачь, и вечеромь, возвращаясь домой, сбросные его съ моста въ ручей; юноша убщася до смерти, и старшій брать зарыль трупь его подъ постомъ, явился къ царю съ вепремъ и женился на царевит. Много лттъ спустя гналъ пастухъ стадо черезъ мостъ, смотритъ --- внизу на нескъ валяется бълая кость, спустился въ оврагъ, взялъ кость и вырталь на нея наконечникъ для своего рожка. Приложилъ рожокъ къ губамъ и только подулъ – какъ въная кость запѣла:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Временинъ, XX, 73,—<sup>3</sup>) Т. I, 28; т. III, стр. 55-56.

Ach du, liebes Hirtenlein! Du bläst auf meinem Knöchenlein. Mein Bruder hat mich erschlagen, Unter der Brücke begraben, Um das wilde Schwein, Für des Königs Töchterlein <sup>1</sup>).

Нъмецкая редакція особенно дюбопытна потому. что указываеть на древнъйшую миовческую основу преданія; хотя народъ и низвелъ это предзніе (наравнѣ со многими другиия) на землю и окрасиль его бытовыми красками, тъмъ не менте очевидно, что копье карлика есть метафора молній, а дикой вепрь — демонический звърь-туча. Побъдитель вепря играетъ слёдовательно роль громовника; разбивая мрачныя тучи, онъ самъ погибаетъ въ грозъ, и громкая пъсня, звучащая изъ его могилы и свидътельствующая о его безвременной кончинъ, есть метафора грома, который раздается вслёдъ за исчезнув**пею** ( <u>тумершею или</u> потонувшею въ дождевомъ потокъ) молніею. Въ Шотландія и Швеція поется старинная пъсня, какъ коварная дъвушка изъ зависти къ своей сестръ столкнула ее въ море; рыбаки вытащили утопленницу, а гусляръ сдБлалъ изъ ся костей арфу, и когда коснулся струнъ-арфа прозвучала ему о безвъстномъ преступленія \*). На Руси извъстна сказка про охотника, который нашелъ въ лъсу ребрум-КИ, ВЗЯЛЪ ОДНО ВЗЪ НИХЪ И СДЕЛАЛЪ ДУДКУ; ДУДКА ЗАПЕЛА: «ТЫ играй-играй полегохоньку, ты играй-играй потихохоньку! мон кости больнёхоньки, мон жилки тонёхоньки; погубили меня двъ сестры, погубили двъ родныя за мою игрушечку, за

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ахъ, мнымё паступовъ! ты играешь на моей кости; мой братъ меня убилъ, подъ мостонъ схоронилъ—ва дикаго вепря и кородевскую дочь. Сравни у Гальтриха, 42: "Der Rohrstengel"; Slov. pogad., 125—6: "Piszadka".—<sup>3</sup>) Пъсни разн. нар. въ перевотъ Н. Берга, 405.

мою ногремушечку» <sup>1</sup>). Эти сказанія стоять въ тёсной связи съ инеонь о чудесныхъ музыкальныхъ инструментахъ, на которыхъ играютъ боги и духи во время грозы и бури (I, 324 — 7). Въ славянскихъ сказкахъ большею частію повёлають о совершонномъ преступленіи не кости невинно-убитаго, а дерево, трость, камышъ вля цвётокъ, выростающіе изъ его зарытаго трупа, какъ-бы изъ брошеннаго въ землю съмени. Карпатская колядка говоритъ, что божье дерево, ията и барвинокъ выросли изъ посёяннаго пепла трехъ спротъ, убитыхъ мачихой за то, что не устерегли золотой ряски на конопелькахъ:

> Эй бо ин маме люту мачиху; Она насъ спалить на дрибній попелець, Она насъ посіе въ загородойци, Та з' насъ ся вродить трояке зильля: Перше зилейко — биждеревочокъ, Друге зилейко — крутан мята, Трете зилейко — зеленій барвинокъ <sup>2</sup>).

Сожженіе въ пепелъ намекаеть на грозовое пламя, въ которомъ гибнутъ облачные духи, а изъ изъ разсъяннаго пепла (щождя) зарождаются земные злаки. Въ сказку о Ситжевиночкъ <sup>3</sup>) занесено любопытное преданіе о переходѣ души въ каны що вую тростинку и розовой цвѣтокъ. Подружки убили Ситжевиночку и зарыли подъ сосенкой; на ел мо-

32

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобные разсказы можно услышать в въ Испанін, и даже въ южной Аеринт у беджуановъ — Лът. рус. лит., ин. I, 112—4. Костонаровъ (С. М., 66) указываетъ на преданіе о дъвнцъ, которая несла воду, и тяготись своею тижелою ношею, броснла ведра и вревратилась въ яблоню; провяжали мимо парубки, срубили яблоню и сдълали изъ нея гусли.— 2) Объ истор. зн. нар. поэз., 38; Малорус. литер сборн. Мордовцева, 230-2. Сравни съ пъснею, въ которой сказано: "Иване! посъку тебя, какъ капусту, посъю въ трехъ огородахъ, и уродится три вельечна: барвин окъ, любистокъ и василекъ.—<sup>3</sup>) Н. Р. Си., УІ, 25, b.

гал' выростаетъ камышъ, изъ котораго прохожіе бурлаки делаютъ дудочку. Дудочка досталась въ руки оспротевнить отца в матери; они разломили ее --- и оттуда выскочила изъ дочка. По другому варіанту изъ дудочки выпадаетъ розовой петтокъ, а петтокъ уже превращается въ дъвочку. Сходно съ этамъ, въ малорусской сказит 1) на могилт Маруси, унершей отъ здаго упыря, выростаетъ чудесный цвътовъ; молодой боярской сынъ пересаживаетъ его въ горшокъ и привозитъ домой. Ночью цвътокъ начинаетъ двигаться, упадаеть съсвоего стебля наземь и превращается въкрасную дівицу. Въ этой сказкі скрывается мнов о красавиціоблачной дёвё (богинё Ладё Огненной Маріи), изъ которой упырь демоническій духъ грозы высасываеть кровь (дожаь), и она погибаетъ, т. е. повергается въ зимнее омертвение; во потомъ (съ приходомъ весны) воскресаетъ въ видъ прекраснаго цвътка, т. е. нолнін. Подобно Перунову цвъту папоротника, цибтокъ этотъ перелетаетъ съ ибста на мбсто, и по свидътельству одного изъ варіантовъ сказки, даже разцвътаетъ подъ Иванову ночь. Тоже означаетъ в розовой цвътокъ, въ который превращается Снъжеваночка; что подъ этимъ именемъ разумбется облачная красавица, это доказывается ся стихійнымъ происхожденіемъ: «вышелъ старикъ ва улицу, сжалъ комочекъ сиъгу в положилъ на печку — в стала дъвочка Снъжевиночка»; такъ изъ тающихъ снъговъ, пригрътыхъ лучами восенняго солнца, подымаются пары и образують грозовыя облака. Погибель сказочной девы оть упыра равносильна потопленію ся въ дождевыхъ потокахъ. Малороссійская пъсня вспоминаеть о превращеніи утонувшей дъвнцы въ плакучую березу. Утопая, говоритъ дъвнца брату:

1) Ibid., 66.

499

Не рубай, братику, бялой березоньки, Не коси, братику, шовковой травы, Не зривай, братику, чорного тёрну; Билая березонька — то я молоденька, Шовковая трава — то моя руса коса, Чорній тёркъ — то мои чорни очи <sup>3</sup>).

Южнорусская поэзія особенно-богата преданіями о превращеніяхъ въ цвѣты и деревья и раскрываетъ передъ изслѣдователемъ чудный фантастическій міръ, исполненный художественныхъ образовъ и неподдъльнаго чувства. Сейчасъ-приеденная пъсня имъстъ нъсколько варіантовъ, предлагаючихъ не менте интересныя сближенія. Косы дтвичьи разстилаются по лугамъ шелковой травою, карія или черныя очи превращаются въ терновыя ягоды, кровь разливается водою, а слёзы блестять на травъ и листьяхь росою все на основания старияныхъ метафоръ, уподобившихъ волоса — травѣ, кровь — водѣ, слезы — росѣ, очн — терновынъ ягодамъ; о глазахъ красавецы мадоруссы донынъ выражаются: «очи якъ терночокъ». Дъвичья краса превращается въ калину, такъ какъ красный цвътъ ягоды калины, на основанія древнъйшаго, кореннаго значенія слова «красота», привять быль синволомь этого эстетическаго понятія <sup>2</sup>).

32\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ истор. зн. нар. поэз. 57, 60; Малор. лит. сбори., 230; Сбори. памяти нар. творчества въ съв.-запади краз. I, 176; Ч. О. И. и Д. 1866, III, 679.—<sup>2</sup>) Такъ въ одномъ варіантъ читаемъ: плыли братъ съ сестрою черезъ море; братъ переплылъ, сестра потонула; утопая. она наказывала: не пей, братецъ, съ этого моря воды, не лови въ озеръ рыбы, не коси по луганъ травы, не домай калины, не рви въ саду яблочка; вода въ моръ — то кровь моя, рыба-мое тъло, трава-коса, яблоно-личко, калина-краса моя!— Черинг. Г. В. 1861, 13. Въ купальской пъснъ кать утонувшей Ганвы говорить: не берите изъ Дуная воды — то Ганнины слёзы, не комайте на лугу калины – то Ганнина краса, и т. дал.-Пассевъ, I, 109. По греческому сказаню Атлайтъ былъ превращенъ въ свалу, в борода и пряди волосъ его въ густые ябса.

Въ пѣсенныхъ сборникахъ всѣхъ европейскихъ народовъ ножно указать на иногія свидѣтельства, что на могидахъ юноши и дъвяцы, умершихъ отъ несчастной любви, выростали лилія, боярышникъ и другіе цвъты и деревья, а на могилахъ здыхъ, завястливыхъ людей – крацива, водчецъ и разныя вредныя зелья <sup>1</sup>). Души усопшихъ представлялись нашимъ предкамъ существами стихійными; вибсть съ смертію человъка. душа его сопричислялась къ эльфанъ и получала туже способность превращений, какою обладають эти послание: могла слёдовательно выростать облачнымъ деревомъ и цвёсти пламеннымъ цвътомъ. Трогательно содержание пъсня, извъстной въ Малой и Бълой Россіи, о томъ, какъ не взлюбила мать своей молодой невъстки, сына подчивала зеленымъ виноиъ, а невъстку отравою; пилъ добрый молодецъ - женъ подносняъ, пила молодица — мужу подносила; все пополанъ дълили, и умерли оба въ одинъ часъ. Схоронила мать сына передъ церковью, а невъстку позади церкви. На могилъ добрато молодца выросъ зеленый яворъ, на могилъ жены его-бълзя береза (нан тополь),

> А расли, расли, да и нахилилися, Уибста (вибств) вершочки зраслися.

Иля:

Выйшла тоди мати сына помината. Нелюбу невъстку та проклинати; Стали жъ ихъ могилы та присуватиси, Ставъ явиръ до тополи прихилятися "Либонь же вы. дътки! върненько любились. Що ваши вершечки до купки сходились."<sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 786-7; литовская пвеня разсказывлеть о розовонь деревць, въ которое превратилась душа мо́лодца, что скончался отъ любовной тоски – Черты литов. нар., 118. – <sup>3</sup>) Объ истор. зи. нар. повз., 50; Малор. лит. сборн., 215; Въст. Р. Г. О. 1857, VI, 324-5; Сбори. памятниковъ народи. творчества въ съверо-запади. краз, I, 64.

По великорусскимъ варіантамъ, на могилѣ добраго молодца выростала золотая верба, на могилѣ его суженой — кипарисъ:

> Корешокъ съ корешконъ соросталися, Прутъ съ прутонъ совивается, Листокъ съ листкомъ солицается <sup>1</sup>).

Сербская пѣсня разсказываетъ о любовникахъ, которыхъ разлучила недобрая мать; съ горя умерли они и были погребены виѣстѣ.

> Мало время затим постајало, Више драгог зелен бор израсте, А виш' драге румена ружица; Пл се вије ружа око бора, Као свила око ките смил(ь)а<sup>2</sup>).

Аругая малороссійская пѣсня передаетъ слѣдующее преданіе: была свекруха сварливая, отпустила сына въ походъ и журила невѣстку и день, и ночь:

> "Иди, невистко, отъ мене прочь! Иди доро̀гою пирокою, Да-й стань у поли грабиною Тонкою да високою, Кудрявою, кучерявою."

<sup>1</sup>) Калѣхи Пер., III, 697—700.— <sup>2</sup>) Переводъ: Прошло немного времени, поверхъ милаго выросла зеленая сосна, поверхъ милой руминная роза, и обвядась роза около сосны, какъ шелкъ около пучка цвѣтовъ. Или:

> На Момиру (имя юноши) зелен бор никао, На Гроздани (имя дбвицы) винова лозица, Савила се лоза око бора, К'о сестрина око брата рука.

(Срп. н. пјесме, I, 239-240, 259, 312; II, 167.) У верхнихъ иллирійцевъ тоже преданіе: изъ гроба юнлка выростаетъ адая роза, изъ гроба дъвойки-бълая лидія, подымаются цвъты выше церкви п сростяются надънею верхушками-Ж. М. Н. П. 1840, XI, 78; Ч. О. И. и Д. 1866, III, 711. Воротнися сынъ съ походу и сталъ говорить матери: «весь свътъ я прошелъ, а нигдъ не видалъ такого дива — на полъ грабина и высокая, и кудрявая!»

> - Ой бери, сынку, гострый топоръ, Да рубай грабину изъ кореня! Первый разъ цюкнувъ — кровъ дзюрнуда. Другій разъ цюкнувъ — биле тило. Третій разъ цюкнувъ — промозвила: "Не рубай мене зелененькую. Не розлучай мене молоденькую; Не рубай мене з' гильечками, Не розлучай мене з' диточками; У мене свекруха — розлучница, Розлучила мене з' дружиною И з' маленькою дитиною ').

Итакъ удары топора наносять дереву кровавыя раны и вызывають его трогательныя жалобы. Тоже представление натоднить и у другихъ народовъ. Заклятая матерью дочь оборотилась яворомъ; вздумали гусляры сдёлать изъ того явора звончатые гусли, но только принялись рубить — изъ ствола заструилась алая кровь, дерево издало глубокой вздохъ и промолвило: «я — не дерево, а плоть и кровь!» <sup>а</sup>) Одинъ мальчикъ, разсказываютъ въ Германіи, захотёлъ сдёлать стрёлу; но едва срёзалъ тростинку (hastula), какъ изъ растенія полилась кровь <sup>з</sup>). По словамъ литовской пѣсни, когда Перкувъ разсёкъ зеленый дубъ (—тучу), изъ-подъ его коры брызнула кровь (—дождь <sup>4</sup>). Въ Метаморфозахъ Овидія какъ скоро совершается превращеніе въ дерево — это послѣднее получаетъ даръ слова и чувство боли. Сестры Фаэтона, грустя и

Digitized by Google

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малор. лят. сборя., 229, 236-7; О. З. 1860, V, 122; Метлинск., 286; Объ истор. зн. нар. пова., 58-59 (невъстка обращается въ тополь или рябину).—<sup>3</sup>) Prostonar. česke pisne a řikadla, 466— 7.—<sup>3</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 241; см. также Germ. Mythen, 474— 5.—<sup>4</sup>) Черты лигов. нар., 125—6.

нача по немъ, превратились въ лиственницы. Несчастная нать сившитъ къ нимъ на помощь, пробуетъ сорвать кору съ изъ тѣла, молодыя вѣтви съ изъ рукъ; но изъ коры и надломленныхъ вѣтокъ падаютъ кровавыя канли. «Пощади, мать! просятъ онѣ, ты не кору срываешь, а тѣле». Съ той поры текутъ съ лиственницъ слезы, и сгустившись, образуютъ янтарь. Существуютъ еще на Украйнъ поэтическія сказанія: какъ дѣвица долго грустила по своемъ женихѣ, каждый день приходила на высокій курганъ высматривать—не вдетъ ли онъ изъ чужбины? и наконецъ съ горя превратилась въ тополь; какъ убѣжалъ казакъ съ своей милою, да нигдѣ не могъ съ нев обвѣнчаться, и сталъ казакъ въ полѣ тёрномъ, а дѣвчи́на — калиною:

> Выйшая сынова мати того тёрну рвати, Давчинана мати калины ломати. "Се-жъ не терночокъ — се-жъ мій сыночокъ!" "Се-жъ не калина — се-жъ моя дитина!"

Есть червонорусская пёсня, какъ здая мать проклинала своего сына; сёлъ сынъ на коня, выёхалъ въ поле, самъ оборотился зеленымъ яворомъ, а конь — бёлымъ камнемъ. Всилакалась мать по сыну, пошла выглядать его въ чистое поле; на ту пору собрались тучи, и укрылась она отъ дождя подъ сёнью тёнистаго явора; начали кусать ее мошки, и сломила она вътку, чтобы было чёмъ отмахиваться. — Эй мати, мати! провёщалъ ей яворъ:

> Не дала есь ма въ сели кметати. Еще ми не дашъ въ полю стояти. Вилый каминець — мій сивій коничокъ, Зелене листья — мое одния, Дрибни прутики — мон пальчики." <sup>1</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малор. лит. сборн., 232—3, 235—7; Ч. О. И. и Д. 1866, III, 712—3; Объ истор. зн. нар. поэз., 46, 51—52; Въст. Р. Г. О. 1852, I, 21—22, ст. Срезнев.; Костомар. С. М., 64—66; Метлинск., 290— 1; Пъсни разн. нар. Берга, 24.

Слово заклятія равносильно затеь чарамъ колловства. Превращение сказочныхъ героевъ и героянь въ звършные, пернатые в растительные образы народныя повърья принасывають колдунань, въдьмань и нечистынь духамь. Такъ измецкія сказки упоминають о превращеній въдьмою людей въ деревья и цвѣты 1); а русская сказка говоритъ о преирасной царевих, превращенной чортомъ въ березу: когда явился избавитель и началь отчитывать красавицу-вь первую ночь она выступила изъ древесной коры по груди, во вторую ночь --по поясъ, а въ третью совствъ освободилась отъ злаго очарованія 2). Это свидѣтельствуетъ о связи приведенныхъ нани итсень съ сказками о «заклятыхъ» царевичахъ и царевнахъ; въ основѣ тѣхъ и другихъ скрывается миеъ о злой демоничеекой силь (въдьмъ-мачихъ), которая разрываетъ любовный союзъ бога-громовника съ облачною дъвою и творитъ изъ низъ оборотней. Любопытны литовскія преданія о вербъ п ели. Въ древнія времена жила въ Литвъ Блинда — жена, одаренная изумительнымъ плодородіемъ; она рождала дътей съ веобычайной дегкостью и не только изъ чрева, но даже изъ рукъ, ногъ, головы и другихъ частей тъла. Земля, саная плодовитая изъ матерей, позавидовала ей, и когда Блинда вла однажды лугомъ — ноги ся вдругъ погрузились въ болотистую топь и земля такъ кръпко охватила ихъ, что бъщая женщина не могла двинуться съ итста, и тутъ-же обратилась

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказ. Грим., 123, 260: три женщины были превращены въ цвъты и красовались въ полъ; одна изъ нихъ явилась ночью домой и передъ разсвътонъ, когда слъдовало ей удалиться въ поле и снова принять видъ цвътка, сказала своему мужу: "если ты сегодня выйдешь по утру и сорвешь меня, то я буду избавлена и останусь съ тобою!" Всъ три цвътка были совершенно-сходян; какъ-же узналъ ее мужъ? Очень просто: такъ какъ ночью она била до́ма, а не въ полъ, то роса пада только на два цвътка, а на третій-ивът; поэтому и узналъ ее мужъ.-- <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., VII, 34-

въ вербу <sup>1</sup>). Этому дереву приписывается благодатное вліяніе на чадородіе жень: по сдовань Нарбута, крестьянки приходили къ вербъ и возсыдади къ ней иольбы о даровании имъ дътей. Извъстно, что верба легко разводится не только отъ корня. но и отъ срубленныхъ и вбитыхъ въ землю кольевъ; вотъ почену славяно-литовское племя сочетало съ вербою мноическое представление о плодоносномъ деревъ-тучв (см. стр. 390); въ это дерево в превращается облачная жена. Егле (ель), по разсказамъ литовцевъ, была въкогда чудной красавицей; посватался за нее ужъ (Жалтисъ) и въ случат отказа угрокаль людянь засухою, наводненіемь, голодонь в моромь. Ра-ВЛИСЬ ОТДАТЬ СС. Привезли къ озеру, а оттуда выходитъ не страшный гадъ, а прекрасный юноша — водяной богъ (танъй, владыка дождевыхъ источниковъ). Пять лътъ живуть они счастливо; но воть братья красавицы улучили минуту, вызвали изъ воды ужа и разсѣкли его на части и предалась Егле сильной, неутъшной горести ( ..... смерть зитятучи, гибнущаго подъ ударами грозы, вызываетъ печальные стоны вътровъ и обильныя слезы дождя). Боги сжалились надъ нею и превратили несчастную въель, дочь ся въосину, а сыновей въдубъи ясень<sup>3</sup>).

О цвъткъ «Иванъ да Марья», извъстномъ на Украйнъ подъ именемъ: «братъ съ сестрою» (melampyrum nemorosum) народная пъсня сообщаетъ слъдующее преданіе: поъхалъ добрый молодецъ на чужую сторону, женился и сталъ распра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Черты литов. нар., 74; Семеньск., 144; Иллюстр. 1848, № 28. На Украйна утверждаютъ, что не должно купаться до вешняго Николы (9 мая); не то «з' человика верба виросте" (Номис., 10).— <sup>3</sup>) Черты литов. нар., 70—72; сравни съ малороссійскимъ предапісмъ, напечатаннымъ въ Запискахъ о южн. Руси (II, 33—34): дзвица, выданная за ужа, превращается въ крапиву, дочь ся въ кукушку, в сынъ въ соловья.

шивать молодую жену о родѣ и племени, и узнаетъ въ ней свою родную сестру. Тогда говоритъ сестра брату:

> "Ходимъ, брате, до бору, Станемъ знаьемъ-травою: Ой, ты станешь жовтый цвитъ, А я стану синій цвитъ. Хто цвиточка увирве, Сестру з' братомъ зпомяне!" <sup>1</sup>)

Названіе «Иванъ да Марья» указываетъ на связь этого цвътка съ древнъйшимъ мноомъ о Перуновомъ цвътъ и съ преданіями о бога-громовника и дава-громовница, которыхъ въ христіанскую эпоху заступили Іоаннъ Креститель и Дъва Марія. О василькъ (ocymum basilicum) существуеть разсказъ, что нъкогда это былъ молодой и красивый юноша, котораго заманила русалка на Троицынъ день въ поле, защекотала и превратила въ цвѣтокъ. Юношу звали Василь, и имя это (по мнѣнію народа) перешло и на самой цвѣтовъ \*). Маteri douška (рус. наткина душка — viola odorata), по ченскому повтрью, есть превращенная въ растение душа одной матери, которая, горюя о своихъ осиротъвшихъ дътяхъ, выша изъ могилы и распустилась цвѣткомъ \*). О крапивѣ на Руся разсказывають, что въ нее превратилась злая сестра ); это-обломокъ того поэтическаго сказанія, которое передаеть намъ сербская пѣсня: у Павла была любимая сестра Олёнушка; молодая Павлова жена зарѣзала сперва воронаго коня, потомъ сизаго сокола, наконецъ собственнаго ребенка, и все оговаривала Олёнушку. Павелъ взялъ сестру за бълыя руки, вывель въ поле, привязалъ къ конскимъ хвостамъ и погезлъ коней по широкому раздолью: гдъ кровь землю оросняа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маркевич., 87-88; Малор. лит. сборн., 234-5.— <sup>3</sup>) Маркевич., 86; Объ истор. 8н. нар. повз., 35.— <sup>3</sup>) Громаниъ, 93; Толков. Слов., I, 450.— <sup>4</sup>) Объ истор. 8н. нар. повз., 39.

танъ выросля цвёты пахучіе смиље (gnapharium areвагіит) и босиље (василекъ), гдъ сама упала — тамъ церковь создалася. Спустя налое время разболёлась молодица Павлова; лежала она девять лётъ, сквозь костей трава проростала, въ той травъ такъ и кишатъ лютыя зить и пьють ся очи. Просить она, чтобъ повели се къ зо**зовкниой** церкви; повели ее, но напрасно-----не обръда она тутъ прощенія, и стала молить мужа, чтобъ привязалъ ее къ дошалинымъ хвостамъ. Павелъ исполнилъ ея просьбу и погналъ коней по полю: гдѣ кровь пролилася — тамъ выросла крапя ва сътерновникомъ, гдѣ сама упала---тамъ озеро стало 1). По ученію раскольниковъ, очевидно возникшему подъ вліяніемъ древне-языческихъ воззрѣній, хмѣль и табакъ произрасли на могилъ знаменитой блудницы: хмъль изъ ся головы, а табакъ изъ чрева \*). Разсказываютъ еще, что у царя Ирода была нечестввая дочь, которая повязалась со псомъ; Иродъ приказалъ заколоть ихъ, послё чего отъ половыхъ органовъ пса родился картофель, а отъ блудницы — табакъ <sup>з</sup>). Иродіада — облачная жена (см. I, 329), песъ — зооморфическое представление демона грозовой бури. Малорусская легенда изображаеть души усопшихь въ видъ растущихъ на деревъ яблокъ (сравни выше стр. 490). Былъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. н. пјесме, П. 14—18.— <sup>2</sup>) Иллюстр. 1846, 332; Статист. опис. саратов. губ., I, 62—63. Мићије вто занесено и въ рукописвыя поучительныя сочиненія старообрядцевъ — Пам. стар. рус. литер., II, 427—434.— <sup>3</sup>) Москв. 1848, VIII, 52; Пузине, 167. Картоесаь называють чортовыми яблоками и въ никоторыхъ деревняхъ считають за грихъ употреблять его въ пищу. По другямъ разсказамъ, картоесаь народняся отъ табачныхъ симянъ пли отъ дьявольской слюны — въ то время, когда нечистый плюнулъ съ досады, что не удалось ему соблазнить Христв. Принесенный въ избу картоесаь подымаеть въ ней неистову ю пляску — Москв. 1844, XII, 44.

гайдамака, долго грабилъ онъ народъ, убивалъ стараго и налаго, а посла одужался и тридцать лать провель въпоканнии вотъ выросла яблоня, а на ней все серебреныя яблоки, да два золотыхъ. Прітхалъ священникъ, сталъ его исповъдывать, и послё исповёди велёдь трясти яблоню: серебреныя яблоки осыпадись, а золотыя удержались на деревт. «Оцежь твои два грихи висять (сказадъ священнякъ), що ти отця й изтиръ убивъ!» Всъ убійства были прощены разбойнику, а эти два остадись неразръшенными. Легенда о гайданакъ извъстна в въ Бълоруссін. Польшъ и Литвъ; но по тамошнимъ редавціямъ покаяніе гръшника не остается неуслышаннымъ. Когла разбойникъ сталъ исповъдываться въ совершонныхъ имъ убійствахъ, ябдоки одно за другимъ срывадись съ дерева, превращались въ голубей (о душахъ-птицахъ см. гл. XXIV) и уносились на небо <sup>1</sup>). Съ искусствоиъ геніальнаго художника воспользовался Дантъ этимъ древнъйшимъ върованіемъ о нереходѣ душъ въ царство растительное; самоубійцы изображены имъ въ «Божественной комедін», какъ дикій, непроходиный лъсъ изъ согнутыхъ и скорченныхъ деревьевъ; когда поэтъ слоннаъ съ одного дерева вътку, оно обдилось кровью и простонало: «за что ломаешь? зачъмъ умножаешь муку? или не въдаешь никакой жалости!» 2) Какъ существа стихійныя, пребывающія въ царствъ свътлаго неба и грозовыхъ тучъ, этрор Талин нисхочин на земчю вр иснихр талахр сотепя и въ благодатномъ стиени дождя, и творили земное плодородіе; поэтому всѣ растенія и злаки разсматривались, какъ ихъ искусная работа, или какъ самые эльфы, облекшіеся въ зеленыя одежды.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Дег., 28, а и стр. 177—180.—<sup>2</sup>) "Адъ" въ переводъ Мина, 103—5

## XX.

## ЗМЪЙ.

Въ области баснословныхъ преданій одна изъ главитишихъ ролей принадлежить огнепному, летучему зытью. Значевіе этого зибя весьма знаменательно; оно стоить въ теснейней связи съ самыми основными религіозными представленіави арійскихъ племенъ. Народныя повтрья приписываютъ зитью демонскія свойства, богатырскую свлу, знаніе цълебвыхъ травъ, обладание несмътными богатствами и живой водою, надбляють его способностью измбнять свой страшный, чидовищный образъ на увлекательную красоту юноши, заставляютъ его тревожить сердца молодыхъ женъ и дъвъ, пробуждать въ красавицахъ томительное чувство любви и вступать съ ними въ беззаконныя связи. Въ этой обстановкъ уже замъчается долгая работа ума и воображения. Здъсь сведены воелию различныя поэтическія представленія, въ которыхи древній человъкъ любилъ живописать небесныя тучи и грозы; приступая къ анализу этихъ представлений, сочетавшихся съ инеомъ огненнаго зитя, прежде всего необходнио задаться зопросомъ, что послужило для него первообразомъ въ видиной природъ?

Въ огненномъ змът народная фантазія, создающая мнонческіе образы не иначе, какъ на основанія сходства и аналогія яхъ съ дъйствительными явленіями, олицетворяда и оли ію. прихотливый извивъ которой напоминалъ воображению скользящую по землѣ змѣю, а равно — воздушные метеоры в падающія звъзды, которые младенчески-неразвитому народу, ради производимаго ими на глазъ впечатлѣнія, казались тождественными съ сверкающей модніей 1). Всѣ эти естественныя явленія, быстро-мелькающія въ небесныхъ пространствахъ свътлыми, пламенными полосами, для предковъ нашизъ представляли близкое подобіе летучаго и разсыпающагося въ искрахъ огненнаго эмън. Еще теперь простодюдинъ считаетъ падучія звізды и метеоры за огненныхь змісевь 2); въ старяну же взглядъ этотъ былъ общепринятымъ, какъ видно изъ латописныхъ и другихъ памятияковъ. Подъ 1028 годомъ лътописець говорить: «знамение явася эміево на небесть, ако видъти всей землъ»; подъ 1091 годомъ: «спаде превеликъ змій отъ небесе --- ужасопася вси людье»; 1144 года: «бысть знамение за Дибпромъ въ киевьской волостя: детящю по небеся до земля яко вругу огнену, и остася по слёду его знаменіе въ образъ змья великаго, и стоя по небу съ часъ дневный и разидеся»; 1556 года: «бысть знаменіе — того изста, гля звъзда была на небеси, явися яко змій образонъ, безъ главы стояще... ино яко хоботъ хвостъ сбираще, и бысть яко бочка и спаде на землю огнемъ, и бысть яко дымъ по земли» 1). Въ отинскахъ 1662 – 3 годовъ о нетеорахъ, видънныхъ въ бълозерскомъ убздъ, читаемъ: «явися, аки звъзда ве ликая,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О молніеносной Аенић сказано въ Иліадъ (IV, 74—75), что она бурею помчалась, "съ Олимпа высокаго бросись, словно ввъзда." По сказанію Эдды, завзды суть огненныя искры, которыя въ началъ въковъ излетъли изъ Muspellsheim'а и до тъхъ поръ носились по воздушнымъ пространствамъ, пока боги не опредълнан имъ мъста и движенія — D. Myth., 685 — <sup>2</sup>) Записки Аьдъев., 148—9; Абев., 202; Владим Г. В. 1844, 52; Украин. Мелодія Маркевича, 150; Въст. Евр. 1829. XXIV, 254; Сахаров., II, 63 — <sup>3</sup>) П. С. Р. Л., I, 92; II, 19; III, 121; IV, 309.

нокатись по небу (съ) скоростію, яко молнія, и небу раздвонтися, и протяжеся по небу яко змій, голова во огни и хоботъ - и стояло съ полчаса»; «сталъ яко облакъ мутенъ. в протяжеся отъ него по небу яко змій великій, голова во огни, и пошелъ изъ него дымъ, и учалъ въ немъ быть тумъ, яко громъ» 1). Сравнявая нетеоръ съ катащеюся звъздою, модніей и зитень, авторь отписки вевольно подчинался указаніямъ стариннаго эпическаго языка. У грековъ Елі; означаетъ и молнію, и зитью; итмецкій языкъ лопускаетъ выражение: «schlängelt sich der blitz»---зивнтся (извивается) молнія \*), и донынъ, увиля сверкающую молнію, престьяне говорять: «was für eine prächtige schlange ist das!» Такое уподобление до того просто и естественно, что оно само собой возникало въ умъ наблюдателя и встръчается не только у племенъ индоевропейскихъ, но и въ сказаніятъ другихъ народовъ; такъ съверо-американские индъйцы называютъ громъ «инпъніемъ большой змън» 3), а татары признаютъ молнію. спадающимъ съ неба огненнымъ змтемъ 4). Позабывъ о миенческихъ зитяхъ-иолніяхъ, чехи думаютъ, что обыкновенныя зићи ниспали съ неба на землю, вийсте съ низверженными оттуда ангелами <sup>в</sup>), т. е. грозовыми духами (см. гл. XXII); въ Малороссія за таквать нязверженныхъ ангеловъ принимаются палающія звъзды.

Молнія — нераздучная спутинца темной тучи; она нарождается изъ ен нідръ и въ гимнахъ Ригъ-Веды иззывается ен дітищемъ <sup>6</sup>). Это повело къ развиренію понитія о небесной зибѣ, къ сочетанію съ ен именемъ не одной только молнія, но и вообще громовой тучи. Въ народныхъ преданіяхъ зибй выступаетъ то съ тѣмъ, то съ другимъ значеніемъ, и даже въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ал. Ист., IY, 170.— <sup>2</sup>) Der Ursprung der Myth., 26.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 102.— <sup>4</sup>) Истор. Росс. Содовьева, III, 179.— <sup>5</sup>) Гронаниъ, 79.— <sup>4</sup>) Orient und Occid., ст. Бюдера, 224.

большинствъ эпическихъ сказаній онъ-представитель грононосныхъ облаковъ; витстъ съ этинъ ему придаются тъ исполискія фантастическія формы и тотъ демоническій характеръ, какіе издревле соединались съ прачными тучами, непрамиримыми врагами бога-громовника. Въ гимнахъ Ригъ-Велы хотя и встръчаются указанія на представленіе молній зибяни, напримбръ въ слбдующемъ воззвании: «да обрадуютъ утомленный скоть щедро-дарующіе колодцы и зиби (тдождевыя туча и нолнів), да назпошлють земль дождь отъ облаковъ, гонниыхъ Марутани» <sup>1</sup>); но преимущественно зиъй принимается за воплощение тученоснаго демона Вритры, съ которымъ сражается громовержецъ Индра. Священныя пъсни называють Вритру — Ahi. Cancep. ahi, ahîna, Genr. ohi зитя; въ зендской втяви a hi, согласно съ законами измънения звуковъ, переходитъ въ аzi или аji (аджи), ари. ij ∎ ûdz; въ старо-славянскомъ языкъ соотвътствующая форма — жжь ( \_\_\_анжь, ужъ), польск. waż--зибя \*); греч. бу с, бу сбуа. лат. anguis, литов. angis, сканд. öglir — ужъ, др.-ити. unc — зивё, unke — ужъ и зивё. Слова эти нивють въ санскрить корень ah или а nh (съ носовымъ звукомъ) --- сжинать, душить, сдавливать, что указываеть въ зите стравнаго гада, который опутываеть (связываеть) свою добычу кольцамя, сжимаеть и душить ее; сравни: санскр. а n hu-тъсвый. греч. дууш и лат. ango — давить, душить, angina — жаба, удушающая горловая опухоль, angustus — yakil, твеный, JNTOB. anksztis n roten. aggvus - съ тънъ-же значеніенъ, янир. angu — обнимать, заключать, слав. жже — сatena, жав, вжав, пол. wiąz — vinculum, жавтя — стъснать (вязати, wiązać), жялъ (węzel), узкой (wązki). Отъ

<sup>\*)</sup> Ibid., 220.— \*) W-неорганическое; сравни жгль (уголь)нол. wagl, жгълъ (уголъ)-пол. wegied., жгърь (угорь)пол. wegorz.

того-же кория образовались и слова для обозначения давящей тоски, страха и бъдствія: санскр. а n h a s-печаль, несчастіе. гръхъ, перс. azidan — безпоконть, печалять, греч. аую тоже, лат. angor-удушеніе и печаль, огорченіе, anxius --боязливый, опечаленный, готс. a gan-бояться, a gis- страхъ, aggvitha mangst, ирл. agh — страшиться, ang. ing онасность, бъда, наконецъ русск. ужасъ 1). Змъй-Вритра окутываетъ небо мрачными покровами, и запирая дождь въ своихъ облачныхъ горахъ, не пускаетъ его на жаждушую зевлю — до тѣхъ поръ, пока горы эти не будутъ отомкнуты молніей Индры. Потощу онъ называется разбойникомъ, похятителемъ небесныхъ коровъ и укрывателемъ водныхъ источниковъ; другія имена, даваемыя Вритрѣ: Cushna — изсунающій и Kuyava — производящій безплодіе, ибо онъ запрятываетъ, тантъ божественную сому (\_\_\_жввую воду дождя) н тънъ санынъ порождаетъ на землѣ засуху и неурожай 2). «О Инара! взываеть священная пъсня, ты могущественно гонящь эн тю изъ сего міра, просвътляя собственное царство. Опьяненный сомою, ты поражаешь Вритру въ голову своей громовой палицею и проливаеть бурно-шумящіе потоки. И небо, и зения содрогаются въ страхъ отъ твоего гитва!» По свидъ. тельству другихъ гимновъ. Индра бросается на злаго, бѣшеннаго Вритру, возлежащаго на горахъ, разбиваетъ его на части сильными ударами громовой палицы и инзвергаетъ долу въ стремительномъ разливъ водъ. Итакъ въ нидъйской мноологія въ образъ зитя олицетворяются большія, скученныя массы облаковъ; но иногда a hi употребляется во иножественномъ числе и служить указавіень на одицетвореніе тучь многими зитями <sup>в</sup>). Мноъ о борьбт бога-громовника съ зитемъ сохра-

33

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пинте, I, 499—501; Левцін о языкъ М. Мюллера, 291—2— <sup>3</sup>) Бунъ, 99—100, 151—2.— <sup>3</sup>) Orient und Occid., Rig-Veda въ переводъ Бенеен, 1863, I, 46—48; II, 238–9, 248.

няеть и Авеста, съ тънъ однако различіемъ, что здъсь итсто Индры, назведеннаго древними персами на степень существа злаго. заступаетъ Травтаонъ, который сражается съ Ајі dahaka (antena-paapymuresena, nepc. ajdaha, copo. amдаха, аждава, аждаја 1). По учению персовъ, Аринанъ, злобный представитель мрака, сражаясь съ Ормуздомъ (божествомъ свъта и всякихъ благъ), прыгнулъ на землю въ видъ змън (т. е. въ видъ ниспадающей моднін), проникъ до самаго центра, вошель во всъ земныя созданія и самый огонь осквернияъ копотью и дымомъ. Битвы съ нимъ нескончаемы, такъ какъ послъ каждаго поражения онъ снова возстаетъ въ парахъ и туманахъ и потрясаетъ міръ грозою. Греческій зитеголовый Тифонъ есть воплощеніе грозовой тучи; даже въ историческую эпоху греки обозначали этимъ имененъ сгущенныя массы облаковъ, бурные вихри и крутящіеся сиерчи: «coelum atrum et fumigautes globi et figurae quaedam nubium metuendae, quas τυφῶνας vocabant, impendere imminereque ac depressurae navem +idebantur» 2). Смерчъ въ старияныхъ нашихъ словаряхъ толкуется: «оболокъ, который съ неба спустившися, воду съ моря смокчетъ» (1,357). Тоф dwv или Тофореос (vaporinus), наполняющій воздухъ паражи в душнымъ зноемъ, есть сынъ Тартара (грозоваго демона) и натери-Земли, нбо образуется изъ земныхъ испареній, или сынъ, порожденный небесной богинею Герою. Гезіодъ въ своей «Теогонія» говорить о Тифонь, что у него на плечахь вращаются сто драконовыхъ головъ, дышащихъ пламенемъ и издающихъ громкіе звуки, подобные реву льва, мычанію быка, вою собаки и свисту пущенныхъ стръдъ (шистафоры грома и завываю-

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У. З. 2-го отд. А. Н., УІІ, в. 2-й, 27; Срп. рјечняк. 2.—<sup>3</sup>) Переводъ: черное небо и дыиящіяся парами, страшныя по своямъ сормамъ массы облаковъ, которыхъ называютъ тисонащи, казалось грозили подавить корабль.

ней бурн), что отъ него произошля буйные вътры, несущіе ложаь в опустошение нивамъ. Рядомъ съ этимъ мужскимъ индетвореніемъ выступаетъ и женское, какъ супруга Тиона — Эхидна, которая изображалась на половину женщиной, на половину чудовищной зитею. Отъ этой четы произошли казивныя существа: Горго, отецъ зибевласыхъ Горгонъ 1). гесперидскій драконъ, лернейская гидра и друг. Къ той-же вородѣ принадлежатъ и гиганты — великаны, у которыхъ витсто ногъ были зитиные хвосты; имтя большія крылья, они зыгались съ быстротою молнін. Гиганты \*) порождены Земзев изъ каплей Урановой крови. т. е. изъ пролитыхъ небоиъ юждей. Въ этихъ преданіяхъ о рожденіи облачныхъ великавовъ и зибй иатерью Землею сочетались два представления: съ одной стороны облака образуются изъ паровъ, подымаючихся съ увлаженной земли; а съ другой, надвигаясь на небесный сводъ съ краевъ горвзонта, оне кажутся какъ-бы ис-10дащими изъ подъ земли, рождающимися изъ ся материнскихъ взарь. Самъ Тифонъ называется гигантомъ, и слёдовательно стоитъ съ ними въ ближайшемъ родствъ. По словамъ Аполлолора, онъ былъ громадный исполинъ, головой своею достигалъ звбзять, а простертыми руками касался солнечнаго восхода и жата; извергая клубы огня, издавая страшное шиптніе, онъ бросаль на небо камни и вызываль боговъ на битву. Зевсъ, говорить Гезіодъ, бросиль въ него молніи, и низверженный Тлеонъ упалъ въ преисподніе вертепы тартара 3). Преданіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одна взъ нихъ была убита Персеемъ, сынонъ Зевса; подвитъ этотъ совершонъ имъ съ помощію окрыденныхъ сандалій и шлена-невидимки признаки, указывающіе въ немъ громовника. <sup>3</sup>) Гітас отъ тіс, т. е.  $\tau_1^{\tau}$  (земля), какъ тіте сосо отъ тіса - Griech. Муth. Преддера, I, 57. <sup>3</sup>) Der Ursprung der Myth., 30-37, 50, 96-97. Тоже значеніе имъетъ и битва Аполдона съ Пифононъ. Такъ гакъ оредъ признавался носитеденъ модній, то отсюда возвикио 33<sup>4</sup>

о битвахъ бога-громовника съ змѣями составляетъ общее достояние встахъ индоевропейскихъ народовъ; оно послужило изтеріаломъ, изъ котораго создались многочисленныя поэтическія сказанія. Народный эпосъ въ сагахъ, сказкахъ и пѣснязъ часто любить обращаться къ этоку мнонческому событію в воситваеть его въ разнообразной обстановкт, съ тъми ил иными отменами и добавленіями, вызванными местными и историческими условіями; тъмъ не менте однако варіація этв удерживаютъ яркія черты взаимнаго сходства и несомнѣнной древности. На обязанности богатырей и героевъ, заступающих въ народномъ эпосъ място позабытаго громовержца, зежитъ трудная задача побивать чудовищныхъ зибевъ. Геркулесъ еще въ колыбели задушилъ двухъ громадныхъ зибй, и впосла. ствін, когда возмужаль, должень быль сражаться съ драбонами; у племенъ германской отрасли Зигмундъ, Зигфрилъ в Беовульфъ были храбрые побъдители драконовъ; нашъ Добрыня и другіе сказочные богатыри славятся твив-же полнгомъ. Въ тамбовской губ. поселяне толкуютъ, что во время грозы летають огненные змъи и, подобно дьяволу, стараются спрятаться отъ громоваго удара; но Богъ пресатауетъ ихъ своими мъткими стръдами, и если случится, что зитй будетъ пораженъ возлъ какого-нибудь зданія, то оно непремънно загорается отъ изліянія и брызговъ змънной крови. Въ другихъ мъстахъ разсказываютъ, что нечистые духи, преслъдуевые стрѣдами Ильи-пророка, скрываются въ гадовъ, т. е. превращаются въ змъй. Одинъ изъ старинныхъ памятниковъ возстаетъ противъ мития суевтровъ, будто Илья-проровъ «пущаеть по облакамъ молнім и гонить змія» (І, 472). Въ апокрифической бестат Панагіота съ фрязиномъ Азимитомъ 1).

върованіе, признающее птицу эту непримиримымъ врагомъ и истребителемъ зиъй.— <sup>1</sup>) Рукопись XVI в. волошскаго письма, съ юсами.—Ист. очер. рус. слов., I, 501.

при объясненів: отчего бываеть гроза? — сказано: «девять ангеловъ, обравшись на небеси, радуются о славъ божественвой и трепещутъ своими крыльями, и отъ ударенія крыльями облака идутъ по аеру, гремятъ и дождятъ; а отъ силы ангельской исходитъ огонь и молнія съ великимъ громомъ на проклятаго змія» (сравни, т. І, 263). По чешскому повърью: кто владъетъ дубинкою, которою на вешній Юрьевъ день убита змъя, тотъ непобъдимъ въ сраженіяхъ '); дубинка эта есть громовая палица, которою Перунъ, или вмъсто его Георгій-побъдоносецъ, разитъ змъя при началъ благолатной весны. Змъй тотчасъ лопается, если бросить въ него ножъ или огниво (толнію).

О тождествѣ змѣя съ грозовою тучею преданія и повѣрья представляють самыя наглядныя свидітельства, не позволяющия сомнъваться, что между тъмъ и другою существуетъ саное близкое соотношение. Народная загадка: «мотовило косовию \*) по поднебесью ходило, встиъ устрашило» или: «шилоиотовило подъ небеса подходило, по ниточкъ повори-10» разгадывается двоякимъ образомъ: и громъ, и эмъй з). Мотовило-снарядъ для размотки пряжи; такъ какъ старинный истафорический языкъ уподоблялъ клубещияся облака и тучи спутанной, косматой пряжъ (см. гл. XXIII), то громовая стръла, заостренная какъ игла или шило, казалась именно тёмъ орудіемъ, которымъ Перунъ разматываетъ небесную пряжу (т. е. разстеваетъ тучи). «По ниточкъ говорило» — выраженіе, указывающее на раскаты грома, которыми сопровождается эта работа: громъ Перуново слово. Очевидно, что приведенная загадка, служа для обозначенія зміня, имітеть вь виду не обывновеннаго, земнаго гада, а мномческаго или молніеносна-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Громаниъ, 80.— <sup>2</sup>) Вар. котовило — <sup>3</sup>) Эти Сб., VI, 50, 60; Сажаров., I, 101.

го зытя 1). Изъ самаго названія: «зытя огненный» уженесомнѣнна связь его съ грозовымъ пламенемъ; въ Эльзасѣ называють дракона der feurige drache, въ Гермавія-glûschwanz; по инънію нъицевъ, онъ является на небъ красною или синею полосою<sup>\*</sup>). На тоже указывають и русскія повърья: зиъй, говорятъ крестьяне, летитъ по поднебесью въ видѣ огненнаго шара и разсыпается искрами, словно горячее желтво, когда его кують молотомъ; по другимъ показаніямъ, онъ несется чернымъ клубомъ, а изъ раскрытой пасти его валитъдымъ и пламяпредставление, прямо снятое съ природы: черная туча въ полетъ своемъ по воздушнымъ пространствамъ клубится подобными дыму парами и дышетъ огнемъ, т. е. витстъ съ вихрями выдыхаетъ изъ себя и грозовое пламя. Это эпическое выражение сопровождаетъ и всъ другія животненныя олицетворенія громоваго облака; такъ о конф-тучъ говорится, что изо рта и нозарей его огонь вылетаетъ, изъ ушей дынъ столбонъ валитъ. Въ народныхъ былинахъ встръчаемъ «лютаго звъря» Горынчина. Купался Добрыня въ ръкъ;

> Какъ въ тую пору, въ то время Вътра нътъ — тучу наднесло. Тучи нътъ — а только дождь дождатъ, Дождя нътъ — искры сыплются: Летитъ змъище.Горынчище. О двънадцата заъя хоботахъ.

Хочетъ онъ Добрыню огнемъ с цалить, хоботомъ ушибить, но богатырь осилидъ и убилъ чудовище; много вытекло крова змѣиной, трое сутокъ стоитъ въ ней Добрыня, не знаетъкакъ выбраться, и слышится ему гласъ съ небеси:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По сходству паровъ и тумановъ, образующихъ тучи, съ дыиоиъ, объ этомъ послёднемъ народная западка выражается: "ГУмово иотовило подъ небеса уходило"—Толков. Слов., I, 946. a) Beiträge zur D. Myth., II, 339—340.

Ты бей копьемъ о сыру землю, Самъ къ копью приговаривай: Разступись-ко матушка-сыра земля! На четыре разступись на четверти, Пожри-ко всю кровь змънную.

Послушался богатырь гласа небеснаго, и какъ сказано — такъ и сталося: пожрала мать-сыра земля кровь зибиную<sup>1</sup>). Пролитая зибенъ и пожираемая землею кровь есть метафора дожля, который струится обильными потоками изъ тучи, разбитой ударами громовника, и наводняетъ поля и равнины. Тотъже зпизодъ повторяется и въ стихѣ, повѣствующемъ о битвѣ Егорія Храбраго съ зиѣемъ лютымъ, о гненнымъ (см. 1, 702, 784 — 5):

Изъ рота яво огонь-полымя, Изъ ушей яво столбомъ дымъ идёть <sup>2</sup>).

Мись о борьбѣ съ змѣемъ связывается и съ именемъ богатыря Алеши Поповича: пошелъ Алеша на рѣку, завидѣлъ его Тугаркиъ Змѣевичъ (сынъ змѣя), заревѣлъ зычнымъ голосомъ— и дрогну да вся дубрава; почернѣлъ онъ какъ осенняя ночь, поднялся на крыльяхъ, полетѣлъ по поднебесью и закричалъ супротивнику: «хочешь — я тебя огнемъ спалю, конемъ стопчу, копьемъ убью!» Богатырь поразилъ Тугарина <sup>3</sup>). По украинскому преданію, когда Кирило-кожемака выступилъ противъ змѣя, послѣдній разгорѣлся огнемъ; изо рта, ушей и глазъ его запрыгали искры, закурился дымъ и полидось синее пламя, точно изъ горнила <sup>4</sup>). Въ Сербіи, по указанію Вука Караджича <sup>5</sup>), «за алу (ала — баснословный змѣй) се инсли да има особиту духовну силу те лети и води облаже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кирша Дан., 346-9; Рыбиля., III, 61, 66.-<sup>2</sup>) Калъки Пер., II, 406, 465.-<sup>3</sup>) Кирша Дан., 183-193.-<sup>4</sup>) Москв. 1846, XI-XII, 146 в дал.-<sup>5</sup>) Срп. рјечник, 3, 212.

и град наводи на љетину»<sup>1</sup>). О ненасытномъ человъкъ сербы говорять: «ало несита!» У нихъ есть поговодка: -боди се као ала с берићетом» --- борется, какъ зити съ урожаенъ. «За змаја, говоритъ Караджичъ, мисли се да је као огњевит јунак, од којега у лећењу огањ одскаче и свијетли». Сербская загадка изображаетъ огонь подъ метафорою змѣн: «два дола-суподола, мећу нима змија лежи; де змија лежи, та трава не расте» (ватра мећу пријекладима, т. е. огонь между двумя сторонами очага <sup>2</sup>). Русскія сказки и пъсни упоминають о чудесной зибъ, которая когда ползетъ — подъ ней трава горитъ или сохнетъ \*). Преданія другихъ индоевропейскихъ народовъ туже силу испускать пламя приписываютъ дракону — санскр. drgvischa-зита, животное чуткое сторожливое, всегда-озирающееся (отъ dr cсмотръть, видъть), греч. δράχων, др.-нъм. draccho, (drache), сканд. dreki, нрл. draic, книр. draig, чешск. drak, литов. dre zas; въ греческомъ дерхену-смотръть, свътить, разсыпать искры (о связи понятій зрънія, свъта и огня си. l, 151 \*). Драконъ летаетъ по воздуху, выдыхаетъ изъ своей пасти дымъ, пламя и бурные вихри, пожигаетъ зеленыя травы в заражаеть воздухъ свониъ ядовитымъ дыханіемъ; онъ или палитъ своего врага огнемъ или изрыгаетъ на него жгучій ядъ; человъкъ, котораго коснется блестящій взоръ дракона, падаетъ мертвымъ, ибо изъ глазъ его исходитъ тотъ же губительный ядъ. Слова еіt — огонь и еіter — ядъ лингвистически родственны 5). И поражая зытя, герой подвергается опасности погибнуть отъ его яду или крови, которая течетъ ръкою изъ ранъ убитаго чудовища. Самъ богъ Торъ хотя и

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наводитъ градъ на нивы. — <sup>2</sup>) Слхаров., II, 109. — <sup>3</sup>) Худин. I. стр. 135; О. З. 1951, VIII, 63. — <sup>4</sup>) Пикте, I, 503 — 4; D. Myth. 653 – 4. — <sup>5</sup>) Скав. Грим., I. стр. 368; D. Myth., 653; Beiträge zur D. Myth., II, 445; Громаннъ, 36.

убиваеть великаго зитя въ последней битве асовъ съ Сурту ромъ, но тонетъ въ его отравъ; также гибнетъ и Беовульфъ, славный герой англосаксонскаго эпоса, а Геркулесъ умираетъ оть одежды, напитанной ядомъ умерщвленной имъ гидры: одежда эта — поэт ическое представление громоваго облака <sup>1</sup>). Смыслъ стя означенных сказаній тоть, что богь-громовникъ, побъднтель тученоснаго зибя, самъ погибаетъ въ страшной битв; сгорая въ пламени молній и утопая въ ливняхъ дождей, онъ исчезаетъ съ неба, ели умераетъ вмъстъ съ окончаніемъ грозы (см. І, 756, 759). Рядомъ съ этими преданіями, встръчаемъ другія, въ которыхъ драконовой крови, какъ метафор' дождя, придаются спасительныя свойства живой воды амриты: она не только не причиняетъ герою вреда, но напротные сообщаеть его телу неуязывность. Таково немецкое преданіе о Зигоридъ, дъянія котораго совершенно-тождествены съ подвигами Зигурда, воспътыми Эддою. Этотъ знаженитый герой убиль страшнаго, извергающаго пламя дракова Фафиира и трупъ его бросилъ въ огон'ь; твердый роговой покровъ дракона расплавился; Зигфридъ раздълся до нага и окунулся въ приготовленный расплавъ, но къ несчастію не заметных, что къ его спинъ присталъ липовый листъ, и одно это мъсто не покрылось непроницаемой роговой оболочкою: сюда-то впослёдствія вонзилось вражеское копье, низложивнее храбраго витязя. По другимъ свядътельствамъ (см. пъснь Эдды о Зигурдѣ и поэму о Нибелунгахъ) герой искупался въ зитыной крови, отчего по всей его кожт простериясь роговая оболочка, и онъ сдълался неуязвимымъ, исключая небольшаго мъста между плечъ, гдъ прилипъ древесный листъ »). Это напоминаетъ намъ славнаго героя Иліады; мать Ахиллеса,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни у М. Мюллера, 79—80.— <sup>2</sup>) Die deutsche Heldensage Вильтельма Гримма, 17, 75—76.

богныя Өстида, омыла его еще въ дътствъ амб розіей, или по другому сказанію искупада въ водахъ Стикса, и чрезъ то сатлала его тело неврелимымъ, вромъ пяты, за которую дер. жала ребенка при омовении; въ эту пяту и быль онь смертельно пораненъ стръдою Париса; стръда — символъ молнін, а почему она разить въ пятку? -- объяснево ниже въ гдавъ XXII-й. Извъстно древнъйшее представление богагромовника и подвластныхъ ему духовъ кузнецами, работающими въ подземныхъ пещерахъ (<u>тучахъ</u>); Вилькина-сага разсказываеть о Знгурат, что онъ жилъ въ ученикахъ у славнаго кузнеца Мемера, и когда тотъ, желая избавиться отъ опаснаго соперника, напустилъ на него брата своего --- зита, Зигурдъ убилъ это чудовище. Какъ скандинавская сага приводить героя, передь битвою съ драконожь въ кузницу; такъ подобный-же эпизодъ, но еще съ болѣе древними чертани, встръчаемъ въ русскомъ преданія. Молодой царевичъ убъгаеть оть палящаго зитя въ кузницу; зитя лизи уль три раза желтэную дверь и просадиль насквозь свой языкъ. Тогла меенческіе святые ковачи схватили его за языкъ раскаленными щищами, запрягли въ плугъ и заставили пахать землю, послё чего змёй, опнышись морской юлы, лопнуль. Предание это занесено и въ сказку объ Иванъ Попяловъ (значение имени «Попяловъ» объяснено на стр. 483), гат святые кузнецы убивають гигантскую зитеху тажелыни иблотани, т. е. зибя-туча, опнышнсь дождевой воды, гибиеть подъ ударажи Перунова молота; языкъ змъя, которымъ очъ пролизываеть желёзныя двери кузницы, есть истафора грововаго пламени (I, 560 — 1, 728).

Въ народныхъ сказаніяхъ зиъй изображается то какъ чудовищный звърь, то какъ великанъ. Въ грозовыхъ тучать фантазія древняго человъка созерцала существа самодъйствующія, признавала за ними туже волю и тъже страсти, какія

вриличны человъку; а потому рядомъ съ животненными олицетвореніями тучъ, необходимо надъляла вхъ и человъческими •ормами. Вотъ почему змъй вытажаетъ на битву, какъ вооруженный вовнъ, на славномъ, богатырскомъ конъ; на плечт у него сидить черный воронь ( тохититель живой воды), а позади хортъ (тсобака-вътръ) бъжитъ <sup>1</sup>). Но перенося свои формы на облачный міръ, человѣкъ разширялъ ихъ до исполнескихъ разибровъ, соотвътственно могуществу и громадности естественныхъ явленій. Отсюда возникли сказавія о великанахъ, къ кругу которыхъ принадлежитъ и зибй, что до очевидности свидътельствуется греческимъ мисомъ о амънно-хвостыхъ гигантахъ и множествомъ другихъ общеарійскихъ преданій (см. гл. XXI). О Тугаринъ Змъевичъ народная сказка говорить: быль онь богатырь въ вышину трехъ саженъ, промежъ глазъ — калена стръла; пожиралъ онъ н выпиваль также иного, какъ и великаны, потдающіе небесныхъ коровъ и опорожняющіе пталыя бочки дождеваго напитка. Вглядываясь въ развитіе миеическихъ представленій, нетрудно замѣтить, что, подъ вліяніемъ метафорическаго языка и неудержимаго стремленія фантазія олицетворять силы природы, каждое физическое явление въ одно и тоже время воплощалось въ нъсколькихъ разнохарактерныхъ образахъ или принимало на себя обликъ, составнишийся изъ сибшения этихъ образовъ. Огневный зити, зримый на небъ пламеннымъ, искроистнымъ шаромъ, прилетая въ избу своей возлюбленной ---обращается въ молодца несказанной красоты. «Есть молодые иолодцы зазорливые (говорить устное преданіе о летучихъ эмбяхъ), которые умбютъ прикидываться по змбиному и но человъческому»<sup>2</sup>). Въ одной русской сказкъ змъй представляется человёкомъ со змённой головою: съвиду

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. CE., VII, 3.- <sup>3</sup>) Carapos., II, 6, 16.

ніе язвѣстно и между поляками (см. няже). Согласно съ тѣ-МИ ПРИХОТАНВО-ИЗМЪНЧИВЫМИ, ФАНТАСТИЧСКИМИ ФОРМАМИ, Какія принимають облака въ своемъ будномъ нолеть по небесному своду, воображение народа видбло въ нихъ чудовищъ со многими годовами и раскрытыми пастями. Сказочный эпосъ изображаетъ драконовъ и зитевъ съ треия, шестью или семью, девятью и двънадцатью головами; по числу головъ опредбляется большая или меньшая степень ихъ силы. Древность такого представления засвидътельствована веданческими гимнами, воспъвающими борьбу бога-громовника сътрехглавою, семихвостою змѣею<sup>2</sup>). Отсюда объясняется, почему нъкоторыхъ боговъ язычники представляли съ нъсколькими головами; большею частію это — боги громоносныхъ тучъ. Такъ въ Штетинъ стоялъ идолъ Триглава; ему приписывали владычество надъ тремя царствами: небомъ, землею и адомъ (т. е. воздушнымъ царствомъ, облачными подземельния и грозовымъ пекломъ; сравни съ тремя корнями міровой ясени-стр. 279). Триглавъ чтился и чехами; по указанію Вацерада, они давали ему три головы козлиныя, что свидътельствуетъ за его громоносное значение (козелъ - жнвотное, посвященное Тору <sup>8</sup>). Идолъ Поревита изображался съ пятью головани; Рујевить интаъ семь лицъ подъ однинъ черепомъ; въ разныхъ славянскихъ городахъ, по словамъ Гельмольда, стояли кумиры съ двумя, тремя и болте головами \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказ. Броницына, 22.—<sup>2</sup>) German. Mythen, 215.—<sup>3</sup>) Макуш., 87; D. Myth., 946; см. въ гл. XXI сближеніе Триглава съ якъемъ-Трояномъ.—<sup>4</sup>) Срезнев., 51.—53. По греческимъ сказаніямъ, царь Геріонъ, у котораго Геркулесъ должевъ былъ увести стада, катъ будто сросся изъ трехъ великавовъ: имълъ 3 головы, 6 рукъ и столько-же ногъ; у него была собака о двухъ головахъ; адскій Церберъ имълъ три головы; сторукіе (έхатбухисс;) великамы суть тучи, сверкающія безчисленными модніями; въ числъ другихъ уло

Быстрота, съ которою несутся грозовыя тучи, гонимыя бурными вътрами, заставила, уподобить ихъ птицъ и борзоскачущему коню; означенныя метафоры возникля въ древнъйную эпоху языка, и по всему втроятію, одновременно съ уподобленіень тучи-небесному зибю. Эти различныя животненвыя олицетворенія, относясь къ одному и тому-же явленію, необходных должны были сливаться въ убъжденияхъ первобытныхъ племенъ. Фантазія ситшала формы птицы, коня н зића и составила изъ нихъ баснословныхъ животныхъ. Стариеная пъсня говоритъ, что богатырскій конь-туча шипъ пускаль по зыбиному, и отдёляясь оть земля-леталь выне льсу стоячаго, ниже облака ходячаго. Огненнаго змъя народъ называетъ летучимъ, даетъ ему крылья птицы и надълнетъ его крылатымъ конемъ, на которомъ носится онь по воздуху. На лубочныхъ картинахъ зити рисуется съ крыльями; сербская пъсня упоминаетъ о змът шести-крыломъ. Русскія и словацкія сказки говорять о двѣнадцати-крыломъ конъ зитя 1); по свидътельству былвны, Тугаринъ Зитевичъ «садился на своего добраго коня, поднялся на крыльяхъ по поднебесью летать», а конь у Тугарина «какъ-бы лютой звърь, изъ хайлища планень пышетъ, изъ ушей дымъ столбонъ.» Слёдуя этому описанію, лубочная картина изображаетъ Тугаринова коня крыдатымъ. Въ сказкахъ къ услугамъ зитя являются конь-вътеръ и конь-молнія \*), и дракъ прилетаетъ -na obnivem voze» <sup>2</sup>). Народная загадка обозначаетъ зи тя подъ метафорическимъ образомъ коня: «стоитъ ко нь

добленій молнім представлялись руками в ногами грозовыхъ духовъ — D. Myth., 298. Въ такихъ чудовищныхъ образахъ являются въ преданіяхъ и дивіе на роды, заклепанные въ горахъ Александромъ Македонскимъ (см. выше, стр. 455—7).— <sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 3; Slov. pohad., 56.— <sup>2</sup>) Кирша Дав., 191—3; Сказ. Бровицына, J, 22, 78; Н. Р. Ск., I—II, стр. 363; Срп. н. пјесме, II, 50% — <sup>3</sup>) Škultety a Dobšinsk., I, 27. вороной — нельзя за гриву взять, нельзя и погладить. 1). Тъже представления находниъ и у другихъ народовъ. Герианцы нвображають дракона крылатымь эмбемь; самь онь по-Крытъ чешуею, когти его остръе меча и тверже стали, а крылья похожи на два паруса, надутые вътромъ; когда онъ детить, устрашенныя облака убъгають при его приближения, т. е. несутся по волъ вихрей, испускаемыхъ пастыю дракона. Въ Швейцарів до сихъ поръ, увидя деревья, опрокинутыя бурею, говорать: «здъсь драконъ прошелъ!» <sup>2</sup>). Шумъ грозовой бури сравнивали съ шиптніемъ зити. По свидательству руссвихъ сказокъ и былинъ, огненный зитй поднимаетъ страшный свисть и шипь; голось его подобень завыванію вихрей: «заревблъ Тугаринъ-и дрогнуда вся дубрава!» Какъ отъ «зибинаго шипа» коня сивки-бурки, какъ отъ свиста Соловья-разбойныка падали стёны и люди, такъ и свистъ именческаго зитя производить тоже сокрушающее дъйствіе (си. I, 307, 616). По мятнію чеховъ, бурные втатры бываютъ отъ того, что колдунъ выпускаетъ дракона <sup>3</sup>); а греки представляли Борея въ видъ крыдатаго старца, съ зи винымъ хвостомъ вивсто ногъ 4).

Мы знаемъ, что моянів уподоблядною стрѣдамъ, копьямъ и воинской палицѣ. Эти поэтическія представленія должны были прилагаться и къ змѣю, какъ воплощенію громоносной тучи. Стрѣла-молнія то служить ему, какъ браннее оружіе, то принимается за необходимый аттрибуть его елитастическаго образа. Подъ вліяніемъ метафорическаго языка, сантазія надѣлила дракона стрѣловиднымъ жаломъ или острымъ огненнымъ языкомъ: вѣрованіе это до такой степени провикло въ убѣжденіе народа, что, по миѣнію крестьянъ, да-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Этн. Сб., VI, 60.— <sup>2</sup>) D. Myth., 652—3; Andeutung. eines Systems der Myth., 194; Mocx. Ηαδακοχ. 1837, ч. XI, 536.— <sup>3</sup>) Γροманнъ, 36.— <sup>4</sup>) Der Urspr. der Myth., 152.

не простыя зиби (гадюки) уязвляють не зубани, а жалонь. котораго онъ въ дъйствительности не имъютъ. На лубочныхъ картинахъ огненный зитё изображается съ одною или нісколькими стрёлами въ пасти, и самый конець хвоста его мостряется стрълою; такъ Ерусланъ-богатырь убиваетъ зитя о трехъ годовахъ, въ каждой годовѣ по стредѣ --- виѣсто жаи, а хвостъ оканчивается четвертой стръдою <sup>1</sup>). Существу еть повърье, что зибя-итдяница (или итдянка --- отъ слова и так \*) цтлый годъ бываетъ слтпа и только на Ивавовъ день получаетъ зреніе, в тогда, бросаясь на человека **ШЕ ЖИВОТНОС, ПРОбиваетъ свою жерт**ву насквозь -- точно стрѣлою<sup>3</sup>). Эта мѣдная стрѣла-змѣя тождественна съ огненнымъ Перуновымъ цвѣтомъ, который распускается на Иванову ночь; сознание о такомъ тождествъ выразялось въ народволь сказанія о травѣ-мѣдявнцѣ: зарождается трава-мѣляница отъ гніенія здовредныхъ гадовъ, «ростетъ слѣвою, зръніе получаеть въ Ивановъ день, и когда увидитъ че-**Јовъка или** другое животное — тогда бросается на него стрълою и пробиваетъ насквозь» \*). Въ своихъ битвахъ съ богатырами, зиби сражаются копьями и палицею; по ибмецкимъ саганъ, драконы интютъ на головахъ плены, а подъ крыльяи острые нечи 5). Возврату дракона домой предшествуетъ ринутая ниъ издалёка, стремительно-летящая булава, паденіе которой потрясаетъ его крѣпкій дворецъ "). Какъ олицетвореліе молнін, зибя летить по небу раскаленной желтва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., I—II, 338.— <sup>8</sup>) У Сахарова (I, 31) приведенъ заговоръ отъ болъзни родинца: "на моръ-на окіанъ, посредь моря бълаго, стоитъ и ъд и ы й столбъ отъ земли до неба, отъ востока до запада, а въ томъ столбъ закладена и ъд на я и ъд я и и ца отъ болъзней и хворостей. Посылаю и раба (имярекъ).... и заповъдаю закласть родинецъ въ тотъ мъдный столбъ."— <sup>3</sup>) Абев., 259.— <sup>4</sup>) Терещ., V, 94.— <sup>5</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 446.— <sup>6</sup>) Шоттъ, 1; Срп. и. прилов., 5.

ной палицею <sup>1</sup>), и принимается за символическое знанене оружія. Въ средневъковой поэзіи неръдки сравненія блестящаго оружія съ иолніей и зибемъ; сербы о ножахъ, мечахъ и бритвахъ выражаются: «оштро као змија»<sup>3</sup>).

Весьма знаменательно русское название мненческаго зитя -- Горынычъ, увеличительное Горынчище; оно проистодить оть слова гора и есть отечественная форма, означающая сына горы, т. е. горы-тучи, рождающей изъ себя извивистую зибю-молнію. Въ былинахъ присвоиваются зибъ эпитеты горынская <sup>3</sup>) в подземельная <sup>4</sup>). Выше (стр. 350—361) было объяснено это древнее представление тучи горою в указаны слёды его въ цёломъ рядё народныхъ сказаній и въ названіяхъ горъ по вмени громовника; наряду съ «гремячин горами» можно поставить географическое название гора Зиъ. ища <sup>5</sup>). Въ гимнахъ Ригъ-Веды тучи называются горани зитя Вритры, а самъ Вритра — гороподобнымъ \*). Связь огненнаго зибя съ горами и скалами подтверждается множествоиъ повтрій, сохранившихся у встхъ индоевропейскихъ народовъ. Драконы и зити живутъ внутри горъ или въ каненныхъ пещерахъ, в сюда скрываютъ похищенныхъ имя девъ. Въ томской губ. разсказывають про Змѣевугору (около Зитеногорскаго рудника), что въ нее ушелъ зитей-подазъ <sup>1</sup>). Въ Уваровой станицъ на берегу Иртыша есть пещера, въ которую скрылся явившійся ноъ ръки зиба, и тамъ, гаъ овъ ползъ, видна на травъ выжженная тропинка. Бъломорцы повазывають на островъ Робьякъ (въ Кандалашскомъ заливъ)боль. шой камень, съ отверстіемъ внутри, за которымъ начинается пропасть; въ этой пропасти жилъ изкогда стращный зизи »).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 22—23.— <sup>2</sup>) Срп. н. послов., 245.— <sup>3</sup>) Пъсни Киръев., IV, 13.– <sup>4</sup>) Рыбник., I, 219.— <sup>5</sup>) Р. И. Сб., VII, ст. Ходаков., 197.— <sup>6</sup>) Orient und Occid., 416.— <sup>7</sup>) Этн. Сб., VI, 125.— <sup>8</sup>) Ibid., сивсь, 23.

Богатырь Добрыня прицамать въ пещеры бълокаменныя. гат жиль энти Горынчище, засталь въ гназат его налыхъ дътушекъ и встхъ пришибъ, поподанъ разорвалъ 1). Въ «Нибелунгахъ» Зигоридъ находитъ дракона на горъ, Беовульоъ поражаеть его въ ущелів скаль. Древне-польское преданіе разсказываеть о князъ Крокъ или Кракъ, отъ котораго произволять название города Кракова: во время его княжения народь териблъ величайшія бъдствія отъ страшнаго змъя, который жиль въ пещерахъгоры Вавель и равно побдаль и людей. в скотъ. Чтобы язбавить свой народъ отъ зибя. Крокъ употребиль хитрость: взяль нёсколько воловьихъ шкурь, начиниль сислою, строю и другими горючими снадобъями, и запаливъ МОЖенные въ нихъ фитили, придвинулъ все это къ зибиной норъ. Змъй выползъ, проглотилъ воловьи шкуры; планя вспыхнуло въ его утробъ, и онъ издохъ. Въ связи съ именемъ Крока ставять древнъйшее название Исполеновыхъ горъ (Riesengebirg) — Крконоши; въ этихъ горахъ, по указанію ченской пъсни о судъ Любуши, герой Трутъ убилъ лютаго зивя \*). Воловье шкуры, пожераемыя зитемъ, — уже знаконая читателю метафора облаковъ. Чтиъ болте поглощаетъ ихъ зиви, или выражаясь прозанчески: чемъ более стущаются, скучиваются облака, тъмъ сильнъе разгорается пламя молній, и онь гибнеть въ грозъ отъ собственной жадности. Прибавниъ, что въ чисат великановъ народный эпосъ упоминаетъ Горыню, который повергаеть цёлыя горы, и что между другими славянскими названіями, присвоенными облачнымъ женамъ, было берегиня—названіе, тождественное съ именами: бабагорынынка и баба-алатырка (отъ слова «алатырь-камень»), какія встръчаются въ народныхъ былинахъ \*). Древнъйшее

34

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кирша Дан., 349; Сказ. Броницына. 9.— <sup>2</sup>) Рус. Сл. 1860, Х. 266; Атеней 1858, ХХХ, 199, 209—212; Ист. очер. рус. слов., I, 284.— <sup>2</sup>) Кирша Дан., 361.

••

значеніе слова берегъ (брѣгъ, нѣм. berg) — гора (см. І. 623 <sup>1</sup>). Въ Эддѣ можно найдти свидѣтельства о вѣдьмахъ, которыя въ видѣ' огромныхъ скалъ ложатся въ устьѣ рѣки, и запружая ее, производятъ наводненія <sup>2</sup>).

Тучн' назывались еще каменными замками или городани Вритры; согласно съ этимъ славянскія сказки говорять о ребр'еномъ и золотомъ. Въ Германіи ходять разсказы о такихъ-же дворцахъ, окруженныхъ мѣдными, серебреными и золотыми лъсами, принадлежащихъ драконамъ мъдному, серебреному и золотому; подобными лісами и богатыми заиками, блистающими сереброиъ и золотонъ, владъють норвежскіе тролли (швеликаны и драконы <sup>2</sup>). Три метацическихъ царства и три металлическихъ лъса выражаютъ едну и туже мысль (стр. 285); эпитеты «итаный, серебреный и золотой, иногда алмазный еле жемчужный, объясняются тъин яркими, блестящими красками, какими солнце съ чуднымъ великолтпіемъ разцвѣчиваетъ облака, особенно при своемъ восходъ и закать, и стоять въ близкомъ соотношения съ преданиями о несчетныхъ сокровищахъ, хранвмыхъ драконами и зитяли. Объ алмазномъ дворцѣ змѣя русская сказка \*) утверждаеть, что онъ вертится словно мельница, и что изъ него вилна вся вселенная — всё государства и земли, какъ на ладени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Арійскій прототипъ нашихъ Горыничей (говорить г. Буслаевъ въ статьъ "Русскій богатырскій впосъ" въ Рус. Васт.) сохранняся въ мненческихъ герояхъ Баргавасахъ, дътяхъ Бргу, одного изъ первобытныхъ людей, созданныхъ Брамою; « бргу (bhrgu) собственно значитъ гора, и отъ него отечественная сормабарг авасъ-горыничъ". Если рудокопы запоютъ пли станутъ свистать въ шахтахъ, то тъмъ самынъ вызовутъ гориаго духа (Громаннъ, 19); пъніе и свистъ-завываніе грозовой бури. – <sup>3</sup>) О вл. христ. на сл. яз., 57. – <sup>3</sup>) Сказ. норвен, I, стр. 19 и 27. – <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., УІІ, 9.

Польская сказка говорить о Вихрѣ, который похитнаъ здато. масую красавицу и унёсъ ее въ «раłac srebrzysty na kurzej ю̀се»; Вихрь этотъ имълъ тъло великана, а голову зитя. таль на огненномъ, крыдатомъ конт и своимъ бурнымъ дызаніемъ приводняв въ сотрясеніе свой собственный дворець<sup>1</sup>). Въ хорутанской приповъдкъ \*) читаемъ: «i dojde do jednoga groda kuírnoga (итанаго), koj se je zmirom na srakini nugi vrtel»; тоже выражение употреблено и при описании гороловъ серебренаго в золотаго, что прямо отождествляетъ ихъ съ вертящеюся взбушкою бабы-яги (облачной, демонической жены, о которой см. гл. XXVI) и змъя <sup>в</sup>). Этотъ дворецъ или избушка -нетафора ходячаго облака. Въ числъ различныхъ предстаменій, соединявшихся съ молніей, она уподоблялась и ног в; блескъ молній и удары грома потрясають тучи и приводать изь въ бурное движение, и потому народныя предания говорять еногъ, на которой вертится облачное зданіе бабы-яги и зитя. Нога эта-изтушья или сорочья, что объясняется изъ той связл, въ какую поставилъ древній миеъ пѣтуха и сороку <sup>4</sup>) съ явленіями грозы. Другія сказки говорять, что избушка бабы-яги поворачивается на курьихъ ножкахъ, на собачь-ВІЪ ПЯТКАХЪ, А ЗА́МОКЪ БОГА ВЪТРОВЪ ВЕРТИТСЯ НА МЫШИвой ножкъ: собака --- символъ вихря, мышь---- разящей моднів »). Въ словацкой сказкъ «) герой приходить въ замки олованной, серебреной и золотой и встричаеть въ каждомъ по бабъ-ягт съ длинною палицею въ рукахъ-оловянною, серебреною и золотою; три сына этихъ въдьмъ играютъ туже роль, какую наши зити. Соотвътственно представленію дождя — коровышиъ молокомъ, зитиные города и замки изображаются въ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гяннск., III, 47—61.— <sup>3</sup>) Сб. Визявца, 128—130.— <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., II, 30; VIII, стр. 370.— <sup>4</sup>) О сорокѣ см. гл. XXI.— <sup>5</sup>) Гануша стат. о Дѣдѣ-Всевѣдѣ, 27.— <sup>6</sup>) Эрбенъ, 49—54; Slov. pohad., 143—160, 338—369.

изсняхъ Веды, какъ хатвы или загоны, въ которыхъ вражескій демонъ скрываетъ во время зимы и засухи похищенных имъ небесныхъ коровъ; Индра отпираетъ двери этихъ загоновъ своею громовою палицей точно также, какъ отпираетъ онъ и облачные города и скады и выволитъ оттуда освобожденныя стада <sup>1</sup>). «Въ древијя времена, замѣчаетъ Максъ Мюллеръ<sup>2</sup>), когда войны по большей части имѣли цѣлью не сохраненіе политическаго равновѣсія Азін или Европы, а завладѣніе хоро шимъ пастбищемъ или большими стадами рогатаго скота, въ эти древнія времена изгороди для скота естественно обращались въ укрѣпленія, а люди, жившіе за одними стѣвами, стали называться gotra» — цервоначально: коровій хлѣвъ, а потомъ: родъ, племя (см. выше стр. 351 и 436). Нашёкъ на старинный мнеъ о заключеніи небесныхъ коровъ въ облачныя скалы находимъ въ чешскомъ преданім о Премыслѣ (1, 559).

Тучи, помрачающія небесный сводъ, рисовались воображенію нашихъ предковъ демонами-похитителями блестящихъ свътилъ. Во главъ этихъ миенческихъ хищенковъ, грабителей, воровъ стоялъ Вритра, окутывающій ясное небо густыми облаками и туманами. По аналогіи мрака, производимаго наплыють тучъ, съ темною ночью и затытніями луны и солина, Вритра считался элобнымъ виновникомъ и той, и другихъ. Раскрывая нъдра тучъ молніеносными стрълами, разстевая из въ грозъ. Индра освобождалъ свътила изъ демонскихъ вертеповъ, прикрѣплядъ ихъ къ небесному своду и давалъ имъ возножность снова сіять на низменную землю. Ради этого подвага онъ признавался главнымъ творцемъ свъта; витстр съ вобъдою надъ черными тучами, ему приписывалось и поражене демона ночи: Индра, какъ выражаются священные гимеы, рождаетъ утречнюю зорю и солнце и выводить на небо бълый день 3). Затибнія солнца и луны объяснялись на востовъ

<sup>1</sup>) Кунъ, 211 и дая.— <sup>3</sup>) Стр. 25—26.— <sup>3</sup>) Die Götterwelt, 65.

Digitized by Google

вападеніень зитя, готоваго поглотить ихъ въ свою ненасытвую утробу; дуна, захваченная во время затытнія демономъ Рагу, продиваетъ амриту, которую собираютъ боги въ свои сосуды, тогда какъ очи ихъ роняютъ отъ горести с ле з ы. падающія на землю дождемъ <sup>1</sup>): преданіе, въ которомъ очевнано сихшение лунного затибния съ закрытиемъ ясного ив. сяда темными дождевыми тучами. Подобныя воззрѣнія раздѣлянеь в славянами; польская сказка приписываеть солнечное затибніе двънадцатиглявому змъю, а болгары въ затибнія луны вилять, какъ свътило это облекается въ коровью шкуру (т. е. въ облачный покровъ) и дветъ цълебное молокошамриту (I, 666, 749-750). Пожираніе свётнав змбень засвидетельствовано и нашими народными сказками о богатыряхъ, призванвыхъ сражаться съ злыми демонами. Сказочные богатыри, тоумаяющие насъ громадными силами и размбрами, воплощають въ свояхъ человъческихъ образахъ грозовыя явленія природы; отъ того они и растутъ не по днямъ, не по часамъ, а во мниутанъ – также быстро, какъ быстро надвигаются на небо громовыя тучи и вздымаются вихри. Именно таковъ богатырь Иванъ Быковичъ, Иванъ-коровьниъ или кобылинъ сынь »); въ нъкоторыхъ варіантахъ его называють сыномъ кошки или суки. Сербская пъсня \*) знаетъ Милоша Кобылича:

> Милопа вобила родиль, Нашли су га јутру у ерђели <sup>4</sup>); Кобила га сисом одојила: С тога снажан <sup>5</sup>), с тога висок јесте.

Быстрота полета бурной, дожденосной тучи заставила фантазію сравнивать ее съ легконогниъ конемъ и гончею собакою;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У. З 2-го отд. А. Н., VII, в. 2, 40.—<sup>2</sup>) Н. Р. Ск., II, 30; У. 54; VII, 3; VIII, 2, 9; Эрденьейнъ, 3, 19; Худик., 45, 46; Lud Ukrain, I, 254—277; сб. Волявда, 120—7.—<sup>3</sup>) Сри. н. пјесме, II, 229.—<sup>4</sup>) Въ конюшић.—<sup>5</sup>) Силенъ.

проливаемые ею потоки дождя повели въ сближению тучи съ дойною коровою, а сверкающія во тьмѣ молнія — къ сближенію ея съ кошкою, глаза которой свътятся ночью какъ огва. Поэтому Буря-богатырь, коровьниъ сынъ, есть собственно сынъ тучи, т. е. молнія или божество грома — славянскій Перунъ, скандинавскій Торъ; понятно, что удары его должны быть страшны и неотразниы. Перунъ (Торъ) велъ постоянную борьбу съ великанами-тучами, разбивалъ ихъ своею боевою налицей и мёткими стрёлами; точно тоже свидётельствуеть сказка объ Пванѣ, коровьемъ сынѣ, заставляя его побивать иногоглавыхъ, сыплющихъ искры амтевъ. Побтанвши антевъ, онъ долженъ бороться съ ихъ сестрами или женами, которыя, съ цълію погубить своего врага, превращаются одна золотою кроваткою, другая деревомъ съ золотыми и серебренымияблоками, а третья криницею (— миоическія представленія дождевой тучи; о золотомъ ложъ см. стр. 536); но богатырь угадываетъ ихъ замыслы, рубитъ неченъ по кроваткъ, дереву и кривиці, а изъ нихъ брызжетъ струею алая кровь, т. е. дождь. Долженъ состязаться богатырь и съ ихъ матерью, ужасною зибыхою, которая раззбваеть пасть свою отъ земли до неба (I, 561)и "jakby chmura jaka zasłoniła słońсе» '). Богатырь спасается отъ нея бъгствомъ на кузинцу, в тамъ зыћиха, схваченная за языкъ горячным клещами <sup>2</sup>), погибаетъ подъ кузнечными модотами, подобно тому, какъ гибнутъ великаны подъ ударами Торова молота (шиолнів), или по другому сказанію --- она выпиваетъ цтлое море и доцается съ трескомъ, издиваясь потоками дождя. Какъ естественный результать пораженія зибевъ, вля

- -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lud Ukrain., 267.— <sup>2</sup>) Азбуковникъ говоритъ, что обояницы (чародъи) скватываютъ крылатую змію аспида горячния клещами и тъмъ самымъ причиняютъ сй смерть—Ист. очер. рус. слов., I, 275—6.

проще: разгрома темныхъ тучъ, обнаруживается скрывавшійся за ними благотворный свътъ солица. Такое появление сіяю**щаго солнца** народный эпосъ представляетъ освобожденіемъ изъ-подъ власти чудовищныхъ зитевъ похищенной ими краса. вины: въ сказкъ же объ Иванъ Попяловъ, любопытной по свъжести передаваемаго ею древняго мнез, прямо повъствуется: въ томъ государствъ, гдъ жилъ Иванъ Попяловъ, не было дня, а парствовала въчная ночь, и сдълаль это проклятый зибй; воть в вызвался богатырь истребить зитя, взяль боевую палицу въ иятьнадцать пудовъ и послъ долгой борьбы поразилъ его на смерть, поднялъ змѣнную голову, раздомалъ ее---и въ туже минуту по всейземыт сталъбъзый свътъ, т. е. изъ-за разбитой тучи явилось красное солице. Въ другой русской сказкъ зиъй похищаетъ ночныя свътила; богатырь отсткаеть ему голову, и изъ нутра чудовища выступилъ свътёлъ мъсяцъ и посыпались частыя звъзды. Подобно тому въ финиской сказкъ (въ соорникъ Рудбека) три зићи похищаютъ ићсяцъ, солице и ясную зорю 1). Объ этомъ поглощения свътнаъ создалась у болгаръ слъдующая легенда: въ старое время одна здая баба взяла грязную пелену и накрыла мфсяць, который тогда ходиль низко и даже совстиъ по землъ; мъсяцъ поднялся высоко на небо — туда, гдъ и теперь видънъ, и проклядъ нечестивую: всявдствіе этого проклятія она превратилась въ змѣю, и отъ нея произощия всё теперь-существующія земныя зиби. Много она людей пожрала и истребила бы весь свътъ, да святой Георгій убиль ее<sup>2</sup>). Злая баба, очевидно, — злая-въдьма,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Библ. для Чт. 1863, XII, замътка Худяк. Сличи съ словацкою свазкою о солицевомъ конъ, которая развиваетъ туже мысль, что в наши скизки объ Иванъ Попяловъ и Иванъ-коровьемъ сынъ-т. I, 606.- <sup>2</sup>) Каравел, 299-300.

грязная пелена — прачный облачный покровъ, св. Георгій — замъна Перуна.

Солнце, луна и звъзды, зоря и молнін уподоблялись серебру. золоту в самопвътнымъ каменьямъ; вхъ яркій свътъ, поглощаеный тучами, на мотафорическомъ языкъ назывался многоцъянымъ сокровищемъ, похищеннымъ демонами мрака и запританнымъ въ глубокія подземелья облачныхъ горъ. Вторгаясь въ эти пещеры и убивая зитя, богъ громовникъ не тольке продиваетъ дождевые потоки, но и открываетъ дорогіе клады. Вотъ основание, почему Индра называется богатымъ всякиян сокровещани, щедрымъ подателемъ и творцемъ богатства <sup>1</sup>); вотъ гдъ--зародышъ безчисленныхъ, распространенныхъ у встхъ индоевропейскихъ народовъ, сказаній о зитяхъ и драконахъ, жадно-оберегающихъ въ подземныхъ пещерахъ, въ ущеліяхь скаль, въ глубнит морей и ръкъ громадные склады серебра, золота и драгоцтиныхъ камней. Сказанія эти извістны и на востокъ, и въ Гредіи. По свидътельству германскизъ памятниковъ, драконы лежатъ на золотъ, вспуская вокругъ себя чудный блескъ; потому золото на эпическояъ языкъ обозначается зитинымъ ложемъ — ormbedhr, ormbedhseldr (wurmbett, wurmbettsfeuer). Согласно съ этниъ, въ русской сказкъ \*) въщая жена зибя оборачивается зелотов кроваткою, съ надеждою приманить богатыря на гибельный отдыхъ: если бы онъ не остерегся и лёгъ на золотое ложе, тотчасъ бы въ огнъ сгорълъ. Драконы стерегутъ въ пустыняль и пещерахь горящія какъ жарь сокровища (glühende schätze) и носять ихъ ночью (шкогда небо опрачено тучами) по воздуху. Нѣмецкія саги разсказывають о большой шилящей зибъ, которая обитаетъ въ водъ ( <u>твъ дожде-</u> выхъ источникахъ) передъ пещерами, скрывающими внутри

<sup>1)</sup> Die Götterwelt, 68.- 2) H P. Cr., VII, 3.

залото: если найдется сибльчакъ, которому удастся наступать зить на голову, то она послужить для него мостомъ черезъ глубовія воды; перейдя по этому мосту, можно достать стольво золота, сколько душъ угодно. Другой разсказъ: ярко блеститъ ири солнечномъ свътъ куча золота, черный змъй обвиваетъ ее кольцовъ, и только небольшой промежутокъ остается свободнымъ для прохода, между головой и хвостомъ зитя. Одниъ слуга увидаль кладь, прошель въ этоть промежутокъ и сталь забирать золото, какъ вдругъ послышалось страшное шиатніе: вспуганный, онъ бросвяз добычу и пустился бъжать. Въ тоже игновение зи тй витстт съ сокровищемъ погрузился въ гору, которая и сомкнулась за нимъ; бурная греза пронеслась, солнце по прежнему мирно сіяло на небъ, а на земят лежало въсколько монетъ, упавшитъ вит зибинаго кольца. Сказаніе озить Фафинрь (Fâfnir) принадлежить весьма равней эпохъ. Пъсни Старой Эдды разсказывають, что ему досталось золотое сокровнще, отнятое изкогда хитрымъ Локи у кардика Андвари. Нося на головъ «ужасъ наводящій» шлемъ Эгира, Фафииръ возлежалъ на наслъдственномъзолотъ. Имя Oegir (Ågias, Ögias, rot. Ögeis, ap. cake. Agi, ap.-bep.изи. Aki, Uoki) тождествено Ahi; первоначально это былъ ленонъ дождевыхъ тучъ зибя; низвергнутый съ неба молнами громовника, зизй-туча упаль дождевой водою и образовых земныя моря и потоки. Потому Эгиръ признанъ былъ морскимъ богомъ; но воспоминание о его древитящемъ значенія не было совершенно утрачено, и скандинавская сага причисалетъ его къ породъ великановъ, враждебныхъ асамъ 1). Шленъ Эгира -- метафора темнаго облака (I, 548). Зигураъ, потомокъ Одина, убиваетъ зитя Фафиира, овладтваетъ сокровищенъ и увозитъ его на спинъ богатырскаго коня Грани.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) German. Mythen, 51—88. Midhgardhsschlange есть другое предстввление того-же демонического существа.

Подобно Зигурду, и Зигоридь добываеть сокровные, поражая страшнаго дракона: это знаменитый кладъ Нибелунговъимя, соотвѣтствующее Нифлунгамъ Эдды. Nibling, царь карликовъ, оставилъ его въ насябяство своимъ сыновьямъ, которые спрятали сокровнще подъ драконовымъ каннемъ, гат и нашелъ его Зигоридъ. Карлики, какъ увидниъ въ слёдующей главе, стоять въ близкихъ стношеніяхъ бъ великанамъ тучъ, также хранятъ великія богатства и, какъ грозовые духи, занимаются ковкою металдовъ. Поражая модненоснымъ мечемъ зитя-тучу Звгурдъ-Знгоридъ выводитъ зодото солнечныхъ лучей изъ-за темныхъ покрововъ облаковъ и тумановъ: Nibelunc sohn des nebels, Niflheim страна мрака, тумановъ, адъ 1). Въ валахской сказит зити, похищающие царевенъ, названы туманными <sup>2</sup>). Проклатие, которое изрекъ карликъ Андвари в которое влечетъ за собою цталый рядъ убійствъ и гибель тахъ, кому достается сокровище, напоминаетъ намъ русскія преданія о заклятіяхъ, сопровождающихъ зарытіе кладовъ (см. стр. 364). По свилѣтельству нъмецкой сказки, драконъ обладяетъ чудеснымъб и чемъ: стовть только хлопнуть этемь бечемь, какъ тотчась запрыгаетъ золото, т. е. удары громовой плети вызываютъ золотистыя искры модній (1, 283). Литовцы разсказывають о двуль исполинскихъ богатыряхъ Витольфъ и Альцисъ; и тотъ, и другой побъднаъ подъ горою зитя и завладълъ великими сокровищами »). Богатырь Добрыня нашель въ зибиныхъ пещерахъ злато-серебро; храненіе этихъ металловъ и вообще кладовъ русскія повтрья приписывають огненному зитю. Надъ кладани горять свёчи; замётить зи кто такую свёчу, увидить зи легащаго змъя — въ обонхъ случаяхъ долженъ произнести забля-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Nyth., 653-5, 929-932; Andentung. eines Systems der Myth., 176; Симрокъ, 156-167.—<sup>2</sup>) Шоттъ, стр. 85.—<sup>3</sup>) Черты литов. нар., 76-77.

тіе: «анинь, анинь, разсыпься!»--- и кладъ разсыпается деньгаин, а зибя искрани. Надъ чьниъ доновъ разсыцается зибя, тула, по жизнію поселянь, носить онь богатство. Сербское выраженіе «знајеве отресние» означаеть: блестякь, золото, отрясаеное летучных зытемх, а лужицкая поговорка: «won ma zmija» (онъ имботъ зибя) употребляется въ смыслб: у него не переродятся деньги <sup>1</sup>). Лужичано върятъ, что мнонческій зити (plon) несется по небу съ такою быстротою, что глазъ не успѣваетъ за нимъ слѣдовать, и надъ кѣмъ опустится, тому вриносить счастіе и благословеніе. Своихъ любимцевъ между людьми онъ надъляетъ золотомъ, являясь къ нимъ черезъ дымовую трубу; такого змъя, приносящаго золото (деньги), называютъ: рейеżny (денежный) zmij. Емуже принадлежить и охранение зарытыхъ въ земль сокровищъ. присутстве которыхъ узнается по яркому блеску играющаго на томъ месте планени, что обыкновенно выражается словаин: реńеzy hraja. Кому служитъ зићи, тотъ весьма скоро становится богачемъ; но за свои дары змъй требуетъ жертвенныхъ приношеній. Въ избахъ онъ поселяется за печкою, и на цлить очага ставять для него молочную кашу, мясо и другія яствы, которыя и пожираются ниъ въ то время, какъ скоро все заснетъ въ домѣ 2). Тоже повтрье встртчаемъ въ Бълорусси о домовомъ цмокт (зыть); здъсь ходить разсказъ о мужикъ, которому зытя носнаъ деньги, а этотъ обязанъ былъ ставить ему на кровлъ дома яншенцу. Разбогатъвши, мужикъ пренебрёгъ своею обязавностию и одважды не поставваъ обычной яствы; зибй улетълъ озлобленный, а на другой день изба и всъ надворныя строенія мужика сгорбян, и онъ сдълался бъднякомъ »).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Связ. Бровиц., 10; Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 22—25; Срп. рјечник, 212; Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 11.--<sup>2</sup>) Volksieder der Wenden, II, 266.—<sup>2</sup>) Манкъ, XVII, 41; Могилев. Г. В. 851, 19.

Чехи признають дракона за демона, готоваго служить человъку; когда онъ летитъ высоко, то предвъщаетъ счастие (= 0.10дородіе), а низко — предв'ящаетъ б'яду, преимущественно опасность отъ огня; носотся ли онъ надъ городомъ наш деревнею, надо ожидать большаго пожара. О людяхъ, разбогатъв-ШВХЪ НЕИЗВЪСТНЫМИ СРЕДСТВАМИ, ЧЕХИ ГОВОДЯТЪ: «У НИХЪ ПОселился плевникъ» (огненный зиви) — точно также, вакъ нёмпы думають, что такимъ счастлевцамъ черный дракояъ приносить деньги черезъ печныя трубы <sup>1</sup>). Такимъ образомъ зыъй, какъ воплощение молнии, низведенной нѣкогла (по свидѣтельству древняго мнеа) на домашній очагъ, отождествляется съ домовыми духами и получаетъ характеръ пената (сп. стр. 71) Воображение простолюдниовъ понтщаетъ его за печкою и заставляетъ прилетать въ избу чрезъ дыновую трубу; въ Россія всюду убъждены, что виенно этвиъ вутемъ появляется и исчезаетъ огненный зиби. По чешскому повърью, въ каждой избъ есть свой домовой зиъй --- had-hospodařik, который иногда показывается дюдямъ; когда умяраетъ этотъ гадъ, то вивстъ съ нимъ умираетъ и хозяннъдома (сравни выше стр. 106 съ подобнымъ же повтрьень о патуха). Въ нъкоторыль деревняхъ утверждають даже, что въ каждомъ домѣ живутъ д в ѣ боль шія зм ѣ в; окруженныя дътёнышами, онъ являются таинственными представителями хозяйской семьи. Если будеть убить зизй самецъ, то немедленно умираетъ хозявнъ дожа, а есля самка — то смерть постигаетъ хозяйку. Зыты эты оберегають домъ и принадлежащия къ нему владъния отъ всякаго несчастія в заботятся, чтобы все было сохранно. Had hospodarik живеть или подъ печкою, или подъ порогомъ избы. и потому никто не осмъливается колоть дрова на порогт, что-

1) Громаниъ, 22-23; Beiträge zur D. Myth , 227. 339.

Digitized by Google

бы не убить нечаянно амбя <sup>1</sup>). Напомнимъ, что домовые эльвы также обитаютъ подъ норогомъ избы (стр. 113) и что кобольды теніи пламени, разводимаго на домашнемъ очагѣ, нерѣдко являются въ образѣ к ра с на го или с и и и го д ракон а<sup>2</sup>). Падающія звѣзды принимаются за огненнаго змѣя или дьявола, который разсыцаясь искрами — превращается въ кладъ; въ томъ мѣстѣ, куда упадетъ звѣзда, можно найдти подъ землею великія сокровища <sup>3</sup>). Кто увидитъ змѣй, свившихся въ клубокъ, и между ними царя змѣя, тотъ долженъ бросить въ изъ кучу камнемъ (тистое золото.

Старинный метафорическій языкъ уподоблялъ солнце не только золоту, но и драгоцённому камню, и блестящей коронь (I, 214, 219). Выражаясь поэтически, эмъй-облачитель диевнаго свътила заключаетъ въ себъ самоцвътный камень или носить на головѣ золотую корону, украшенную дорогимъ камнемъ; а во время весенней грозы и дождевыхъ ливней, просвътляющихъ ликъ омраченнаго солица, онъ сбрасываетъ съ себя эту корону или камень. Но подъ тою-же истафорой золотаго. Свётящагося камня представлядась и нознія, носимая зибемъ-тучею и роняемая имъ въ быстромъ водеть по воздуху. Давая сходныя метафорическія названія различнымъ явленіямъ природы, фантазія древняго человъка постоянно сливала ихъ въ своихъ мнонческихъ сказаніяхъ. что замъчается и въ преданіяхъ о зибиномъ камив. Млоъ этотъ съ теченіемъ времени былъ перенесенъ на земныхъ зибя, которые, по мивнію народа, имбють у себя царя, украшеннаго чудною короною. По свидътельству **Кельтскихъ и германскихъ сказан**ій, король-зибй носитъ на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 78.— <sup>2</sup>) Beiträge zur D. Myth., 338.—<sup>3</sup>) О. З. 1818, 68; Ганушъ, 148; Громаниъ, 32.

головъ зодотой вънецъ съ безцъннымъ блестящимъ камнемъ (schlangenstein). Въ весеннюю пору, когда начинаются грозы. зиби пробуждаются отъ звиняго оптпентнія (сна) и выползають изъ норъ на свътъбожій, и внереди ихъкородь, котораго дегко узнать по золотому вѣнцу. Есля разостлать передънимъ красный платъ, то онъ положитъ на него свою корону, и тогда можно овладъть ею, но схвативши корону-надо сейчасъ-же спасаться бъгствоиъ на быстроиъ конъ. Замътивъ похищеніе, зизиный король начинаетъ с т ранно и громко шипъть, преслёдуетъ вора, и если настигнетъ, то предаетъ смерти 1). Когда король-зивё купается въ источникахъ или пьетъ приготовленное ему и о доко, онъ непремѣнно снимаетъ съ себя корону; преданіе это извѣстно и между чехами: змін, разсказывають они, имбють свою королеву, которая носитъ на головъ золотую коронку и силмаетъ ее только въ день св. Петра и Павла, отправляясь ку-Паться въ источникъ, или въ то время, когда разстелютъ бълый платъ и поставятъ для нея молоко. Смыслъ преданія ясень: король-зибй или королева-зибя сбрасываеть съ себя корону солнце не прежде, какъ искупается въ небесныхъ источникахъ или упьется небеснаго молока, т. е. не прежде, какъ прольются дожди и исчезнутъ съ неба темныя тучи; потону потеря короны для змённаго короля равняется потери жизни \*). По белгарскому повтрыю зитвиный царь бываеть о двухъ головахъ, на одной головъ-корона, а языкъ- изъ брилліанта; если убить этого царя (что впрочемъ веська трудно, ибо онъ окруженъ самыми лютыми зибями, которые всё подымаются на его защиту) и завладёть брилліантонъ и короною, то сделаешься повелителень всего ніра и будешь безснертнымъ \*). Въ другихъ славянскихъ земляхъ и въ Герианіи

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 650; Сказ. Грим., II, стр. 111—2; Die Götterwelt, 103.— \*) Beiträge zur D. Myth., II, 441; Громаниъ, 79.— \*) Каравел., 170.

имають, что обладание змённою короною сообщаеть человёку чародъйныя знанія, помогаеть находить подземные клады и ваятляетъ безчисленными богатствами <sup>1</sup>). Между другими кладами зиби стерегуть камень, съ помощію котораго можно оживлять мертвыхъ, возвращать зръніе и открывать золото; грозовыя птицы сражаются съ зивями и похищаютъ у нихъ эте сокровнще. Въ Нормандія уцбліво преданіе, что вістница весны — ласточка обладаетъ тавиственнымъ знаніемъ находить за моремъ драгопънный камень, дарующій слапымь зраніе; если разостлать подъея гназдомъкрасный платокъ, то она, принимая его за огонь, броситъ туда чудный камень, и тогда легко овладёть имъ \*); т. е. весна выводить изъ-за облачнаго моря животворное солнце, это всевидящее міровое око, прогоняющее сабпоту зимы и ночи я все позлащающее своими яркими лучами. На Юрѣ разсказывають о безсмертной, летучей зывь съ алмазным в (діамантовымъ) глазомъ \*). У армянъ, какъ свидътельствуетъ баронъ Гакстгаузенъ, сохраняется върование, что между зибяи горы Араратъ есть порода, состоящая подъ владычествомъ логучей царицы, которая держить во рту волшебный камень и въ извъстныя ночи бросаетъ его высоко на воздухъ, гдѣ онъ сіяетъ какъ солнце; вѣчное счастіе тому, кто съумбетъ схватить его на лету \*). У разныхъ народовъ существуютъ разсказы о камняхъ, зарождающихся ВЪ ГОЛОВЪ ЭХИДНЫ, ЗМЪИ И ПЪТУХА; КТО ДОСТАНЕТЪ ТАКОЙ камень, тотъ можетъ считать себя совершенно-счастливымъ: вст желанія его будуть немедленно исполняться. Эти суевтрныя преданія вызвали въ средніе втка желаніе отыскать •илософской камень, обладающій силою превращать все въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иличь, 125.— <sup>2</sup>) Sonne, Mond u. Sterne, 2—4; Die Götterwelt, 206.— <sup>3</sup>) D. Myth., 650.— <sup>4</sup>) Закавказскій край, II, 56—57.

2040ТО. УВСЯНЧИВАТЬ ПООДОЛЖЕТСЯЬНОСТЬ ЖЕЗНЕ В ВАЛТАТЬ МУдростью (ôskasteinn wünschelstein <sup>1</sup>). Въ русской свазит <sup>2</sup>) лобрый молоденъ строитъ корабль. и нагрузивни его угольень. плыветь въ отврытое море---къ тому острову, гдъ было логовище двёнадцатиглаваго змёя, который выходиль оттуда пожирать народъ; зибй спаль, и сказочный герой, пользуясь этимъ, засы́палъ его угольемъ, развелъ огонь и принался раздувать мѣхами: очевидно, это богатырь-гроновнакъ, раздувающій грозовое пламя кузнечными мізани. Когда зибё лопнулъ, онъ отрубилъ ему мечомъ всъ двънадцать головъ и въ каждой головъ нашелъ по дорогону саноцвѣтному камню. Въ Бѣлоруссія и Литвѣ разсказывають о нообыкновенной красотъ царя-зитя, о чудныхъ переливать врасокъ на его кожъ и объ алмазномъ гребешкъ на головъ; если станутъ его преслъдовать, то онъ издаетъ ужасное шипъніе, и вингъ со встать сторонъ ичатся толим ужей на его защиту--- и тогда о́тва обидчику<sup>3</sup>). Свисть ужинаго нада такъ громокъ, что его слышво по всей Литвъ \*). На Украй-НЪ ДУМОЮТЪ, ЧТО ЦАРЬ-УЖЪ ИЛИ ЦАРЬ-ЗМЪЙ ОТЛИЧАЕТСЯ ОТЪ простыхъ гадюкъ своею громадностью, и сверхъ того интетъ на головѣ золотые, свѣтящіеся рожки. При встрѣчѣ съ нинь въ ласу, должно положить на дорога красный поясь ная на атокъ; увидя красный цвътъ, онъ сбрасываетъ своя золотые рожки, и кто съумбетъ захватить изъ-тотъ будетъ и здоровъ, и счастливъ, и богатъ; богатъ — потому, что ему будуть доступны всѣ клады. Разсказывають еще, что у царазита два зодотыхъ рога, овладъвши которыни должно закочать наъ подъ двумя еще-нераспустившимися дубами; одинъ дубъ засохнеть, а другой покроется зеленью; рогь, зарытый поль порвымъ деревомъ, --- несчастливый, мертвящій, а зарытый

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1169-1171; Pentamer., N<sup>2</sup> 31. - <sup>3</sup>) H. P. CR., VIII, 21. -<sup>3</sup>) Иллюстр. 1848, N<sup>2</sup> 28; Семеньск., 94. -<sup>4</sup>) Нар. сл. раз., 121.

мать другимъ-счастанный, оживаяющій 1). Выше (І, 679---680. 771-3) было указано, что, соединая съ молніей понатіе объ остромъ, наносященъ кровавыя раны орудія, фантаия уподобляла се золотому рогу или зубу, и что зубъ наннія называется въ народныхъ сказкахъ мертвымъ и змѣнымъ. Два зитеные рога оживляющій и мертвящій вполнт соответствують представлению о Перуновонь цветь, который и пробуждаеть отъ смерти, и погружаеть въ безжизненный сонъ воскремаетъ првроду отъ зимнаго одвленения и наносить смертельные удары. Нътъ сомнания, что и съ зивиныть камнемъ могло соеденяться не только представление весенняго солнца, охваченнаго темными тучами, но и сверкаюцей въ нихъ молеін. Всъ могучія свойства, какія придаются зитивому камню: просвътление очей, открытие кладовъ, исполненіе всевозножныхъ желаній, дарованіе здоровья, счастія н вобтаы (первоначально надъ демоническими силами — siegstein), принадлежатъ и Перунову цвъту, и Перуновой лозъ.

Сверкающія въ лѣтніе мѣсяцы молнів исчезають на зиму, и глазъ смертнаго не видить ихъ болѣе до прихода весны; имѣстѣ съ тѣмъ перестаютъ литься благодатные дожди и зимняя стужа налагаетъ на облака свои леденящіе оковы. Явленіе это на древнемъ живописномъ языкѣ обозначалось такъ: зићи прячутся на зиму въ облачныхъ пещерахъ и скалахъ и засыпаютъ въ нихъ долгимъ, непробуднымъ сномъ — до тѣхъ поръ, пока не явится весна и не отопретъ эти пещеры и скалы ключемъ-молніей. Позднѣе, вогда затерянъ былъ смыслъ старинныхъ метафоръ, означенная поэтическая фраза, понятая буквально, стала прилагаться къ обыкновеннымъ зиѣямъ и гадамъ, которыхъ холодная зима повергаетъ въ сенное. оцѣпенълое состояніе. До перваго весенняге грема, по русскому по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lud Ukrain., I, 251-2; Пантеонъ 1854, Yl, ст. Шпилевск.

вёрью, зиён не жалять 1). Въ высней стелени интересень словацкій разсказъ: однажам - это было осенью, въ то самое время, когда зићи уходятъ снать: въ землю -- лежалъ въ полѣ овчаръ и спотрълъ на ближнюю гору. Онъ увнавлъ чудо: неожество зибй ползло со встхъ сторонъ къ каненной горт; при ближансь къ ней, каждая зитя брала на языкъ травку, которая тутъ-же росла, и прикасалась ею къ твердой ска-AT: CKALA OTKD LIBALACL, N 3NTH OAHA 38 ADVION HC9638JH въ ся вертепахъ. «Надо посмотръть, что это за трава и куда ползутъ змѣн!» подумалъ овчаръ; трава была ему невѣдомаа; какъ только онъ сорвалъ ее и дотронулся до скалы --- эта тотчасъ же раскрылась передъ нимъ. Очевидно, здъсь идетъ рачь о чудесной разрывъ-травъ (springwurzel), т. е. о ноднія, разверзающей облачныя горы (си. стр. 397); овчаръ же-никте нной, какъ самъ Перунъ, пастырь небесныхъ стадъ сблаковъ барашковъ. Онъ вошелъ въ отверстіе и очутился въ пещеръ, ствны которой блистали серебромъ и золотонъ. Посреда нещеры стоядь золотой столь, а на немъ лежала огромная, старая зибя. Вокругь стола лежаниругія зити. Вст они спали такъ кртпко, что ни одна не пошенолялась, когда вошель овчарь. Долго осматриваль онь пещеру; наконець, опомнившись, хотёль отправиться мазадь, но это нелегко было сдвлать; скала въ ту-же иннуту сонкнулась 24 нимъ, какъ только онъ вступнаъ въ ся ибдра. Овчаръ не зналъ, какъ и гаъ найдти ону выходъ, и сказалъ санъ собъ: «если нельзя отсюда выйдти, такъ стану я спать!» Лёгъ вазень и уснуль. Сильный шумъ и шиптије разбудили его; раскрывши глаза, онъ увидълъ иножество зиъй, которые лязали золотей столъ и спранивали: «не пора ли?» Старея ива недленно подияда голову и отвъчала: «пора!» Потонъ

1) Этн. Co., VI, 118.

Digitized by Google

ытянулась отъ головы до хвоста, какъ гибкій прутъ. спуствлась со стола на землю и направилась къ выходу пещеры: вст зыты поползли за нею. Старая змтя прикоснулась къкаменной стънъ---и скала немедленно отомкнулась: вышли зиби, вышель за ними и пастухъ, но каково было его удивление! вмъсто осени уже была весна, природа атвалась въ новую зелень и жаворонки оглашали воздухъ сладкозвучными пъснями. Подобно Одину (стр. 441), цълую зиму проспаль онъ непробуднымъ сномъ въ пещерѣ облачной сказы. О старой зить (=зитиноиъ царъ) преданіе утверждаетъ, что пробужденная отъ зимняго сна --- она детить по воздушнымъ пространствамъ, помрачая собою сватлое небо, извергая изъочей искры, изъ открытой пасти пламя, и ударяя хвостомъсъ такою силою, что въковыя деревья гнутся и ломаются, какъ трости; земля дрожитъ, горы (— тучи) даютъ трещины и съ нихъ падаютъ шумныя воды( дождь). Въ такой картинъ рисуетъ миеъ весеннюю грозу съ ея громовыми ударами, сверкающими молніями, стремительными вихрями и пролвеными дождями <sup>1</sup>). Визстъ съ пробужленіень царя-зибя начинаются в бурныя грозы. Преданіе это извъстно и въ Болгаріи, и въ Россіи. Какъ скоро настуинть осень (разсказывають болгары), зыты собираются около своего царя, который распредъляетъ ихъ на «зинища» === изста, логовища, гдъ они должны провести зиму. Съ каждымъ зитаннымъ стадомъ царь отпускаетъ по главному зитю, который ложится въ среднит, а прочіе располагаются вокругъ него. Тоже самое двлаетъ и царь съ своею свитою, которая состонть изъ змівн, нивющихъ на хвостахъ колокольчики \*):

35\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Slov. pohad., 230-8; Westsl. Märch., 116-121.—<sup>2</sup>) Kapases., 170.

авонъ — метафора грома. По русскому повърью, 14 сентября (на праздникъ Воздвиженья св. вреста) вст зите (гадына) атзуть въвярій или скрываются въземлю; только ть, которые укусили кого-нибудь въ продолжении лъта, обречены въ наказание за это мерзнуть въ лъсахъ. Сербы, встрътивъ зибю «по јесењему крстову дне(посла 14 сентября), за ону се мисли да је ујела како чел(ь)аде, па је зеил(ь)а у се не ће да прими» 1). Въ этотъ день змън собираются въ кучи въ ямахъ, яругахъ и пещерахъ и остаются тамъ на замовье вијстњ съ своею царицею; среди ихъ лежитъ свтлый ванень-адатырь, зити лижуть его и сътого бывають и сыты, и сильны <sup>э</sup>). Этоть облегаемый зитями камень, которому соотвётствуеть золотой столь (тронь) словацкаго преданія и золотое ложе Фафиира, есть метафора солнца, окутаннаго тучами; по свидътельству русскаго заговора, зитя Гарафена <sup>в</sup>) лежить на черномъ рунѣ (\_\_\_санволъ облака), а черное руно на золотомъ камитъ \*). Одна дъвица заблудилась на Вздвиженьевъ день въ лъсу, плуталаплутала и неожиданно провалилась въ яму. «Яма така глибеченна, що-й свиту не видно. Дивитця - дакъ тамъ гадюкъ силасиленная, мабудь вони зо всёго свиту зибрались на зиновыя! Такъ уси зразу й кинулись до неји, пидняли годови дъ і сичать. Злякалась вона... коли-жъ дивитця --- одна така эдоровенна да вся въ золоти и лизе до неји. Не бійса, каже, дивчино! ничого; безъ мене нихто тоби ничого не заподіе, я тутъ найстарійша; якъ схочешь јисти, то онъ глявь---дежить каминь, ти й полижи ёго. Лизнула вова того ка́мено ---- и јисти вже не хоче». Такъ прожила она зниу съ зизами. На Благовъщенье (25 марта, когда прилегаютъ птичи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 213.—<sup>2</sup>) Иллюстр. 1845, 251.—<sup>3</sup>) Искаженное прозванје "Горынычъ", съ приданјемъ ему женской оормы.—<sup>4</sup>) Сахаров., l, 21.

изъ видія и приносять съ собою ключи отъ неба), въ то саное время, какъ уже стаялъ снътъ, велъла ей золотая гадюка: «ставовись на меня!» Абвица стала на зибю, а гадюка какъ подкинетъ ее вверхъ — такъ и выкинула взъ ямы! 1) По другому варіанту (харьков. губ.) зити сплелись витств и образовали столбъ, по которому дтвица и вылтала на бълый свътъ, в воротилась она въ деревню худая да блъдная. Такону-же усыплению подвергается и тотъ, кто попадаетъ въ BOASEMHNE UDOBAAN, HAUOAHEHENE AODOFMMN KAAAAMM \*); CDABHE съ преданіями о заклятыхъ герояхъ и разбойникахъ, заключенных въ скалахъ-стр. 442-454). Извъстна еще между наним поселянами не менће интересная сказка о кривой царевнъ. Весельчакъ-пьяница вызвался вылъчить ей глаза и вовхаль въ змённое царство; въ томъ царствё жили одни зиён и гады. Кругомъ города лежала большая зывя, обвившись кольпомъ, такъ что голова съ хвостомъ сходилась ( — lörmungandr). Пьяница воспользовался сномъ исполинской зити, сдтлаль веревочную лестницу съ желтаными крюками на концѣ, накинулъ лѣстницу на городскую стѣну, забрался въ городъ и посреди его нашелъ камень, а подъ камнемъ цълебную мазь: сто́нтъ только помазать ею глаза, какъ слѣпота тотчасъ-же проходитъ. Взяль онь эту мазь, спряталь подъ мышку, съль на корабль -и въ море. Пробудилась большая зитя, погналась за похити-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Основа 1862, IX, 104-5.—<sup>2</sup>) Записки Р. Г. О. по отдъл. этногр., I, 730: "Сбилси съ дороги крестьянинъ и бродилъ около большой ямы; глядитъ: земля отворилась и стали видны бочки съ серебромъ и золотомъ. Чортъ ли его туда пихнулъ, самъ ли попалъ — только очутился въ подвалъ, посмотрълъ, какъ бочки на цъпяхъ висятъ, и хотълъ было вернуться назадъ, и выхода уже нътъ; что дълать? Помолился Богу, легъ спать, и проспалъ тамъ цълый годъ. Какъ пришло время просушиваться кладу, разбудилъ его старичевъ и вывелъ на дорогу".

телемъ; ПЛЫВЕТЪ ОО МОРЮ, З ПОДЪ НЕЙ ВОДА СЛОВНОВЪ котяћ кипитъ, махнула хвостомъ и разбила корабль въдребезги. Пьяницъ удалось вышлыть на берегъ: онъ вылъчнаъ кривую царовну и получилъ щедрую награду. Спыслъ преданія слідующій: царевна-солице въ періодъ звим теряеть свой блескъ, или говоря метафорически: кривъетъ (слъпнетъ). Богъ-громовникъ берется изцѣлить ее, и для этого долгенъ достать цёлебную мазь изъ-подъ змённаго камня, т. е. жнымо воду дождя, хранимую царемъ-зићемъ; именно этимъ нектаромъ и насыщаются змби, когда лижутъ камень-алатырь (сравни выше, стр. 145, съ источниками целющей воды, текущей изъ-подъ камия-алатыря). Въ весеннюю пору онъ будитъ зитя отъ зимняго сна, вступаетъ ст нимъ въ борьбу и счастаяво вохищаетъ цалебное снадобье: корабль-метафора тучи, несущейся по небесному океану, в гибель его есть поэтическая картива грозы; согласно съ представлениемъ молниеноснаго Перува богомъ, всегда готовымъ сосать дождевыя облака и упиваться небеснымъ виномъ, сказка даетъ своему герою характеристьческое название пьяницы. Добытый имъ дождь проливается на землю, и царевна солнце снова начинаеть блистать своимъ лучезарнымъ окомъ. По русскому повёрью, кто поймаетъ бълую зићю, старшую надъ всћи в зићями, и убивши, нато-ПИТЪ ИЗЪ НЕЯ САЛА, И ПОТОМЪ ВЫМАЖЕТЪ ЭТИМЪ СВЛОМЪ СВОЙ очи, тотъ получитъ даръ видъть скрытые подъ землей клады"); т. е. дождь, проливаясь изъ разбитой тучи, освобождаеть изъ туманныхъ вертеповъ зодотое сокровище солнечныхъ дучей и открываеть его взорамъ смертныхъ. Эпитеть бълый указываетъ на зибю хранительницу небеснаго золота на тучу, озаренную солнечными лучами. Въ Литвъ есть повърье, что свъча, сабланная изъ сала зиби или ужа, приносить своему

<sup>1</sup>) О. З. 1848, У, ст. Харитонова, 4.

обладателю счастів: если онъ зажжеть эту свѣчу (намёкь на грозовое пламя), то со всёхъ сторонъ приползуть на его защату змѣи и ужи, виёсть съ своимъ царемъ, и принесуть ену множество волота <sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго уже видно, что съ зитемъ, какъ одецетвореніемъ дождевой тучи, неразлучна мысль о храненін имъ живой воды. Весьма знаменательное указание на эту связь находимъ въ сказкъ о Василисъ-золотой косъ, гаъ живой (богатырской, сильной) водъ придано название зи Биной 2). По свидътельству русскихъ преданій многоглавые змѣн, испускающіе жгучее пламя, лежатъ у входа въ солнцево царство (т. е. въ вирій, царство в'вчваго літа) и стерегуть доступь къ устроеннымъ тамъ криницаяъ живой воды; сюда-то отправляются сказочные герои за безспертнымъ напиткомъ. Такъ одна народная сказка <sup>5</sup>) говоритъ о чудесномъ садъ, гдъ ростутъ модожавыя яблоки и бъютъ ключи живой и мертвой воды, а вокругъ того сада обвился кольцомъ громадный зивй --- годова и хвостъ витстт сощансь. Въ сказкт про Ивана Голаго и Марка-Бъгуна \*) летучій зибй указываетъ этимъ богатырямъ на два озера; пришли къ одному озеру, бросили въ воду жленый прутъ — прутъ тотчасъ сгорълъ; прищля къ другому, бросван въ него гиндушку-ова тотчасъ пустила ростки и зазедентла листьлии. «Огненнее» (мертвое, здское) озеро-поэтическое изображение дождевой тучи, пожитаемой иолніями (о подобныхъ источникахъ си. гл. XXII). По налорусскому варіанту легенды о Маркѣ Богатомъ, этотъ богачъ посылаетъ своего зятя къ царю-зибю попросить живой водяцы. Чехи ставять дождевые ливни въ зависимость отъ зибныяго дыханія: какъ скоро долженъ пойдти до ждь-пвъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сынъ Отеч. 1839, X, 140; Нар. сл. раз., 122-3; Черты литов. пар., 140.—<sup>2</sup>) Сказ. Брониц., 25.—<sup>3</sup>) Н. Р. Ск., VII, 5, а.—<sup>4</sup>) lbid., VIII, 23, b

подъ печи, гдъ живетъ гадъ-господарикъ, исходитъ сильный запахъ <sup>1</sup>). По нвиецкимъ сагамъ, у святыхъ, нъзебныхъ колодцевъ (heilbrunnen) лежатъ бълыя змън <sup>2</sup>). У одного изъ источенковъ Иггдразилли обрътается зива, грывущая корень всемірнаго дерева-тучи. Въ глубокнать по г ребахъ драконовъ и зитевъ хранатся сосуды или бочки съ сильною (живою) водою, и въ пылу битвы они и враждебные имъ богатыри бросаются туда, чтобы испить этого нектара и укранить себя для новой борьбы. Кто изъ соперниковъ уситеть прежле напиться, за темъ остается и побъда. Преданіе глубочайшей древности! Гимны Ведъ заставляють Индру пить изъ облачныхъ источниковъ небесную сому, чтобы украниться на битву съ зитемъ Вритрою \*). «Пить живую воду» или «купаться» въ ней-выраженія однозначительныя, равно указывающія на пролитіє дождей; потому одна истафора легко заизнялась другою. Отсюда возникло повтрье, извъстное на Руси и въ Богенин: кого укуситъ ядовитая зива, тотъ долженъ бъжать къ водъ; если онъ прибъжитъ къ источнику прежде зивн и оность свою рану, то укушение пройдеть безь посладствій; осли же зибя успроть окунуться въ воду прежде, то человъкъ непремънно умретъ \*). По свидътельству народныхъ сказокъ, зивё теряетъ свою погучую силу и гибнетъ, какъ скоро обсохнетъ отъ внутренняго огня или солнечнаго жара, т. е. зиря-туча сгораеть въ грозовонъ пламени и изсыхаетъ подъ вліяніемъ летняго зноя (сравни выше стр. 529). Сражаясь съ Кириловъ-коженякою, зиби, когда ему становилось невыносимо-жарко, спізниль на Дибпръ и всягкивалъ въ воду, «щобъ прохлодитьця трохи». Въ сербской приповтякт читаемъ: схватился зитя съ царевичемъ; «а вакъ ведне (полдень) пригреје, онда рече аждаја: та пусти не, царев

Digitized by Google

- --- ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 78.— <sup>2</sup>) D. Myth., 554, 651.— <sup>3</sup>) German. Mythen, 96-99.— <sup>4</sup>) Громаниъ, 80.

енне, да замочны своју пусту главу у језеро, па да тебации у небеске висине!» ') Русская былина о Михайлъ Потокъ Ивановичъ разсказываетъ, что живая вода этому витязю была принесена лютой зивей изъ-подъ земли (см. ниже); подобно тому Одинъ выпилъ вдохновляющій медъ, сокрытый въ горъ-тучъ, пробравшись туда въ просверленное отверстіе въ образъ зивя (I, 395). Замъчательно преданіе, занесенное въ стихъ о голубиной книгъ:

У насъ Индра-звёрь всёмъ звёрямъ отецъ: Быда на сёмъ свёти засу́шейца, Ня быдо добрымъ дюдямъ воспитанійца, Воспитанійца, обмыванійца; Іонъ копалъ рогомъ сыру мать-землю, Выкопалъ ключи все глыбокіи, Доставалъ воды все квпучіи; Іонъ пускалъ по быстрымъ рякамъ И по малнныкимъ ручьяви́ночкамт, По глубокимъ, по большимъ озярамъ; Іонъ давалъ дюдямъ воспитанійца, Воспитанійца, обмыванійца.

## Приводемъ варіанты:

а) Куда хочеть (звёрь)—идеть по подземелью, Аки солнце по поднебесью, Онъ происходить всё горы бёлокаменныя, Прочищаеть ручья и проточины. Пропущаеть рёки, кладязи студёные: Куда звёрь пройдеть—тута ключь кипить. Когда этоть звёрь возыграется, Словно облацы по поднебесью, Вся вселенная (мать-земля подъ нямъ) всколыбается. b) Когда этоть звёрь (рогомъ) поворотится, Воскяпить ключи всё подземные \*).

Священныя пѣсни Ведъ утверждаютъ, что богъ Индра низводитъ изъ облачныхъ горъ стремительные потоки дождя, и собирая ихъ въ особыя вивстилища, творитъ земные источ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. принов., 8; Кулишъ, II, 30.-<sup>2</sup>) Калвин Пер., II, 371-2.

ники, ручьи и рёки, умножаетъ ихъ воды, ростъ для нихъ шировія русла и направляеть изъ обгъ 1). Сходство русскаго преданія съ веданческимъ- въ высшей степени поразительное! Спрашивается: должно ан индъйскаго Индру считать за первообразъ нашиго мнонческаго звъря, или въ совпадения яхъ именъ следуетъ видеть не более, какъ случайное созвучіе? Въ первоиъ случат звървный типъ, приданный Индръ, ножно бы объяснить такимъ же низведениемъ этого бога въ разрядъ деновическихъ существъ, какое постигло его въ религозныхъ представленіяхъ зендской отрасли. Мы болѣе склоняемся въ пользу втораго мития; слово Индра (другія формы, встрвчаемыя въ разныхъ спискахъ стиха о голубиной книгъ: Индрикъ, Вындрикъ, Единорогъ) изслъдователи наши сближають съ греч. Вбра. Оть санскр. корня ud, und ( wad, vand) - делать мокрымъ образовались слова: снк. uda, греч. ύδω ρ, литов. wandů mcл. вода; снк. udra, литов. udrà, англос. otor, сканд. otr, др.-нъм. ottar ... слав. выдра (нл. vidra)-собственно: водяное животное; греч. 58р(а - водоносъ, бора (hydra)-баснословная водяная зытя<sup>2</sup>). Греческій миеъ разсказываетъ о славной борьбъ Геракла съ лернейскою гидрою; это была страшная зитя о девяти головахъ, обитавшая въ лернейскомъ болотъ, близь источника: Амимоны; оттуда нападала она на стада (первоначально разумълись стала небесныя) и опустошала страну. Гераклъ выгналъ се жгучими стрълами (т. е. молнівии) изъ логовища и убяль; совершивъ этотъ подвигъ, онъ смочилъ свои стреды ядомъ гидры, и съ тёхъ поръ сталъ наносить неизлёчиныя раны 3). Въ числъ другихъ животненныхъ олицетвореній облачнаго де-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) German. Mythen, 144-6.- <sup>2</sup>) Пивте. I, 443; Radices linguae slov., 11; звукъ н въ словъ "Индро-звъръ" вставной; сличи этотъэнтотъ (Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Буслаев., 22).- <sup>3</sup>) Griech. Myth., II, 192-3.

нона, онъ представлялся и выдрою; у звъя Фафияра быль брать Осиг, который въ образъ выдры довидъ въ водонадъ рыбу и быль убить каннемь (- полней), пущеннымь рукою Локи. в за это убійство боги дояжны были поплатиться тёмъ сокровищемъ, на которомъ впосладствие возлежалъ Фафиеръ 1). Зиби и драковы часто изображаются, какъ чудовища, обитаюнія въ водахъ нан вблизи какого-нибудь всточника. Такъ Тугаринъ-зиби плыветъ по Окб-ръкъ, длина ему триста саженъ, спиною валить круты берега, угрожаеть залить всю стран у <sup>2</sup>). Герен старинныхъ былинъ встръчаютъ Зитя Горыныча на Израй-ръкъ и Сафатъ-ръкъ <sup>в</sup>); змъй, съ которымъ сражался Кирило-кожемяна, жилъ на Дитиръ; сербская аждајавъ озерѣ 4). Еще теперь, когда неистовый потокъ, низвергаясь съ горъ, рушитъ деревья и скалы, въ Германии говорятъ: «es ist ein Drach ausgefahren!» 5) Огненному зыбю, приносящену людянь обнліе и богатство (хлѣбъи золото), чехи дають Basbanie plivnik, plevnik, plevel, a лужичаве plon-отъ корня плу, плю: снв. plu-fluere, наше плыть употребляется в въ значении течь, лить («свъча плыветъ»); къ этоиу-же корню можно отнести слова: плъмя, чеш. plenny, plinny. сдов. plenny, plemenný--пдодовитый, дающій много стиянъ, пол. plenić, plonić-- удобрить, сдълать плодородвынь в). Въ нъкоторыхъ варіантахъ стиха преданіе о звъръ-Индръ свазывается съ священными горами: «живетъ тотъ звърь въ Сіонскихъ горахъ, въ Оаворъ или Авонъ-горъ, енъ пьетъ и тетъ во святой горт (вар. изъ синя моря), и двтей выводить во святой-же горъ; когда звърь поводотится ----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симрокъ, 156. <sup>2</sup>) Сказ. Сахарова, 98, 106. <sup>3</sup>) Кирша Дан., 184, 346. <sup>4</sup>) Срп. припов, стр. 57. <sup>5</sup>) Der Ursprung der Myth., 59. Въ норвежской сказкъ (I, 24) пятиглавый тродль появлиется изъ дона морскихъ водъ; на лубочной картинкъ (сч. сказку объ Ерусланъ) зиъй изображевъ плывущимъ по морю. <sup>6</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 275.

вст святыя горы всколыхаются» 1). Это свидтельство роднить звъря-Индру съ Зитемъ Горынычемъ. Разрывая свониъ рогоиъ, т. е. нолніей, облачныя горы и подземелья и заставляя дрожать мать-сыру землю (=потрясая ее громовыми выиъ ключанъ в ръканъ. Молніеносный рогъ, которынъ надъляють народныя преданія мнонческаго царя-зитя, даль поводь првиамь о солубвной книга подставлять непонятное для нихь названіе Инд-рикъ созвучнымъ словомъ един-рогъ. Въ XVII въкъ рогъ единорога считался обладающимъ силою исцъ-**ЛЯТЬ ТЯЖКІС НЕДУГИ И ПОДДЕРЖИВАТЬ ЦВТТУЩСЕ ЗДОРОВЬЕ ВЪ** продолженія всей жизня. Царь Алексъй Михайловичь сеглашался за три такихъ рога заплатить десять тысячъ рублей; говорные, что они свътятся и бывають длиною до нести пядей. Небогатые люди старальсь доставать какія-то кости, признаваемыя за зи твные рожки; толкли ихъ въ порошокъ, примѣшивали къ пртью и давали это снадобье больнымъ \*). Какъ олицетворение молнии, зиъй буравитъ своимъ рогонъ облака, проливаетъ дожди и производитъ наводнения; но какъ воплощение черной тучи, какъ существо демоническое, опъ самъ задерживаетъ дожди, запрятывая ихъ животворную влагу въ облачныхъ пещерахъ, и причиняетъ засуху и безплодіе. Съ такимъ враждебнымъ характеромъ и является онъ въ большинствъ народныхъ сказаній. По нъмецкимъ сагамъ дравоны отравляють колодцы и чрезъ то насылають неръ на людей и животныхъ, особенно на коровъ, т. е. своимъ пламеннымъ дыханіемъ они на небъ изсушають дождевые родянки и изводять облачныхъ коровъ, а на землѣ произкодатъ томительный зной, заставляютъ пересыхать источники, вызываютъ вредныя испаренія и творять неурожан; естественнымъ же и необходи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Калъки Пер., II, 372.— <sup>2</sup>) Очеркъ донеши. жизни и пран. великор. нар., 194—5; Ак. Ист., II, стр. 46; IV, 242.

нымь посявдствіемь всего этого бываеть сняьная смертность нежду людьии и падежъ скота. При солнечныхъ затитніяхъ. которыя издревле приписывались нападению страшнаго дракона, было въ обычат закрывать колодиы, чтобы охранить ихъ отъ порчи и отравы 1). Задегая источники и ръки, зити и драконы лишають всю окрестную страну воды, томять и людей и стада смертельною жаждою. Въ апокрифической статьъ про Осдора Тирона (по рукоциси XVI в.) читаемъ: «въ градъ томъ... бяше единъ кладязь кипяй водою благо: тъй же кда-103ь одержимъ бяще звѣрьми-змѣями и множествомъ иного гаду, и даяше имъ царь жрътву по вся лата коровъ 12 и оунець 80 в агнець 25, в пущаху воду, в насыщаше весь вародъ». Когда обычная жертва была отменена, «разгневась эмей и удръжа воду, и быша прискоръбни людіе и скоти ихъ издыхаще» \*). Подобный же эпизодъ встръчаемъ въ малороссійской сказкъ: въ чистоиъ полъ-на раздольи стояла кривица, а вокругъ нея лежало двёнадцать змёевъ, и только этотъ одинъ источникъ и былъ во всемъ царствъ; всякой разъ, когда приходилось брать изъкриницы воду, народъ долженъ былъ давать энтанъ по двтнадцати человткъ на пожрание; такъ продолжалось долго, пока не явился богатырь, который перебиль чудовишь и освободнав народъ отъ тяжедой дани \*). Въ Новгородъ сохраняется преданіе о чародът Волховъ, который въ образъ крокодила (върнъс: дракона) залегалъ водяной путь въ тезониенитой ему ръкъ, и тъхъ, кто не хотълъ чтить его, топвлъ в пожиралъ (стр. 225). Новогреческая сказка \*) упомпнаеть о зибь, который поселился въ источникъ; только однажды въ годъ допускалъ онъ состанихъ жителей къ водъ, и то не прежде, какъ послѣ привода къ нему дѣвицы, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Ursprung der Myth., 52, 74; D. Myth., 671.— <sup>2</sup>) Пам. отреч. авт., II. 93—95.— <sup>3</sup>) Куаншъ, II, 53—54.— <sup>4</sup>) Ганъ, I, стр. 309.

рую тутъ-же и сътдалъ. По древнему греческому предавів. вблизи опвскаго источника скрывался въ пещеръ страшный драконъ, изъ глазъ котораго сыпались огненныя искры; онъ оберегаль источникъ, не позволяль спутникамъ Кадиа черпать оттуда воду в безпощадно умерщвляль вхъ; Кадиъ выступнаь противъ дракона и убилъ его <sup>1</sup>). Такой захватъ и обереганіе источниковъ зићями и драконами и свободный доступъ къ водъ посят ихъ убіенія соотвётствуютъ усиліямъ Вритры задержать небесные потоки, которые, послё побёды надъ нихъ могучаго Индры, съ шумомъ низвергаются изъ облачныхъ горъ. Геров, убивающіе зийевъ и открывающіе для встать безопасное пользование водными ключами суть представители бога-громовника, разителя тучъ и подателя дождей. Туже нысль выражають и мноы о драконахъ, приставденныхъ сторожить золотыя яблоки гесперидъ и золотое руно Колхиды; ибо золотыя яблоки тождествены, по своему значенію, съ живою водою (стр. 309), а золотое руно — метафора весенняго дожаеноснаго облака (I, 683). По бълорусскому повърью: кто желаетъ вызвать дождь, тотъ долженъ убить зи вю и повъ сить ее на березѣ<sup>2</sup>); чехи во время засухи довять зивю и вѣшаютъ годовою внязъ на древесномъ сукѣ, съ полнымъ убъжденіемъ, что черезъ нѣсколько дней непремѣню пойдетъ дождь »). Эсты думаютъ \*), что, въшая топоръ или зи бю, можно приманить встры, пригоняющіе дождевыя облака (см. выше, стр. 305-6).

Народныя преданія утверждають, что змён любять цять и сосать молоко. У чеховь и нёмцевь назёстны многіе разсказы о томъ, какъ ужи и змён являются на поляхъ, паст бищахъ и въ домахъ къ дётямъ поселянъ и пьютъ виёстё съ

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Der Ursprung der Myth., 59-59.- <sup>3</sup>) Hap. cz. paż., 149. <sup>3</sup>) Γρομακαδ, 52, 80.- <sup>4</sup>) Die Windgottheiten bei den indogermen.
Völkern, von Genthe, 15.

ними налитое въ чашки молоко, при чемъ змънный король (нан королева) слагаетъ съ своей головы золотую корону. Одна мать, отправляясь въ поде, отводила своего ребенка въ садъ и оставляла ему кринку съ молокомъ; странно казадось ей, что какъ-бы много не давала она молока — кринка всегда опорожнялась дочиста; ръшилась подсмотръть, что бы это значило? и вотъ что увидъла: выползла изъ стъны зитя и вивств съ дитятею принялась за молоко, а когда горшокъ опустълъ --- логла къ ребонку на колъни и стала играть съ никь. Затсь зить придань характерь охранительнаго домоваго духа; въ нёмецкихъ сагахъ змён нерёдко являются у дётскихъ колыбелей и оберегаютъ иладенцевъ. Въ Gesta Romaрогит занесено слёдующее любопытное сказание: ежедневно утрожъ и вечеромъ, когда молодая коровница отправлялась донть коровъ, приползала въ хлъвъ большая зитя съ золотою короною на головъ, и коровница всякой разъ давала ей цить царное молоко. Случилось, что служанка эта должна была оставить своего хозянна; при уходъ ся изъ дону, благодарная зивя подаряла ей золотую корону 1). Подобныя преданія можно услышать и въ русскомъ царствъ. Въ Невгородѣ разсказывають, что на томъ мѣстѣ, гдѣ теперь стовть Перюньскій (Перынскій) скить, жиль и вкогда звърь-зміяка Перюкъ (—Перунъ), который каждую ночь ходиль спать въ Ильмень къ волховской коровницв \*). Во многихъ деревняхъ убъждены, что огненный зивй летаеть по ночамъ къ молодымъ бабамъ и сосетъ унихъ наъ грудей модоко; такая женщина день ото дня все болье и болье слабветь, чахнеть и наконець липается жизни<sup>3</sup>); оборотни и вѣдьмы превращаются въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. Myth., 650—1; Beiträge zur D. Nyth., II, 443.—<sup>8</sup>) Путев инсьма изъ новгор. и псковск. губ. П. Якушкина, 118—9.—<sup>3</sup>) Сравия Н. Р. Ск., Ү, 35; ҮІІІ, 23.

огненныхъ зитевъ, и въ этомъ выдъ высасываютъ у коровъ модоко. Съ огненнымъ змѣемъ, говорятъ простолюдены, надо обходиться осторожно, не сердить его, и когда онъ прилетаетъ на дворъ -- ставить ему нолоко; въ претивномъ случат онъ сожжетъ домъ. Повтрые это стоитъ въ ближайшей связи съ другимъ, по которому пожаръ, происпедшій отъ удара молнін, можно затупнть только модокомъ. У насъ есть примъта: «если молоко поставлено вепокрытое, то его пьетъ нечистая сида», и ходять разсказы, будто въ сонныхъ людей, привыкнихъ спать съ развнутымъ ртомъ, вползали змъв, в поселившись внутри человъка, начъмъ другимъ не могли быть вызваны назадъ, какъ только запахомъ парнаго молока <sup>1</sup>). Болгары увъряютъ, что зибё-смокъ сосетъ коровъ и женщин; такой бёды главнымъ образомъ опасаются 9-го августа: въ этотъ день не гоняютъ коровъ на паству, а женщины, особенно тъ, которыя кориятъ ребенка грудью, не выходятъ изъ дому: бывало, что женщины, отправляясь въ поле жать, брля съ собой грудныхъ дътей, и вотъ когда утоиленная изть засыпала на нивъ- тотчасъ приползалъ смокъ, высасывать у ней молоко съ кровью, и такъ искусно, что она не чувствовала ни малъйшей боли, а думала, что ее сосеть ребенокъ 2). Тоже разсказывають и въ Германія. Отъ этого измока зиби въ короткое время становатся сильными и толстыни; а женщины, которыхъ сосутъ они, сохнутъ и хиртютъ <sup>3</sup>). Смокъ, бълор. цмокъ, пол. smok, сmok, чешск. zmok, zmek, литов. zmakas — собственно: сосунъ(отъ smektać ---- сосать, см. стр. 435); въ пол. smok означаетъ и дравона, и воданой насосъ; чели говоратъ: «mokrý gako zmok» \*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки Авдъев., 140, 149; Терещ., VI, 14; Въст. Р. Г. О. 1853, III, 6; Послов. Даля, 1037.—<sup>2</sup>) Каравел., 250.—<sup>3</sup>) Веіträge zur D. Myth., 442.—<sup>4</sup>) D. Myth., 654.

Когда или напомнимъ, что дождевъля тучи представлялись вания в предкамъ то подногрудымя женами, то дойными коромин, которыхъ сосалъ и доилъ своими молніями богъ-громоюржецъ, низводя на землю ихъ благодатное молоко въ видъ ющая; то для насъ будутъ понятны вст приведенныя сказана о зибяхъ (т. е. нодніяхъ), являющихся пить нолоко и сосать женщинъ и коровъ. Молоко здёсь --- истафора дождя, а выражения пить и сосать равносильны выражению: проливать, низводить влагу (I, 671). По общему закону развитія нюевъ, эти поэтическия представления были впослъдствии перенесены на землю и преобразились въ суевърные разсказы и премъты, мизющіе въ виду обыкновенныхъ зиви, коровъ и бабъ. Когда молнія сосеть и доить тучи, онѣ постепеннореденоть, умаляются и исчезають съ неба; отсюда - убежденіе. что зибя-сосунь сутить коровь и жень, отнимаеть у нихь витеств съ молоконъ силы, здоровье и самую жизнь. Ему приписываются болъзни и падежъ скота; если у коровы опухнетъ вымя, это знакъ, что ее сосутъ зити и дягунки 1); чума рогатаго скота называется зитинымъ пострълонь<sup>2</sup>). Лужичане различають три рода огнедышащихъ, летучихъ зитевъ: peńežny, žitny в mlokowy zmij; пер-урожан, а послёдній надёляеть коровь взобильнымь и вкуснымъ модокомъ \*). Такое раздробление мновческаго змъя на три отдъльные вида возникло подъ вліяніемъ различныхъ, усвоснныхъ ему эпитетовъ: какъ укрыватель золотыхъ лучей солниз. Онъ названъ былъ девежнымъ; какъ обладатель и низ водитель небеснаго молока, получиль эпитеть молочнаго; а какъ молоко-дождь воспетываетъ жатвы, даетъ урожан, то ему присвоено название житнаго. Тъже повърья находниъ н

36

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гронания, 130.— <sup>2</sup>) Толков. Слов., I, 616.— <sup>2</sup>) Volkslieder der Wenden, II, 266.

у другихъ славлискихъ илеменъ. Согласно съ нѣицани, чели думаютъ, что красно огненный драконъ приноситъ деньги, а синій — зерновой хлёбъ; для своеге хозанна доновой дракъ похищаетъ молоко и масло чужихъ коровъ; кто-ублетъ гада-госпедарика, тотъ лишается счастія въ скотоводства,

гада-господарика, тотъ лишается счастія въ скотоводства, и на ноляхъ его будутъ родиться одни пловелы 1). Тому, вте съунтать заслужить расположение циока, онъ, по интени отдоруссовъ, доставляетъ деньги, хлъбъ и нолоко, дълзетъ его нвы наодородными, а коровъ богатыми колокомъ. Когда циевъ несеть золото, то бываеть ясный, огненный; а когларожь и пненицу, то летить черною тучею или иринжаеть темносиневатый цвъть 2). Все это подтверждаеть указанное нали выше сродство зибевъ съ кобольдани; о послёднихъ разсказываютъ, что оне любятъ пить нолоко, собщая разлитыя канли. и приносять своимь хозяевамь и хлъбъ. Е деньги <sup>з</sup>). Летты прямо называють зибй модочными изтеряни (peena mahtes), т. е. производительницами дождя 4). Antoschoe Hassanie rpomosofi crptann Laumes papas ymзываеть на молнию, какъ на сосокъ облачной жены, посредствоиъ котораго точится нолоко-дождь изъ ся натеринской груди. По митнію нашвув знахарей, зить и ное молово (теперь этипъ имененъ называють блестящую ртуть) ножеть легко разрушить всякую нельнечную плотину; стонть только влить этого молока въ прудъ-и плотина будетъ разорена \*), т. с. всявдствіе дождевыхъ ливней прибываютъ воды и свониъ напоромъ ломаютъ поставленныя имъ преграды.

Съ живою водою нераздельны понятія здоровья, крепостя

Digitized by Google

----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаннъ. 23, 230, 233; Der Ursprung der Myth., 73. По болгарскому повёрью, змёй собираеть по ночамъ росу съ чужнать инэти пастбищъ и переноситъ на поля своего любница.— <sup>3</sup>) Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 22—25; Могилев. Г. В. 1851, 19.— <sup>3</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 337.—<sup>4</sup>) D. Myth., 651.—<sup>5</sup>) Сахаров., I, 39.

силь, красоты, молодости, заживленія рань и возстанія изъ нертвыхъ. Боги-громовники (Индра и Донаръ), какъ шедрые подателя дождей, почиталесь цёлителями всякихъ болёзней "); тоже значение присвоялось и зибю, какъ хранителю и проводнику животворной влаги небесныхъ источниковъ. Пробуждение природы отъ зивняго омертвения, дарование дюдямъ красоты в здоровья (поставленное народными повтрьями въ самое близкое соотношение съ весеннымъ громомъ в дождями), богатырская и целебная сила зибя — все это представления, тесно нежду собою связанныя. Заклятіе противъ болѣзни «родница» сприляется обращениемъ къ змит миной миница, закладенной въ издный столбъ \*); въ заговоръ на защиту ратнаго человёка отъ ранъ читаемъ: «въ монхъ узлахъ сила ногуча, сила могуча зибиная сокрыта — отъзивя двунадесятьглаваго, того зытя страшнаго, что продетвлъ со окіанъ-моря, со острова Буяна, со мъднаго дома, того змѣя, что убитъ двунадесятъ богатырыми подъ двунадесять муромскими дубами. Вънопхъ узлахъ зашиты эмънныя головы». Послёднія слова указывають на действительный обычай носить въ эмудетахъ (наузахъ) засушенныя зитиныя головки. Крестьяне, въ предостережение отъ лихоралокъ, носятъ на шет зитиную или ужовую шкурку, или ожерелье изъ зибиныхъ головокъ »); для защиты отъ чаръ и недуговъ привязывають къ шейному кресту голову убитой зити, а въ привъскахъ (ладонкахъ) между прочниъ зашиваютъ и лоскутокъ зытаной кожи \*): кто носитъ такую привъску, того вст будуть любить и желать ему всякаго добра. Чехи ловять

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) German. Myth., 133-5.-<sup>2</sup>) Придомнимъ, что воззрѣніе на мѣднаго змѣя исцѣляло евреевъ отъ ядовитаго укушенія обыкновенимъъ змѣй.-<sup>3</sup>) Сахаров., I, 27, 31; Терещ., VI, 16; Чернигов. Г. В. 1842, 40.-<sup>4</sup>) Владим. Г. В. 1844, 50; Вѣст. Р. Г. О. 1860, XI, 136; Пузии., 161. Финим употребляютъ при лѣченін болѣвией змѣивме зубы, горло и кишку-Вѣст. Р. Г. О. 1856, IV, 309.

на Юрьевъдень зибю, и содранную съ нея шкуру носять девять дней на шет отъ лихорадки. Съ змтиною шкуркою ови соединяють различныя спасительныя свойства: если превратить ее въ пепелъ и присыпать раны - онъ скоро затянутся; есля силиать этотъ пепедъ съ водою и смочить глаза --- никто тебя не очаруетъ; если посыпать этипъ пеплонъ головувраги будутъ бояться. Кто носитъ при себъ языкъ, отръзанный у живой зибя на Юрьевъ день, тотъ будетъ сиденъ, стращенъ своимъ недругамъ и непобъдниъ въ ръчахъ: повърье, возникшее изъ представленія молнів — огненнымъ или зибинымъ языкомъ, а грома — побъдоноснымъ сдовомъ. Отъ палучей немочи чехи дають больному лепешку, приготовленную на змѣнномъ яйцѣ <sup>1</sup>). Въ прежнее время на Руся вышивали на ладонкахъ змънныя головы въ свазкъ --- числомъ десать ная двенадцать; яногда оне примыкаля къ круглому лицу, которое изображалось въ среднит и напоминало собою голову Медузы. Любопытно сравнить съ этими ладонками тъ стариняме металлические амулеты, которые дошли до насъ въ немногихъ экземплярахъ и были несправедливо называемы медалями. Такихъ вругамхъ или овальныхъ амулетовъ извъстно намъ шесть: черниговскій (золотой), тульскій (изъ композиціи), куликовскій (мѣдный), два рязанскіе (одинъ — мѣдный) и принадлежащій казанскому унпверситету. На одной сторонъ этихъ амулетовъ изображена голова съ выходящими изъ нея семью, десятью, двёнадцатью или 14-ю змёями; только на куликовскоиъ амулетѣ зиѣн представлены въ связкѣ. На одноиъ взъ рязанскихъ амулетовъ центральная голова изображена въ дія днит. На другой сторонт представлены священныя изображенія архангела Михарла вли Богоматери, а на одномъ изъ рязанскихъ — изображение святаго, который биченъ пли

<sup>1</sup>) Громаниъ, 81, 166, 176.

модніей поражаеть убъгающаго дьявола. Всъ амуасты сабланы съ ушками, въ которыя, конечно, вдевался шнурокъ ная дента съ тънъ. чтобы носять взъ на шет. Анудеты восились для отвращенія колдовства и сохраненія здоровья, что полтверждается в находящимися на нихъ надписями. Надинси — иткоторыя славянскія, а большая часть греческихъ. На черниговскомъ амулетв читаемъ: «Господи, по и оз и рабу своему Василію, аминь»; на тульскомъ: «Сыне Божій, снаси и сохрани носящаго (амулеть), аминь». Кромѣ приведенной надинен, на черниговскомъ амулетв, а также на амулетъ казанскаго университета находниъ слѣдующее заклинаніе: «очерненная чернотою (т. е нечистая сила) — какъ зибя будешь ты извиваться въ прахѣ, какъ левъ ревѣть и какъ агнецъ трепетать въ ужасть. Вст изследователя признають древность означенных амулетовъ, что подтверждается формою буквъ и сокращеніяти въ ихъ надинсяхъ, напоминающими письмо Остроипрова свангелія 1). Амулеты эти, судя по ихъ греческийъ вадписямъ, должны быть византійскаго происхожденія; но такое запиствование инсколько не шло въ разртвъ съ національными втрованіями. Обычай носить охранительныя привтски, наузы, быль общій у славянь со многими другими индоевронейскими народами, и мы видбли, что для такихъ привъсокъ донынъ употребляютъ зитивыя шкурки и годовы. Въ 1843 году, во время скотскаго падежа, въ селѣ Давшинѣ убили зитю, выпустный изъ неякровь въкувшинъ, вскипятили эту кровь съдегтемъ и смолою, и приготовленною сибсью назали ворота, чтобы отогнать моровую язву \*). Зибиная кровь — истафора дождя; деготь и спола служать для подобнаго-же обозначения (I, 788-9); свыслъ обряда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въст. Евр. 1832, № У—УІ, ХУ; 1828, ХУІІ; 1829, ХІІ—ХІІІ, ет. Качевовскаго; Труды О. И. и Д., ІІІ, 131—7; УІІІ, 176 и дал.; 2К. М. Н. П. 1836, ІІ, 336—363.— <sup>2</sup>) Этв. Сб., ІІ, 28

тоть: дождь, пролившійся наз убитой зиби-тучи, прогоняеть нечистую силу прака Смерть (Морану). По германскому преданію, помазаніе кровью дракона укрупляеть трао и дулаетъ его неуязвнишиъ для стрваъ и другаго оружія 1). Зигурдъ, убивши Фафанра искупался въ его крови и сабладся недоступенъ ранамъ; но во время купанья прилипъ у него за илечани древесный листокъ, и только въ это ибсто, какъ неонытое зибаною кровью, ножно было поразать героя. У грековъ зитя прининалась синволомъ возрождения, обновляющейся жизни. Асклецій ( 'Асхдуятися) изображался съ жездонъ. обвитымъзмѣею; сынъ Аполлона, богъ врачевства и цълитель болтаней (Σωτήρ), онь обладаль силою молодить старыхъ и воскрешать мертвыхъ. Такому искусству его научиля змён. Однажды обвидась змёя вокругъ его посоха. Асклепій убиль се, но выползла другая зибя, держа во рту невъдомую травку, прикосновеніемъкоторой и воскреснаа убитую<sup>2</sup>). Чудесная травка и посохъ Асклепія тождествены треханственному, обватому забяма жеза у Гермеса, которымъ онъ призываетъ къ жизни усопщихъ; это--- навъстная намъ Перунова трава или прутъ-ноднія, отныкающая весной облачныя горы, низводящая оттуда живую воду и тъмъ санымъ пробуждающая природу отъ зимияго сна. Преданіе о змѣиной травѣ извѣстно у многихъ народовъ и даже занесено въ старвныме лъчебники. Такъ въ одновъ наъ рукописныхъ лѣчебниковъ XVII вѣка читаемъ о травѣ понутникъ: «сказывал» де виницеянин» торговой человъкъ: лучи-

- - - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 654.—<sup>2</sup>) Der Ursprung der Myth., 114, 124; D. Myth., 651. Рамляве во времена республики, чтобы отвратить поровую изву, отправили въ Эпидавръ пословъ за изображенісиъ Эскулава. Послы возвратились и привезли у жа. который самъ вполаъ ва ихъ корабль и въ которомъ ранляне призналя воплощеннаго бога. Тамъ, гдъ привезенный ужъ вышелъ на берегъ, былъ построевъ храмъ Эскулапу.

лось имъ дорогою тхати съ товары на возтхъ тижелыхъ, и зибя де лежить на дорогв, и черезь ее перешель возь, и туть ее затёрло — в она де умерла. И другая змія принала в при-HOCLA BO DIT UDHUYTHIK'S AA HA OC BOZLOWHIA, H 3MIA AO ожила и пополала» '). Въ народной русской сказкъ встръчаемъ следующій эпизодъ: идетъ лесомъ несчастная нать, несеть на рукахъ своего заръзаннаго ребенка и видитъ — лежить подъ кустомъ змъйка, надвое разрубленная; приползда къ ней большая зитя съ зеленымъ листкомъ во рту, приложила листокъ къ мертвой змъйкъ — и та вингъ срослась и ожела. Женщива подняла тотъ листокъ, приложила къ кровавой ранъ своего малютки — в ребенокъ въ туже минуту встрепенулся, и витстт съ жизнію получиль непонтричю силу — богатырскую<sup>3</sup>). Нъмецкая сказка: «Die drei schlangenblätter» разсказываеть о королевий, которая не холила вначе выходить занужъ, какъ подъ условіемъ, чтобы женихъ далъ объшаніе: если она умретъ прежде, то и его схоронить витстт съ нею. Вынскался ситлый юноша и женился на королевит. Черезъ сколько-то времени умерла королевна и заклали се въ могнаьный склепъ, витстъ съ мужемъ. Смотритъ онъ, а къ нему змбя ползетъ; выхватилъ мечь и разсъкъ ее на три части. Тогда выпочала другая зиря съ тремя зелены и и потьями во рту, приложила ихъ къ убитой зибъ – и та игновенно исцёлилась. Молодецъ поднялъ зеленыя листья, приложиль одинь къ устамъ, а два къ очамъ своей мертвой подруги — в она ожила: кровь побъжала въ ся жилахъ и лицо покрылось румянцемъ. Тоже самое сказание сообщаетъ и русская былина о богатырѣ Потокѣ 2), но съ весьма любопытны-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. Христон. Буслаева. 1351.— <sup>2</sup>) Н. Р. Св., VI, 53, а. Подобные разсказы находних въ сборникахъ: Slov. pohad, 121; Škultety a Dobšinsk., I, 5; Шоттъ, 142; Шлейхеръ, 57; Ганъ, II, стр. 274; Сказ. Грим., 16.— <sup>2</sup>) Кирша Дан., 223—4.

йн отийнами. О живительныхъ листьяхъ здёсь иётъ им слова; вийсто того богатырь, закладенный въ могилу съ своею мертвою женою, мажетъ ее змённою кровью:

Какъ прышла пора полуночная, Собыралися къ нему всъ гады змънные, А потомъ пряшелъ больш ой змъй — Онъ жжетъ и палитъ пламенемъ огненнымъ; А Потокъ-Михайло Ивыновичъ На то-то не робокъ былъ, Вынималъ саблю острую, Убиваетъ змъя лютаго И ссъкаетъ ему голову, И тою головою змъиною Учалъ тъло Авдотьяно мазати; Втъпоры она еретица Изъ мертвы хъ пробуждалася.

По другому варіанту, сообщенному въ пѣсняхъ, собранныхъ г. Рыбниковымъ <sup>1</sup>), богатырь хватаетъ змѣю въклещи и бьетъ желѣзными прутьями:

> Ай-же ты, зи та подземельная! Принесы миз живой воды — Оживить миз молода жена.

И змѣя подземельная (— горынская) приносить ему живой воды, силу которой онъ пробуеть сначала на убитомъ зиѣёнышѣ, а потовъ уже оживляеть свою молодую жену. Жева Потока принадлежитъ къ разряду вѣщихъ лебединыть нимъ; въ образѣ бѣлой лебеди и является она своему суженому въ первую ихъ встрѣчу: черезъ перо лебедь зелотая, а головка увита краснымъ золотомъ, усажева скатнымъ жемчугомъ. Эти признаки указываютъ въ ней существо, тождественное съ скандинавскою Svanbvit Gullfjodbr, т. е. богиней Утренней Зорею (солицемъ—I, 516). По нъмецкимъ сагамъ цѣдебныя воды охраняются зиѣны в

') I, 219; II, 63

бълыми женами; и тв. и други приходять въ полдень купаться въ источникахъ 1). Самъ богатырь Потока, есть дожденосный громовникъ; могила, въ которой онъ заключается съ своей въщею женою, - поэтическое представление подзонелья-тучи. Захваченная темными домонами, дебединая жена подпадаеть здому очарованію, переходеть въ мрачное царство Смерти, и не прежде освобождается оттуда, не прежде воскресаеть ( просвътляется), какъ послѣ побъдыя громовника надъ зитемъ-тучею. Онъ поражаетъ зитя мечемънолніей, добываетъ жночю воду и выводитъ на небо ясное солвне. Чеха убъждены въ существования чудесной травы, исцтляющей всякія болтани в раны; зитя, разстченная надвое, ищеть этой травы, и прикасаясь къ ней, снова сростается \*). Фиены разсказывають о травь, которую зитя, плывя по водъ, держитъ въ своей пасти, чтобы предохранить себя отъ потопленія; съ помощію этой травы, она можетъ кусать самое твердое желёзо, т. е. обрётаеть туже силу, какая принадлежить разрывъ-травѣ \*). Народныя повёрья приписывають зитямъ знаніе пълебныхъ зелій \*), и нъкоторынъ травамъ присвояются на Руси названія: зи виный корень (или чортова борода), змћевы и головки, змћины и укусъ, лли Егорьево копье — veronica latifolia <sup>5</sup>). Воспоминание о иненческой зизиной травь по прениуществу соединяется съ чеснокомъ и лукомъ, такъ какъ растенія эти, ради ихъ остраго, жгучаго сока, получили свои названия отъ корней, означающихъ жаръ, горъніе: отъ ush --- urere санскр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1102, 1129; Beiträge zur D. Myth., II, 441.— <sup>3</sup>) Гронаннъ, 89.— <sup>3</sup>) Въст. Р. Г. О. 1856, IV, 309.— <sup>4</sup>) Andeutung. eines Systems der Myth., 178.— <sup>5</sup>) У этой травы, по мнъвно простояюдиновъ зитя откусила верхушку (сравян выше стр. 418—о травъ чортовъ унусъ); она предохраняетъ отъ зибинаго уязваенія — Этн. Сб., VI, 126.

ushna, uepc, sûch, sar. unie (subcto usnie) - sysessua; рус. чеснокъ, выл. ćesan, литов. czěsznakas редиятся съ церс. ćashn — жаръ 1). По мизнію чеховъ, ликой чеснокъ на кроват дона предохраняетъ зданіе отъ удара щолнін <sup>э</sup>). Въ Сербія существуеть повърье: если передъ Благовъщеньемъ убитьзитю, посадить и выростить въ ея годовѣ дуковицу чеснока, потожь признать этоть чеснокъ къ шапкъ, а шапку надъть на голову, то всъ въдьны совгутся и станутъ отымать его <sup>2</sup>) — конечно потому, что въ немъ заключается великая сила; точно также нечистые АУХИ СИЛАТСЯ ОТНАТЬ У ЧЕЛОВТКА ТАКИСТВЕННЫЙ ЦВТТЪ ПАНОротника. Соответственное повёрье, сохранившееся у чеховъ \*) заибнаетъ чеснокъ горохомъ — растеніенъ, посвященныть богу-громовнику: если у бѣлой змѣл отсѣчь голову н вложить въея правый глазъ горошину, то вырестетъ чудесный стручокъ; кто станетъ носять его при себъ, тотъ будетъ невидникою (сравни выше стр. 383), а вто съвсть его, тоть будеть понимать языкъ птицъ (см. стр. 573) Тому, кто желалъ одержать верхъ на судебновъ поедникъ, колдуны в знахари совътовали: «убей зитью черную саблею нан ножемъ, да вынь изънея языкъ, да вверти въ тафту в положи въ сапогъ лѣвой, а обуй на тонъ же иъстъ... А когда надобно, и ты въ тотъ сапогъ положи тризубчика чесноковые... в бери съ собою, когда пойдешь на судъ вля на поле битвы» <sup>5</sup>). По указанию памятниковъ, въ старину нили въ честь языческихъ боговъ, вкладывая въ чаши чеснокъ; въ словѣ христолюбца (рукопись XIV в.) свазано: «і огневъ (Сварожнчу) моляться, і чесновитовъ — богомъ, же его творятъ-егда оу кого будетъ перъ, тогда же вла-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пикте, I, 298 -9.— <sup>3</sup>) Гроньянъ, 39.— <sup>3</sup>) Срв. рјечинк, 30.— <sup>4</sup>) Гронаниъ, 202, 206 -7.— <sup>5</sup>) Очериъ домаци. жизни и прав. моанкор. народ., 190.

дуть въ ведра і въ чаша, и пьють о ідолахь своїхь, воседанись не хужьше суть сретнковъ». Въ словъ, принсанномъ Григорію Богослову (рукон. XIV в.): «словтне же на свадьбаль, въкладывающе сравоту і чесновитокъ въ въдра, пьють» 1). Чесноку приписывается сила прогонять вёдьмъ, нечистыхъ духовъ и болъзни. У встхъ славянъ онъ составляетъ необходимую принадлежность ужива наканунъ Рождества; въ Галиціи и Малороссіи въ этотъ вечеръ кладутъ передъ каждынь приборомь по головке чеснова, или вивсто того иолагають три головки чеснока и двёнадцать луковиць въ ство, которымъ бываетъ устланъ столъ; дълается это въ охрану отъ болтаней и здыхъ духовъ 2). Чтобы оборонить себя отъ въдьмъ, сербы натираютъ себъ подошвы, грудь и подъ нышками сокомъ чеснока <sup>8</sup>); чехи съ тою-же цълю и для арогнанія болбзней въшають его надъ дверями 4); частымъ вевтореніемъ слова чеснокъ можно отдълаться отъ нападокъ лъшаго 5); въ Германів думають, что цверги се терпять луку и улетають, заслыша его зацахъ "). Въ изкоторыхъ деревняхъ южной Россін, когда невъста отправляется въ церковь, ой завязывають въ косу головку чеснока, для отвращенія порчи <sup>7</sup>). По сербской поговоркъ, чеснокъ защищаетъ отъ всякаго зда <sup>в</sup>); а на Руси говорять: «дукъ отъ семи недугъ» \*), и во время мороваго повътрія крестьяне считаютъ за необходимое носить при себт лукъ и чеснокъ, и какъ можно чаще --- употреблять ихъ въ пищу.

Живая вода надъяна тъхъ, кто испивалъ ее, великою мудростью и предвъденіемъ: эти въщіе дары принадлежатъ и зивю.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лът. рус. янт., IV, отд. 3, 89, 92, 99.— <sup>2</sup>) Маякъ, XI, 55; Терещ., VII. 28, 63; Piesni ludu polskiego w Galicyi Жеготы Пауля, 1.— <sup>2</sup>) Срп. рјечник, 66; D. Муth., 1031.— <sup>4</sup>) Громаниъ, 89-90.— <sup>5</sup>) Рус. прост. праздн., IV, 12.— <sup>4</sup>) Вейгаде гиг D. Муth., II, 320.— <sup>7</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 305.— <sup>8</sup>) Срп. послов., 316.— <sup>9</sup>) Тодков. Слов., I, 873.

Наравит съ дтвани судьбы, обитавшини у небесныхъ источниковъ, онъ вблаетъ все тайное; поэтому въ сказкъ о Маркъ Богатомъ 1) Василій Безсчастный идеть къ царю змъю, обращается къ нему съ тремя вопросами вли загадками. В царь-зиби разръшаетъ ихъ. Загадки всъ мнеодогическаго содержанія: про въковой дубъ, подъ которымъ спрятаны золотыя сокровища ( туча, закрывающая солнце), про китъ-рыбу, что лежитъ мостомъ черезъ все море широкое (см. стр. 160), в наконецъ о перевощикъ, который обязанъ перевозить смертныхъ на тотъ свътъ. Въ норвежской редакців<sup>2</sup>) сказочный герой задаетъ дракону вопросы о весеннихъ дарахъ природы, похищенныхъ демонами зимы: отчего нътъ въ королевскомъ колодцъ воды? куда унесена прекрасная королевна в гдъ затерянъ ся золотой ключъ? т. с. гдъ сокрытые дождевые источники, куда исчезла богиня лата и гда спрятанъ золотой ключъмолнія, отпирающій св'ятлое небо и дождевыя облака? Сказка эта извъстна у всъхъ индоевропейскихъ народовъ; но особенноважною для насъ признаемъ мы сербскую редакцию \*), гдъ витето царя-зитя вопросы обращены къ Судьбт. Аполловъ, побъдитель Пифона, имълъ въ Дельфахъ оракулъ; треножникъ, на которомъ возстдала въщая пифія, стоялъ надъ разстанною горы, откуда исходили испаренія, наводившія на вдыхающую ихъ жрицу родъ изступленія. Все, что она изрекала, признавалось за слово самого божества, которое (по первоначальному представленію) въщаетъ къ людямъ громовыми глаголана изъ тупановъ облачныхъ горъ. Кассандра в братъ ся Гелевъ, оставленные въ святилищъ Аполлона, получили даръ предвъщаній отъзмъй, которыя очистили ихъ слухъ(уши), сделаль его столь чуткымъ къ воспріятію всякаго знанія, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., I, 13.—<sup>2</sup>) I, 5; сравна Сказ. Грим., 29.—<sup>3</sup>) Срв. прицов., стр. 93—97.

они стали цонимать языкъ птицъ <sup>1</sup>); сходно съ этимъ, Аблиа очистила слухъ предвёщателю Тирезію, и взамѣнъ отни таго у него зрѣнія, дала способность разумѣть птицѣ, т. е. взаиѣнъ дневнаго свѣта, сокрытаго темными тучами, дается возможность слышать напѣвы грозовыхъ нтицъ. Тѣмъ-же знаніемъ надѣляетъ и вкушеніе драконовой крови. Эдда разсказываетъ, что Зигурдъ, послѣ убіенія Фафиира, сталъ жарить его сердце на горячихъ угольяхъ; когда оно запѣнидось кровыю.

надъляеть и вкушение драконовой крови. Эдда разсказываеть, что Знгурдъ, посля убіенія Фафинра, сталь жарить его сердце на горячваъ угольяхъ; когда оно запѣнилось кровью, Зыгурдъ, желая узнать -- готово ли драконово серане, дотронулся до него пальцемъ. обжогся и сунулъ палецъ въ ротъ: едва кровь Фафиира попала ему на языкъ, какъ въ туже минуту онъ сталъ понимать птичьи рѣчи. И вслѣдъ за этимъ сътлъ сердце цтликомъ. По русскимъ преданіямъ, кто сътдаеть энтиныя сердца, тотъ становится спаьномогучимъ богатыоомъ \*). Въ одной взъ нашихъ сказокъ \*) охотникъ увидалъ горящій пень, а въ огнъ зитью, помогъ ей вылъзть, и зитя одарила его въ благодарность разумтніемъ языка животныхъ. Съ этою сказкою сходны сербская: «Немушти језик» 4) и нъиецкая: «Die weisse schlange» 5). Зитвный царь плюетъ въ открытый ротъ пастуху и даетъ ему «немушти језик» т. е. способность понимать ртачи животныхъ °); напомнимъ, что слюна---метафора дождя и что изъ нея созданъ былъ въщій Кваспръ (см. I, 397-9). Нѣмецкая сказка о бълой змът начинается такъ: жилъ нъкогда царь, славный своей мудростью; во всемъ свътъ не было ничего, что бы оставалось для него тайною. У этого царя соблюдался обычай: каждый день, по окончанія обтда, втрный слуга приносиль ему какое-то закры-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Ursprung der Myth., 46, 55-56; Andent. eines Systems der Myth., 178-9.—<sup>2</sup>) Н. Р. Ск., VI, 53, h.—<sup>3</sup>) Ibid., 47.—<sup>4</sup>) Срп. принов., 3; сравни болгарскую сказку въ сборникъ Эрбена, 222. —<sup>5</sup>) Сказ. Грим., 17.—<sup>6</sup>) Въ новогреческой сказкъ (Ганъ, I, стр. 236) драконъ, чтобы сообщить герою это чудесное знаніе, глотаетъ его и потовъ выплевываетъ назадъ.

тое блюдо, и царь не ниаче его отв'ядываль, какъ оставшись наеднев. Разъ, вынося талиственное кушанье, слуга нелюбопытствоваль взглянуть на него, подняль крышку и увидбль бълую зитю; онъ отръзалъ себт небольшой кусокъ и взялъ въ ротъ. Въ туже минуту послыщался ему за окномъ странный говорь многихь тоненькихь голосовь: то были воробын, вссело болтавшіе на дворѣ, и слуга догадался, что онъ получиль даръ понямать животныхъ 1). Въ Малороссія ходить такой разсказъ °): тлалъ чумакъ съ наймитомъ, остановились на попасъ и развеля огонь. Чумакъ отошелъ въ сторону, свяствулъи спольлась къ нему цълая стая змъй; набравши г адюкъ, онъ вкинуль ихъ въ котелокъ и началь варить; когда вода закипела, чумакъ слилъ ее наземь; слилъ и другую воду. и уже въ третью всыпалъ пшена. Приготовилъ кашу, потлъ ее и велвлъ наймиту вымыть котелокъ и ложку: «да смотри, говоритъ, не отвъдывай моей каши!» Наймитъ не утериълъ, наскрёбъ полную дожку гадючей каши в съвлъ; чудно ему стало! видить и слышить онь что всякая травка на степи колынется, одна къ другой наклоняется в шепчуть: «я отъ такойто болёзни помогаю!» «у меня такая-то сила!» Вздумалъ нодой-ТИ КЪ ВОЗУ, а ВОЛЫ ГОВОДЯТЪ: «ВОТЪ ИДОТЪ ЗАКЛАДАТЬ НАСЪ ВЪ ярио!» И во всёхъ звукахъ, какіе только доходили до его слуха, стали ему слышаться разумныя ричи <sup>3</sup>). Народныя бы-

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказка эта извъства и между чехами.-Громаннъ, 230.-3) Рус. Бес. 1856, III, 83.-84.- 3) Люболытно окончаніе разсказа: ногда чумакъ примътизъ, что наймитъ не послушался запрета и попробовазь гадючей каши, окъ встадъ съ воза, вырвалъ стебель чернобыли, облущить его и говоритъ: "на, съзшъ!" Найнитъ създъ и пересталъ слышать – что говорятъ травы и понимать животныхъ. Отъ того-то чернобыль зовутъ на Украйнъ забудъками. Подобный же разсказъ переданъ въ сборникъ Худик., 38, и въ Lud Ukrain., I, 353.-6: попался въ плътъ кознивъ его варилъ зива и до сени разъ сливатъ наземь воду, отчего кругонъ вся травъ

анны венонивають о богатыряхь, которынь было доступно это высшее въделіс; о князъ Ронанъ, напримъръ, сказано, что онъ былъ хитёръ-мудёръ, «зналъ языки воронйные, зналъ языки всв птичіс» <sup>1</sup>). Бълая змъя—олицетвореніе лътняго, бълосиъжнаго, т. е. озареннаго селнечными лучами облака, и потому въ преданіяхъ стоитъ въ близкой связи съ другимъ олицетвореніемъ дождеваго облака— бълою женою (weisse frau); и та, и друган стерегутъ живую воду, и бълыя жены неръдко принимаютъ на себя змънный образъ. Внусить ияса бълой зиън — тоже самое, что исинть водъ́і мудрести—пролить дождь и услышать (— уразумъть) въщіе глагоды грозовыхъ итицъ и животныхъ.

Оплодотворяющая сила весенныхъ грозъ выразнлась въ инев сказаніенъ о любовной связи, въ которую богъ-громовникъ эстучаетъ съ облачвыми женами и дъвами. Тоже предста-

вочернала. Планникъ попробовалъ этого кушанья, и услышалъ, какъ деревья и зелья, колыхаясь отъ вътру, разговаривали между собою о своихъ цвлебныхъ свойствахъ; ирашель въ конюшню и спросиль: какой конь вынессть его на свободу? — Я вынесу! отозвался одинъ конь; парубокъ свлъ верхонъ и поскакалъ къ морю, а хозяниъ-невъра за нимъ въ погоню. Гиался-гнался, да видить, что поздно, что планникъ уже посерёдъ норя плыветь, и закричаль ему: "Иване, Иване! какъ прівдешь доной, навари себя кореньевъ чернобыли и нацейся; еще больше узнаеть, чвиъ теперь!" Парубокъ съ дуру послушался, напился черпобылю в позабыль все, что зналь. Чернобыль—artemisia vulgaris. Накавуна Иванова дня выють изъ этой травы венки, смотрять свозь нихъ на возженный огонь и надъвають ихъ на головы; ито это соблюдяетъ, у того въ теченін цілаго года не будуть боліть ин глаза, ни голова. Навароиъ изъ чернобыли, собранной на Ивановъ день, обимваютъ коровъ, чтобы онъ давали больше нолока. Изицы навывають чернобыль Johannisgürtel, а чехи -sv. Jana pås или bylina; крестьяне обвязываются этою травою съ цълно предохранать себя отъ нечастыхъ духовъ, въдынъ н бользвей — Громаниз, 90-91. Сравни выше, стр. 420 съ преданіяме о валиткъ забвенія.— <sup>1</sup>) Рыбник., І, 438.

вление соединяется и съ зибенъ, какъ воплощениенъ нолни и громоносной тучи. Онъ-возбудитель любви, и въ заговорать въ нему обращаются съ просъбою наслать въ сердце дбвицы это пламенное чувство '): «встану я, пойду въ чистое неле, въ широкое раздолье къ сниему морю-окіяну. У того у синяго меряокіяна лежитьогненный зизй: сражается-снаражается онь зажигать горы и доды и быстрыя раки... Подойду я поближе, поклонюсь я поняже. Гой еся ты, огненный зятяй! не зажигай ты горы в долы, на быстрыя ръка; зажга ты красну дъвицу (вмярекъ) въ семьдесятъ семь составовъ, въ семьдесять семь жиль и въ еднную жилу становую, во всю ся хоть, чтобъ ей милилось и хотблось, брало бы ее днемъ при солицъ, ночью при мъсяцъ, чтобы она тосковала и горевала по рабу такому-то» (сравни І, 450-4). Отсюда возникла чара: тотъ, кто желяетъ сохранить любовь дъвицы, долженъ найд-ТЕ ЗИТЮ, Предавить ее къ земат рогулькою и продтть скеозь ея глаза лглу съ ниткою, причитывая: «змбя, зибя! какъ тебб жалко своихъ глазъ, такъ бы раба божья (имярскъ) дюбила меня и жальда»; потомъ взять эту зибю, вытопить изъ нея сало и сдёлать свёчу. Замётивъ охлажденіе въ люби, должно зажечь зитеную свтчу; витстт съ свтчею снова возгорится и любовь въ сердцё дёвичьемъ »). Зитё Вритра изображается въ Ведахъ похитителемъ небесныхъ жевъ (dêvapatnîs <sup>\*</sup>). До насъ донеслась цълая группа славянскихъ преданій, повъствующихъ о любовныхъ связяхъ огненнаго зита в похищения имъ дтвъ. Витетт съ усвоениемъ зито богатырскаго типа, ему придаются и человѣческія страсти, и самое олицетворение это низводится на землю и ставится въ условія обыкновенной дюдской жизни. Изъ представителя гро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Библ. для Чт. 1848, IX, 48.—<sup>2</sup>) Сахаров., l. 40.—<sup>3</sup>) German. Mythen, 75 и дал.

зы, вступающаго въ брачный союзъ съ въщими женами облачнаго неба, наъ молніеноснаго демона, низводящаго плодотворное съща дождя, огненный змъй становится обольстителемъ земныхъ красавицъ, ихъ таинственнымъ любовникомъ и опаснымъ врагомъ семейнаго счастія. Змъй, говорятъ простолюдины, летитъ по поднебесью, дыша пламенемъ; надъ знакомою ему избою разсыпается онъ искрами и черезъ трубу является передъ избранною подругою и оборачивается мо-

знакомою ему избою разсыпается онъ искрами и черезъ трубу является передъ избранною подругою и оборачивается идлодцемъ несказанной красоты. Съ воздушныхъ высотъ онь высматриваеть красныхъ дѣвушекъ, и если очаруетъ какую любовнымъ обаяніемъ-то зазноба ся невзцёлима во въки: зазнобу эту не заговорить, не отпонть нельзя. «Не любя «полюбишь, не хваля похвалишь такого молодца (зитя); умт-«еть оморочить онь, злодъй, душу красной девицы привета-«ив; усладить онь, губитель, ръчью лебединою молоду моло-«двцу; занграетъ онъ, безжалостный, ретввымъ сердцемъ дѣ-«вичьни»; затомить онь, ненасытный, ненаглядную въ горю-«чихъ объятіяхъ; растопитъ онъ, варваръ, уста алыя. Отъ «его поцтлуевъ горитъ красна дъвица руманой зарею; отъ сего привътовъ цвътетъ она краснымъ солнышкомъ. Безъ читя красна дъвица сидитъ во тоскъ-во кручнит; оезъ него «она не глядитъ на божій свътъ, безъ него она сущитъ су-«вить себя!» 1) О падающихъ звѣздахъ говорятъ, что это огненные зити вли нечистые духи, посптивющие на любовное свидание къ одинокимъ бабамъ и дъвицамъ; по иткоторымъ ивстань увбряють, что звбзда всегда упадаеть на тоть дворь, гат атвина потеряла невинность <sup>2</sup>). Но и до сихъ поръ преданіе не забыло о въщемъ характеръ тъхъ женъ и дъвъ, съ

37

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II, 6. Въ "Сказаніяхъ русскаго варода" (І, 47-48) вапечатава пѣсн», которую поютъ Солнцевы дѣвы на бракѣ огневваго змѣя; но пѣсня эта. очевидно, поддѣльная.— <sup>2</sup>) Абев., 202; Сахаров., II, t3; Рус. въ св. посл., IV, 44.

578

которыми вступаеть эмёй въ брачное торжество; по народному повѣрью, любовинцами его по преимуществу бывають вѣдымы, чародѣйки, и та женщина, къ которой летаеть огненный эмѣй, уже ради этой связи пріобрѣтаетъ волмебную силу. Въ пѣснѣ про Добрыню полюбовница Змѣя Горынчища, молодая Марина, насылаетъ на этого витязя чародѣйнымъ заклятіемъ любовную тоску, потомъ превращаетъ его въ тура-золотые рога, а сама оборачивается птичкой касаточкой и летитъ въ чистое поле<sup>1</sup>). Плодомъ нецѣдомудренныхъ связей женъ съ змѣями бываютъ не обыкновенныя дѣти, а богатыри-кудесники и кикиморы, т. е. грозовые духи (см. стр. 100—3). Припомиямъ Тугарина Змѣевича и Волха Всеславьевича. Разъ

> По слду, соду зеленому ходила-гуляда Молода княжна Мареа Всеславьевна; Она съ камени скочила на лютаго змвя — Обвивается лютой змвй около чебота-зелевъ саеьенъ, Около чулочка шелковаго, хоботовъ бьетъ по бълу стегну; А втапоры княжна поносъ понесла, А поносъ понесла — и дитя родила.<sup>2</sup>)

<sup>1</sup>) Кирша Дан, 61-71. — <sup>2</sup>) Сличи съ пъснею, напечатанною въ Приб. къ Изв. А. Н. 1854 г., 278 — 280: "ступида кнагина на люта змъя на Горынича; вокругъ ен ножки змъй обвидся, хоботонъ бъетъ ее въ бъдыя груди". Въ сборникъ пъсень Киръевскаго, III, 113 — 4:

> Изъ того ли подъ бълаго камешку Выползала зибя лютая, Кидалась она квягинъ на бълую грудь, Бьетъ хоботомъ по бълу лицу. Молодая княгиня испужалася— Во чревъ двтя встрепенулося.

Пящетъ она ярлыки скорописные, посылаетъ за княземъ: "воротися домой, молодая княгиня беременна!"

Родился могучій богатырь Волхъ; во время его рожденія сотряслася земля, всколебалося море, какъ при дождения гроиовенка (молнів) изъ нъдръ тучи-трасутся облачныя горы и шумятъ дождевые потоки 1); подобно тому нъмецкая сага разсказываетъ, что въ то время, когда нарождался герой Helді, кричали орлы (разносители перуновъ) и лились изъ горъ священныя воды<sup>2</sup>). Древнъйшему сказанію о происхожденія богатыря-громовника отъ зитя придана была впослтаствія историческая окраска, и въ саномъ богатыръ этомъ стали видъть въщаго Олега. Тоже примънение мленческаго преданія къисторическимъ героямъ встръчаемъ и у народовъ античныхъ; такъ, по свидътельству Тита Ливія, объ Александръ Македонскомъ разсказывали, будто онъ родился отъ огромной зити, которую часто находили въ спальнѣ его матери, и которая тотчасъ-же уползала и скрывалась, какъ скоро показы-· вались люди. Светоній говорить, что народъ почиталь Августа за сына Аполдонова; однажды мать его заснула въ храит. посвященномъ Аподаону; пользуясь ся сномъ, явился драконъ и совершиять съ нею соитіе, плодомъ котораго и былъ «божественный» Августъ. Любовь огненнаго змъя точно также сушить и изводить избранную красавицу, какъ и высасываніе имъ модока изъ женскихъ грудей: оба представденія -равносильны, и въ преданіяхъ неръдко замъняются одно другимъ; ибо таже извивающаяся зитемъ моднія, которая сосеть молоко-дождь, уподоблялась и фаллюсу. Сербская царица Милица отъ зибиной любви стала «у образу бл'једа и потиула»; на Руси дунаютъ, что и шутовка (водяная трозовая жена), если привяжется къ парию, то непремънно изсушитъ его своею любовью <sup>3</sup>). Въ сказкахъ змъй представляется по-

37\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кирша Дан., 45; Сахаров., II, 16; Иллюстр. 1845 г., 203.— <sup>3</sup>) D. Myth., 363.— <sup>3</sup>) Срп. н. пјесме, II, 256; Библ. для Чт. 1861, IV, стат. Желъзнова.

хитителемъ красавицъ; эту роль раздъляютъ съ нямъ и олицетворенія грозовыхъ силъ природы, выводимыя въ народновъ эпосъ подъ своими нарицательными названіями: Вътеръ. Гроиъ, Дождь в Градъ (I, 507 – 8); о похищениять паревенъ Вихремъ сказки упоминаютъ весьма часто <sup>1</sup>). Въ шведской сказкъ облако, спустившись въ садъ, унесло оттуда трехъ королевенъ, которыя впослбаствія найдены въ горной пещеръ у троллей; тамъ были онъ заключены на семь долгихъ лътъ, т. е. на семь зимнихъ мъсяцевъ, цока не явился пастухъ и не освободиль ихъ при помощи трехъ собавъ, разорвавшихъ троллей; эти собаки-олицетворение вътровъ. разстевающихъ зимніе туманы, а пастухъ-самъ Торъ, владыка небесныхъ стадъ <sup>в</sup>). Выводятъ ля сказки зитевъ или прямо стихійныя силы, все равно----мяенческая основа остается одна и таже; потому что летучій змвй не что иное, какь воплощение громовой тучи. Прилетая за прекрасной даревною и возвращаясь въ свой дворецъ, онъ является съ громомъ и бурею: «поднимается (говоритъ сказка) сильная буря, гроиъ гремить, земля дрожить, дремучій льсь долу приклоняетсялетить трехглавый зити» »). Царевны, уносниыя вихряни, обрѣтаются потомъ въ зитиныхъ царствахъ. Сербскія пѣсви поють про любу змѣя огненнаго:

> Змај пролеће с мора на Дунаво И под крилом пронесе дјевојку, Под једним лијепу дјевојку, А под другим рухо дјевојичко <sup>4</sup>).

Это была дочь славнаго царя, върная люба огненнаго зите, пронеслись ови черезъ поле, «како звјезда преко ведра не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Св., I, стр. 128; VIII, стр. 368, 663—4 и др.; Срп. припов., 5.— <sup>2</sup>) German. Mythen, 172; Nordisches Märchenbuch, von Müldener, 55.— <sup>3</sup>) Н. Р. Св., VII, стр. 103.— <sup>4</sup>) Нарядъ, платье дъвнчье.

ба». Въ другой пѣснѣ разсказывается про снва сокола ( одно изъ любимыхъ превращеній бога-громовника), который залетѣлъ за̀ море и женился тамъ:

> Уаео је л(ь)убу огн(ь)евиту — Када ходи, како ветар веје, Кад говори, како сабл(ь)ом сече 1).

Говоръ — метафора грома, сабля — молнін.

Красныя девицы, которыхъ сватаютъ и уносятъ Вихри, Громъ и зитя (nebeldrachen), суть или облачныя ( дожденосныя) лёвы или небесныя свётила; ибо отсутствіе лётнихъ дождевыхъ облаковъ и закрытіе блестящихъ звъздъ, луны и солнца темными тучами и туманами на древнемъ метафорическомъ языкт называлось похищеніемъ ненаглядныхъ красавицъ драконами, змъями, великанами, и вступленіемъ съ ними въ насильственный или добровольный супружеский союзъ. Въ одной изъ русскихъ сказокъ 2) похищаемыя дъвицы прямо названы Луной и Звтадою; на крыльяхъ вихря уносятъ ихъ оборотень медвъдь (или лъсное чудо) и чудо морское, т. е. мрачныя тучи, такъ какъ дождящаго Перуна почитали морскимъ царемъ, владыкою облачнаго моря, и давали ену животненный образъ медвъдя. Название чудо равно присвонется и морскому царю, и змлямъ, и великанамъ. Какъ представитель черных ъ тучъ, постоянно сближаемыхъ съ ночнымъ мракомъ, змъй получаетъ въ народныхъ преданіяхъ значеніе злаго демона; ему приписывается не только скрадываніе свёта, но и задерживаніе самыхъ дождей въ вертепахъ облачныхъ горъ --- до тъхъ поръ, пока стрълы громовника не проложатъ свободнаго пути дождевымъ ливнямъ и не откроють взорамъ смертныхъ сіяющаго солнца. Такъ какъ тьма, производниая тучани и ночью, отождествлялась фанта-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. н. пјесме, І. 162—4, 189.— <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., УІІІ. стр. 663— 673; Илиюстр. 1845, 87—102.

зіей древняго человъка съ зимою, отнимающею яркіе лучи солнца и благодатные дожди; то съ зитемъ необходимо сочеталось и представление демона зимняго времени. Съ такимъ значениемъ выступаетъ онъ и въ гимнахъ Ведъ, призывающихъ Индру разрушить семь крѣпкихъ городовъ Вритры царство демова сементсячной зимы. Такъ зитю приписывались и лътнія засухи, и зимнее бездождіе; витетт съ этипъ онъ губить земное плодородіе, производить неурожан, гододь, н называется великимъ вредителемъ <sup>1</sup>). Болгары върять, что ламін (зиће) потдаютъ жито, и если бы не побиваль ихъ Илья-пророкъ, то земля не родила бы хлъба<sup>2</sup>). По прениуществу, какъ воплощение зимныхъ тумановъ и снъжныхъ тучь, зибя и признавался мищникомъ небеснаго свъта и дождей, скупымъ сокрывателемъ зодота и живой воды; этотъ злобный, хищническій типъ удерживаетъ онъ въ большинствъ сказаній, донынъ живущихъ въ устахъ видоевродейскихъ народовъ. Отсюда понятно, почему народныя повтрыя сибшивають его съ дьяволомъ, представляють его гнуснымъ, ужаснымъ чудовищемъ, и почему въ заговорахъ, наравнь съ другою нечистою силою, заклинается и летучій зики огневный <sup>2</sup>). Въ областныхъ наръчіяхъ чортъ называется хитникъ (отъ хитить --- похищать), а слово хитка употребляется въ смыслъ бъды, наславной сглазомъ или нелобрынъ пожеланіемъ 4); о чортѣ разсказываютъ, что онъ воруетъ все, что кладутъ безъ благословенія 3). Хитникъ одного корня съ словомъ х и т р ы й ( тукавый), какое служитъ однимъ изъ обычныхъ эпитетовъ дьявола. Гдъ упадеть огненный зити или метеоръ, то итсто почитается жилищень нечистыхъ духовъ; падающія звѣзды и метеоры во многихъ деревняхъ признаются за низвергаемыхъ съ неба демоновъ, и пото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ, 58.—<sup>2</sup>) Миладин., 525.—<sup>3</sup>) Сахаров., I, 19.—<sup>4</sup>) Обл. Сл., 247.—<sup>5</sup>) Зам. с Спбири, 56.

му при вида яхъ осаняють себя крестнымъ знашеніемъ, а датямъ и вовсе запрещаютъ смотръть на эти явленія 1); о блуждающихъ огняхъ говорятъ, что это вертится дьявольское сонинще <sup>а</sup>). На Ильниъ день нечистые духи поселяются въ змѣй и гадовъ, и только громовыя стрёлы въ состояній разогнать ихъ »). Въ сагахъ и сказкахъ зиъй (драконъ) и чортъ прининаются за названія синонимическія, могущія свободно замъинться одно другимъ 4); народное воображение надъляетъ чорта огромнымъ зъвонъ и драконовыми крыльями, и неръдко заставляеть его показываться совершенно въ образъ дракона. Согласно съ демоническимъ характеромъ эмѣя, его облачное дарство, представляемое мрачными горными вертепами, внутри воторыхъ пылаетъ негасниый огонь молній, уже въ глубочайшей древности принималось за подземную адскую область Сверти и замуъ духовъ; самый зитай получилъ название пекельнаго (отъ пекло-адъ). Давность этихъ воззрѣній свидътельствуется Эддою; по ея указанію, всполнескій міровой эшты (midhgardhs ormr) былъ сыномъ Локи, котораго предавія ситивнають съ сатаною, и братомъ Геллы (олицетвореніе смерти и ада): онъ также широко разверзалъ свою огнедышашую пасть, какъ и страшная Гелла. Въ средніе въка языческія воспонинанія о демонвческомъ змѣѣ слидись съ библейскихь преданіемь о зибъ-соблазнитель первыхъ людей. Исконный врагъ человъческаго рода, дьяволъ въ намятникахъ церковной литературы обыкновенно называется antiquus anguis; испытывая тяжкія бъдствія, въ Герианіи выражаются: «auf all mein glück legt der teufel seinen schwanz» <sup>5</sup>). На старинныхъ изображенияхъ страшнаго суда, какия уцълъли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Владим. Г. В. 1844, 52; Маякъ, VII, 79; Статяствч. описание саратов. губ., I, 61.— <sup>2</sup>) Терещ., УЈ, 11.— <sup>3</sup>) Сажаров., II, 45.— <sup>4</sup>) Н. Р. Св., стр. 130; Срп. припов., 20; Сказ. Грим., 125.— <sup>5</sup>) D. Муth., 755, 950.

во многниъ храмахъ и на дубочной картинъ, адъ представленъ въ видъ драконовой головы съ раскрытою пастью, изъ которой извергается всепожигающее пламя; въ этой насти силить сатана и держитъ на колъняхъ Іуду. Тутъ-же черезъ всю картвну тянется зибы, хвость и туловище котораго исписаны названіями всевозможныхъ гръховъ 1). Эпическія сказанія о любовныхъ связяхъ демона-зитя съ иненческими дъвами заставили признать въ немъ возбудителя непѣдомудренной страсти, зачинщика нечистыхъ помысловъ и блуда. Въ этоиъ сиыслъ было понято суевърнымъ народомъ и библейское сказание о первородномъ гръхъ. Такъ въ апокрафическомъ сочинения «Исповъданіе Еввы» (по рукои. XV в.) сказано: «и сьяде Евга (запретный плодъ) и дасть и Адаму, и пріатъ Адавъ — съядъ, я отверзоста очи наши и видехомъ наготу свою и сердце наше восхоте на похоть, и быс(т)ь тако. \*). Скопческое втроучение основано на томъ, что первою заповѣдью, данною Боговъ первозданнымъ людямъ въ раю, была совершенная духовная в тълесная чистота; подъ вкушеніемъ отъ древа познанія добра и зла оно разумбетъ плотское совокупленіе праотцевъ, въ чемъ будто бы и состояло ихъ гръхопаденіе. Зитя соблазнилъ нервую чету, и продолжаеть соблазнять ся потомковь. Потему, совершивъ оскопление, сектаторы бросаютъ сранный улъ, в обращаясь къ новому сочлену, восклицають: «вотъ смотри на сокрушеннаго змія!» <sup>3</sup>) Вь житін Іоанна Многострадальнаго разсказывается, какъ къ этому затворнику, съ трудонъ боровшемуся противъ блудной страств, являлся огненный зитй и силидся прогнать его изъ пещеры; «видѣхъ странна и люта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историч. и статист. сборн. Валуева, 202.— <sup>2</sup>) Пам. отреч. лит., I, 299; Пам. стар. рус. литер., III, 4.— <sup>2</sup>) Изслъд. о своич. ереси Надеждина, 211—2, 292; Записки Р. Г. О. по отдъл. этнограф. I, 509 (отсъчь голову змію означаеть: отръзвије удесныхъ блиниять).

зёло зыёя, пламенень дышуща и искрами пожигающа мя и пожрети хотяща, еже во многи дни творяше.» Въ связи съ этими данными понятно, почему въ стихъ о страшномъ судъ сказано, что блудницы пойдутъ въ зиби лютые, тогда какъ другіе гръшники кто въ смрадъ, кто въ кипучую смолу; а въ стихъ о любодъйницъ она ъдетъ

> Средн ръки огненной Назмът на трехглавомъ, И руки у нея и ноги ужими закованы, А на шев ея сидитъ змъя двуглавая, Двуглавая, злая, огненная.

На лубочной картинѣ любодъйница изображена возсѣдающею на драконѣ, открытый зѣвъ котораго дымится и изворгаетъ пламя; на глазахъ у ней висятъ жабы, въ ушахъ продѣты стрѣлы, а груди сосутъ излыя зиѣи <sup>1</sup>). Источникомъ этихъ представленій послужили апокрифическія видѣнія адскихъ мукъ: «показася имъ (инокамъ) деа жена сѣдящи на страшномъ и лютомъ змін, и два ужа-велика сокрушаху выю ея, и два перси ссуще; два же нетопыря деруще очи ея, и отъ устъ ея исходитъ огнь жупельный, руцѣ же ея грызяху два пса великіе, во ушахъ же ея двѣ стрѣлы великія огненнів» \*).

Похящая красавицъ, зиъй уноситъ ихъ въ подзеиный міръ, заключаетъ въ утесистыя скалы или въ свои крѣпкіе города (металлическія царства), гдѣ хранятся у него и безчисленныя сокровища и живая вода, и держитъ ихъ тамъ въ злой неволѣ — до той поры, пока не явится могучій избавитель. Эти подземелья, скалы и города́ — поэтическія метафоры темныхъ тучъ. Любопытно свидѣтельство сербской сказки: «у један мах долети из неба змај, шчепа ћевојку и одне-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 196, 212; Москв. 1841, Y, 146.— <sup>2</sup>) Пан. стар. рус. литер., I, 101, 105; Beiträge zur D. Myth., II, 442.

се је у облаке»; братья отправляются искать се и находятъ въ теремъ, устроенномъ ни на землъ, ни на небъ («чардак, који няти је на небу, ни на земљи»), что живо напоминаетъ намъ городъ, воздвигнутый вилою на воздухѣ 1). Сходно съ этимъ, болгарская пъсня разсказываетъ любилъ зиъй дъвицу двънадцать лать и никто про то не зналь-не втдаль; наконець она признадась матери, и когда эта вышла на дворъ посмотртть чудо великое — какъ любилась дочь ея съ зитемъ, то увидъла только «шаренъ гайтанъ мегю две темни облака»<sup>2</sup>). Странствование въ подземное дарство или въ зибиные горы и города сопряжено съ величайщими затрудненіями; не смотря на то, сказочный герой тдетъ освобождать красавицу, спускается въ глубокія пропасти или взбирается на крутыя, неприступныя скалы и сражается тамъ съ страшными, многоглавыми зибями, сила которыхъ зависить отъ воличества поглощенной ими живой воды (дождя). Добрый молодецъ самъ упивается этой водою, побиваетъ змъевъ несокрушимою палицею (молніеб), в такимъ образомъ совершаетъ подвигъ освобожденія. Этотъ богатырь, избавитель похищенной дъвы, — никто иной, какъ богъ громовникъ; въ нѣкоторыхъ сказкахъ онъ носитъ имя Ивана Затрубника, Запечнаго и Попялова, что указываеть на близкое отношение его къ божеству очага (Агнв). Въ битвахъ его съ зытями народный эпосъ живописуетъ удары молній, разбивающихъ тучи и выводящихъ изъ-за ихъ мрачныхъ затворовъ красное солнце и благодатные дожди \*).

Сокрытіе небесныхъ свѣтвлъ туманами и тучами и задер-

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. припон., 2.— <sup>2</sup>) Миладин., 11.— <sup>3</sup>) Н. Р. Св., I, 5, 6 м стр. 128—133; II, 22; YII, 9; YIII, 7; Худик., 2, 43, 81, 82, 117; Эрленвейнъ, 4, 41; Срп. припов., 5; Срп. н. пјесме, I, 189; Шоттъ, 1, 11; Шлейхеръ, стр. 4-6; Вольоъ, 369—376; Сказ Грим., 91, 129; Норв. ск., I, 9, 27; II, 7; Pentamerone, II, 33; 35; Времен., XXII, болгар. пъсни, 1—2; Матер. для маучен. нар. слов., 101—118.

жание дождевыхъ потоковъ демоническими силами зимы древній человѣкъ обозначалъ еще другою метафорою; на его поэтическонь языкь явленія эти назывались не только похищеніе мъ, но и пожираніе мъ небесныхъ дтвъ лютымъ змѣемъ. Надвигая на горизонтъ массы тучъ, окутывая ими солеце, луну и звъзды, чудовищный змъй какъ-бы проглатываетъ свътила, этихъ ненаглядныхъ красавицъ неба; въ живой водъ дождя, наполняющей громадное чрево змізя, виділи поглощенвый имъ нектаръ, а въ молніяхъ, потухающихъ во мракъ тучъ, потаземый имъ огонь. Олицетворяя дождевыя облака то дойными коровами, то водяными нимфами, а сверкающую молнію — сильномогучних громовникомъ, народная фантазія приписала зитью пожираніе коровъ 1), дтвъ и богатырей. Такъ возникло втрование, что драконы, а наравит съ ними и другия деионическія олицетворенія тучъ: великаны, колдуны и въдьмы любять поблать челов'яческое иясо и тотчасъ чують его запахъ. Поселяясь въ водахъ яли горныхъ пещерахъ какого-либо царства, потдучій зити требуеть себт въ дань красной абвицы. Обреченіе ему несчастной дтвы и ситлый подвигь ея взбавленія, требующій отъ героя (представителя весенией грозы) необыкновенной твердости духа в громадной физической силы, составляють любимый мотивь, на которомъ основано множество сказочныхъ и пъсенныхъ повъствованій, исполненныхъ трогательной поэзів <sup>3</sup>). Давность преданія сви**дътельствуется** повсемъстнымъ его распространеніемъ. Въ чисят инсовь о Геркулест встртчаемъ сказание о битвъ его СЪ ЧУДОВИЩЕМЪ, КОТОРОЕ ОЖЕДНЕВНО ВЫХОДВЛО ИЗЪ МОРЯ И ПОжирало людей и животныхъ; Геркулесъ поразилъ чудовище и освободных прикованную къ береговой сказъ и обреченную на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 25.— <sup>2</sup>) Ibid., II, 21; VII, 39; Нар. сказки Сажарова, 98—123; Lud Ukrain., I, 305—327; Сказ. Грам., 60; Pentamerone, I, 7; Москов. Набяюдат. 1837, XI, 536—7.

смерть царевну Гезіону. Тотъ-же подвигъ присвояется и Персею, который побтанаъ морское чудовище, насланное богонъ Посейдономъ, и избавныъ отъ его страшной пасти царевну Андромеду <sup>1</sup>). Въ русской сказкѣ <sup>2</sup>) повѣствуется о странѣ. гат каждый итсяцъ выдавали семиглавому зитю по одной дтвицѣ на съѣденіе; дошла наконецъ очередь до прекрасной царевны, вывели ее на взморье и оставили тамъ безпомощною... Но судьба посылаетъ ей защитника — нолодаго царевича; въ ожиданія страшнаго врага онъ прилёгъ къ дъвицт на колтна и заснуль крипкинь сномь. Уже летить зийй за своею жертвою, а царевна никакъ не можетъ добудиться своего защитника; съ горя заплакала она, и слеза ся канула на лицо царевичу. Онъ тотчасъ-же пробудился и промолвилъ: «о какъ слать» ты обожгла меня слезою!» Змѣй спускался; царевнчъ сразился съ прожорливыиъ звъремъ и убилъ его. Тотъ-же энизодъ встричаемъ въ валахской сказкъ «Petru Firitschell» 3). Посла различныхъ приключений, Петру пришелъ въ большой горолъ, вблызы котораго поселнася уродливой двънадцатиглавой дваконъ. Каждая семья должна была отдавать **WAOBHINY BR** сътдение по одной дтвт; теперь выпадъ жребий на царевну, я несчастную повели за городскія ворота. Петру купиль двъналцать стрѣлъ и пошелъ смотрѣть на проводы царевны; чѣмъ 🏎 лте приближались къ дракону, тъмъ меньше становилась сопровождавшая ее толпа; наконецъ разбъжались вст и покинули ее одну. Царевна рыдала: Петру подошель къ ней, сталь утъшать, и его слова были такъ убъдительны, что она перестала думать о близкой опасности. Ситлый юноша прилёгъ къ ней на колтна, попроснять расчесать его волосы, задремалъ и заснулъ. Вскоръ увидъла царевна, что драконъ близится; она оцтиентла отъ ужаса, слова замерли на ея устать,

2) Der Ursprung der Myth., 80.-2) H. P. Cs., II, 27.-8) Шотть, 10.

но горячая слеза скатилась съ ся щеки на лицо юноши, и онъ проснулся; пущенныя имъ стрълы со́или съ дракона его страшныя головы. Въ этой сказочной царевиъ узнаемъ мы богиню Ладу; теплое втяние весны, согртвая облака, заставляеть ее цлакать, т. е. проливать росу и дожди; отъ ея горючихъ слезъ пробуждается Перунъ и низлагаетъ злаго демона зимы. Преданіе о пожирающемъ зибѣ пріурочивается на Руси къ различнымъ мъстностямъ. Въ давнее время ( разсказываютъ въ Малороссів) проявился около Кіева зибя; бралъ онъ съ народа поборы нешалые --- съ каждаго двора по красной девке: возьиеть да и съъстъ! Пришелъ черёдъ-послаль и князь свою дочь, а она была такъ хороша, что и описать нельзя. Змъй потащиль ее въ берлогу, а тсть не сталъ-больно она ему полюбилась. Приласкалась княжна къ зибю и спрашиваетъ: «чи есть на свити такій чоловикъ, щобъ тебе подужавъ?»---«Есть такій у Кіеви надъ Днипромъ: якъ затопить хату, то дымъ ажъпядънебе сами стелецця; а якъ війде на Дняпръ мочить кожи (бо вынъ кожемяка), то не одну несе, а дванадцять разомъ, и якъ набрякнуть вони водою въ Днипри, то а визьму да-й учеплюсь за ихъ, чи витягне-то винъ ихъ? А ёму й байдуже: якъ поцупить, то й мене з' нвым трохи на берегъ не витягне! Отъ того чоловика тилько мини й страшно.» Княжна вздунала дать про то въсточку домой, а при ней былъ голубокъ; написала къ отцу грамотку, привязала голубю подъ крыло и выпуствла его въ окно. Голубь взвился и полетбаъ на княжье подворье. Тогда унолили Кирила-кожемаку идти противъ зићя; онъ обмотался коноплями, обмазался сполою, взяль булаву пудовь въ десять и пошель на битву. «А що, Кирило, спросиль зибй, пришовь битьця, чи инритьця?» — «Де вже инритьця! битьця з' тобою, з' Иродомъ проклятымъ!». Вотъ и начали биться, ажъ земля гудётъ; что

разотжится зитя да хватить зубами Кирила, такъ кусокъ

конопель да смолы и вырветь; а тоть его булавою какъ ударитъ, такъ и вгонитъ въ землю. Жарко зибю, надо хоть неиного въ водѣ прохладиться да жажду утолить, и вотъ пока сбъгаеть онь на Дитирь, кожемяка успреть вновь и воношлей обмотаться и сполой вымазаться. Убиль Киридо зивя, освободилъ княжну и привелъ къ отцу. Съ того времени усочние. гат жилъ богатырь, стало слыть Коженяками <sup>1</sup>). Въ этонъ преданія авствечны родственныя черты съ Несторовымъ спазаніемъ о богатыръ-усмошвецт, побтанвшемъ печентжскаго великана. «Однажды я его браниль (такъ разсказываль про него старый отецъ), а онъ иялъ кожи, и разсердившись на меня, тутъ же разорвалъ ихъ рукамя!» Князь Владиміръ рвшилъ испытать его силу, и вотъ «налъзоща быкъ великъ и «силенъ, и повелъ раздраждити быка; возложиша на-нь желъ-«за горяча, и быка лустища, и побъже быкъ инио и (его), и «похвати быка рукою за бокъ и выня кожу съ нясы, елико «ему рука зая» \*). Печенъжскій великанъ заступаетъ въ льтописномъ разсказъ мъсто зитя: яркое свидътельство, что чже въ эту раннюю эпоху мнонческія преданія стали низводиться къ явленіямъ дъйствительнаго быта и получать историческую окраску. Облака издревле уподоблялись быкамъ, корованъ и снятымъ съ нихъ кожамъ; а потому богъ-громовникъ, ударяющій по облакамъ своею палицею, перешель въ народныхъ сказаніяхъ въ богатыря-кожемяку. Богатырь этотъ обнатывается осмоденными коноплями, т. е. облекается грозовою тучею, потому что конопля (пряжа) принималась за метафору облачнаго покрова, а смола--за метафору дожденой влага (I, 788). Въ другихъ народныхъ сказкахъ герой, ръшившійся одолёть зитя и освободить царевну, наряжается въ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., V, 20; О. З. 1857, VIII, 427; Кулишъ, II, 27—30; Москв. 1846, XI—XII, критика, 146–9; Lud Ukrain., I, 278—284. —<sup>2</sup>) П. С. Р. Л., 53.

воловью шкуру и вступаеть съ своимъ противанкомъ въ состязание: зибя срываеть съ него воловью шкуру, а герой снимаетъ съ змѣя его собственную кожу 1). «Отъ-же, замѣчаетъ сказка о богатыръ-кожемякъ, Кирило зробивъ трохи й нерозумно: взявъ змбя - спаливъ, да й пустивъ по витру попель; то з' того попелу завелась вся тая погань --- мошки, конари, мухи. А якъ би винъ узявъ да закопавъ той попелъ у земяю, то ничого бъ сёго не було на свити.» На Украйнъ убъждены, что насъкомыя эти родились отъ змъя <sup>2</sup>). Сиыслъ повтрыя тотъ, что комары, мошки и мухи, исчезающіе на зину, снова нарождаются съ весною, когда пробудившийся отъ зниняго сна громовникъ убьетъ демона-зибя. Въ Бериславлъ сохраняется такое предание: въ пещеръ крутой горы, лежащей въ тамошнихъ окрестностихъ, жилъ крылатый зибй; онъ похитиль красавицу и заключиль ее въ пещеръ; всъхъ, кто оситливался приближаться къ горъ, онъ пожиралъ живьёнъ -до тъхъ поръ, пока не убилъ его богатырь на бъломъ кон в <sup>3</sup>). Преданіе это согласно съ содержаніемъ стиха о Егорін Храбромъ и Елизаветъ Прекрасной 4). При царъ Агеъ, когда люди оставили втру христіанскую, а приняли басуризнекую, разгнѣвался Господь в напустиль на нихъ зиъя лютаго, поѣдучаго, пещерскаго (<u>тоже, что</u> Горынычъ, т. е. проживающій въ горной пещеръ). Вытдаеть лютый зити все царство, и доходить черёдь до царевны Елизаветы Прекрасной; береть ее царь за руку, ведеть въ чистое поле, становить близь сний моря на крутомъ берегу и покидаетъ одну. Туть прітажаеть къ ней Егорій Храбрый на бъловъ ослъ (въ другихъ спискахъ: на конъ):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н Р. Ск., VIII, 417.— <sup>2</sup>) Номис., 6.— <sup>3</sup>) Пассекъ, V, 219. 220. Въ Сибири ходитъ разсказъ о Зивъ Горынычъ, который обиталъ въ Уральскихъ горахъ, похитилъ красную дъвацу и заперъ ее въ Дъвьей горъ.-Финск. Въсти. 1845, VI, 28.–30.— <sup>4</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 154.—8; Кълъки Пер., II, 505.–524.

"Ой ты гой еси молодая, прекрасная Дисафета! Садись ты, смотри въ моей буйной главъ порожа, А очми взирай на синее море; Когда сине море восколебнется, Тогда лютый звърь подымется, Ты скажи миз: Егорій Храбрый!"

Садилась царевна, искала въ головъ Егорія, а очани дозирала синё море. Сиотритъ—плыветъ лютый зиъй; испугалась дъвица,

> Не посятла разбудять Егорія Хрьбраго; Онь плакала, звло рыдал, Обронила свою слезу святому на бъло лице. Отъ того святой просыпается '), Сохваталъ онъ свое скипетро вострое, Садился на осла на бълаго, Овъ и бъетъ змвя буйнаго Въ голову, во проклятыя его челюсти.

Народныя преданія о борьо́в богатыря съ зибемъ, возникшія паъ древнѣйшихъ возарѣній индоевропейскихъ племенъ на природу, въ эпоху христіанскую, при общемъ стремленіи соединать во едино старое съ новымъ, послужили богатымъ источникомъ, изъ потораго создались легенды о Егоріи Храброиъ, Миханлѣ-воннъ<sup>2</sup>) и Өедорѣ Тиронѣ<sup>3</sup>). У синяго моря съватилъ огненный змѣй о двѣнадцати головахъ, о двѣнадцати хоботахъ, родимую матушку Өедора, унёсъ ее въ пещеры бѣлокаменныя и отдалъ своимъ дѣтямъ на съѣденіе; Өедоръ Тиронъ беретъ збрую ратную, беретъ копье булатное, прилодитъ въ пещеры змѣивыя: сидитъ тамъ его родная мать, сосутъ ея груди бѣлыя двѣнадцать зиѣёнышей, а большой зиѣй на витязя летитъ, «яко гора валитъ». Сватой

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ одномъ спискъ Егорій Храбрый, просвувшись, говоритъ: "что же ты красна дъвица, будишь – не будишь, а огнемъ падишь!"— <sup>3</sup>) Изв. Ак. Н., VIII, 153–4. – <sup>3</sup>) Ч. О. И. н Д., годъ 3, IX, 145–8; Калъни Пер., III, 525–558.

витязь убиль встув зитенышей, самону зибю отсткъ годову: трупъ его поглотило синё море, а кровь горячую пожрала иать-сыра земдя. Въ апокрифическомъ житін Өедора Тирона<sup>1</sup>) зиты, похититель его матери («бяше бо красна власы и лиценъ»), запираетъ воду, т. е. дожди, и мучитъ людей и скотину жаждою; являясь въ «жилище зміево», Өедоръ обрѣтаетъ «матерь свою, яко дъву украшену, златсмъ и серебромъ покрыту, и двенадцать змей великихъ остегнули ю; старый зній стаяще предъ нею на стоят златт, и етери гади великіе и излые лежаху предъ нею-стрежаху ея». Өедоръ Тиронъ побиваетъ зитевъ, а Миханлъ-архангелъ «пропускаетъ воду тещи первымъ путемъ». Также и въ болгарской пъснъ ламія (змъй) запираеть воду и требуеть дани юныиндъвани, а св. Георгій избавляетъ народъ отъ этого бъдствія \*). Въ словенской сказкѣ \*) дракъ захватываетъ источникъ и облагаетъ окрестныхъ жителей обычною данью; когда дошла очередь до царевны и отвели ее къ дракону, то все царство оділось чернымъ траурнымъ сукномъ, т. е. світлое небо облачилось темными тучами (о черномъ сукиъ, какъ истафорѣ тучи си. I. 544—5). О замѣнѣ Перуна св. Георгіень было сказано выше (см. гл. XIII); что же касается заизны громовника Михандомъ-архангедомъ, то она очевидно возникла подъ вліяніемъ XII-й главы апокалиценса, въ которой читаемъ: «и бысть брань на небеси: Миханлъ и ангели его бравь сотвориша со звіемъ... И поверженъ бысть звій великій. зиій древній, варицаеный діаволь», испускающій «изъ усть своихъ воду, яко ръку». Въ старинныхъ заклятіяхъ придаются зитю слтдующіе эпитеты, указывающіе въ немъ демона грозовыхъ тучъ: «заклинаю змію облаковидную, огневидную,

38

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пам. отреч. лит., II, 93-99. - <sup>2</sup>) Миладин., 28-32. -- <sup>3</sup>) Slovenske povesti, изд. Škultety a Dobšinsky, I, 3-4.

власяновидную, дубовсходную (см. І, 307), врановидную (— темную что воронъ), змію слѣпую (т. е. нопрачающую свѣтъ), черную, стрѣльную, тршглавую, унлающую жены, ехидну морскую» <sup>1</sup>).

Какъ существо демоническое, зибя въ народныхъ русскихъ преданіяхъ выступаетъ нертако подъ имененъ Коще безсмертнаго. Значеніе того и другаго въ нашихъ скикахъ совершенно-тождествено: Кощей играетъ туже роль слупаго хранителя сокровищъ и опаснаго похитителя красавин, что в зибя; оба они равно враждебны сказочнымъ героял н свободно замбняютъ другъ друга, такъ что въ одной і той-же сказкъ въ одномъ варіантъ дъйствующимъ лицон выволятся зитя, а въ друговъ -- Кощей. Въ польской сказит ') krol podziemny, Kościej nieśmiertelny zacrymeru ивсто Морскаго Царя. Морской Царь, въ первоначальной его значенія, есть богъ дождевыхъ тучъ, помрачающій світлое солнце, или выражаясь поэтически: похишающій эту златокудрую деву; отсюда понятна подставка этого инеическаго лица подземнымъ царемъ, т. е. владыкою облачных горъ и вертеповъ, какимъ изображаетъ народный эпосъ Зити Горыныча и Кощея. Въ старославянскихъ памятникахъ слово кощь, кошть попадается исключительно въ значени: сухой, тощій, худой тёломъ, и очевидно стоить въ ближайшень родствћ съ словомъ кость, какъ прилагательное къ существительному »); 'глаголъ же окостенъть употреблается въ смыслћ: застыть, оцтпенть, сдтлаться твердымъ, какъ кость или камень, отъ сильнаго холода. На основания этого дингвистическаго указанія должно думать, что названіе Кощей принималось сначала вакъ эпитетъ, а потомъ-и какъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пам. отреч. лит., 1<sup>1</sup>, 353 — 5.— <sup>2</sup>) Э<sub>і</sub>ю́енъ, 104 — <sup>3</sup>) Ч. О. Н. н Д. 1866, II, 32 — 33. Переходъ звуковъ ст и щ — самый обыкновенный: пустой — пуща, густой — гуща, рости — роща и проч.

собственное имя денова-изсушителя дождевой влаги (Cushna). представителя темныхъ тучъ, окованныхъ стужею; въ звянее время года тучи какъ-бы застываютъ, превращаются въ камни и не дають болте плодоносныхъ дождей, а вслёдствіе того и сама земля лишается своей производительной силы. До сихъ вовъ вменемъ Кощея называютъ старыхъ скрягъ, изсохшихъ отъ скупости и дрожащихъ надъ затаеннымъ сокровищемъ ( толотовъ солнечныхъ дучей в живительною влагою дождя); народная сказка <sup>1</sup>) приписываетъ ему и обладаніе гусляив самогудами, которые такъ искусно играютъ, что всякой невольно заслушивается ихъ до смерти тетафора пъсни, какую заводять суровые осенніе вихри, погружающіе въ долгой сонъ и оцёпенёніе всю природу. Въ сближенія съ этими данныне надо искать объяснения и той эпической прибавкъ, которою характеризуется вѣщая сказочная старуха, заправляющая выдами и выогами и по самому своему имени родственная съ зивенъ Ahi: баба-яга-костяная нога. Въ нижнелужицконъ kostlař—колдунъ, чародъй (сравни готск. skohsl бъсъ, злой духъ 2); старинное русское «кощуны творить» ---совершать дъйствія, приличныя колдунань и дьяволу (кощунствовать), а въ областныхъ говорахъ костить --ругать, бранить. Демонъ зниы въ народныхъ преданіяхъ нертако представляется старымъ колдуномъ, волею котораго сказочные героя и герояни, витсть съ ихъ царствани, подвергаются здому очарованію нам заклятію. Подобно

подвергаются замку очарованно наш закалитно. подоско поёдучниъ зиёянъ, Кощей чуетъ «запахъ русскаго духа», н въ заговорахъ донынъ произносится заклинаніе противъ Кощея-ядуна<sup>3</sup>). Послѣ этихъ общихъ замѣчаній обращаемся къ разбору народныхъ сказокъ о Кощеѣ безсмертномъ. Подьская сказка<sup>4</sup>) разсказываетъ, что онъ усыпилъ своимъ

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., 1—II, стр. 359—360.— <sup>8</sup>) О вліян. христ. на сл. яз., 103.— <sup>3</sup>) Сахаров., 1, 19.— <sup>4</sup>) Глинск., 1, 102—3; III, 30—37. дыханіе и в цёлее царство, буйнымъ вихремъ схватилъ прекрасную королевну, унёсъ въ свой за́мокъ и напустилъ на нее непробудный, смертный сонъ. Въ королевскомъ дворцъ настада гробовая тишина, «gdyż wszyscy jak stali albo siedzieli, nieprzespanym snem usneli i spią: krol z podniesionym do wiwatu kielichem, wojewoda z niedokończonym w gardle raportem, goście z przeskniętym do posowy kęsem, lub z nieskończona na poł rozmową. A nie tylko pałac i stolica, ale nawet krai cały spi w nieprzespanym śnie pogrążony: oracz z zamachnietym na woły biczem, żnieje z założonemi do cięcia sierpami, pasterze z usnionemi w poł drogi trzodami, myśliwy z zapalonym na panewce prochem; słowem ptaki usneli wśrod lotu, zwierzęta w biegu, woda w płynieniu, wiatr w powiewie, ludzie w pracy i zabawie. Nigdzie brzeku ni szmeru, nigdzie głosu ni ruchu, wszędzie cisza, martwość, sen». Непробудный сонъ продолжался до тъхъ поръ, пока не явился освободитель, который побъдиль Кощея и добыль чудесные гусли-самогран. Едва послышались звуки этихъ гуслей, т. е. едва раздалась пъсня весенней грозы — какъ тотчасъ все ожило, задвигалось, засустилось: король окончиль начатой тость, воевода сталъ продолжать свой докладъ, гости принялись кушать и разговаривать, и т. дал. Не менье интересно содержаніе русской сказки <sup>1</sup>): юный царевичъ (тбогъ-громовинкъ) женится на Марьъ Моревнъ, прекрасной королевнъ. Ея вощиственный, богатырскій характеръ 2), неописанная красота

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., II, 24; VII, 6; VIII, 8; сравни I, 14, и Малорус. Сборн., 372—6.—<sup>2</sup>) "Собрался царевичь въ дорогу, шелъ-шелъ в видить—лежить въ полъ рать-сила побитая. Спрашиваеть: коли есть тутъ живъ человъкъ — озовися! кто побилъ это войско великое? Отозвался ему живъ человъкъ: все это войско великое побяла Марья Моревна, прекрасная королевна". Царевичъ находитъ воинственную дъву и женится на ней; бракъ слъдовательно совершается въ пору весеннихъ грояъ, обыкновенно-изображаеныхъ въ народномъ впосъ кровавыми битвами.

п прозвание Моревна (дочь моря) указывають, что въ ней наао внать богнию весны, славянскую Венеру—Ладу (=Фрею). Въ этомъ образъ, какъ уже было замъчено выше (стр. 125), сочеталось представление весенняго солнца съ облачною, дожденосною дъвою. Ради яркаго блеска, разливаемаго этой богинею, и подъ вліяніемъ метафоры, уподобившей солнечные лучи золотымъ волосамъ, сказочная королевна въ другихъ варіантахъ называется Ненагляднок Красотою или царевною-золотой косою <sup>1</sup>). Но бракъ царевича съ красавицей непродолжителень; Марью Моревну похищаеть Кощей безсмертный или зибй, а иногда просто – чортъ. Народная фантазія изображаетъ этого злаго демона заключеннымъ и скованнымъ, подобно лукавому Локи и Ариману: въ запертой комнатъ дворца висить онь на желтзныхъ цъпяхъ и крюкахъ \*), что означаеть тучу, окованную зниннив холодомъ (І. 583--7), и только тогда срывается съ нихъ, когда вдоволь напьется воды, т. е. весною; вода, надъляющая Кощея столь великою силою, что ему ни по-чёмъ разорвать желѣзныя узы, есть вода живан — сгустившійся и готовый излиться дождь. «Вздумалось кородевит, говорить сказка, на войну собираться; покидаеть она на Ивапа-царевича все хозяйство и приказываетъ: вездъ ходи, за всъмъ присматривай; только въ этотъ чуланъ не моги заглядывать! Онъ не вытерпълъ; какъ только Марья Моревна увхала, тотчасъ бросился въ чуланъ, отворилъ дверь, глянулъ — а тамъ виситъ Кощей безсмертный, на двънадцати цъляхъ прикованъ. Проситъ Кощей у Ивана-царевича: сжалься надо иной, дай инт напиться! десять лтть я здъсь мучуюсь, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 9.-- <sup>3</sup>) Въ Slov. pohad., 360-6, виъсто Кощев выведенъ železny mnich, обытающій въ за́мкъ на курьихъ ножкахъ; названіе mnich (ради черной монашеской одежды) слуинтъ здъсь указаніенъ на представителя ирака, а эпитетъ желъзный на сдерживающіе его оковы.

таъ-не пилъ---совстиъ въ горят пересохло! Царевичъ падалъ ему цёлое ведро воды; онъ выпнаъ и еще запроснаъ; инё однимъ ведромъ не залить жажды, дай еще! Паревичъ подалъ другсе ведро; Кощей выпилъ и запросилъ третье, а какъ выпиль третье ведро-взялъ свою прежнюю свлу, тряхнулъ цъпями в сразу всё двёнадцать порваль.» Итакъ змёй-туча, окостентвшій отъ холода, получаетъ имя Кощея и представляется заключеннымъ въжелтзные оковы пленикомъ. Согласно съ этимъ, слово кощей употребляется въ древнихъ памятникахъ въ значения плённыка (на старинномъ языкъ вязень — узникъ) и раба<sup>1</sup>). Сорвавшись съ ценей. Кощей овладеваеть красавицей и унусить ее далеко-далеко въ свои горы или подземныя пещеры, т. е. закрываетъ ся свътозарный ликъ ирачнымъ, облачнымъ покровомъ. Царевичъ отправляется искать свою милую подругу; въ этомъ исканіи ему помогають силы весенней природы: Вътеръ, Громъ и Дождь (Градъ) или ихъ олицетворенія — птицы орель, соколь и воронь. Царевичу удается увезти ее изъ заключенія, но Кощей (или зибй) быстро нагоняеть ихъ на своемъ славномъ конъ, отымаетъ бъглянку и снова запираетъ ее въ неволю. Тогда царевичъ рѣшается добыть

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Вогъ эти немногія мъста памятников1: въ Слокъ о полку Игоревъ (Рус. Дост., III, 112, 148, 160)—"аже бы ты былъ (в. кн. Всеволодъ), то была бы чага (плѣнница) по ногатѣ, а кощей по резанѣ"; смыслъ тотъ: если бы ударилъ на половцевъ в. князь, то были бы дешевы плѣнники и плѣнницы, которыхъ въ древвости продавали въ рабство. О князѣ Игоръ, попавшемъ въ половецкій плѣнъ, Слово о полку говоритъ: "ту Игоръ князь высѣдѣ изъ сѣдла я алата, а въ сѣдло кощіево" т. е. пересѣлъ изъ сѣдла квижескаго въ невольничье, изъ князя сдълался рабомъ. Въ лѣтописяхъ (Караиз. И. Г. Р., II, примъч. 420) кощей означаетъ княжескаго слугу. Пѣвецъ Слова о полку обзываетъ половецкато хана Ковчаява поганымъ кощеемъ—иля въ бранномъ смыслѣ раба, или какъ человѣка сухопараго, костляваго, какимъ и до сихъ поръ представляется русскому народу татаринъ.

себѣ такого коня, который быль бы снаьней и быстрее Кощеева, и за трудную службу у бабы-яги достигаетъ своей цъли. Онъ опять увозитъ Марью Моревну: Кощей пускается въ погоню, но богатырской конь царевнча убяваеть его ударонь своего копыта. Такъ рисуетъ народный эпосъ весеннюю грозу. Богда врасавица-Солнце то выходить изъ-за тучъ, то снова заводакивается ими, пока наконецъ не осилтетъ добрый идлодецъ громовникъ. Конь царевича соотвътствуетъ Зевсову Пегасу: какъ тотъ ударовъ копыта творваъ живые источники, такъ этотъ поражаетъ копытомъ Кощея, т. е. уничтожаетъ тучу, заставляя ее пролиться на землю общльнымъ дождемъ. Вибсто указаннаго эпизода о добываніи богатырскаго коня, другіе варіанты сказки заставляють царевича отыскивать Кощееву смерть. Чтобы совершить такой подвигь. нужны необычайныя усилія и труды, потому что смерть Кощея сокрыта далеко: на морт-на окіант, на островт на Буннъ есть зеленый дубъ, подъ тъмъ дубомъ зарытъ же-АВЗНОЙ СУНДУКЪ, ВЪ ТОМЪ СУНДУКЪ ЗАЯЦЪ, ВЪ ЗАЙЦЪ утка, а въ уткъ яйцо; стовтъ только добыть это яйцо н сжать его въ рукт, какъ тотчасъ-же Кощей начинаетъ чувствовать страшную боль; стонтъ только раздавить яйцо --- и Кощей игновенно умираеть '). Тоже разсказывають и про зытя \*): существуетъ островъ, на островъ камень, въ кам-

нъ заяцъ, въ зайцѣ утка, въ уткѣ яйцо, въ яйцѣ желтокъ, въ желткѣ каменёкъ— это и есть эмѣиная смерть; надо только добыть каменёкъ и бросвть имъ въ змѣя! Красавица-царевна вывѣдываетъ у Кощея его завѣтную тайну, сообщаетъ ее царевичу, и тотъ отправляется на чудесный островъ. Долго идетъ онъ путемъ-дорогою, долго не ѣлъ, не имлъ имчего, голодъ его донимаетъ. Вотъ летитъ ястребъ (или

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. Cn., I-II, crp. 460.- <sup>1</sup>) Ibid., I, 14.

орель, соколь, воронь), Ивань-царевичь прицелился: «ну, астребъ! я тебя застрълю да сырьёмъ скушаю». -- Не стръляй меня, царевичъ! отвъчаетъ птица; въ нъкое время я те-· бѣ пригожуся. Бѣжитъ медвѣдь: «ахъ, косолапой! а тебя убью да сырьёмъ сътвъ».---Не бей меня, царевичъ! въ нтисе вреия я тебѣ самъ пригожуся. Подобная же встрѣча была и съ волкомъ. Наконецъ видитъ царевичъ --- на берегу щува трепещется: «а, попалась зубастая! я тебя возьму--сырьёмъ скушаю».--Не ты меня, царевнуъ! въ нткое время сама тебт пригожуся. Перемогъ царевичъ свой голодъ, и бросвяъ щуку въ море. Добрался онъ до острова, свалилъ зеленый дубъ съ КОРНЕМЪ, ВЫРЫАЪ ИЗЪ-ПОДЪ НЕГО ЖЕЛЪЗНЫЙ СУНДУКЪ--- I НС знаетъ, какъ его отпереть. На ту пору явился медвтаь, ударилъ и раздробилъ сундукъ на мелкія части; изъ сундува прыснуль заяць, и не успьль еще изъ виду скрыться, какъ за нимъ уже волкъ гонится; догналъ зайца и принёсъ царевичу; тотъ распоролъ его острымъ ножемъ, изъ зайца вылетъла утка и понеслась въ поднебесье; за уткою ястребъ летить; схватиль ее и къ царевичу. Царевичь разръзаль утку, сталъ вынямать яйцо и уронилъ его въ море; но тутъ помог. ла ему щука, вынесла яйцо со дна морскаго. Норвежская сказка 1) говорятъ о великанъ, въ тват котораго не обръталось сердца и который потому быль недоступенъ смерти; «мое сердце (выдаеть себя великань) тамъ, куда нелегно gonarn! Weit, weit von hier in einem Wasser liegt eine Insel; auf der Insel steht eine Kirche, in der Kirche ist ein Brunnen, in dem Brunnen schwimmt eine Ente, in der Ente ist ein Ei, und in dem Ei-da ist mein Herz». Korga сказочный герой досталъ и разбилъ это яйцо --- великанъ тотчасъ-же умеръ. «Mein Leben (проговаривается въ нѣмецкой сказкъ въдьща)

<sup>1</sup>) II, 6.

600

wohnt nicht in mir, sondern weit, weit weg in einem verschlossenen Berg ist ein Teich; auf dem Teich schwimmt eine Ente, in der Ente ist ein Ei, in dem Ei brennt ein Licht — dies ist mein Leben!» 1) Дая того, чтобы избавить прекрасную королевну, обладательницу замка золотаго солнца, отъ злаго очарованія и возвратить ей прежній свётлый образъ, другая нѣмецкая сказка \*) требуетъ: «wenn du (**HEGABHTERE**) den Berg, auf dem das Schloss steht, hinabgehst, so wird unten an einer Ouelle ein wilder Auerochs stehen. mit dem musst du kämpfen. Und wenn es dir glückt ihn zu tödten, so wird sich aus ihm ein feuriger Vogel erheben, der trägt in seinem Leib ein glühendes Ei, und in dem Ei steckt als Dotter die Krystallkugel»<sup>3</sup>). Въ сербской приповъдкъ драконъ (аждаја) на вопросъ: «гдъ его сила?» отвъчаетъ: «моја је снага далево... Чак у другоме царству код царева града има једно језеро, у оном језеру има једна аждаја, а у аждаји вепар. а у вепрузец, а у зецу голуб, а у голубу врабац (или яйцо), а у ономе је врапцу моја снага» 4). Въ новогреческихъ сказкахъ, сходныхъ по содержанию съ русскими сказками о Кощет, сила враждебнаго существа скрывается въ десятиглавонъ зитъ или въ годубяхъ, заключенныхъ въ брюхѣ дикаго кабана <sup>5</sup>). Очевидно, что въ этихъ эпическихъ выраженияхъ тантся иненческое предание, отголосокъ доисторической эпохи; иначе какъ-бы могли возникнуть у разныхъ народовъ столь тождественныя сказанія? Кощей (зивй, великанъ, старый чародъй), слъдуя обычному пріему народна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гадьтрихъ, стр. 185–9.— <sup>2</sup>) Сказ. Грим., 197.— <sup>3</sup>) Сила "жеавзнаго минха" вакиючена въ волотомъ яйцъ, которое лежитъ въ золотой уткъ, прилетающей на море черезъ каждыя семь лътъ—Slov. pohad., 345...-<sup>4</sup>) Срп. н. припов., 8; сб. Валявца, 155; Slov. pohad., 383—396; Westsl. Магсh., 190.— <sup>5</sup>) Ганъ, II, стр. 23—24, 275, 294.

го эпоса, сообщаетъ тайну своей смерти въ формъ загадки; чтобы разрѣшвть се, нужно подставить метафорическія выраженія общепонятными. На морѣ-на окіанѣ, на островѣ на Буянь, т. е. среди небеснаго океана, въ блаженной странь ран, высятся зеленый дубъ, а подъ нвиъ зарытъ желтаный сундукъ; этотъ дубъ – знакомое намъ Перуново древо, изъ-подъ корней котораго струнтся жевая вода дождя; зарытый въ зеныт желтэный сундукъ въ другихъ варіаціяхъ загадки заизняется замкнутою горою или камнемъ (скадою). Гора, камень, подземелье суть метафоры тучи, сокрывающей въ своихъ нёдрахъ солнечный свътъ и дождевые ключи (колодецъ. прудъ ван озеро). Охваченная звинею стужею, дожденосная туча уподоблялась не только окаментвшей, твердой скалт, но и гробу вли сундуку, окованному желтаными обручами, въ которомъ до поры-до времени покоются могучія силы грозы. У дождеваго источника встричается драконь, изъ разсиченнаго туловища котораго является вепрь, изъ убитаго вепря — заяцъ, а изъ зайца — отица; по другимъ указаніямъ заяцъ выскакиваетъ изъ разбитаго желѣзнаго сундука, или возлё источника стоить быкъ, а изъ убитаго быка выдетаеть огненная птица. Всъ эти животныя: драконъ, вепрь, быкъ, заяцъ и огневная плица служили мнеическими обозначениями громовыхъ тучъ. Описывая весеннюю грозу, сказка заставляетъ своего героя сокрушать желтаные запоры и вступать въ борьбу съ облачными демонами; будучи разниы ударами грона и разносимы порывами вътровъ, тучи безпрерывно ивняютъ свои формы и принимаютъ различные фантастическіе образы, возникающіе одинъ изъ другаго. Самъ герой выступаетъ на подвигъ въ сопровождения такихъ-же баснословныхъ животныхъ, олицетворяющихъ собою тв стихійныя силы, съ помощію которыхъ Перунъ одолѣваетъ своихъ враговъ. Какъ скоро убита огненная птица (голубь-приноситель

Digitized by Google

небеснаго планеми или утка, несущая золотыя яйца) -- изъ нея выпадаеть яйцо, въ котором в горить яркой свёть нав лежитъ самоцвътный камень. По сведътельству одной сказки <sup>1</sup>), этотъ камень добываютъ гевою Громъ. Вътръ и Градъ. Золотое яйцо и самоцвътный камень издревле иринимались за метафоры содеца; ниже (см. гл. XXVI) иы увиднив, что солнце, окутанное тучами, представлялось драконовымъ сердцемъ. Но золотое яйцо служило также и метафорой молнін (1, 529-538) и въ настоящемъ: случат народная фантазія, кажется, сибшала эти различныя представленія витсть. Овладъвши чудеснымъ яйцомъ, царевичъ бросаетъ его въ добъ Кощея – и онъ тотчасъ-же умираетъ, подобно тому, какъ о дьяволѣ существуетъ повѣрье, что его можно убить только серебреною пулею (шиолніей) вли яйцо и ъ, снесеннымъ курицею наканунъ Рождества, когда по старинному мноу рождается солнце<sup>\*</sup>). Точно также великаны прака (—знивних тучъ) гибнутъ отъ лучей восходящаго (твесенняго) солнца. Преданіямъ о смерти, постигающей Кощея, повидимому противоръчитъ постоянно-придаваеный ему эпитеть безсмертнаго; но вменно это и свидэтельствуеть за его стихійный характерь. Растопленныя ресенники лучами солнца, разбитыя стрълами Перуна, тучи вновь собираются изъ восходящихъ на небо паровъ, и пораженный на смерть демонъ мрака какъ-бы опять возрождается и вызываеть на битву своего побъдителя; также и деновъзнинихътупановъ, стужи в вьюгъ, погибающій при началъ весеы, снова оживаеть съ окончаніемъ лѣтней половины года и овладъваетъ міромъ. Вотъ почему Кощей причислялся въ существань безсмертнымь, хотя вивсть съ этимъ и забольваль отъ наноснишкъ ему ранъ и подлежалъ временной кон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. Cs., I, 14.- <sup>2</sup>) Zarysy domove, III, 188.

чинѣ. Послѣ побѣды надъ нимъ Перунъ выводилъ изъ-за темныхъ облачныхъ затворовъ богиню лѣтняго плодородія и вступалъ съ нею въ торжественный брачный союзъ. Отъ того смерть Кощея, по сказочнымъ преданіямъ, скрывается тамъже, гдѣ и любовь заколдованной красавицы, временно-охладѣвшей къ своему супругу; когда погибаетъ царство Кощея, или по другимъ сказкамъ --- царство дракона и великановъ, тогда-же возвращается и любовь ненаглядной царевны къ покинутому ею царевичу <sup>1</sup>).

Мнев о похищеній солнца демономъ-тучею выразнася у сербовъ въ своеобразной формѣ: когда нечистые духи отложились отъ Бога и бъжали на землю — они похитили съ собой солнце. Сатана воткнулъ его на копье и носилъ на своихъ плечахъ. Господь Богъ послалъ святаго архангела отнать у сатаны солнце. Архангелъ пришелъ къ демонскому царю и сталъ всюду ходить вмѣстѣ съ нимъ. Наконецъ захотѣли они купаться въ морѣ, и сатана оставилъ копье съ солнценъ на берегу. «Станемъ нырять, сказалъ архангелъ; кто опустится глубже?»— Опустись сперва ты! отвѣчалъ сатана. Архангелъ нырнулъ на самое дно и принесъ въ зубахъ морскаго песку. Пришаа очередь нырять сатанѣ; опасаясь, чтобы архангелъ не унесъ тѣмъ временемъ солица, онъ плюн улъ на землю, создалъ изъ своей слюны сороку и приназаль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., V, 42; VII, 17. Въ одной русской сказкѣ (ibid., VII, 25: сравни въ сб. Валявца, 127-8, 154-7, у Вольев, 82-90, и въ Zeitschr. (ür D. M., II, 384-5) двънадцатиглавый зиѣѣ, похитивши царевву, заключаетъ ее въ хрустальной горъ, т.е. въ небесномъ, заоблачномъ царствъ. Чтобы избавить ее, богатырь убиваетъ вићя, достаетъ изъ его туловища сундукъ, въ сундугѣ былъ заяцъ, въ зайцъ-утка, въ уткт-яйцо, въ яйцъ-съмячко (съмя Перуцова цвъта, о которомъ см. выше на стр. 384) Взялъ онъ это съмнчко, зажегъ и поднесъ къ хрустальной горъ-гора растаяли (т. е. зимнія облака пролидись дождеми), и царсьна выступила на вольный бълый свътъ.

ей стеречь солнце. Какъ только чорть погрузился на дно, архангелъ сотворилъ надъ моремъ крестное знаменіе — и море замерзло на девять аршинъ толщины; потомъ схватилъ солнце и поспѣшилъ на небо. Сатана услыхалъ крикъ сороки, кинулся назадъ, но видя, что ему не пробиться сквозь ледъ. снова опустнися на морское дно, досталъ большой камень, раздробиль ледь и побъжаль догонять архангела. Онь настигь его въ то время, когда тотъ уже ступилъ одною ногою на небо, и выхватваъ у него своими когтями кусокъ мяса изъ подошвы другой ноги. Архангелъ явился передъ Богомъ и заплакаль: въ утёшеніе ему Господь сказаль: «не печалься! я сдълаю такъ у всъхъ людей.» Отъ того-то у всякаго человъка на ступнѣ ноги есть выемъ 1). Сатана въ этомъ сказаніи демонъ тучъ, помрачающихъ ясное солнце; какъ въ вышепривеленныхъ сказкахъ зибй-туча сдерживается желѣзными оковами, такъ здѣсь сатана сдерживается льдомъ. Слюна, изъ которой демонскій царь творить сороку, — метафора шумно-падающаго дождя; а крикъ этой птицы — метафора грома. По справедливому замѣчанію Я. Гримма, сорока (ріса) стоятъ въ народныхъ преданіяхъ въ бесьма близкой связи съ дятломъ (picus), низводителемъ небеснаго огня молній, что подтверждается и тождествомъ ихъ латинскихъ названия »). Слюна **принималась за эмблему слова**, рѣчи (1, 399); согласно съ этимъ, созданная изъ демонской слюны сорока слыветъ въ областныхъ говорахъ в тщ и цею, а болтливыхъ женщинъ обыкновенно называють сороками. Это -- птица вѣщая: щебечеть ли она на дворъ или на домовой кровят или скачеть у порога избы --- скоро будутъ гости; въ которую сторону мах-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. н. припов., 18; сличи съ сербскою пъснею о царъ Діовлитіанъ и Иванъ-крестателъ-Срп. н. пјесме, II, 81-84.-<sup>3</sup>) D. Муth., 639. Въ санскритъ µikn, µiki-кукушва (Пикте, I, 477).

нотъ она хвостомъ --- оттуда и гостой дожидай '); на своемъ хвосту она приноситъ всякія вѣсти (I, 509). Вѣдьны ве прениуществу любятъ обращаться въ сорокъ; по нъмецкому повърью, въльны тадать 1-го мая на Блоксбергъ на хвость сороки, подобно тому, какъ колдуны летають на хвостъ вътра: потому запрещають стрелять въ сорокъ. чтобы не нажить бёды, 2). Чехи вёрять, что птица эта есть самъ нечистый в потому-то не слёдуеть вкушать са мяса <sup>2</sup>). На Руся, для охраненія лошадей отъ нечистой силы, втшають въ конюшит убитую сороку; въ смоленской губ. во время скотскаго падежа сушатъ мясо и кости сороки, толкутъ ихъ въ порошокъ, и посыцая съно - даютъ скотинъ. Порошокъ этотъ помогаетъ и противъ снобящей лихорадки. Щебетанье сороки принимается въ нёкоторыхъ деревняхъ за предвестіе скораго выздоровленія больнаго \*). Въ христіанскую эпоху народъ связалъ съ нею легендарныя сказанія: сорока, говорятъ, -- птяца проклятая; въ Москвъ ихъ нътъ-потому что когда боярвиъ Кучка спрятался отъ убійцъ подъ кустомъ, то сорока выдала его своимъ щебетаніемъ, а тотъ предалъ ее проклатію (сравни съ легендой о водобъб-предателѣ Христа, стр. 378); по другимъ разсказамъ, она унесла частицу св. причастія в была проклята матрополитовъ Филиповъ, ная унесла у сватаго пустынника посятаній кусовъ сыра и подверглась за то осужденію 5). Въ приведенной нами сербской приновтакт архангелъ заступаетъ мъсто громовника; плачъ его и купанье въ моръ указываютъ на дождевые ливни, а ударъ, нанесенный ему сатаною въ ногу, объясняется изъ древнъйшаго пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ворон. Г. В. 1851, 11; Оренб. Г. В. 1851, 9; Volkslieder der Wenden, II, 260; Черты явтов. нар., 97; Совр. 1854, XI, смъсь, 3. — <sup>2</sup>) Beiträge zur D. М.. II, 429.— <sup>3</sup>) Рус. Вес. 1857, IV, ст. Эрбена, 103; Громаниъ, 67.— <sup>4</sup>) Этв. Сб., II, 56.— <sup>b</sup>) Иляюстр. 1846, 345.

ставленія, что въ шумѣ грозы молніеносный богъ поражается въ ногу в дѣлается хровынъ (см. гл. XXII).

Захватывая свётлую прасавицу, богиню лётняго плодородія, въ свои прачныя объятія, демонъ-зибй, по свидътельству народнаго эпоса, вступаетъ съ нею наснаьно въ любовную связь, и связь эта продолжается до того времени, пока не побъдитъ зива ногучій громовникъ. Когда Вритра овладъваетъ облачною дъвою и запираеть ее въ своихъ пещерахъ, она изъ супруги свътлаго бога (dêvapatnî) становится супругою его врага (dâsapatnî). Согласно съ этипъ, греческій миеъ о Персефонѣ, которую похитиль Плутонь, утверждаеть, что въ теченій звмы ена пребываетъ въ темныхъ областяхъ Анда, въ союзъ съ подземнымъ владыкою, а въ лётнюю пору является на свётломъ Олимиъ. Rân-супруга Эгира (о сродствъ котораго съ зитемъ замъчено выше на стр. 537) есть собственно облачная жена, похищенная демономъ и вступившая съ нимъ въ брачное сожительство <sup>1</sup>). Былъ-жилъ король, повъствуетъ русская сказка <sup>\*</sup>); у него была дочь--славная красавица, и повадил. ся къ ней летать двънадцатиглавый змбй; изсушилъ ее проклатый, чуть совстив не извелась! Но авился Илья Муромецъ, постоянно замъняющій въ народныхъ предніяхъ Перуна; сразился съ зибенъ: что ни ударитъ жездонъ — т. и голова долой, побъдилъ врага и избавилъ кородевну отъ страшнаго любовника. Въ другой сказкъ ») Сила-царевичъ сватается ва гордой и неприступной королевит, которая зналась съ нечистымъ духомъ: каждую ночь придеталъ онъ къ ней по воздуху въ образъ шестиглаваго зита и перекидывался человъкоиъ. Въ этомъ сватовствѣ помогаетъ царевичу богатырь Ивашкабтлая рубашка, въ благодарность за то, что Сила-царевичъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 55; German. Mythen, 83. Подобно Гольдъ, Рана собыраетъ души усопшихъ въ свое подводное царство.— <sup>2</sup>) Н Р. Св., III, 11.— <sup>3</sup>) Ibid., стр. 127-131.

освободных его изъ гроба, обитаго желтаными обручами, въ которомъ плавалъ онъ по синему морю: названный богатырь есть пробужденный отъ зимняго усыпленія богъгромовникъ, а бълая рубашка — облекающее его лътнее облако; такимъ образомъ Перунъ, побъдитель змъя и женяхъ освобождаемой имъ красавицы, распадается въ этой сказать на два отдёльныхъ лица. Когда женился Сила-царевичъ, Ивашкабълая рубашка три ночи сражался съ зибемъ, срубилъ ему острымъ мечемъ всѣ головы, туловище на огнѣ сжегъ а пепель пустиль по чистому полю; после того разсекаеть онь пополамъ самую королевну, и какъ скоро разсъкъ - изъ ся чрева пополали разные гады, плодъ незаконной дюбви съ зитемъ; богатырь пожегъ гадовъ, а тъло королевны сложилъ и СПОРСНАТР ЖИВОЮ ВОТОЮ: ВР ТА-же минала ожита и сарлалась столь-же кроткою, сколько прежде была злою. Въ этой королевить мы узнаемъ облачную жену, очарованную зитемъ; въ весеннюю пору Перунъ разсъкаетъ ее своею громовою палицею, и изъ раскрытыхъ нёдръ ся выползаютъ гады-молнін. Сожигание убитаго зибя и гадовъ-поэтическая картина грозоваго пламени; въ Иллиріи существуетъ преданіе, что зити слетаются и сгораютъ въ разведенномъ костръ подъзвуки чудесной музыки, т. е. подъ бурные напѣвы грозы <sup>1</sup>). Окропленіе живою водою- метафора падающаго дождя. На тойже мнонческой основъ создалась сербская пъсня: «Царица Милица и знај од Јастрепца» <sup>э</sup>). Не весела царица Милица, закручинилась, лицомъ пасмурна. Спрашиваетъ ее царь Лазарь: «что такъ не весела, моя царица? чего закручинилась? или чего не достаетъ тебъ ва нашемъ дворъ?» — Всего вловоль, отвѣчаетъ она; только полюбилъ мевя змѣй отъ Ястребца и повадился летать ко мить въ теремъ:

<sup>1</sup>) Эрбевъ, 304-5 — <sup>2</sup>) Срп. в. цјесме, II, № 43.

Навадно знаје од Јастренце, Те лолази на бијелу кулу, Те ме д(ь)уби на бијелој кули.

Царь Лазарь совѣтуетъ ей вывѣдать отъ змѣя лестью, кого изъ юнаковъ онъ больше всѣхъ на свѣтѣ страшится? Вотъ прилетѣлъ змѣй въ теремъ, палъ на мягкую постель, сбросилъ съ себя огненную одежду («збаци рухо огњевито») и лёгъ съ царицею на подушкахъ. Лаская, выпытала у него Милица тайну, что въ цѣломъ свѣтѣ боится онъ одного юнака — Змѣя - Деспота - Вука. Такое прозваніе прямо указываетъ, что юнакъ этотъ — лицо миеическое, также владѣющее громомъ и модніями, какъ и его противникъ; разсказывая про его рожденіе, пѣсня выражается:

> Није чедо чеда каквано су: Вучја шапа<sup>4</sup>) и орлово крило, И змајево коло под пазуом, Из уста му модар пламен бије<sup>2</sup>).

На другой день дано знать Деспоту-Вуку; онъ не замедлиль прівхать и поразиль змёя отъ Ястребца. Замёчательно сходство сербской пёсни съ отрывкомъ муромской легенды о князё Петрё и сунруге его Февроніи. Легенда эта довольно часто попадается въ рукописныхъ сборникахъ XVI—XVIII столётій; начинается она такъ: «Бысть убо въ русстёй земли градъ, «нарицаемый Муромъ, въ немъ-же бё самодержствуя благо-«вёрный князь Павелъ. Искони ненавидя, врагъ діаволъ все-«ли ненріязненнаго летящаго змія къ женё князя того на «блудъ, и являяся ей—яковъ бяше естествомъ; приходящымъ «людемъ являяся своими мечты, яко самъ князь. Тѣме-же «мечты немало время прейде. Жена того не тая, повёда кня-«зю, мужу своему, вся случившаяся. Князь Павелъ мысля, «что сотворити змію, но не зная, и рече женё своей: «мыслю

39

<sup>&#</sup>x27;) Лапа, нога.— 2) Срп. рјечник, 212.

чазъ, жено, но не въмъ-како на него навести смерть; блюдн «сіе опасно: аще какія словеса глаголати начнетъ тебъ той «дукавый зиій, и ты вопроснего о семъ льстивыми словесы-«въсть ли той лукавый, отчего ему смерть хощеть быти? аще «увѣдаеши ты, то скоро повѣдай ии, яко ты свободишися въ ны-«нъшнемъ въдъ злаго его дыханія и снотнія и всего скаредія. «иже сирадно и глаголати, и въ будущенъ въцъ судію нелоце-«изрнаго Христа милостива сотвориши.» Жена, слыша глаголъ «нужа своего, пріныши твердо въ сердцы(е) свое. Въ едниъ «день непріязнивому тому змію, прилеттвшу къ ней, она же. «помня заповёданное слово мужа своего, нача къ тому трекля-«тому змію многія рѣчи съ дестію простярати, и по многихъ «словестхъ вопроси его, яко хваля: вижу тя, яко много втси, «и въси ли свою кончину, отчего ти смерть будетъ? Онъ же «льстивый прелестникъ прельщенъ бысть отъ добрыя жены, «мняся, яко истину рекла ему, и изрече ей тайну свою: «снерть моя отъ Петрова плеча, отъ Агрикова меча! Жева «СЛЫША ГЛАГОЛЫ ОТЪ НЕГО И ПО ОТШЕСТВІН ЕГО ПОВЪДА КНЯЗЮ, «нужю своему. Князь Павелъ слыша в недоумъяся, что есть «ему смерть отъ Петрова плеча, отъ Агрикова меча? Имъя у «себе брата юнѣйша себѣ, именемъ Петра зовока; во еднеъ «день повъда брату своему князю Петру подробну(о) вся змі-«евы ръчи, яже сказа женъ его. Князь Петръ слыша отъ бра-«та своего, яко змій нарече тезовиенита ему, я нача мысля-«ти мужественно, не сумняяся, како-бы змія убятя; но не «въдый Агрикова меча. Имъя (же) обычай ходити единъ по «церкванъ. Бысть церковь въ женстънъ монастыри Воздвя-«женія честнаго креста Господня, и прінде къ ней единъ но-«щію помолитиси, и явися ему отроча и рече: княже Петре! «хощеши ли, да покажу ти Агриковъ мечъ? Князь Петръ ре-«че: покажи ми. И рече отроча: иди вслъдъ мене. И показа «ему во одтарной стънъ, между столповъ, скважню, въ ней-

«же мечъ лежаще. Князь Петръ видъ мечъ, нарицаемый Агри-«ковъ, и взя его, и прінде въ домъ свой и повтда брату сво-«ему князю Павлу, и отъ того дни нача искати подобна время «купно погубити змія. Въ нѣкое вдемя прилучися блаженному «князю Петру прінти въ полату на поклоненіе брату своему, «запе менши его лѣты; и бывый у брата своего, и иде въ по-«дату ко сносъ своей, и видъ у нея съдяща мужа во образъ «брата своего. И изыде скоро изъ податы и сръте человъка, «вже предстоитъ всегда брату его князю Павлу; онъ же повѣ-«да ему, яко (кн. Павелъ) во своей полатъ съдитъ. Князь Петръ «разун : пронырство лукаваго знія и хотя испытно увѣрити. «и иде въ полату къ брату своему и рече ему, когда също •прівде? Князь Павель рече ему: азъ по твоемъ взшествія «отъ мене никамо не исходилъ изъ полаты своея. Князь Петръ «повъда ему пронырство лукаваго зијя и како видъ у жены его «во образъ его (Павловомъ), и рече ему: «отселъ, брате, не «исходи изъ полаты своея, дондеже азъ иду братися со зміемъ; чты, брате, въ то время пребуди на молитвъ ко Господу Богу, чегда услышить Господь Богъ молитву твою и подасть ми «помощь убити лукаваго змія.» И тако увѣща брата, и вземъ «мечъ, наридаемый Агриковъ, и иде въ полату ко сност своей «и видъ звія зракомъ аки брата съдяща, и твердо увърися, яко •нѣсть братъ его, по прелестный змій, и удари его мечемъ «крѣпко зѣло, яко змій вострепета и бысть мертвъ, и явися-«яковъ бяше естествоиъ Благовърный князь Петръ нача его « мечемъ същи, дондеже до конца его низложи: отъ непріязнен--ныя крови его окровавися лице блаженнаго князя Петра отъ «кръпкаго его ударенія.» Въ народъ нашемъ ходятъ разсказы о томъ, какъ къ одной бабъ являлся змъй въ образъ ся отсутствующаго мужа, и какъ къ неутъшной вдовъ приходнаъ по ночамъ нечистый духъ, принимая на себя видъ дорогаго ей 39\*

иокойника, и дёлилъ съ нею любовь <sup>1</sup>). Подробное сравнение муромской легенды съ пѣснею Древней Эдды о Зигурдѣ приводитъ къ заключению о несомиѣнномъ родствѣ преданий, составляющихъ ихъ содержание <sup>2</sup>); только въ русской легендѣ старинному миенческому сказанию придана историческая обстановка, и события и лица возведены въ область христианскихъ понятий. Какъ муромский князъ Петръ добываетъ себѣ славный Агриковъ мечь изъ стѣны храма, такъ въ сагѣ о Вёльзунгахъ Зигмундъ вытаскиваетъ чудесный мечь изъ священнаго дерева, въ которое глубоко врубилъ его самъ Одинъ, а въ пѣснѣ о Зигфридѣ герой этотъ находитъ мечь на змѣиномъ камиѣ, т. е. молниеносное оружие, которымъ можно поразить змѣя, обрѣтается въ тучѣ-деревѣ или тучѣ-камиѣ; церковь первоначально означала: небесный сводъ, этотъ міровой храмъ и жилище безсмертныхъ.

Существуеть еще цёдая группа сказаній, въ которыхъ связь зитя съ красавицей изображается не какъ насиліе съ его стороны, а напротивъ какъ изитна сказочной царевны своему долгу. Прекрасная богиня земнаго плодородія на все время зимы покидаетъ своего молніеноснаго супруга и отдается демонузитко; и въ лѣтнюю пору, облекаясь въ ирачныя тучи, она представлялась фантазіи древнихъ поэтовъ какъ-бы обольщенною тѣмъ-же зиѣемъ и въ его объатіяхъ предающеюся незаконной любви. Иногда эти отношенія изитницы-жены къ мужу народный эпосъ замѣняетъ отношеніями злой матери къ сыну или злой сестры къ брату, и такимъ образовъ любовь къ зиѣю сопровождается нарушеніемъ самыхъ священныхъ семейныхъ обязанностей. Таково содержаніе многихъ изъ русскихъ сказокъ <sup>3</sup>). Сильномогучій богатырь, царевичъ-громов-

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., V, 45.—<sup>2</sup>) Атеней 1858, XXX, 212–3, 221-3, ст. Бусдаева.—<sup>3</sup>) Н. Р. Ск., V, 27, 28; VI, 51, 52, 53; Худав., 10, 84; Труды курск. статист. комитета, 1, 420—3; Эрденвейнъ, 11; Кудингъ.

Digitized by Google

-----

ника, побъдетель чудовещныхъ зибевъ, овладъваетъ ихъ богатымъ, полнымъ злата, серебра и самоцвътныхъ каменьевъ дворцемъ и поселяется въ немъ съ своею любимою сестрою (или матерью); но одинъ изъ главитищихъ змъевъ успъваетъ скрыться отъ пораженія. Вскоръ сестра героя влюбляется въ прелестника Зитя Горыныча или Огненнаго Царя; слюбивпись, они начинають придумывать, какъ-бы извести царевича. А тотъ царевичъ былъ славный охотникъ в были у него такія сильныя и свиртпыя собаки, что нагоняли страхъ и на Зитя Горыныча. Слъдуя обычному эпическому пріему, царевна притворяется больною, разсказываеть своему брату вымышленныя сновидения о техъ снадобьяхъ, которыя должны помочь ей, и посылаетъ его за этими цълебными лъкарствами на опасные подвиги въ надежат, что онъ безвременно погибнетъ. Царевичъ долженъ надоить в принесть ей молока отъ волчицы, медвёдицы, кабанихи и львицы, и совершаетъ это съ успѣхомъ; звѣри эти -- зооморфическія воплощенія тучъ, молоко ихъ — истафора дождя; они не только даютъ царевичу молока, но еще дарять ему своихъ дътенышей, которые и слъдують за богатыремъ, какъ его «върная охота», т. е. какъ послушныя охотничьи собаки. Тогда царевна объявляеть, что добытое молоко ей не въ пользу и отправляетъ брата въ толкучія горы за живою водою, а потомъ на чортову мельницу достать мучной пыли. Ворочаясь домой, царевнчъ не успѣлъ вызвать изъчортовой мельницы свою «охоту»; такъ быстро захлопнулись ея желтаныя двери. Беззащатный — онъ попадается въ руки лютаго зитя и уже готовится къ смерти; но звъри прогрызли желтаныя двери и во время явились на выручку. По другому варіанту царевичъ сламываетъ три зеленыхъ прута, ударяетъ ими -- и вингъ распадаются всъ запоры и освобож-II, 48-57, и Сказка объ Иванъ-богатыръ, крестьянсковъ сынъ (Москва, 1847).

даются его върные псы. Эти зеленые прутья тождествены съ волшебной разрывъ-травою (springruthe) и означаютъ разащія молнія; а толкучія горы в быстро - замыкающаяся мельница — метафоры громовыхъ тучъ. Какъ скоро разбиты молніей кртикіе затворы тучъ, изъ-за нихъ вырываются небесные псывихри и льется живая вода дождя: богъ-громовникъ, сопутствуемый собаками и звърями, является во всей своей грозной свать -- подобно Одину, когда тотъ несется во главъ дикой охоты. Изила открывается, змъй гибнеть и коварная сестра получаеть достойное наказание. Этоть рядь сцень, следующихь одна за другою, есть ничто иное, какъ поэтическія картины весенней грозы. Разобранная нами сказка извъстна у многихъ народовъ 1); у другихъ славянъ содержание ся развивается съ нъкоторыми любопытными особенностями. Были сынъ да мать, разсказываетъ словацкая сказка 2); трижды семь лтть сосалъ сынъ материнскую грудь и сдѣлался великой силачъ, такъ что могъ обхватить и вырвать съ корнемъ хоть какое толстое дерево. Этотъ богатырь — богъ-громовникъ; какъ одицетвореніе молнін, онъ рождается отъ облачной жены в сосеть изъ ея груди животворное молоко дождь. Съ громадным и деревонъ, витсто дубинки, отправляется онъ искать новое, лучшее жилье для своей матери. Нашель богатый замокъ, очистиль его отъ зитевъ и поседнася въ немъ витстт съ матерью. Въ одной изъ комнать замка сиділь змій, прикованный къ стіні тремя желѣзными обручами; такъ поступили съвимъ его собственные братья. Отпусти меня на волю! просить зыты богатыря. -- «Э, если тебя приковали твои-же братья, то немного отъ тебя добра будетъ! Сиди-ка лучше здѣсь». Не удалось зибю обмануть сына; за то удалось обольстить мать. Онъ обб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zeitschr. für D. M., II, 206—212; Шлейхеръ, 54–62; Гальтрихъ, 24; Вольоъ, 154-5, 251–7; Ганъ, 4, 24, 32; Матер. для изучен. нар. слов. 82-89.— <sup>2</sup>) Slov. pohad., 478-496; Westsl. Märch., 144-155.

щалъ взять се завужъ, в она принесла сму изъ погреба три стакана вина; за каждымъ выплтымъ стаканомъ лолается в падаетъ съзмъя по одному обручу: эцизодъ уже намъ знакомый! также срывается съ цъней и Кощей безсмертный. И вотъ зибй на свободъ, в замыщаяетъ, какъ бы извести богатыря. По его наущению, мать притворяется бодьною и посылаетъ сына за разными снадобьями, добывание которыхъ сопряжено съ опасностью потерять жизнь. Онъ долженъ принести ей поросёнка отъ дикаго кабана, живой и мертвой воды, золотое аблоко изъ драконова саду и штицу, которая своими прыльями подымаеть столь сильный вётръ, что исторгаетъ взъ земли деревья. Въ этихъ подвигахъ ему помогаетъ святая Недблька (1, 241), заибняемая въ другихъ редакціяхъ въщею, водяною дъвою или видою; она даетъ витязю и необходвиме совёты и водшебнаго коня Татошика. Добытую живую воду в птицу-вихрь Недблька удерживаеть у себя, подминяя ихъ простой водою и обыкновенной птицею. Наконецъ коварной матери удается связать своего сына шелковымъ шнуромъ; на ея призывъ является зивй и убиваетъ нолодца. Мать вынямаетъ изъ него сердце и оставляетъ у себя, а прочія части разстченнаго труда привязываеть къ Татошику, примодвивъ: «Ты носниъ его живаго, неся же и мертваго --- куда знаешь!» Конь приносить хозания къ святой Недблькв, а та воскренастъ его живой водою. «Странно, говоритъ оживленный иолодецъ, ное сераце не бъется!»- Какъ ему биться, когда его етту! «Гдт же оно?» Недтаька разсказала ему все, что случилось. Молодець не почувствоваль ни мальйшаго гнава, нотому что у него не было сердца. Св. Недълька нарядила его въ нищенское платье, дала въ руки волынку и послала въ занокъ: «ступай и въ награду за иззыку выпроси свое сердце!» Богатырь пришель въ замокъ, заигралъ на волынки; мать его пустелась плясать съ своемъ возлюбленнымъ зивенъ и ПЛЯСАЛА ДОНЬ И ВОЧЬ, ПОКА ИЗЪ СИЛЪ НО ВЫбИЛАСЬ, Т. С. ПОДЪ звуки грозовой музыки начинается неистовая цляска облачныхъ духовъ. Получныши свое сердце, богатырь воротился къ мудрой Недблькъ; Недблька смочила сердне живою водою и приказала чудесной птицъ взять его въ клювъ и вложить доброну молодцу на прежнее мъсто. Затънъ богатырь является въ замобъ, где въ то время нать его делила любовь съ змесиъ; схватиль острый мечь и отсъкъ зибю голову. Преступная **мать** также должна быть наказана; но врожденное чувство сына ужасается при мысли быть палачень своей матери, и онъ предоставляетъ ее суду божьему: «пусть судитъ тебя санъ Богъ!» Выводитъ ее на дворъ за̀ика и бросаетъ вверхъ свой острый мечь: «кто изъ насъ неправъ, того Вогъ накажетъ!» Быстро пронёсся жечь инио головы сына и вонзнася въ сердце матери. Эта глубоко-нравственная черта повторяется и въ русской сказкъ: Иванъ-царевичъ беретъ тугой дубъ и каленую стрёлу и ндеть съ натерью въ чистое поле; натянуль ЛУКЪ, ПОЛОЖНАЪ ПООДАЛЬ И ГОВОРИТЪ: «СТАНОВИСЬ, МАТУШКА, РЯдовъ со мною; кто изъ насъ виноватъ, того каленая стрбла сама найдетъ!» Мать прижадась къ нему близко-близко; во стръла нашла виноватаго, сорвалась съ лука и угодила ей прямо въ сердце 1). Такъ разитъ Перунъ молніеноснымъ нечемъ и стрълами мать свою - облачную нимфу, находя ее въ объятіяхъ демона-зитя. Тоже преданіе о сынт-богатырт в злодвикв. матери, вступившей въ связь съ демоническимъ существоиъ, содержитъ и черногорская пѣсня: «Јован и дивски старјешина» 2), гдѣ виѣсто зиѣевъ встрѣчаемся съ диваня, а роль св. Недбльки исполняеть вила. Сомьдесять дивовъ, говорить пісня, жили на дивской горі, въ студеной пещеръ; богатырь Јованъ всвлъ ихъ перебилъ своею саблею,

- -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни у Валявца, 111-6.— <sup>2</sup>) Срп. н. пјесие, II, Ж 8.

но дивскій старійшина успіль скрыться, и оставшись въ живыхъ, вошель въ любовь къ его матери. Хитрая мать связываетъ сына по рукамъ крітикой тетивою и предаетъ его своему любовник у:

> Хитро лива из пећине <sup>1</sup>) вика; Врзо дивски дође старјешина, Од Јована муву направише: Обадва му ока извадише.

Сатов онъ былъ исциленъ горною вилою, которая умыла его водою и сотворида ему ясныя очи: Јованъ торжествуетъ надъ злобою матери и убиваеть дивскаго старийшину. У сербовъ див — великанъ, гигантъ 2); въ болгарской загадкъ слово это служитъ для обозначения бурнаго вихря: «дивъ дива гони, дивъ дива съ зжби гризо, дивъ диву гозба готви, дивъ съ дива гозба тде» <sup>2</sup>). Собственно дивъ означаетъ: свътлый, блестящій, и принималось арійскими племенами за названіе небеснаго свода; но такъ какъ съ одной стороны небо есть царство грозовыхъ тучъ, а съ этими послёдними соединялось представление демоновъ мрака, чудовящныхъ змбевъ и великановъ, и такъ какъ съ другой стороны въ самыхъ сверкающихъ молніяхъ предки наши усматривали падшихъ, низверженныхъ съ неба духовъ, то слово «дивъ» стало употребляться для обозначенія нечистой силы и велькановъ (си. І, 127-8 и гл. XXII). Оть этого слова, по указанию Я. Гримиа, образовались бияβολος, слав. дьяволь, нъм. teufel 4). Отсюда понятно тождество дивовъ сероской пъсни, обитающить въ горной пещеръ, съ нашими Зитами Горынычами. Старинные русские памятиики говорять о цокловение богу Диву, в если въ этомъ свидъ--тельствъ въроятите видъть указание на свътлое небесное бежество, то все-таки не можетъ быть сомизнія, что уже въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ пещеры.--<sup>3</sup>) Срп. рјечник, 118.--<sup>3</sup>) Изъ рукоп. сборн. г. Караведова.-- <sup>3</sup>) D. Муth., 938-9.

отдаленной древности съ словомъ «дивы» связывалось понятіе о драконахъ и великанахъ тучъ. Слово о полку Игоревъ упоминаетъ о дивъ, возсъдающемъ на деревъ, подобно Соловьюразбойныку и миенческимъ змѣямъ. Рисуя картину ночной грозы, пѣвецъ говоритъ: «дивъ кличетъ връху древа, велитъ послушати земль незнаемь»; крикъ дива означаеть громовый грохотъ и завывание бури. Въ другоиъ мѣстѣ поэмы, нри описанія военнаго погрома отъ половцевъ, сказано: «уже връжеся дивь на землю» 1) -- выражение, тождественное по смыслу съ нынб-употребительнымъ: «якъ хмара (туча) на насъ испала!» т. е. пришла бъда. На Украйнъ до сихъ поръ слышитея клятва: •щобъ на тебе дивъ пришовъ!» <sup>2</sup>) Съ словомъ диво <sup>3</sup>) однозначительно чудо (ти ждъ, чудов и ще), встръчаеное въ старинныхъ рукописяхъ въ значения исполина, гиганта \*); Морское чудо Морской Царь, владыка дожденосныхъ тучъ, точно также какъ Лъсное чудо зъщій, обитатель облачныхъ атсовъ. Какъ у сербовъ д нв — великанъ, такъ, по русскияъ преданіямъ, великаны суть дивіи народы (см. выше стр. 454) наи дикіе люди <sup>5</sup>); дішаго и дісувокъ также называють дикимъ мужикомъ и дивоженами (см. стр. 331, 343). Дикій — сокращенная форма изъ дивокій (Дивій). Первоначально эпитетъ этотъ означалъ: небесный или нахедящійся подъ открытымъ небомъ («sub divo» 💳 «sub jove»); не впосябдствія съ нимъ соединидось правственное понятіе. Когда славане остансь на постоянныхъ мъстахъ, сдтлались осталыми землепащцами, тогда свой домашній быть подъ родною

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Дост., III, 36-38. 130-2.—<sup>2</sup>) Новис., 42, 73.—<sup>3</sup>) Дивный отъ див, подобно тому, какъ пре-красный по первоначальному смыслу: свътлый, блестащій.—<sup>4</sup>) Онисан. слазан. рувоп. носков. сянодальн. библіотеки Невоструева и Горскаго, отд. 1-е, 69; отд. 2. II, 85, 261; Словарь церковнослав. Востокова, I. 46: "тогда бо быша чюдо ве на землъ, рекше водотове».—<sup>5</sup>) Н. Р. Ск., VII, 5, b. У въщевъ der wilde mann — великанъ.

кровлею стали они противополагать кочевью по лёсамъ и стеиямъ <sup>1</sup>); вийстё съ; этимъ и прилагательное дивій — дикій (живущій подъ открытымъ небомъ) стало употребляться для обозначенія той особенной грубости нравовъ и привычекъ, которал нераздёльна съ бытомъ кочевымъ, пастушескимъ. Такою ничёмъ необузданзою грубостью, дикостью номадовъ, отлачалась и порода великановъ, какъ воплощеніе вёчно-враждующихъ и разрушительныхъ стихій природы — буйныхъ вихрей и громовыхъ тучъ, постоянно-блуждающихъ (кочующихъ) по широкимъ воздушнымъ пространствамъ.

Къ одному разряду съ приведенными нами сказками принадлежить и валахская «Florianu» т. е. Цвътъ-королевичъ \*). Рождение юнаго героя, его смерть и снова возрождение къ жизни - вотъ основная мысль этой сказки. У нъкоего короля была дочь — чудная красавица. Разъ принесла она пучокъ прекрасныхъ, пахучихъ цвётовъ, поставила ихъ въ воду, и потомъ, когда вода покрылась цвъточною плодотворною пылью, выпила ее и сдёлалась беременна (объяснение см. выше, стр. 492). Раздраженный король заключилъ дочь въ бочку и пустиль въ море; тамъ родила она сына-богатыря. Мальчикъ выросъ быстро, потянулся и разлоналъ бочку: такъ рождается молніеносный богъ въ бочкъ-облакъ, плавающемъ по небесному океану, и рожденный тотчасъ-же разбиваетъ свою колыбель (I, 588). Мать съ сыномъ вышли на сушу и поселилась въ за́мкъ, который принадложаль чудовищнымъ зибямъ. Флоріанъ побъдилъ и заковалъ ихъ въ цъпи; только одинъ виби успрать спрятаться и остался на свободъ. Во время отлучекъ богатыря изъ дому, зиъй этотъ превращается въ красиваго юношу, обольщаетъ королевну и сообщаетъ ей разныя сред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У чеховъ дивокій употребляется въ смыслѣ виѣшняго, въ противоположность ввутревнему: diwoká strana—Ист. очер. рус. слов.,. I, 303.— <sup>2</sup>) Шоттъ, 27.

ства, какъ погубить Флоріана, чтобы не было никакой поитхи ихъ взаимной любви. Кородевна притворяется больною и просить сына достать ей целебнаго лекарства. Одинь разь Флоріань приносить матери живаго буйвола, мозгь котораго она признала необходинымъ для ея выздоровленія; въ другой разъ онъ убиваеть медваля, мясо котораго должно служать для той-же цади; въ третій разъ мать посылаеть его на черную гору за живой водою. Флоріанъ отправился въ путь; близь черной горы (- тучи) разстилалось бълое озеро, и въ томъ озеръ купались водяныя дъвы (нимфы, дарующія дождь): онъ были такъ прекрасны, что юноша долго не въ силахъ былъ отвести отъ нихъ глазъ. Дтванъ также понравилась его нужественная красота; онъ распросния: куда и зачъмъ онъ идотъ? и опасаясь за его жизнь (ибо живую воду оберегаль здой духь), приглашали Флоріана остаться навсегда съ ними. Но онъ, ради сыновней любви, отказался и пошель на гору. Тамъ на верху черной горы окружиль его густой, непроницае мой туманъ, и только онъ наклонился, чтобы почерпнуть воды язъ источника жизни, какъ въ туже минуту закрутнася страмный вихрь, подхватиль юношу на воздухъ, разорваль на тысячи кусковъ и разметалъ ихъ по берегу озера. Въ полночь, когда полный изсяцъ взошель надъ озероиъ, проснулись водявыя дтвы отъ своей дремоты на глубокомъ днъ, выплыли на поверхность водъ и стали играть и плескаться. Варугъ одна изънихъ подынаетъ жалостный плачъ, является и подаетъ своей царицъ сердце Флоріана, которое нашла въ волнахъ озера. Царица опечалилась, созвала подругъ и приказала собрать вст растерзанные члены несчастваго юноши, а одну изъ дтвъ послада за живою водою. Когда приказъ былъ исполненъ, нарица взяла собранные члены Флоріана, сложила ихъ витесть, спрыснула живою водою, и возрожденный горой тотчась всталь, будто пробудившись отъ крѣпкаго сна. Тутъ свѣдалъ

Digitized by Google

онь про здой унысль на ого жизнь, задушиль змея, покинуль преступную мать и отправился странствовать по белому свету и совершать великіе подвиги. — Въ такой благоухающей свъжести, по запъчанию профес. Буслаева, сохраняетъ народная поэзія глубокомысленные мнеы о растерзанномъ и возрожленномъ Озврисъ, Вакхъ, и другіе подобные. Въ борьбъ съ лемоническимъ зибенъ погибаетъ и самъ дожденосный Перунъ ( Вакхъ); дробяный на иножество шунно-льющихся потоковъ и разносимый буйными вихрями по лицу земли, онъ унираетъ вибств съ окончаниемъ ливня; но потомъ снова возрождается, какъ скоро разсъянныя части его тъла будутъ собраны и окроплены живою водою, т. е. какъ скоро восходящіе къ небу пары снова соберутся и образуютъ изъ себя дождевыя тучи. Въ поздизйшихъ, подновленныхъ варіантахъ разскатриваеной нами сказки вибсто зибевъ, съ которыми сражается богатырь, выводятся разбойники, а витсто Зита Горыныча — любовникомъ цареваы выставляется разбойничій атаманъ: замъна эта — нисколько не удивительна, ибо со сказочными зибями нераздбльно представление о ихъ воровскомъ, разбойничьемъ характеръ. Такимъ образомъ древнія мионческія преданія, съ теченіемъ времени, сводятся народомъ къ простымъ объясненіямъ, заимствуемымъ изъ его дъйствательной жизни.

Тъже самыя облака и тучи, въ которыль фантазія древняго человъка видъла змъевъ — похитителей живой воды и золота солнечныхъ лучей, разсматривались и какъ внѣшній покровъ, одежда или шкура, въ которую облекаются свѣтлые боги и богини. Окутываясь темнымъ облачнымъ покрываломъ, боги какъ-бы оборачи ваются въ змѣиную шкуру, и принимаютъ на себя чудовищный змѣиный образъ. Представленіе это стоитъ въ тѣсной связи съ общимъ вѣрованіемъ въ оборотничество. Самъ богъ-громовникъ, засыпающій на зиму въ оцърененныхъ стужею тучахъ и до весны незримый въ блескъ настоящей его врасоты (т. е. перестающій блистать золотистыми молніями), на метафорическомъ языкъ эпическихъ еказаній превращается въ зибя и скрываеть свой свътлый ликъ подъ его безобразными формами. Въ народныхъ сказкахъ 1) царевичъ-женихъ изображается иногда въ видъ стращнаго зитя; но такой демонической образъ есть слъдствіе очарованія враждебныхъ силь (Зимы), и только временно затемваетъ несказанную красоту добраго молодца. Съ поцвачемъ любящей невъсты колдовство разрушается: чудовищный зиты преобразуется въ прекраснаго, статнаго юношу, и затънъ слъдуетъ веселое торжество брачнаго союза, т. е. горячее дыханіе изъ устъ богини весны (о мнонческомъ значенія подълуя см. стр. 435) вызываетъ къ жизян Перуна; являясь въ грозъ, онъ шлетъ на землю своя плодотворное съмя дождь и чревъ то заключаетъ благодатный супружеский союзъ съ природою. Мноъ этотъ далъ содержание и сербской пъснъ: «Зинја-иладожења» <sup>2</sup>). Понесла плодъ королева и разрѣшилась лютымъ амфомъ:

> Дође вреже, бреме да се има, Немале се једно мушко чедо, Но с' имаде једна змија л(ь)ута; Како паде змија на земл(ь)ицу, Једнак змија у дувар одмиле<sup>3</sup>).

Прошло семь лётъ, т. е. семь зимнихъ мѣсяцевъ, и провѣстился змѣй изъ стѣны: «о король, отецъ мой! что ты медлишь, для чего меня не женишь?» Уступилъ король желанію сына в поѣхалъ сватать за него царевну. И сказалъ ему царь, отецъ невѣсты: «если съумѣетъ змѣй довести сватовъ отъ вашего Будима-города до нашего Призрена — такъ, чтобы ихъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Н. Ск., VII, 15; Дътскіе годы Багрова внука. 485-517: сказка "Аленькой цвъточикъ".—<sup>2</sup>) Срп. в. пјесме, II, 51—61.—<sup>3</sup>; Тотчасъ по своемъ рожденіи змъй заползъ въ стъну.

им солнце не освътило, ни роса не омочила (т. е. ни днемъ, ни ночью), то отдамъ за него дъвойку!» Когда передалъ король отвътъ этотъ змъю, онъ собралъ сватовъ и

Заведе се један модар облак Од Будима до Призрена града, Бани их вигде сунце не огреја, Нит' их каква роса заросила. Сыграли свадьбу, уложили молодыхъ спать; въ самую пол-

ночь королева подкралась къ ихъ спальнѣ:

Шта да види? чуда големога! На јастуку од змије кошул(ь)а, У душеку добар јунак спава, Загрлио Призренку девојку! Свака мајка рада је породу, Те украде од змије кошул(ь)у, Па ју тури на ту ватру живу ')

Въ другомъ спискъ этой замѣчательной пѣсни \*) говорится, что огненный змѣй сбрасывалъ съ себя на ночь «крила и окриље и кошуљу», что у него было три знака: «вуча шапа и орлуја панча \*), из зубах му живи огањ скаче.» По сожжении змѣиной сорочки или шкурки юнакъ умираетъ, т. е. когда живое пламя грозы испецелитъ змѣю-тучу, вмѣстѣ съ нею цогибаетъ и самъ громовникъ. По свидѣтельству сербской сказки \*), прекрасный юнакъ, когда спалили его змѣиную кошулю, исчезъ отъ своей молодой супруги, и она должна искать его, но до тѣхъ поръ не можетъ найдти своего милаго, «док не подере гвоздене опанке и не сатре гвоз ден штап тражећи» (пока, странствуя, не износитъ желѣзной обуви и не сэтретъ желѣзнаго посоха \*), т. е. (если не ошибаемся) пока

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Переводъ: что же видитъ? о чудо великос! На подушкъ лежитъ змънная шкурка, а на постели спитъ добрый юнакъ, обнявшк дъвицу! Мать радуется на свое дътище, похищаетъ змънную шкурку и броснетъ ее на живой огонь —<sup>2</sup>) Срп. н. пјесме, II, 61-63. —<sup>3</sup>) Орлиные кости. – <sup>4</sup>) Срп. припов., 9, 10. – <sup>5</sup>, Тоже условје и въ русской сказкъ – Н. Р. Съ., VII, 1.

совершенно не сброситъ сърукъ и ногъ своихъ желѣзныхъ оковъ зимы<sup>1</sup>).

Подобно жениху-Перуну, и невъста его --- богиня весенняго солнца и грозъ представляется въ нъкоторыхъ народныхъ сказаніяхъ въ чудовящномъ образъ зити; сиыслъ этихъ сказаній все тотъ-же, только женихъ и невъста мъняются своими ролями <sup>2</sup>). Прекрасная царевна, околдованная Кощеемъ безсмертнымъ, превращается въ зиминя періодъ времени въ зитью; герой, принимающій на себя подвигъ ся избавленія, долженъ семь лётъ оставаться въ одовянномъ за̀мкъ, на крутой горъ, в только по истечени этого срока, т. е. посят семи зимнихъ мъсяцевъ, проведенныхъ въ темномъ облачномъ замкъ на горъ́-вебъ, царевиъ возвращается ся неописанная красота, а избавитель, въ награду за подвигъ, получаетъ славныя диковинки, въ которыхъ поэтически изображаются снаы весенней природы. Таково содержание русской сказки. Въ нёмецкихъ сагахъ, изденныхъ братьями Гриммани, встричаемъ предание о зачарованной дъвъ, съ золотой короной на головъ и съ длинными косами, ниспадающими до земли; ниже пупа она имъла видъ зити. и могла быть избавлена отъ этого превращения только подъ условіемъ, чтобы цтломудренный юноша ») трижды поцелозаль ее 4). Съ преданіями о зиваной дава (schlangenjungfrau) родствены сказки, сохраняющіяся у различныхъ народовъ въ восьма.близкихъ и сходныхъ редакціяхъ, о въщей царевнъ, превращенной въ гадину, преимущественно въ лягушку или жабу 5). Эта царевна — див-

Digitized by Google

. . . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни: Кулишъ, II, 14-16; Эрленвейнъ, 2: Черты литов. нар., 71-72 — преданіе о дъвнцъ, выданной за ужа. — <sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 43; Сказ. Грин., 92; Вольфъ, 206—216, 304; Ганъ, 31, 100; Pentamerone, I. 15. — <sup>3</sup>) Зима—время безбрачія, цъломудрія бога-гроиовника. — 4) Deutsche Sagen, I, 13; сравни Н. Р. Ск., VII, стр. 158 —о проклятой дъвнцъ, у которой туловище человъчье, а голова змъяная. —<sup>6</sup>) Н. Р. Ск., II, 23 в стр. 347-354; VII, 17; Труды курск.

ная, несказанная красавица, и только на вреия, вследствое колдовства злой вёдьны (-Зимы), облекается вълягушечью кожурнну. Стихійная природа ся очевидна: когда свекоръ заставляеть ее показать образцы своего рукодёлья, она обращается къ буйнымъ вътрамъ, и тъ приносятъ къ ней чудно-сотканные ковёръ и сорочку тиетафоры облачныхъ покрововъ; собираясь на царской пиръ, она наказываетъ своему мужу-царевичу: «станетъ накрапывать дождь, ты скажи: это моя жена умывается! заблистаетъ молнія объяви встиъ: это моя жена одтвается! а загремитъ громъ — говори: это моя жена вдетъ!» Когда царевичъ сжёгъ лягушечью кожурану — въщая жена покидаеть его, в онъ вынужденъ искать ее въ подсолнечномъ царствѣ ---- у Кощея безсмертнаго, гдб и находить свою суженую не прежде, какъ истоптавши желъзные сапоги и изглодавъ три желтаныхъ просверы. Чтобы возвратить ся любовь, царевнуъ долженъ добыть то чудесное яйцо, въ которомъ скрывается Кощеева смерть, т. е. сила заклятія тогда только прекращается, когда окончательно будетъ побъжденъ демонъ зименихъ тучъ. По нъмецкимъ сагамъ красавица-оборотень является сначала зитею, потоиъ жабою и наконецъ уже дтвою, и во встать этихъ превращенияхъ должна получить отъ своего избавителя по одному поцтлую; тогда она освобождается отъ злаго очарованія и дарить счастливаго юношу несчетными сокровищами <sup>1</sup>).

Заклятая или очарованная царевна выступаетъ геропнею весьма иногихъ сказокъ у всъзъ индоевропейскихъ народовъ,

статистич. комитета, І, 523-5; Скав. Грим., 1, 63; Матер. для изучен. нар. слов., 22-24; Нов. и пред., 97—102. Персы признаютъ жабу созданіемъ Аримана—Andeutung. eines Systems der Myth., 169; съ помощію этой гадины въдьмы совершаютъ свои чары, и сами онъ неръдко превращаются жабами.— <sup>1</sup>) Beiträge zur D. Myth, II, 247. 40

и сказки эти, не смотря на обиле сходныхъ сторонъ, представляютъ довольно-разнообразныя варіація одной и той-же основной темы. Очарование не всегда состоить въ изи внени челов'вческаго образа на зитвищи вля неой животненный, что тесно связывается съ древнайшимъ одицетвореніемъ снаь природы различными птицами и звѣрями; но выражается еще въ бодъе простой формб-въ измъненіи бъдаго цвъта на черный, т. е. въ утратъ блеска, сіянія, а слъдователые и красоты. Царевна красавица, царствоиъ которой овлолеваеть въчно-шумная, безпокойная нечистая сила, теряеть свей бълоснъжный цвътъ и дълеется черною, а бълые кони, на которыхъ выбажаетъ ся колесница, превращаются въ вороныхъ. Въ такомъ помраченномъ видъ сидитъ она въ заколдованномъ дворц'в ная замк' (= въ зимней туч'ь). Этобы освободить ос изъ-подъ заклятія, отъ сказочнаго героя требуется семь дътъ молчанія; это цотому, что на всъ зниніе мъсяцы Перунь действительно замолкаеть. Заме духи напригають всв свои усилія, чтобы устращить и прогнать избавителя, и въ продолжения трехъ ночей пспытують его сиблость различныии демонскими навожденіями: то грозять ему мучительною спертію, то скачуть на него бъшеными конами, то со встль сторонъ окружаютъ его клокочущемъ планевемъ, в т. дал. По ивов того, какъ близится срокъ избавленія, чернота все болзе и болъе умаляется: и царевна, и кони ся становатся бълыми сначала до пояса, потомъ до колѣнъ, а наконецъ и совсѣиъ освобождаются отъ вліянія нечистой силы 1). Это --- то самое представление, на которомъ заждется бодьшая часть народныхъ эпическихъ сказаній: богиня весны (дѣва-Солице), обезсиленная въдьмою-Зимою или помраченная демономъ-зибемъ, утра-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Св., VII, 16; VIII, 12; Эрленвейнъ, 40; Slov. pohad., 76-99; сб. Валявца, 154-7; Штиръ, 5, 6; Сказ. Грам., 121, 197; Вольеъ, стр. 16-29, 40-53, 91-97, 127-133, 301-6

чикаетъ на извъстное время свою блистательную красоту и снова обрътаетъ ес по окончанія срока яспытанія. Той-же изивнчивой судьбъ подвластны и прекрасныя нимом водъ (т. е. дождевыхъ источниковъ): являясь въ лътнюю пору въ дегкихъ, бѣдоснѣжныхъ обдачныхъ тканяхъ, озаренныхъ яркими лучани солица, въ замије итсацы онт одтваются въ черные. траурные покровы и подвергаются злому очарованию. Это такъ называемыя бтаыя жены в дтвы (weisse frauen, weissgekleidete jungfrauen), о которыхъ разсказываютъ нѣмецкія саги, постоянно связывая съ ними идею заклатія. Онъ осуждены пребывать възаколдованныхъ (захваченныхъ нечистою силою) или подземныхъ замкахъ, въ нѣдрахъ горъ и въ глубокихъ источникахъ, оберегаютъ сокрытые тамъ клады-несчетныя богатства въ золотъ и драгоцънныхъ каменьяхъ, и нетерпълно ждутъ своего избавителя. Въ изитстные дни года, жены и дъвы эти показываются невдалект отъ своихъ жилищъ очамъ смертныхъ, превыущественно невиянымъ дътямъ и бъднымъ настухамъ; показываются онв обыкновенно весною, когда цватуть майскіе цевты, на праздникъ Свътлаго Воскресенія и на Рождественскую ночь, слёдовательно въ такое время, съ которымъ соедвияется мысль о грядущемъ или уже наступившемъ пробужденія природы отъ знинаго сна. Народныя саги повъствуютъ о пастухахъ и путвикахъ, которые видѣли, какъ при свётѣ полуденнаго солнца появлялась прекрасная дъва, въ бълоснъжной одежав, съ связкою каючей въ одной рукв (иногда --- на ноясь) и съ пучкомъ весеннихъ цвътовъ въ другой, раскладывала для просушки зёрна пшеницы вли мотки пражи, и сиотръла на все дружелюбно, но грустно. Взятыя у ней и принесенныя докой зёрна и прядево обращались всегда въ чистое волото. Показывансь у источниковъ, она черпаетъ воду въ 20лотое ведро, умываеть лице и руки, расчесываеть золотымъ гребненъ свои роскошныя, золотистыя косы, и потонъ удаляет-40\*

ся въ горы или замокъ. Одному крестьянину подарила бълая дъва прядь (очёсокъ) своихъ волосъ; воротввшись домой, онъ нашель эту прядь золотою. У чеховъ также извъстна bila pani 1), которая весною и лътомъ появляется возлъ студенцовъ, разговариваеть съ дътьми, пасущими стада, и потомъ скрывается въ колодцъ (сравни стр. 126-7, 410). Въ Витебскъ существуеть предание о заклятой царевнъ-красавнить, обитаюшей въ Воксальной горъ; танъ посреди великолъпнаго чертога, освъщеннаго безчисленнымъ множествомъ огней, возсъдаеть она на золотомъ тронѣ, одътая вся въ бѣлое, а подлѣ ноя лежать груды золота и брилліантовь. Наканунъ Купалы царевна выходитъ взъ горы и разсыпаетъ вокругъ себя бряд. ліанты, которые впрочемъ немедленно превращаются въ празъ, какъ скоро прикоснется къ нимъ рука человъка. Въ двънадцатомъ году, передъ народною войною, она зво няла по по ча иъ въ соборный колоколь; но едва приближались къ ней, какъ тотчасъ-же исчезала <sup>2</sup>). Заколдованные за̀ики, дворцы и горы суть тучи, оцепененныя дыханіемь зимы; затаенные въ янхъ клады: золото и самопвѣтныя каменья \_\_\_\_ солнечное сіяніе; водные источники небесныя криницы живой воды, т. е. дождя; связка ключей метафора молній, отмыкающихъ облачныя подземелья, скалы в криницы. Чтобы освободить бълую дъву отъ заклятія, необходимо соблюденіе тъхъ-же условій, на которыя указано выше: это или тяжелое испытаніе, палагаемое на избавителя (онъ долженъ держать ее за руку и хранить строгое молчаніе, не устрашаясь дьякольскихъ виденій), пли поцблуй, уничтожающій вліянія колдовства. Такой подвигь подъ силу только громовнику; старинныя преданія представляють его то прекраснымъ ребенкомъ, рождающимся въ шумъ весенной грозы, то пастыремъ небесныхъ стадъ; согласно съ

Digitized by Google

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ганушъ, 120; Громаннъ, 213; Ч. О. И. и Д. 1865, III, 148.—<sup>2</sup>) Путевыя замътки Давида Мациевича (Кіевъ, 1856., 228.

этвиъ, бълыя жены и дъвы ищутъ своего избавителя нежду аттым и пастухами. Одинъ рыбакъ только что забросилъ свои стти, какъ увидтиъ передъ собою бълую дъву со связкою ключей; «твоя жена (сказала она) разрёшилась мальчикомъ; ступай домой, возьии ребенка и принеси ко мнт, чтобы я могла попѣловать его и быть свободною». Рыбакъ поспѣшилъ домой и нашель. что жена его дъйствительно родила мальчика: но прежде, чёмъ исполнить просьбу бёлой дёвы, онъ, по совёту священныка, окрестиль дитя, и затвиъ уже понесъ его на гору. Бълая дъва сидъла въ слезахъ и горько жаловалась, потому что только поцилий некрещенного ребенка могъ освободать ее отъ заклятія. Въ другонъ мъстъ показалась двумъ пасту-Iамъ полубѣлая, получервая женщина и просила изъ взойдти на гору и освободить ее, въ награду за что имъ достанется все хранящееся тамъ золото; но пастухи не могли побъ-АНТЬ СВОЕГО СТРАХА, И КОГДА МЕНУЛЪ ЧАСЪ ОСВОБОЖДЕНИЯона погрузилась въ гору, откуда долго слышались раздираюція душу, печальныя ся жалобы; теперь не прежде, какъ черезъ сто лътъ родится тотъ, которому можно будетъ избавить ее! Несомитина близость этихъ скязаний, во первыхъ, съ предавіями о герояхъ, спящихъ очарованнымъ сномъ въ подземныхъ пещерахъ, и во вторыхъ-съ преданіями о богинъ Гольдъ; увлеченная въ полетъ невстоваго воинства, frau Holda скрывается въ нѣдрахъ горъ и остается тамъ со всею своею свитою до тъхъ поръ, пока не наступитъ время ея освобожденя и торжествеянаго странствования по земль; подобно бълымъ женамъ и дтвамъ, она купается при поланевномъ солнцт. расчесываеть свои волосы, и при встречахъ сълюдьми награждзетъ вхъ золотомъ. Сокрытію въ горахъ и подземельяхъ соотватствуетъ погружение въглубниу водъ; нден того и другаго представленія одна и таже, хотя и выражается въ различныхъ поэтическихъ образахъ: витесто облачныхъ горъ

и подземелій фантазія живописуеть тучи, какъдождевыя моря. озера и источники. Гольда живеть не только въ горныхъ пещерахъ, но и въ прудахъ и колодцахъ; духи героевъ и заклятые клады также почіють въ водахъ. Такъ императоръ Карлъ сидить въ Нюренбергскомъ источникъ, за столомъ, вокругъ котораго обвивается его длинная борода; кладъ Нибедунговъ. добытый накогда изъ потока карлика Андвари, снова попаль въ воду и лежитъ погруженный на дит Рейна. Чехи и донынт любять разсказывать о кладахь, сокрытыхь въ ръкахъ, озерахъ и колодцахъ. Народныя преданія упонинаютъ одъвицахъ. которыя, будучи уведены водяными духами, семь лать остаются вибств съ ними и живуть подъ водою; отождествляя бъдыхъ женъ съ никсами, саги представляютъ ихъ неръдко съ рыбьими хвостами. Существуеть наконецъ множество разсказовъ о цёлыхъ городахъ, монастыряхъ и замкахъ, провалявшихся подъ землю, на мъстъ которыхъ образовались глубокія озёра; изъ ихъ омутовъ раздается по временань волокольный звонъ и бываютъ видимы верхушки башень; тамъ обитаютъ заклятые люди (вльфы 1). Тъже преданія в дъвицахъ, увлеченныхъ вечистою силою въ подводныя селенія, о скрытыхъ на дит озеръ церквахъ и раздающенся оттуда звонъ взвъстны и на Руси. Въ тульской губ. сохранилась слёдующая легенда объ одной церквё: быль большой праздникъ; буйныя тодпы, собравшись къ объдит, подрадись въ самонъ храмѣ, и вотъ церковь со всѣми прихожанами быстро погрузилась въ землю, а на ивств, гдв она стояла, выступила темная и мутная вода. Такъ образовалось озеро, откуда и до сого времени слашится колокольный звои в наканунт большихъ праздниковъ. О Поганомъ озеръ, подъ Суздаленъ, разсказывають, что тамъ, гдъ оно разстилаетъ свои воды, сто-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> D. Myth., 564, 914-921, 931-4; Beiträge zur D. Myth., II, 239, 243, 247, 294-6

яль прежде монастырь; но когда однажды напали на него разбойники, то земля потряслась и скрыла обитель, визстъ съ нечестивыми грабителями, въ своихъ глубокихъ провадакъ. Въ Колоний указывають небольшой прудъ, откуда въ праздничные дни раздается колокольный звонъ: здъсь въ давніе годы скрылась подъ землею перковь 1). Подобное-же предание сочетадось съ имененъ Венеты: этотъ славный городъ погрузидся НЪКОГДА ВЪ МОДС: ОТЪ ВРСМСЕВ ДО ВДСМСНИ ОНЪ ПОДЫМАСТСЯ надъ поверхностію водъ и снова въ нихъ исчезаетъ; жители его обладали такими богатствами, что городские ворота и колокола были сдвланы изъ благородныхъ металловъ и дёти играли ию улицамъ кусками серебра <sup>2</sup>). Эти подводные города и церковныя башин, дающія о себт втеть колокольнымъ звономъ. однозначительны съ тъми очарованными горами, откуда слышится по временамъ стукъ оружія и звуки вовнскихъ трубъ (см. выше стр. 442). Звонъ-метафора громовыхъ раскатовъ, замки, города и башим - тъ чуд есныязданія, которыя рисовались воображению древняго человтка въ грядахъ лътинхъ облаковъ; съ наступленіемъ осени они подвергаются хищному нападенію нечистыхъ духовъ и тонутъ въ дождевыхъ потокахъ.

Итакъ временная утрата красоты сказочною царевною выражалась въ мнет: во 1-хъ, принятіемъ ею змѣннаго обрава, и во 2-хъ, помраченіемъ ея свѣтлаголика и замѣною бѣлой одежды черною. Но, сверхъ сего, встрѣчается еще третье мненческое представленіе: подъ вліяніемъ зимней стужи легкая облачная одежда красавицы превращается въ жосткую кору, охватывающую все ея тѣло, что и продолжается де тѣхъ поръ, пока не разрубитъ молніеноснымъ мечемъ и не сниметъ эту кору пробудившійся въ весеннюю пору могучій Перунъ. Поѣхалъ Святогоръ (— испелинъ-громовникъ, обитаю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Пред., I, 16-18, 27-28; Труды яросл. стат. комитета, в. I-о подводныхъ монастыряхъ, чтимыхъ раскольниками.-- <sup>2</sup>) Der Urspr. der Mytb., 263.

шій въ святыхъ горахъ, т. е. тучахъ-си. гл. XXI) разузнать свою судьбину: гдт и на комъ ему жевиться? И было ему предсказано инеическими кузнецами, кующими брачные узы: «твоя невѣста въ поморскомъ царствѣ, въ престольновъ городъ тридцать лътъ лежитъ во гновшъ.» Призадунадся богатырь, направных путь въ поморское царство и нашель ДЪВИЦУ--- ЛОЖИТЪ ВОГНОИЩЪ, СПИТЪ КОБИКНИЪ СНОИЪ. а тъло у ней словно кора еловая; поднялъ свой острый мечь, удариль ее въ грудь и убхаль изъ царства. Очнудась дбвица отъ кръпкаго сна-а едовая кора съ нея спала, и сдълалась она красавицей и невиданной, и неслыханной. Далеко пронеслась молва про ея красу, посватался за дъвнцу Святогоръ-богатырь, и женившись на ней, спозналъ, что отъ судьбы не уйдешь 1). Кто не узнаетъ въ этонъ веянкорусскомъ сказанія того-же самаго преданія, какое въ песняхъ Старой Эдды связано съ именемъ Зигурда? Послъ того, какъ герой этоть победиль зиея и овладель драгоценнымь кладомь, онъ совершаетъ еще одниъ подвигъ: освобождаетъ въщую дъву отъ ся зимняго усыщения. Завидя вдалекъ на горъ с ильный свътъ, подобный зареву пожара, онъ поскакалъвъ ту сторену и обрбав замокв, внутри котораго лежаль витязь въ полномъ вооружения и спалъ глубокимъ сномъ. Зигурдъ снимаетъ съ его головы шлемъ, и чтоже?-передъ нимъ поконтся красавица, а на ней твердая броня — будто прирослакътвлу. Тогда Зигурдъ чудеснымъ мечемъ Грамомъ надризываеть эту броню отъ головы внизъ и на объихъ руказъ и совлекаетъ се съ сонной дъвы. То была воинственная валькирія Брунигильда: какъ только броня была сията — она тотчасъ-же пробудилась отъ сна и встала <sup>2</sup>). Планя, окружающее гору и замокъ, есть то грозовое пламя, въ которомъ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбник., I, 40-41.- <sup>8</sup>) Симрокъ, 168.

крушаются тяжелые оковы, налагаемые на облака и тучи демонами зимы. Согласно съ этимъ преданіемъ Эдды, сопоставляющимъ побтду надъ дракономъ съ освобожденіемъ очарованной красавицы, и русской стихъ о Егоріи Храбромъ соединяетъ оба означенные подвига витстъ: Егорій Храбрый, т. е. первоначально — побтдоносный Перунъ, убиваетъ огнедышащаго зиъя, и освободивъ изъ-подъ его власти трехъ дъвъ, приводитъ ихъ къ Іордань-ръкъ:

•Ой вы мон три родныхъ сестры! Вы умойтеся, окреститеся. Набраляся вы духу нечистаго: На васъ кожа (вар. твло). какъ еловая кора, На васъ власы, какъ камышъ (вар. ковылъ)-трава«<sup>1</sup>).

Стихъ называетъ мать Eropia — Софіей Премудрою, слѣдовательно три сестры его — Вѣра, Надежда и Любовь. Сиѣшивая древне-языческія преданія съ христіанскими, народная фантазія замѣнила трехъ вѣщихъ дѣвъ (нориъ, вилъ) тремя святыми сестрами, а мученичество, испытанное послѣдними отъ басурманскаго царя Діоклитіанища, сопоставила съ тѣми страданіями, какимъ подвергаются первыя въ темницахъ лютаго змѣя; омовеніе въ Іордань-рѣкѣ указываетъ на ту живую воду, которою смываются жосткіе покровы зимы, т. е. на пролитіе весеннаго дождя.

Въ ту эпоху, когда позабыть быль дъйствительный смысль древнихъ метафорическихъ выраженій, миеы о летучихъ, огненныхъ зитяхъ повели къ обожанію зитй обыкновенныхъ, ползучихъ<sup>2</sup>). По словамъ Кромера, въ Литвъ и Польшъ дозволяли ужанъ и зитанъ селиться въ домахъ, подъ печкою, чтили ихъ какъ пенатовъ и приносили имъ въ даръ мо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 154; Квязки Пер., II, 406.—<sup>2</sup>) "Закрой, Господи отъ зива ползучито и летучаго» — Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 221.

локо, сыръ, яйца и куръ (сравни выше, стр. 539, съ преданіяин о домовыхъ циокахъ); если они вкушали предложенную имъ аству-это принималось за добрый знакъ, и наоборотъ нетронутая пища указывала на грядущія бъдствія; наносить какой бы то ни было вредъ этимъ гадамъ и убивать ихъ --- было строго воспрещено. Крестьяне наши до сихъ поръ считаютъ счастливымъ предзнаменованіемъ, если въ избѣ поселится ужъ. и охотно ставятъ для него молоко; убить такого ужа --величайшій грёхъ! За змёнными и ужовыми годовками и шкурками признается цёлебная сила 1). У другихъ народовъ находимъ болѣе ясныя свидътельства о религіозномъ чествованія зићі. И греки, и римляне чтили ихъ, какъ домовыхъ охранительныхъ духовъ; въ Аевнахъ, подлѣ воворожденнаго ребенка, клали сдёланную изъ золота зибю. Но такъ какъ понятіе о семейныхъ и родовыхъ пенатахъ было распространяемо на цёлые города и области, то полагали, что для каждой страны есть свой «genius, qui per anguem plerumque ostentitur». Въ Аевнахъ на акрополъ содержалась зитя, посвященная богинъ-покровительницѣ этого города \*); во время персияской войны, когда медовый пирогъ, который ежемъсячно приноснии этой зибѣ, остался несъбденнымъ, зеннские граждане отчаялись въ защитъ своего города. Въ Эпиръ, въ рощъ Аполлона, водились змѣи, которымъ дѣлались подобныя-же приношенія; если онъ съъдали приготовленную для нихъ пащу --это служило предвъстіемъ изобилія и счастія въ теченіи цълаго года. Въ храмъ элевзинской богини плодородія — Дене-

<sup>1)</sup> Абев., 201, Этн Сб., УІ, 125; Ворон. Г. В. 1851, 10; Иллюстр. 1846, № 28; Рус. Сл. 1860, У, стат. Костомар., 6, 20; Нар. сл. рав., 121-3; Архивъ ист. юрид. свъд., II, (Михалонъ-литвинъ, стр. 2 предисяов.); Слав. Мисол. Кайсарова, 87; Въстн. моск. арх. общ. 1867, III, 137; Lituania Шлейхерв, 16.— <sup>8</sup>) Припомениъъ, что у вогъ Асины изображался драконъ, что на щитъ своемъ она низла голову горгоны и что сама она называлась усрующе.

тры также содержалась зытя <sup>1</sup>). Древніе пруссы обожали огромную зытью, за которою обязаны были смотртть жрецы; она покоилась на колосьяхъ и питалась иолокомъ. Сверхъ того, сохранились еще извъстія о почитаніи зытй (эхидиъ) лонгобардами <sup>3</sup>).

· •.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Ursprung der Myth., 39, 42-43, 75; Пропилел, II, изд. 3, 55.—<sup>3</sup>) D. Myth., 648-9, 650-1: Andeutung eines Systems der Myth., 155. Обоготвореніе зибй въ Египть засвидътельствовано Геродотоиъ.

## XXI.

## ВЕЛИКАНЫ И КАРЛИКИ.

Преданія о великанахъ общи встить индоевропейскимъ народамъ. Эти исполинские образы (создание которыхъ еще не такъ давно поверхностная критика принисывала только грубой, ни на чемъ неоснованной прихоти народнаго воображенія) нимало не покажутся намъ странными, противоръчащими чувству художественной естественности, если мы убъдимся, что они олицетворяля собой темныя массы тучъ, заволакивающихъ все безпредъльное небо, и тъ необорниыя силы природы, какным сопровождается ихъ воздушный полетъ: вихри, мятели, вьюги, градъ, дождевые ливни и громовые удары. Въ сокрушенныхъ обловкахъ скалъ, въ исторгнутыхъ съ корновъ въковыхъ деревьяхъ и въ другихъ слѣдахъ, оставляеныхъ разрушительными бурями и грозами, дътская фантазія первобытныхъ племенъ видъла результаты свободной дънтельности облачныхъ духовъ; отъ чрезитрности тъхъ средствъ, какія требовались для совершенія подобныхъ подвиговъ, она необходине заключала о громадности самыхъ дёятелей. Такое стихійное значение великановъ наглядно раскрывается изъ присвоенныхъ имъ сверхъестественныхъ свойствъ, а равно изъ той обстанов. ки, среди которой являются они въ народныхъсказаніяхъ. Особенно витересны мизы о ихъ происхожденія и гибели. Въ началъ въковъ, когда еще не было ни земли, ни неба,

по сказанию Эдды, огромная разверстая бездна; ъ бездны лежало два царства: на югъ Musзтво свѣта и тепла (muspell -- огонь) neim-царство мрака и холода (nifl == ne-). Посреди Hiflheim'а былъ источникъ Hver-\_der rauschende kesse!---о́урливый, шумно-журчазлъ), изъ котораго исходили двънадцать окованныхъ и потоковъ. Отъ дъйствія южной теплоты льды начали ять, а изъ растопленныхъ канель произошелъ первозданный великанъ Ymir — имя, означающее: der tosende, rauschende, Во время сна Имиръ вспотълъ, и въ плодоносномъ потъ водъ его ятвой рукою родились мужъ и жена, а ноги его произвели шестиглаваго сына <sup>2</sup>): такъ создалось племя великавовъннея — hrimthursen (reifriesen). Ледъ продолжалъ таять, и явилось новое существо — корова Audhumbla; ва четырехъ сосцовъ ся лились млечные потоки, которые питали Имира; сама же она лизала ледяныя скалы (eissteine). вкъ вечеру перваго дня образовались отъ того волосы, на Аругой день — голова, а на третій предсталь огромный п

0.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таже противоположность между двумя мірами указана въ Финнской повмѣ Калевалѣ: Вейнела—страна свѣта и Похъіола—страва тумановъ и мрака (Ж. М. Н. П. 1846, ПІ, ст. Гримма, 154-6). -<sup>2</sup>) Сравни съ индѣйскимъ склазаніемъ, что первый брагманъ (жрецъ) сотворенъ Брамою изъ устъ первозданнаго человѣка Ману, первый воянъ—маъ его руки, купецъ—изъ бедра, а слуга—изъ ноги (D. Myth., 536). Уста—эмблема въщаго слова и тѣхъ громовыхъ глаголовъ, которыми вызывается верховный жрецъ Агни; рука эмблема молніеноснаго оружия, а савдовательно и самого громовника, этого небеснаго воителя и поборателя враждебныхъ полчищъ. Въ стихѣ о голубиной книгѣ сказано, что цари созданы отъ главм Адама, князъя и бояре—отъ сго честныхъ мощей, крестьяне и менщины—отъ его колъна (Калѣки Пср., II, 294); по свидѣтельству гроческаго мнеа, Діонисъ, установитель земледѣдія, роднася нъ лядвен Зевса.

сильный мужъ по вмени Buri, напомвнающий собою нашего сказочнаго героя: Бурю-богатыря, коровьнна сына. Отъ этого Buri народнася Börr, который взядъ за себя дочь одного изъ великановъ, и плодомъ ихъ супружеской связи быян три сына, принадложащіе уже къ числу боговъ: Odhinn, Vili в Ve. Эти три брата, представители бурныхъ грозъ, убили Импра; наъ ранъ его надилось такъ много крови, что въ ней потонуля вст великаны; только одниъ успъль спастись на ладьт съ своей женою, и отъ нихъ-то произошла новая, юнтишая порода великановъ. Сыновья Börr'а бросвля трупъ Имвра въ развнутую бездну в создаля изъ его крови море и воды, изъ мяса — землю, изъ зубовъ и костей - скалы, утесы в горы, изъ волосъ - лъса, изъ нозгаоблака, взъ черепа — небо, на которомъ утвердили огненныя искры, выдетавшія изъ Muspellsheim'a, дабы онъ освъщали землю, какъ небесныя свътила. Земля была кругла в со всъхъ сторонъ опоясывалась глубокниъ моремъ( твоздушнымъ овеаномъ), за которымъ обятале великаны. Я. Греммъ сблежаетъ это сказание Эдды съ Гезюдовой теогонией: разверстой бездит соотвётствуетъ хаосъ (усос 1), наъ котораго роднинсь первобытнын великанскія существа: "Еревоς (=Nillheim), Ночь в Земля;отъ послёдней произошелъ Уранъ тоблачное, грозовое небо, подобно тому, какъ по германскому преданію Земля была матерью громовержца Тора. Стародавніе вкем, пов'єдающіе о созданія вселенной, язображають собственно переходъ природы оть ся зимняго омертвенія (тнебытія) къ весенней жизня. Вліяніенъ южнаго, или что тоже - весенняго тепла неподвижные, камню-подобные льды, произведенные стверными выюганя \*), о ж нвают ъ въ текучихъ и журчащихъ потоказъ в

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Griech. Myth., I, 33: Χάος von χαίνειν vgl. die Kluft der Klüfte, gap ginnünga, der nordischen Mythologie."— <sup>2</sup>) Cheeps, sums m смерть—понятія, постоянно отождестванемыя въ именчески хъ предавіяхъ.

въ легкихъ. подымающихся къ небу парахъ: изъ капедь растаявшаго внея (hrim), т. е. взъ росы, напояющей воздухъ (thau - роса, thauen - таять), в сгущенныхъ тумановъ (nifl) нарождаются вельканы дождевыхъ тучъ и корова-облако, воздояющая изъ своихъ сосцовъ нолоко-дождь <sup>1</sup>). Вологодское откоровѣть --- оттаять <sup>2</sup>) и серб. кравити --- топять, влавить, кравитисе — изтаять \*), отъ сикр. gru — fluere, manare (причин. çrâvajâmi<sup>4</sup>), указывають на древнъйшую связь понятія о доящейся коровъ съ дождевымъ облакомъ. Имиръ вскориленъ былъ молокомъ Авдунблы; какъ воплощевіе тучи, готовой излиться шумными потоками дождя, этотъ первозданный великанъ (urriese) получнаъ имя, знаменующее неистово-бурливый разгулъ весеннихъ водъ, что подтверждается и названіемъ Yma, присвоеннымъ морской женъ. Изъ его пота (метафора скопляющихся паровъ) образуются вст другіе всполвны — гремтурсы.

Отголосокъ преданія о происложденія облачныхъ духовъ наъ тающихъ весною льдовъ и снъга доселѣ слышится въ нашенъ народномъ сказанія о Снъгуркъ. Снъгурка (Снъжевиночка, у нъщевъ Schneekind <sup>5</sup>) названа такъ потому, что родилась наъ снъгу. Не было, говоритъ сказка <sup>\*</sup>), у старика, у старухи дътей; вышелъ старикъ на улицу, сжалъ ко мочекъ снъгу, положилъ его на печку—и явилась прекрасная дъвочка. Перенося мноъ о рожденіи облачной нимеы подъ домовую кровлю, фантазія присвоила благодатное дъйствіе весенняго тепла—очагу, какь божеству, ко торое благословляеть потомствомъ в охраняетъ семейное счастіе. Есть еще другая варіація сказки о Снъгуркъ <sup>7</sup>): жилъ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. Myth., 498-9, 525-6, 530, 540; Die riesen des germanisch. mythus, von K. Weinhold, 7-8.-<sup>2</sup>) Обл. Сл., 147.-<sup>8</sup>) Срп. рјечник, 296-7.- <sup>4</sup>) Изв. Ак. Н., IV, 415.- <sup>5</sup>) D. Myth., 528.- <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., VI, 25, b-<sup>7</sup>) Кјевлянињъ 1840, I, 71-78; Трп сказки и одна побасенка, Максимовича (Кјсвъ, 1845)

былъ крестьянинъ Иванъ, жену его звали Марья; жили они въ любви и согласіи, состарились, а дётей у нихъ все не было; сильно они о томъ сокрушались! Вотъ наступила зима, молодаго ситгу выпало много-чуть не по колтна: ребятншки высыпали на улицу играть, бъгали, ръзвились и наконецъ стали лёпить снёговую бабу. Иванъ да Марья глядъли въ окно. «Пойдти бы и намъ, жена, да слъпить себъ бабу!»-Чтожъ, пойденъ! только на что тебъ бабу? будетъ съ тебя — и меня одной; слапимъ лучше дитя изъ снагу, коли Богъ живаго не далъ! «И то правда!» Вышли они изъ хаты и принялись абонть куклу, саблали туловище и съ ручками, и съ ножками, приставили головку. «Богъ въ помочь!» сказалъ имъ прохожій. — Спасибо; божья помочь на все хорошя! Вылтания они носикъ, сдълали вмъсто глазъ двъ ямки во лбу, и только что Иванъ начертилъ ротикъ, какъ тотчасъ дохнуло отъ куклы теплымъ духомъ. Смотрятъ Иванъ--а вотъ ужь изъ ямокъ голубые глазки выглядывають, и алыя губки улыбаются. Зашевелила Снѣгурка, точно живая, и ручками, и ножками, и головкою. «Ахъ, Иванъ! вскрикнула Марья отъ радости, да въдь это Господь намъ дитя дастъ!» Бросилась обнимать Ситгурку, и на рукахъ у нея очутилась въ самомъ дълт живая дъвочка. Ростетъ Снъгурка не по днямъ, а по часамъ, что день-то все пригожте, красивте, и стала за зниу словно лътъ тринадцати, да такая смышлёная-все разумъетъ, про все разсказываеть и такимъ сладкимъ голосомъ, что заслушаться можно; завсегда добрая, послушная, привътливая, а собой бълая-бълая, какъ снъгъ, румянца совсъвъ не видатьсловно ни кровинки изтъ въ тълъ. Прошла зима, стало пригръвать весеннее солнце — Снъгурка сдълалась грустна, п чънъ ближе въ лътнимъ жарамъ, тънъ она печальнъе; все прячется отъяснаго солнышка подътънь. Только и любо ей, какъ набъгутъ на небо пасмурныя тучи, или какъ

пойдеть она плескаться у студёнаго ключа. «Ужь не больна и она!» думала старуха. Разъ надвинулась градовая туча, и Снъгурка такъ обрадовалась граду, какъ другая не обрадуется и жемчугу; а когда градъ растаяль отъ солнечныхъ лучей --она горько по немъ плакала. На Ивановъ день собрались дѣвки гулять, пошли въ рощу и взяли съ собой Ситгурку; тамъ онт рвали цвёты, вили вёнки, пёли пёсни, а вечеронь разложили костеръ и вздумали прыгать черезъ огонь. «Смотри же, говорятъ дъвки Сибгурушкъ, не отставай отъ насъ!» Затянули купальскую пѣсню и поскакали черезъ костёръ. Побѣжала и Снёгурка, но только подналась надъ планенемъ, какъ въ туже минуту раздался жалобный крикъ и потянулась Снтвверхъ легкимъ паромъ, свилась въ тонгурка кое облачко и унеслась въ поднебесье. Въ такомъ граціозномъ поэтическомъ образъ представляетъ народная фантазія одно изъ обыкновенныхъ явленій природы, когда отъ жгучихъ лучей лётняго солнда (купальскій костеръ — эмблежа солица) таютъ сибжныя насыпи, и испаряясь, собираются въ дождевыя тучи. Въ знинюю пору, когда облака изъ дождевыхъ превращаются въ снъговыя, прекрасная облачная дъва нисходить на землю-въ этоть міръ, заселенный людьми. в поражаетъ встхъ своею нъжною бълизною ( т. е. падаетъ на поля въ видъ снъга); съ приходомъ же лъта она принимаетъ повый, воздушный образъ, и удаляясь съ земли на небо, носится тамъ витестъ съ другими легкокрылыми нимфами. Съ русскою сказкою о Снъгуркъ можно сблизить сербское предание про короля Трояна, хотя это послёднее и выражаетъ вную мысль. Въ Трояновомъ градъ (теперь развалены на горъ Церъ) жилъ нъкогда царь Троянъ; каждую ночь тадилъ онъ въ Сртиъ на свиданіе съ своей милою. Бздилъ Троянъ по ночамъ, потому что днемъ викуда не смбаъ показываться, опасаясь, чтобы не растопило его ясное 41

содице. Яваяясь въ Србиъ, онъ задавалъ конямъ овса, н какъ только кони сътдятъ кориъ, а пѣтухи запоють предразсветную песню - тотчасъ-же пускался домой, чтобы поспеть въ свой городъ до восхода солнца. Свъдалъ про то мужъ или брать его любовницы, повыдергаль у всёхь пётуховь языки, а конямъ вмѣсто овса насыпалъ поску. Эта хитрость замедлия отътадъ Трояна; перелъ самымъ разсвътомъ онъ вскочиль на коня и поскакаль въ свой городъ, но солнце настигло его на пути. Троянъ спрыгнулъ съ коня и спратался въ стогъ свна; проходившія шимо коровы растрепали стогъ, и солнечные лучи растопили несчастнаго царя 1). Это-же преданіе занесено и въ сербскую сказку, напечатанную въ сборникъ Анастасія Николича \*), гдъ мъсто Трояна заступаеть эмъй. Въ одной изъ скандинавскихъ сказокъ говорится о великань, который не быль впущень въ свой замокъ до самаго разсвъта, и вотъ--когда вытхала на небесный сводъ прекрасная два-Зоря --- великанъ оглянулся на востокъ, увиделъ солнце и тотчасъ упалъна землю и лопнулъ \*). Эти замѣны прямо указывають на тождественность Трояна съ всликанами и драконами. Наши старинные памятники причисляють Трояна къ языческимъ божестванъ и уновинають о немъ наряду съ Перуномъ, Хорсомъ в Волосомъ. Такъ въ апокриот "Хожденіе Богородицы по яуванъ", славянскія рукоциси котераго восходять къ XII въку, Пречистая Дъва сирашизаеть: кто эти преданные адокные истязаніямь? и получаеть отвёть: «сін суть, нже не въроваща во Отца и Сына и Св. Духа, но забына Бога п... юже ны тварь Богъ на работу сотвориль ----то они все боги провваща: сълнце и мъсяць, землю и воду. звърн и гады... отъ камени ту устроя Тровна, Хърса, Ве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 750; Пов. и пред., 1-6, 160 1.— <sup>2</sup>) Матер. для изучен. нар. слов., 25—26.— <sup>3</sup>) Кунљ, 92-93.

леса, Перуна» <sup>1</sup>). Въ словъ, помъщенномъ въ полууставной рукописи Толстовскаго собранія -- XVI вѣка \*), читаемъ: «и да быша разумбли многія человбци, и въ прблъсть велику не внидять, иняще богы многы: Перуна и Хорса, Дыя и Трояна» <sup>в</sup>). Имя Трояново встръчается и въ Словъ о полку Игоревѣ въ слѣдующихъ загадочныхъ выраженіяхъ: «рища (Боянъ) въ тропу Трояню чрезъ поля на горы», «были въчи Трояни», «на седьмомъ въцъ Трояни връже Всеславъ жребій о дтвицю себт любу», «вступил(а) дтвою въ землю Трояню (Обида).» Имя Троянъ образовалось изъ слова три, трое, и весьма вёроятно, что въ приведенныхъ свидётельствахъ старинныхъ рукописей донеслось до насъ воспоминание о томъ языческомъ божествѣ, какое извѣстно было у поморянъ подъ имененъ Триглава (см. стр. 524). По указанію одного изъ варіантовъ сербскаго преданія, царь Троянъ имблъ три головы и восковыя крылья; согласно съ греческимъмноомъ о гибели Икара, крылья эти растаяли отъ дневнаго жара, что и было причиною его безвременной кончины 4). Сродство Трояна съ Триглавомъ подтверждается еще тъмъ. что у послёдняго были козлиныя головы, а первому сербская сказка 5) даетъ козьи уши. Напомнимъ, что летучій зыры въ народныхъ сказаніяхъ большею частію предстивляется трехглавымъ. Такъ какъ черныя, омрачающія небесный сводъ тучи и въ языкъ, и въ повърьяхъ отождествлялись съ представлениемъ ночи и разстилаемыхъ ею тумановъ, то отсюда понятно, почему великаны признавались за демоновъ, наводящихъ ночной мракъ, почему самая Ночь была

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Πам. стар. рус. литер., III, 119.— <sup>2</sup>) Рукопись эта сохравяеть слэды болгарского происхожденія.— <sup>3</sup>) Дът. рус. лит., кн. Υ, отд. 2, 5.—<sup>4</sup>) Mittheilungen der K. K. Central-Commission zur Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale 1865, январь и февр., 2.— <sup>5</sup>) Срп. припов., 39.

олицетворяема, какъ существо исполинское. По скандинавскому преданію, она — дочь великана Nörvi. Ничего такъ не боятся великаны, какъ дневнаго свъта, потому что съ появленіемъ яснаго солнца нераздёльна мысль о побъжденной Ночи и разстянныхъ грозою тучахъ; выражаясь метафорически, великаны гибнутъ отъ блеска солнечныхъ лучей. Когда застигнетъ ихъ восходящее солнце, они немедленно разрываются (лопаются) на части, или камен вють (т. е. туманы разстеваются, а ночная тыма удаляется въ глубокія ущелія скаль 1). Какъ воплощеніе ночнаго мрака и тумановъ, Троянъ является съ захожденіемъ солнца и обнимаетъ Землю, прекрасную супругу свътлаго Неба; но при разсвътъ дня, когда богиня Зоря выгоняетъ небесныхъ коровъ, онъ исчезаетъ витстъ съ ночными испареніями, оставляющими на поляхъ свои влажные слёды въ капляхъ утренней росы. Крылья-истафора темныхъ покрововъ, которыми Ночь застилаеть весь видимый мірь (см. I. 544). Сходно съ этимъ, ночеподобная туча умираетъ въ дождевыхъ потокахъ, какъ-бы растопленная жгучими лучами солнца; вотъ почему, какъ скоро растаяли крылья Икара, онъ потонулъ въ волнахъ глубокаго моря.

Между потоиствоиъ баснословной коровы Абдумблы и гринтурсами начинается, по сказанію Эдды, ожесточенная борьба; Имиръ убитъ, и въ к рови его, т. е. дождѣ, погибаетъ тонетъ древняя порода великановъ, кромѣ одной четы, которая спасается на ладьѣ и производитъ новое поколѣніе. Такъ съ гибелью великановъ-тучъ соединяется мысль о потопѣ, т. е. о дождевыхъ ливняхъ и весеннемъ наводненіи. Преданіе это составляетъ общее достояніе индоевропейскихъ племенъ и запечатлѣно глубочайшею древностью. У славянъ досселѣ живы

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 187-9.

сказанія, что порода великановъ отличалась необычайной суровостью, что они постоянно враждовали другъ съ другомъ и вели нескончаемыя жестокія войны (== поэтическое представленіе небесныхъ грозъ), что за эту вражду они были наказаны потопомъ, въ которомъ и погибли всё до единаго.1), т. е. въ переводѣ на прозанческій языкъ: тучи тотчасъ-же исчезаютъ съ неба, какъ скоро изольются на землю обильными потоками дождя. По измецкимъ сагамъ, озёра и бодота создались изъ крови пораненныхъ великановъ; по указанію нашихъ былинъ, ръки и источники образовались изъ крови убитыхъ богатырей, а кровь зытя, поражаемаго громовныкомъ, затоцляетъ мать-сырую землю, пока эта послёдняя не пожретъ ее въ свои широкія нёдра (стр. 223, 519). Литовский инеъ приписываетъ всемірный потопь высочайшену изъ небесныхъ боговъ Прамжу (Pramžimas), въ которомъ чтвля верховнаго устроителя вселенной: онъ владбетъ небесными громами, и когда бываетъ раздраженъ на землю, то съчетъ ее такъ сильно, что она дрожитъ подъ его могучими ударами. Такъ объясняютъ литовцы землетрясение, придавая земному шару чувство жизни. Если мы припомнимъ, что молнія метафорически называлась плетью, что тучи уподоблялись горамъ и подземельямъ, что отъ ударовъ грома, по эпическому выраженію, донынъ-живущему въ различныхъ языкахъ, дрожитъ земля; то для насъ будетъ ясно, что въ приведенномъ повтрые собственно жавописуется лътняя гроза. Однажды Прамжу, смотря изъ окна своего небеснаго дворца на землю, узртлъ на ней общую неправду: люди забыли о первоначальной простоть, любва и согласіи; жестокія войны, грабежи и ссоры почти не прекращались. Разгитванный богъ рта-ШЕЛСЯ НАКАЗАТЬ ЛЮДСКОЙ РОДЪ ПОТОПОМЪ; ОНЪ ПОСЛАЛЪ ДВУХЪ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Основа 1861, III, ст. Костомар., 115; Этн. Сб., У. стат. о кашубахъ, 126.

здобныхъ великановъ: Воду (Wandů, т. е. дождь) и Вътеръ (Wejas), которые устремиянсь на грѣшную земяю, схватили ея плоскій кругъ въ свои могучія руки и стали потрясать имъ съ такою силою, что почти все живое потонуло въ волнахъ. Такъ опустошали они землю двадцать дной и ночей. Замётниъ, что и другіе вароды давали божестванъ водъ и вътровъ эпитетъ колебателей земли: Веды дають это прозваніе Марутамъ, Иліада — Посейдону 1). Еще разъ взглянулъ Прамжу на землю; въ то время онъ грызъ оръхи изъ небесныхъ садовъ, и заведя нъсколько паръ людей и животвыхъ, искавшихъ спасенія на вершинъ высокой горы, броснаъ имъ ортховую скорлуцу. Люди и звърн влощли въ эту скорлупу, которая и поплыла по широкниъ, все-покрывающимъ водамъ, точно искусно-сдъланная лодка. Когда наконецъ буря стихла и воды покрыли сушу, спасенные люди разбрелись въ разныя стороны. Одна чета поселилась такъ, откуда впослъдствія вышло летовское племя; отягченная старостью, она не имћла надежды на потомство, но явилась Радуга и научила опечаленныхъ супруговъ создать новое поколтніе изъ кажней<sup>2</sup>). По греческому преданію, Зевсъ истребиль потопомъбуйную породу и Баных ъ людей, соотвётствующую скандинавский великанамъ-грвитурсамъ; онъ послалъ сильной, проливной дождь, такъ что вся Эллада покрылась водою и вст обитатели ся потонули. Спаслись только Девкаліонъ и Пирра; по сов'яту Прометея, Девкаліонъ постронаъ ящикъ и вошелъ туда вибстъ съ своей женою. Девять дней и ночей носились они по волнамъ; а когда гроза стихла, пристали къ горъ Парнасу, принесли жертву Зевсу-тучегонителю, и прыгая черезъ камни, создали себть юное потоиство (си. стр. 474). Магабарата изображаетъ потопъ съ слёдующими подробностями: въ то время,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1845, XII, 137.— <sup>2</sup>) Черты литов. вар., 69-70; D. Myth., 545-7.

вакъ умножниясь на земят гртхи, король Ману (итм. mann--bemo, первый человъкъ, см. стр. 486) пришелъ на берегъ потока принести покаяние; туть послышался ему голось маленькой рыбки, умолявшей о спасевія. Король положнять ее въ сосудъ, но выба начала быстро рости и пожелала, чтобъ ее пустили въ озере; затсь она такъ увеличилась, что въ короткое время не могла уже двигаться, и была перенесена въ Гангъ, а потоиъ -- въ море. Отъ нея узнадъ Ману о приближении страшнаго потопа; онъ должень быль построить ворабль, войдти въ него съ семью мудрымя (rischis) и взять съ собой станенавство творений. Когда корабль быль готовь и Ману вошель въ него съ своими спутниками, явилась гигантская рыба, прикращила къ себа корабль и целый годь носила его по бурнымъ волнамъ, потомъ остановилась у вершины Himavân'а и рекла: «я — Брама, владыка всего сущаго; выше меня нътъ ничего! въ образъ рыбы я былъ вашимъ спаситедемъ, и теперь, Ману, ты долженъ создать міры. боговъ, асуровъ, людей и всъ творения» '). Въ этихъ древнихъ преданіяхъ о потопт мы видимъ не болте, какъ различныя варіація одного и тогоже мнояческаго представления. Въ періодъ таянія снёговъ плодятся и множатся великаны-тучи и захватывають въ свою власть «весь бълый свътъ», т. е. все свътлое небо; въ шуна наступающилъ затамъ грозъ они предаются здобной вражат и битвамъ, творятъ насилія и неправду, и наконецъ погибають въ потопъ, очищающемъ міръ отъ этихъ первобытныхъ суровыхъ обитателей; спасается только одинъ праведникъ, будущій родоначальникъ новаго человъческаго poga. Вслёдь за окончаниемъ потопа и гибелью великановъ водворяется благодатная весна — слёдуеть возрожденіе или созданіе вселенной. По свидательству Эдды, она созидается изъ разст-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 543—4. Превращение Браны въ рыбу стоитъ въ несомизниой связи съ твия народнымя върованіями, какія разобраны нами въ гл. XVI, стр. 162—6.

ченнаго трупа Имира, т. е. изъ-за мрачныхъ тучъ, разбитыхъ молніями, показывается ясное небо съ своими блестящими свътилами, а изъ-подъ сибговъ и ледяной коры, растопленныхъ соднечными лучами, выступаеть земля съ ся текучими водами. цвътами и зеленью. Этому скандинавскому инеу соотвътствуеть наше предание, занесенное въ стихъ о голубиной книгъ. хотя оно и значительно-подновлено въ христіанскоиъ духѣ; какъ тамъ вселенная образуется изъ различныхъ частей великана Имира, такъ у насъ всему міру начало — Христосъ, которому народная фантазія даетъ исполинскій образъ, объемлющій и небо в воздухъ: солнце создано изъ его пречистаге лика, мъсяцъ — изъ его груди, звъзды — изъ его очей, вътры - изъ его устъ (дыханія), дожди и роса - изъ его слезъ, и такъ дал. Устроителями шіра, по сказанію Эдды, были боги: Одниъ, шествующій въ грозовыхъ буряхъ и неръдко представляемый великаномъ, и его мудрые братья; по индъйскому преданію, это творческое дъло совершаетъ Ману, т. е. собственно: богъ-оплодотворитель земли, весенній громовникъ, плавающій по небесному океану въкорабат-тучт и разсынающій изъ него плодоносное стан и дождей, силою которыхъ и возстановляется жизнь омертвёлой природы 1). Онъ призываетъ къ бытію не только земной міръ, со встин его твореніями, но и самыхъ свътлыхъ боговъ и враждебныхъ имъ асу-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ плавающей тучъ поэтическая сантазія усматривала иногда колыбель, въ которой поконтся малютка-новорожденная моднія. Такъ вельская сага рисуеть потопъ въ следующей картина: въ Brecknockshir'в — тамъ, гдё разстилается теперь великое озеро, въ древнія времена стоялъ славный городъ; жители его погрязли въ грехахъ, не знали состраданія къ бедиымъ странинкамъ, и были за то наказаны всеобщимъ потопомъ. Посреди водъ, затопившихъ равнину, плыла только колыбель съ плачущимъ ребенкомъ; изо всёхъ обитателей грёшнаго города онъ одниъ избежалъ смерти (D. Myth., 546; сличи Срп. и. пјесме, I, № 207).

ровъ, т. е. творитъ и ясное небо съ солнцемъ, луною и звъздами, и темныя дождевыя облака. Въ литовскомъ сказаніи корабль - туча замъняется скорлупою оръха, сорваннаго въ небесныхъ садахъ. что впознѣ согласчется съ посвящениемъ оръховаго дерева Перуну и съ скандинавскимъ мнеомъ о превращенной въ орбхъ Идунъ (см. стр. 319). Такъ какъ богъгромовникъ, низойдя на земяю въ блестящей молнін, устроиль первый домашній очагь и основаль первый семейный союзъ (си. стр. 470), то арійское племя признавало въ немъ своего родоначальника того первозданнаго человъка (urmensch). отъ котораго произошли всѣ многочисленные народы. Согласно съ этниъ, первый человъкъ былъ представляемъ великаномъ (стр. 472-7): «čovjek biaše velik ludjak, говоритъ кравиское предание, nu i silan junak, dug kano polje, komu se do kraja ne vidi, a krupan kano gora šumovita». Когда онъ спалъ, то въ густыхъ волосахъ его гибадились ястребы, а въ ушахъ прятаянсь ансицы. Ему инчего не стоило перескочить черезъ море, не замочных ноги; пущенная них стрвла достигла до небеснаго «stola, gdje kokot sjedi i božje jestvine čuva», ') и поразила этого чудеснаго пѣтуха. Однажды человъкъисполныть и хитрый Курентъ поспорили между собою, кому изъ нихъ обладать бълымъ свътомъ; долго боролись они, нарыли ногами всю землю и сдёлали ее такою, какова она теперь: гат прежде были широкія равнины, тамъ появились высокія горы и глубокія пропасти. Ни тотъ, ни другой не осилилъ противника. Тогда Курентъ взялъ виноградную лозу и стиснуль такъ крѣпко, что «rujno vino iz nje udarilo»; этимъ виномъ онъ упонав человѣка въ то самое время, когда тоть сидвиь на высокой горь за божьниь столомъ. «Naskorom se Bog povratio i ugledav čovjeka, gdje mu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Переводъ: гдъ сидитъ пътухъ и сторожитъ божія яствы.

za stolom driemlje, razjadi se te ga baci silnom rukom niz goru, gdje sav pobijen i cštetjen, polu mrtav mnogo godina ležaše. Kad opet ozdravi, snaga mu propala, ne može pi preko mora, ni na dno zemlje, ni uz goru do nebeskog stola. Tako zavlada Kurent svietom i čovjekom, a ljudi su od onda slabi i maleni». 1) Высокая гора означаетъ здъсь небо, вино -- живительный напитокъ дождя; Курентъ, вакъ создатель этого напитка и какъ представитель грозовой музыки (I, 334), напоминаетъ собою Одина 2); а паденіе человъка съ небесныхъ высетъ роднится съ мизами о низверженномъ на землю Герестъ и побъжденныхътитанахъ. По другому краинскому преданію, человткъ которому суждево было спастись отъ всемірнаго потопа, взошель на вершину высочайшей горы, и когда стали прибывать ВОДЫ --- УХВАТНИСЯ ЗА ВИНОГРАДНУЮ ЛОЗУ; 103А ЭТА СЛУЖНИЯ налицей Куренту, который подняль ее высоко наль облаками, и такимъ образомъ спасъ человъческий родъ отъ конечной гибели. Во все время, пока продолжался потопъ, чело-ВТКЪ ВИСТАЪ НА ВОЗДУХВ, ДЕРЖАСЬ ЗА ВИНОГГАДНУЮ ЛОЗУ И Птаясь ея гроздіями и виномъ <sup>8</sup>).

Въ бълорусскомъ крав и въ тульской губ. великаны извъстны подъ именемъ волотовъ <sup>4</sup>); малоруссы называютъ

Digitized by Google

ить велетнями <sup>1</sup>); въ накоторыть мастностять слово волотка употребляется для обозначения древнихъ кургановъ, которые считаются въ народъ за могиды всполиновъ и богатырей<sup>2</sup>). По метнію Шафарика, волотъ и велетъ---формы, родственныя съ хорватск. великашъ (velikaš) и словен. велякъ (velják), и буквально означають велій мужъ, великанъ <sup>3</sup>). Древне-русская редакція хроники Амартода даеть великанамъ название полоники: «бысть нъкым гигантии, рекомын полоникъ, имя ему Невъродъ»; «родищася гигантове, еже сказуется полоници» 4). Въ обоихъ приведенныхъ итстахъ слово «полоникъ», «полоници» --- пояснительная прибавка славянскаго переводчика. Слово это одного происхождения съ лужицк. plon (см. выше стр. 555) и указываетъ на сродство велькановъ съ баснословными зибями, что, какъ им внатля, подтверждается и словомъ дивъ, равно означающемъ и зивя, и великана (см. стр. 616-9). Великорусскія сказки, выводя на сцену исполиновъ, называютъ ихъ дикими людьми и обрисовывають такнии красками: ростомъ великанъ выше лёсу, витсто прыки держитъ въ рукт вырванный съ корнемъ дубъили сосну; на обыкновеннаго смертнаго онъ смотритъ презрительно, какъ на слабагоч е р в я, котораго ничего не стоитъ ему раздавить ногою; самыя глубокія моря онъ можетъ свободно переходить въ бродъ; громадная голова великана, сражонваго на ратномъ подѣ, представляется страннику высокимъ ходмомъ. Одинъ изъ такихъ исполнновъ тридцать три года лежалъ убитымъ въ полъ, но будучи окроплёнъ живою во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малорос. Слов. Чужбянскаго, 24: ве́летень.—<sup>4</sup>) Историч разговоры о древностяхъ велик. Новгороди, 7—8; Черты литов. нар., 75.—<sup>3</sup>) Славян. древности, II, кн. 3, 94, 104. Г. Минуций признаетъ: велій, великій, болій, волотъ, велетъ, латин. valeo, validus, и сансир. bala (сила, могущество; сильный, огронный).—словами одного происхожденія (Зап. Р. Г. О. по отдъл. этнограф., І, 571).—<sup>4</sup>) Записки И. Ак. Н., УІ, ин. 2, 274.

дою-вскочнать и тотчасъ-же предложнать своему взбавителю понтраться въ рукопашномъ бою. Эта неутомамая жажда битвъ весьма знаменательна; она указываеть на тъ дикія и грубыя страсти, какими народная фантазія надблила великановъ, воплошая въихъ образахъ страшныя и неразумныя силы физической природы<sup>1</sup>). Въ могидевской губ. о богатыряхъ-великанахъ разсказывають, что ови принадлежать къ породъ безсмертныхъ, ростутъ не по днямъ, а по часамъ и минутамъ. головою достають до облаковъ и шествують по слъдамъ вътровъ съ одного конца земян на другой: такъ живо представлялись накогда народному уму быстрое возрастание тучъ, надвигающихся на небесный сводъ, и ихъ стремительный полетъ по воздушнымъ пространствамъ. Какъ въ Литвъ признаются веляканами Вода и Вътеръ (стр. 646), такъ въ могилевской губ. сохраннотся преданію о двухъ мальчикахъ исполинскаго племени: одинъ изъ нихъ дунулъ и въ прахъ разметалъ по воздуху всѣ крестьянскія хаты <sup>а</sup>), а другой плюнулъ-е образовалось бездонное озеро. Когда, во время сильной бури, вихрь вырываеть столётніе дубы и кругомь блистають яркія и частыя молнів-явленіе это крестьяне называють игрою богатырей<sup>3</sup>). Въ сказкахъ извъстенъ богатырь Дубыня, исторгающій съ корнями въковые дубы и другія старыя деревья. Литвины приписывають борьбѣ великановъ стверное сіяніе 4), очевидно ситшивая эту великолъпную картину съ латнею грозою. Въ Малороссія до сихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., II. стр. 402; YI. 53, a; YII. 5, b. 23, 42; Этн. Сб., Y, 99—100 (стат. о кашубахъ). У оннновъ Turrisas, богъ войны, принадаежитъ къ породъ великановъ (turras, tursas, turrisas—великанъ); передъ началомъ войны онъ является въ облавахъ и бъетъ въ свой барабанъ—D. Myth., 892.—<sup>2</sup>) Сравни кашубсий разсказъ (Этн. Сб., V, 128): великанка дунула съ такою свлою, что человъкъ, которому поручено было затопить печь, вылетълъ въ трубу.—<sup>3</sup>) Могилев. Г. В. 1851, 18.—<sup>4</sup>) Черты литов. нар., 69.

поръ не забыто поэтическое преданіе о великанъ, который былъ такъ громаденъ, что ему не было ни крова, ни пристаниша. И вотъ задумалъ онъ взойдти на безпредъльное небо: идетъ -- моря̀ ему по колтно, горы переступаетъ, и взобрадся наконець на высочайшую изъ земныхъ скалъ; радуга --- этотъ мостъ, соединяющій небо съ землею, принимаетъ его и возносить къ небеснымъ обителямъ. Но Господь не пускаетъ туда великана 1), а на землю уже нѣтъ дороги, и остался онъ навсегда между небомъ и земдею; тучи ему -- постель и одежда, крылатые в тры и птицы (олицетвореніе тахъже вътровъ) носятъ ему пищу, а радуга, наливаясь водою, утоляетъ его жажду. Но тяжка жизнь безлюдная: горько возрыдаль великань, и слезы его дождемь полились на поля и нивы; отъ стоновъ его раздались громы и потрясли низменную землю<sup>2</sup>). Народная легенда представляеть св. Христофора вельканомъ; когда умерла его мать — онъ сълъ надъ страшною пропастью и заплакаль; слезы наполнили бездну и образовали широкое море: отъ того-то морская вода содона и горька, какъ слезы! \*) Тотъ-же сверхъестественный, стихійный характеръ сохраняють великаны въ эпическихъ сказаніяхъ грековъ, скандинавовъ, нъмцевъ, литовцевъ, финновъ и другихъ народовъ. По свидътельству греческихъ цамятниковъ, братья Вътры олицетворялись въ титаническихъ образахъ; германскія саги говорять о великанахь и великанкахь, которые насылаютъ градъ, вихри и непогоду \*); Эдда называетъ великана Hraesvelgr: въ образъ орла сидитъ онъ на краю неба и взиахомъ крыльевъ направляетъ на людей бурные

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По свидътельству Эдды, богъ Геймдалль приставленъ былъ оберегать мостъ-радугу, чтобы не овладъли инъ великаны и не вторглись въ свътлое царство асовъ-си. т. I, 361.—<sup>2</sup>) О. З. 1840, II, сиъсь, 46-47.—<sup>2</sup>) Семеньск., 27.—<sup>4</sup>) Такъ великанка Gridh изъ ноздрей своихъ выдыхала градъ и бурю.

вътры; въ другомъ мъстъ Эдда упоминаетъ о великанкъ Нугrokin (igne fumata), которая прітажаеть на волкт. ванузданномъ змаями, т. е. на туча, сверкающей молніями: едва толкнула она погребальный корабль Бальдура, какъ тотчасъ блеснуль огонь, земля задрожала и тяжелое судно двинулось въ моро; на связь великановъ съ мнонческими волками указывають напоторыя каз собственныхъ именъ (извъстны великаны Ulfr=Wolf, Ylfingr=Wolfskind) и родство волка Фенрира съ всполинскимъ племенемъ. Въ старинныхъ заклинаніяхъ были призываены Mermeut и Fasolt, какъ влые духи -выновныки буры; послёдняго героическая сага изображаетъ великаномъ, братомъ Еске---властителя потоковъ и волнъ. Оба брата въ качествъ полубоговъ, заправляющихъ бурями и взволнованнымъ моремъ, стоятъ въ томъ-же отношения къ Донару, какъ Эолъ и подвластные ему вътры къ тучегонителю Зевсу 1). Нънецкія сказки уподобляють ноги великана башнямъ, а звукъ его голоса — раскатанъ грома и вою бури; когда онъ спитъ — отъ его храпа и дыханія сильно коды шатся окрестныя дубравы. Поссорившись, ведиканы вырываютъ дубы и другія громадныя деревья и бросають ные другъ въ друга, что вполит согласуется съ русскимъ преданіемъ о «богатырской игрѣ». Они могутъ переходить въ бродъ самыя глубокія воды и съ необычайной скоростью нэмбрать свонин шагами огромныя пространства \*); этимъ послёдиямъ свойствомъ они роднятся съ богани, быстрота которыхъ указываетъ на связанныя съ ихъ именами стихійныя явленія <sup>3</sup>). Выше вы ввядан, что демоны облаковъ и тучъэмби, драконы, тродав представлялись иногоглавыни чудова-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 220, 509, 597-9, 602-3; Roggenwolf und Roggenhund, 47-48.—<sup>3</sup>) Сказ. Грин., I, стр. 126-131; II, стр. 52, 448; Гадьтрихъ, 36.—<sup>3</sup>) Вишну тремя шагами изибрядъ небо, землю и воздухъ; Посейдонъ, ступивши три раза, достигалъ предбловъ міра.

цами; подобно тому, и великаны являются въ нъмецкихъ сагахъ съ тремя и шестью головами, одной же великанкъ дается девятьсотъ головъ; греческая инеологія знаетъ великановъ иногоглавыхъ и иногорукихъ: Бріарей имѣлъ сто рукъ (έхαто́үхєцос;) и патьдесятъ головъ, Геріонъ—три головы, шесть рукъи столько-же ногъ; Kottus u Gyges обиліемъ рукъи головъ сходны были съ Бріареемъ<sup>1</sup>). Сродство великановъ съ змѣами выразилось и въ тождествё ихъ характера, и въ постоянной замѣнѣ однихъ другими. Въ старинныхъ рукописяхъ дивіи (дикіе) люди изображаются съ однимъ глазомъ во лбу (какъ античные циклопы), съ одной или тремя ногами, съ большимъ числомъ рукъ, и соотвѣтственно олицетворенію выхрей — собаками, нерѣдко съ цесьими головами: «человѣцыиесьи главы велицы и страшни зракомъ»<sup>2</sup>).

Древнѣйшая метафора, уподобнвшан облака и тучи горамъ, скаламъ, камнямъ, городамъ и башнямъ, связала эти представденія съ племенемъ великановъ неразрывными узами. Какъ Змѣн Горынычи, такъ и великаны обитаютъ въ большихъ горныхъ пещерахъ и въ ущеліяхъ скалъ, почему скандинавы называли ихъ: bergbûi(bergbewohner), bergdanir (bergvolk), bergrisar (bergriesen), biargagaetir (felsenhüter), hellis börvar (söhne der höhlen<sup>3</sup>). Какъ съ змѣями, такъ и съ великанами равно срежается богъ-громовникъ, рушитель облачныхъ горъ и замновъ. Молотъ Тора на поэтическомъ языкѣ — õtti iötna, т. е. ужасъ великановъ, и страхъ передъ этимъ карающимъ божествомъ такъ великъ, что они, заслышавъ громъ, спѣшатъ сокрыться въ чащи лѣсовъ, уще-

<sup>3</sup>) D. Myth., 494.—<sup>2</sup>) H. P. Cr., III, 14; VI, 64; Времен., XVI, смъсь. 9; аубочн. партины, изображающія "дивьи народы" и "Босиографію." Въ народъ до сихъ поръ ходятъ разсказы о песигодовцахъ— Морск. Сб. 1856, XIV, ст. Чужбинскаго; Худяк., 38.–<sup>2</sup>) Die Windgottheiten bei den indogerman. Völkern, 7; German Mythen, 181. лія скаль и подземные вертепы. Народный эпось обыкновенно сравниваетъ великановъ съ горами, и вся природа ихъ до того отождествляется съ царствомъ скалъ, что они, по мъткому замъчанію Як. Гремма. кажутся или оживленными камнями, ная окаментлыми исполнскими существами. Собственныя имена, данныя великанамъ, указываютъ на камень и столькоже твердое желтво: larusaxa (die eisensteinige), larnhaus eisenschädel). Наоборотъ многія горы и скады носять вмена. намекающія на великановъ; таковы, наприм., Исполиновы горы—Riesengebirg. Hrûngnir (der rauschende, schallende) имълъ каменное, клинообразное сердце; голова его и щитъ также быле взъ камня. Дикій, суровый характеръ великановъ по преимуществу проявляется въ низвержени ими горъ и занковъ и въ бросаніи громадныхъ каменьевъ; отторги тыя скалы и камни составляють обыкновенное вкъ оружіе; въ битвахъ они употребляютъ не мечи, а каменныя булавы (Leulen), и отъ ударовъ враговъ своихъ закрываются каменными щитами. Въ разныхъ мъстностяхъ, по народнымъ разсказамъ. донынъ видны на сказать знаки исполинскить рукъ и конскихъ копытъ или подковъ: хватался ли великанъ за утесъ, нан скакаль на своемъ богатырскомъ конъ съ одной горы на другую, онъ вездъ оставлялъ свои неизгладимые слъды. Любопытныя повтрья: одно-будто великанъ можетъ съ такою сидою сжимать въ свонхъ рукахъ камни, что изъ нихъ выступаетъ вода, в другое-будто могучіе удары его вызывають изь скаль всепожигающее пламя, возникли изъ стародевняго поетическаго воззрѣнія на бурныя грезы, какъ на работу исполяновъ: подъ ихъ титаническими усиліями, съ трескомъ рушатся облачныя башин и скалы, загораются безянсленными молніями и разливаются дождями. Это возжение грозоваго пламени роднить великановь съ богонъгромовникомъ, и въ каменной будавъ, съ которой они явля-

Digitized by Google

-

ются на битвы, нетрудно угадать «громовый камень» (donnerstein-си. I, 253). Называя холмы и горы исполинскими: rie senberge, riesenhügel, hunenbette (постеля велякановъ), народъ соединяетъ съ ними разнообразныя саги: то видить въ этихъ громадахъ окаженталыхъ исполиновъ, то ---могилы, насыпанныя надъ ихъ трупами, то разсказываетъ, какъ такая-то гора была принесена великаномъ и оставлена тажъ, гат она теперь возвышается. Такъ одна сага повтствуеть о двухъ сестрахъ-ведиканкахъ Grimild и Hvenild, которыя жили въ Зеландін. Гвенильдъ захотълось перенести нъсколько кусковъ Зеландів въ Шонію; одну глыбу она счастливо донесла въ своемъ передникъ, но когда вслъдъ за тъмъ потащила самой большой кусокъ, то посреди моря допнула завязка передника, и она уронила свою вошу: на томъ мѣстѣ, гдѣ это случилось, образовался островъ Hven. Почти тоже разсказываеть ютская сага о происхождении небольшаго острова Worsöekalv. Въ Померанія извъстна следующая сага: жилъ великанъ на островѣ Рюгенѣ; тѣснимый врагами, онъ при всякомъ нападенія долженъ былъ удаляться въ Померанію и переходить глубокое море. Вздумалось ему наконецъ устроить плотину между островомъ и противоположнымъ берегомъ; привязалъ себѣ передникъ, наполнилъ его землею и двинулся въ путь. Но едва дошелъ съ своимъ грузомъ до Роденкирхена, какъ въ передникъ показалась дыра, земля посыпалась – и выросли новыя горы. Великанъ заткнулъ дыру и пошелъ скоръс; достигнувъ моря, онъ высыпалъ въ него остальную землю: явился полуостровъ Drigge; но узкое пространство между Рюгеномъ и Помераніей все-таки оставалось незасыпаннымъ. Эта неудача такъ раздражила великана, что онъ тутъ-же упалъ мертвый, и плотина не была окончена. Мысль построить мость изъ Померанія въ Рюгенъ занимала и дъвочку исполнискаго племени: «тогда, думала она, я буду пе-42

реходить черезъ эту лужицу, не замоча монхъ башмачковъ. Она набрала полный передникъ песку и поспътила къ берегу. но передникъ прорвался, часть ноши просыпалась и образовала небольшую гору Dubberworth. «Ахъ, сказала дъвочка, теперь мать станетъ браниться!»-и закрывая дыру рукою, она побъжала впередъ; но тутъ увидала ее мать и прикрикнуда: «что ты тащимь, непослушный ребенокъ! поди ка сюда... вотъ я тебя розгою!» Испуганная дъвочка выпустила изъ рукъ передникъ, и на томъ самомъ мъстъ стали песчаныя горы. Есть еще сага о двухъ сестрахъ-ведиканкахъ, которыя жили въ состаствъ, но занятыя ими земли раздълялись проливомъ; для удобства сообщений онъ ръшились построить черезъ проливъ мостъ. Одна изъ сестеръ набрада огромныхъ камней, положила въ передникъ и понесла къ водѣ; утоиленная ношею, она пристла отдохнуть въ полъ, и тамъ, гдъ она отдыхала, донынъ видънъ оставленный ею слъдъ. Отдохнувши, она продолжала путь-какъ вдругъ началъ гремъть Торъ в такъ напаля великанку, что она отъ страху пала мертвою; камни разсыпались и до нашихъ дней лежатъ огромными утесами; однить нать носить имя великанки (Zechiels-stein, у Лятцова). Начто не можетъ сравниться съ чудовищнымъ ростонъ и силою великановъ; цълая гора, попадая въ башмакъ великана, причиняетъ ему не болъе безпокойства, какъ человвку небольшой комъ грязи; въ мъшокъ его и даже въ перчатку входить столько песку, что, опорожняя ихъ, можно самыя глубокія мъста моря превратить въ песчаныя мели. Подобныя-же сказанія были распространены между греками и кельтами, и донынъ существуютъ между литовцами и онинами 1). Въ Литвъ сохраняется предание о великанъ Альцись, который одинъ, безъ всякой помощи, разрушалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 189, 497-504, 507, 513, 1172; MOCE. Hedding. 1837, XI, 523-7.

659

укрвиленные города, вырывалъ съ корнями старыя и высокія деревья, и бросая огромные камни, раздроблялъ ими корабли и поражалъ неситтныя полчища враговъ. Калевала уноминаетъ о дочеряхъ великана, которыя въ подолахъ своихъ юбокъ носили отторгнутыя горы<sup>1</sup>).

Не менте витересны преданія о ве диканскихъ постройкахъ. Громадныя стёны, сложенныя ваъ массивныхъ, другъ на друга нагроможденныхъ камней --- памятнякъ упорныхъ. почти невброятныхъ трудовъ какого-то невбдомаго народа --греки называли циклопическими и приписывали ихъ возведение великанамъ. Сверхъ того, они разсказывали, что высокія каненныя ствны Трон были возведены общинь усилісиь боговъ Аполдона и Посейдона, и что Анфіонъ звуками своей чудесной лиры заставляль огромные кажим слагаться въ кринки ствны при постройкъ семивратныхъ Онвъ. Всъ эти суевъдныя сказанія суть только пизведенные на землю и пріуроченные къ навъстнымъ мъстностямъ древнъйшіе мнеы о постройкъ облачныхъ городовъ и за́мковъ, созидаемыхъ небесными владыками подъ громкую пѣсню бурн<sup>2</sup>). Тоже участіе въ созиданія старинныхъ каменныхъ стънъ, мостовъ и башней нъмецкія саги принисываютъ великанамъ или чорту. Согласно съ стариннымъ воззръніемъ на мрачныя, сильно-сгущенныя тучи, какъ на существа демоническія, — великаны и черти постоянно сителяваются въ народныхъ преданіяхъ; что въ одной итстности разсказывается о великанъ, то въ другой разсказываютъ о дьяволь. Нигдъ не является чорть съ такним яркими языческими чертами стихійваго духа, какъ тамъ, гдъ онъ ваступаетъ итсто великана. И того, и другаго преследуетъ богъ-громовникъ своимъ убійственнымъ идлотомъ; и тотъ. и другой считаются за обитателей горныхъ вертеновъ.

<sup>1</sup>) Черты литов. нар., 76-77; Библ. для Чт. 1842, XI, сийсь, 37. -<sup>3</sup>) Der Ursprung der Myth., 16.

42\*

1

сти, носить на годовъ обловки скалъ --- словно шляну, бросаеть огромные камни, оставляеть на нихъ отпечатки своихъ пальцевъ, и вообще отличается злобною, неуклюжею и грубою природою исполина. По русскимъ народнымъ поговоркамъ: «горы да овраги---Чортово житье», «чортъ игорани ворочаетъ (малор. церевертае)», «бъсъ качаетъ горами, не только что нами» 1). Славянскія преданія утверждаютъ, что горы созданы были сатаною (см. стр. 458); что нечистые духи морозовъ и выюгъ прилетаютъ на землю взъ желтаныхъ горъ<sup>2</sup>), т. е. взъ тучъ, одтоенённыхъ дыханіемъ зямы; что Илья-пророкъ поражаетъ чертей своими огненными стрълами. Очевидно, черти замъняютъ здъсь зиъевъ и великановъ, воздвигающихъ на небъ облачныя горы, на разрушение которыхъ выступаетъ грозный Перунъ. Демоническій характерь присвоялся великанамь на тёхь-же самыхь основаніяхъ; что и драконамъ. Какъ зитй Вритра созидаетъ зимою ледяной, облачной городъ, куда скрываеть теплые лучи солица и водяную жену ( дождь); такъ и великаны, въ качествъ властелиновъ зимнихъ тумановъ и снъговыхъ тучъ, строять свои облачные города, чтобы спритать за ихъ стънаме золото солнечныхъ лучей и благодатную влагу дождей. Гримтурсы великаны и нея были демоны зимы, естественные враги зомледълія и урожаевъ; въ числъ именъ, какія дають великанамъ древнія сказанія, встръчаемъ: Hrimkardr (reifkalt), Hrîmnir, Hrîmgrîmr, Hrîmgerdhr. Memay сыновьями и внуками великана Форніота (Fornjotr) числилсь не только Вътеръ (Kari), Вода (Hlér <u>— дождевое море) и жв</u>вой Огонь (Logi — wildfeuer), но и царь-Ситгъ (könig Schnee), Ледъ (Jökull — eisberg) в Холодъ (Frosti).

- - - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Бусл., 90; Москв. 1852, XXIII, 129; Нонис., 4.— <sup>2</sup>) Сахаров., II, 65.

Такъ какъ зима налагаетъ на дожденосныя облака желтъные оковы, то измецкія предавія сообщають великанань названія, заямствованныя отъ желтза. Выше было указано, что зибй-туча въ холодное время знинихъ мъсяцевъ представлялся окованнымъ желъзными цъиями; такъ точно и великаны, состоя на службъ у сказочныхъ героевъ, сидятъ заключенные въ цъпяхъ и освобождаются не прежде, какъ наступитъ военная невзгода и понадобится ихъ помощь противъ вражескихъ полчищъ, т. е. при началъ грозовыхъ битвъ 1). Замъчателенъ разсказъ Эдды: къ асамъ приходитъ іотунъ (великанъ), и выдавая себя за кузнеца, предлагаетъ соорудить имъ кръпость (burg) — въ защиту отъ непріязненныхъ великановъ; но въ уплату за такой трудъ требуетъ, чтобы ему были уступлены соднае, луна и прекрасная Фрея. Боги держали совътъ, и по настоянію коварнаго Локи, ръшились принять вызовъ, съ тънъ однако условіемъ, чтобы работа была окончена въ теченів одної зимы, чтобы кузнецьзодчій стронль однав, безъ всякой посторонней помощи, исключая коня, который будеть возить камии; если же къ первому дътнему дню кръпость не будетъ готова, то іотунъ лишается права на объщанное вознаграждение. Договоръ былъ скръпленъ самою священною клятвою. Но когда асы увидтан, что конь, принадлежащий великаву — Suadhilfari (тадокъ по льду) таскаетъ на постройку цітлыя скалы и что работа уже близка къ скорому концу; то, не желая разставаться съ солнцемъ, Дуною и Фреею, обратились къ Локи съ упреками въ обманъ и грозные ему смертію. Хитрый, взворотливый Локи оборотнися кобылою и сталъ заманивать жеребца Свадильфари. Сбросивъ съ себя ношу, Свадильфари пустился за кобылою, а великанъ за своимъ конемъ, и такъ гонядись другъ за другомъ до исте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. P. Cz., VIII, crp. 673.

ченія назначеннаго срока. Істунъ пришелъ въ страшную ярость. но быль убить молніеноснымь молотомь Тора. Въ этомъ любопытномъ сказания переданы въ поэтическихъ образахъ тъ естественныя явленія изъ жизни природы, какія заибчаются въ обычной смънъ зимы и лъта. Великанъ здъсь представитель зимняго холода и мрака; согласно съ олицетворевіемъ Замы — кузнецомъ, надагающемъ желъзные педяные оковы на землю, воды и тучи, онъ является искуснымъ кузнепонъ. и въ періодъ знинихъ стужъ обноситъ свътлое царство асовъ (Asgardh небо) крѣпкою стѣною, т. е. сплошными массами свъжныхъ облаковъ; конь его ( то буйный вихрь) возитъ для этой постройки огромныя облачныя скалы. Плодомъ исполинской работы должна быть утрата солнца, луны в богини Френ: окутанныя мрачными зимними покровами, они какъ-бы достаются во власть демоновъ и уносятся въ страну гринтурсовъ. Но приходить весна — труды великана оказываются тщетными и самъ онъ гибнетъ подъ ударами молній; Торъ очищаетъ небо отъ великанскихъ сооруженій, выводитъ изъ-за нихъ солнце, ивсяцъ и богнию «дикой охоты» ( бурной грозы, сопровождаемой дождевыми ливнями), и водворяеть на земль ясные дни и плодородіе. Тотъ-же инеъ, но уже въ позднъйшей, подновленной формѣ, передаетъ сага о св. Олафѣ, королѣ норвежскомъ. Пришелъ иткогда незнакомецъ и вызвался построить церковь, если въ уплату за трудъ ему отдадутъ солнце и изсяцъ, или самого св. Олафа. Этотъ незнакомецъ былъ великанъ по имени «Wind und Wetter». Чтобы онъ потерялъ праве на объщанную награду, надо было узнать его има, воролю удалось это. Случайно подслушаль онь, какъ жена велякана унимала свое плачущее дитя: «цц! завтра прійдетъ отецъ Wind und Wetter и принесеть намъ солнце и мъсяцъ или сватаго Олафа.» Красная борода, какую даютъ народныя преданія Олафу, напоминаетъ Тора, непримиримаго врага великановъ. Въ

Digitized by Google

----

Норвегів обращается вного сагь о великанскихь мостахь. Разсказывають, что какой-то великань решился построять мость черезь глубокія воды, на противоположномь берегу которыхъ обитала его любовница; постройка производилась ночью, но взошло солнце и появленіемъ своимъ разрушило все предпріятіе. Смыслъ — тотъ, что лучи весенняго солица (утренній разсвётъ отождоствляется въ мнонческихъ сказаніяхъ съ весеннить просвътленіемъ неба) уничтожають ледяные мосты, надагаемые на воды демонами зниы. Въ одной изъ русскихъ сказокъ, въ любопытномъ эпизодъ о борьбъ богатыря съ эмбями, эти послёдніе дуновеніемъ своимъ творять ледяные мосты, т. е. цепенящее дыхание холоднаго ветра леденитъ воду (см. I, 584). Мъсто великана неръдко заступаетъ чортъ; какъ опытный зодчій, онъ берется возвести твердыя стёны, церковь или мость, и въ награду требуеть душу того, кто первый вступить въ новое здание; но разсчеты его обыкновенно не удаются. Такъ однажды въ двери возведеннаго инъ храма пустили прежде всъхъ волка; раздраженный чортъ бросился вонъ сквозь церковный сводъ и пробилъ въ немъ отверстіе, которое потомъ сколько ни задълывали --- никакъ не могли починить. Точно также по устроенному чортомъ мосту пускаютъ напередъ пътуха нан козу: Одному поселянину понадобизось выстроить житницу, а подняться было не на что. Обдумывая, какъ бы уладить это дъло, уныло бродилъ онъ по полю. Вдругъ подошелъ къ нему старичокъ и сказалъ: «хочешь, я тебъ къ завтрашнему утру --- къ первому крику пѣтуховъ выстрою житницу? Обѣщай только инъ изъ своего добра то, чего самъ не знаешы!» Крестьянинъ согласился и весело разсказалъ про эту сдълку своей женъ! «Несчастный! возразвла она, что ты сдълаль? въдь я беременна. Съ тобой навърно повстръчался чортъ, и ты объщалъ ему нашего ребенка!» Между триз чорть уже работаеть; тысачи

работнековъ пялятъ и обтесываютъ камен; въ нъсколько часовъ заложено основание и выведены стъны, двери навъшены на крючья, ставни прибиты и крыша почти сдблана: оставалось положить двъ или три черепицы. Жена крестьянина пошла въ курятникъ и такъ искусно закричала кукуреку, что пътухи тотчасъ проснулись и начале пъть оденъ за другияъ. Испуганные черти разбъжались, не окончивъ работы. Съ тъхъ поръ недодъланная ими крыша такъ и осталась: днемъ кровельщикъ положитъ недостающія черепицы, а ночью невидимая рука сорветъ вхъ! Съпервыми возгласами пѣтуха, предвъстника солнечнаго восхода, прекращается работа демоновъ ночнаго мрака; какъ метафора весенняго грома, крикъ пѣтуха пріостанавливаетъ работу демоновъ зимы, облагающихъ небесный сводъ (= храмъ, въ которомъ обитаютъ свътлые богн) темными, ночеподобными тучами. Яркіе лучи восходящаго соднца и огненныя стртаы Перуна пробивають облачную кровлю, делають вь ней отверстія и гонять въ нихь нечистыхъ духовъ. Волкъ и коза — животныя, посвященныя Одину и Тору, и потому появление ихъ возбуждаетъ въ дьяволт чувство невольнаго страха. Если, съ одной стороны, позднъйшая обработка мнонческаго матеріала перенесла преданіе о постройкв великанами облачныхъ крвпостей на земныя сооружения, болёе или менёе замёчательныя по своей громадности, и между прочемъ на христіанскіе храмы; то съ другой стороны ны знаемъ, что метафорическій языкъ издревле уподоблялъ раскаты грома --- колокольному звону, котораго потому в боятся великаны и въдьиы. Эта-же боязнь звона усвоена и чертямъ, что, въ связи съ обычною враждою нечистаго духа въ христіанству, породило цилый рядь сказаній, въ которыхъ великаны и черти употребляють всевозножныя усилія, чтобы помѣшать возведенію новыхъ церквей; они ищутъ — во что бы ни стало — разгромить сложенныя ствиы, но каждый разь

Digitized by Google

наибренія иль уничтожается высшею, божественною волею или хитростью человъка. Когда созидались первые христіанскіе храмы, великанское племя, по свидѣтельству норвежскихъ сагъ, бросало въ нихъ огромными камнями. Въ разныхъ жестностяхъ указываютъ «чортовы камин» (teufelssteine), наъ которыхъ одни были брошены дьяволомъ въ ту или другую церковь, а другіе упали съ воздушныхъ высотъ въ то са-**ТОЕ ВДЕМЯ, КАКЪ НЕЧИСТЫЕ ДУХИ ЗАНИМАЛИСЬ СВОИМИ СТДОИТЕЛЬ**ными работами. Одна великанка побилась объ закладъ съ св. Олафомъ, что прежде, чъмъ онъ возведетъ церковь, она устроитъ каменный мостъ черезъ морской проливъ; но мостъ еще не былъ готовъ и вполовину, какъ раздались звуки церковнаго колокола. Въ страшной досадъ великанка начинаетъ кидать въ церковную башню большіе камни, но никакъ не можетъ попасть; тогда оторвала она свою ногу ( donnerkeule, см. гл. XXII) и ударила ею въ зданіе. Остатки ранскихъ окоповъ и укръпленій въ Баваріи, Швабів и Франконія называются teufelsmauern, teufelswälle, teufelsgraben, подобно тому, какъ на Руси и въ другихъ славанскихъ земляхъ старинные окоды слывутъ зитиными валами. Съ этими «чортовыми стѣнами» народъ соединяетъ такое предание: послѣ долгихъ споровъ, богъ и чортъ подѣлили между собою вселенную, и вслёдъ за тёмъ сатана провелъ границы своего владънія; такимъ образомъ онъ представляется, какъ владыка особеннаго царства, тождественнаго съ царствомъ великановъ — iötunheimr. <sup>1</sup>)

На равнинныхъ пространствахъ Руси не нашлось приличной обстановки для великановъ — ни высокихъ горъ, ни циклопическихъ построекъ, къ которымъ можно-бы было прикръпить древнія преданія объ исполинахъ; а потому преданія эти

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 497, 501 504, 514-520, 972-8; Die Götterweit, 220, 225; Germ. Myth., 184; Москов. Набаюд. 1837, XI, 540-1.

я не получная у насъ такой широкой обработки, какую встръчаемъ на западъ. Тъмъ не менъе воспоминанія о великанскихъ горахъ и камняхъ нечужды и русскому народу, такъ какъ основы подобныхъ представлений коренились въ мноахъ, вынесенныхъ индоевропейскими народами изъ общей ихъ прародины. Въ могидевской губ. увъряютъ, что ведиканъ, взявшись одною рукою за верхушку любой горы, ножетъ легко поднять ее в перебросить на другое мѣсто<sup>1</sup>). Въ бѣльскомъ узадъ смоленской губ. существуетъ такой разсказъ: въ старое незапамятное время поднялъ великанъ огромный камень и подбросиль его такъ высоко, что пока онъ летълъ на землю --- успѣлъ вырость еще больше, и когда упялъ-- то разбился пополамъ; одна часть его продавила землю и образовала озеро. По другому варіанту, великанъ игралъ камнемъ, СЛОВНО МАЧИКОМЪ, И НАКОНЕЦЪ ВСКИНУЛЪ ЕГО ВВЕРХЪ СЪ ТАКОЮ силою, что камень треснулъ въ воздухт, и свалившись, выбилъ озеро <sup>2</sup>). Такъ изъ облачныхъ скалъ, разносимыхъ бурной грозою, льются дождевые потоки, и собираясь въ земные водоемы, производятъ ключи, ръки и озера (сравни выше стр. 352-4). Сказочный эпосъ знаетъ богатыря Горыню, который ворочаетъ самыя высокія горы, бросаетъ изъ --- куда вздумается и катаетъ ногою какъ малые шарики 2); ударонъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Могилев. Г. В. 1851, 18.— <sup>2</sup>) Смолен. Г. В. 1853, 6. Около Пропойска есть многоводный источникъ, о которовъ разсказываютъ слъдующее: жила-была красавица, и посватались за нее два брата: старшій — глупый и неуключій силачъ, а меньшой пригожій молодецъ Невъста хотвла бы отказать старшему, но побоялась раздражить его, и предложила обоимъ братьямъ бросить по камию: чей камень упядетъ дальше, за того и замужъ выйдетъ. Старшій братъ швырнулъ камень такъ удачно, что онъ упалъ за семь верстъ и глубоко пробилъ землю; а красавица (=облачная, дождсносная дъва) бросилась съ отчаянья въ пропасть, и слезы ед дали начало источнику—Путев. Зациски Шлшканой, I, 131-2.— <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., III, 10.

кудака онъ дробитъ скады и заставляетъ дрожать земдю точно также, какъ дрожитъ она отъ ударовъ Перуна. Объ Ильт Муромцт сохранняюсь любопытное предание на его родинт; когда Илья сталъ просить родительскаго благословенія на славные богатырские подвиги и отецъ усомвился въ его силь. тогда богатырь вышель на Оку, уперся плечомъ въ гору. сдвинуль ее съ крутаго берега и завадиль ръку. Подъ Муромонъ и понынъ указываютъ старое русло Оки, засыпанное Ильей Муромценъ 1). Въ связи съ атипъ бросаніенъ горъ и скалъ великанами стоитъ извѣстный и часто употребительный въ народвыхъ сказкахъ мотивъ, что герой, будучи преслёдуень вражеской погонею и желая задержать ес, кидаеть назадъ кремень или камень — и въ туже минуту выростаетъ на дорогѣ высокая гора; вслѣдъ за тѣмъ кинутое имъ ръку, а капли брызнутой воды превращаются въ море<sup>2</sup>). т.е. въ рукахъ бога-громовника и великановъ громадная облачная гора кажется не болте, какъ камышекъ, и широкое дождевое море — не болте, какъ глотокъ воды. Легенда выставляетъ св. Христофора великаномъ: когда умерла его мать, онъ пожелалъ насыпать надъ нею могильный курганъ, набралъ въ свой сапогъ земли и вытрусилъ ее на трупъ усопшей - И вотъ вознесяась гора, да такая высокая, что верхушкою подошла подъ самыя облака, а тамъ, откуда онъ бралъ землю, образовалась страшная пропасть; слезы( тдождь), пролитыя великаномъ надъ этой пропастью, превратили ее въ море 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пѣсни Кирѣевск., І, стр. ХХХІІІ.— <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., УІІІ, 4, 6; Ск. Норв., І, стр. 14; ІІ, № 16.— <sup>3</sup>) Семеньск., 27-30; Записки Р. Г. О. по отд. этногр., І, 717: въ старые годы, разсказываютъ чуваши, жили богатыри-великаны; одинъ наъ нихъ послѣ пахатной работы разулся и вытряхнулъ землю изъ даптя—и вотъ образовалась цѣлея гора (бугоръ, находищійся въ курмышскомъ уѣздѣ, верстахъ въ десяти отъ седа Туванъ).

Старинные насыли и курганы считаются въ литовскихъ и славанскихъ земляхъ могилами исполнновъ и сильномогучихъ богатырей; у насъ (какъ уже замъчено выше) видятъ въ курганахъ могилы волотовъ, а находимыя въ землѣ мамонтовыя кости принимаются простонародьемъ за кости старосвётскихъ богатырей<sup>1</sup>). Въ Верхотурьи показываютъ камни, на которыхъ видны углубленія отъ пятъ ступавшаго по нинъ богатыря вли отъ пальцевъ его тяжелой руки <sup>2</sup>); подъ Лебедянью есть камень съ исполинскими слъдами, оттиснутыми ногою богатыря и копытомъего добраго коня. Подобные - же слъды, по разсказамъ болгаръ, оставлены на скалахъ Марконъ-королевиченъ \*). По свидѣтельству сагъ, извъстныхъ въ Бельгін и въ другихъ странахъ западной Европы, кони знаменитыхъ героевъ (Баярда, Брунгильды и др.) и черти, прыгая съ одной скалы на другую, оставляли на нихъ отпечатки своихъ ногъ 4). Эти преданія напоминаютъ намъ Пегаса и другихъ миенческихъ коней, которые, ударяя своими копытами въ облачныя горы и камни, выбивали изъ нихъ живые источники дожлевыхъ ливней.

Если бы даже мы не нитли никакихт. иныхъ данныхъ, кроит поэтическаго сказанія о Святогорт, то одно это сказаніе служило бы неопровержимымъ доказательствомъ, что и славяне, наравит съ другими родственными народами, знали горныхъ великановъ. Въ колосальномъ, типическомъ образъ Святогора ясны черты глубочайшей древности. Имя его указываетъ не только на связь съ горами, но и на священный характеръ этихъ послъднихъ: Святогоръ-богатыръ живетъ на святыхъ (т. е. небесныхъ, облачныхъ) горахъ. Сила его – необычайна:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Черты литов. нар., 75; Въст. Евр. 1826, III, 210.— <sup>2</sup>) Въст. Р. Г. О. 1854, I, ст. игумена Макарія, 48.— <sup>2</sup>) Миладин., 528.— <sup>4</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 24—25.

Не съ кънъ Святогору сидой помъряться, А сида-то по жидочкамъ Такъ живчикомъ и передивается; Грузно отъ сидушки, какъ отъ тяжедаго беремени.

Самому громовнику невсегда совладать съ этимъ богатыремъ титанической породы. Ильъ Муроицу, заступающему въ народномъ эпосъ мѣсто Перуна, калики перехожіе даютъ такой совѣтъ:

> Бейся-ратися со всякимъ богатыремъ И со всею поленицею удалою, А только не выходи драться Съ Святогоромъ-богатыремъ: Его и земля на себъ черезъ силу носитъ <sup>1</sup>).

Въ числё подвиговъ Ильи Муроица преданіе упоминаетъ о попыткѣ его состязаться съ великаномъ, котораго земля не подымаетъ; великанъ этотъ не названъ по имени, но очевидно — онъ принадлежитъ къ одному разряду съ Святогоромъ. Однажды заслышалъ Илья-Муромецъ, что есть на свътъ богатырь силы непомърной, который на всей землѣ нашелъ только единую гору-настолько крѣпкую, чтобы могла сдержать его тяжесть. Захотълось Ильъ съ немъ помбриться, приходитъ къ горѣ, а на ней дежитъ исполинской богатырь — самъ какъ другая гора. Илья вонзаетъ ему мечь въ ногу; «никакъ я зацъпилъ за прутикъ!» отозвался великанъ. Илья напрягаетъ вст свои силы и повторястъ ударъ; «върно я за камышекъ задълъ!» сказалъ великанъ. оглянулся назадъ, и завидя храбраго витязя, молвилъ ему: «а, это ты, Илья Муромецъ! ступай къ людямъ и будь между ними силень, а со иной тебь нечего мъриться. Я и самъ своей силт не радъ, меня и земля не держитъ; нашелъ себт гору и лежу на ней» \*). Приведенный нами эпизодъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбник., I, 32, 35; III, 222 — <sup>2</sup>) Пъсни Киръевск., I, стр. XXX-I; Рус. Бес. 1856, IV, 59.

совпадаетъ съ сказаніемъ Эдды о могучемъ Торѣ, когда онъ ударялъ своимъ смертоноснымъ молотомъ великана, а тому казалось, что на него падаютъ древесные листья и жолуди. Итакъ въ русскомъ преданіи Илья Муромецъ заступаетъ мѣсто бога-громовника Тора: великанъ, надъ которымъ онъ пробуетъ силу своихъ ударовъ, какъ будто сросся съ горою (— тучею): ему нѣтъ мѣста на землѣ — такъ онъ громаденъ и тяжелъ! Что̀ и другимъ славянамъ извѣстно было преданіе о великанѣ, котораго поддерживаетъ (носитъ) гора, это видно изъ древняго названія Исполиновыхъ горъ — Кръконоши, т. е. горный хребетъ, носящій миенческаго героя Крока, отъ котораго чехи вели свой княжескій родъ. Встрѣчу Ильи Муромца съ Святогоромъ народная былина изображаетъ съ слѣдующими подробностями. Наѣхалъ Илья въ чистомъ полѣ на бѣлополотияный шатеръ:

> Стоитъ шатеръ подъ великимъ сырымъ дубомъ, И въ томъ шатръ кровать богатырская немалая: Долиной кровать десяти сажень, Шириной кровать шести сажень.

Легъ Илья Муромецъ на кровать богатырскую и заснулъ кренкимъ сномъ; вдругъ послышался великой шумъ —

> Мать-сыра земля колыбается, Темны лёсушки шатаются, Рёки изъ крутыхъ береговъ выливаются.

Такими знаменіями сопровождается появленіе великана бурныхъ тучъ:

> Вдеть богатырь выше лису стоячаго, Головой упираеть подъ облаку ходячую.

Илья Муромецъ подымался на ръзвыя ноги и взлъзалъ на вътвистый дубъ. Прібхалъ великанъ Святогоръ къ своему шатру, привёзъ съ собой и жену — невиданную и неслыханную красавицу, пообъдалъ и предался сну; а твиъ времененъ жена его пошла погулять по чистому полю, усмотрёла Илью и говорить ему таковыя рачи: «гой дородный добрый молодець! сойди со сыра дуба, сотвори со иною любовь; буде не послушаешь, разбужу Святогора богатыря и скажу, что насильно меня въ гръхъ ввелъ.» Нечего дълать витязю: съ бабой не сговорить, а съ Святогоромъ не сладить, слъзъ съ сыраго дуба и сотворных дъло повелънное. Взяла его прасавица и спрятала въглубокой карманъ Святогора. Послъ того проснулся великанъ, сълъ на коня витстт съ женою и потхалъ къ святымъ горамъ. Стялъ его добрый конь спотыкаться: «прежде (говоритъ) я возилъ богатыря да жену богатырскую, а вынче троихъ везу — не диво и спотыкнуться!» Тутъ Святогоръ догадался, вытащилъ Илью изъ кариана, распросилъ - что в какъ было? в убвлъ свою жену невърную, а съ Ильей Муровцевъ побратался. Пустиянсь онв въ путь-дорогу, навхали на великій гробъ;

> На томъ гробу подпись подписана: Кому суждево въ гробу лежать, Тотъ въ него и лижетъ. Легъ Илья Муромецъ — Дли него домовище и велико, и широко; Ложится Святогоръ-богатырь, Гробъ пришелси по немъ.

Взялъ онъ крышку и закрылъ гробъ; хочетъ поднять ее, и никакъ не сможетъ. Задыхается Святогоръ, проситъ Илью Муромца: «возьми мой мечь-кладенецъ и ударь поперёгъ крышки». Ударилъ Илья, и отъ его удара могучаго посыпались искры, а гдъ попалъ мечемъ-кладенцемъ — на томъ мъстъ выросла полоса желъзная; ударилъ вдоль крышки — и выросла новая полоса желъзная. Такъ скончался Святогоръ-богатырь; Илья Муромецъ привязалъ его добраго коня къ гробу, а мечь-кладенецъ себъ взялъ <sup>1</sup>). Былина передаетъ

<sup>1</sup>) PMGEER., I, 36-42.

намъ два стариеные миеа: одинъ -- о женъ великана, и другой --- о его смерти. По своему стихійному характеру, великанки сближались съ тъми прекрасными облачными нимеами, съ которыми богъ-громовникъ заводитъ во время грозы дюбовныя связи. Наравит съ послтаними, дочери великановъ могли обладать несказанною красотою; такова была Gerdhr: когла она отпирала своими блестящими руками (рука — молнія, см. І, 199) двери дома (<u>т</u>тучи), то кругои ярко озарялись и воздухъ и воды. Боги весеннихъ грозъ и бурь вступали въ бракъ съ исполинскими дъвами: Фрейръ съ прекрасною Gerdhr, дочерью Gýmir'a, Торъ съ великанкою Iarnasaxa; Gunnlöd была любовницей Одина '). Въ русской былинъ Святогорова жена отдается Ильъ Муромцу, какъ представителю Перуна, и погибаетъ отъ меча-кладенца, т. е. умираетъ пораженная молніей <sup>2</sup>). Эта связь великанки съ громовникомъ разсматривается, какъ измѣна красавицы ея законному мужу: но есть другіе варіанты, гдѣ Илья Муронецъ замѣненъ богатыремъ Добрынею, извъстнымъ побъдителемъ Зитя Горыныча, а великанка поставлена независимо отъ Святогора. Нагналъ Добрыня поленицу<sup>\*</sup>) — женщину великую,

> Ударилъ своей палицей булатноей Тую поленицу въ буйну голову: Поленица назадъ не оглянется, Добрыня на конъ пріужахнется. Пріважалъ Добрыня ко сыру дубу, Толщиной былъ дубъ шести саженъ; Онъ ударилъ своею палицей во сырой дубъ, Да разпибъ весь сырой дубъ по ластиньячъ, \*) Самъ говоритъ таково слово: "Сила у Добрыни все по старому. А смълость у Добрыни не по старому!\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 495-7.—<sup>2</sup>) Святогоръ возитъ жену въ хрустальномъларцъ (метафора облака) и замыкаетъ волоты и ъ и поченъ (=молнiež).—<sup>3</sup>) Вониственную наъздницу.—<sup>4</sup>) Листинье – дравь.

Снова пустился за великанкою, уларилъ ее въ буйну голову — поленица ёдетъ- не оглянется; повернулъ Добрыня къ дубу въ двѣнадцать сажонъ, попробовалъ силу своего удара, и опять раздробилъ вѣковое дерево на тонкія драни. Въ третій разъ догоняетъ онъ поленицу, бьетъ ее въ голову палицей булатною—

> Поленица назадъ пріоглянется, Сама говоритъ таково слово: "Я думала комарики покусываютъ, Ажно русскіе могучіе богатыри пощелкиваютъ!» Какъ хватила Добрыню за желты кудри 1), Посадила его во глубокъ карманъ.

Тяжело доброму коню везти двухъ всадниковъ, сталъ онъ жаловаться; тотчасъ поленица вытащила Добрыню, глянула на него, и полюбился ей добрый молодецъ — пошла за него замужъ<sup>2</sup>). Русскій богатырь попадаеть въ карманъ великана или великанки; эта любопытная черта соотвътствуетъ преданію Эдды, какъ однажды Торъ ночевалъ въ перчаткъ великана (см. ниже). Ясно, что эпическія сказанія о Святогор'ї стоятъ въ несомитиомъ родствт съ птсиями Эдды; это, съ одной стороны, свидътельствуетъ за глубочайшую древность ихъ содержанія, а съ другой — за мнонческій характеръ выводницьъ нин лицъ. Удары громовника, обыкновенно столь страшные и гибельные для великановъ, заъсь оказываются безсильными и причиняють не болье безпокойства, какъ кусающіе комары, нечаянно-задътый камышекъ или прутикъ. Оба эти противоположныя представленія возникли подъ вліяніемъ впечатлавій, возбуждаемыхъ въ душъ сверкающими молніями, которыя то какъ-будто дробятъ исполинскія тучи, нанося имъ кровавыя раны (т. е. низводя дождевые ливни), то какъ-будто без-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Желтыя кудри-тоже, что прасные волоса Тора.—<sup>3</sup>) Рыбния., I, 128-9; III, 67-68.

сладно исчезають въ ихъ сгущенныхъ нассахъ. -- Предание о смертя Святогора объяснево намя въ XI-й главъ (1, 579---583): гробъ, окованный желтэными обручами, --- метафора дожденоснаго облака, на которое зниная стужа наложила свои кръпкоскимающія ціпн. При началь зимы впадаеть въ оціпеньніе ( умираетъ) не только великанъ-туча, но и самъ надолгозамодкающій громовникъ; потому тоже преданіе о безвременной кончний прилагается и къ Ильй-Муронцу. Бхалъ онъ съ Добрыней в Алёшей Поповаченъ, натхали на каменный гробъ безъ крышки. Полѣзъ въ гробъ Алеша — ему великъ, попыталъ Добрыня — ему узокъ; только лёгъ Илья-Муромецъ, какъ въ туже менуту -- откуда не возъмись-захлопнула его каменная крышка. Свлится Илья своротить ее, и не можетъ. «Берите, кричитъ товарищамъ, мой мечь - кладенецъ, да рубите имъ!» Првиялись они рубить, но чтиъ больше рубятъ — тъмъ больше обручей охватываютъ гробницу <sup>1</sup>). Эти губительные удары меча-кладенца тождествены ударамъ прута молнія, погружающемъ сказочныхъ героевъ въ зимній сонъ или окаментие (см. выше, стр. 423).

Въ памяти нашего народа сохраняется любопытное преданіе: «отчего перевелись богаты ри на святой Руси?» Согласно съ древними инеани о борьбѣ великановъ (іотуновъ, турсовъ и титановъ) съ свѣтлыми богами весеннихъ грозъ (си. ниже, стр. 686), русскіе богатыри, гордые своею исполинскою силою, вызываютъ на бой небесныхъ воителей, т. е. ангеловъ, которыми обыкновенно замѣняются молніеносные духи дохристіанской эпохи (—свѣтлые эльфы):

> "Не намахалися наши могутныя плечи, Не уходилися наши добрые кони, Не притупились мечи наши булатные!" И говоритъ Алеша Поповичъ-младъ:

Digitized by Google

- - - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пъсни Киръев., I, стр. XXXIV.

"Подавай намъ силу нездѣшнюю (вар. небесную); Мы и съ тою силою, витязи, справимся!" Какъ промолвилъ онъ слово неразумное, Такъ и явились двое воителей, И прикнули они громкимъ голосомъ: "А давайте съ нави, витязи, бой держать; Не глядите, что насъ двое, а васъ семеро!«

Наскакалъ на нихъ Алеша Поповичъ и со всего плеча разрубилъ пополамъ; но небесные воители не пали мертвыми, а только увеличились вдвое: стало ихъ четверо и всъ живы! Налетталъ Добрыня, разрубилъ пополамъ четырехъ- и стало ихъ восемь; налетталъ Илья Муромецъ, съ-разу разсъкъ восьмерыхъ-и снова они удвоились. Бросились всъ витязи,

Стали ови силу колоть-рубить... А силя все растеть да растеть, Все на витязей съ боемъ идеть! Бились витязи три дня, три часа, три минуточки; Намахалися ихъ плеча могутныя, Уходилися кони ихъ добрые, Прятупились мечи ихъ булатные... А сила все растетъ да растеть, Все на витязей съ боемъ идетъ! Испугалися могучіе витязи, Побъжали въ каменныя горы, въ темныя пещеры: Какъ подбъжитъ витязь къ горъ-такъ и окаменъетъ, Какъ подбъжитъ другой-такъ и окаменъетъ, <sup>1</sup>)

Преданіе это роднится съ литовскимъ вѣрованіемъ, что великаны, побѣжденные богамъ, были превращены въ камии, и съ средневѣковою баснею о «дивьихъ народахъ», заключенныхъ въ горахъ Александромъ Македонскимъ (см. выше, стр. 454). Послѣ шумныхъ грозовыхъ битвъ великаны-тучи замираютъ на зиму, каменѣя отъ сѣверныхъ вьюгъ и морозовъ. Самона-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сыяъ Отеч. 1856, № 17; Исторія русск. словесн. Шевырева, I, 199-203.

длянные, необузданные в дерзкіе---великаны наполняли нъкогда весь міръ убійствами и враждою, но подобно демонамъ. низвергнутымъ въ адскіе вертены, исчезли съ лица земля, и отъ нихъ ничего не осталось, кроиъ грубой массы каменныхъ горъ и утесовъ, въ которыхъ они улеглись на въчныя времена. Въ ефремовскомъ утадъ, на берегу Красивой Мечи, близь села Козьяго есть огромный гранитный камень. Крестьяне называють его Конь-камень и разсказывають о немь слёдующее предание: въ незапамятную старину явился на берегу Красивой Мечи витязь-великанъ, въ блестящей одеждъ, на бѣломъконѣ---признаки, указывающіе на бога бурныхъ грозъ (I, 699 и 701); въ тоскливомъ раздумън глядълъ онъ на ръку и потомъ бросился въ воду, а одинокій конь его тутъже окамента. По ночамъ камень оживаетъ, принимаетъ образъ коня, скачетъ по окрестнымъ полямъ и гроико ржетъ. Въ одоевскомъ убздѣ, близь села Скобычева, лежатъ два камня Башъ и Башиха: это были мужъ и жена; жяли они такъ долго, что и счетъ годамъ потеряли, а какъ состарились -оба вдругъ окаментая <sup>1</sup>). Въ синодальный Цвттинкъ 1665 года занесена повъсть, како возлъ Сиоленска жены и дъвы творили игры въ ночь на Ивана Купалу и за свое «безстудное бъснование» были превращены св. великомученикомъ Геор-какъ люди, въ поучение намъ гръшнымъ» <sup>2</sup>). На берегу ръки Мечи (около Тулы) указываютъ нѣсколько канней, расположенныхъ кругомъ; увъряютъ, что это былъ дъвичій хороводъ, превращенный въ камии небеснымъ громомъ за неистовыя пляски на Троицынъ день 8). Въ этихъ женахъ и дъвахъ, наказанныхъ за безстудныя игрища, узнаемъ ны облач-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки отдъленія русск. и славян. археологін Ими. археод. общ., І, ст. Сахаров., 46; Толков. Слов., прибавл. 8.— <sup>2</sup>) Ист. очер. рус. слов., ІІ, 14.— <sup>2</sup>) Терещ., VI, 197.

ныхъ нимеъ, которыя подъ пъсни завывающей бури предаются неистовымъ пляскамъ и которыхъ преслъдуетъ и разитъ своими молніями Перунъ, подставленный въ христіанскую эпоху святымъ воителемъ— Георгіемъ Побъдоносцемъ <sup>1</sup>). Въ Гермавія разсказываются саги о превращеніи въ камин великановъ, ихъ женъ и дочерей—въ то время, какъ они въ дикомъ упоеніи заводили шумныя пляски <sup>2</sup>); въ одномъ мъстъ Пруссіи до сихъ поръ показываютъ сорокъ камией, которые считаются окаменълыми великанами <sup>3</sup>).

Такъ какъ горы, скалы и утесы составляють только возвышенности земли, части ся колосальнаго тёла, то естественно, что въ народныхъ сказаніяхъ нёдра облачныхъ горъ стали представляться подземельями, а самая мать-сыра Земля вилючена въ разрядъ титаническихъ существъ и сроднена съ великанами-тучами. По скандинавскому мнеу громовержецъ Торъ рожденъ Землей (lördh) или Горою (Fiörgyn), т. е. тучею, изъ чрева которей исходитъ молнія (см. выше, стр. 355). Греческие титаны и гиганты, славные по своей чудовищной величинъ и необычайной силъ, были сыновья Неба и Земли, что согласно и съ законами природы, ибо дождевыя облака образуются изъ паровъ, подымающихся отъ земли дъйствіемъ солнечныхъ лучей. Рождаясь изъ тумановъ земли, вели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. также сборн. Кудьды, II, 18; Семеньск., 82: давица несла ведри съводою и окаменали-намекъ на тъкружки, изъкоторыхъ облачныя давы льютъ на землю дожди. Подобныя представления связываются на югъ России съ каменными бабами; во время бездождія поселяне идутъ къкаменной бабъ, кладутъ ей на плечо ломоть хлаба или разсыпаютъ передъ нею хлабныя зерна, затъмъ кланяются ей въноги и просятъ: "помилуй насъ, бабо-бабусенько! будемъ кланяться еще ниже, только помози намъ и сохрани отъ бады. (Ч. О. И. и Д. 1866, IV, стат. Терещен., 7).— <sup>2</sup>) D. Nyth., 517; Die Windgottheiten bei den indogerman. Völkern. 11.— <sup>3</sup>) Рус. Сл. 1860, У, ст. Костомар., 12.

каны отъ нея почерпали и свою мощь и крѣпость. Сила демоническихъ зибевъ, по свидътельству сказокъ, зависитъ отъ количества выпиваемой ими живой воды (дождя), и пока они могутъ втягивать, собирать въ себя эту воду, до тъхъ поръ остаются непобёдимы. О титанахъ разсказывается, что они, при всякомъ паденіи въ пылу битвы, какъ скоро прикасались къ землѣ-тотчасъ-же возставали еще съ бо́льшими силами 1): нать-Земля, соболёзнуя о своихъ дътищахъ, укрёпляла ихъ къ новой борьбъ. Геркулесъ, чтобы побъдить Антэя, вынужденъ былъ поднять его на воздухъ, и не давая ему касаться ногами земли, задушилъ ослабъвшаго врага своими могучими руками. Русскіе богатыри набираются силы-крѣпости, упадая на мать-сыру землю. Въ пъснъ о борьбъ Ильн Муронца съ Нахвальщиной находимъ слёдующій эпизодъ: поскользвулся богатырь, палъ на сыру землю, и стлъ ему на грудь Нахвальщина, вынимаетъ кинжалище булатное и хочетъ отстчь ему буйную голову.

> Лежучи́ у Ильи втрое силы прибыло, Махнетъ Нахвальщину въ бълы́ груди, Вышибалъ выше дерева жароваго, Палъ Нахвальщина на сыру землю — Въ сыру землю ушелъ до́ поясъ <sup>2</sup>).

Въ народной сказкъ <sup>3</sup>) богатырскій конь дважды ударнеть патой добраго молодца — такъ, что тотъ падаетъ на землю, и вслѣдъ затѣмъ спрашиваетъ его: «много-ль силы прибыло?» — Прибыла сила великая! отвѣчаетъ молодецъ. Чтобы стать оборотнемъ (=облачиться въ туманный покровъ), колдуны и вѣдьмы ударяются о землю. Въ Германіи существовало повѣрье, что во время суда надъ вѣдьмою не должно ставить ее на голую землю; иначе она тотчасъ-же превра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 608.—<sup>2</sup>) Пъсни Кирвев., I, 51.—<sup>3</sup>) Нар. сказки Броницына, 70—71.

тится въ звѣря, птицу или гадину и ускользнотъ изъ рукъ правосудія <sup>3</sup>).

Народный эпосъ заставляетъ богатырей и великановъ полымать не только годы и скалы, но и самую землю. Когда Илья Муромецъ испилъ богатырской воды или пива връпкаго (наполнилъ свою утробу тучу дождевою влагою), то спроснин его калики перехожіе: «какъ велика твоя сила?» Отвъчалъ инъ Илья: «кабы былъ стодбъ отъ земли до неба (варіантъ: еслибъ привртпить къ землъ кольцо), я бы перевернуль всю землю!» 2) Точно также Святогоръ-богатырь похваляется: «кабы я тяги нашель, такъ подняль бы землю!» Бдучи путемъ-дорогою, увидалъ онъ прохожаго. Припустилъ Святогоръ своего коня, скачетъ во всю прыть, а не можетъ нагнать пѣшехода, и закричалъ ему громкимъ голосомъ: «ой же ты, прохожій человѣкъ! пріостановись немножечко, не могу тебя нагнать на добромъ конъ.» Пріостановился прохожій, снималь съ плечъ сумочку и клалъ наземь. Спрашиваетъ его Святогоръ: «что у тебя въ сумочкъ?» — А вотъ подыми, такъ увидишь. Сошелъ Святогоръ съ коня, захватилъ сумочку рукою-не могъ и съ мъста сдвинуть; сталъ подымать объими руками, чуть-чуть приподнялъ-только что духъ подъ СУМОЧКУ ПОДПУСТИТЬ, В САМЪ ПО КОЛЪНА ВЪ ЗЕМАЮ УГДИЗЪ. «Что это, говоритъ, у тебя въ сумочку накладено? Силы мнъ не занимать стать, а вотъ и поднять не могу.» — Въ сумочкъ у меня тяга земная. «Да кто-жъты такой? Какъ тебя по имени зовутъ, какъ величаютъ по отечеству? --- Я есиь Микулушка Селяниновичъ. По другой редакція этого замізчательнаго сказанія, Святогоръ нашелъ въ степи налую сумочку перемётную, ухватиль ее объими рукамя,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1028; сравия въ I-иъ тояъ стр. 144.—<sup>2</sup>) Н. Р. Си., I, стр. 158; Пъсня Киръев., I, стр. 1 и XXIX.

Подняль сумочку повыше колвнь, И по колзна Светогорь въ землю угрязь, А по бълу лицу не слезы, а кровь течеть. Гда Святогоръ угрязь, тутъ и встать не могъ, Тутъ ему было и кончение <sup>1</sup>).

Погрузившись по колена, Святогоръ-богатырь такъ на веки и остался и торчитъ изъ земли будто исполинская скада. Бодгары разсказывають, что однажды Марко-королевичь похвалился поднять землю. Желая испытать его силу. Госполь послалъ съ небесъ своего ангела, вручивши ему торбу, наполненную землею и столь-же тяжелую, какъ весь земной шаръ. Ангель сталь на пути, которынь надо было проходить Маркукоролевичу, и когда тотъ приблизился – просилъ его приподнять торбу и положить ему на плечи. Страшныхъ усилій стоило это Марку-королевичу; онъ едва могъ исполнить просьбу и такъ утомился, что съ той самой поры пропала его сила богатырская <sup>а</sup>). Въ сумочкъ съ земною тягою мы узнаемъ тотъ мъщокъ, въ которомъ нъмецкіе великаны носили цълыя горы набранной ими земли или песку. Но какъ слово тяга означаеть не только самую тяжесть (чрезмёрную, обременительную ношу), но и то орудіе, съ помощію котораго можно ее потянуть — поднять \*); то выражение «тяга земная», т. е. собственно тяжелая масса земли гора, стало приниматься въ значения столба или кольца, ухватившись за которые нож. но поднять всю землю. Святогоръ изнемогаетъ подъ этою тяжестью, хотя и приподымаетъ ее « повыше колтиз»; но есть великаны и богатыри болте иогучіе: таковы, по литовскому преданію, исполины Вѣтръ и Вода, которые подынаютъ землю, и потрясая ею, производять потопь; таковь богъ-громовникъ. заставляющій землю дрожать и колебаться; таковъ и Микула

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбанк., I, 33. 39—40.—<sup>2</sup>) Мизадян., 528.—<sup>3</sup>) Тяга́ть — тащить, при-тягия ать, тягать-ся.

681

Селяниновичъ — богатырь, соотвътствующій славному сыну Iördh'ы — Тору. Калики перехожіе даютъ совътъ Ильъ Муромцу:

> Не бейся и съ родомъ Микудовымъ — Его дюбитъ матушка-сыра земдя <sup>1</sup>).

На близкія отношенія Микулы къ матери-сырой землѣ указываетъ и отечественное прозвище его — Селяниновичъ. Какъ щедрый податель дождей, богъ-громовникъ почитался творцемъ урожаевъ, установителемъ земледѣлія, покровителемъ поселянъ-пахарей, и даже самъ, по народнымъ преданіямъ, выходилъ въ видѣ простаго крестьянина воздѣлывать имвы своимъ золотымъ плугомъ (Л, 556-563). Такимъ пахаремъ изображаетъ былина и Микулу Селяниновича. Какъ Святогоръ, несясь на добромъ конѣ, не могъ догнать пѣшаго Микулу, такъ и другому богатырю Вольгѣ (Олегу) Святославичу долго пришлось за нимъ гнаться:

> Оретъ въ полъ ратай, понукиваетъ, Съ края въ край бороздки пометываетъ; Въ край онъ уъдетъ — другаго не видать; Коренья, каменья вывертываетъ... Бхалъ Вольга до ратая День съ утра онъ до вечера, Со своёю дружинушкой хороброей, А не могъ онъ до ратая довхати.

Бхаль другой день, тхаль и третій сь утра до па̀бтдыя \*), и настигь наконець ратая. «Потдемь со мной въ товарищахь!» зоветь его Вольга. Микула соглашается; надо только соху убрать. Посылаеть Вольга цять могучихъ мо̀лодцевъ, посылаетъ десять, посылаетъ всю дружия ухрабрую: сколько они ни трудятся,

> А не могутъ сошки съ земельки повыдернути, Изъ омъщиковъ земельки повытряхнути, Бросить сощки за ракитовъ кустъ.

<sup>1</sup>) Рыбния., I, 35.— <sup>2</sup>) До посяв-объденного времени.

Подходитъ Микула, пихнулъ соху — и полетъла она подъ облака, а какъ пала назадъ --- ушла до рогача въ землю 1). Съ русскимъ предзніемъ о земной тягѣ, подъ которою изнемогъ Святогоръ, можно сопоставить древле-скандинавскую сагу: однажды Торъ, странствуя съ свовиъ слугою Thiâlfi, повстръчалъ великана и спросилъ его: «куда твой путь?»---Иду на небо, хочу сразиться съ Торомъ! отвъчалъ великанъ, не догадываясь — кто стоить передь нимъ; его молнія зажгла мой хлъвъ! «Куда тебъ! ты не сможешь поднять и этого небольшаго камня.» Велеканъ тотчасъ-же схватился за камень в напрягъ свои мышцы, чтобы поднять его; но долженъ былъ сознаться, что трудъ ему не по силамъ: такую страшную тажесть дароваль Торъ камню. Вслёдь за тёмъ берется за камень Тіальфи и поднимаетъ его также легко, какъ рукавицу. Тутъ великанъ узналъ бога и съ яростью бросился на него, но Торъ двинулъ своимъ молотомъ и убилъ противника \*). Подобно нъмцамъ, и славяне и литовцы выводятъ неръдко витсто великана — чорта в приписывають ему поднятіе горъ в бросаніе сналъ и камней. Въ могилевской губ. есть Чортова гора, у подошвы которой разстилается озеро. Съ этой горою связывають слёдующій разсказь: когда-то потонуль вь озеръ единственный сынъ бъдной вдовы; въ отчаяные мать стала проклинать озеро и призывала на помощь нечистаго. Черть немедленно явился в пообъщался завалить озеро горою; онъ слеталъ въ Кіевъ и принесъ оттуда на мизинцъ часть Лысой горы, и только что хотёлъ книуть ее въ воду, какъ запъля пътухи; испуганный чортъ изчезъ, уронивши свою ношу у сашаго берега 3). Недалеко отъ древняго Коростена, у ръки Ушистоитъ утесъ, называемый Чортовы и ъ плеченъ; въ давнее время вздумали черти запрудить камиями рт-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рыбник., I, 18-23.- <sup>2</sup>) D. Myth., 512.- <sup>3</sup>) Могялев. Г. В. 1851, 6.

ку и затоцить окрестныхъ жителей; ночью принялись они за работу, начали таскать камни. но запѣлъ пѣтухъ — и въ тоже игновение нечистые духи разлились смолою. Памятникомъ ихъ неудавшагося предпріятія остался утесъ съ двѣнадцатью знаками, въ которыхъ крестьяне узнаютъ форму плечъ 1). Камин. приносниые чертями на своихъ раменахъ,--метафора тучъ, ночь — мракъ отъ наплыва сгущенныхъ облаковъ, крикъ пѣтуха — громъ, смола — дождь. Въ черинговской губ., вблизи Любеча, есть курганъ, извъстный подъ именемъ Чортовой ножки. Народная легенда разсказываетъ, что однажды, когда преподобный Антоній молился въ своей пещеръ, къ нему явился дьяволъ; святой мужъ прогналъ его крестомъ и молвтвою; дьяволъ побъжалъ прямо къ кургану, сталъ на немъ одною ногою и сгинулъ. Оставилъ ли онъ на курганъ слъдъ своей ступни?---лицо, сообщившее легенду, не говоритъ ни слова 2). Въ Подкаменьи, возлъ доминиканской церкви, на покатости горы лежить огромный камень. Мъстное преданіе утверждаетъ, что дьяволъ, раздраженный постройкою этого храма, отломнаъ отъ Карпатовъ большой КУСОКЪ СКАЛЫ И НОЧЬЮ ПОНЁСЪ ОГО ПО ВОЗДУХУ, СЪ НАМЕреніемъ бросить въ церковный куполь. Къ счастію запѣлъ пътухъ — в чортъ уронныть камень на то мъсто, гдъ можно видъть его и въ наше время. Въ литовскомъ разсказъ Румшнсь, вступныши въ договоръ съ бъсомъ, приказалъ ему принести до разсвъта огромный камень изъ-подъ Клайпеды; чортъ спітинаъ, сколько могъ, но не успіль прибыть въ срокъ: пѣтухъ запѣлъ, когда до дома Румшиса не оставалось и тысячи шаговъ. Страшно завылъ чортъ и бросилъ камень въ Неманъ, гдѣ онъ и понынѣ лежитъ, образуя порогъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путевыя вамътки Давида Мацкевича, 292.—<sup>2</sup>) Чернигов. Г. В. 1857, 38.—<sup>3</sup>) Семеньск., 34, 81—82; Иллюстр. 1848, № 27.

Обитая въ горахъ, великаны, подобно драконамъ и зитямъ, стерегутъ тамъ несчетныя сокровища серебра и золота. Было, говоритъ нѣмецкая сказка 1), два брата: богатой и бъдной. Случилось бъдному идти лъсомъ мимо большой ГОРЫ; СМОТРЕТЪ — А КЪ НЕЙ ПОДОШЛИ ДВЪНАДЦАТЬ ВЕЛИКАНОВЪ и промодвили: «гора Семси, отворись!» И она тотчасъ раздълилась надвое; великаны вступили въ отверстие, и немного погодя вышли изъ горы, каждый неся на своей спинт по тяжелому ившку. «Гора Семси, затворись!» закричали они — и гора затворилась. Бъдной братъ дождался изъ ухода, проговорнаъ тёже слова и вошелъ въ просторную пещеру, которая вся была наполнена серебромъ, золотонъ в драгоцёнными камнями; набралъ себъ всякаго добра и разбогатълъ. Богатой братъ ему позавидовалъ, разузналъ --- какъ было дъло, в отправился въ туже пещеру. Набравши большой запасъ сокровищъ, онъ хотбяъ было уйдти, да позабылъ название горы и сталъ приказывать: «гора Симели, отворись!» а гора не слушается. Къ вечеру пришан великаны и отрубили ему голову. Эта гора, наполненная сокровищами и охраняемая великанами, есть поэтическое изображение тучи, закрывающей собою золотое солнце, серебреный мъсяцъ и яркія звъзды, что блистають на небесномъ сводъ дорогими самоцвътными каменьями. Таже сказка извъстна и между славянами, но въ фориъ нъсколько - подновленной: витсто великановъ являются разбойники или привидънія — духи усопшихъ \*). Приведенъ галицкую редакцію: въ «Герней горъ (въ колоныйскомъ округъ) хранятся несибтные кдады, а въ сумерки оттуда слышится говоръ и звукъ цтпей. Разъ бъдный крестьянинъ, собираясь срубить дерево на отлогъ этой горы, увидълъ привидъніе, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Скав. Грим., 142, 191 — <sup>2</sup>) Н. Р. Ск., YIII. 27; Худяк., 100; Чудинск., 4; Семеньск., стр. 104—7: "Pieczary w Czarnėj gorze"; Пов. и пред., 53—60; сб. Валивца, 204—6.

торое медленнымъ шагомъ приближалось къ таинственнымъ пещерамъ. «Отопритесь, дверцы!» молвило привидъніе; дверь открылась и духъ вступилъ внутрь горы. «Затворитесь, дверцы!» раздался голосъ изъ подземелья — и дверь быстро захлопнулась. Крестьянинъ улучилъ время, явился къ горъ, приказалъ двери отвориться и вошелъ въ темный погребъ, гат стояли бочки съ старинными червонцами, талерами и драгоцънными камиями и были навалены большія кучи золотыхъ крестовъ и окладовъ съ иконъ. Много захватилъ онъ зодота, и воротившись домой, разсказаль состау, какъ и откуда достался ему кладъ. А сосъдъ былъ страшной скряга, вздумалъ и самъ поживиться, пошель къ Черной горъ, забрался въ подземелье и только сталъ было набивать нарочно-припасённые мъшки, какъ откуда не возымись — выскочильогромный черный пёсьсь горящими глазами и растерзаль похитителя. Въ астраханской губ. сохраняется предание о Чортовомъ городищъ: одважды потхаль мужикь въ лодкт, пристигла его темная ночь, онъ и заплутался... Плылъ-плылъ и присталъ къ берегу; надо, думаетъ, пооглядъться, что за мъсто такое? Смотритъ — передъ нимъ бугоръ, а въ бугрѣ — подвалъ; вошелъ въ отворенныя двери и кртпко испугался: впереди сидить женщина — словно татарка, а по всему подвалу насыпаны груды денегъ и стоятъ кадки съ виномъ (кадка 💳 облако, вино <u>т дождь).</u> Спрашиваетъ она: «почто пришелъ сюда?» — Заблудился! «Ну что-жъ, не бойся! Возьми корецъ, испей винца, да бори себт денегъ, сколько хочешь; а въ другой разъ сюда не ходи.» Вотъ мужникъ стадъ забирать деньги да въ карианы КЛАСТЬ; МНОГО НАКЛАЛЪ, СКОЛЬКО МОГУТЫ ПОДНЯТЬ ХВАТВЛО, И потащилъ въ лодку. Высыпалъ деньги и дунаетъ: «дай еще пойду! этого въ другой разъ не сыщешь.» Пришелъ къ бугру. туда сюда — нътъ больше подвала, точно в не было его! Воротнася назадъкъ лодкъ, а вибсто денегъ въ ней лежатъ уголья. Есть много разсказовъ, въ которыхъ храненіе золота приписывается чертямъ. Посреди стараго Кракова было подземелье, гдѣ (какъ увѣряла народная молва) стояли бочки съ чистымъ золотомъ; разъ защла туда одна дъвушка, чортъ отсыпалъ ей въ передникъ груду червонцевъ, и прощаясь — не велтлъ оборачиваться назадъ. На послтаней ступенькъ лъстницы она не выдержала и оглянулась; въ тоже игновение дверь съ трескомъ (\_\_\_\_\_ съ громомъ) захлопнулась и отшибла ей пятку. Подъ разваливами Ленгицкаго замка (въ Польшѣ) обятаетъ чортъ Борута и стережетъ кладъ; нашелся отчаявный шляхтичъ, который отправился въ подвалы этого занка и сталъ забирать золото; набилъ полные карманы --- и назадъ, но едва ступилъ онъ на порогъ, какъ хлопнула дверь и отшибла ему пятку <sup>1</sup>). Прибавимъ, что, по свидѣтельству старинныхъ миссвъ, богъ-громовникъ, вторгаясь въ облачныя пещеры добывать жавую воду дождя и золото солнечныхъ лучей, получаетъ ударъ въ ногу ндълается хромымъ (см. гл. XXII).

Какъ воплощенія мрачныхъ тучъ и тумановъ, застилающихъ ясное небо и на все время зимы скрывающихъ въ своихъ нѣдрахъ живительный дождь и блестящую молнію, великаны (наравнѣ съ драконами) обладаютъ во ровскимъ, хищи и ческимъ ха рактеромъ, и вызываютъ на постоянную борьбу съ собою бога-громовержца, этого низводителя дождей, прояснителя солица и творца всякаго плодородія. Громовникъ иначе не представляется въ древнихъ вѣрованіяхъ и преданіяхъ, какъ въ постоянныхъ битвахъ съ великанами. Индра сражается съ асурами и ракшасами, демонами-похитителями свѣта и дождевой влаги, во главѣ которыхъ стоитъ Вритра; Зевсъ борется съ титанами и гигантами, Торъ — съ іотунами и турсами. Асуры

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пов. и пред., 61-65, 71-72, 174; Zarysy domove, III, 190.

сбивають облака въ кучу, чтобы, образовавъ изъ нихъ лестницу, скорте взобраться на небо и завладать царствомъ сват лыхъ боговъ. Индейскимъ асурамъ, которыхъ разитъ и гонить въ глубовія подземелья могучій Инара, вполнѣ соотвѣтствуютъ греческие титаны, существа подземныя, враждебныя Зевсу и одинпійскимъ богамъ. Жедая достать до высокаго неба и такъ торжествовать свою побёду надъ одянцій. цами, они воздвигали горы на горы (ттучи на тучи); во Зевсъ бросилъ все-сокрушающія молнін, и великаны пали подъ обломками скалъ. Стращно, говоритъ Гезіодова Теогонія, гудъл кормилица-земля и безплодное море, потрясённое небо стонало и Олимпъ колебался въ своихъ основанияхъ отъ воинскихъ кликовъ и грознаго метанія стрѣлъ; все было объято пожаронъ, и наконецъ титаны были низвергнуты въ бездну мрачнаго тартара, и веселая, свётлая жизнь водворилась на землё, т. е. вслёдь за побёдою, одержанною надъ демоначескими силами зямнихъ тумановъ и облаковъ, наступаетъ весна. Подъ ударами молній исполины-тучи низвергаются на землю и пронякають въ ея материнскую утробу дождевыми лявнями. Прогнанные съ Олимпа и заключенные въ вертепы подземнаго царства, титаны напоминають собою твхъ гордыхъ ангелевъ, которые, по библейскому сказанію, возсталя противъ Творца вселенной и низринутые имъ съ неба превратились въ здыхъ демоновъ, обитателей ада: въ этомъ сближевіи народная фантазія обрѣла новую опору для свонхъ стародавнихъ иноовъ. Древне-германскія преданія подагаютъ жилища великановъ на съверъ <sup>1</sup>); съ понятіемъ же съверной стороны нредки индоевропейскихъ народовъ соединали иден и рака, зимы нада (см. І, 183 нгл. XXII). Вражда асовъ съ іоту-

нами и турсами изображена въ Эддъ яркими прасками. Више

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 521.

ны привели поэтическое сказание о поныткъ великана овдаать солнцемъ, луною и Фреею, который однако погибъ подъ ударани Тора. Исконный врагъ демоновъ и другъ дрдей, Торъ очищаетъ вселенную отъ буйныхъ великановъ и установляеть на земль мирный трудь хлъбопашества; его нолотъ дробитъ исполинамъ головы, а не будь этого - они давно бы овладтан встиъ пространнымъ свътомъ 1). Младшая Эдда заставляетъ громовника состязаться съ великаномъ Грунгнировъ. Торъ является на мёсто битвы въ сопровожденін Тіальфи; Грунгинръ храбро встрѣчаетъ прогивника, закрываясь каменнымъ щитомъ. «Плохо ты защищаешься, ioтунъ! лукаво замѣчаетъ ему Тіальфи; ты держишь щитъ передъ собою, но Торъ находитъ на тебя снизу!» Довърчивый великанъ бросаетъ щитъ на землю, становится на него --- и схватываетъ объния руками скаду, какъ свое вониское оружіе. Варугъ блеснула молнія и загремъдъ громъ — то гитвный Торъ ринулъ свой Mjölnir; на встрячу молоту великанъ кидаетъ скалу, во она разлетается надвое: одна половина падаеть на землю, а другая рушится на голову Тора; богъ пеаучаетъ рану, но остается побъдителенъ: своимъ молотонъ онъ размозжилъ великану черепъ <sup>2</sup>). Пѣсни Эдды разсказывають о похищеній великанами. Торова молота и пивнаго котла. Однажды, проснувшись по утру, Торъ не нашель при себъ убійственнаго Міölnir'а. Напрасно онъ ищеть его и пылаетъ яростью! Ни то, ни другое не помогаетъ дълу. Тогла онъ сообщаетъ е своей пропажъ хитрому Локи, безъ котораго не обходится ни одно предпріятіе, требующее изворотливести и лукавства. Торъ и Локи идутъ въ палаты прекрасной Френ и просять у нея периатой сорочки (I, 540-6); Фрея исполняеть ихъ просьбу, и Локи облекается въ перва-

1) Ibid., 497.— 2) Die Götterwelt, 213-5.

Digitized by Google

-----

1

тую одежду. Изъ обытели асовъ онъ летитъ въ Іотунгейнъстрану великановъ, и видитъ: на вершинъ горы сидитъ властитель турсовъ, по имени Тримъ, вьетъ золотыя привязи свониъ собаканъ, чиститъ и холитъ своихъ коней. «Что новаго у асовъ?» спрашиваетъ великанъ. «Бъда случилась у асовъ, отвъчаетъ Локи; не ты ли спраталъ молотъ Тора?» — Да, я спряталь молоть Тора на восемь миль глубины подъземлю; не достать вамъего, развъдадяте инт въжены прекрасную Фрею! Локи приносить отвътъ Тору, и оба они ндутъ къ Фређ; предложение Трима приводитъ ее въ страмный гитвъ. Собрались всъ боги и богини и стали обсуждать, какъ помочь горю. Ръшено было, что самъ Торъ одънется невъстою въ платье и ожерелье Френ и отправится въ Іотунгеймъ. Опасаясь, что безъ его молота — веляканы могутъ завладъть Асгардовъ, Торъ наряжается въ одежды Френ н покрываетъ свое лице фатою; нарядился и Локи прислужницею невъсты. Оба стли въ повозку, запряженную парою козловъ, и пустились въодорогу; отъ ихъ побада трещатъ горы и загорается земля. Тримъ убираетъ свое жилище и ждетъ красавицу. Къ вечеру прітажаетъ желанная гостья. Начинается свадебный пиръ; невъста одна събдаетъцълагобыка, восемь большихъ рыбън всв закуски, и выпиваеть три бочки меду. Захотёль Тримъ поцёловать невъсту, заглянулъ подъ покрывало, и такъ испугался ея блестящихъ, искрометныхъвзоровъ, что отпрыгнудъ на другой конецъ палаты. Локи успоконваетъ великана: Фрея, по его словамъ, вичего не тла дорогою и не спала восемь ночей; такъ желалось ей поскоръе прибыть въ Іотунгейнъ. Наступила пора совершить брачный обрядъ; союзъ долженъ быть освященъ молотомъ Тора. Тримъ велитъ принестя Mjölnir и положить его на колтин невъсты. Злобно обрадовался Торъ, завидя свой молотъ, схватилъ его и помелъ гулять по голо-44

вамъ великановъ: что ни ударъ, то и разбитый черепъ 1). Раскроемъ дъйствительное значение миса: веляканъ Thrymr ( \_\_\_\_\_ громкобурливый), пользуясь зимнимъ сномъ бога-громовника, похищаеть молнію и скрываеть ее въ глубнить облачныхъ подзенедій на восемь місяцевь зимы, которая на стверт Европы бываеть очень продолжительна; овъ думаеть завладеть и богиней Фреею, но приходить весна — Торъ снова обрѣтаеть свой нолотъ, и въ возженномъ имъ грозовомъ планени гибнутъ Тримъ и подвластные ему великаны. Мноъ этотъ стоитъ въ твсной связи съ общимъ германо-славянскимъ върованіемъ, будто «громовые камни или стртлки» (donnersteine, donnerhämmer), ниспадая изъ тучъ, входятъ въ глубь зепли, и оставаясь тамъ въ продолжения семи лътъ-поистечения означеннаго срока выступають на ея поверхность (1, 247). Семь лать указываютъ на семь зимнихъ мъсяцевъ, а темныя подземелья - на мракъ сгущенныхъ облаковъ. Такимъ образовъ ежегодно-похищаемая молнія поконтся въ знинее время въ облачныхъ пещерахъ; а весною, когда Перунъ отпираетъ золотымъ ключень горы-тучи, когда изъ нъдръ земныхъ выходять яркогорящіе, золотые клады, она снова начинаеть разить великановъ и демоновъ. Въ народныхъ пъсняхъ Даніи воспъваются в покража золотаго Торова волота, в сокрытие въ облачной горъ богатырскаго меча ( другая метафора моднія). Молодой рыцарь Ориз стучится въ дверь гроби и цы своего отца. «Кто ты, дерзкой, пришедшій возмутить ной покой?» — Это я — твой сывъ! «Чего ты хочешь? я уже отдалъ тебъ груды золота и серебра.» --- Правда, но я хочу твоего меча; есля ты откажешь мнт, я разобью скалу, воторая служить твоею могилою, на пять тысячь кусковь! Отець отдаеть свой богатырской мечь, и вооруженный янь Ориь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симровъ, 61—65. Die Götterwelt, 212—3. Индра принималь на себи образъ водяной дъвы, чтобы порязить демона — Germ. Mythen, 165—6.

убиваетъ великана Берва <sup>1</sup>). Сходно съ этимъ, наши сказочные богатыря прежде всего добывають нав горь ная подземелій несокрушиный мечь-кладенець ( \_\_\_\_ самосвкь). збрую ратную и добраго коня (I, 619), и потомъ уже отправляются совершать сдавныя подвиги ..... побывать зитевъ и великановъ; этотъ нечь, збрую и коня нербяко получаютъ они отъ усопшаго витязя -- изъ-подъ его могильного кургана \*). Иогидьная насыпь есть гора-туча, въ которой спитъ убаюканный зимениь сноиь, вли что тоже --- застигнутый зимеюю смертью, старый богъ-громовникъ, прошлогодній Перунъ. Греческое предание говорить о сокрытия Аполлоновыхъ стрълъ въ холодной гиперборейской странъ, откуда добываются онт не прежде, какъ съ возвратомъ благодатной весны »); по свидътельству Гезіода, циклопы, освобожденные Зевсонъ, вручили ему молнів, сокрытыя до того времени въ земной утробт. На этихъ мнонческихъ представленияхъ основаны заговоры, произносниые ратными людьми при выступлении въ походъ; силою заповъднаго слова призывается Перунъ от переть облачные затворы, добыть изъ-за нихъ мечь-кладенецъ и вручить его ратнику. Такъ въ одномъ заговоръ просять ворона, всемъ воронамъ старшаго, разбить змвиную кръпость, заклевать самаго зивя и достать ключь, которымъ заперта богатырская збруя; въ другомъ заговорѣ читаемъ: «ВЫХОЖУ Я ВО ЧИСТО ПОДЕ, НА ЗЕЛЕВЫЙ ЛУГЪ; ВО ЗЕЛЕНОМЪ ДУГУ есть зелія могучія, а въ нихъ сила видима-невидимая. Срываю три былинки бълую, черную, красную; красную былинку метать буду за окіанъ-море, на островъ на Буявъ, подъ мечь-кладенецъ; черную былинку покачу подъ чернаго ворона, что свилъ гитадо на семи дубахъ, а во

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Фяннск. Въстн. 1846, Х, 40, 45-46 ("Первыя драмы и народи. пъсни Давія").—<sup>2</sup>) Н. Р. Ск., II, стр. 386; VIII, 39 и многія другія сказки.—<sup>3</sup>) Der Ursprung der Myth., 106.

гиталт лежитъ уздечка бранная съ коня богатырского; бълую былинку заткну за поясъ узорчатый, а въ пояст узорчатомъ завитъ-защитъ колчанъ съ каленой стрълой. Красная былинка притащитъ инъ мечь-кледенецъ, черная былинка достанетъ уздечку бранную, бёлая былинка откроетъ колчанъ съ каленой стредой. Съ тенъ неченъ отобью снач чужезенную, съ той уздечною обратаю коня яраго, съ тъпъ колчаномъ разобыю врага-супостата» <sup>1</sup>). Могучее зелье, упоминаемое заговоромъ, означаетъ «разрывъ-траву» или вътку-полнію, которою Перунь разбиваеть зищнія тучи; три разноцвітныя былинки этого велья соотвётствують трехлиственному вадуцею Меркурія (см. выше, стр. 393) и трехгранному (бѣлому, желтому н красному) камню Тора (см. I, 255). — Не менте знаменательно содержание изсни о пивномъ котлъ (braukessel): нъкогда асы собрались пировать у морскаго владыки Эгира. Чтобы сварить для нихъ пиво, понадобился котёлъ колосальныхъ разивровъ; но гдв и какъ добыть его? Ту́г (-Tiv, Zio, Zeus) нрыпоменых, что такимъ котломъ владбетъ великанъ Нупліг. и тотчасъ-же отправился на поиски, витесть съ Торонъ. Боги явились къ Гиниру въ то время, когда онъ былъ на охотъ, а дона оставалась нать его - старая великанка о девати стахъ головъ. Въ ожиданія хозянна, гости спрятались въ залъ --- за столбани, на которыхъ висъло восень котловъ. Поздно ворочается великанъ съ охоты; подъ его стопани звучать деданыя горы (eisberge), оть его взоровь распадаются кръпкіе столбы. Завидя гостей, онъ приказываеть приготовить на уженъ трехъ быковъ, наъ кеторыхъдвухъпожираетъ Торъ. Къ обтау слъдующаго дня великанъ вадумалъ наловить рыбы; съ яниъ витетъ пускается въ море и могучій Торъ: онъ отрываетъ у чернаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Caxapos., I, 25-26.

быка голову и беретъ ее съ собою, какъ приманку для рыбы. Гимиръ вытащилъ на удъ двухъ китовъ; а бычью голову, на которую удилъ Торъ, ухватила ненавистная богамъ исполинская зита — Midgardhschlange: богъ-гроповержецъ приташиль ее къ борту корабля и ринулъ модотомъ въ ея чудовишную пасть. Затрещали горы, застонала земля и зитя погрузилась въ глубокое море. Покончивъ ловлю, Гимиръ обратился къ товарищу съ просьбою отнести пойманныхъ рыбъ. Торъ поднялъ на свои плеча корабль со встян снастями, взялъ двухъ китовъ, и все это понёсъ на дворъ великана. Гимиру мало было этихъ опытовъ силы; онъ предложиль гостянь попробовать: смогуть ли они поднять его огромный котелъ? Туг дважды причимался за дъло; но его усилія были напрасны — котёлъ стоялъ неподвижно. Тогда выступиль Торъ; онъ ухватился за край котла и потащиль его по каменному полу залы, потомъ поднялъ его на голову и по спѣшилъ къ асанъ. На пути оглявувшись назадъ, онъ увиаблъ. что за немъ, гонятся Гемеръ в многоглавые обитателя подземныхъ пещеръ. Торъ двинулъ свой страшный молотъ и побиль великановъ. По интиню Манигардта, braukessel означаетъ небесный сводъ, донынъ-сравниваемый поэтами съ опрокинутой надъ землею исполенскою чашею; въ этой чашт боги весенныхъ грозъ завариваютъ вдохновительный напитокъ дождя ( нектарь, пиво). Но мы знаемь, что и самыя тучи представлялись сосудами (бочками, котлами), вс которыхъ приготовляется и хранится небесное пиво, вино или медъ. Поэтому едвали не справедливъе — въ котлахъ, обрътенныхъ въ жилищъ Гимира, видъть поэтическое изображение дожденосныхъ тучъ; колосальные размёры этахъ послёднахъ, постоянно-сближаеныхъ съ горани, наводели фантазію на мысль о чрезвычайной громадности тъхъ сосудовъ, изъ которыхъ пьютъ великаны и боги. На зиму іотуны, похищающіе молотъ Тора, скрывають дождевую влагу въ своихъ темныхъ и кртпкихъ затворахъ: но въ весеннюю пору Торъ поражаетъ великановъ, отынаетъ у нихъ пивной котелъ и счастливо приносять его въ собрание асовъ. т. е. снова возвращаетъ благодатные дожди. Борьба громовника съ гигантскою зитею и пожераніе виз быковъ суть инонческія представленія грозы, въ пламени которой гибнутъ зити-Вритра и облачныя стада 1). Въ Норвегів, когда настаетъ непогода и подынаются шумные вихон, народъ выгажается объ этонъ явленіи: «великанъ ворочаетъ котды» (der riese rührt die kessel \*). Мись о похищении великаномъ Thiassi богнин Идуны, которой было ввърено охранение котла съ дорогниъ медовымъ напиткомъ (Odhгогіг), въ сущности заключаетъ въ себъ тотъ-же саный сиысль, что в преданіе о пивномъ котлъ, сокрытомъ у Гимира. Отголосовъ подобныхъ-же представлений слышится въ вашенъ бъломорскомъ преданія: въ древнія времена на островахъ Калгуевъ, Жогже нъ в на Кончаковсковъ наволокъ жиле три брата-богатыря, по имени — Калга, Жогжа и Кончакъ. Ови славились своими волшебными чарами и собирали съ промышленниковъ большую дань. Первые два брата нитли одинъ общій топоръ, и въ случать надобности перебрасывали его черезъ море, раздълявшее вкъ жилища на полныя восемьдесять версть; тоже дълали они и съ котдомъ, въ которонъ варили себѣ уху или кашицу. За свою жадность и грабительство Калга и Жогжа были наказаны старцемъ, который явился — вевбдоно откуда, поразиль ихъ ударонь батога (= нолин) и затвиъ исчезъ. Послъдний братъ Кончакъ былъ великанъ и не боядся никакого оружія. Разъ онъ похитилъ красавицу и увлекъ св въ свой донъ; эта обошла великана лестью и стала выпытывать: можно ли одо-

<sup>1)</sup> Сякрокъ, 46—51; Die Götterwelt, 217—8; German. Mythen, 103.— <sup>1</sup>) D Myth., 602.

лѣть его? «Когда я сухъ, отвѣчалъ Кончакъ, то меня не одолѣетъ никакая сила; но когда выйду изъ бани, въ то времи уходитъ меня и малый ребенокъ!» Черезъ нѣсколько дней послѣ этого признанія, когда онъ вышелъ изъ бани его окружила вооруженная толпа и предала жестокой смерти <sup>1</sup>), т. е. великанъ-туча ослабѣваетъ (— истощается, рѣдѣетъ) и гибнетъ въ грозовой банѣ, омываясь въ кипучихъ потокахъ дождя. О богатыряхъ существуетъ повѣрье, что они утрачиваютъ вного силъ и крѣпости, какъ скоро побываютъ въ банѣ<sup>3</sup>).

Средство великановъ съ зитями (драконами) доказывается и твиъ, что они съ такою-же свирбною жадностью готовы пать кровь и пожврать коровъ, овецъ и человъческое мясо, которое еще издали слышать своимъ тонкимъ чутьемъ. Ракшасы (Râkshasas тв. которыхъ надо остерегаться) — исполины съ щетвинстыми волосами, открытыми пастями и острыми, выдающнинся впередъ зубаня, признавались за страшныхъ дюдобдовъ, и потому имъ давалось название atrin — повдучій: схватывая несчастную жертву, они увлекають ее въ воздушныя пространства, разръзывають ей брюхо и упиваются кровью, а послё этого пиршества предаются пласканъ, т. е. насытявшись дождевою влагою (парани), носятся на крыльяхъ бурныхъ вътровъ <sup>2</sup>). Слово iötunn (англос. eoten, др.-англ. etin, др. сакс. etan, eten) означаетъ тдуна, пожирателя; а thurs (ckaug. purs, Bepx.-HBM. turs, türse, durs, dürse, dürsch=der durstige, trunkene) — опивалу \*). Это демоны, потлающіе облачныя стада и утоляющіе свою жажду живительнынъ напиткомъ дождя; страна, обитаеная ими (lötunheimr), омывается небесными источниками и лежить по ту сторону

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этн. Сб., YI, смъсь, 20-23.-<sup>2</sup>) H. P. Ск., YI, стр. 269.-<sup>2</sup>) Die Götterwelt, 56-57.-<sup>4</sup>) «Gifr (великанка) mag frech, trotzig, gierig bedeuten»-D. Myth., 493.

воликнуъ водъ ( та воздушнымъ океаномъ). Народныя саги приписываютъ имъ похищение коровъ и водяныхъ (дожденосныхъ) женъ; заблудившимся путникамъ неразъ приходидось слышать ревъ коровъ, заключенныхъ великанами въ горахъ. Въ сказания о Беовульет выведено демоническое существо въ родъ зитя или великана -- Grendel: ночью появляется онъ въ залу спящихъ героевъ, схватываетъ кого-нибудь, и подобно упырю и волкодлаку (см. гл. XXVI) пьеть изъ его жиль горячую кровь; мать Гренделя называется морскою волчнцею — merevif, brimvylf <sup>1</sup>). Съ тъмъ-же характеромъ изображають греческія сказанія циклоповь. Циклопы одноглазые великаны, обитающіе въ темныхъ пещерахъ. среди высокнать скаль, нравомъ свирбные, нелюдимые, видомъ подобные горанъ, а голосовъ — грому. Выше (1, 279) было указано, что гроза уподоблялась древними поэтами кузнечной работъ и что самъ громовникъ и духи-обитатели облачныхъ горъ представлялись кузнецами; этой работою занимаются и великаны. Сидя въ подземельяхъ, подъ властію Гефеста, циклопы ковали стрълы-молніи. Представленіе это, хотя у германо-славанскаго племеня и не получило такого широкаго развитія, какъ у народовъ классическихъ, но все-же не чуждо ему совершенио. Обработку металловъ в ковку оружія нъмецкія и славянскія преданія по преимуществу связывають съ карликами; но есть саги, въ которыхъ великаны и черти или сами являются кузнецами, или учатся у другихъ кузнечному решеслу \*). У Гомера находимъ превосходный разсказъ о томъ, какъ Одиссей съ двънадцатью товарищами пополся къ циклопамъ. Странники зашли въ пещеру Полифена; завидя ихъ, великанъ прянулъ, какъ бъщеный

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) German. Mythen, 169-174; D. Myth., 464, 486-9.- <sup>2</sup>) D. Myth., 454, 514; Deutsche Sagen, I, 232; см. также въ I т. настоящаго сочиненія, стр. 295 (великанъ Železomej).

звёрь, разомъ подхватилъ двоихъ--словно щенятъ, ударилъ ихъ головани о землю, сострапалъ себъ ужинъ и съелъ все дочиста: ни костей, ни утробъ не оставилъ. Послѣ погибло еще четверо изъ странныковъ такою-же ужасною смертію. Тогда Однесей обольстиль циклопа своими хитрыми ръчами и опонлъ его виномъ, а на вопросъ о своемъ имени назвался Никто. Какъ только опьяненный великанъ заснулъ кръпкимъ сномъ, Однссей взялъ заостренный колъ, разжегъ остріе на огив, и съ помощію товарищей своихъ воткнуль его въ глазъ Полифена: глазное яблоко зашипъло и лопнуло. Страшно заревълъ Полноенъ, в на этотъ крикъ сбъжались другіе циклопы. «Кто, спранивають они, нанёсь тебь обиду?»----Никто, отвбчаетъ Полифенъ. «Если никто, такъ зачъмъ-же кричать!» говорять ему циклопы и удаляются прочь. Полифемъ отодвинуль скалу, которою заграждался входь въ нещеру, и став у отверстія, надбясь переловить своихъ маленькихъ враговъ въ то время, какъ станутъ они выходить изъ подземелья. У него было большое стадо козъ и овецъ, подобно тому, какъ у Трима пасансь зодоторогія коровы; Полифемъ питадся ихъ молоконъ и масонъ. и на ночь загонялъ стадо въ пещеру. Догадлявый Одиссей опуталь лыкажи по три дляннорунныхъ барана вијестј, и каждаго изъ своихъ спутниковъ подвязаль подъ среднимъ бараномъ; а себъ выбралъ самаго роскошнаго шерстью санца, ухватился руками за его спину и повисъ подъ волнистымъ брюхомъ. Бараны вынесли ихъ на свободу. Взойдя на корабль, Одиссей ве вытеритлъ и началъ громко ругаться надъ великаномъ. Взбъшенный Полнфемъ отломилъ отъ вершины горы огромный утесъ и со всего размаху кинулъ его въ воду; утесъ упалъ недалеко отъ судна, всколыталъ море и едва не потопилъ корабля 1). Слъды преданія о По-

<sup>1)</sup> Ogme., IX..

лифемъ Вильгельнъ Гримиъ указываетъ въ сказкахъ и поэмахъ не только нёмецкихъ, романскихъ, славянскихъ, но в **ФИНИСКИХЪ, ТАТАРСКИХЪ (ТЮРКСКИХЪ) И АРАбСКИХЪ, ЗАИМСТВО**ванныхъ изъ древне-персидскихъ источниковъ <sup>1</sup>). На Руси есть сказка про Лихо одноглазое \*): жилъ-былъ кузнець. «Что, говоритъ, я горя никакого не видалъ. Сказывають: лихо на свътъ есть; пойду, повщу себъ лихо.» Пошель, повстръчался съ нимъ портной и присталъ въ товарищи. Послё долгаго пути, забрели они ночью въ густой и темной лёсъ. увидали большую избу и зашли въ неё отдохнуть. Въ избъ пусто, никого нату; но вотъ идетъ вы сокая, одноокая баба. •А, говоритъ, у меня гости! будетъ миъ что поужинать.• Принесда беремя дровъ, затопила печку, заръзала портнаго, изжарила и скушала. Кузнецъ видитъ-дъло плохо, ничтиъ не возьмешь, развѣ хитростью. «Бабушка! говорить, я кузнецъ.»-А что ковать умъешь? «Да все умъю.»-Скуй мнъ глазъ. «Хорошо, да есть ли веревки? Надо тебя покръщче связать, я бы другой глазъ вковалъ.» Велвканка принесла веревки; кузнецъ скрутилъ ее кръпко-накръпко, нотомъ взялъ шило, разжегъ на огит, наставилъ бабъ на глазъ, да какъ хватитъ обухомъ по шилу... баба рванулась и веревка тотчасъ лоннула. «А, злодъй, не уйдешь отъ меня!» закрачала слъцая и устлась на порогъ взбы. На ночь загнала она овецъ въ избу, а по утру стала выпускать ихъ въ поле. Кузнецъ выворотиль свой тулупь шерстью вверхь, надбль и понолзь на четверенькахъ, словно баранъ. Великанка выпускала овецъ по одной: схватитъ за спину да и выквиетъ. Выкинула за двери

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abhandlungen беряни. акад. наукъ 1857 г.; Тысяча и одна ночь—разсказъ о мореходцъ Снидбадъ; Сказ. Грим., 191; Гальтрихъ, 36; Штиръ, стр. 143—150; Zeitschr. für D. Myth. II, 210. Кастренъ упоминаетъ о водобной-же сказкъ, самшанной ниъ въ русской Кореліи — Въст. Р. Г. О. 1856, У, 29.— <sup>3</sup>) Н. Р. Ск., III, 14.

и своего неузнаннаго врага. Всталь онъ и пошель лъсовъ; глядь---- на деревъ топорикъ съ золотой ручкою, захотълъ себъ взять, но только дотронулся -- рука такъ и приста-ЛА КЪ ТОПОРУ, А ТУТЪ ВЕЛИКАНКА ТАЩИТСЯ И КРИЧИТЪ: «НЕ УШЕЛЪ. злодъй!» Кузнецъ вынуль ножъ, отръзалъ прилипшую руку и только этимъ спасся отъ върной смерти. Извъстны и другіє варіанты этой замізчательной сказки: Лихо предста-ВЛЯСТСЯ ВСЛИКАНОМЪ -- «СТОНТЪ ВСЛИКОДЮДЪ ДА СОСНОВОЮ КОЛОДОЮ ЗАГОНЯЕТЬ ОВЕЦЬ ВЪ ХАВВЪ; РОСТОНЬ ВЫШЕ САМАГО высокаго дуба, во лбу одинъ глазъ.» Интересенъ по своимъ особенностямъ малорусскій варіантъ 1): жилъ да былъ человъкъ и не зналъ, что за лихо есть на свътъ; слышитъ---люди часто его поминаютъ, и ръшился, во что бы ни стало, свидъться съ нимъ; сушку на плечи и отправился странствовать. Шель шель, долго ли, коротко ли-подъ лесонъ стоить жельзный замокъ, кругомъ частоколъ взъ человъчьихъ костей, а сверху воткнуты черепа. Подходитъ къ замку. «Чего надо?» — Лиха; его ищу. «Лихо здесь!» Вошель въ горницу, а тапь лежить гронадный, тучный великанъ- голова на покути, ноги на печкъ; ложе подъ нимъ людскія кости. Это — Лихо, а вокругъ него сидять Злыдни и Журба. Подало Лихе человъчью голову и подчуетъ гостя; а само Лихо слапов. Онъ взяла голову, да подъ лавку. «Что, скушалъ?» спрашиваетъ великанъ. — Скушалъ. «А гат ты, головка-мотовка?» --- Подъ лавкою, отозвалась голова. Жаромъ и холодомъ обдало гостя. «Скушай, голубчикъ! ты самъ вкуснъй для меня будешь.» Гость поднялъ голову и спряталь за пазуху. «Гдв ты, головка-мотовка?» --- Подлв желудва. — Значить, съблъ! подумаль великань: «ну, теперь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О. З. 1840, II (Преданія, записанныя Боровиковскимъ), 49; Lud Ukrain., II, 29-31.

твоя очередь!» Гость бъжать... заскрыптан желтяные затворы, Лихо узнало побъгъ и крикнуло: «двери! держите, уйдетъ.» Но странникъ былъ уже за порогомъ; только правую руку не уберегъ — дверью отшибло. «Оце лыхо!» воскликнулъ онъ отъ стращной боли, и вернулся домой калъкою. Какъ въ великорусской сказкъ рука прилишетъ къ топору, такъ въ сербской 1) ---- пристаетъ она къ великановой палк т: когда герою посчастливилось выбраться на свободу, онъ началъ громко хвастаться своею удачею. Дивљан (одноглазый великанъ — дивъ) протявулъ ему палку и сказалъ: «если ТЫ СЪУМБАЪ УЙДТИ. ТАКЪ ВОЗЬМИ ЭТОТЪ ПОСОХЪ И ГОНИ КЪ ССов мое стадо; безъ того ни одно животное не пойдетъ за тобою.» Только что молоденъ хотелъ взяться за палку, какъ одниъ изъ его пальцевъ кринко прилипъ къ ней; видя биду нежинучую, онъ тотчасъ-же отръзаль свой прилипшій налецъ и побъжалъ, ругаясь надъ врагомъ и гоня передъ собой все его стадо. Сліпой великанъ бросился за нимъ въ погоню; а тотъ завелъ его къ великой водъ, и зайдя за спину столкнулъ въ глубину: великанъ упалъ и потонулъ. Точно также погибаеть онь въ водь --- и по свидательству измецкой редакцін. Сказки эти нельзя считать передалною Гомерова разсказа; басня, на которой онъ основаны, такъ широко распространена у встхъ видоевропейскихъ народовъ, что сава ли можно признать ее за создание исключительно-эллинской фантазів. Въ измецкой и славанскихт редакціяхъ мы встречаень любопытныя черты, о которыхъ неть и помену у Гомера, но которыя тъмъ не меяте принадлежатъ глубочайшей древности; ибо черты эти вполна согласуются съ обще-арійскими предавіями и номогають намь разгадать мись о Полнеенъ. Молнія рисовалась воображенію древняго чело-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сри. припов., 38.

въка въ двухъ различныхъ поэтаческихъ картинахъ: она то разбиваеть тучи огненною стрълою, то сама пожирается ими ( потухаетъ въ ихъ темныхъ нъдрахъ). Сказочный герой, попадающій къ прожорливому великану, есть существо, родственное эльфамъ, в потому въ русской сказкѣ онъ называется кузнецомъ. Соотвѣтственно одицетворенію тучи-великановъ, а молнін — малюткою, карликомъ (см. ниже), онъ представляется не сильномогучнив богатыремъ, призваннымъ избивать исполинское племя, а слабымъ странникомъ, который побораеть своего страшнаго противныка слинственно лукавствомъ и хитрою изворотливостью; зам'ятимъ, что изворотливость и лукавство составляють характеристическія свойства бога-громовника и грозовыхъ карликовъ. Такъ какъ въ сравненія съ великанами обыкновенные люди были не болбе, какъ ингиен: то во иногихъ народныхъ сказаніяхъ они и заступають итсто посатанихъ. Герой топить великана въ глубинъ водъ, т. е. заставляетъ его гибнуть въ разливъ дождевыхъ источниковъ; но при этомъ и самъ лишается руки или пальца — подробность, указывающая на летучую молнію; пбо въ числъ другихъ уподобленій она приравнивалась и рукъ, и пальцу. Паденіе молній обозначалось на поэтическомъ языят потерею этихъ членовъ, какъ-бы отвибленныхъ у Перуна ударовъ враждебнаго демона; въ тбъъ описаніязъ грозы, гат богъ-громовникъ является въ образъ птицы, онъ теряетъ перо или коготь (см. выше, стр. 386). По одному варіанту разбираеной нами сказки руку отшибаетъ желізная дверь, быстро и съ шуновъ захлопываясь въ жилищъ великана, подобно тому, какъ при всякой попыткъ унести золото изъ великанскихъ пещеръ двери отшибаютъ похитителю пятку и дълаютъ его хрононогимъ (си. стр. 686).

Шествуя въ тучахъ, облекансь въ ихъ туманные покровы, богъ-громовникъ самъ принимаетъ исполинские размѣры и надблается такою-же дикою прожорливостью и чрезибрною жадностью къ напитканъ, какъ и вст великаны. Мы уже видъл. что Торъ сътать у Трима быка и восемь большихъ рыбъ и выпнаъ три бочки меду, а въ гостяхъ у Гимира сожрадъ двухъ быковъ; по свидътельству одной изъ старинныхъ сагъ, нъкогда онъ выпнаъ полъ-океана. Свдя въ валгаляв. Торъ опорожняетъ такія великія чаши, какихъ никто не въ состоянія выпить. Во время грозы, Индра раскалываетъ скалу-облако, и укрвилеясь къ бытвамъ, поглощаетъ божественный напитокъ въ такомъ изобилія, что брюхо его вздывается подобно горѣ и сравнивается съ моремъ 1); онъ заразъ осущаетъ тридцать ръкъ. Туча, бочка (сосудъ) и брюхо обозначаются въ санскритъ олинаковыми названіями <sup>2</sup>). Отсюда, съ одной стороны, объясвяется тотъ демонический типъ громовника, съ какимъ выступаетъ онъ въ нъкоторыхъ народныхъ преданіяхъ, какъ существо, скорбе родственное, чтиъ враждебное великанамъ и чорту (см. гл. XXII); отсюда-же, съ другой стороны, объясняется и самое различіе въ характеръ велькановъ. Какъ представители грозовыхъ тучъ, они являются то злобными супостатами Перуна, то напротивъ его спутниками и помещиякане въ творческомъ дълъ установленія весны, съ ся дождевыми ливнями в плодородіемъ <sup>2</sup>). Остановнися на сказкъ о «летученъ кораблѣ» <sup>4</sup>). Герой отправляется добывать несказанную красавицу; странствование въ ся далекое царство онъ совершаетъ на летученъ кораблъ (ттучъ), а чтобы получить невъсту --- долженъ, слъдуя эпическому пріему, отва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orient und Occid., I, 41.— <sup>2</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865. IV, 252: kabhanda, kôça, kosha. Намеција преданја изображаютъ дракона огромнымъ котломъ, садясь въ который можво летать по воздуху — Beiträge zur D. Myth., II, 340.— <sup>3</sup>) Въ тронцкой обрадовой пъсвъ поется: Туча съ громомъ сговаривались: Пойденъ, громъ, ногуляемъ съ тобою!—Терещ., YI, 164.—<sup>4</sup>) Н. Р. Св., VI, 27.

житься на насколько трудныхъ подвиговъ, въ исполнения которыхъ ему помогаютъ могучіе товарищи. Товарищи эти, встръчаеные и въ другихъ сказкахъ 1), принадлежатъ къ одной пород' съ великанами, и изв'естны подъ сл'едующими именами: а) Объбдало, который разомъ пожираетъ двънадцать быковъ, хлъбъ кидаетъ въ ротъ полными возами, и все кричнтъ: мало! b) Опввало, которому цълое озеро на одинъ глотокъ станетъ; опорожнить сорокъ огромныхъ бочекъ вина для вего сущая бездъляца! с) Скороходъ — на одной ногъ идетъ, а другая въ уху подвязана; если же захочетъ воспользоваться объими ногами, то за одниъ шагъ весь свътъ перешагветь. d) Стрѣлокъ, который на тысячу версть такъ иттко попадаеть въ цтаь, что ему ни по чемъ попасть въ гдазъ мухи <sup>2</sup>). е) Чуткой — слухъ его такъ тонокъ, что онъ слышитъ, какъ трава растетъ; прилегая ухомъ къ земль, онъ узнаётъ, что на томъ свътъ дълается. f) Морозъ-Трескунъ вли Студенецъ — онъ входитъ въ чугунную, докрасна накалённую баню, въ одномъ углу дунулъ, въ другомъплюнулъ, глядь — ужь вездъ иней да сосульки ви сятъ! g) Наконецъ старикъ съ вязанкою дровъ, которыя стоить только разбросать, какъ вингъ явится несибтное воинство. Царь, отецъ прасавицы, требуетъ отъ добраго молодца, чтобы онъ заявнаъ свое богатырство. И вотъ, по приказу царя, выставлены для него горы печдныхъ хлъбовъ, двънадцать жаречныхъ быковъ и сорокъ бочекъ вина; надо все сътоть и выпить. Въ этомъ дълъ помогаютъ ему Обътдало да Опивало. Потомъ приказываетъ царь идлодцу, чтобы онъ въ короткое время, пока будетъ объдъ продолжаться, добылъ и принесъ живой воды. Витсто ного, бъжитъ за водою сксроходъ; но на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., Y. 23, a; YII. 3; VIII, 9; Lud Ukrain., I, 270-7; Westsl. Märch., 61-63; Вольеъ, 307-311; Ганъ, 63; Снав. Грим., I, стр. 405-7.— <sup>2</sup>) Худян., I, стр. 119; Снав. Грим., I, 433.

обратномъ пути засыпаетъ крѣпкамъ сномъ. Чуткой услыхалъ его храпъ и сказалъ стрёлку; стрёлокъ разбудилъ соню своимъ выстрѣломъ, и живая вода была доставлена во время. Морозъ - Трескунъ спасаетъ молодца отъ раскалённой чугувной бани, а старикъ съ вязанкою дровъ выставляетъ столько войска, что царь покорается и уступаеть жениху свою прекрасную дочь. Варіанть, записанный г. Худяковымъ 1), отличается накоторыми любопытными особенностями; здась выведены еще два богатыря: Дубыня. исторгающій кръпкіе втковые дубы съ корнями, и другой, съ такою силою дующій наъ свонкъ ноздрей, что за тысячу версть вертить крылья мельницъ, гонктъ по морю корабля, опрокидываетъ и уносить на воздухъ царскія войска. Является въ нѣкое царство добрый молодецъ Ивашка и слышитъ -- по всему народу объявлено, что царевна выйдеть за того замужъ, кто ее перегонитъ и прежде ся принесетъ изъ колодца воды; а кто возьмется за это дёло, да не перегонить --- съ того голова долой. Сама же царевна куда шибко бъгала! Ивашка выставнаъ за себя скорохода: понесся скороходъ быстрве стрблы, добъжалъ до колодца, почерпнулъ въ кружку — в назадъ; на половинъ дороги поставилъ кружку наземь и утоилённый лёгъ спать. А царевна еще дялеко до колодца не добъжала; увидала спящаго соперника, взяла его полную кружку, а свою пустую оставила на итстъ, и повернула доной. Пробужденный стрълою, скороходъ усиблъ сбъгать къ колодцу и воротныся съ водою раньше царевны. Не захотблось царю выдавать дочери за Ивашку, вздумаль откупаться деньгами. Ивашка потребовалъ столько золота, сколько одинъ человбять поднять можетъ, и велблъ собирать со всего нарства холсты в шить огромный мушокъ. Сшили мушокъ, наполнили 20ло-

1) XYARE., 33.

тоиъ: дунаютъ — никто не подыметъ, а Дубыня взияъ и спокойно понёсъ. Жалко стало царю золота, послалъ за бога тырями въ погоню большое воннство. Ивашко съ товаришами уже плыли въ ладьяхъ по морю; вида то, и царское войско посажалось на корабли и пустилось за ними. Тогда тоть изъ богатырей, что быль мастерь дуть, подняль сильные ввтры: изъ одной ноздри направилъ онъ вихрь противъ царскихъ по раблей, а изъ другой подуль на свои собственные паруса; корабли назадъ отбросило, а ладъи живо къ другому берегу врибило. Точно такая-же сказка существуетъ у сербовъ: «Дјевојка бржа од коња» 1). Красота этой девицы онисана такъ: «била је некака ћевојка, која није роћена од оца и најке, него је начиниле виле од снијега изваћена из јаме бездање према сунцу Илијнскоме, вјетар је оживио, роса је подојниа, а гора лишћем обукла и ливада цвијећем накитила и наресила. Она је била бјела од снијега, рушенија од ружице, сјајнија од сунца» 2). Чудная дъва объявила по всему свёту: кто, сидя на конё, перегонить ее, за того она пойдеть замужь; но такой подвигь быль весьма трудень, потому что на бъгу она выпускала «некака мала крила ис-подпазуха», и съ помощію своихъ врыльевъ неслась быстрёе всякаго коня »). Въ итальянской редакціи ») означенное преданіе выразилось въ такой сорий: Масціоне отправляется закупать товары, на пути встръчаетъ разныхъ богатырей и береть ихъ съ собою. --- Я, говоритъ о себя одниъ изъ богатырей, называюсь Моднія наъ Стръдограда и могу бърать также быстро, какъ вътеръ. — Меня, говоратъ другой,

45

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. припов, 24.—<sup>2</sup>) Переводъ: Быда одна дъвица, рожденная не отъ отца и матери; виды создали ее изъ сибла, взитаго изъ глубовой ямы на Ильниъ день, вътеръ ее оживилъ, роса воздоила, лъсъ одълъ листьяни, а луга убраля и украсная цезтами. Она быль бълъ сибла, румянъе розы, свътлъе солица.—<sup>3</sup>) См. также сб. Валявца, 214.—6; Эрбенъ, 35.—36; Грим., 71.—<sup>4</sup>) Pentamerone, I, 28.

называють Заячье Ухо изъ города любопытныхъ: если я прилягу ухомъ къ землъ, то узнаю все, что дъдается на бълонъ свътъ. --- Мое ния, занъчаетъ третій. Ходощостръляй наъ мъстечка Прямо-въ цъль. --- А меня, пон-Gasaers четвертый, зовуть Дуй-богатырь (Blasius) изъ BET DO I DA AS; CROBN'S PTON'S & MOLY IDONSBOATTS BCARIO BTры: захочу — я повъетъ тихій зефиръ, вздумаю — в зашунять свервный борей! — и въ подтверждение своикъ словъ онъ началъ дуть такъ сильно, что поднялась буря и низвергла цваме ряды въковыхъ дубовъ. --- Мое имя, говоритъ наконець патый, Кризикая Спина, родомъ наъ Твердой Скалы; я могу подвять на плеча громадную гору, и она нонажется мыт не тяжеле пера: очевыдно, что онъ соотвтиствуеть вашему Горына. Свутники прибыли въ накое государотво, где царствоваль король, а у него была дочь, которан бе**гала съ быстротой и легкостью в**ътра: когда она неслась по нивамъ-педъея стопами даже не гнулись колосья! Король объщалъ выдать свою дочь за того, кто превзойдеть ее въ бъгв. Богатырь Молнія опереднаь ее; но король назначнаь перебѣжку, а, королевна подарила своему сонернику перстень съ волшебнымъ камнемъ: тотъ, кто надъвалъ этотъ перстень на палецъ, ни за что не могъ тронуться съ мъста (кольцо-звъно цъши, символъ оковъ, опутывающихъ быстреногаго соперника). Заячье Ухо прислушался и узналъ про коварный умыслъ; стръловъ пустилъ съ тугаго лука стрълу и сбилъ съ кольца волшебный камень; королевна была побвждена, король предлежилъ за дочь выкупъ, и Крѣпкая Спина забралъ у него все серебро и золото. — Вст эти сказочные богатыри суть олицетворенія могучихъ силъ природы: Опивало — особое прозвание воликана, какъ жаднаго высасывателя дождевыхъ тучъ; поглотных въ себя цёлое море, онъ низвергаетъ потомъ воду нзъ своей пасти и шумными потоками затопляетъ всъ окрестныя поля и луга. Это тотъ-же сказочный зизы (smok coсунъ), который до какой реки на призадеть --- ту и выпьетъ словно лужнич, который начинаеть напослалокъ тинуть саное море и до того опивается, что туть-же лонается 1): живое поэтическое изображение переполнившейся дождемъ тучи (на истафорическомъ языкъ моря), которую сосеть зивё-моднія в которая изливается на землю при оглушительныхъ раскатахъ грона и затъпъ произдаетъ. По свидътельству Эдды, богъ Одинъ выпиль медъ Квасира (нектаръ), секрытый въ горб, пробравшись туда въ просверленную дыру въобразъзмъя. Отголосокъ этого любопытнаго преданія слышится въ норвежской сказкѣ 2) о великанѣ, преследующемъ добраго идлодца: видитъ великанъ, что путь ему прегражденъ высокою горою и широкниъ моремъ, и призываеть двухъ помощниковъ. Это были Bergbohrer (свердитель горъ) и Meersauger (высасыватель моря); первый просверлилъ насквозь гору, а послёдній вытянуль въ это отверстіе пространное и глубокое море въ три добрыхъ глотка, т. е. переводя на прозанческій языкъ: молнія буравить тучу и низводить изъ нея обильные воды дождя <sup>в</sup>). Согласно съ этими данныии, русское предание даетъ сильномогучему богатырю, рожденному изъ обрубка дерева, (т. е. модній, см. выше, стр. 480) знаменательное имя Соски-богатыря \*). Сказки приписывають Опиваль неумъренное поглощение вина, и это имтеть миенческое значение; ибо, въ числе другихъ метафорическихъ уподобленій дождя, одно изъ самыхъ обыкновенныхъ у арійскихъ племенъ было уподобленіе его опьяняющимъ напиткамъ. Лицо Обътдалы создано народной фантазіей въ соот-

45\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lud Ukrain., I, 268-9.- <sup>2</sup>) II, 16.- <sup>8</sup>) Сравни въ D. Myth., 509: Garganiua стоитъ ногамя на двухъ высокихъ горахъ, и согнувшись, пьетъ изъ ръки, что бъжитъ промежъ этихъ горъ.-<sup>4</sup>) Н. Р. Ск., VIII, 6, b.

вётствіе Опивалѣ: какъ тотъ много пьотъ, такъ этотъ иного пожираетъ. Идея, выражаеная виъ, таже самая: онъ пожираетъ быковъ, въ образѣ которыхъ доисторическая старина олицетворяла громоносныя тучи. Очевидно, что нашъ Опивало тождественъ скандинавскому турсу, а товарищъ его Объёдало — скандинавскому турку. Послёдній иодвигъ Илы Муромца состоялъ въ убіенія нечестива го Идолища, который ёлъ заразъ по цёлому бы ку жареному, со всёми косточками, и пилъ по котлу меда или пива, а котелъ такъ былъ великъ, что его съ трудовъ подымали двадцать человъкъ, или — какъ онъ самъ о себѣ выразился въ одновъ варіавтѣ, насивхалсь надъ Ильею Муромцемъ:

> Еще что-же онъ за богатырь такой! Я въ выти по тря печи жазба зиъ, По сороковкъ къ выти пива пью.

Въ этомъ представлевіи мы узнаемъ существо демоническое, родственное великанамъ, какимъ в изображаютъ его народныя сказки и былины: Идолище нечестивый — ростомъ двухъ саженъ, или: голова у него съ пивной котелъ, а въ плечахъ саженъ, промежъ бровьми пядь, промежь ушей калена стръла; вздилъ онъ подъ облаками на крылатомъ конъ, шибалъ свою палицу стопудовую и самъ ее подхватывалъ (конь — вихрь, палица — молнія <sup>1</sup>). Морозъ-Трескунъ уже самымъ названіемъ указываетъ на свое значеніе; его д у но в ен і е производитъ стужу, а иней и сосульки представляются его слюия и и. Въ одномъ изъ великорусскихъ варіантовъ <sup>3</sup>) богатырь этотъ является съ подвязанными волосами, и только распуская свои волосы — онъ производитъ сильный холодъ; волоса — древнъйшая метафора темныхъ тучъ (см. ниже). Богатырь, дующій ртомъ и ноздрями и напоминающій своимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Связочные богатыри съъдають по цълону быку в выпивають вина, браги или меду по полной бочкъ-Чудинск., стр. 40.—<sup>2</sup>) Худяк., I, 119.

бурнымъ дуновеніемъ свистъ Соловья-разбойника, есть олицетворение вихря; о Дубынъ будетъ сказано дальше. Всв остальные богатыри олицетворяють сверкающую моднію: объаснение различныхъ названий, приданныхъ виъ, надо искать въ старинныхъ метафорическихъ сближеніяхъ молнін съ другини предметани. Скороходъ выражаетъ ся неуловимую быстроту; въ втальянской редакців онъ прямо названъ Модвіей. Стредокъ и старикъ съ вязанкою дровъ указываютъ на связь молнія съ стрёлами в вообще оружіемъ; сокрушительная сила грозы послужила основаніемъ, опираясь на которое -- фантазія наяблида божество грома лукомъ, ибткний стредани в несокрушниюю палицею; пуская стрълы и бросая палицу, Перунъ истребляетъ своихъ враговъ. Это метаніе палицы (палки, дубинки) выражено въ сказкъ разбрасываньемъ вязанки дровъ, вслёдъ за которымъ появляются несчетныя войска, поражающія непріятелей (сравни т. І, 275---6 о ратникахъ, порождаемыхъ ударомъ молніеноснаго молота) Несказанная прасавица, созданная (по свидътельству сербской приповъдки) нат тающихъ на солнцъ снъговъ, ожевленная вътромъ и вскориленная росою, (---Спътурка) есть прекрасная облачная или водяная дѣва — воплощеніе дождевой влаги, несущейся въ легкомъ, ярко-озаренномъ солнечными лучами облакъ на быстрыхъ крыльяхъ вътра. Въ бурной грозъ древніе поэты созерцаль бога-громовника, который преслёдуеть убъгающую нимфу, и догнавши вступаетъ съ нею въ плодоносный бракъ. Эта мысль в выражена въ приведенныхъ сказкахъ: добрый иододецъ, съ помощію своихъ могучихъ товарищей, или прямъе самъ Перунъ пожираетъ небесныхъ быковъ и выпиваетъ божественный напитокъ, купается въ огненной банъ грозы, обгоняеть дегкокрыдую красавицу-невесту, разбиваеть демоннческія рати и добываеть живую воду и множество золота, т. е. разбивая тучи, проливаетъ дождь и выводитъ изъ-за

нихъ ясное солнце. Иногда, витсто облачной нимеы, сказки представляють невъстою дъву-Солние, такъ какъ и съ этимъ сратилова, купающимся въ весенныхъ дождевыхъ потокахъ. младенческая перзія соединяла туже идею царственной супрути бога-громовника. Въ этомъ отношении особенно любопытны редакція въмецкая в ченская. Содержаніе въмецкой сказки 1) таково: царевичъ отправляется сватать прекрасную кородевну, мать которой была велнебница. На дорогъ ему попадаются великаны: а) Толстякъ (der Dicke): не смотря на то, что его брюхо равнялось горѣ, онъ могъ разширяться по произволу и дблаться еще толще --- коть въ три тысячи разъ; b) Длинной (der Lange), который могь вытягиваться вверхъ по своему желанію, и когда хотёль --- превосходняь ростопь саныя высокія горы; с) Чуткой на ухо (der Horcher), и d) двое съ необычайно-острымъ зрвніемъ (die Scharfäugigen): одннъ изъ нихъ обладалъ такою длинною шеею, что ногъ гладеть черезъ горы, и такими зоркими очами, что могъ видъть до ковечныхъ предбловъ свъта; а другой вынужденъ былъ носить на глазахъ повязку, ибо взгляды его были тавъ остры, что отъ нихъ распадалось все въ дребезги. Первая задача, которую возложила на жениха королева волшебница, была: достать брошенное въ море кольцо. Толстякъ приналъ къ морю устани и потянулъ въ себя воду; водны покатились въ его брюхо, словно въ пропасть, и въ короткое вреня енъ вытянуль все море; на открытомъ днѣ товарищъ его съ зоркими очами усмотрбаљ кольцо, а Длинной досталъ и принёсъ это кольцо царевичу. Вторая задача состояла въ повелтнім сътсть триста жирныхъ, откориленныхъ быковъ съ костани, кожею в рогами --- такъ, чтобы не оставался несътденнымъ ни единый волосокъ, и осушить до капли триста бочекъ вана. Паревичъ испроснять позволение разделить эту транезу съ од-

1) Сказ. Грим., 184.

никъ изъ своихъ товарищей и пригласниъ Толстяка, который все пожраль и все выпиль. Задавая царевичу третью задачу, волшебница сказала: «сегодня вечеромъ я приведу въ твою комнату мою дочь; ты долженъ держать ее въ своихъ объятіяхъ; но берегись, чтобы не заснуть! Ровно въ двѣнадцать часовъ явлюсь я, в если ся не будетъ въ твоихъ рукахъ-ты погибъ!» Вечеронъ царевичъ принялъ кородевну въ свои объятія; вокругъ ихъ обвился Длинной, а Толстякъ заставных собою дверь такъ плотно, что ни одна живая душа не могла пролтать въ комнату. Время шло, а красавица не промоявила ни слова. Въ одиннадцать часовъ королева наслала на царевича и его помощниковъ кръпкой сонъ, и въ это мгновеніе невѣста была похищена. Когда было уже безъ четверти двънадцать, очарованіе потеряло силу, царевичъ проснулся в воскликнулъ: «увы, теперь я погибъ!» — Тише! возразилъ Чуткой, дай-ка я прислушаюсь. Онъ прислушался и сказалъ: «королевна сидитъ въ скалъ, на триста часовъ разстоянія отсюда, и клянетъ свою судьбу. Но Длинной можетъ поправить дъло; пара шаговъ — и онъ будетъ тамъ.» — Да, отвъчалъ Длинной, только пусть со мною ндетъ товарищъ съ завязанными глазами, чтобы разрушить скалу. Быстро очутились они передъ заколдованною скалою, и когда Острозорвой снядъ повязку съ своихъ очей и взглянудъ, то скала въ тотъ-же мнгъ разлетвлась на тысячи кусковъ. Длинной взялъ кородевну на руки и принёсъ къ жениху. Задачи были исполнены, царевичъ потхалъ втичаться съ своею красавицей: но королева послала за ними войско и велтла силой отнять свою дочь. Тогда Толстякъ выплюнулъ часть морской воды, выпитой имъ прежде, и тотчасъ стало большое озеро и потопило погоню. Королева отправила новое войско, но и это погибло отъ сокрушительныхъ очей другаго товарища. Подобная-же сказка есть у чеховь: «Dionhý. Široký a Bystrozraký: 1). Царевичъ тдетъ добывать врасавыцу-невасту, заключенную злымъ чародземъ въ желтзномъ замкъ. Ему помогаютъ: а) Длянной, кото рый можетъ вытянуться такъ высоко, что головой своей достанетъ обдака; при такомъ ростъ ему ничего не значатъ про странства: стонтъ сдблать шагъ или два --- и онъ очутится далеко - далеко! b) Широкой (Толстякъ), брюхо котораго ножеть разшириться до такой степени, что сравняется съ дюбою горою; онъ свободно поглощаетъ въ себя непріятельскія войска и потоиъ ихъ выхаркиваетъ. с) Быстрозоркой (у словаковъ Žагоо ky). отъ взглядовъ котораго воспламеняется огнемъ все, что только можетъ горъть, вода въ всточникахъ начинаютъ вишъть, а връдчайшія скады трескаются и разсыпаются въ песокъ -- подобно тому, какъ отъ сверкающихъ взоровъ іотуна сокрушились столбы въ его палатахъ. Царевичъ и его сопутники являются къ чародею; это былъ старикъ съ съдой бородой по колъна, въ длинной черной одеждъ; виъсто пояса, его обхватывали три желъзныхъ обруча. «Если ты, сказаль онъ царевичу, съумъень уберечь красавицу въ продолжени трехъ ночей --- она будетъ твоя; въ противномъ же случат ты самъ и твои товарищи будете превращены въ камень — точно также, какъ превращены вст тъ, которые являлись прежде тебя.» Наступида ночь, в царевичь съль возль бладной и печальной красавицы; она не смъялась в не говорила ни слова, точно была изъ мрамора. Царевичъ ръшнася не спать цтаую ночь; для большей безопасности Длинной вытанулся, подобно ремию. и обвился вокругъ всей комнаты по стънамъ; Широкой задожиль собою двери, а Быстрозоркой сталь за столбомь на стражу. Но это нисколько не помогло: вст они заснули крти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эрбенъ, 7-14; Westsl. Märch., 130-140: сличи Slov. pohad., 605-618.

кимъ сномъ, а пробудясь не нашли прасавицы. «За сто миль отсюда есть лёсь, середи лёса старой дубъ, на дубё жолудь, и этотъ жолудь --- она!» сказалъ богатырь съ зоркими очами. Благодаря своимъ товарищамъ, царевичъ возвращаетъ ее назаяъ. На вторую ночь дтвица очутилась за авъсти миль: тамъ была гора. на горъ скала, въ скалъ драгопънный камень, и этотъ камень --- сама невъста; а на третью ночь --за триста миль: на дит чернаго моря лежала раковина, въ рановней кольцо, и это кольцо - красная дъвица! Паревичъ находить ее и въ скалт, и на дне моря, и каждое утро, какъ только увидить чародъй красавицу въ комнатъ жениха, съ его тела спадаеть по одному железному обручу. и виссте съ твиъ оживляются по немногу и окаменённые имъ герои съ ихъ конями и слугами. Когда лопнулъ послъдній обручъ --- чародъй превратился въ ворона и улетълъ въ разбитое окно; красавица зарумянилась, какъ роза, и стала благодарить царевича за свое избавление; въ замкъ и въ окрестностяхъ все пришло въ движение: оканенённые ожили, ловевья зазелентам, поля запестртле цвттами, воздухъ огласился пёснями жаворондовъ и въ ракт появились стан наленькихъ рыбокъ. Всюду жизнь, всюду радость! — Симслъ преданія, заключеннаго въ этихъ двухъ превосходныхъ сказкахъ. весьма знаменателенъ. Богатыри, дъйствующіе въ нихъ --- тъже самые, съ какими мы познакомниясь выше. Толстякъ или Широкой соотвётствуетъ нашему Оциваль; онъ и Длинной въ живыхъ поэтическихъ образахъ выдажаютъ то остественное явление, что надвигающаяся на небо туча быстро разширнется во вст стороны и обнимаеть собою весь годезовть. Буюхо Толстяка, вивщающее въ себв целое моде. наноминаетъ намъ свидетельство гимновъ Ригъ-Веды, гдъ Индра представляется жадно-поглощающихь божественный нектаръ (сону дождь) въ свою нензивриную утробу. Бы-

строзоркой --- это богатырь-громовникъ, нечущій изъ глазъ своихъ моднін, которыя разбиваютъ скалы-тучи (си. І. 170-2). Какъ Опивадо и Тодстякъ низютъ своихъ двойниковъ въ Объвдаль и Длинномъ, такъ на ряду съ богатыремъ всевидящимъ народная олитазія создала еще другаго --- всеслышащаго (Чут. каго); а нъмецкая сказка представление о богатыръ съ воркимъ зрвнісмъ раздробила на два отдъльныхъ лица: одному приписада способность все видёть, а другому --- пожигать очами. Что въ числе другихъ качествъ владыканъ грозъ. какъ стражанъ, охраняющинъ божественное жилище отъ нападеній депоновъ, принсывался и тонкій слухъ, который не проронныть ни единаго звука, это свидательствуется тамъ. что подобной чуткостью уха обладали скандинавскій Heimdallr, оберегавшій царство світлыхъ асовъ, и герой Калевалы Лемленкейненъ, братъ властителя бурь Вейнемейнена и миенческаго кузнеца Ильмаринена <sup>1</sup>). Красавица - Солнце попадаетъ во власть стараго чародъя (Зимы) и повергается въ тоже очарованное состояние, какъ и прекрасная царевна спяцаго или окаменённаго царства: помраченная туманами, она блъдна и модчалива, на устахъ ся не видать улыбки, на шекахъ румявца; изъ этого представленія возникли, какъ ны знаемъ, сказки о Несибянъ царевнъ (I, 601-2). Визстъ съ тъмъ и вся природа --- деревья, поля и воды лишены жизни в движенія. Красавица сидить въ жельзнойь зайкь, т. е. закрыта холодными зниними облаками; чародъй, который ее держить въ этомъ заключения, играеть туже роль, какую въ другихъ сказкахъ исполняютъ лютый зитай и Кощей безсиертной (тдемоны зимы и мрачныхъ тучъ), а три желтзныхъ обруча на его теле есть эмблена знинаго холода, замыкаюцаго дождевыя хляби въ облакахъ и тучахъ (1, 583-7). Осво-

<sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, III, ст. Гримма, 182.

бождение красавицы двлается возможнымъ только тогда, когда наступаеть весна и является добрый молодець Перунъ съ своямы могучими спутниками, принамаеть ее въ свои объятія, т. е. объемлетъ грозовыме облаками, и когда подъ вліяніемь вессиней теплоты лопаются желізные обручи, наложенные на дождевыя хранилища; онъ находитъ заклятую красавицу въ моръ --- золотымъ кольцомъ, въ дубовомъ лъсу ---жолудень и въ скадатъ — драгоцъннымъ камненъ: и оре, лубъ в скала --- истасоры тучъ, зателенощихъ небо; а золотое кольцо, драгоцънный камень и жолудь --истафоры солица. Жолудь, лат. glans (родит. glandis)-слова одного корня, первоначальное значение которыхъ указываеть на желтый (тсіяющій, огневный) цвъть; сравни нъв. gelb. Звукъ г смягчается въ славянскомъ языкъ въ ж. На этомъ лингвистическомъ основаніи блескъ солнечныхъ лучей названъ былъ метафорически желчью (I, 217), а въ настоящемъ случат – жолудемъ. Чародъй, когда спали съ него желъзные обручи, оборачивается ворономъ и улетаетъ въ разбитое окно, т. е. въ переводъ этихъ поэтическихъ выраженій на простой языкъ: снъжныя тучи превращаются весною въ дождевые потоки (воронъ — птица, приносящая живую воду дождь); потоки эти стремительно изливаются подъ ударани молній, какъ-бы пробивающихъ въ небесномъ сводъ отверстіе. и всятать за тъмъ земля одъвается зеленью и цвътами, въ лёсахъ и поляхъ начинаютъ пѣть птицы, въ водахъ плещутся рыбы, мненческая красавица улыбается, на лицъ ся показывается румянецъ, а въ очахъ веселье, --- говоря словами сказки: всюду жизнь, всюду радость! Выводы наши подтверждаются словацкою сказкою «o trech zakletých knižatech» <sup>1</sup>): Радовидъ идетъ освобождать прекрасную царевну, унесенную

<sup>1</sup>) Slov. pohad., 545-9.

чародбень въ свои пешеры; съ величайными усилями добываеть онь золотой ключь (тоже, что springwurzel monnia), полходить къ скаль и только дотронулся до нея ключемъ --какъ она тотчасъ-же растворидась. «Radovid vešel do izby ze samégo ladu vykresané (вытесанной изо льду); zim a šibala se stěn, až pálila, a nohy div že mu neprimrzly. On men дальше, и въ тринадцатой комнатъ обрълъ красавицу: «сагоd'ainik strašné podoby ležel tuhym snem zkovan na loži, podle négo na zemi v železné rakvi (part, rpodenut; cpasew cz x pyстальнымъ гробомъ, въ которомъ спять на высокой горъ. ные въ богатырскомъ замкъ ненаглядная красавния въ сказъв о водшебномъ зеркальцъ 1) krásná, ale bleda, vyschla ženská postava: nad jeho ložem na stěně visela zlatà trubka.» Paдовидъ взялъ золотую трубу, громко затрубилътрижды. и словно сто громовъ загремъло: такой звукъ раздался взъ трубы! Чародъй se rozlil na kolomaz (разлился дёгтемъ — дождемъ, см. I, 788), ледяныя палаты обратились въ krasne svetlice, царевна встала взъ гроба и зарумянилась, какъ пышная роза.

Рядонъ съ великенани фантазія создала чудесныхъ и алютокъ, ка рликовъ, которые изумляютъ своимъ чревитрнокрохотнымъ ростомъ. Не смотря на очевидную противоположность, тъ и другіе поставлены въ тъсную связь и имъютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VII, 2; VIII, стр. 565-6; Сказ Грим., 53. Въ нъмецкой редакція красавица эта называется Sneevittchen (Бълоснъжка); она была румяна что кровь и бъла что сибіъ. Красота са такъ обаятельна, что когда случилось царевичу забхать съ охоты въ опуствлый, заброшенный дворецъ-онъ, увидя спящую въ хрустальномъ гробу красавицу, такъ и приросъ къ мъсту: стоитъ тутъ съ утра до вечери, не спуская очей съ красной дъ́вицы, словно неввдимая сила его удерживетъ. Является за царевичемъ его свита и испытываетъ тоже обаяніе: всъ царсвіе слуги и охотники обступили молча гробъ и до тъхъ поръ любовались дъвичьей красотою, пока вс помѣщалъ имъ ночной мракъ.

MHORO COMARO H DOACTBEHHARO B'S TON OCCTAHOBK'S. KAKOD OKDYжаеть ихъ народный эпосъ и старивныя верования. Такая связь основывается на естественной близости и одновременности тъхъ могучихъ явленій пряроды, для которыхъ означенные образы служная олицетвореніями; ны разумбень тучи в полвін. Быстро-медькающая узкой огненной полоской и едва-удовижая глазомъ моднія, относятельно огромныхъ облачныхъ массъ, обнимающихъ все безпредъльное небо, казадась малюткою въ нѣдрахъ великанскихъ горъ. Индъйское преданіе называєть се дитятею обдака, и во маогихъ цісняхъ Ведъ Агин представляется, какъ новорожденный ребенокъ 1), а громовнику Индръ дается прозвание а́рtya, т. е. рожденный изъ воды - сынъ дождеваго облака; оба бога Инара и Агни считальсь близнецами и витесть выходиля на битвы съ демоннческимъ зибемъ \*). Геркулесъ еще иладенцемъ задушиль въ колыбели страшныхъ зибй. Передъ началомъ грозы небо какъ-бы собирается рождать; сгущенныя облака, чреватыя дождевою влагою, представлялись беременными юнымъ громовниковъ. У римлянъ предикатъ gravida (беременная) употреблался при словъ nubes — туча, въ которой тантся sem en ignis и которая появленіемъ своимъ предвъщаетъ грозу — «atram folminibus gravidam tempestatem». Въ нъжепкомъ языкъ встръчаемъ выражение: die dicke gewitterwolke; прилагательное dick въ народныхъ говорахъ употребительно въ смыслѣ: берененный, какъ у насъ тоже значение придается слову тяжелый <sup>3</sup>). Нѣмецкое повѣрье утверждаетъ, что во время грозы слышится крикъ плачущаго ребенка: этотъ ребенокъ есть новорожденное дитя - нолнія, которое несется по полне-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ, 246; Orient u. Occid., I, 594.—<sup>2</sup>) German. Mythen, 213 —6. Слѣды того-же представлевія Маннгардть указываеть нь народныхъ сказкахъ о герояхъ-близнецахъ — си. Н. Р. Ся., VII, 39; VIII, стр. 647-652.— <sup>3</sup>) Der Ursprung der Myth., 145.

бесью въ своей облачной колыбели <sup>1</sup>), а его далежо-равдающійся плачъ — мумъ бури и раскаты грома <sup>3</sup>). Въ Калевалъ, когда царина Похъїолы похитила солнце и мъсяцъ и спрятала ихъ въ гору ( — тучу), то Вейнемейненъ и Ильмаринецъ взошли не небо, высъкли тамъ оговь и дали воздушной дъвъ держать его на длинномъ облакъ; она принялась качать и баюкать огонь, словно ребенка, и далеко было слышно, какъ звучала его золотая колыбель и скрипъли серебревые ремки (си. выше стр. 153 <sup>3</sup>).

По знаменательному овидётельству скандинавскаго иноа, порода карликовъ произошла изъ червей, зародивнихся въ трупѣ первозданнаго великана Импра, который самъ образовался изъ паровъ и ость собственно весенияя туча. Если мы припомнимъ, что старинная метафора уподобляла молнію извивающейся змѣѣ, а зжѣя отождествлялась въ азыкѣ съ ползучимъ червемъ <sup>4</sup>); то необходимо иридемъ къ заключенію, что инонческіе черви, зародившіеся въ ивдрахъ умерщеленнаго богами великана-тучи, суть сверкающія молнін. Они также зарождаются въ трупѣ Импра и интаются его иссомъ, какъ обыкновенные черви плодятся въ разлагающем-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни съ представленіемъ облака — бочкою, въ которой нарождается богатырь-громовникъ — въ 1 т. этого сочиненія, стр. 588-6. — <sup>2</sup>) Кунъ. 247. — <sup>3</sup>) Лѣшіе и русвлки (первовачально грозовые духи) любятъ качаться на древесныхъ вѣтвяхъ (см. выше стр. 337. – 9), т. е. на вѣтвяхъ облачныхъ деревьевъ. Можетъ быть, въ связи съ этими данными надо разсматривать и древнерусской обычай ставить на Свѣтлое Воскресенье качели, — обычай, на который памятники ХУП вѣка смотрятъ, какъ на что то грѣховное, какъ на остатовъ языческихъ игрицъ. — Ак. Ист., IV, 35; Рус. прост. праздн., IV, 64. — <sup>4</sup>) Въ старо-нѣмецкомъ языкѣ Wurm-червь и змѣя, и именно въ образѣ wurm'я проникъ Одинъ въ гору-тучу для похвщенія оттуда вдохновеннаго напитка; сличи т. I, стр. 401-апокриенческое сказавіе о нечистомъ духѣ, проникщемъ въ рай въ видѣ че рвя, въ замѣну библейскаго змѣн.

ся трят покойника. При созданія этого миса, древній человысь руководствовался собственнымь наблюдениемь наль тоуцанн. Импровымъ червямъ боги даровали человъческія формы и разуять, и такнить образовить явилось пленя карликовъ 1). Аюбопытна нъмецкая сага о дъвочкъ великанкъ, которая, увиля въ полѣ пахаря, взяла его витстт съ быкани и плугонъ и въ своемъ передникъ принесла показать матери --- какія волятся на свёте чудныя маленькія твари. Мать тотчасъ-же велвла отнести пахаря назадъ; «эти твари, строго сказала она, принадлежать къ тому племени, которое причинить великанаиъ великія б'яды!» Другая сага разсказываеть о двухъ великанахъ, которые набрели ивкогда на человъка. «Это что за земленой червь (erdwurm)!» воскликнуль одинь, а другой отвечаль: «эти черви еще пожруть нась!» («diese erdwörmer werden uns noch auffressen!» \*). Подобные разсказы взвъстны и между славянами: въ Малороссіи помнять о великанъ, который принесъ къ матери плугъ съ волами и пахарями: «посмотри, говоритъ, какіе мудрёные есть муравь и на свътъ!» \*). Кашубскій столымъ (великанъ) находитъ въ нол'в престьянина, засовываеть его съ плугомъ и четырьмя волами въ рукавицу и показываетъ матери, а та говоритъ ему: «оставь червяка въ поков; онъ насъ выживетъ со сввта!» \*). Существуетъ преданіе, что великаны дъйствительно исчезли съ лица зомли въ то время, какъ появился на ней родъ человъческий. Въ этихъ сагахъ слышится отголосокъ древнъйшаго мноа о червяхъ-карликахъ, пожирающихъ великановъ, т. е. о иолніяхъ, разбивающихъ и сосущихъ дождевыя тучи. Малютки-молнін, которыя постоянно роются въ подземельяхъ облачныхъ горъ, сближены здъсь съ пахарями,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 527.— <sup>2</sup>) Ibid., 506; Deutsche Sagen, I, 24-25.— <sup>3</sup>) O. 3. 1840, II, сивсь, 46.— <sup>4</sup>) Этн. Сб., V, 66, 114; сличи валахскія спаван Шотта, 283.

подынающими плугомъ землю, и на этихъ послёднихъ перенесено мнонческое сказаніе, такъ какъ въ глазахъ исполиновъ обыкновенные люди были не болёв, какъ ничтожные черви.

У народовъ германскаго племени карликамъ дается названіе эльфовъ; величина ихъ опредбляется различно: то они вавняются годовому, иногда даже четырель-летнему ребенку. то бывають не болте дюйна или такъ крохотны. Что могуть свободно продъвать сквозь замочную скважину и носяться но возауху, какъ рой комаровъ. Нъмецкое alp (множ. elpi, elbe), and soc. alf, chang. alfr, rotch. albs cootstrates with веданческому ribhumarbhu, а съ изибнениемъ звука г на !: albhu --- форма, откуда образовались гр. адфос, дат. albus (сабин. al pus); следовательно эльет означаеть духа светляго, блестящаго, бълаго. Не смотря на это, Эдда различаетъ три рода эдьфовъ-свѣтдыхъ (liosâlfar-lichtelbe), сумрачныхъ (döckâifar dunkelelbe) и черныхъ (svartâlfar schwarzelbe); первые сіяють, какъ солнце; нослѣдніе черны, какъ смода. Такое различіе коренятся въ старинныхъ воззрѣніяхъ на грозу: яркой блескъ молній заставиль сблизить се съ солночными лучами, причислить въ духамъ свъта и дать ей название эльфа; но съ другой стороны, какъ обитатель облачныхъ подземелій, какъ духъ, являющійся подъ темнымъ покровомъ тучи, эльфъ получилъ эпитеты сумрачнаго, чернаго и подземнаго. Въ ту эпоху, когда было затеряно коренное значение слова эльфъ, а указанные энитеты стали пониматься въ ихъ буквальномъ симсла, народъ раздалиль этихъ духовъ на двъ породы --- столь-же разлячныя, какъ различны свёть и тьма, и невольно связаль съ ними скои дуалистическія представленія о силахъ природы. Свътлые н мрачные эльфы явились эльфами добрыни и злычи, подобныин ангеламъ и адскимъ, депоническимъ существамъ; одни принимаются за обитателей блестящаго неба (Gimli) и се

стоять при богт Фрейръ, другіе же населяють мрачное ползем ное царство-Svartalfaheimr; съ одними по преимуществу соединялась благодатная, творческая свла моднів, съдругимя --ея враждебныя, карательныя свойства. Свътлые эльфы надъдены чиною красотою, стройностью и юностью; тело ихъ совершенно-воздушное, прозрачное и столь нажное, что капле росы, когда онв прыгають по травь, едва дрожать на листьяхь. не сливаясь одна съ другою; ихъ алинные, золотистые водосы выются по плечамъ роскошнымя кудрями; они носять легкія бтамя и серебристыя одежды, и подобно славянскимъ полудницамъ любятъ показываться въ полдень, при солнечномъ сіянін. Напротивъ черные эльфы (мары) носять одежды сумрачныхъ и темныхъ цвётовъ и показываются только ночью; сами они, не смотря на свой дътской ростъ, стары и безобразны: спорщенное лицо, большой носъ, блестящіе глаза, несоразыбрныя части твла, на самиб горбъ-вотъ ихъ характеристические признаки <sup>1</sup>). Другое название, придаваемое чернымъ эльфамъ: сканд. dvergr, англос. dveorg, др.-верх,-нъм. tuerc, ср. в.-н. tverc, ново-в.-н. zwerg---съ твиз-же значеніень, какь лат. nanus, греч. νάννος ткарликь. Цверги обитають въ дикихъ, неприступныхъ пещерахъ, въ глубокихъ ушеліяхъ горъ и въ великанскихъ холмахъ (riesenhügeln), и называются: unterirdische, erdmännlein, erdmanneken, bergmännlein; наоборотъ горы неръдко обозначаются имененъ — zwergberge. Какъ горные духи, жители подземелій, неосвъщаемыхъ солнцемъ, цверги имъютъ истощенныя, мертвенныя лица, подобныя тёмъ, какія бываютъ у покойниковъ. Эхо, раздающееся въ ущеліяхъ скаль, по лревне-скандянавскому выраженію есть откликъ цверговъ — dvergmâl \_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впроченъ сродство эльфовъ свътлыхъ и черныхъ не могло совершенно изгладиться изъ народнаго сознанія, и преданія иногда смъшиваютъ ихъ и представляютъ цверговъ юными и прекрасными.

sermo nanorum, - тогда какъ на Руся, где при отсутствія горъ всего чаще приходится слышать эхо въ лесахъ, оно признается отзывоиъ двшаго. Въ народныхъ сказаніяхъ цверги представляются то кузнецами, то рудокоцами, добывающими благородные металыы, т. е. выражаясь общепонятнымъ языкомъ: они роются въ облакахъ, стучатъ громовыми молотами и откры. вають пути для солнечныхъ лучей (ткуютъ селице). Горные рабочіе не только ихъ не боятся, но считаютъ ихъ появленіе за добрый знакъ, за указаніе на близость богатыхъ рудныхъ жиль. Въ своихъ подземныхъ пещерахъ они хранатъ несчетныя сокровища серебра, золота и самоцвътныхъ каненьевъ и приготовляють чудесное оружіе и разныя драгоценности 1). Эдда изображаетъ ихъ искусными кузнецами, и съ этимъ занятіонъ вполит согласуются ихъ черная, какъ-бы выпачканная въ сажв наружность; они выковали поясь, надвляющій силою двадцати мужей, и кольцо, дарующее счастіе (радугу и солице?), выковали Одену копье Gungnir, Фрет --- золотое ожерелье, Знот-золотые волосы; большая часть славныхъ, несокрушиныхъ вооруженій, и между прочинъ богатырской мечь Зигурда были плодонъ ихъ искусства; когда боги ръшились связать волка Фенрира, черные эльфы изготовили для нихъ изунительно-кръпкую цъпь (Gleipnir). «Гроновая стрълка» (donnerkeil) называется albschoss, въ Шотландів: elfarrow, elfflint, elfbolt; это -- нотону, что эльфы-кузнецы ковали для Тора огненныя стръды. О свътдыхъ эльфахъ вэвъстно, что они бросаютъ съ воздушныхъ высотъ свои опасныя стрвяы. Цверги бросають каменьями (donnersteine);

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 411-8, 421-4; German. Mythen, 46, 473; Irische elfenmärchen, стр IX, LXII-III, LXIX, LXXII-VI; Beiträge zur D. Myth., II, 309, 311-5; Сказ. 'Грим., 161, 182. Имъ приписываютъ и обладание неразмънною монетою (glücks-schilling) — Ir. elfenmärch., XV-XVI; подаренные ими уголья превращаются въ золото.

предание даетъ имъ бичь, удары котораго сопровождаются модніями; когда они совершають свой повздъ, то все небо горить грозовымъ пламенемъ <sup>1</sup>). Какь обитатели облачныхъ горъ, затемняющихъ небесный светъ, подземные эльфы боятся солнца и прячутся оть его лучей въ прачныя пещеры; лучи эти точно также наносять ниъ смерть, какъ и великанамъ. Народная фантазія, которая любитъ сливать во едино всё сходныя явленія, сочетала съ свётлыми эльфами представление о солнечномъ сіянія, а съ цвергами не только понятие о мракт, распространяемомъ грозовыми тучами, но и понятіе о ночной тьмъ. По свидътельству Древней Эдды, карликъ Alvis, подобно сербскому Трояну, погибъ отъ лучей восходящаго солнца и притонъ также - всябдствіе яюбви къ женщинв. Сватался онъ за дочь Тора, а этотъ, желая избавиться отъ докучляваго жениха, нарочно заговорился съ нимъ до дневнаго разсвёта; солнце взошло и своими лучами превратило карлика въ канень <sup>2</sup>). Ежедневное наблюдение убъждало древняго человёка, что свытозарное солкце, при закатё своомъ, какъ-бы скрывается подъземлю, а раннямъ утромъ ноявляется наъ-за ен далеких сокраниъ; отсюда возникло представление, что тв-же цверги, которые прячуть золото солнечныхъ лучей въ облачныхъ пещерахъ, спрываютъ его и во вреия ночи въ своенъ подземномъ царстве. Другія нанболее употребительныя метафоры для тучи были: небесный корабль, илащь и шапка-невидника. Подъ вліяніемъ первой изъ этихъ истафоръ создалось сказаніе, что подземные карлики сковали чудесный корабль Skidhbladhnir, которому — какъ-бы онъ ни

46\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 416; Ir. elfenmärch., LXXXVII-VIII; Beiträge zur D. Myth., II, 325; Сказ. Грин., 28: карлинъ даетъ копье, которынъ можно поразить чудовищнаго вепря.— <sup>3</sup>) Der heut. Volksglaube, 113-4; Beiträge zur D. Myth., II, 321: «der tag verzaubert dich, zwerg; die sonne scheint in den saal" (Эдда въ переводъ Симрока).

иовернулся-вётеръ всегда дулъ въ паруса. Ладья, на которой плавають они по (воздушному) морю, есть собственно облако; а плата, какую бросають они за свой перевозь и которая обыкновенно превращается въ чистое золото, --- эиблена сверкающей молнін <sup>1</sup>). Облекаясь въ туманныя, сумрачныя одежды (grauen röcken), набрасывая на себя облачный плащь для нокрывая голову облачной шапкою, карлики становятся невыдниками и игновенно исчезають. Въ сагахъ уноминаются nebellkappen, съ помощію которыхъ они могуть дълаться незримыми для посторонныхъ глазъ и свободно совершать свои проказы, что наполинаетъ намъ wünschelhut Вътра и крылатую шляпу (petasus) Меркурія. Такая шапка-невидника (tarnкарве) была у карлика Эльбериха и потомъ досталась Зиг-Фриду; по свидетельству древне-французскаго сказанія, карликъ Zephyr имблъчерную шляпу: надбвая ее, онъ получалъ способность не только делаться незримымъ, но и принимать на себя различные образы; по русскому повърью, шапкуновидимку носить домовой, о сродствѣ котораго съ зльфани было сказано выше (гл. XV). Цвергу дають название nebelmann. Если, ударяя по воздуху прутомъ, удастся попасть и сбить съ него шляну, то онъ тотчасъ-же предстаетъ предъ взоры присутствующихъ, подчиняется ловкому владътелю прута и исполняетъ вст его требованія: этотъ прутъ-Перунова розга (donnerruthe), разбивающая темныя тучи и покоряющая волт громовника подземнаго духа. На ряду съ этими данными, преданія говорять о красныхъплащахъ и красныхъ шапочкахъ каранковъ, выражая этияъ, что облач. ная одежда ихъ озаряется молніями. Красныя шапочки нертако бываютъ убраны серебреными колокольчиками, звонъ которыхъ долженъ обозначать звучные напъвы грозы. Въ Ирлан-

1) Der heut. Volksglaube, 114

дін вбрать, что шляпами для эльфовь служать красные ЦиВТКЯ, СХОДНЫЕ ПО СВОЕЙ ФОРМБ СЪ КОЛОКОЛЬЧИКОМЪ ИЛЕ Наперсткомъ (pupurea digitalis, fingerhut); народъ называетъ эти цвъты elfenkäpchen. Одъваясь въ облака, эльфы и цверги. согласно съ различными уподобленіями этихъ туманныхъ покрововъ, могутъ дълаться оборотнями, т. е. могутъ принимать на себя та или другія устрашающія и животненныя формы 1) и измѣнять свой крохотный образъ на исполинскій; вибсть съ этниъ они отождествляются съ лемонами тучъ и мрака, усвоиваютъ себт воровскія наклонности, любять похищать золото, увлекають въ свои пещеры цвётущихъ красотою дёвъ, чуютъ человёческое мясо, в также, какъ демоны, боятся грома, свиста, колокольнаго звона, церковнаго пѣнія, хлопанья бичей, стука молота, барабановъ и мельничной толчен (— метафоры громовыхъ раскатовъ и завывающей бури); имъ нравится безмолвная тишина ночи »). Народныя повёрья смёшивають эльфовъ съ падшими ангелами. Часть свътлыхъ эльфовъ изъ числа тёхъ, которые были низвергнуты съ неба, не понала въ адъ в осуждена пребывать на землъ, населяя горы, лъса, воды и жилища людей и раздъляясь на разные классы: holden, gütchen, nixen, kobolde, hausgeister и др. Тоже самое разсказы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Они превращаются въ драконовъ, зиъй, жабъ, собляъ, кошекъ, козловъ, въ красныхъ и черныхъ птицъ (преимущественно въ пътуха); козлиныя ноги цверги удерживаютъ и тогда, когда являются въ своенъ собственномъ образъ.— <sup>2</sup>) Въ одномъ мъстечкъ, когда повъсили на церковной башнъ колоколъ и раздался его звонъ, дверги собрались толпою и стали бросать въ церковь каменьями. Другая сага рязсказываетъ, что извогда крестьяне отправились къ цверговой горъ и подняли страшный шумъ хлопаньемъ бичей, свистомъ и трещотками, и вотъ ночью разразилась гроза, и тотъ, кто руководилъ крестьянами, найденъ поутру мертвымъ — Beiträge zur D. Myth., II, 325-7.

вается на Руси о происхождении домовыхъ, водяныхъ и лъсныхъ духовъ. Изъ указанной способности карликовъ скрываться отъ взоровъ и мънять свои образы возникли представленія о ихъ наклонности къ обману, обольщенію или обморочиванію смертныхъ <sup>1</sup>); сверхъ того, какъ олицетвореніямъ моднія, которая падаетъ донанною. искривленною стртлою, древнъйшій языкъ присвояль имъ эпитеть лукавыхъ, первоначально означавшій только эту витшиюю, видиную глазонъ кривизну (см. гл. XXII). Поздибе, вибстъ съ одухотвореніенъ матеріальныхъ выраженій древняго языка, съ возведениемъ ихъ на степень нравственныхъ понятий, --карлики, удерживая за собой прежніе эпитеты лукавыхъ, СКРЫТНЫХЪ, ИЗИВНЧИВЫХЪ, ПОЛУЧИЛИ ВЪ НАРОДНОМЪ СОзнанін характеръ духовъ необыкновенно-хитрыхъ, изворотанвыхъ, всегда готовыхъ на обманъ и измѣну. Слово zwerg \_\_\_\_ dvergr Кунъ сближаетъ съ санскр. dhvaras -- кривой, несправедлизой. Злой характеръ карликовъ особенно проявляется весною, въ мат штсяцт, когда начинаются грозы. Въ про-Тивоположность имъ, великаны тучи, съ которыми малюткииодній живуть въ постоянной враждѣ, представляются простоватыня, недогадлявыми и даже глупыми; съ твин-же типяческими чертами изображается въ народныхъ преданіяхъ и саный чорть — тамъ, гдт онь заступаеть мъсто великана. Эта тупость ума, признаниая за великанами, также объясняется вліяніемъ языка, который придалъ имъ постоянный эпитетъ дикихъ (см. выше, стр. 618), т. е. въ поздитишемъ значени этого слова: грубыхъ, невъжественныхъ, незнакомыхъ ни съ какими удобствами, живущихъ вит общественнаго порядка и законовъ; именно такими и представляетъ ихъ Гомеръ въ своей Одиссет. Наоборотъ, эльфы живутъ большини общества-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 141: обомаротъ-обманщикъ, обомарочивать (отъ мракъ) – обманывать.

ин и нержако подъ властію особаго владыки. При громадномъ ростѣ великаны обладаютъ и громадною силою; въ сравненіи съ ними карляки казались ничтожными червями, но эти черви постоянно одолѣваютъ своихъ исполинскихъ противниковъ, и такая побъда приписана была ихъ хитрому уму насчетъ слабоумія послёднихъ. Такимъ образомъ арійское племя силё ума давало неревѣсъ надъ силою физическою.

Выступая въ грозъ, сопровождаемой вихрями и дождевыин потоками, карлики представляются въ народныхъ сказавіяхъ и какъ духи воздушные (по старинному выражению-«вътреные») и водяные. Соотвътственно лат. spiritus отъ spirare (дуть, въять), слав. духъ образовалось отъ глагода дуть, а нём. geist отъ стариннаго слова gîsan —flari, cum impetu ferri; chang. gustr — flatus, дуновеніе, и одинъ изъ цверговъ названъ именно этипъ именемъ (Gustr). Другія имена пверговъ Austri, Vestri, Nordhri, Sudhri указывають на четыре главные вётра восточный, западный, стверный и южный, а имена Blaserle и Vindälfr — на дующихъ, производящихъ вътры эльфовъ; Alvina, плачь и стоны которой слышатся въ завываніяхъ бури (1, 329), принадлежитъ къ существанъ эльфическимъ, что очевидно гзъ самаго ен названія (alvinne, elbin). Въ древне-французской сагѣ выведенъ карликъ Zephyr; король эльфовъ Oberon (—Alberon, Elberich) посылаетъ бурю, градъ и дождь. Въ Баварін олицетворяють вътрь въ видъ маленькаго старичка съ бълой бородою, который питаетъ непреоборимую ненависть противъ всего, что громадно, какъ наприм. горы и башни (== старинныя истафоры тучъ). Въ Ирландіи, завида поднятый вихремъ столбъ пыли, дужаютъ, что это кружатся эльфы, что они изнають изсто своего пребыванія я спітать въ иную сторону. Въ шелестъ листьевъ, въ плескъ волнъ и вообще въ звукахъ, производимыхъ дуновеніемъ вътра, поселяне узнаютъ голоса забоовъ. Такъ какъ вътры и влага (дождь) сиособны проникать во вст едва-замътныя скважным и щели, то естественно, что духи, воплощающие эти стихийныя явления. должны были рисоваться народному воображенію существами столь-же малыки, какъ комары и мошки. Теперь припонникъ, что полетъ облаковъ и вихрей на метафорическовъ языкъ назывался пляскою, а вой бури и громовые раскаты — небесными пѣснями, и намъ будетъ понятво пристрастіе эльфовъ къ танцамъ, пънію и музыкъ. Въ лътнія ночи. при лунномъ свътъ, они собираются на свои любиныя итста - на холиахъ. Лугахъ и въ лъсныхъ полянахъ, и водятъ хороводы. Неутомено цёлую ночь оне посвящають этому удовольствію, и только лучи восходящаго солица заставляють вхъ прятаться. По утру зачатны бывають на росистой травь круги, оставляеные легкими ножками эльфовъ, я при видѣ подобныхъ слѣдовъ поселяне въ Шотландіи, Скандинавів и стверной Германів) восклицають: «здъсь танцовали эльфы!- Если бы вздувалось кому полюбоваться на ихъ плиски, то это не обошлось бы ему даромъ: эльфы увлекуть его въ свой хороводъ и въ необычайно-быстрыхъ движения зъ завертять до того, что онь потеряеть панять; сами же они охот. но принимають участие въ людскихъ танцахъ и съ этою птаью выходять изъ своихъ подземедій. Точно также дюбать танцовать и родственныя вльфамъ фен. Пляски эти совершаются по ночамъ, т. е. при затемитни неба тучами; но какъ скоро тучи разсвются и снова засіяеть солице — эльфы исчезають. Пѣсни ихъ имфютъ чарующую силу; вся природа внимаетъ нхъ звукамъ и даже лъса и другіе неодушевленные предчеты приходять въ движевіе и начинають блшеную пляску: представление, живо-схваченное съ дъйствительности, ибо порывы бури гнутъ деревья и сильные вихри кружатъ все, что имъ ен встратится. Эльфы (по сказанію, упалавшену въ южной

Швеців) знають такую прсию, которую никто не въ состоянів слынать, не предавлясь пляскъ. Празднества ихъ всегла сопровождаются чудною музыкой, пісснями и танцами. Опираясь на эти преданія, суевтрный народъ смѣшиваетъ эльфовъ съ хорами ангеловъ, воспѣвающихъ хвалу Всевышнему <sup>1</sup>). Какъ духанъ стремительныхъ молній и буйныхъ вітровъ. эльфанъ дается изумительная быстрота, для которой не сумествуеть пространства; въ однеъ скачокъ они могутъ перенесяться съ одной горы на другую, хотя бы между вершанами этихъ горъ было нъсколько часовъ разстоянія; сегодня они являются здёсь; а завтра въ вной части свёта. Стихійною природою эльфовъ объясняется, почему они признаны были во первыхъ - за одицетворение душъ, а во вторыхъ - за существа, могущія насылать болтани. Душа вадревле представлялась небеснымъ пламенемъ; но тоже божество, котодое влагаетъ въ человћка искру жизни, можетъ и поражать его своиии молніевосными стрълами: какъ метателю этихъ убійственныхъ стрълъ богу-громовнику приписывались воспалительныя и повальныя болёзни, влекущія за собою скорую, нерёдко-мгновенную смерть. Сверхъ того, какъ слово духъ (вътръ) тождествено съ словомъ душа, такъ вътръ стоитъ въ ближайшей связи съ повѣтріемъ (заразою — см. I, 527-8). Смерть выводить душу изъ телесной оболочки, возвращаеть ее въ первобытное состояние свободнаго стихийнаго существа, и твиъ самымъ ровняетъ ее съ завеамя. У встхъ недоевронейскахъ народовъ души усопшахъ одицетворяются малютками и ситениваются съ бурными и грозовыми (подземными) духаин; въ свите Гольды и Берты, витсте съ карликани, поствуетъ и толла безвременно-скончавшихся дътей. Мертвые при-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Народная русская легенда (№ 20) приписываетъ нечистымъ духамъ, ќакъ падшимъ, низнерженнымъ съ неба ангеламъ, знаніе авгельскихъ гласовъ.

надлежать эльфань, в смерть каждаго человвка празднуется нин, какъ торжественная встръча новаго гостя и вступление его въ воздушное общество, или въ подземный міръ твней, тождественный съ облачными подземельями цверговъ. Отсюда возникло поверье, будто эльфы похищають детей, т. с. собственно увлекаютъ души. Ихъ дыханіе, прикосновеніе и удары бросаемыхъ нин стрелъ причиняють людямъ тяжкія болтзии и смерть. Какъ существа, родственныя громовнику. основателю домашваго очага, какъ души предковъ, альфы воступають въ разрядъ домовыхъ геніевъ (кобольдовъ), песеляются въ избахъ своихъ родичей и раздъляютъ съ ними всъ хозяйственныя заботы (см. стр. 76—82). Въ этомъ снысявихъ навывають добрыми состании, тихимъ, кроткимъ народомъstille volk, the good people, die guten nachbarn, die friedlichen leute (сравин наше покойники). Такинь образомъ въ характеръ эльфовъ замъчается смъсь добра и зда, справедливости и коварства: они то защищаютъ угнетенныхъ и щедро платятъ за всякую оказанную имъ услугу, то бывають раздражательны, скупы, наклонны къ воровству, своенравны и истительны. Поселяясь въ домахъ людей и не будучи тревожникы въ своихъ укромныхъ пристанищахъ, они приносять семьё мирь и счастіе, охотно помогають хозяевамь и доночадцанъ въ ихъ обычныхъ работахъ, удёляютъ инъ часть отъ своихъ маленькихъ хлёбовъ и пироговъ; скрываясь днемъ, они двятельны и бодры ночью. Съ своей стороны карлики нуждаются вногда въ помощи людей: такъ они просятъ разделить ниъ сокровище и тёмъ прекратить ихъ споры; просять залу, чтобы отвраздновать въ ней свадьбу; приглашають повивальныхъ бабокъ къ своимъ родильницамъ, и всегда награждаютъ за эти услуги драгоц вными подаркани.

Связь эльфовъ съ водами засвидѣтельствована языкомъ: сканд. elf, дат. elv есть нарицательное имя для всякой рѣки;

етсюда получила свое название прозрачная Эльба (Elbe), у славянъ-Лаба, Лабе. Въ полдень, между одиннадцатью и аввналиатью часами, девы эльфы являются къ ко лод цамъ, моются и чешуть свои длинныя косы золотымъ гребнемъ; нертако зльбина приходить съзодотымъ ведром в, черпаетъводу и удаляется сънею въ горы. Къразряду эль-•ОВЪ ДОЛЖНЫ бЫТЬ ОТНЕССНЫ И ВОДЯНЫС ДУХИ -- НИКСЫ, О КОТОрыль въ Швеція разсказывають, какъ о прекрасныхъ малюткахъ съ золотистыми локонами. Никсы обитаютъ подъ водою, нитють тамъ роскошныя жилища, убранныя золотомъ и наполнеяныя несмѣтными богатствами, и любятъ танцовать по зеркальной поверхности рѣкъ, озеръ и источниковъ; при звукахъ музыки, блистая великолъпными, радужными одеждани, они носятся въ быстрой пляскъ съ такою легкостью, что вода остается неподвижною подъ ихъ ногами, и потоиъ погружаются на дно или исчезають въ тумань. Соотвътственно эльфамъ, празднующимъ смерть человѣка, никсы (по народному пов'трью) начинають танцы въ то время, когда долженъ утонуть какой-нибудь ребенокъ; очаровательной музыкой и подарками они заманирають дётей и увлекають ихъ въ свои подводныя жилеща. Такъ какъ дождь на мисеческомъ языкъ есть живая вода, дарующая нолодость, красоту и плодородіе; то отсюда родилось сказание о счастливой странь юности (land der jugend), лежащей подъ водою: эта страна-блаженное царство свътлыхъ эльфовъ, тотъ заоблачный свътъ ( Unterwelt), гдъ красуется непрестанная весна, гдъ въчно зелевтютъ поля, втяно цвттутъ и приносятъ плоды деревья; воды, за которыми она лежитъ, суть дождевые источники (си. гл. XXIV). Всеразрушающая, безпощадная старость теряетъ тамъ свою силу: счастливые обитатели подводнаго царства остаются втчно юными; люди, которые попадають къ альфанъ. не замъчають полета времени: оне какъ-бы останавливается,

١

и проведенные въ сообществъ эльфовъ годы кажутся не болье одного игновенія. По свидательству народных сагъ. пверги знаютт, дорогу, ведущую къ источнакамъ живой воды. Показываясь между людьми, они стараются закрывать свои ноги аленными плащами; но если посыпать по земят пепломъ---на номъ отпочатаются явственные сдтам ихъ гусиныхъ дацъ: гусь, какъ птица, живущая на водахъ, посвящалась водянымъ духамъ в считалась за одно изъ любимыхъ ихъ воплощеній. Эльфы питаются каплями росы, крошками бълаго х лъба н сыра, н съ удовольствіемъ пьютъ сладкое молоко, а по митнію пруссаковъ---и пиво. Молоко и пиво---истафоры дождя. Зетландская сага упомвнаеть объ одной эльбинь, котораз являлась невидникою и допла коровъ — подобно тому, какъ богъ-громовникъ доилъ или сосалъ своими модніями небесныя стада; въ Тиролъ и Швейцарія цверги принимають на себя обязавности пастуховъ, загоняютъ коровъ въ хлъва, доять молоко и приготовляють вкусный сырь. Въ связя съ этими данными стоитъ повърье – будто бы эдь-ФЫ, ПОХИЩАЯ НОВОРОЖДЕННЫХЪ МЛАДЕНЦЕВЪ, ПОДИВНЯЮТЪ ИХЪ собственными дётьми, которыя и сосутъ груди родильницъ съ ненасытною жадностью. Наравит съ богани и денонами, вкушающими живую воду, эльфамъ и цвергамъ принадлежить дарь сверхъестественной мудрости и предведения; такымъ въщымъ даромъ обладалъ карликъ Авдвари, обитатель глубокаго потока; цвергъ Alvis (Всезнайка), имя котораго уже свидётельствуеть о его мудрости, разрёшиль всё трудные вопросы, заданные ему Торомъ; карликъ Tristan объяснялъ вліяніе звъздъ на судьбу новорожденныхъ; въ Нибелунгахъ водные эльфы предсказали бургундамъ предстоящія ниъ бъды; въ сагахъ и сказкахъ цверги-разумные совътники и помощникв. Эльфы втдають будущее и все, что дтлается на бълонъ свътъ; они обладаютъ знаніенъ языковъ и разунъютъ

руны; имъ извъстны цълебныя свойства растеній и камией <sup>1</sup>). Есть еще одинъ разрядъ эльфовъ---это лъсные карлики, населяющіе небесные сады и рощи; но объ нихъ уже было сказано въ главъ XVII-й.

Эльфанъ соотвътствуютъ сербскія вилы и русскія русалки, подробныя свёденія о которыхъ представлены нами наже (см. гл. XXIII-XXIV). Запѣтниъ вообще, что преданія о карлахъ, сохранившівся у славлит, близко сходны съ преданіями нёмецкими. У лужичанъ карлики называются ludki (уменьшительная форма отъ слова людъ --- народъ, т. е. маденькіе люди := тоже, что нём. das stille valk): это подземные духи, обитающіе въ горахъ, холиахъ и темныхъ пещерахъ; многія возвыщенности въ нажнахъ Лужецахъ носять названіе: ludkowa góra. Людки — некусные музыканты, любять танцы в являются на сельскія празднества; за оказанныя виъ услуги даютъ подарки, а когда бываютъ раздражены - отплачиваютъ злыми шутками; подобно эльфамъ, они не могутъ переносять колокольнаго звона, и существуеть даже повёрье, что съ техъ поръ, какъ завелись колокола, людки исчезли »). У словаковъ извъстенъ pikuljk (pikul, pikolo отъ слова печь — пеку; отъ того-же корня: pik — гнѣвный пылъ, ярость и пекло-подземное царство, преисподняя, адъ) - мужичокъ ростомъ съ палецъ, но весьма сильный; онъ поселяется на аюдскихъ дворахъ — въ какой-нибудь норъ, ходитъ въ к расной одежат <sup>2</sup>), приноситъ своему хозанну золото, деньги, хлёбъ, и даруетъ его дошадямъ здоровье и сытесть 4). Сло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 253-4, 413, 425-439, 919, 973; Irische elfenmärch., X-XIX, LXXI-LXXXIX, XCI-XCIY, CIY-CYII, CXXY, 200; Beiträge zur D. Myth., II; 246, 250-5, 260-7, 310-1, 324—330; 341-4; German. Mythen, 168-213; Nord. Märchenbuch, 46, 108; Die Götterwelt, 98; Mocz. Ha64. 1837, XI, 523-8.—<sup>2</sup>) Volkslieder der Wenden, II, 268.—<sup>3</sup>), Pikuljk značj mužjčka červeným kabátkem, oděného, trirobý klobauček magjejho, z báni a z djr na zem wycházegjejho."—<sup>4</sup>), Asnad ti

винцы и кабатки называють карловь dremni или drebni, т. е. дробные (маленькіе), а кашубы — krosniata, krāsniaki, отъ санекр. karę — худъть, krę a — худой, щедущной; чешск. krsati—худъть, уналяться, krsek — карликъ; отсюда-же нашь: крошять, кроха в крошка --- ребенокъ. Кооснята и drebai живуть въ подпольять взбы, тявва или сарая; нежду ними есть старички съ длинными бородами, мололые люли, женщины и дъти; ови носять на годовать к расныя шаночки, праздичють свои свадьбы съ ичзыкой и плясканя; бывають довольны, осли ставять для нихь въ орвковой скордупт модоко; дюбять перебирать свое зодото. в въ случат оказанной имъ услуги дарятъ человтку итнокъ съ деньгами; такой-же даръ можно получить отъ нихъ. если удается сорвать съ одного изъкарликовъего краси ую шапочку: они непрембные придуть выкупать се, т. с. ислёдъ за тёмъ, какъ бываетъ сбита шапка-невидника, на весь дольній міръ разсывается золото солнечныхъ лучей. По литовскому повтрыю, клады блуждають по міру въвнат мальчиковъ красныхъ, бълыхъ и смуглыхъ: красный цвътъ означаютъ золото, бълый — серебро, сиуглый — издь; ири встрёчё съ путникомъ они просятъдать имъ пощечину, и отъ этого удара (тистафора грома) разсыпают ся блестящими деньгами. Кроснята подмѣниваютъ по ночанъ некрещеныхъ младенцевъ, и потому если есть въ семьв карле, то обыкновенно думаютъ, что кроснята политили у родителей ихъ настоящаго ребонка, а въ замёнъ положили въ люльку своего <sup>1</sup>). На представление бурнаго вихря въ образъ карлика указываеть слёдующій эпизодь изъ сказки объ Еруслань: встръчается этому богатырю малъ-старъ человъкъ, на-

té konč pikuljk chowá, keď sa ti také tučně", "musj mať pikuljka, mu tě koně tak skáčů"—Nar. zpiewanky, I, 415 — <sup>3</sup>) Этн. Сб., *Υ*, 68, 136, 140; Иллюстр. 1848, **№** 28.

поминающії намъ карлика нѣмецкихъ сказокъ-ein kleines graues männlein; стоитъ онъ на дорогѣ и не даетъ про**таду.** Богатырь хочеть раздавить его конемъ, а малъ-старъ человвкъ насмъхается: «за что ты меня стараго-малаго убить хочешь? съ меня нечего снять!» Еще пуще разгитвался Ерусланъ, поднялъ мечь-кладенецъ и кинулся на карлика; но тотъ привлонился и д у и у в ъ на богатыря да таково сильно, что онъ на конт не усидтять - наяъ на сырую земяю что овсякой снопъ. Тогда налъ-старъ человъкъ сжалился надъ витизенъ и пропустиль его домой 1). Бълорусское преданіе утверждаетъ, что Перуну подвластны духи гарцуки (отъ гарцовать---играть, бъгать въ запуски), которые живутъ въ горахъ ( тучахъ) и съ виду нохожи на маленькихъ дътей; когда они, играя, устремляются въ запуски, то отъ быстраго ихъ бъга подынается вихрь и начинаетъ крутить песокъ, а когда несутся по воздуху, то полетъ ихъ производитъ бурю и непогоду <sup>2</sup>). Сербы объясняють вихри полетомъ въдогоней, въ которыхъ олицетворяютъ они души. Что касается водной стихія, то русской народъ населяеть ее русалками; а чехи представляють водянаго маленькимъчеловъчкомъ въ красномъ камзолѣ и красной шапкѣ \*).

Яркіе лучн восходящаго солнца древніе поэты уподобляли золотымъ рукамъ и розовымъ пальцамъ, простираемымъ богинею Зорею изъ темныхъ нёдръ ночи; таже метафора служила и для обозначенія молній, исходящей изъ ирака ночеподобныхъ тучъ (I, 199). Представляя громовую тучу великлномъ или дракономъ, созерцая въ грозѣ торжественное явленіе Перуна, фантазія рисовала молнію пальцемъ на рукѣ громовника или враждебнаго ему демона. Отъ того «громовыя стрѣлки» (donnerhämmer) называются въ Германіи teufels-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Св., I-II, стр. 409-410.— <sup>2</sup>) Приб. въ Ж. М. Н. П. 1841. 87-88.— <sup>3</sup>) Громаниъ, 12.

finger 1), а на Руси--чортовы пальцы. Выше (стр. 682) ны правеля могалевское сказание о чорть, который поднамаль цвачю гору (ттучу) на мизинцв. И по немецкимъ, и по русскимъ преданіямъ --- на скадахъ и камияхъ, бросае изъъ великавани и чертани, отнечатываются слёды ихъ пальцевъ \*). Въ одной изъ нашихъ сказокъ 3) зиъй надъленъ огненнымъ цальцемъ, сила котораго дълаеть его невобедимымъ: срубленныя богатыремъ головы чудовища вновь приростають въ его туловищу, зибё подхватываеть ихъ на лету и только черкнегъ огненнымъ пальцемъ -- какъ онъ появляются на прожныхъ мъстахъ; такамъ образомъ зитиный палець действуеть также целебно, какъ Перунова доза, удары которой дарують здравіе и самую жизнь. Наконець богатырь догадывается в отсъкаеть змею огненный палець, и затънъ уже поражаеть его на смерть. Это напоминаеть греческое сказанія в битвъ Геркулеса сь лернейскою гидрою. Гидра была огромная зибя о девяти головахъ, и когда герой сбевалъ съ ноя одну голову -- на мъсто утраченной сойчасъ выростали двъ новыя. Въ такой опасности помогъ ему Ісалай: по ивръ того, какъ Геркулесъ сбивалъ головы гидры. онъ прижигалъ ей шею горячимъ полтномъ, и головъ болте уже не выростало. Огненный палецъ русской свазки соотвътствуетъ горячему польну гречоскаго преданія; но въ посатаномъ орудіе это отдано во власть богатыря-громовника, и согласно съ этимъ не приживляетъ головы гидры, а напротивъ помогаетъ сбивать ихъ окончательно. Наши знахари придають безъимянному пальцу особенную чародъйную и цълебную силу: обводя имъ болачку, они приговаривають, чтобы нарывь или вередь изсохь на твль, какь сохнетъ сломленный древесный сукъ; иногда, вийсто пальца,

<sup>1)</sup> D. Myth., 164.- 2) Ibid., 512-3, 974.- 3) H. P. Cr., VII, 3.

обводять больное мёсто сухимь отросткомь дерева (I. 259). Зная, что съ молніей равно соедниялись и живительная, в мертвящая силы. что Гермесовъ жезлъ (---Перунова лоза) не только пробуждалъ мертвыхъ, но и погружалъ въ непробудный сонъ (т. е. предавалъ ихъ смерти), мы доджны допустить тоже двоякое значение и относительно пальца. какъ метафоры молнів. Въ числъ обвиненій, какія возводились на въдьмъ въ Германів, памятники упоминають, будто бы онъ, вырывая трупы маленькихъдътей и выкидыней, отръзывали у вихъ пальцы, и потомъ въ случат надобности жглн эти пальцы и тёмъ самымъ усыпляли встхъ живущихъ въ домъ. Тоже чарующее дъйствіе прилисывается и большому пальцу (daumen), отръзанному отъ руки повѣшеннаго вора <sup>1</sup>). По чешскому повѣрью, воры стараются добыть цалець мертворожденнаго ребенка, высушивають его, и приступая къкражѣ, зажигаютъ СЛОВНО СВЪЧКУ; ПЛАМЯ, ДАВАСМОС ЭТНИЪ ПАЛЬЦСИЪ, НАВОДИТЪ на жильцовъ дома кр такой сонъ, а самыхъ воровъ дтлаетъ невидимками <sup>2</sup>). На Руси воры обводятъ сонныхъ хозяевъ «мертвою рукою» (т. е. рукою, отрѣзанною у мертвеца), или зажигають свъчу, сдъланную изъ жира покойника: та и другая чара избавляють ихъ отъ опасности быть захваченными, потому что пока прододжается обояніе «мертвой руки» или пока горить свъча ---въ домѣ никто не проснется <sup>в</sup>). Въ этихъ повѣрьяхъ воры заступають место облачныхъ демоновъ, жадныхъ похитителей небеснаго золота; а мертвецы, нальцамъ которыхъ придана такая чудесная сила, означають собственно эльфовъ, обитателей подземнаго, загробнаго міра.

47

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1027; Neues Lausitz. Magazin 1843, III-IV. 340.— <sup>2</sup>) Громаниъ, 106, 205. — <sup>3</sup>) Илиюстр. 1846, 345; тоже разсказываютъ и въ Дитвъ-Рус. Сл. 1860, V, 27.

Оба указанныя уподобленія моднін кэрднку в цальцу были соеднеены фантазіей въ одинъ мненческій образъ: надый рость карлика стали сравнивать съ вазьцемъ на рукв, и вотъ явился мальчикъ-съ пальчикъ <sup>1</sup>) или Мизничикъ. По свиательству русской сказки, онъ нарождается на свать отъ случайно-отрубленнаго пальца его матери, т. с. подъ ударомъ Перунова меча облачвал жена теряетъ свой палепъ, или приибе — ту падучую моднію, которою она была чревата и которая, какъ ны видъли, признавалась за ея дътище. Въ преданіяхъ лужицковъ и хорутансковъ Palčik (Palček)-нъжное, прекрасное существо; если онъ и подвергается разныть оцасностямъ ради своей ничтожной величины, то вслъдствіе той-же особенности, а также вследствие своей догалливости и лукавства, всегда ловко выпутывается изъ бъды \*). Эте сказочное лицо встрачается у встать индоевропейскихъ народовъ и слёдовательно принадлежить къ кругу тёхъ инеическихъ представленій, за которыми слёдуетъ признать глубочаящую древность происхожденія. У пруссовъ и литовцевъ кар. ликъ этотъ называется parstuk (perstuk — отъ лит. pirsztas, сл. перстъ), унъщевъ — daumesdick, daumerling, т. е. человъчекъ величиною съ тотъ «большой» палецъ, которому на Руси присвояется имя корочуна (сравни: коротышъ---малорослый, карло <sup>з</sup>); греческій пигмей (πоунадос оть πυγμή — кулакъ) — буквально тоже, что въ русскихь сказкахъ: мужнчокъ-съ кулачокъ; въ санскритъ bálakhilja <sup>4</sup>) — геній, одаренный высочайшею мудростью, рос-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мальчикъ — уменьшит. сорна отъ нядъ, малый.— <sup>2</sup>) Сб. Валявца, 116-9; Volkslieder der Wenden, II, 268.— <sup>3</sup>) Доп. обл. сл., 89. Въ дътской игръ: "сорока-ворона кашку вариза" о большонъ пальцъ причитываютъ: "этому не дела; онъ — корочунъ, дрона не рубилъ, волы не носилъ" и т. дал.– <sup>4</sup>) D. Myth., 419-420: "рбаla hedeutet puer, parvulus, khilja verstehe ich nicht".

томъ съ большой палецъ; недусы върели, что налютки эти, въ числѣ шестидесяти тысячъ, произошли изъ волосъ Браны (водоса -- метафора тучи 1). Въ народныхъ сказкахъ 2) жальчикъ-съ пальчикъ изображается таквиъ крошкою, что легко можетъ скрыться въ звостъ или гривъ коня, въ его ноздръ, УХЪ НАН ПОДЪ КОПЫТОМЪ: ЭТО -- баснословный конь-туча. наъ ушей в ноздрей котораго исходить грозовое пламя и который ударомъ своего копыта выбиваетъ живые источники дождя. Мальчикъ-съ цальчикъ удобно помѣщается цодъ грибомъ, словно подъ крышею; мышиная норка и раковина улитки-для него цтлый домъ; по своему чрезвычайно малому росту онъ сравнивается эъ прыгающимъ по травь кузнечикомъ. Въ нъкоторыхъ мъстахъ Германін эльфяческія существа (души усопшихъ), сопровождающія Берту, называются heimchenсверчки <sup>в</sup>). Отскда объясняются русскія примѣты: если стрекочетъ сверчокъ-онъ выживаетъкого-нибудь и́зъ дом у 🔚 зоветъ его на тотъ свътъ; если по ночамъ куетъ въ стънъ кузнечикъ (червячокъ, который заводится въ дереванныхъ постройкахъ и производитъ шумъ, похожій на стукъ часовъ)--- это предвъщаетъ скорую смерть одного изъ членовъ семьв \*). Самое название кузнечякъ, очевидно присвоенное насткомымъ ради производимаго ими стрекотанья и стука, стоить въ связи съ представлениемъ карликовъ —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Я. Грижиъ, говори о daumerling в, приводять сказанія, въ которыхъ, согласно съ мисовъ о жалюткъ-молніи, плавающей въ дождевонъ моръ, мальчикъ-съ пальчикъ представляется носящинся по морскимъ колнамъ. Когда наступнаъ потопъ и воды покрыли вселевную Вишну, въ образъ крохотнаго дитяти, плавалъ на листъ сиговаго дерева (о которомъ см. стр. 277) по молочному морю —<sup>2</sup>) Н. Р. Сж., V. 21; Шлейхеръ, 7-8; Сказ Грим., 37, 45; Ск. Норв, II, 14; Zeitsch. für D. М., 1, 48-49, 381; Гавъ, 55, 99.— <sup>3</sup>) D. Myth., 414.—<sup>4</sup>) Оревб. Г. В. 1851, 9; Заинска Авдъев., 140-2; Абев., 227; Иляюстр. 1846, 333.

кузнецами. Кромѣ червей, сверчковъ и кузнечиковъ. карлики были уподобляемы и другимъ мелкимъ насѣкомымъ: что въ древнѣйшихъ сказаніямъ приписывалось эльфамъ и цвергамъ, то теперешнія сказки относятъ къ трудолюбивымъ п челамъ и муравьямъ, которые представляются маленькими, разумными народами, живущими подъ властію своихъ царей и царицъ <sup>1</sup>). Пчела принималась за воплощеніе молніи, сосущей изъ облаковъ небесный медъ; какъ эльфы зародились первоначально въ трупѣ великана, такъ подобное-же происхожденіе изъ сгнившаго мяса соединяютъ преданія и съ пчелами (I, 381—5). Ниже (въгл. XXIV) мы увидимъ, что карлики-души олицетворялись бабочками, которыя изъ ползучихъ чер вей (личинокъ) преобразуются въ легкокрылыя созданія, и другими насѣкомыми, осужденными подлежать той-же метаморфозѣ.

По любопытному свидётельству Младшей Эдлы, Торъ провелъ однажды цёлую ночь въ мизинцё великановой перчатки. Виёстё съ Локи и слугою Тіальфи, отправился онъ въ жилище іотовъ; на пути остановились они ночевать въ лёсу—въ одномъ странномъ зданіи, дверь котораго была шириною во весь домъ. По утру, напуганные страшнымъ шумомъ, громомъ и землетрясеніемъ, они бросились изъ своего убѣжища и увидѣли огромнаго великана Скримира (Skrýmir); шумъ и громъ происходиля отъ его храпѣнья, а ночевалъ Торъ съ своими товарищами въ его рукавицѣ. Ночь — метафора мрака отъ сгущенныхъ облаковъ; богъ-громовникъ или сама молнія покоится въ великанѣ-тучѣ, и только при ударахъ грома пробуждается отъ сна и выходитъ изъ своей техной спальни. Увидавъ исполина, Торъ ударилъ его въ голову своимъ молотомъ; но Скримиръ даже не тронулся; «кажись,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Irische elfenmärch., LXXXIX.

аревесный листь упаль мит на волосы!» сказаль онь. Лва другіе удара, нанесенные Торонъ, оказались также безспльными; великанъ думалъ, что на него свалился мохъ или жолудь 1). Преданіе это, во всей своей свъжести, сохраняется и въ бы**динахъ** русскаго народа: Илья Муромецъ (—Перунъ) очутвася въ глубокомъ карманъ Святогора, который былъ такъ громаденъ, что головой въ облака упирался <sup>3</sup>). Напрасно онъ и другой богатырь Добрыня пробують надъ великанами силу своихъ ударовъ, отъ которыхъ разлетаются въ щепы въковые дубы; великаны или вовсе не замъчають этихт. ударовъ, или принимають ихъ за ничтожное ужаление комаровъ. О великанъ Оферушъ (\_\_\_св. Христофоръ) католическая легенда говорить, что онь въ большомъ пальцѣ своей рукавицы отпраздноваль сестряну свадьбу ( тбрачный союзь громов. ника съ облачною дъвою). Очевидно, что въ приведенныхъ сказаніяхь богъ-четатель полній выступаеть съ характеронь карлика, приравнивается мальчику-съ цальчикъ, и согласно съ этниъ саные удары его представляются нечувствительными для исполиновъ-тучъ. Но если не открытою силою, то своимъ лукавствомъ и изворотливостью карлики страшно-опасны великанамъ (см. выше стр. 719-о пахаръ, котораго принёсъ великанъ въ своей порчаткъ). Въ онниской позмъ Войнемейненъ, проглоченный великаномъ Випуненомъ, развелъ въ его брюхѣ огонь (тиолнія) и принядся ковать; стукъ, пламя я дымъ причиния Випунену столько боли и безпокойства, что онъ вынужденъ былъ умолять своего противника о пощадъ я сообщить ему свои чародъйныя заклинанія (тромовые глаголы-ся. выше стр. 152-3). Точно такъ, по свидътельству сказокъ, мальчикъ-съ пальчикъ попадаетъ въ о́рюхо черной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 221-2.—<sup>2</sup>) Болгарская сказка (Филолог. Запискв 1866, IV-V, 90) заставляетъ своего героя прятаться въ пустой зубъ великань.

коровы, которая проглотила его витсть съ клокомъ стна; очутивлинсь въ совершенныхъ потёмкахъ, мальчикъ-съ пальчикъ подымартъ такой шумъ, что испуганный хозявиъ убиваетъ корову, а брошенную требуху, витств съ заключеннымъ въ ней карликомъ, проглатываетъ бъжавний мимо водкъ. Но и въ желудкъ волка онъ не теряетъ бодрости: какъ только залумаеть звёрь поживиться чужимь добромь, лукавый мальчикъ подымаетъ крикъ, призывая людей бить вора; пришлось бѣдному волку хоть съ голода помпрать, и наконецъ онъ таки поплатился своею шкурою. Когда хищный звърь быль убить, мальчикъ-съ пяльчикъ освободился взъ своей темницы. И корова, и волкъ — зооморфическія олицетворенія тучи, погло. щающей въ свою утробу малютку молнію и гибнущей подъ ударами грозы; крики карлика-метафора грома. Весьма въроятно, что въ большей части дътскихъ сказокъ, посвященныхъ животнымъ (thiermärchen). таятся миенческія основы; если, при настоящемъ состоянии науки, основы эти и не вездъ вынснены, то относительно нъкоторыхъ сказокъ замъчаніе наше уже не можеть возбуждать сомнаний. Такова сказка о волка и козѣ'). Виѣсто хитраго карлика, волкъ (<u>т</u>туча) проглатываеть маленькихъ козлятъ, т. е. грозовыхъ духовъ въ ихъ животненномъ воплощенія, и потомъ сгораетъ въ грозевомъ пламени или тонетъ въ дождевыхъ потокахъ: истительная коза, по однимъ варіантамъ, заманнваетъ волка въ огненную яму, гдт онъ доцается отъ жару, а изъ брюха его выскакиваютъ живые козлятки; по другниъ же варіантамъ, она разръзываетъ сонному волку брюхо, освобождаетъ оттула козлять и въ замёну ихъ кладеть тяжелыя каменья; томимый жаждою, волкъ идетъ къ источнику, но какин увлекають его въ глубину — и онъ то не тъ. Что здъсь дъйствують

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., II, 4; IV, 17; Сказ. Грим., 5; Zeitsch. für D. M., I, 469.

не простые зибрв, а волкъ-туча и Торовы козлята, это очевидно взъ самой об тановки сказки: прежде, нежели удалось волку пожрать козлятокъ, онъ обращается къ кузнецу съ просьбою выковать ему тонкой голосъ, т. е. надълять его тами-же грозовыми звукамв, какія слышатся во время кузнечной работы карлековъ (см. выше стр. 482); попадая въ волчье брюхо, козлята не умираютъ и, подобно мальчику-съ пальчикъ, выходятъ изъ своей временной темницы веселыми и ръзвыми; накочецъ замтна ихъ камнями стоитъ въ связи съ представленіемъ молній каменными орудіями. Иткогда цвергв, разсказываеть итмецкая сага, вложили спяmenv великану въ ноздрю большой камень ( — donnerstein); великанъ вскочилъ, долнулъ носомъ--и камень полеттяъ съ такою силою, что раздробилъ гору (тучу); все кругомъ задрожало, и цверги навърно были бы уничтожены, еслибы не ударилъ громъ и не поразилъ великана<sup>1</sup>).

Приледенный нами эпизодъ о встръчъ бога-громовника съ Скримиромъ Эдда продолжаетъ такъ: Скримиръ предлагаетъ себя въ спутники Тору и его товарищамъ, доводитъ изъ до самыхъ горъ Утгарда (=Ausgard---виъшній міръ, царство великановъ и демоновъ) и тамъ разстается съ ними. Странники входятъ въ высокой городъ царя великановъ Utgardhaloki: такъ названъ Локи, какъ демоническій владыка Утгарда; такимъ образомъ, подъ вліяніемъ различныхъ воззрѣній, Локи раздвояется на два отдѣльныхъ лица: съ одной стороны онъ---товарищъ Тора, а съ другой-враждебный ему демонъ. Царь вызываетъ гостей на состязаніе, и вслѣдъ за тѣмъ начинается разсказъ о ихъ чудесныхъ подвигахъ, близко-сходныхъ сътѣми, какіе совершаютъ нашъ сказочный герой и его помощники: Объѣдало, Опивало и Скороходъ (стр. 703-8). Прежде всѣхъ

<sup>1)</sup> Beiträge zur D. Myth., II, 324.

заявляетъ себя Локв; онъ позвастался свовиъ обжорствоиъ в долженъ былъ состязаться съ ненасытнымъ Logi. Царь приказалъ поставить передъ ними огромное корыто съ рыбою; оба соперинка броснивсь на яству съ одинаковою жадностьюодинъ съ одного конца корыта, другой съ другаго, и встрътились на его среднить. Но Локи таъ только масо, а Логи витстъ съ иясонъ пожиралъ и самыя кости и корыто, и потому побъда осталась за нимъ. Потомъ Тіальфи споритъ въ быстротъ бъга съ легконогимъ Hugi, который трижды его обгоняетъ. Самъ Торъ выступаетъ, какъ Опивало, Царь указываетъ ему рогъ, изъ котораго пьютъ великаны; принялся Торъ опорожнять этотъ сосудъ, но сколько ни силился---- не выпилъ и по-ловины Издъваясь надъ славнъйшниъ изъ боговъ, царь предлагаетъ ему два другихъ опыта: поднять громадную сърую кошку и побороться съ старухою Elli; Торъ и тутъ вынужденъ быль сознаться побъжденнымь: онь могь приноднять только одну кошачью лапу, а Элли повалила его наземь. На другой день, провожая гостей, царь открываеть Тору и его снутникамъ, что великанъ Скримиръ, встръченный ими въ лъсу, былъ онъ самъ, что три удара нанесены Торовымъ молотомъ не въ его черепъ, а въ скалы; Локи не могъ одолъть своего соперника, потому что состязался съ дикимъ огнемъ (logi - огонь, жаръ), который пожигалъ и кости и дерево; Тіальон не могъ обогнать Гуги, потому что спорилъ съ быстротою мысли (hugi) царственнаго великана; рогъ, изъ котораго пиль Торь, быль погружень въ море, и хотя отъ усилій бога произошель морской приливъ, но онъ не въ состояніи быль вытянуть всю воду; кошка, лапу которой приподняль могучій громовникъ, была не что иное, какъ великій зитей Мидгарда, обнимающій собою всю землю; а бородся Торъ състаростью (буквальный переводъ имени Elli). Разгитванный Торъ замахивается на царя великановъ своимъ молотомъ; Ulgardha-

loki и его городъ мгновенно исчезаютъ, и на мъстъ послёдняго возникають зелентющіе луга<sup>1</sup>). Послтдняя половина сказанія, состоящая въ поясненій ввоя, вызвана тою неясностью древняхъ представленій, которая уже чувствовалась въ XIII столътів — при составленів Младшей Эдды, когда надо было возстановить утраченный въ народвомъ сознания спыслъ старвиныхъ словъ и напомнить, что великаны тучъ унодоблялись скаламъ, что чудовищная кошка есть только особенный образъ исполинскаго зићя, а напитокъ, утоляющій жажду Тора и ве-**ЛИКАНОВЪ**, ПОГЛОШЭЕТСЯ НИВ ИЗЪ ВОЗДУШНАГО ДОЖДЕВАГО МОРЯ. Пользуясь этвии указаніями, снемемъ съ мноа его поэтическій покровъ и обнажимъ заключенную въ немъ мысль: въ зимнюю пору богъ-громовникъ исчезаетъ изъ свътлаго міра асовъ и скрывается, съ своими обычными помощниками, въ мрачной области великановъ. Сила его ослабъваетъ: удары, наносимые виъ ведикану, уже не поражаютъ его смертельно, ибо, подъ вліяніемъ стужи, дождевыя тучи цъпенъють и превращаются въ твердыя скалы; пожирающее плаия его молній уступаетъ сият демоновъ, владъющихъ подземнымъ огнемъ, а скорость его полета — быстротъ надвигающихся на небо облаковъ, въ которыхъ древнъйшая поэзія усматривала мозгъ 🚃 съдалище ума, или самыя высли великана (см. І, 118); Торъ уже не въ состоянии осушать дождевые источники, не въ состоянии потрясать небеснымъ окіаномъ, въ видъ змън окружающимъ землю, и падаетъ въ борьбъ съ Зимою, которая на метафорическовь языкв обыкновенно называется старостью природы. Но какъ скоро покидаетъ онъ страну демоновъ, а это совершается при возвратъ весны, --- сила его начинаетъ дъйствовать быстро и могущественно: отъ взмаха его молота исчезаютъ великаны мрака и холода и земля покрывается свъжею зеленью.

1) Die Gotterwelt, 222-4.

Одинъ наъ наиболте распространенныхъ мотивовъ, встръчаемыхъ въ народномъ эпосъ вндоевродейскихъ племенъ, это споръ и состязяние промовника съ великаномъ или демономъ: кто изъ нихъ сильнъе? Опыты свочй силы они заявляють бросаніемъ скаль, богатырскимъ свистомъ, могучими ударами, пожираніемъ яствъ в поглощеніемъ напитковъ. Въ этомъ отношения чрезвычайно-люботытна русская сказка «о батракъ и чортъ», нечуждая впрочемъ и другимъ народамъ 1). Въ разныхъ мъстностяхъ она передается съ разнооб; азными отибнами; при развити ся основной мысля, фантазія допустила два главныя видовзитненія: въ одномъ разрядъ варіантовъ герой сказки не отличается особенною крипостью мышцъ, и если береть верхъ надъ чортонь, то еденственно хитростью; въ другихъ же варіантахъ — фантазія надъляетъ его, вябстъ съ хитростью, и необычайной сверхъестественной силою, вслёдствіе чего онъ сближается съ богатырями стихійной породы: удары его также стреметельны и страшны, какъ удары грома. Русское предание даетъ этому герою знаменательное ния Балда, что прямо свидттельствуеть за его близкое сродство съ Перуномъ и Торомъ. Слово балда (отъ санскр. bhar = bhal-разить, ударять, рубить; отъ того-же корна происходять: болть и булава) означаеть: большой молотъ, колотушка, дубинка, паляца<sup>2</sup>). Какъ собственное имя героя, оно должно указывать на его напболте существенный и характеристичный признакъ; а чъюъ-же такъ ръзко отличаются Перунъ в Торъ отъ прочихъ боговъ и демоновъ, какъ не своею молніеносной пальцей и молотомъ? Понятна

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., У, 9; УІ, 10, 11; Сочин. Пушкина, изд. Анвенкова, I, 441: Худяк., 27, 71, 95; Эрденвейн., 29; Семеньск., 138-141: Издюстр. 1848. № 27; Сынъ Отеч. 1839, III, смъсь, 22-25; Westsl Märch., 164-7; Шоттъ, 233-5; Скав. Грим., 9С.—<sup>8</sup>) Тодков. Сдов., І. Зё; Зап. Р. Г. О. по отдъд. этнограф., *I*, 582.

поэтому та великая богатырская мощь, какою надъляется Балда въ сказкахъ: онъ можетъ давать такіе щелчки, что отъ нихъ падаютъ мертвыми быкъ и медвъдь, и такіе щишки, что съ самаго сильнаго быка, котораго не могутъ сдержать нвсколько мужиковъ, сразу слёзаетъ вся шкура; эта страшная сила пальцевъ объясняется изъ мноическаго представленія молнія божественнымъ перстомъ, которымъ громовникъ побиваетъ небесныхъ быковъ и срываетъ съ нихъ облачныя шкуры (сравни выше, стр. 590). Туже эпическую черту встръчаемъ и въ преданіяхъ другихъ народовъ; такъ въ нъмецкой сказкъ герой убиваетъ горнаго великана тремя пальцами '), а въ сборникъ Гана \*) королевичъ признается, что вся его сила заключается телько въ двухъ пальцахъ. Посланный отобрать у нечистыхъ зо лото, Балда отправляется на чортову мельницу (см. I, 295), сълъ на плотинъ и принялся вить веревку. Вдругъ выпрыгнулъ изъ воды чортъ: «батракъ! что ты дѣлаешь?» --- Чай самъ видишь: веревку вью. «На что тебѣ веревка?» — Хочу васъ чертей изъ воды таскать да на соднышкъ сушить; а то вы окаянные совсъмъ перемокля! «Какъ-же будещь ты чертей таскать? въдь наши омуты бездонные. — Велика важность! у меня есть на то веревка такая: сколько хочешь итряй, все конца не доберешься. «А ну, покажи!» Батракъ связалъ оба конца веревки и подалъ чорту; ужь тотъ изрваъ, изрваъ -- все конца изту. Бъсъ пріуныль, готовъ на выкупь идти. «Ну что-жъ? говорить батракъ; я не прочь, коли насыпите этотъ шлыкъ золотояъ.»---Постой, надо старшова спросить! сказалъ чортъ и ныриулъ въ воду. Батракъ сейчасъ за лопату, вырылъ глубокую яму, прикрыль ее сверху хворостомъ, по-середкъ свой шлыкъ поставиль, а въ шлыкъ загодя дыру выръзаль. Воротился чорть:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вольеъ. 269 — <sup>2</sup>) Ганъ, II, стр 235.

«дъдушка говоритъ, чтобы наперёдъ попытать твоей силы; давай-ка бороться!» — Гдъ тебт со мной бороться! да ты не сладешь съ мониъ середнинъ братонъ Мишкою. «А гдъ твой Мишка?» — Вонъ, подъ кустикомъ отдыхаетъ (говоритъ батракъ, показывая на медвъдя); ступая, ударь его по боку, онъ сейчасъ подымется. Пошелъ чортъ, хватилъ медвтая дубинкою; поднялся Мишка на дыбки, скрутилъ нечистого такъ, что у него вст кости затрещали: насилу вырвался изъ медвъжьнать лапъ. «Давай, говорнтъ батраку, попробуемъ теперь въ запуски: кто кого обгонитъ?»-Кула тебъ со иной въ запуски бъгать! мой меньшой братишка Заннька — и тотъ тебя дајеко опередитъ. «Да гдт онъ?» — Вонъ въ травъ лежитъ, отдыхаетъ. Побѣжалъ чортъ, тронулъ зайца за ушко; тотъ какъ прыснулъ- только и видълъ его нечистой. «Ну, батракъ! говоритъ чортъ, попытаемъ: кто крѣпче свистнетъ?»-Пожалуй! Чортъ свистнулъ такъ громко, что съ деревьевъ листья посыпалнсь. «Хорошо свистишь, отозвался батрака, а все не по ноему! Какъ я свистну – тебъ на ногахъ не устоять и уши твои не вынесутъ... Ложись ничкомъ наземь да заткни уши пальцами.» Чортъ послушался, а батракъ взялъ дубниу да со всего размаху какъ хватитъ его по годовћ: у чорта ажно искры изъ глазъ посыпались, еле съ земли поднялся! бросился въ омутъ и притащилъ оттуда желћаную дубнику: «давай, батракъ, пробовать -- кто взъ насъ выше вскинетъ эту дубинку на воздухъ?»-Кидай ты прежде. Чортъ квиулъ --- и дубинка съ гуломъ полетѣла высоко-высоко, а какъ назадъ упала-такъ земля и пошла ходенемъ. Взялъ батракъ дубвику--тяжела! оперся на нее и началъ пристально глядъть на небо. «Чтожъ ты не бросаешь? чего ждешь?» спраниваетъ чортъ.--Жду, когда вонъ энта тучка подойдетъ; тамъ сидитъ ной братъ кузнецъ, къ нему и вскину: желѣзо-то ему пригодится! «Что ты! не забрасывай, а то дъдушка разсердится.» Выхватилъ чортъ дубинку, нырнулъ на дно и явился съ докладомъ въ двау-сатань. Испуганный сатана велблъ поскорте таскать зодото. Принялись черти за работу, и долго-долго таскали золото, пока наконецъ наполным и дырявой шлыкъ, и скрытую подъ нимъ яму. Не смотря на шутливый тонъ разсказа плолъ позднъйшей обработки преданія, древнія черты могучаго громовника, побтантеля демоновъ, еще донынъ довольно живо выступають въ нашемъ сказочномъ геров. Онъ называетъ своими братьями: а) медвъдя, который въ миенческиже сказаніяхъ старины обозначаетъ то дождевую тучу, то самого Перуна, какъ поглотителя небеснаго меда (<u></u>дождя); b) зайца, въ образъ котораго олицетворялся быстрый, неузовимый бъгъ молнін, н с) кузнеца, обитающаго въ тучъ, по извёстной связи кузнечнаго ремесла съ грозою. Уступая медвідю въ сила и зайцу въ быстроть, чорть собственно устунаеть Балдь. Животныя эти замъняють собою техъ славныхъ спутниковъ, въ сообществъ съ которыми выходитъ громовникъ на свои подвиги: заяцъ играетъ роль Скорохода а медвъдь соотвътствуетъ богатырю Ивану-Медвъдку (см. ниже). Витесто эпизода о бросанів желтэной дубвики (- громовой наляцы), ---- въ сказкъ, напечатанной въ сборнякъ Венжига 1), богатырь Юра держитъ закладъ съ чортонъ: кто выше подбросять мельничный жорновъ (о мненческой связи грозы съ жорновонъ сн. I, 290-1); чортъ подбросилъ жорновъ такъ высоко, что камень оставался въ воздухъ пять и ннутъ, а когда дошла очередь до Юры-камень упадъ на землю черезъ два часа. Очевидно, что и Балда не затрудения бы заквнуть желёзную дубинку въ летучее облако. Конечнымъ результатовъ состязанія Балды съ чортовъ было обрътеніе великихъ сокровящъ. Побъжденный чортъ выноситъ изъ сво

<sup>1)</sup> Westsl. Märch., 124-7.

ИХЪ ТЕМНЫХЪ ОМУТОВЪ НОСМВТИНЯ ГРУДЫ ЗОЛОТА И ОТДАСТЪ счастливому соперинку, т. е. благодаря побтат, одержанной Перуномъ надъзлыми демонами, золотое солнце выходить изъ мрака дождевыхъ тучъ и снова начинаетъ сіять на высокомъ небъ. Нътъ сомнънія, что приведенное нами сказаніе нъкогда передавалось болъе-серьезнымъ эцическимъ тономъ, и герой выступаль действительно сильно-могучинь богатырень. Но впослёдствін, когда съ одной стороны основа преданія болёе или менве затеминдась въ народномъ сознания, а съ другой выступнать вперёдъ наводный юморъ в овладбать многеми изъ эпическихъ сказаній, надагая на нихъ свои твен и краски,--прежній герой (согласно съ указаннымъ нами представленіемъ громовника дукавымъ кардикомъ) преобразился, низошелъ до ничтожныхъ разибровъ человъческой приреды и сталъ одоятвать великановъ-демоновъ уже ни силою удара, ни кръпостью мышцъ, ни громовыми звуками голоса, а изворотливостью хатраго ума. Отеюда вознакъ цтанай радъ наситилявыхъ разсказовъ, въ которыхъ чортъ играетъ весьма жалкую роль недогадляваго простяка-подобно тому, какъ таже роль выпала и на долю великановъ. Вообще следуетъ заистить, что въ большей части народныхъ сказокъ, глъ выводится на сцену нечистый духъ, преобладаетъ шутливо-сатирическій складъ. Чортъ въ сказкахъ не столько стравный губитель христіанскихъ душъ, сколько жертва людскихъ обнановъ: то больно достается ему отъ здой жены, то бьетъ его соддатъ прикладомъ и желізными прутьями, то попадаеть онъ подъ кузнечные молоты, то обитриваетъ его мужикъ при уплатъ занятыхъ денегъ. Это, очевидно, --- не тотъ типъ, какой выработанъ въ христіанской догматикъ; напротивъ, всъ сказочныя подробности убъждаютъ насъ. что подъ имененъ чорта здъсь скрывается демонъ древнъйшей, языческой эпохи. Точ-. но таквиъ-же простакомъ въ одной изъ русскихъ сказекъ

вредставлень зибя, обманутый слабосньнымь, но хитрымь цыганомъ 1). Зитя похваляется проглотить цыгана. «Врешь, подавишься!» отвѣчаетъ тотъ. --- Чтожъ, развѣ ты сильнѣе меня? «Еще бы! чай самъ зняешь, что у меня сила больше твоей.»-А ну давай-попробуемъ: кто кого слаьнте? «Давай!» Зита досталь жерновь: -спотри — я этоть камень одной рукой раздаваю.» Взядъ канень въ горсть и стиснулъ такъ кртико, что онъ въ мелкой песокъ разсыпался: искры такъ и запрыгалы! «Экое диво! говорить цыгань, а ты сожин камень, чтобъ изъ него вода потекла. Гляди, какъ я сожиу!» Схватилъ узелокъ творогу, сдавелъ --- и потекла сыворотка. «Правда, рука твоя сильнъе ноей, говорить зибй, а вотъ попробуемъ: кто изъ насъ крбпче свистнетъ?» Свистнулъ зибя-со всъхъ деревьевъ листья осыпались. «Хорошо свистишь, да не лучше моего, сказалъ цыганъ. Завяжика наперёдъ свои глаза, а то какъ свистну -- они у тебя изо лба повыскочуть!» Зибй завязаль глаза платконь; цыгань поднялъ дубныу да какъ свистнетъ его по башкъ -- зиъй во все горло закричалъ: «полно, полно! не свисти больше, и съ одного разу чуть глаза не вылёзли.» Эта хитрость, основанная на вгрт двоякимъ значеніемъ, слова свистнуть (произвести звукъ и ударить), встръчается, какъ мы видъли, и въ состявании Балды съ чортомъ. Послѣ того зиъй побратался съ цыгановъ и посылаетъ его: «принеси быка на объдъ»; цыганъ пошелъ въ степь, видитъ — насется большое стадо воловъ, давай ихъ ловить да другъ къ дружкъ за хвосты связывать. Зитя ждаль-ждаль, не выдержаль и постжаль самь: «что такъ долго?» --- А вотъ постой: навяжу штукъ пятьдесять да за одинь разь и поволоку встхь домой. «Экой ты! будетъ и одного», сказалъ зивй, ухватилъ самаго жирнаго быка

1) H. P. Cr., V, 25.

за хвостъ, сдернулъ съ него шкуру, мясо взвадилъ на плечи и потащилъ варить, а цыгану наказалъ принесть подную шкуру воды. Цыганъ принедъ къ колодезю и сталъ его кругомъ окапывать. Зибй опять не выдержалъ, прибъжалъ и спрашиваеть: «что ты дълаешь?» - Хочу колодезь кругонъ окопать да весь и притащить въ избу, чтобъ не нужно было ходить по воду. «Много, орать, затьваешь!» Опустиль знай въ колодезь шкуру, набралъ воды и понёсъ доной. «А ты, говорыть цыгану, ступай пока въ лъсъ, выбери сухой дубъ н волоки: пора огонь разводить!» Цыганъ пошелъ въ лъсъ, свилъ длинную веревку и принился дубы опутывать. Зибй снова бъжить: «что мъшкаешь? --- Да вотъ хочу дубовъ двадцать зацъпить веревкою и тащить всъ за одниъ разъ, чтобъ надолго хватило. «Экой ты! все по своему дълаеть», сказалъ зиъй, вырваль съ корнемъ самый толстый дубъ и поволокъ домой. Цыганъ притворился, что крвико сердитъ, надулъ губы и св. дитъ молча. Зитай зоветъ его объдать, а онъ съ сердценъ отвъчаетъ: «не хочу!» Вотъ зивё сожрадъ пълаго быка, выпилъ воловью шкуру воды, и сталъ цыгана допрашивать: «скажя, братъ, за что сердишься?- А за то: что я ни сдълаю - все не такъ, все не по твоему! «Ну, не сердись, помиримся!» Помирились, и собрался зи в вхать къ цыгану въ гости. Какъ стали они подътажать къ табору, увидали цыганята своего отца, бѣгутъ къ нему на встрѣчу голые да во все горло кричатъ: «батько прітхалъ! энтя привёзъ!» Зитй испугался, спрашиваеть цыгана: «это вто?» --- А то нов дати! чай гозодны теперь; смотри, какъ за тобя пріймутся! Змъй изъ повозки да поскорве бъжать -- такъ и скрылся! Сказка эта извъстна у разныхъ народовъ 1): у померанскихъ кашубовъ и венгровъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>; Эрбенъ, 140-2; Эгн. Сб., V, № 9; Ганъ, 18. 23; Штиръ, стр. 109; Сказ. Грим., 20. Въ норвежской сказиъ (I, 6) чортъ споритъ съ хитрымъ Aschenbrödel (ск. о немъ выше, стр. 483): вто изъ нихъ

ивсто зивя заступають великань столь громаяныхъ разивревъ, что сказочный герой свободно помъщается въ цальць его рукавицы. Изъ сравнения приведенныхъ нани преданій ясно, что чорть, съ которымъ состязается Бадла, есть не болбе, какъ замбна мнонческого змбя или великана; а цыганъ, обманывающій зибя, --- такой-же громовникъ. какъ Балда пли Торъ, ночующій въ перчаткъ Скримира, на что указываетъ в вся обстановка сказки: довля (облачныхъ) быковъ, рытье (дождеваго) источника, возжение Перунова дерева (грозовымъ) пламенемъ. Старинный мнеъ приписывалъ громовнику выжайение молока-дождя изъ камия-туча; сказка. витето этого, заставляетъ своего героя выжемать творожную сыворотку. Отсюда понятенъ и тотъ страхъ, какой обнаруживаеть чудовищный зибй при видь малыхъ цыганять, т. е. собственно при появлении карликовъ == черныхъ эльфовъ. Любопытныя подробности содержить въ себв измецкий варіанть сказки, напечатанный въ сборникъ Гальтриха 1): «Der listige Schulmeister und der Teufel». Встрътнышись однажды съ школьнымъ учителемъ, чортъ хотбаъ было его сцапать. Учитель держаль въ рукахъ кусокъ сыра; не дуная долго, онъ сдавнаъ сыръ и воскликнулъ: «смотри, я такъ тебя стисну, что сокъ потечетъ - вотъ какъ изъ этого кам. ня!» Затёмъ они начинаютъ состязаться въ силе. Послё разныхъ вспытаній, чортъ предлагаетъ школьному учителю биться на палкахъ. Тотъ согласился, далъ чорту длинную желтаную палку, себѣ взялъ короткую, подошелъ къ нему близкопочти къ самому рызу, и ну угощать его безчисленными ударами; а чортъ съ своею длинною палкою ничего не могъ сдвлать на такоиъ близкоиъ разстоянии. «Го-го! закричалъ онъ,

48

больше съйстъ? Aschenbrödel привязаль нъ себй ийшовъ и началь силадывать яствы; а чортъ, не желая отстать отъ соперника, до того нажрался, что лопнулъ.— 1) № 27.

DOWBERONCE DAARANN.» --- OXOTNO, OTBEGALE VENTELS; HO NUE кажется --- ты порядковъ утонвася, в потому я сдблаю тебъ еще большую уступку: полтрай-ка въ свиной хлтвъ! это сколько-нибудь защитить тебя отъ монхъ ударовъ. Чортъ взяль короткую палку и зальзь въ свиной хлёвь. Учитель сунуль свой длянный шесть въ дыру и проткнуль нечистаго какъ разъ промежъ рёбръ; а чортъ вовсе не могъ достать своего протненика. «Довольно! запричалъ онъ, видя, что пъъ него кровь такъ и прыщетъ; давай теперь царанаться.» ---Изволь! только погоди, я принесу свои когти, сказаль учитель и принесъ два гребия, которыни расчесывають пеньку; съ помощію этихъ гребней онъ такъ взбороннів нечистаго, что тотъ запросняъ пощады. Наконецъ чортъ предложняъ пеcatgues acutatie: «Lasse uns denn zur guten Letzt noch in die Wette farzenl. Da liess der Teufel einen so fürchterlichen los, dass der Schulmeister bis an die Zimmerecke hinaufflog. «Was machst du dæ oben?» sprach der Teufel, -Ich verstopfe die Ritzen und Löcher, damit du, wenn ich jetzt einen Pumps lasse, nicht hinaus kannst und an der Decke zerschmetterst!- Чортъ до того вспугался, что волоса у него стали дыбонъ. в не дожидаясь опыта-убъжалъ. Въ раскатахъ грома и свистъ бури древній человъкъ узнавалъ тъ нестройные звуки, какіе демонъ-туча или самъ громовникъ испускаетъ заднимъ проходомъ изъ своего пресыщеннаго брюха. Эта метафора, по теперемнимъ понятіямъ---- и неграціозная, и не совстив опрятная, нисколько не оскорбляла чувства вравственнаго приличія нашихъ отдаленныхъ предковъ; ко встиъ явленіямъ природы они относились съ напвною откровенностью ребенка и не церемонились въ своихъ сближеніяхъ, на какія наводили ихъ родной языкъ и веудержвное стревление повсюду отыскввать аналогическія черты. Санскр. bhastr â — раздувательный итхъ (отъ звукоподражательнаго корня bhas, bhus, bhis — дуть, сонать,

пыхтёть) стоитъ въ связи съ рус. бздёти, литов. бездети E  $\delta e s g a c$  ( $\delta e s a c$ ) — holunder, bauchwind <sup>1</sup>); y hac's gocents употребительно общепонятное выражение: вспускать ввтры. Сказочный богатырь Морозъ-Трескунъ является пногда подъ виененъ Мороза-Пердуна: «въ одвиъ уголъ перднулъ, въ другой баднулъ – ужь вездъ вней и сосульки висятъ.» О миенческитъ (облачнытъ) конятъ русскій народиый эпосъ говоритъ, что они выкидываютъ заденъ горячія головешки, т. е. молнік (І, 636); а въ Германік сохранилось повёрье. что для защиты себя отъ вёдьмъ, драконовъ и вообще нечистыхъ духовъ, которыхъ только и ножетъ напугать одназ громз небесный, достаточно показать об на женную задницу »). Въ накоторыхъ варіантахъ сказки, героенъ которой выставленъ мальчикъ-съ пальчикъ, такъ разсказывается о его рождения: жили-были старикъ со старухою, дожили до преклонныхъ лътъ, а дътей у нихъ не было, и вотъ задумали они добыть себъ сына: взяли кувшинъ и давай вънего «пускать вётры»; только это сдёлали, какъ выскочнаъ изъ кувшена крохотный мальчекъ. и назвали его старикъ со старухою - сынокъ-бадуновъ 3). - Чортъ, такъ ноудачно состязавшійся съ школьнымъ учителемъ, долженъ былъ принести ему цтамй измокъ зодота. Когда нечистой сталь приближаться къ школъ, дъти, наученные своимъ хитрымъ Наставныкомъ, высунулись изъ оконъ и закричали: «Ц я хочу чортова мяса! ня хочу чортова мяса!» Испуганный чорть бросель измокъ съ золотовъ и убъжалъ въ пекло -- эпезодъ, тождественный съ вышеописанною встрачею змая цыганятами: зибя вли депонъ-туча, гоншимя малюткаме-молніями, исчеза-

48\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зап. Р. Г. О. по отдъл. этнограе., I, 580.—<sup>3</sup>) Der heutige Volksglaube, 120; Beiträge zur D. Myth., II, 329.—<sup>3</sup>) Эти дляныя могутъ служить объяснениемъ для сказян, напечатанной нами въ VII выпускъ, стр. 305.

отъ, и просвѣтленное солвце разсыпаетъ свои золотые лучи на весь міръ.

Мальчикъ-съ пальчикъ вовсегда одолвваетъ только хитростью да лукавствомъ; будучи воплощениемъ, равнозначунимъ той громовой палица, которею Перунъ разить денововъ, онь пречставляется вногда вогучимъ сплачомъ, побъдителенъ чорта или зитевъ. Таково содержание херутанской приповтаки<sup>1</sup>): красавица - сестра несетъ въ поле объдъ братьямъ, которые нарочно провеля сохой борозау, чтобы она знала- какой дорогой идти; а нечветый (vrag\_\_\_врагъ --- чортъ, старонън. warg --- волкъ, домонический предотавитель тучи, гибнущій, по свидътельству нашей сказки, отъ козней мальчика-съ пальчикъ) прооралъ другую борозду (сравни I, 560). Азвица не попала на настоящій путь и очутилась во власти чорта. Братья отправляются освобождать ее в приходять въ похитителю; чорть фоть олово, подчуеть и ихъ тбиъ-же кушаньемъ, но они отказываются; затънъ рубитъ имъ годовы и забрасываетъ ихъ въ олово. Не осталось у бъдной матери двтей, стала она молить Бога, и родила малютку по вмени Palček: съ перваго дня Пальчикъ уже ходилъ, на другой день началь говорить, а на третій узналь про судьбу своихъ братьевъ в сестры в поспѣнных къ чорту. Нечистый праказаль подать полную чашку олова; Пальчикъ сътлъ все дочиста-Пошли пробовать свлу; чорть подбросвль мечь такъ высоко, что его полдия назадъ не бывало, а Пальчикъ подбросилъ -мечь полгода не ворочался. Начали другъ друга кидать; Пальчикъ ухватилъ чорта, заброснлъ въ олово и сталъ распрашивать про братьевъ. Чортъ указалъ ихъ головы и туловища, велъль помазать шен мазью и ударить палицем; какъ скоро это было сдёлано-братья ожили. Тогда Пальчикъ отсткъ нечистому голову и освободиль свою сестру. Сказка эта извест-

1) Сб. Валявца, 116-9.

756

-

на и на Руси; но мъсто чорта въ русской редакціи занимаетъ лютый, многоглавый змъй, а роль Пальчика играетъ богатырь Покатигорошекъ<sup>1</sup>). Названъ онъ такъ потому, что рождается отъ горошины, какъ плодъ отъ съмени (см. выше стр. 491—2). Идетъ мать его царица по воду, только зачерпнула ведромъ — какъ катится по дорогъ горошинка и прямо въ ведро; взяла царица горошинку и проглотила, и вотъ разбухло у ней во чревъ зерно, сдълалась она беременна и родила сына. Еще дитятею узнаетъ онъ, что сестру его схватилъ змъй и унесъ на крыльяхъ вихря въ горы (тучи), а старшихъ братьевъ на смерть побилъ. Покатигорошекъ велитъ кузнецамъ сковать себъ семипудовую булаву (въ другомъ спискъ — булаву въ патьсотъ пудовъ), и пробуя ея кръпость, бросаетъ за облака: словно громъ загремълъ— понеслась булава

цамъ сковать себѣ семниудовую булаву (въ другомъ спискѣ - булаву въ пятьсотъ пудовъ), и пробуя ся кръность, бросаетъ за облака: словно громъ загремълъ- понеслась булава высоко - высоко въ поднебесье и скрылась изъ глазъ; черезъ два часа на третій нязадъ вернулась. Когда она падяла, Покатигорошевъ подставилъ ей на встръчу свое колтно (или руку) - и булава погнулася. Съ этою булявою и выступаетъ онъ противъ зитя. Въ народъ сохранилось смутное преданіе о царъ Горохъ; желая обозначить незацамятную старину, мадоруссы выражаются: это было еще «за царя Гороша, якъ було людей троша»; въ западнорусскихъ губерніяхъ существуетъ выражение: «помнить царя Гороха» <sup>в</sup>). Слово горохъ, пол. groch, серб. грах (грашак) одного происхождения съ слованы: грохъ, грохотъ — стукъ, громъ, грохать (грохиуть, грохотать) — сильно стучать, бить, колотить (сравни огорошить), грохотко — грожко<sup>2</sup>), пол. gruchotać гремѣть, раздроблять на мелкіе куски, gruchotać się-paaсыпаться, крошиться, gruchotka — трещотка, гремушка, серб. грохати (грухнути)--- производить стукъ, ударять съ трес-

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., III, 2; У, 24; УIII, стр. 367-376.— <sup>2</sup>) Номис., 133; Зап. Р. Г. О. по отдъл. этиогриф, I, 460.—<sup>2</sup>) Доп. обл. сл., 37.

комъ, обивать зерна кукурузы, ячменя. Подобно тому отъ корня piç (pish)-goodurt, yazbant, nopamart (aar. piso uau pin-80-ТОЛОЧЬ ВЪ СТУПЪ, МОЛОТЬ, СЛАВ. ПЬХАТЕ, ПИХАТЕ-УДАрять, толкать, толочь, пахать-ръзать, орать землю, пестъ ----толкачъ, чеш. opichati --- обдирать нестоиъ въ ступѣ зерно, очищать отъ шелухи) образовались: сикр. ресі-горохъ, **JAT.** pisum, rpeq.  $\pi(\sigma \circ v, \pi(\sigma \circ \varsigma, \mathbf{u} p \mathbf{J}, \mathbf{p} \mathbf{i} s, \mathbf{p} \mathbf{i} s \mathbf{e} \mathbf{a} \mathbf{D}, \mathbf{p} \mathbf{e} \mathbf{s} \mathbf{a} \mathbf{i} \mathbf{r},$ кимр. руз; рузел, армор. plz; отъ того-же корня мрл. piosa — кусокъ, крупица, кимр. pisg — стручья, бобы, peisw у п-зерна; рус. песокъ (=пъсъкъ, т. е. мелкое, смолотое, какъ литов. smiltis съ тънъ-же значениемъ отъ mal, malti — м'олоть), п(ь)шено и п(ь)шеница (великорус. форма: пашено, пашеница; сравня лат. triticum отъ teгеге-тереть). Славян. зерно (зрьно, чешск. zrno, вля. zarno, non. ziarno, něm. korn, nat. granum, poman. grain) получившее въ литовско-латышскихъ нарбчіяхъ значеніе гороха — Žirnis, sirns, какъ сибирское зернетъ значеніе овса, происходить отъ корня gr, ga г-тереть, толочь мельчить (олонец. зерць — порохъ) и родствено съ словани жорновъ, лит. girna<sup>1</sup>). Связь означенныхъ понятій возникла въ глубочайшей древности и указываетъ на тогдашнее приготовление пищи изъ хлъбныхъ зеренъ, которыя толклись въ каменной ступъ (I, 289). Выше мы видъли, что старииный метафорический языкъ сблизилъ небесный гроиъ съ стукомъ жернововъ, а орошение полей дождами съ поствоиъ, и что богъ-громовникъ, какъ творецъ земнаго плодородія, былъ почитаемъ подателенъ и приготовителенъ насущиаго хлъба. Витсть съ этимъ, подъ неотразнимымъ вліяніемъ языка, го-

<sup>)</sup> Пякте, І. 260, 287-290; Зап. Р. Г. О. по отдъл. этнограм., І, 570; Чт. О. И. н. Д. 1865, II, 44; Обл. Сл., 70; Дон. обл. сл., 67. Греч. 20(ос. дат. сісег — горохъ Пикте проязводитъ отъ спир. кория k. или ст. — толочь, дробить, снимать шелуху.

рохъ является символомъ Перуна или грома и молніи, рождающихся изъ нёдръ тучи-точно также, накъ, по свилетельству мазовецкаго преданія, отъ зерень, бросаемыхъ чортомъ, подымается грозовая буря (1, 572). Горошина, отъ которой понесла плодъ сказочная царица, катится по дорогъ и погружается въ ведро воды, т. е. зерно-молнія уцедаетъ въ ложденосный сосудъ (см. выше, стр. 169 - о дождяхъ, проливаеныхъ нимеани изъ опрокинутыхъ ведеръ), и тънъ самынъ оплодотворяеть облачную жену. По разсказань словенцевь, папоротникъ, разцитая на Иванову кочь, опадаетъ съмечкемъ, которое имъетъ туже свлу, что и «Перуновъ цвътъ»<sup>1</sup>). Упривныя въ простонародья суевбрія придають гороху чудесныя свойства: есля убять весною зибю, в разръзавъ ей брюхо, положить туда три горошены и потомъ зарыть въ землю, то выростеть дорогой цвъть: сорви его, положи въ ротъ----и будешь знать все, что на умъ у человъка (сравня съ подобнымъ-же преданіемъ о цвътв паноротника -- стр. 383); если гороховой стручокъ о десяти зернахъ положить въ повозку, въ которой женихъ и невъста собираются тхать къ вънцу, то лошади не двинутся съ ивста<sup>2</sup>); чехи убъждены, что телега, нопадая колесонь на стручокъ о довяти вли одвинадцати горошинахъ, непремънно должна перевернуться. Въ народныхъ обрядахъ, совершаемыхъ въ честь громовника, носятъ молотъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Илачь, 167-8.—<sup>3</sup>)Дэт. рус лит., т. IV. отдэл. 3, 74; Нар. сл. ряз., 158. Въ одной рукописной тетрада, обращавшейся въ народъ, мы нашли указаніе на слёдующую чару: чтобы остановить свадебный поёздъ, должно взять стручокъ о девяти зернахъ, и ударяя имъ по врестцу коренной лошади. приговаривать: "вотъ тебъ, снвой! (или пёгой, вороной и проч.—смотря по шерсти лошади) левять четвертей гороху, сватъ да сваха, женихъ да немъста, да чорту большое мёсто; в ты стой да постой, съ мёста не тропь--отяыиъ и до въку, анинъ." После приговора стручокъ тайно кладется подъ сидънье молодыхъ.

.'

обвитый гороховою солоною ( I, 387); по мизнію чековъ, горохъ слатиеть свать въ Зеленый четвергъ --- въ день, посвяшенный Церуну; сажая харбы въ печь, они бросають туда три горошяны вли стручокъ и върять, что это предехданяеть хлвбы отъ всякой порчи; въ пятницу на Страстной нелълъ они отправляются въ садъ съ изнікомъ гороха и удараютъ имъ плодовыя деревья - съ пожеланіемъ, чтобы на нихъ быле столькоже плодовъ, сколько въ мъшкъ зеренъ; наканумъ Рожлества горохъ составляетъ одну изъ главнейшехъ принадлежностей семейной транезы<sup>1</sup>). У нащевъ это обычная яства въ дви, посвященные Донару; въ Швабія вариля горохъ на Ивановсковъ огна и считали его за цалебное средство отъ ранъ и ушибовъ<sup>2</sup>). Цверги любять прятаться въ гороховыхъ поляхъ и признаются самыми овасными для нихъ ворами. Есть сага-какъ одниъ крестьянияъ молотилъ горохъ и не могъ понять, куда дъвается зерно; но вотъ махнулъ онъ ценомъ и сбилъ случайно съ карлика его шанку-невиднику: тутъ только увидълъ онъ наленькаго вора, который стояль съ нъшкомъ и собиралъ въ него обмолоченный горохъ. Цверги за услуги, имъ оказанамя, дарить вногда связку гороховой соломы, которая потомъ про вращается въ золото"). Метафорическій язывъ, отождествляя пракъ ночи съ топными тучани, сблизнаъ блостящія звъзды съ планенными молніями и связаль съ трии и другими однавковыя представленія. Ночное небо, уставное частымя звтадами, народныя загадки уподобляють темному покрову, по которому разбросавъ горохъ: «постелю рогожку (тебо), посыплю горошку (шзвъзды), положу окрайчикъ хлъба (шитсяцъ)»; «јихавъ волохъ ( тиочной покровъ; волоха - рубанка, во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаниъ, 45, 96, 103.—<sup>2</sup>) Der Ursprung der Myth., 248; D. Myth., 585.—<sup>3</sup>) Beiträge zur D. Myth., II, 324. Русская свазна уноминаетъ о гороховомъ стебяв, который выросъ да санаго неба — H. P. Cs., IV, стр. 34.

лохи - кожа<sup>1</sup>), реземванъ горохъ; стало святать, ничого збирать»; «старій брохъ(?) розенцавъ горохъ, не винвъ цоэбирати та ставъ дия ченати; якъ дия дочекавъ, горохъ позбиравъ»; «разстянъ горохъ --- никому не собрать: ни попамъ, ни дыяканъ, ни серебрениканъ; однаъ Богъ соберетъ- въ коробеечку свладеть»; «топохъ, торохъ! носынався горохъ.<sup>2</sup>). Бодгары сравнивають звізды съ просомъ и зерновою пшеницею, а словенцы --- съ орвханя: «сния риза и бройница, пжлна съ просо и ченица»<sup>3</sup>); «полно ръшето оръшковъ, а посреди большой орвхъ (изсанъ)»4). По русской принтать, иного ярко-блистающахъ звъздъ, вединыхъ въ Рождественскую ночь, предвъщають большой урожай гороху5). Возвращаемся къ нашему герою: Покатигорошекъ является въ зибиное царство и, подобно Тору, ножирающему быковъ и поглощающему недъ, създаетъ двънаднать воловъ, двънадцать барановъ и двънадцать кабановъ и за одниъ глотокъ опорожняетъ по цѣлому ведру меда. Аю-

1) Obs. Cs., 27; Hon. obs. cs., 25.- 2) Cementos., 6-7; Homme., 291; Этн. Сб., VI, 59; Послов. Даля, 1060-1.- 3) Руков. сборныкъ г. Каравелова. — \*) Иличь, 230: "puno reseto lišnjakah, a u sridi samo jedan ora". Гримиъ (D. Myth., 691) приводитъ словен. названіе Плендъ gostosėvzi (= густо или часто свянныя); у литов, цевъ созвъздіе его называется sētas, у оннновъ seula — ситочто указываеть на древнайшее представление зваздъ небеснымъ посъвонъ. — <sup>5</sup>) Судя по нъкоторымъ намекамъ, съ звъздами связывалось и предание о мноическомъ Пальчикв. Одинъ изъ діоскуровъ (датей Зевса), превращенныхъ въ созвъздіе Бливиецовъ, назывался Pollux=pollex-большой палецъ; малая звъздочка «Медвъдицы", называемая возничних (I, 610), въннжней Германіи извъстна подъ имененъ dumeke (dumke, duming) = daumchen, daumlein (D. Myth., 145, 688). Когда Торъ несъ съ далеваго сввера, язъ страны великановъ, Орвандилла Сиблаго (I, 723), последний отнорознаъ себъ палецъ на поѓъ; Торъ отореалъ етотъ палецъ и закинулъ въ небо, отчего и явилась забъда, названная Örvan dilstå-Oppenдилловъ палецъ (Синрокъ, 297). Сравни литовское преданіе, приведенное въ I т., 359.

бопытны черты, указывающія на средство его съ Цадьчиконъ: заявляя свою снач, онъ визии поиъ разбиваеть въ мелкія щены огровную колоду --- въ чотыро саженя толивны и въ двънадцать дляны, а дуновениемъ усть превращаеть се въ попель; вивсть съ зизень онъ всть же дваный идебь и же двавые бобы-подобно тему, какъ Пальчикъ повдаетъ одово<sup>1</sup>). Въ переведъ истаеорическихъ выраженій инса на простыя, общедоступныя, это означаеть, что планя грозы расплавляеть и пожигаеть (горѣть=жрать, см. стр. 39)металянческія царства зибя, который, какъ денонъ прачныхъ тучъ в зним, скрываеть въ своихъ желтаныхъ затворахъ вебесный свять и дожди. Словаки разсказывають, что ludvikeкарлики, обитающіе въ горныхъ пропастяхъ, питаются яст. вами, приготовленными изъ чистой изди, серебра и золота<sup>2</sup>). Въ тъсной связи съ преданіями, принсываю-ILENE ADAROBAND OGAALABIE NOTALIANE, OODECOBLIBACTCE CRABKOD и самая борьба богатыря съ зитемъ: зити дохнуяъ-и тотчасъ явелся чугувный или мъдный токъ; дунулъ Покатыгорошекъ--- и явялся серебреный токъ<sup>3</sup>). Противники, сражаясь, вколачиваютъ другъ друга въ эти металлическіе токи по волёна и по поясъ; но побёда остается за Покатигорошкомъ, который вонваетъ наконецъ зитя по самую шею и снесить ему голову. Поразивь зитя, онь освобождаеть сестру, добываетъ живую воду (зжъвную), и окропляя ею трупы своихъ братьевъ, везаращаетъ ихъ къ жизни. Основа сказки-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. таяже Эрбена, 49-54.—<sup>3</sup>) Slov. pohad., 321-8 (сказка "о Kovladu" — владыкъ металдовъ); Westel. Матоћ., 10-14. Ludvike ходитъ въ красныхъ штанакъ и зеленыхъ напочнакъ и моенть въ рукахъ зажжениме саледы.— <sup>3</sup>) Сравни Н. Р. Сл., Y, 54; YII, 9 сказка о трехъ царствахъ, гдъ вићи и ихъ соперники дълютъ тоян желъзной, стальной, серебреной и зблотой; Дът. рус. дит., ин. Y, 8-15: сказка объ Иванъ Бъдонъ.

самая обыкновенная: демовъ зниняхъ тумановъ в облаковъ похещаетъ красавицу -- ясное солнце (потемняетъ се свътлый ликъ); въ одномъ варіантъ красавица эта названа дочерью царя Свътозара — Василисой-золотой косой, непокрытой красой: золотыя косы — истафора солнечныхъ лучей. Освободителень златокудрой двых выступаеть мальчикь съ нальчикъ, т. е. моднія, разбивающая тучи; при ударахъ грома и блескъ модејй тучи разливаются живою водою и пропадають съ веба, солнце выходитъ въ прежней своей красъ, в подъ вліяніемъ его лучей и только что напонвшаго землю дождя все въ природъ возрождается къ новой жизни. Какъ русскій богатырь родится отъ гороничы, такъ въ новогреческой сказкъ Цоцосъ, т. е. маленькой (карликъ), приходя воровать у ламін (тоже, что баба-яга зм'я-відьма) чудеснаго коня, пьющаго дождевыя тучи, превращается въ горошану и причется въ навозъ; а въ албанской сказкъ карликъ, тождественный съ нашниъ мальчиковъ-съ пальчикъ, называется Ортхомъ, съ которымъ равенъ онъ и по величнит<sup>1</sup>). Напом. нымъ, что оръховое дерево было посвящено громовнику (см. выше стр. 318). Преданіе о битвѣ карлика съ зиѣемъ встрѣчаенъ и въ норвежской сказкъ<sup>3</sup>), гдъ малютка по имени Lillekort (Коротышка) какъ только родняся — сейчасъ-же отправился странствовать, и спасая прекрасную королевну, поразиль трехъ многоглавыхъ тродлей.

Карлики представляются въ народномъ впосъ искусными ворами, и не только въ томъ симслъ, что они, подобно великанамъ, скрываютъ въ своихъ облачныхъ пещерахъ золотые лучи солнца и живую воду дождя, но и потому, что въ качествъ грозовыхъ духовъ они похищаютъ у демоновъ затаенныя ими сокровища. Народная оантазія свободно обраща-

<sup>1)</sup> Ганъ, № 99 и II-иъ тоиъ стр. 181.— 2) 1, 24.

лась съ старинными метафорами, и соответственно тому или другону примъненію ихъ — возникали раздичныя поэтическія картины. Демоны и великаны тучъ, какъ ны видъли, стоятъ во вражат съ богонъ-громовникомъ и каразии-медніями; первый, очищая небо отъ сгущенныхъ облаковъ, отынаетъ у свояхъ враговъ золото и безсмертный напитокъ и является въ языческихъ върованіяхъ хитрымъ татемъ и покровителемъ воровства (таковъ богъ Гермесъ); посладние, при помощи своего дукавства, изворотливости и способности проскользать во всякую щель, сивло проникають въ демонскіе вертены нуно сять оттуда врасавиць, несчетныя богатства и разныя диковинки, въ которыхъ древній мноъ живописалъ силы восенной нрироды. Отсюда возникло иножество сказокъ, гдъ воровство разсматривается, какъ своего рода деблесть, какъ подвигь, достойный эпического прославленія. Укажень на сказку о семи Семіонахъ 1). Содержаніе ся тоже, что и выше-приведенной сказки о летучемъ кораблѣ (стр. 702); но тамъ богатырь-громовникъ добываетъ красавищу-при содъйствіи товарищей исполинской породы, а здесь иссто ихъ заступають малыя дёти, т. е. карлики; какъ тв отправляются на подвигъ на летученъ корабле (= нетафора облака), такъ этина корабла, который можеть плавать и поверхъ воды, и подъ водою. Родилось, говорить сказка, семеро близнецовъ, и названы вст они Семіонами: такимъ имененъ окрестиль ихъ народъ, увлекаясь игрою словъ: семь и Семёнъ. Еще они не выросли – еле отъ земли видны; а ужь на двло готовы. Одинъ язь нать славный кузнець: онь кусть жельзный столоь отъ земли до неба и приготовляетъ братьямъ топоръ в оружіе; другой отлачаются необыкновенной зоркостью: влузая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., II, 26 и стр. 370; III, 12; VI, 31; Рус. сваз. Сахарова, стр. 174; Эрбенъ, 39-42; сб. Валявца, 44-47; Westsl. Märch., 140-3; Сказ. Грим., 129; Pentameroue, II, 47.

на желтаный столбъ, внанть все, что на бъломъ свътъ дъдается, и этимъ качествоиъ напоминаетъ богатыря Острозоркаго; третій ударяеть топоронь --- тяпь да ляпь, и готовъ чудесный корабль: четвертый управляетъ ходомъ этого корабля; ватый-стрълокъ, отъ маткихъ выстраловъ кото**раго ничто ве уйдетъ, а шестой**-такъ бы стръ, что на лету довить все, что ни подстредноть его брать; наконець седьной ---- хитрый воръ. Такинъ образонъ братья разделяютъ нежду собой характеристическия свойства грозовыхъ духовъ, каковы: острое зреніе, быстрый бъгъ, ковка металювъ, бросаніе стрель, плаваніе въ корабле-туче и воровство. Когда второй Семіонъ усмотрълъ съ желъзнаго столба за горами. за морами царевну Елену Прекрасную, дёти пускаются за нею въ путь, а царевна та - красоты неописанной: алый цвътъ ч нея по янцу разсывается, бъдый пухъ по груди разстилается, и тъло такое нъжное, прозрячное, что видно --- какъ изъ косточки въ косточку мозжечокъ переливается. Воръ-Семіонъ успълъ заманить царевну на свой корабль, и когда она любовалась разными драгоцвиностями-судно поплыло назадъ. Запримътивъ общанъ, она обертывается бълой лебедью (чъмъ заявляетъ свое тождество съ лебедиными дъвами, нимфами весенныхъ дождевыхъ водъ); но стръдокъ подшибаетъ ей крыло, а другой братъ подхватываетъ ес и приноситъ на корабль. Отъ погони, посланной за похитителями, корабль скрывается иедъ водою и въ короткое время счастливо достигаетъ пристани. Въ измецкой редакців красавица сидить на морскихъ скалахъ, увлеченная туда дракономъ, а въ втальянской --- ею овладбаз великанъ, что и вызываетъ братьевъ, героевъ сказки, на трудный подвигъ освобожденія; когда они похитили царевну, въ погоню за кораблемъ несется по воздуху великанъ въ видъ чернаго облака, но стрълокъ натягиваеть лукъ и изткнии стръдани выбиваетъ ему гла-

за. -- Сказки о хитрыхъ, искусныхъ ворахъ распространены почти у встать индоевропейскихъ народовъ и всюду передаются съ поразвтельныхъ схолствомъ относятельно содоржаніявърный знакъ ихъ веська давияго происхожденія 1); но древнаймая основа въ нихъ до того сглажена. что не будь накоторыхъ варіантовъ-онт непременно показались бы падтліенъ лосужей фантазів позднійшей эпохи. Съ дійствительнымъ симсломъ преданія знакомить насъ любонытный тексть новогреческой редакців \*), указывающій на тв иненческія лица, которыя въ сказкахъ другихъ племенъ, при затемибнія старинныхъ представлений и при значительномъ участи народнаго юмора, выцвили до обыкновенныхъ смертныхъ и простаго воряшки. Вороиъ здъсь выведенъ добрый идледецъ, подебно Гермесу прославявный себя похищениемъ стадъ (небесныхъ коровъ и барашковъ 💳 дожденосныхъ облаковъ); ему предстонтъ трудная задача украсть у дракона ого крылатаго коня (— вихрь), одбяло съ колокольчиками (— облачный покровъ; звонъ колокольчиковъ — истафора грома) и кольцо ( \_\_ солнце), а затвиъ овладъть и самымъ дракоиомъ, заключивъ его въ крѣпкой ящикъ; все это добрый идлодецъ исполняетъ съ свойственной ему ловкостью. Въ другомъ варіантъ <sup>2</sup>) король поручаетъ карлику Цоцосъ добыть коня, который пьетъ тучи, и покрывало, которое претвораетъ свътлый день вътемную ночь 4). Тъже подвиги совершаетъ въ русской сказкъ малолътный воръ: онъ уводитъ быковъ, угоняетъ стадо барановъ, похищаетъ ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., Ү, 6, ҮІ, 6; ҮІІ, 37; Рус. сказия, содержащія древ. повъствов. о слави. богатыряхъ, ІУ—сказия о воръ Өониъ; Slov. pohad., 263-274; Сказ. Грим., 192; Вольеъ, 397-403; Цингерле, 18 29; Шлейхеръ, стр. 13-20; Ск. норв., ІІ, 4.-<sup>3</sup>) Ганъ, 3.-<sup>3</sup>) Ibid., II, стр. 181-2.- <sup>4</sup>) Сравин: Pentamerone, № 27-о покражъ у великава коня и ковровъ.

ня, ларчикъ съ золотонъ, одвяло или сорочку съ жены воеводы, польце съ ся руки и даже увозить ее самоё. Искусство его такъ велико, что онъ можетъ утащить изъ-подъ птицы айцо, и та не заизтить процежи: въ сущности эта подробного отнолначительна от похиментовъ кольна, ное солние, окутанное тучами, уподоблялось древними поэтами золотому яни въ гитадъ инонческой Жаръ-птицы 1). Мальчикъ-съ пальчикъ прежде, нежели попадаетъ въ брюхо черной коровы. ходить съ ворани на промысль, уводить быковъ и обярадываеть царскую казну. Весьма интересна сказка, записанная въ Твролт \*). Было ужное и ситлое дитя; разъ, когда оно бъгало по лъсу, раздался такой спрашный мунъ, что потраслись всё деревья, и вслёдъ затёнь показался ве ликанъ --- der wilde mann, съогненными волосами и красною бородою, схватиль ребёнка и унесь къ себъ. Онъ приказаль ему чистить и убирать свой домъ, но строго запретилъ входить въ одну комнату. Дитя не выдержало соблазна и вошло въ запретную палату: тамъ стояла золотая колесница, запряженная золотымъ козломъ, и въ нее быль воткнуть золотой бичь. Какь только дитя сбло въ колесницу-она понеслась съ быстротою вътра. Вскоръ послышался голосъ великана: онъ гнался за бъглецомъ и отъ его неистовыхъ, грому подобныхъ кликовъ дрожала зе иля; малютка спрыгнуль съ золотой колесенцы и спрятался въ нору возлё глубокаго источника. Прибёгаеть великанъ в распрашиваеть: куда скрылся бъглецъ? -- Онъ, говорять ему, спрятался въ воду. Глупый великанъ тотчасъ-же прициплъ себѣ на шею огромный камень, бросился въ источникъ и потонулъ. Значеніе сказки ясно: дитя-молнія или самъ Торъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) German. Mythen, 209-210 и т. 1-й настоящаго сочиненія, стр. 530.— <sup>2</sup>) Zeitsch. für D. M., II, 184-6

разъбажающій по небу на козда́хъ и владвющій золотымъ бичемъ (donnerpeitsche), авляется въ страну веливановъ добывать свои громоносные, сокрытые демономъ зимы аттрибуты (сравни выше, стр. 688, съ инсоить о нохищения Терова нолота), и вибстѣ съ твиъ начинается восенияя гроза, въ дождевыхъ потокахъ которой поглбаетъ исноливъ-туча.

До сихъ поръ ны видели грозовыхъ карликовъ въ борьбъ съ демоническими сидами темныхъ тучъ; но поэтическая фантазія неръдко одицетворяда ихъ въ однемъ цъльномъ образъ, представляя тучу огромною бородою иненческаго налютки. Облака и тучи на древнемъ нетафорическомъ языкъ уподоблалесь всклокоченнымъю одосамъ, нахмуреннымъ бровамъ и бородъ, а небесный сводъ-черену головы (I, 115, 166 -171). Индусы въ клубящикся облакахъ видбли роскошныя, прихотливо-выющіяся кудри отца вётровь, бога бурныхъ грозъ Рудры, которому потому и давали знитетъ м ноговда са го<sup>1</sup>). Зевсъ, Одинъ и Денаръ были изображаены съ длинными бородами; Зевсу стоило только кивнуть черными бровями, чтобы потрясся весь Олимпъ (= небо); въ прическъ его греки находили подобіє львиной гривы \*). Въ скандинавскихъ сказаніяхъ Торъ представляется краснобородымъ; когда онъ бываеть раздражень, то дуеть въ свою бероду нан трасеть ею, и триъ самымъ произведитъ въ обланахъ громы. Еще донынъ употребительны — клятва: «dies walte der rotharige

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Götterwelt, 66; Ж. М. Н. П. 1845, XII, 137.—<sup>2</sup>) Отъ сикр. kėçа — волоса, прива, рус. коса, космы, произошли: kėçаги (kėsara) — животное, ямъющее гриву, левъ, и Кеçаvа — прозваніе Кришим, т. е. косматый (О вл. христ на сл. яз, 31; Пикте, I, 425). Отсюда объясняются мнеы, въ которыхъ царь левъ врянимается за воплощение грозовой тучи, — мнеы, получившіе особенное развитіе на востокъ и въ Греція и почти забытые у славянъ и въмцевъ, такъ какъ животное это не вотръчвется въ заселенныхъ ним стравахъ.

Donnerl» и пословица: «roter bart-teufelsart». У славянъ в изицевь рыжебородые считаются дюдьии снасвыми и дукавыми, что намекаетъ на старую безань разгитваннаго громовника и на присвоение сму демонического типа. Красная или рыжая борода составляеть существенный признакь тахъ эпическихъ героевъ, на которыхъ перенесены были преданія о древнемъ богъ весенней грозы (таковы короли Оттонъ, Фридрихъ, Олафъ), и цвътомъ своимъ указываетъ на блескъ молній, озаряющихъ тучи 1). Подобно солнечнымъ лучамъ, названнымъ золотыми кудрями богини Солида (1, 220), сверкающія модніц также сравнивались съ золотыми прядями волосъ, а грозовое зарево, освѣщающее тучу, дало поводъ виать въ ней золотую бороду Индры; въ порывахъ гнява своего противь демоновь, онь потрясаеть этой бородою и заставляеть дрожать небо, землю в връпкія горы <sup>в</sup>). По мнѣнію бълоруссовъ, у Перуна была голова съ черны и волосажи и длинною зодотой бородою<sup>2</sup>); по свидътельству же Нестора, деревянный вдояъ Перуна, поставленный в. кн. Владиміронь въ Кіевь, нивль на серебреной головь золотые усы <sup>4</sup>). Въ связи съ этими данными становятся понятными и то глубокое уважение къ бородъ, и тъ клятвы ею, о которыхъ говорятъ старянные памятники <sup>5</sup>). Присвояя громовнину дланную бороду, народное вообгажение стало рисовать его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 161-2, 296, 517: Die Göllerwell, 190 — <sup>2</sup>) German. Mythen, 124-5; Die Götlerwelt, 65 — <sup>3</sup>) Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 17. — <sup>4</sup>) П. С. Р. Л., I, 34. — <sup>5</sup>) Русская Правда назначаетъ 12 гривенъ пени за вырванн и влокъ бороды — оцвика весьма высокая, сравянтельно съ другими увъчьями Стоглавъ и старообрядцы возстаютъ противъ бритья бороды, какъ противъ и скажен и образа божія. Одинъ изъ ростовскихъ князей, когда уличали его въ сношенияхъ съ польскимъ королемъ. отрицалъ обвинение и влялся въ томъ бородою: "чтобъ инъ этой бороды у себя ве видъть!" — Въст. Евр. 1810, VII, стат. Калайдовича, 225.

старленъ — Дътонъ, и такое представление встречается въ преданіяхъ рядемъ съ другниъ, которое изображаетъ его прекраснымъ юношею – дебрымъ молодцемъ, надъляющимъ весь міръ свлою плодородія, свёжестью и полнотою жизни 1). Побълорусскому повърью, Дзъдка, почитаемый хранителенъ золотыхъ владовъ, вытеть красную, огненную бороду <sup>2</sup>). Тъпъ-же характеристическимъ признакомъ отличаются и великаны, и демоны, какъ оляцетворенія грозовыхъ тучъ: у исполннскихъ ракшасовъ красныя космы и бороды<sup>3</sup>); въ сейчасъ-приведенной тврольской сказкъ замъчено объ огненныхъ волосахъ и красной бородъ великана. Такую-же бороду средневѣковыя саги приписываютъ предателю Іудъ <sup>4</sup>); а у св. Христофора, которому суевърный народъ даетъ исполнискій образъ и власть надъ громомъ, непогодою и градомъ, быле красные волосы (1, 724). Нъмецкая сказка уноменаетъ о чортё-драконё съ тремя золотыми волосами, за которыми сиблый герой отправляется въ его мрачное, адское жилище; вырванный изъ головы совнаго демона и привесенный домой. волосъ этотъ оказывается весь изъ чистаго золота и столь великъ, какъ шестъ 5). Таже сказка, въ норвежской редакців <sup>6</sup>), говорить о трехь перьяхь, вырванныхь изъ хвоста убитаго дракона, что съ одной сторовы указываетъ на представление моднии летучниъ перомъ (см. выше, стр. 386), а съ другой — на пернатую одежду, въ которую облекался коварный Локи. Я. Гримиъ сближаетъ означенную сказку съ старинной сагою о Торкидат. Thôr kill (= Торъ) предпринималь далекое странствование въ пустынную пещеру Ugarthilocus'a, по ту сторону великихъ водъ и вырвалъ одинъ изъ его огромныхъ, копью-подобныхъ волост: это не

German. Mythen, 232.—<sup>2</sup>) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 10—
 11.—<sup>3</sup>) Die, Götterwelt, 56.—<sup>4</sup>) Beiträge zur D. Myth., I, 64.—
 <sup>5</sup>) Сказ. Грим., 29; Гальтрикъ, 19.—<sup>6</sup>) I, 5.

болѣе, какъ новая подробность къ описанію того визита, какой былъ сдёланъ Торомъ царю великановъ — Utgardhaloki '). Любуясь на золотестый извивъ молніи, падающей изъ черной тучи на землю тонкою интью, древній человѣкъ выразилъ это ввленіе въ поэтическомъ сказаніи о драконѣ, у котораго богъгромованкъ вырываетъ золотой волосъ; съ каждымъ утраченнымъ волосомъ чудовище болѣе и болѣе теряетъ свою силу. Греческія сказки утверждаютъ, что сила дракона именно заключена въ трехъ золоты хъ его волосахъ <sup>2</sup>); я русская былина. связывая стародавній мноъ съ библейскимъ преданіемъ о Самсонѣ, устами каликъ перехожихъ говоритъ Ильѣ-Муромцу:

Не ходи зраться съ Самсономъ-богитыремъ,

У него въ голова семь влясовъ ангельскихъ<sup>3</sup>).

Въ старину думали, что волосы дълаютъ колдуна нечувствительнымъ къ боли, и потому прежде, чъмъ подгергнуть обвиияемаго въ чародъйствъ пыткъ, брили ему голову <sup>4</sup>). Соотвътственно уподобленію тучъ всклокоченнымъ, косматымъ волосамъ, возникло поэтическое представленіе, будто небесная гроза ихъ расче сываетъ или подръзываетъ (подстригаетъ), а вихри то разносятъ ихъ, то путаютъ и завиваютъ въ кудри. Въ народныхъ пъсняхъ бездомный скиталецъ говоритъ о себъ:

Мене зямютъ дробни дожчи,

А разкудрють (вар. разчешуть) буйни витры.

Болгары съверный вътеръ называютъ стрижко. Слово разчесать (основная форма кас—рыть, рвать, лит. kasti копать, kassyti—чесать въ головъ, чистить скребницею коня, бълор. чесаць и чеш. česati — быстро убъгать <sup>5</sup>), кромъ

49\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 223-4; Beiträge zur D. Myth., I, 137-8.— <sup>2</sup>) Ганъ, I, стр. 187, 217; II, 262.— <sup>3</sup>) Рыбянк., I, 35; III, 3-4.— <sup>4</sup>) Истор. москов. славяно-греко-латинск. академин, Смирнова, 150.— <sup>5</sup>) Ч. О. Н. н. Д. 1865, II, 43.

общенранятаго значенія, унотребляется еще въ смысль; разбить, разнести, разстять вражія толим. Отсюда объясняется, почему сказочные героя въ состязания съ чортомъ нав зибемъ царапаютъ его желтаными когтями им желта. нынъгребненъ, которынъ расчесывается пенька (см. выше стр. 754). По нъмецкому повърью, когда великанъ чешетъ свое тёло, то шумъ отъ его нечесыванья разносится на далекія пространства <sup>1</sup>). Литовцы разсказывають о ведикан'в Альцись, который быль такъ высокъ, что въ саныхъ глубокихъ ръкахъ вода доставала ему только по колъна; жена его славилась необычайною силою: схватить быка за дога и перебросять его черезъ себя — для нея было легкое дъло. Она расчесывала своему мужу бороду и волосы на головъ огромнымъ гребнемъ, зубцы котораго походили на крылья вътреной мельницы<sup>2</sup>). Въ одну изъ русскихъ сказокъ занесенъ любопытный эпизодъ о старикъ, который сидитъ подъ дубомъ, а длинные волоса его, борода и брови заросливъ землю. Юная геропня подръзала ему волоса ножницами; а онъ научниъ ее, какъ добыть живую воду и воскреснить къ жизни окаменталыхъ богатырей <sup>3</sup>). Тоже предание находимъ и въ ново-греческой сказкъ 4), гдъ герой подръзываетъ заросшіе възенлю брови, ръсницы и усы дракона. Смыслъ тотъ: чтобы добыть живую воду — дождь, надо подрёзать (—разбить молніями) косматыя тучи. Elbkönig и цверги (какъ духи, являющіеся подъ облачными покровани) обыкновенно представляются маденькими старичками, съ сёды ин бородани до самыхъ колёнъ; эльфы, нападая на человъка или коня, спутываютъ и сбиваютъ въ колтувъ волоса и гривы (см. выше, стр. 100-3); эльбины славятся своими роскошными русыми косами, которыя онв

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 511.— <sup>2</sup>) Черты явтов. нар., 77.— <sup>2</sup>) H. P. Ск., YI, 69, b.— <sup>4</sup>) Ганъ, I, 269.

любять расчесывать в заплететь, силя на горь или на берегу ръки и озера <sup>1</sup>). Наши водяные и русалки любятъ тоже занятіе, в когда расчесывають своя волосы, то съ няхъ быстрымъ потокомъ струнтся вода. Этотъ прекрасный поэтическій образъ не забыть и нъицами, которые представляють никса -- старикомъ, возсбдающимъ на скалъ в выжимающимъ свою мокрую бороду <sup>2</sup>). Описывая потопъ, Овидій рисуеть такую картину: влажнокрылый Ноть полетълъ надъ землею, голова его одъта вепроницаемымъ мраконъ, капли воды падаютъ съ съдыхъ волосъ, крыльевъ налинной бороды; толпою окружають его облака, н какъ только онъ подавитъ ихъ рукою --- обильный дождь льется на землю. Въ нѣкоторыхъ деревняхъ на Руси, во время засухи, обмакивають въ воду чесяльную щетку и върятъ, что это вызоветъ дождь 3). Въ этихъ представленіяхъ кроется основа того эпическаго пріема, который заставляетъ сказочныхъ героевъ, спасаясь бъгствомъ отъ своихъ враговъ, бросать гребенку -- и позади ихъ тотчасъ-же появляется полноводная ръка \*) или выростаютъ горы, какъ метафора дождевыхъ тучъ 5). Заклятый иолодецъ, отдавшійся чорту. — чтобы избавиться отъ демонской власти. должень семь лёть не мыться, не сморкаться, не стричься и не чесаться, т. е. богъ-владыка свътлаго неба (Фрейръ?) на семь зимнихъ мъсяцевъ подчиняется демону-Зимѣ и во все это время не купается въ дождевой водѣ тучами, которыхъ не стригутъ и не чешутъ острозубыя молнін "). Любопытно, что простолюдним называють дьяволя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth. 417. 446; Beiträge zur D. Myth., II, 310 — <sup>2</sup>) Irische elfenmärch., LXXI. — <sup>3</sup>) Пузин., 166. — <sup>4</sup>) Пов. и пред., 103-6. — <sup>5</sup>) Н. Р. Ск., YI, стр. 281; Сказ. Грим., I, стр. 462. — <sup>6</sup>) D. Myth., 970; Сказ. Грим., 100, 101 и въ т. 111, стр. 181-2; Н. Р. Ск.<sup>•</sup> У, 26

неумытымъ (тоже, что̀ нечистой — демонъ черныхъ тучъ и ночнаго мрака<sup>1</sup>).

Въ русскихъ свазкахъ длиниобородый кардикъ называется и ужичокъ-съ ноготокъ, борода-съ локотокъ, или самъ съ пёрстъ, борода на семь вёрстъ<sup>2</sup>): имя, свидътельствующее за его тождественность мальчику-съ пальчикъ<sup>2</sup>). У другихъ славянъ онъ называется: ределјсоveklaketbrada (хорутан.), цедячовъкъ - лакжтъбрада (болг.), pjdimužjk (чешск), т. е. человъчекъ величиною съ ця дь. Пространство между вытянутыми пальцами: большимъ и указательнымъ въ Нидерландахъ обозначается названіемъ Woedens-spanne—Одинова пядь<sup>4</sup>). Литовскіе парстуки карлики не болѣе ступия, но съ бородою въ сажень<sup>5</sup>). Сиъшивая этого модніеноснаго духа съ блуждающими болотными огоньками, бѣлоруссы утверждаютъ, что въ болотахъ, въ маленькиъъ домикахъ, живутъ одноглазые старички (за-

<sup>1</sup>) Oda. Ca., 128. - <sup>2</sup>) H. P. Cr., I, 5; V, 27, 37, 54; VIII, 3; Ma тер. для науч. нар. слов., 23-24. — <sup>3</sup>) Эдда разекназываеть о славномъ ворабля Naglfari (=Nagelschiff; nagel-ноготь и гвоздь), который будеть построень изъ ногтей покойниковь, т. е. вирликовъ (такъ какъ души усопшихъ и грозовые варлики-предста. вленія однозначительныя), и въ которомъ, при кончивъ міра. поплывутъ злые, разрушительные демоны. Это-корабль-туча, созданный руками грозовыхъ карликовъ, свръпленный пальцами-молніями, какъ-бы кръпкими и блестящими гвоздями. На подобномъ-же кораблю возносятся души усопшихъ въ небесныя селенія. По въмецкому повърью, не должно обръзывать у мертвецовъ ногтя, дабы не ускорить постройки корабля Naglfari, и твиъ самымъ занедлять кончину мips-D. Myth., 774-5; Die Symbolik von Sonne und Тад, von Hugo Wislicenus, 82; сравни въ І т. Повтич. Возар., стр. 120, 574.- 4) Kapabes., 166; D. Myth., 145, 419.- 5) Bb Theres a одной ночи (XII, 125-143) встричается человикъ въ полтора фута вышины, съ бородою въ тридцать футовъ, съ большями усами и съ желъзной палкою въ рукъ, ударъ которой неотразныъ и смертелень.

завики) --- ростомъ не болъе ноготка, съ аршинною бородою а кнутомъ (пугою) въ семь саженей (=плеть-мознія); когда такой карло разхаживаеть по трясний, глазь его сверкаетъ какъ огонёкъ <sup>1</sup>). Мужичокъ съ ноготокъ отличается изумительной быстротою, и надъвля на ноги башиаки-скороходы или садясь на коверъ-самолетъ (метафоры быстролетной тучи), можетъ въ одно мгновение переноситься въ далекія страны — хоть на врай свъта \*). Финны дають ему золотой ножъ и топоръ, соотвътствующіе мечу-кладенцу и Торову иблоту. Во время свадьбы Ильмаринена вышель изъ моря (дождеваго всточника) крошечный человъчекъ, ростомъ съ большой налецъ, съ бородой по колъна, съ волосами до патокъ, въ каменной шапкъ на годовъ, и за ръзадъ золотымъ ножемъ исполинскаго быка (<u>тучу;</u> см. ", 657). Тотъ-же малютка срубилъ своимъ маленькимъ топоромъ громадный дубъ, помрачавшій ясное солнце (см. выше 297 °). Какъ воплощение темной грозовой тучи, длиннобородый кардикъ причисляется къ существамъ демоническимъ; злоба, хищность и жадность-его отличительныя черты. Въ областныхъ говорахъ слово нокоть (ноготь) донынъ употребляется въ значения чорта: «нокоть те дери!» \*) Бълоруссы (какъ сеячасъ сказано) поселяютъ его въ болотахъ - танъже, гдъ обятаютъ нечвстые; а народная сказка заставляетъ сражаться съ нимъ могучихъ богатырей, сокрушителей облачныхъ горъ и зитиныхъ царствъ 5). Содержание сказки весь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приб. къ Ж. М. Н. II. 1846, 101-2. — <sup>2</sup>) Пов. и пред., 113-4. — <sup>8</sup>) Совр. 1840, 111, ст. Грота, 72, 81; Ж. М. Н. П. 1846, 111, ст. Я. Гримма, 166, 173. — <sup>4</sup>) Обл. Сл., 129. — <sup>5</sup>) Н. Р. Ск., VII, 8; VIII, 6; Худяк., 42; Эрденвейнъ, 125-6; Перм. Сб., II, 168. — 171; Собрание старин. рус. сказокъ (1830 г.). — объ Ивашкъ Медеъжьенъ ушкъ; сб. Валявца, 180. — 6; Volkslieder der Wenden, II. 169- 172; Slov. pohad., 36-60; Шоттъ, 10; Шлейхеръ, 128-140; Сказ. Грим., 91, 166 и въ 111 г., стр. 162-5; Гадътрякъ, 17.

на любопытно; горон, дъйствующіе въ ней, суть лечносте виовческія, надбленныя тою-же сверхъестественною сплою, какъ и знакомые намъ исполниские спутники и помощники Перуна. Это-богатыри Дубыня, Горыня, Усыня и Медикако. Дубыня вырываеть съ корнемъ столътніе дубы в другія деревья. в потому называется иногда Еленя (отъ слова ель) в Лъсв'ня (отъ слова лъсъ); онъ ровняетъ ласа: которыя деревья малы-15 вверхъ вытягиваетъ, которыя велики-тъ въ землю всажнваеть; ему виолет соответствуеть богатырь Дугння, сгибающій въковыя деревья въ дугу. У нъмцевъ богатырь этоть извъстень подъ именами Baumdreher и Holzkrummacher. Подобно тому, какъ Дубыня испытываетъ свои силы надъ деревьями, такъ Горыня пробчетъ свою мощь надъ горами, ворочая ним и бросая на воздухъ пѣлыя скаы; у нѣщцевъ онъ называется Steinzerreiber в Felsenkripperer. Мы уже указали, что тучи, застилающія небесный сводъ, уподоблялись многовътвистому дереву, горамъ и скаламъ. Сказочные богатыри, вырывающие деревья и сокру--пающіе горы, собственно разбивають тучи; въ нихъ одищетворено явление грозы, съ ен потрясающимъ громомъ и молніеносными стрълами, --- почему въ латовской редакція Дубыня замёнень кузнецомь, который, наравнё съ Торомь, владтоть громаднымъ молотомъ: стонть ему ударить этимъ молотомъ, какъ тотчасъ-же падаетъ самое крѣпкое дерево. Свысль этого древняго вноа впослёдствів, при утрать кореннаго значения словъ, легко могъ быть подновляемъ сопоставлениемъ его съ разрушительной картиною грозовой бури, исторгающей птаме ряды деревьевъ и низвергающей груды утесовъ. Дубыня в Горыня неръдко называются Вернидубъ (условаковъ ---Valibuk), Вернигора или Вертодубъ и Вертогоръ 1). Въ сборникъ Боричевскаго <sup>2</sup>) есть разсказъ о женъ охотни-

<sup>1</sup>) Н. Р. Ск., VI, 57.— <sup>2</sup>) Пов. и пред., 112-6

ка, которая родила въ лѣсу двухъ близнецовъ и тутъ-же вомерла; одного мальчика вскормила львица (или медитанца 1), а другаго волчиха, и вышли взъ нихъ сильномогучіе богатыри Вырвидубъи Вадигора, побъдители страшнаго зитя. Валигора броснаъ на зиби большую гору и прищенилъ ему хвость, а Вырвидубъ размозжиль ему голову коренастымъ дубонъ. Съ тямъ-же значеніемъ сокрушителя тучъ является и богатырь Медвёдко; все это различныя прозванія громовника, опредъляющія тъ или другіе его признаки. Медвъдко нереставляетъ съ итста на итсто высокія горы, владтетъ двинадцати-(или девяносто ) пудовой палицей, и сверхъ того съ-разу выпиваетъ цтлое озеро, почену въ одномъ варіанть его замъняетъ богатырь Соска, т. е. сосущій облака, пьющій дождевую воду. Какъ близнецы Вырвидубъ и Валигора вскоридены лъсными звърями, такъ Медвтако имтетъ отномъ медвтая и отчасти vaedживаеть за собою звъриный типъ: по поисъ онъ- человъкъ, а ниже пояса — медитарь. Въ иткоторыхъ варіантахъ выше объясненной нами сказки о Балдъ роль этого богатыря-молота играетъ Иванко Медвъдко; въ нъмецкой же редакція 2) герой. тождественный съ этимъ послъднимъ, носитъ имя Eisenhans (желтаный Иванъ); отецъ его былъ кузнецъ и выковаль себъ сына изъ семи центнеровъ желвза, а изъ трехъ центнеровъ приготовнаъ для него бичъ, удары котораго наводять ужась на весь адь. Такъ какъ рождающійся наъ нъдръ тучи богатырь-нолнія есть представленіе Перуновой палицы, которую ковали духи лётнихъ грозъ; то отсюда и са. ное проясхождение сказочнаго героя (тога-гроновника) объасняется искусною выдбакою его изъ желбза. Наконецъ тоже жиенческое значение, какое придано волосанъ и бородъ, какъ метафоранъ тучъ, было распространено и на усы; витств съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Клетке, 228. — <sup>2</sup>) Гальтрихъ, 16.

твиъ народная фантазія создала особеннаго богатыря У сыню H HATTINA OFO TAKEME I COOJERCKEME VCANE. TO OHT JOFKO можеть запрудить ими ртку; по его длинному усу переправляются вытази на другой берегъ, какъ по мосту. Тою-же характеристическою особенностью надбляють ибкоторыя сказки и дливнобородаго карлика: самъ-съ пёрстъ, усы на семь вёрстъ, или: Усына-самъ съ ноготокъ, борода съ докотокъ, усы по землъ тащатся, крылья на версту лежать; крылья сопровождають почти всъ олвдетворенія облаковъ и тучь, для обозначенія быстроты ихъ полета. Какъ представитель грозовой тучи, Усына является то помощникомъ добраго молодца — громовника, выступающаго въ облачныхъ покровахъ на борьбу съ демонами, то самъ получаетъ демонический типъ великана, готоваго поглотить блестищую молнію. Въ русской сказка онъ выведенъ наряду съ Медвідкомъ, Дубыней в Горынею, в состязается съ длиннобородымъ карликомъ; а въ сербской прицовтакт 1) онъ заставляетъ Медвтака спасаться отъ себя бъгствоиъ. Сербский Усыня Брко (брк-усъ) инъть такіе огромные усы, что въ одномъ наъ нихъ птицы свили 365 гитадъ; удары, напосимые ему тяжеловъсной цалицей Медвідка, также для него нечувствительны, какъ удары Торова нолога для Скремира. Брко поконлся на колтняхъ дъвиды, которая искала ему въ головъ. «Мећедовић (Медвъдко) рас. •пали својијем буздованом Брка у главу; а Брко претом «на оно мјесто говорећи ћевојци: ето овће ме нешто уједе! А «Мећедовић опет буздованом на друго мјесто, а Брко опет «прстом на оно мјесто: ево овће ме онет нешто уједе! Кад га «удары трећи пут, Брко се опет пипне онће и срдито повиче: «та зар си слијене! ево овће не нешто коље. Онда ну ћевојка •каже: не коље тебе ту нкшта, него те ево чоек бије. Кад

<sup>1</sup>) Срп. припов., 1.

•Брко то чује, он се тргне и скочи на ноге; а Мећедовић већ «бацио свој буздован па бјежи преко поља, а Брко се натури «за њимъ.» Медитако прячется отъ него въ торбу одного великана — подобно тому, какъ Торъ ночевалъ въ великановой рукавицѣ.

Медвъдко н'его товарищи замъняются иногда тремя братьями: Вечоркой, Полуночкой и Зорькою, названными такъ по времени ихъ рожденія; изъ нихъ самый сильный--послъдній, рожденный на зоръ и въ спискъ, напечатанномъ въ сборникъ Эрленьейна <sup>1</sup>), названный Свътозоромъ: имя тъмъ болъе знаменательное, что восходящее по утру солнце уподоблялось раскрытому глазу; а сверкающая молніями туча олецетворалась въ образъ богатыря съ необыкновенно-зоркеме и всёпожигающими очами. Такъ какъ темные облачные покровы отождествлялись съ ночнымъ мракомъ, а грозовое плаия -- съ румянымъ отблескомъ зори, то понятно, почему молніеноснымъ богатырямъ, рождающимся наъ нѣдръ ночеподобныхъ тучъ, присвоены названія: Вечорка, Полуночка п Зорька. Медвтако съ Дубыней, Горыней и Усынею вли Зорька съ своимя братьяме отправляются на подвиги; оня приста. ють въ жилище длиннобородаго карлика и каждый по очереди остается готовить оббаз, между темъ какъ другіе богатыри улодять на охоту. Въ первый день остается дома Вечорка; онъ довитъ въ хдъву барана или быка, жаритъ его, и сидя поджидаетъ товарищей. Вдругъ застучало-загремъло входить старичовъ-самъ съ ноготовъ, борода съ локотовъ, глянуль сердито и закричаль на Вочорку: «какъ сиблъ въ моемъ домъ хозяйничать?» Отвъчаетъ богатырь: «прежде вырости, а то тебя отъ земли не видаты!» Старичокъ пуще озлобился: «я малъ да удалъ!» сказалъ онъ, схратилъ незваннаго

<sup>1</sup>) Стр. 14.

гостя, избиль до полусмерти и бросиль недь давку: потомъ сътла цтлаго барана (нан быка) и исчезъ. Также достается и другимъ богатырянъ; но вотъ доходитъ очередь до Зорьки или Медведка. Этотъ не дался въ обвау карлику, схватилъ его, угостнаъ жел танымъ прутомъ, притащилъ къ дубу и желтанымъ клиномъ забилъ въ это дерево его длинную бороду. Старичокъ рвался-рвался и хоть оставяль половину бороды въ деревъ, а вырвался и убъжалъ въ глубокій проваль подъ землю; гдё онь бъжаль, тамъ кровь яндась. По тому следу добрались богатыри до провала; Зорька или Медвёдко слускается на тотъ свётъ въ нодземное царство, упивается тамъ «сильной водою» и освобождаеть изъ змънныхъ дворцовъ красавицъ, унесенныхъ туда вихремъ. Сказка рисуетъ картину весенией грезы: богъ-громовникъ съ своими товарищами сражается съ демоническимъ карликомъ и рветъ (разноситъ) его облачную бероду; преслъдуеный ими, мужичокъ-съ ноготокъ, борода съ локотекъ ухо-ДИТЪ ВЪ МРАЧНЫЯ ПОДЗОНОЛЬЯ, Т. О. СКРЫВАСТСЯ ВЪ ТУЧИ, **н** путь своего бъгства орошаетъ кровью, т. е. дожденъ. Чтобы добраться до него, надо спуститься въ подземный міръ тучъ и выпить ихъ живую воду; только тогда подвигъ завершается и мнонческія красавицы выступають язь заключенія. Иногда итето бородатаго каранка заступаетъ баба-яга ( \_\_ зитя-въдьма); приподымая огромный камень ( 💳 метафора тучи), она прітажаеть изъподъ земли на желтаной ступт и поражаеть богатырей желізнымъ толкачовъ, но въ свою очередь побіжденная Медвъдковъ скрывается подъ камень. Въ словацкой редакців оба эти лица сливаются въ едно, и Ježibaba носить прозвание: Loktibrada 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сборникъ Škult a Doliš., 329, карликъ Grošokralили cierny mravec, величиной съ муравья, является съ тамъ-же характеромъ, съ какимъ въ русскихъ сказкахъ выступаетъ Кощей.

Представленные нами выводы о значения именческихъ лицъ, враждующихъ съ бабою ягою вли бородатымъ карликомъ. подтверждаются одною изъ напболте интересныхъ литовскихъ сказокъ, которая отчасти развиваетъ тоже содержание, но вибсто Медвъдка. Дубыни. Горыни и бабы-яги выводитъ Перуна, дьявола и лауму. Когда-то вадумалъ странствовать молодой плотникъ; на дорогъ присоединились къ нему Перунъ и дьяволь, и пошли всё вибсть. Перунь и дьяволь добывали препасы, з нужикъ варилъ и жарилъ; жили они, словно кочующіе дикари, вока ни вздумалось плотнику построить избу. При помощи своихъ товарищей, которые притащили всё нужные матеріалы, онъ построиль краснвук избушку; потомъ сабладъ соху. запрёгъ въ нее Перуна в дьявода и вспахадъ поле (см. выше стр. 681), смастерилъ борону и на тъхъ-же товарищахъ взбороннаъ нашию и постялъ ръпу. Дъйствіе слъдовательно происходить во время той стадой древности, когда боги нисходили съ неба и учили человъка обработывать землю. И повадные ходить по ночань ворь и таскать репу. Надо было караулъ держать. На первую ночь досталось стеречь дьяводу. Воть прітажаеть на тележкі ворь и начинаеть собирать рвпу; дьяволь бросился было ловить, но воръ такъ избиль его, что еде живаго оставиль, а самъ ускакаль. Воротнышись домой, дьяволь скрыль оть товарищей свою неудачу. На другую ночь пошель караулить Перунь, в съ нимъ тоже случилося; унолчалъ и онъ о своемъ посрамлении. На третью ночь отправился карауль держать плотникъ и захватнаъ съ собой скришку; свяъ подъ дерево и стаяъ нангрывать. Слышится ему-ваеть кто-то по полю, кнутомъ похло-

Онъ облидаетъ стращною силою: отъ взиаха его плетки все падаетъ мертвымъ. Мать Грошокраля соотвътствуетъ матери зивя Вритры; она раззъваетъ пасть свою отъ земли до неба (сравни выще, стр. 534), в цастухъ заговяетъ туда стадо.

Пываеть, а самъ приговариваеть: «пичъ-пачь! живъй же я взная тележка, проволочный кнутъ!» Мужикъ продолжаль пялить на скрипкв, думая темъ напугать вора; но вору нондавилась музыка. Онъ остановился и началь прислушиваться: то была дикая, злая лаума, которая жила въ томъ самонъ лъсу, гат поселнянсь Перунъ, дьяволъ и плотникъ. Она была такъ сильна, что никто не могъ съ нею сладить. Плвнясь музыкою, лаума нодошла къ мужнку и просила, чтобы онъ далъ ей повграть на скрипкъ. Мужикъ подалъ скрипку, но сколько она ни прилагала усилій--иузыка ей не дзвалась. Тогда сталя она просить плотника, чтобы научиль ее играть. Мужикъ замътиля, что для этого нужны пальцы такіс-же товкіе, какъ у него, и потому надо ся пальцы немного сжать. Лаума согласвлась. Плотникъ сдблаяъ трещниу въ толстомъ пит, забилъ туда клинъ и велтлъ лаумт всунуть въ эту трещену свои пальцы; какъ скоро она это сделала, онъ вытащиль клинъ и защемилъ ей пальцы. Потомъ взялъ проволочный кнутъ и больно отстегалъ ес. Когда наконецъ удалось ей вырваться взъ западня, лаума бросидась бёжать, покинувъ и свою тележку, и свой кнутъ. Наутро плотникъ вдоводь насибялся надъ сволин товарищами, что они не съумбли устеречь рбим в позволили прибить себя старой бабь. Тогда-то не шутя стали побаиваться его и Перунъ и дьяволъ. Вскорћ задумали онч разойдтись и портшили оставить избушку за темъ, кто инчего не испугается. Двое должны были оставаться въ избъ, а третій пугалъ. Первая очередь наводить страхъ досталась чорту. Онъ подняль такой вихрь и шумъ, что Перунъ не выдержаль И ВЫСКОЧНАТ ВЪ ОКНО; ПЛОТНИКЪ ЖО СПОКОЙНО СНАТЛЪ И ЧИТАЛЪ модитвы. Вторая очередь была за Перуновъ; могучій богъ разразился громомъ и молніей, и дьяволъ въ ужасъ бросился изъ окна. Онъ уже давно не довърялъ Перуну и боялся, чтобы тотъ не поразняъ его громовой стрълою; дьяволу хорошо было извѣстно, что Перунъ побиваетъ всѣхъ чертей, сколько

ни рыщеть ихъ по билу свъту. Это мъсто литовской сказки Прямо указываеть, что подъ дьяволомъ скрывается здъсь древній великанъ. Когда очередь пугать дошла до плотника, онъ СЪЛЪ НА ТЕЛЕЖКУ, ПОКЕНУТУЮ ДАУМОЙ, ВЗЯЛЪ ВЪ РУКИ СЯ КНУТЪ, лотхаль къ избушкъ и запълъ: «пичъ-пачъ! живъй желтзная тележка, проволочный кнутъ!» Перунъ и дьяволъ до того струсная, что совству убъжали, оставивъ плотника полнымъ хозянномъ избушки 1). Сказка эта свидътельствуетъ за сродство злой лаумы съ нашей ягою; она такая-же старая и хищная баба и также проживаеть въ лвсу; ся страшный кнуть и сама-собой движущаяся желтаная тележка внолит соответствуютъ толкачу и стовъ бабы-яги (см. І. 291). Лицо плотника значительно полиняло отъ времени; но если мы припомнимъ, что музыка была метафорой воя бури и свиста вътровъ, что приносниыя вихрями облака уподоблялись ствианъ и замкамъ, а великаны назывались ихъ строителями, то едва ли позволительно будетъ усоменться, что за этимъ плотникомъ скрывается древнее божество грозовой бури.

Облекаясь вътуманные, облачные покровы, эльфы и карлы длаются незримыми. Это породило басню о мальчик (или мужичк ф)-невидимк ф, который служить сказочнымъ героямъ и помогаетъ имъ во всёхъ многотрудныхъ похожденіяхъ. Въ числ разныхъ подвиговъ, возлагаемыхъ на добраго идлодца, задается ему еще слёдующій — въ форм в загадки: «пойди туда — не знаю куда, принеси то — не знаю что.» По этому приказу онъ идетъ на край свъта въ темныя пещеры и достаетъ тамъ слугу-невидимку, готоваго исполнять всевозможныя желанія своего господина: онъ носитъ его по воздуху съ быстротою вихря, строитъ ему богатый дворецъ, кормитъ его вкусными яствами, поитъ славными винами и медомъ, поражаетъ несчетныя непріятельскія рать, и напоми-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шлейхеръ, 14!-5.

наеть собою слугь волшебной палицы в волшебнаго кольца <sup>1</sup>); словомъ въ немъ сочетаются вст тъ чудесныя свойства, какія соединяеть народный эносъ съ ковромъ-самолётемъ, скатертьюсамобранкою, топоромъ-саморубомъ и мечемъ-самосъкомъ.

Съ утратой живаго эпическаго понимания, великаны и карлики незощия въ народныхъ сказаніяхъ до обыкновенныхъ смертныхъ породъ, которыя будто-бы населяли нъкогда землю ная будуть населять ее впоследствин, при конць міра. Про столюдвым втрятъ, что дъйствительно было время, когда желе на землѣ исполины, обладавшіе стратными силами. «Теперь, говорять они, земля заклата; не то, что было прежде! Теперь и дерево не такъ растетъ, а камень и вовсе лишенъ жазни; а прежде и рожь росла такою-же втвистою, какъ лоза. Въ старые годы люди были больно велики, настоящій лъсъ, в свльны-то ужь свльны, в такія тягостя подынали, что ужасъ возьметъ сказать объ этомъ. А потомъ годъ отъ году людъ становился все менте и слабте силами, а доживемъ до того, что вст люди сдтлаются крохотными и будутъ семеро одну соломенку подымать» (тамбов. губ.). Прежде люди назывались волотами, а придеть пора, когда станутъ называться пыжиками, которые на столько-же будуть меньше насъ, насколько мы меньше волотовъ <sup>2</sup>). Въ Малороссів разсказывають объ этомъ такъ: «колись були люде зовсимъ не таки, якъ тепереньки; були, кажуть, и великім и гонкім, такъ що одна нога намъ по плече досягала, а въ нашихъ хатахъ теперенько би имъ и жить не по мири». Но сътечениемъ времени люди все мельчають и когда-нибудь сравняются съ мурашками: тогда-то и будетъ конецъ свъту! »)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Р. Ск., YII, 4; YIII, 3; Худян., 85; Лэкарство отъ задушчнвостя я безсонницы (сказка о Суворъ-невидникъ-мужичнъ).—<sup>9</sup>) Пришъчан. на Исторію Леклерка, соч. Волтина, I, 113.—<sup>9</sup>) Булишъ, I, 172-3; Чернигов. Г. В. 1855, 16; Nar. zpiewanky, I, 415: "ludzie przed tim byli silni, wielcy, nie taci iako teraz pikulikowie."

## OFJABJEHIE.

- Х У. Огонь: Перунъ, какъ богъ земнаго огня-стр. 1, Радигостъ-2. происхождение огня-5, слуды древияго повлонения огню-8, огонь-податель плодородія-12, цвлебныя в очистительния сила огая-13, живой огонь-18, цланя очага, какъ родовое божество (пенатъ)-23, слъды повлонения очагу-29, очагъ-устровтель брачныхъ союзовъ и охранитель семейнаго счастія - 33, очагъ въ значении жертвенника--- 39, родоначальники, какъ служители боговъ-51, въщіе мужя в жены-58, огонь-богъ гостепліямець -62. дочовые духи-67, связь поклонения очагу съ поклонениемъ душамъ усопшихъ предвовъ-74, суевърный обрядъ при постройкъ новаго дома-83, домовой-хозаниъ дома-87, и оберегатель границъ-Чуръ-89, розовая вражда доновыхъ-94, связь домовыхъ духовъ съ эльфами-97, нары и кикиморы-100. изна домовымъ шкуры-104, жертвы домовому--105, средства усмирить домоваго-107, обряды при закладкъ дома-108, углы и порогъ-111, обряды при переходъ на новоселье-115.
- ХVІ. Вода: тучишиебесные колодцы, облачное небошовеанъ-120, купающееся солнце-123, островъ Буянъ шрайская страва-131, вырей-137, алатырь-камень-142, представленіе тучъ рыбами-151, земля основана на китахъ-162, громовникъ, какъ владына водъ-166. происхождевіе вемныхъ водъ-167, додола -172, плодородящая, цълебная, очистительная и въщая сила воды-179, гаданія водою-192, судъ божій огнемъ и водою -194, боги, духи и нимеы водъ-201, свидътельства о поклоневіи водамъ у славянъ-206. Морской Царь и его дочеря-211. лебединыя дъвы-217, повтическія сназанія о ръкахъ-220, дъдушва-водяной-234, жертвы водяному-245, смъщеніс образовъ человъка и рыбы-246.
- Приложение къ главамъ XV и XVI: жертвоприношения у славянъ-249, кумиры, кертвенники и храмы-264, судебные поединии-270.

- ХУП. Древо жизни и лъсные духи: дождевая туча-древо жизни-277, ясевь-279, волотые, серебреные и мъдные лъся и источники-283, славанскія предвнія о міровомъ деревъ-292, Перуновъ дубъ-294, осина-305, золотыя, моложавыя яблоки --308, оръхъ-318, поклоненіе лъсямъ и деревьявъ-320, лъшіе-352, связь лъсныхъ духовъ съ великавами и карликами --330, громъ-хохотъ-338, слъдъ лъщаго-340, лисунки и дивожены-343.
- ХУІІІ. Облачныя скалы и Перуновъ цвътъ: тучи = горы, скалы, камни. пещеры - 350, толкучія горы - 351, облачное небо подвемное царство - 355, поклоненіе горамъ, скаламъ и камнямъ - 356, клады золото солнечныхъ лучей и молній, сокрытое въ пещерахъ тучъ - 361, папоротиниъ и золотой или огненный цвътокъ-молнія - 375, воробънная ночь - 377, перелетъ-трава - 385, молнія = прутъ, вътка - 388, и перо - 394, разрывъ-трава - 397, молнія = прутъ, вътка - 388, и перо - 394, разрывъ-трава - 397, молнія = прутъ, вътка - 413, чертополохъ, одолень и прострълъ - трава - 415, сонъ - трава - 413, чертополохъ, одолень и прострълъ - трава - 415, сонъ - трава - 419, сонное царство - 422, омела - 431, поцълуй = удвръ молніи - 435, тучи = города и кръпости - 436, заклятые герои, спящіе въ горахъ, и срокъ яхъ освобожденія - 440
- XIX. Преданія о сотворенія міра я человака <u>45</u>8 и <u>469</u>; родословное древо 478, паралелль между человакомъ и доревомъ 489, превращенія въ деревья я цваты 493.
- ХХ. Зибй-олицетвореніе молніи-509, и тучи-511; пламя и ядъ, изрыгаемые янвенъ блескъ нолній; зивники кровь дождь -518; зивё, какъ богатырь и ведиканъ- 522; конь его и крыдья швихри, свистъшвой бури-525, стрълы и палица шиолнін-526; Змей Горынычъ-528, зменныя царства-530, амей, какъ похититель небесрыхъ свътелъ-532, и хранатель драгоценныхъ кладовъ-536, связь огненнаго змен съ домовыми пенатами -- 539, зизнный канель или взнецъ-- 541, зимній сонъ и весенное пробуждение царя-зивя-545, визыная мазь (сало) выхъ потоковъ-551, Индра-звёрь-553; зибё-виновныхъ бездождія и васухи-556, онъ сосеть молоко-дождь-558; цвлебная сила змъя-563, зивниая трава молнія-566, мудрость и предвъдъніе виъя-571; зиъй-похититель и любовникъ красавицъ-575, его демонический характеръ-581, освобождение похищевныхъ зивенъ дъвъ-585, зивй-пожиратель коровъ в дввъ-587, Кощей-594, сорока-605, насильная любовная связь

зивя съ сказочной царевной — 607, изивна обольщенной зивеиъ царевны — 612, дивы — 616, превращение бога-громовника въ зивя — 621, заклятая царевна — 624, бълыя жены и девы 627, кора, охватывающая сказочную царевну въ зимніе изсяцы — 631. обожаніе зиви — 633.

XXI. Ведиканы и кардики: мном о происхождении и гибели великановъ-636, Сизгурка-639, Троянъ-641, всемірный потопъ-644, ведиканы, какъ воплощение стихийныхъ силы приролы: грозовыхъ тучъ, вихрей, выюгъ и дождевыхъ ливней-651. великавы-обитатели горныхъ пещеръ и рушители свалъ 655. ведеванскія постройки и связь ведякановъ съ демонами заны-659, Святогоръ-богатырь-668, превращение великановъ въ камин – 674, мать-Земля дветъ великанамъ силу-677, тяга земвая-679, великаны-обладатели несматныхъ сокровищъ-684. похвтятеля дождеваго напитка и молнісноснаго молота. н вражда ихъ съ богоиъ-громовникомъ-686, прожорливость великановъ – 695, сродство бога-громовника съ великанами-701, великаны, какъ спутники и товарищи Перуна-702; молнія дитя облака, карликъ-717, происхожденіе карликовъ, моднін=черви.-718, эльфы и цверги-720; кардики, какъ духи воздушные и водяные; яхъ связь съ доновыми геніямя-727, людин-733, молніятпалецъ-735, мальчикъ-съ пальчикъ-738, связь эдьфовъ съ насъкомыми-739, состязание громовника (малютин-молнін) съ великанами-тучами-740, Балда-746, Покатвгорошекъ, модвін и звъзды празсыпанный горохъ-757, карлики — воры — 763, тучи == борода, молнін == волось — 768, мужнчокъ-съ ноготокъ, борода-съ докотокъ-774. Дубыня, Горыня и Усыня-776, нальчикъ-невидника-783.

## ОПЕЧАТКИ.

.

| Стр.          | Строка.                  | Напечатано:               | Читай:                |
|---------------|--------------------------|---------------------------|-----------------------|
| 4             | 14 сверху                | <b>Е</b> 10               | 075                   |
| 41            | 10 —                     | выходъ                    | BOCXOAB               |
| 43            | 15 —                     | общеніе                   | общеніе»              |
| 45            | 2 —                      | жертвоприношскій          | жертвопраношеній,     |
| 56            | 11 снизу                 | хозяйсьта                 | хозяйства             |
| 61            | 16 сверху                | ycloblu batch             | условливался          |
| 69            | 6 снизу                  |                           | :BYRHO                |
| 71            | 2 сверху                 | нвоему                    | своему                |
|               | 3 —                      | сыми                      | НЫМИ                  |
| 97            | 3 —                      | <b>IIO-</b>               | по                    |
| 140           | 2 —                      | островъ,                  | островъ               |
| 149           | 12 —                     | electrum                  | "electrum             |
|               | 9, снизу.                | Заговоръ                  | Заговоръ:             |
|               | 8 —                      | на моръ                   | "на моръ              |
| 160           | 4 —                      | проснулась                | проснулась            |
| 177           | 10 сверху                | сироту                    | свроту,               |
| <b>2</b> 03   | З снизу                  | wassermänn,               | wassermänn-           |
| <b>21</b> 3   | 17 —                     | Водиника                  | Водянива              |
|               | 9                        | Окіянь                    | Окіянъ                |
| 278           | 16 —                     | Hasin Barott              | называли              |
| 288           | 15 сверху                | модокомъ,                 | nozoron's;            |
| 320           | 12 —                     | вилъ ч                    | снаъ                  |
|               | 14 —                     | селенью 🥍                 | зеленью               |
| 400           | 4 —                      | на земл                   | H8 36M110             |
| 408           | 3 —                      | Ганріняъ-архангелъ        | Гавріялъ-архангелъ,   |
| 444           | 6 —                      | Оттона                    | Оттона,               |
| 484           | 5 снизу                  | OROS                      | покоя                 |
| 5 <b>2</b> () | 14 свержу<br>42          | Чуткое                    | чутвос,               |
| 561           | 13                       | постепенно-               | постеценно            |
| 570           | 5 снизу<br>19 сворич     | богомъ,                   | богомъ-               |
| 574<br>608    | 18 сверху<br>9 —         | СЛЫШИТЪ ОНЪ               | слышить онъ,          |
| 625           | -                        | Сжегъ в.                  | сжегъ, а              |
| 025<br>646    | 4 снизу<br>15 сверху     | Нов и пред.               | Пов. и пред.          |
| 655           | 8 снизу                  | покрыли                   | HORNHY AN             |
| 662           | 6 — ·                    | страхъ<br>имя,            | стражъ ихъ            |
| 665           | 1 сверху                 | нанъренія                 | имя;                  |
| 670           | 1                        | когда –                   | намъреніе             |
| 703           | 8 снизу                  |                           | Kak's                 |
| 716           | 10 —                     | жаречныхъ<br>Sneevittchen | жаренцыхъ             |
| 720           | 14                       | молній                    | Sneewittchen          |
| 729           | 14 <u>—</u><br>11 сверху | адвсь;                    | молнія                |
| 733           | 2 снизу                  | kabatkem,                 | Здвсь,<br>kohatrom    |
| 737           | 9                        | ofosnie                   | kabatkem<br>of a guio |
| 761           | 14 —                     | CHTO-                     | обаяніс               |
|               | 14 —                     | CAIU-                     | сито,                 |

٠



-

1

•

•

•





