

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

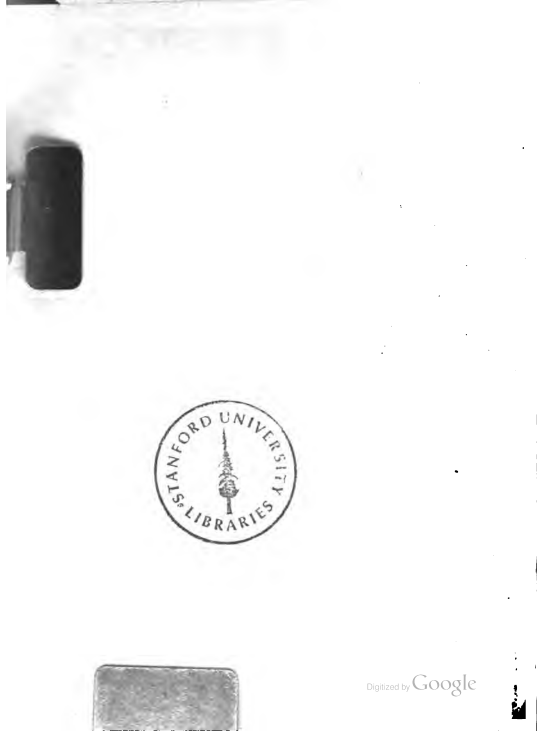
В. А. Бильбасовъ.

## ИСТОРИЧЕСКІЯ

# монографии.

томъ первый.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Тапографія П. П. Скитохиловх (Полеждинския, 43). 1901.



Bil Basov, V. U.

В. А. Бильбасовъ.

## историческія

## МОНОГРАФІИ.

ТОМЪ ПЕРВ**ЫЙ**.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія И. П. Скогоходова (Надеждинская, #3). 1901.

DK5 B54 · V . |



Историческія монографіи—изслѣдованія въ области исторіи, искусствъ, литературы и критики, помѣщавшіяся въ различныхъ періодическихъ изданіяхъ за послѣднія сорокъ лѣтъ.

Онѣ собраны въ пять томовъ и размѣщены въ каждомъ томѣ въ хронологическомъ, по возможности, порядкѣ. Первый томъ посвященъ монографіямъ по всеобщей исторіи, второй—по русской, третій – вновь изданнымъ историческимъ матеріаламъ, преимущественно Екатерининскаго времени, четвертый – иностранцамъ, появлявшимся при дворѣ Екатерины II, и пятый – критикѣ.

Приводимъ подробное содержание каждаго тома:

- Музей христіанскаго искусства. Легендарный образъ Кирилла и Меоодія. Женщина-папа. Монахиня Росвѣта, писательница Х вѣка. Матвѣй Парижскій. Чехъ Янъ Гусъ изъ Гусинца и его письма изъ тюрьмы, изданныя Лютеромъ. Іоанна Безумная.
  - Аббать Полиньякъ и польское безкоролевье.
- II. Появленіе русскихъ на исторической сценѣ. Письмо перваго .Іжедимитрія папѣ Клименту VHOgle

Юрій Крижаничъ.

Памяти Фонъ-Визина.

Адріанъ Грибовскій, составитель записокъ о Екатеринѣ II. Присоединеніе Курляндія.

Памяти Екатерины II.

Россія и Германія.

Россія и Англія.

Записки современниковъ о 1812 годѣ.

Самаринъ Гагарину о Лермонтовѣ.

Опека надъ произведеніями Пушкина.

Наканун'ь Крымской войны.

Народная школа.

Средняя школа тридцать лѣтъ назадъ.

Петербургскія письма.

III. Первыя политическія письма Екатерины II. Низложеніе Петра III. Посл'єдніе Голштинцы. Походы Екатерины II по р'єкамъ. Моровая язва въ Россіи. Екатерина II и Н. П. Румянцевъ. Шведская война. Екатерина II и В. В. Каховскій. Записки государственнаго секретаря Марченко.

- IV. Мерсье де-ла-Ривьеръ и гр. Н. И. Панинъ. Дидро при дворѣ Екатерины II. Мельхіоръ Гриммъ и его переписка съ императрицей. Князь де-Линь и Екатерина II. Нассау Зигенъ въ Россіи.
  - V. Petrus de Vinea.

Императоръ, напа свътской церкви. Римъ и Византія въ трудахъ кіевскихъ ученыхъ. Разборъ докторской диссертаціи г. Иконникова. Исторія Семильтиси войны Д. Масловскаго. Digitized by Google Сборникъ русскаго историческаго общества. Забытый Панинъ, по поводу изданія А. Брикнера. Тайна противо-нел/спаго общества.

Высылка изъ Россіи принца Фридриха виртембергскаго.

Представленный въ Академію Наукъ разборъ докторской диссертаціи г. Чечулина.

Немировскій конгрессъ, по изслідованію г. Кочубинскаго

Историческія монографіи печатаются въ томъ же видѣ, какъ появлялись первоначально, причемъ сокращены лишь примѣчанія: такъ какъ при каждой статьѣ указано мѣсто и время ся напечатанія, то, для удещевленія изданія, опущены выписки изъ книгъ и сохранены только мѣста, заимствованныя изъ архивовъ.



## ХРИСТІАНСКІЙ МУЗЕЙ.

Жури. Мин. Нар. Просв. 1864.





## Музей христіанскаго искусства.

I.

Жизнь народа сказывается въ памятникахъ литературныхъ и художественныхъ. Если искусство представляетъ идеи и понятія своего времени въ чувственныхъ и пластическихъ образахъ, то въ средніе вЕка западной Европы искусство по преимуществу должно было принять церковно-христіанскій характеръ.

Искусство, какъ и наука, служитъ само себѣ цѣлью, заключаетъ само въ себѣ цѣль; цѣль же христіанскаго искусства лежитъ внѣ его, за предѣлами искусства; эта цѣль назиданіе и возбужденіе. Христіанское искусство вытекаетъ изъ христіанскаго духа, оно составляетъ одну изъ тѣхъ формъ, въ которую вылились христіанскія идеи. въ которой онѣ получили свою плоть. Собственно христіанское искусство свободно и неограниченно, какъ свободны самыя христіанскія идеи; церковно-христіанское же искусство стѣснено и ограничено церковнымъ типомъ, оно пе выходитъ за предѣлы священнаго преданія. «Священное преданіе уже дано: надобно какъ можно ближе держаться его въ произведеніяхъ искусства, чтобъ уловить чертами и красками истину писаній» <sup>1</sup>). Это стѣсненіе, ограниченіе свободы художнической фантазіи,

<sup>1</sup>) Буслаевъ, Очерки, т. П. стр. 419.

состоить. по старинному русскому выраженію, въ истинствованіи, въ описываній божества по подобію; оно, впрочемъ, не касается внѣшней обстановки лицъ и событій, не даетъ живониси характера строго-историческаго. О такомъ стъснени говорить Стоглавъ въ 43 главі и наши Подлинники или руководства для живописцевъ. Такое же несвободное отношеніе художника къ изображаемому имъ представлению встръчаемъ мы въ теченіе долгаго времени и на западѣ: отношеніе художника къ изображению, изображения къ оригиналу и, наконецъ, обоихъ, и художника и изображенія, къ церкви были заранъе обозначены. Этотъ церковный, служебный характеръ искусства ясно высказался въ одномъ актѣ седьмого вселенскаго собора (787 г.); въ этомъ актѣ именно говорится: «Изображение священныхъ лицъ и событій не подлежитъ вымыслу художника. но подчиняется признанному законоположению и традиции каоолической церкви... Древніе отцы уже изобразили ихъ на стЕнахъ церквей; и въ новейшемъ изображении должна быть представляема ихъ мысль, ихъ традиція, а не художника; ибо художнику принадлежитъ лишь внёшняя сторона искусства, расположение же дано уже св. Отцами, зиждителями церкви». Къ XIII ст. это несвободное отношение художника къ предмету, имъ изображаемому, уже значительно измѣнилось. художникъ становится свободние, онъ выбираетъ то или другое событіе новаго и ветхаго завіла и изображаеть его по своему усмотрѣнію. Конечно, разсматривая матеріалъ, завѣщанный намъ церковно-христіанскимъ искусствомъ среднихъ в ковъ, нельзя не признать, что Римъ менбе стбснялъ фантазію художника, давалъ ему болће свободы, нежели Византія, что, наконецъ, и по самому духу христіанскаго ученія. розно понимаемому западомъ и востокомъ Европы, христіанское искусство на западѣ получило болѣе широкія. болѣе свободныя на чала; оно воспользовалось не только кистью. но и разцомъ. между тюмъ какъ на востоки оно было ограничено довольно 🗠 сравнительно съ западомъ, традицією искусства, уна-

слёдованнаго имъ вмёстё съ догматами отъ греко-восточной церкви <sup>1</sup>).

5

Значение памятниковъ искусства, какъ историческаго матеріала. въ которомъ вылѣплены и обрисованы идеи и понятія своего времени, несомнѣнно; но особенно дорогъ этотъ матеріаль для исторіи среднихъ вѣковъ: въ то время, какъ анналы, хроники и мемуары были доступны слишкомъ ограниченному числу людей, въ то время, какъ перомъ ихъ водило личное чувство, субъективный взглядъ монаха.-намятники пскусства выставлялись на показъ. подвергались критики общественныхъ взглядовъ; ничто не только само по себѣ ложное, но даже искаженное, не было терпимо, вызывало порицаніе и было уничтожаемо. Еще более справедливо это относительно церковно-христіанскаго искусства среднихъ вѣковъ. Предназначенное не только для в'рующихъ въ церкви. но и для проходящихъ мимо церковнаго зданія, христіанское искусство представляло собою какъ бы евангельскую вѣсть къ христіанскому народу: оно должно было возбудить къ добру, укрѣнить въ вѣрѣ, поощрить къ обращенію. Съ такимъ назначеніемъ, съ такою цёлью, при той щепетильной раздражительности религіознаго чувства, которая отличаетъ средніе вѣка, могло ли христіанское искусство воплотить въ себѣ ложь противъ принятаго мнѣнія, неправду противъ установленнаго пониманія?---Занимающійся исторіею не можетъ пройти мимо богатаго матеріала, предлагаемаго ему искусствомъ; занимающійся же исторіею среднихъ віковъ не долженъ упустить изъ виду памятниковъ христіанскаго искусства: въ нихъ онъ находитъ выражение религиозныхъ убъждений, такъ глубоко пронизывавшихъ жизнь среднев вкового челов вка; въ

<sup>1</sup>) Говоря о средневѣковомъ христіанскомъ искусствѣ, мы разумѣемъ западное; что же касается восточнаго, мы ограничимся лишь указаніемъ на «Историч. очерки. Буслаева. Въ Русск. Бесѣдѣ за 1859 г., кн. 16, помѣщена статья «Значеніе византійской живописи въ исторіи искусства» Э. Д.—М.—Редакція въ свое время находида эту статью прекрасною и замѣчательною, какъ въ отношеніи исторіи художества, такъ и въ отношении попиманія его.

3

1

нихъ онъ находитъ разр'ятение тъхъ религиозныхъ недоразумѣній и сомнѣній, которыя такъ долго волновали западную Европу и разрѣшились наконецъ реформаціоннымъ движеніемъ XVI столѣтія. Не только нельзя пренебречь этимъ матеріаломъ, но должно пожалѣть, что искусство не коснулось этой черты средневѣковой жизни. Мы должны сожалѣть, что искусство не воспроизвело тёхъ мотивовъ средневёковыхъ стихотворныхъ сказокъ, по которымъ папа представлялся однимъ изъ четырехъ звѣрей Апокалипсиса 1); что искусство пренебрегло тёми нападками и исправленіями, которымъ подвергалось св. писаніе 2) въ средніе в'яка, когда многіе см'ялись надъ нимъ и упреждали въ этомъ отношени Вольтера. Нельзя, наконець, не пожальть, что искусство пренебрегло чудными мотивами такъ называемыхъ «праздниковъ глупцовъ» (festum fatuorum)<sup>3</sup>), этихъ, повидимому, наивныхъ остатковъ языческихъ праздниковъ въ честь Catypha (festa saturnaliorum), которые начинались и заканчивались въ церкви, предъ святымъ алтаремъ. Что бы кто ни говорилъ противъ этихъ fêtes des foux, никто не будетъ отрицать, что эти глупцы выказывали много ума при своихъ торжественныхъ процессіяхъ, по улицамъ городовъ, изъ церкви въ церковь, съ флагами и знаменами, на которыхъ красовался принятый ими девизъ-Numerus Stultorum Infinitus Est.

### II.

Въ Римћ замираетъ классическое искусство древняго міра, въ Римћ же зарождается христіанское искусство среднихъ вћковъ. Признавая огромное значеніе Рима для христіанскаго искусства, берлинскій профессоръ, богословъ Пиперъ напеча-

<sup>&#</sup>x27;) Gautier Mapes. Apocalips, XXII, 160.

<sup>2)</sup> Petri Blesensis Sermo XII (Bibl. M. Patrum, XXIV 1402).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mémoires pour servir à l'histoire de la fête des foux, qui se faisoit autrefois dans plusieurs Eglises, par M. Du-Tilliot. Lauzanne et Génève, 1741.

талъ въ послѣднемъ № «Евангелическаго Календаря» 1) небольшую монографію—Римъ, вѣчный городъ <sup>2</sup>); въ ней собраны всь важныйшія извістія древнихь и новыхъ писателей о названіи города Рима «вѣчнымъ» городомъ; мы же обратимъ вниманіе на роль Рима въ исторіи какъ древней, такъ и средневѣковой эпохи<sup>3</sup>), посмотримъ, не напрасно ли онъ усвоилъ себѣ гордый титулъ «Roma aeterna», и на сколько былъ правъ народный трибунъ Канулей (445 г. до Р. Х.), говоря, что Римъ построенъ на вѣчность—in aeternum urbe condita.

Римъ по праву можетъ гордиться титуломъ вѣчнаго города, такъ какъ ему два раза принадлежало господство надъ образованнымъ міромъ: въ первый разъ-въ силу ибсолютнаго государства. во второй — въ силу абсолютной церкви. Изъ всёхъ городовъ міра Римъ едва ли не долженъ занять первое м'єсто по своему асторическому значенію. Между древними городами Азін многіе были замѣчательны своимъ великолѣпіемъ, могуществомъ, продолжительнымъ существованіемъ-Вавилонъ, Ниневія, Тиръ, Персеполь, -- но всѣ они замѣчательны какъ цивилизующіе центры лишь своего родного края, лишь своего народа; ови почти ничего не дали міру, и міръ имъ мало чёмъ обязанъ. Одинъ лишь азіатскій городъ можетъ им'вть притязание на міровое значение 4). Іерусалимъ, главный городъ немногочисленнаго іудейскаго народа. быль средоточісмъ вѣрованія въ Единаго Бога; изъ этого города вышло

<sup>1</sup>) Ewangelischer Kalender, herausgegeben von Dr. Ferd, Piper. Kalendapp этоть издается Пиперомъ съ 1850 года, небольшими книжками, до 15 печатныхъ листовъ. Въ немъ, кромѣ церковнаго и астрономическаго календарей» помѣщаются въ отдѣлѣ «Vermischte Aufsätze» различнаго рода статьи духовнаго содержанія, нерѣдко съ рисунками и указаніями на памятники христіанскаго искусства,

<sup>2</sup>) Rom, die ewige Stadt, von F. Piper, въ Ew. K. 1864, 17-120.

<sup>3</sup>) Ferd. Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. Vom fünften bis zum sechszehnten Jahr. Stuttgart, 1862. До настоящаго времени издано четыре тома, до начала XIII ст.

4) Jerusalem und Rom, die Städte der heil. Gräber, въ Hist. polit. Blätern, herausgeg. von Philipps und Görres. Bd. XI, 1843, S. 1 -23. Digitized by GOOGLE

христіанство, и Іерусалимъ, какъ памятникъ совершенныйщей религіи, какая только появлялась до настоящаго времени на земномъ шарѣ. христіанству же обязанъ возрожденіемъ своей всемірно-исторической жизни въ средніе вѣка: христіанство ввело его въ сношенія съ Римомъ и поставило въ теченіе нѣсколькихъ вёковъ на ряду съ вёчнымъ городомъ. Нёкогда римляне разрушили этоть городь: іудейскій народь разбрелся по всему міру, и значеніе Іерусалима какъ святого города перешло въ Римъ, въ этотъ новый Іерусалимъ: но въ XI ст. снова подымаетъ свою главу старый Іерусалимъ, благоговѣніе запада переносится отъ гроба св. Петра на гробъ Інсуса Христа и, въ течение продолжительнаго періода крестовыхъ походовъ, Іерусалимъ становится святымъ городомъ христіанскаго народа, театромъ великой борьбы Азіи съ Европой, средоточіемъ великаго движенія, поколебавшаго міръ. пока, наконецъ. въ ХШ ст. онъ снова падаетъ и падаетъ уже навсегда, вмѣстѣ съ исчезновеніемъ той идеи. которая находила въ немъ свое символическое выражение.

Изъ Азін мы должны перейти прямо въ Европу: ни одинъ изъ городовъ, процвѣтавшихъ нѣкогда въ Африкѣ—Мемфисъ, Өивы, Кароагенъ, Александрія—не можетъ спорить съ Римомъ, не можетъ быть поставленъ ка ряду съ нимъ.

Но въ Европѣ мы встрѣчаемъ городъ, который. какъ lepyсалимъ въ Азіи, единственный изъ городовъ Европы можетъ имѣть притязаніе раздѣлить съ Римомъ его всемірно-историческую славу. Абины издавна предъявляли свое притязаніе на м іровое значеніе, какъ святилище европейской культуры; Абины и Римъ неразрывно связаны въ представленіи каждаго, и при и мени одного изъ этихъ городовъ воспоминаніе непремѣнно вызоветъ образъ другого: оба эти города наполняютъ собою такъ называемую классическую древность, оба они дополняютъ другъ друга, только въ нихъ обоихъ, какъ въ великихъ создані яхъ культуры, сказывается вполнѣ человѣческая мощь. Абины возбуждаютъ къ себѣ восторженную любовь человѣческаго

рода, Римъ—благогов к йное удивление. Вск благородн к йшие и честн к йшие труды мысли и фантазии соединились въ Авинахъ въ одинъ центральный лучъ культуры, который своею теплотою и св к пробудилъ челов к и, улучшилъ его земное состояние: въ Авинахъ же, на агор к, въ ся в к чно волнуемой государственной жизни, нашли себ к практическое осуществление основные законы свободы, этого не тайнаго секрета могущества и благосостояния народовъ и людей. Эта небольшая республика пріобр кла себ то идеальное, миролюбивое господство надъ вскмъ челов к челов к челов к челов к челов к оно, касаясь духовнаго образованія народовъ, продолжается понын и ему можно предсказать конецъ липь съ концомъ челов к оно, касая с рода.

Не то былъ городъ Римъ. Обозрѣвая внѣшнюю сторону его жизни, должно сознаться, что ему пъть въ мірь равнаго по той политической діятельности, по тому мужеству, по той мудрости, наконецъ, съ которою онъ покорилъ полъ-міра, разориль или разграбиль нанболке цвитущія націи, въ томъ числ'в и Грецію. Обозр'явая эту сторону жизни Рима, столь противуположную жизни Аеинъ, невольно призадумаешься надъ этимъ порабощеніемъ народовъ деспотизмомъ силы, которое не разъ срывало грѣшное проклятіе съ языка историковъ. При воспоминании о богатыхъ культурныхъ продуктахъ Аоннъ, открывается все убожество Рима относительно высшихъ ндей цивилизаціи: Римъ проявилъ великое политическое стремленіе къ завоеванію и владычеству, великое практическое требованіе разума, онъ создалъ великое законодательство, проникнутое исполинскимъ творчествомъ, не упустившее изъ виду даже мелкихъ юридическихъ отношеній; но ему не дано было самостоятельно образовательныхъ элементовъ для болѣе свободной умственной дѣятельности, и въ этомъ отношения въ Римѣ встрѣчаются лишь идеи, усвоенныя имъ, заимствованныя имъ отъ чуждыхъ ему образованностей. Зарождение Рима изъ затемпеннаго миномъ зародыша, его по-

Digitized by Google

Ľ

степенное возрастаніе, наконецъ господство одного города надъ половиной міра—все это составляетъ изумительное явленіе въ исторіи человѣческаго рода; даже самое христіанство должно было войти въ міровой городъ, какъ въ мѣсто, приготовленное для него исторіей, для того, чтобъ могло распространиться по всѣмъ областямъ общирной имперіи <sup>1</sup>). для того, чтобъ изъ развалинъ Рима могъ создаться величавый образъ той церкви, моральное господство которой надъ міромъ прошло чрезъ всѣ вѣка и по всѣмъ землямъ.

Какъ же обозначить тотъ принципъ древняго Рима, въ силу котораго весь міръ подчинялся одному городу? какъ изобразить ті элементы, изъ которыхъ былъ скованъ геній римскаго народа? Вопросъ, до крайности трудный для разрѣшенія. Это была абсолютная центральная сила, которая побѣждаетъ съ неудержимою властью, которая все притигиваетъ къ себѣ и все воплощаетъ въ себя. Но эта сила разлагалась у римлянъ на отдёльныя качества: ее можно услёдить въ военной способности и дисциплинь, въ духѣ предпріимчивости относительно внѣшнихъ завоеваній, въ непоколебимости и мудрости, въ высочайшей способности организовать и колонизовать, но болже всего замѣтна она въ той лишь римской націи свойственной способности, въ силу которой Римъ допустилъ внутрь своихъ городскихъ стѣнъ языки, правы, искусства и религіи чуждыхъ ему народовъ и вмѣстѣ съ тѣмъ не утерялъ своего полнаго энергіи національнаго чувства. Въ побъдь Рима надъ благородными и свободн в йшими народами, которые, какъ, напр., греки, далеко превосходили Римъ силою своихъ идей, въ этой побіді многіе хотять виділь простую побіду матеріальной силы надъ духомъ, хотятъ видѣть въ ней лишь разлагающій элементь; но едва ли это справедливо. Скорће это была побъда практическаго разума, высшая моральная сила котораго проявилась въ римскомъ правѣ, въ образованіи понятій лица, общества и государства; это тотъ прозаический разумъ кото-

1) Oros., Hist. VI, 1.

рый въ народной жизни долженъ быть поставленъ выше фантазіи и ея созданій, какъ бы ни были они прекрасны, какъ бы ни манили своею чарующею прелестью. Такъ сложились всі: обстоятельства, къ тому клонились они, чтобъ основать всемірное владычество одного города. Смѣшны и наивны безпомощные вздохи о судьбѣ земли, которой царство мирнаго, образовательнаго генія свободы и наукъ было слишкомъ скорстечно, между тѣмъ какъ римское цезарство и слѣдовавшее за его паденіемъ такъ называемое варварство было слишкомъ продолжительно: смѣшно и наивно сожалѣніе, что міръ былъ покоренъ и управляемъ не дружественною силою культуры, обоготворенной въ лицѣ акропольской Паллады, но порабощенъ въ потокахъ крови силою, обоготворенною въ лицѣ капитолійскаго Юпитера.

Жизнь челов вчества есть продуктъ разнообразн в йшихъ противуположностей; гніеніе смерти тотчасъ проникаетъ то общество, въ которомъ уничтожены эти противуположности. Деспотизмъ римскаго цезарства. какъ древній фатумъ, поглотилъ прекрасные оазы эллинской культуры; источники свободы, національности. патріотизма. знанія, источники всвязь гражданскихъ доблестей были мало-по-малу задушены этимъ однообразіемъ римской централизаціи: города, муниципіи, народы снизощли на степень малодушнаго и тупоумнаго стада. которое совершенно подпало однообразному управленію безчисленнаго множества чиновниковъ: народъ сталъ, наконецъ, нуждаться въ этомъ чиновническомъ надзорѣ. Хотя образованіе и законы римской имперіи. вм'єсті: съ изв'єстнаго рода традиціонною терпимостью, не допустили римскаго владычества унизить покоренныя области до крайнихъ предъловъ восточнаго рабства, тъмъ не менъе, по внутреннему своему положенію, покоренныя націи были порабощены и изнурены до крайности. Тогда-то міровая культура обратилась въ міровую пустыню, въ которой погибла вся сила, движение, вся разнородность націй, пока не появились толпы алчныхъ варваровъ.

11

которые освободили человѣчество отъ римскаго деспотизма и тѣмъ спасли подвластныя Риму націи отъ конечной погибели. Но дорого заплатило человѣчество за свое избавленіе оть римскаго ига: оно заплатило уничтожениемъ цивилизации. Погребальный свёточь Рима быль зажжень вмёстё сь ужасными воинскими танцами варваровъ и дикою вакханаліей смерти. Прошли и эти труднопереживаемыя человъчествомъ столътія возрожденія: новый процессь развитія вознаграднль потерю, понесенную челов'ячествомъ, и въ экономіи челов'яческаго развитія оказалось нісколько процентовъ чистаго дохода: свободолюбивые германцы вызвали вновь къ жизни особенности національнаго духа и, укрѣпляя все болѣе и болѣе эти противуположности, твердо и съ успѣхомъ противустали римскому принципу централизаціи, который вторично сложился въ Римѣ и вновь требовалъ всеобщаго подчиненія, но уже не въ силу абсолютнаго государства, а въ силу абсолютной церкви.

Таково значение Рима въ вѣка древности: та же сила, но иного свойства, то же владычество, но иного характера, сдблали Римъ вторично властелиномъ міра и придали ему особенное значение въ эпоху среднихъ въковъ. Тихо и незамътно наступиль періодь такъ называемыхъ среднихъ вѣковъ. Гдѣ его начало для Рима-трудно сказать: въ то время, какъ городъ сталь упадать, въ немъ уже зарождалась новая жизнь, и за исторіей его паденія должна слідовать исторія сго возникновенія. Эти два, равно великія историческія событія тксно связаны между собою, ---нътъ и не можетъ быть между ними промежутка; нельзя и не зачёмъ отыскивать тотъ моментъ. въ который капитолійскій Юпитеръ уступилъ свое місто ватиканскому Петру. Новая религія, разгромившая и римскій городъ, и римское государство, вызвала къ жизни новый городъ, который возникъ какъ бы изъ катакомбъ, изъ этихъ подземныхъ арсеналовъ христіанства. Начало новаго Рима, подобно рождению древняго, затемнево мисомъ: какъ Ромулъ

и Ремъ были мионческими основателями древняго Рима, такъ св. апостолы Петръ и Павелъ стали легендарными зодчими среднев вкового Рима, которому было суждено достичь значенія новой главы запада и святого города среднихъ в вковъ.

Средніе вѣка называютъ обыкновенно варварскими или романтическими: варварскими, потому что на развалинахъ древней цивилизаціи поселилось невѣжество. суевѣріе, фанатизмъ. беззаконная сила; романтическими, потому что въ жизни общества проявилась неограниченная и чудпая страстность, общество проникалось мистическимъ стремленіемъ къ сверхъестественному и изъ сферы дѣйствительности перенеслось въ сумрачный и очарованный кругъ фантазіи. Средніе віка представляють постоянную ломку, вѣчное броженіе, благотворную борьбу противуположностей: они являютъ новыя начала. неизвѣстныя древности. Міръ оцѣпенѣлъ подъ римскимъ деснотизмомъ; потокъ переселенія народовъ, какъ стихійный переворотъ, взволновалъ весь міръ и паденіе великаго организма. называемаго римскою имперіею, привело челов'яческій духъ въ лихорадочное броженіе. Но христіанство, величайшій изъ моральныхъ переворотовъ, посѣяло въ міръ новое, дотолі; нев'вдомое ему чувствование правственной свободы, и средние вѣка являются какъ результатъ этихъ двухъ великихъ историческихъ фактовъ. Средніе в'кка были періодомъ бурнаго сопротивленія «варварству» и страстнаго стремленія къ осуществленію христіанскаго идеала. Глубоко проникнутые религіознымъ чувствомъ. средніе вѣка были абсолютнымъ вѣкомъ церкви, это были «золотые дни духовенства»: между тімъ какъ всв другія человъческія стремленія слабьють и разлагаются, церковь стоить неизменно и, выполняя свою задачу. медленнымъ, нер'єдко мучительнымъ путемъ религіозныхъ законовъ, в врований, надеждъ и угрызений совъсти ведетъ народы къ высшему существованию.

Дітское благоговѣніе средневіковыхъ народовъ къ городу Риму не иміло границъ. Въ Римі они виділи тотъ ковчегь

Digitized by GOOGLE

завѣта христіанской культуры, въ которомъ заключены законы, грамоты, символы христіанства: въ Римѣ они видѣли тѣхъ мучениковъ и князей-апостоловъ, которые обладаютъ сокровищницей всіхъ сверхъестественныхъ благъ: Римъ былъ цля нихъ новыми Дельфами, новымъ Іерусалимомъ, средоточіемъ божественнаго управленія человіческимъ родомъ, всеобщею церковью, во главѣ которой стоялъ первосвященникъ Новаго Завѣта, представляющій Христа на земль. Всякая высшая духовная и свётская власть получаеть предъ римскимъ алтаремъ свое божественное посвящение: всякая несправедливость получаеть предъ римскимъ трибуналомъ свой судейскій приговоръ. Разрѣшеніе отъ грѣховъ священническій санъ, императорское достоинство, наконецъ цивилизаціявсе это въ глазахъ средневѣковыхъ народовъ имѣло свой источникъ на холмахъ Рима, и оттуда уже распространялось по всему міру. Епископства, монастыри, миссін. школы, библіотеки, всѣ образовательныя учрежденія исходили изъ этого мистическаго города: его монахи и священники, какъ ибкогда консулы и преторы, появлялись въ провинціяхъ и возвращалась въ Римъ. Языкъ культа, какъ и языкъ школъ, нсходилъ изъ Рима; духовная и мірская литература. музыка. математика, грамматика. искусство долгое время были изъ Рима. Смертные остатки Рима съ благогов и переносились за море. въ далекія земли, и почитались какъ священные остатки на отдалевнъйшихъ алтаряхъ Британіи и Германіи. Обитатели крайнихъ границъ востока и съвера. едва знавшіе имя сосѣдняго города. всѣ знали о Римѣ: всѣмъ былъ знакомъ громовой звукъ Roma, уже много столѣтій раздающійся на земль: восторженная фантазія этихъ народовъ рисуеть Римъ. какъ «красотой блистающій эдемъ, котораго золотыя врата ведутъ на небо». И Римъ дъйствительно въ продолжение многихъ стольти среднихъ вѣковъ былъ законодателемъ, учителемъ. матерью народовъ; средневѣковый Римъ въ своемъ лицѣ являлъ пе единство, пріуготовленное имъ для своихъ пи-

томцевъ: духовное — въ папскомъ достоннствѣ; мірское — въ императорскомъ. символъ котораго, императорская корона, принималась германскими королями въ Римѣ, отъ св. Петра; и наконецъ — та культура, которая была оставлена древнимъ Римомъ въ наслідство всей земль. Такимъ образомъ. въ средніе вѣка вторично вышла изъ Рима централизація, и католическое главенство является крайнею необходимостью для грубыхъ и не вѣдавшихъ законовъ столѣтій, такъ какъ оно спасло единство христіанства: безъ абсолютной церкви, безъ епископовъ, пропитанныхъ римскимъ духомъ. которые силою духовныхъ Сципіоновъ и Маріевъ подавляли мятежническія попытки провинцій отложиться отъ ортодоксальнаго ученія. христіанская церковь распалась бы на сотни отдѣльныхъ религій и другихъ норожденій національной фантазіи. Это благод втельное вліяніе римской церкви въ настоящее время многими легко забывается въ виду того зла, какой Римъ нанесъ человичеству, слишкомъ щепетильно поддерживая свою церковную опеку, даже въ то время, когда она, съ развитіемъ общества, стала не только ненужною, но положительно вредною: теологическія сѣти, раскинутыя римскою церковью надъ народами среднихъ вѣковъ, стали невыносимыми, и уже въ XIII ст. Бэконъ прорывалъ ихъ новымъ духомъ свободнаго изслѣдованія.-Здѣсь вторично была повторена судьба Рима п міра, вторично люди германскаго племени разрушили однообразный абсолють второго Рима и смелою революціею завоевали себе свободу вкры и знанія. Реформаціоннымъ движеніемъ XVI ст. заканчиваются средніе вѣка, точнѣе, начинаются новые.

Такое значеніе Рима для среднихъ вѣковъ не осталось безъ вліянія и на христіанское искусство: какъ и вся жизнь средневѣкового общества въ теченіе многихъ вѣковъ получала иниціативу, первый толчокъ, въ Римѣ, такъ въ Римъ же текли, на Римѣ отражались и всѣ результаты, добытые средневѣковою жизнью остальной Европы. Въ катакомбахъ, въ *Roma* subterranea находимъ мы первые слѣды христіанскаго искус-

15

Inter 35 FIRE Re 00 and NCL KE Rear Distance in the Re-RET: INTER 15 International TS Internation Re ()adder rebox def-INT: INTERATE 15 Internation FIELDOPH 1 and ADDAR REBOX DE NOTE: THERE RELEASED FIELDOPH 1 and ADDAR FIELD NOTE: THERE RELEASED FIELDOPH 1 AND ADDAR FIELDOPH 10 INTERFE 75 INTERFERENCE ADDAR FIELD FIELDOPH FIELDOPH SECTION FIELDOPHER 75 INTERFERENCE ADDARFIELD FIELDOPHER SECTION FIELDOPHER 75 INTERFERENCE ADDARFIELDOPHER SECTION FIELDOPHER 75 INTERFERENCE SECTION FIELDOPHER 75 INTERFERENCE ADDARFIELDOPHER SE

, **1** 

HAR TARBERT WARMENT TO THE TO I SHOTE THE FOR MARKET ETTIGENELL INT. ATE 170 BARDA LADARDA DA THETHER I BE IN HE THERE IS IN A COMPANY AND A COMPANY AND A COMPANY AND en verien in inn velt fillen gebiede nig ingest i baset ATAL - I - T. L. DIA. - HEL- BURETHIND B. I BURE NO-B REALESS TO INTERNATE MARKET FOR BROTHERING. TO I TI IT ON KALL I OF THE LOUTE WILL BREEK I ATATA I MATERIA EL DADE TA LAREE DAIRER PATE DA ARCEN DE-RETENTED FOR THE CHARTER FOR THE RET HERE & TORRY ie will be let lie find the let lie be an and the second the second seco NETTER BIT - WITH STIFFERE BELTER - MONT WITH 2017 2017 72. IF 131 2 F T 24 35 1-931 18799423 L. C. C. TALLET CILL SHITE LALAL THE HALT which which is a start of the production of the attribute 1. M. L. Markell, L. T. M. T. Mark Theorem 75 (7) 84 1 . . . . I ZIM - THE BE DONED DONE STORY HAR THE AND A TRANSPORT AND A STATE AND AND A e de la companya de l 1 J. A. C. A. M. M. M. M. EL FLAND BAR (N. 1975) <u>.</u> . A CARLES AND A CAR State Barrier Barrier Barrier Skar

чувства къ неизміняемости внішнихъ формъ ручается за истинность представленій въ памятникахъ искусства.

Такое важное значеніе памятниковъ христіанскихъ было впервые сознано и доказано проф. Пиперомъ въ предложеніи его министру духовныхъ дѣлъ и народнаго просвѣщенія фонъ-. Іаденбергу, 31-го декабря 1848 года, въ которомъ онъ представлялъ о необходимости основать при берлинскомъ университетѣ христіанскій музей, и въ 1850 году музей былъ основанъ <sup>1</sup>). Главная цѣль храстіанскаго музея — служить пособіемъ при историческомъ изученіи теологіи, особенно же при изученіи христіанскихъ древностей. Это собраніе. какъ уже показываетъ самое названіе музея «христіанскимъ», должно заключать въ себѣ христіанскаго искусства, не исключая и надписей.

Италія и южная Франція были первыми колоніями первыхъ христіанъ, прибывшихъ изъ Малой Азіи въ западную Европу: въ Италіи и южной Франціи должно искать и первыхъ памятниковъ христіанскаго искусства, и перваго рвенія къ сохраненію ихъ. Пана Бепедиктъ XIV основалъ въ 1756 году Миseum Sacrum или Christianum, въ ватиканскомъ дворцѣ: затьмъ, въ 1854 году, папа Пій IX основалъ въ латеранскомъ дворцѣ новый музей для вновь найденныхъ памятниковъ христіанскихъ древностей. Въ южной Франціи находится нѣсколько такихъ музеевъ для древне-христіанскихъ и средневѣковыхъ памятниковъ, въ Марселѣ, Арлѣ, Э (Аіх). Нарбоннѣ и самый замѣчательный, конечно, Musée Cluny въ Парижѣ, основанный въ 1844 г. Цѣль этихъ музеевъ—сохраненіе оригинальныхъ произведеній древне-христіанскаго искусства: собраны они почти безъ всякаго выбора—здѣсь собрано все изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das christliche Museum der Universität zu Berlin und die Errichtung christlicher Volksmuseen, von F. *Piper*. Статья эта, выбетб съ планомъ берлинскаго христіанскаго музея, помъщена въ Evangel. Kalend. Jahrb. f. 1857, S. 55 – 88.

древняго періода, даже самое незначительное, даже сомнительное; эти первые музеи составлены безъ критической оцѣнки предметовъ.

Не то христіанскій музей берлинскаго университета. Туть собраны не оригиналы: этоть музей довольствуется копіями. снимками. слёпками: не тратя суммъ на покупку всегда дорогихъ оригиналовъ. онъ заботится лишь о вёрности снимка. Съ другой стороны, вичто не вошло въ этотъ музей. не будучи предварительно подвергнуто строгой критикв. цвлесообразному выбору: только наиболье характеристичное могло найти здѣсь себѣ мѣсто. Этотъ музей долженъ дать полное понятіе объ общемъ развитіи христіанскаго искусства, основавъ свои заключенія на близкомъ знакомствѣ съ отдѣльными частями его. Если христіанскій музей, основанный Пиперомъ, на столько отличается отъ подобныхъ музеевъ Италіи и Франція, то не менье того отличается онь и оть общихъ музеевъ, которые основываются правительствами въ большихъ городахъ, и которыми такъ богата Европа. Общіе музеи служать отчасти изученію искусства, отчасти эстетическому наслажденію; христіанскій же музей собралъ памятники не ради искусства. но по преимуществу ради заключающагося въ нихъ содержанія, ради христіанскихъ идей, которыя высказываются въ этихъ памятникахъ. Но и искусство исключено не вполит: зд'єсь обращено вниманіе и на то, что преобладаетъ въ памятникі – искусственная техника, содержаніе или то и другое, техника и мысль, находятся въ равнов сіи, такъ что сквозь искусствевную форму ясно просвідчиваеть христіанская мысль. что уже должно отнести къ высшему совершенству искусства. Наконець, христіанскій музей должень служить не эстетическому наслаждению, но учебнымъ пособіемъ для студентовъ богословскаго факультета при берлинскомъ университетъ.

Этотъ христіанскій музей пом'іщается въ зданіи университета и занимаетъ дв'ї, небольшія комнаты; памятники расположены въ хронологическомъ порядк'ї,: надъ каждымъ отд'ї-

ломъ, на верху стъны, помъщена надпись. Въ первой, меньшей комнатъ собраны слъдующіе отдълы:

I. Христіанская архитектура и церковная утварь. Важнъйшіе планы и виды церквей, какъ, напримъръ, Софійскаго собора въ Константинополъ, церкви св. Марка въ Венеціи, и замъчательнъйшихъ построекъ готическаго стиля; тутъ же планъ знаменитаго с.-галленскаго монастыря. 820 г. Различные снимки и слъпки церковной утвари, по преимуществу употребляемой при крещеніи и причащеніи; нъкоторыя принадлежности алтаря.

Иредвистіс христіанства; переходь къ монотеизму. II. Памятники языческой, греческо-римской древности, высказывающіе взглядъ на божество болье возвышенный, чёмъ языческая точка эрбнія, высказывающіе признаки почитанія Единаго Бога или предзнаменование близкаго уже Откровения. Такъ, между прочимъ, рисунки изъ Помпеи, олимпійскій Юпитеръ, Fortuna primigenia, сленки монетъ, копіи надписей, фигуры вичности и провидинія, встричающіяся на римскихъ монетахъ, монеты изъ Рима и Вероны съ посвященіемъ «височайшему Богу» и «великому. в'ячному Богу». Это же возвышеніе надъ языческою народною религіею заставило внести въ христіанскій музей бюсты нікоторыхъ философовъ языческой древности. наприм'яръ, Платона и Софокла. Въ этомъ последнемъ отношении христіанскій музей оставляетъ еще многаго желать, глазъ не встрёчаетъ многаго, что имёетъ право. встрічтить въ этомъ отділів 1).

III. Надписи изъ древнъйшаго періода христіанства. По

<sup>1</sup>) «Со временемъ тутъ же будетъ помѣщенъ и Виргилій, котораго въ средніе вѣка почитали пророкомъ, предсказывавшимъ между язычниками о Христѣ, и который вообще до XIV вѣка казался чародѣемъ и человѣкомъ вѣщимъ, связывавшимъ въ своемъ ученіи языческую древность съ христіанствомъ». Буслаевъ, Совр. Лѣт., № 6, стр. 4. Какъ бы ни смотрѣли средніе вѣка на Виргилія, онъ не будетъ и не можетъ быть тутъ помъщенъ: ни живопись, ни изваяніе не оставили намъ изображенія Виргилія.

THE TY HEATY BUT ONE BUILDED DEPENDED DETING OF THE STATES OF THE STATES

HALT SHAR BAILETT CARTERATOR BARTHER FOR THE FOR THE FOR THE FORMATION FOR THE POINT AND THE POINT A

11 (mes-part : ....

A statements and

the second se

фага. Зд'ёсь же снимокъ съ стѣнной картины изъ неапольскихъ катакомбъ. Вокругъ саркофага и картины развѣшаны снимки древне-христіанскихъ геммъ и монетъ.

II. Цамятники христіанскаго искусства до начала XI ст. Древнехристіанскіе и средневѣковые памятники до обновленія искусства. За недостаткомъ міста на предыдущей стінь. здъсь же помъщенъ миланскій саркофагъ. па которомъ изображенъ Іпсусъ Христосъ, во время поклоненія волхвовъ одинъ, безъ Богоматери. Главное содержаніе этого отдѣла изображение мозаикъ изъ Константинополя, Равенны и Рима, копіи миніатюръ изъ Парижа и слішки съ пзображеній на слоновой кости изъ Кельна, металлическія таблицы изъ Бердина. Вольфенбюттеля п Трира, наконецъ, копіи раскрашенныхъ рисунковъ изъ Веймара. Этотъ отдёлъ начинается консуларскими диптихами (двойныя доски, съ изображеніями, оклады, складни), далье - три таблицы греческой работы, наконецъ-четыре таблицы латинской работы изъ Милана. Въ произведеніяхъ западнаго искусства выбраны представленія изъ жизни Іисуса Христа, въ естественномъ порядкѣ, отъ Благовѣщенія до Вознесенія Господня. Отдѣлъ этотъ заканчивается изображеніями апостоловъ и учителей церкви.

III. Памятники христіанскаю искусства въ XV ст. Гравюры и литографіи съ картпиъ кельнской школы, Мемлинга и Fra Angelico da Fiesole.

IV. Памятники христанскаю искусства въ Италии XII ст. Гравюры главныхъ проязведеній Микель-Анжело и Рафаэля: сперва рядъ картинъ, представляющихъ эпоху творенія и до-историческую эпоху человѣчества: затѣмъ, главные моменты изъ евангелической эпохи.

V. Ламятники протестантскаго искусства. Гравюры главнѣйшихъ произведеній (религіознаго содержанія) Дюрера и . Јуки Кранаха. Далѣе нѣкоторыя произведенія новѣйтаго искусства, расположенныя по предметамъ ветхаго (Каульбахъ), новаго завѣта и церкви. Тутъ же помѣщены знаменитыя про-Digitized by изведенія: Лессинга—І. Гуссъ, Кенига—Лютеръ и Меланхтонъ надъ переводомъ библіи, портретъ Кальвина по юбилейскому медальону изъ Женевы и А. Н. Franck по статуй Раубаха.

Къ этому богатому сборнику памятниковъ, по преимуществу посвященныхъ библейской исторіи и христіанскому вѣрованію, присоединена небольшая группа копій замѣчательныхъ духовныхъ и свѣтскихъ лицъ. Группа эта, не составляющая существенной необходимости и пособія при пзученіи исторической части теологіи, крайне убога: четыре греческихъ учителя церкви по мозаикамъ Софійскаго собора, Карлъ Лысый по современной миніатюрѣ, Бонавентура по Фьезоле, Данте по рисунку Giotto, Карлъ Великій Дюрера.

Воть довольно обстоятельное описание христіанскаго музея при берлинскомъ университетѣ, основаннаго Пиперомъ. Его содержаніе вполнѣ объясняетъ его цѣль-это музей, основанный спеціально съ теологическою цізлью, для занятій лицъ. готовящихся въ духовное звание, для будущихъ проповідниковъ, и «для внушенія молодымъ умамъ художественнаго воодушевленія въ религіозномъ духів». Сообразно этому. въ этомъ же музей собираются ті изъ студентовъ теологическаго факультета, которые занимаются въ богословской семинаріи Пипера. Зд'єсь, одинъ часъ въ нед'елю, Пиперъ показываетъ въ хронологическомъ порядкѣ памятники христіанскаго искусства, объясняетъ ихъ св. писаніемъ и обращаетъ вниманіе своихъ слушателей преимущественно на вѣрность памятника св. писанію, ва согласіе его съ ученіемъ св. отцевъ; при чемъ догматическая сторона, конечно, преобладаетъ надъ остальными двумя, исторической и чисто-искусственной.

Въ указанной нами выше статъй. Пиперъ предложилъ подробный планъ устройства христіанскихъ музеевъ для народа (Volksmuseen); такъ какъ при его составленіи имился въ виду лишь германскій народъ, то онъ не имиетъ общаго значенія и поэтому, оставляя въ сторони подробное его описаніе, изложимъ вкратци мнинія о пользи и значени подобныхъ музеевъ. высказавшінся въ одно изъ засёданій семинаріи. Такъ какъ въ семинаріи Пипера въ прошлый семестръ было два иностранца—одинъ американецъ и одинъ русскій—то Пиперъ, желавшій какъ можно ближе ознакомить «своихъ гостей изъ далекихъ странъ» съ новымъ проектомъ устройства христіанскихъ музеевъ для народа, назначилъ особаго рода ученый турниръ, въ которомъ офиціальные защитники и оппоненты разсматривали вопросъ о подобныхъ народныхъ музеяхъ. Задача, предложенная Пиперомъ—Für und gegen die Anlegung von christlichen Volksmuseen — особенно интересна въ томъ отношеніи, что высказываетъ взглядъ на подобные музеи самихъ теологовъ, будущихъ основателей христіанскихъ музеевъ по другимъ городамъ Пруссіи и, если можно, Германіи; и не только по городамъ, при университетахъ и гимназіяхъ, но и но селамъ, при народныхъ школахъ.

Пластическія изображевія священныхъ событій, святыхъ лицъ и ихъ подвиговъ предлагали искони богатый матеріалъ для внушенія народу чистыхъ христіанскихъ идей и созерцаній, для популярной ясности понятій и главныхъ основаній христіанскаго ученія. Между тёмъ какъ сухое устное преподаваніе, абстрактное понятіе, философское изложеніе ученія необходимо представляетъ извѣстнаго рода трудности, нерѣдко же возбуждаетъ совершенно неясныя представленія о предметь, -- образное представление предлагаетъ матеріалъ, который легко видить глазъ и умъ схватываеть безъ особеннаго напряженія. Педагогическое значеніе подобныхъ пластическихъ представленій неоспоримо: они сильнке запечатльвають въ умѣ тѣ истины христіанскаго ученія, которыя, высказываясь въ сухой форм' устнаго преподавания, требуютъ несравненно большаго напряженія. И польза эта касается не только ума, но и чувства: целостность впечатления, которая никогда не можетъ быть достигнута устнымъ или письменнымъ изложеніемъ, чрезъ чувственное созерцаніе предмета врізывается глубоко въ сердце и сопутствуетъ ему въ про-

Digitized by GOOGLE

1. So shall for the backmandshif and these is the definition of the second states of submatrix the share in the second states in the

Digitized by Google

--

университеті имієть такое же значеніе, какъ анатомическій для преподаванія анатоміи. Возраженій на это не было и не могло быть представлено: отвергать вообще значеніе христіанскихъ музеевъ, значить отвергать вообще теологію, что, впрочемъ, усийшние всего могло быть достигнуто теологомъ— Лютеръ былъ монахъ августинскаго ордена.

Существеннийти замичания былу сдиланы относительно учрежденія подобныхъ музеевъ для народа, при народныхъ школахъ: а) какъ необходимы христіанскіе музен, такъ равно необходимы музеи искусства и исторіи. и наконець необходимбе яхъ всёхъ музеи по естественнымъ наукамъ; б) живописныя картины и скульптурные слёпки св. лицъ и священныхъ событій могуть быть уравнены народомъ съ самими лицами и событіями, — на рафазлевой Мадоннѣ можеть повториться исторія верониковой копін; и вообще в'єрвое пониманіе христіанскихъ древностей требуетъ серьезной предварительной подготовки, которую трудно встрѣтить въ народѣ и безъ которой почти неизбѣжны недоразумѣніе и профанація: наконецъ, в) едва ли матеріальныя средства общины и духовный интересъ къ подобному учрежденію довольно сильны, чтобъ польза могла выкупить затраченный капиталь. Не трудно догадаться, . въ какомъ смыслѣ были опровергнуты эти возраженія: «такъ какъ религіозное сознаніе народа составляетъ святую и драгоцённёйшую его собственность. которая очищаеть и руководить его во всіхъ прочихъ отправленіяхъ жизни, и такъ какъ христіанскій музей преимущественно посвященъ этой религіозной сторон'я, то ему принадлежать наши первыя средства, наша первая забота, короче, первый капиталъ». Подобное зам'ячание не допускаетъ опровержений: въ немъ, искренно или умышленно, дёластся довольно наивная ошибка: то, чтб въ первомъ случай ставится какъ вопросъ, подлежащий разрешению, во второмъ принимается какъ неопровержимо доказанное положеніе.

Что учреждение христіанскихъ музсевъ при университе-

тахъ. какъ пособіе для теологическаго факультета. приноситъ большую пользу, въ этомъ едва ли кто-либо соми!вается въ настоящее время: что подобныя же учрежденія при народныхъ школахъ принесутъ вредъ—это кажется въ равной же мѣрѣ несомнительно.

Въ своей старъ объ учрежденін народныхъ музеевъ<sup>1</sup>) Пиперъ исходитъ изъ довольно. повидимому. свободнаго начада, именно, что «искусство не должно быть лишь сладкимъ блюдомъ для стола вельможи и богача, оно должно составлять здоровую инщу для всякаго: подобно второй природѣ, оно должно какъ солнце распространять свой свътъ на большого и малаго, на богатаго и бъднаго»<sup>2</sup>). Какъ ни идеально такое развитіе народа, при которомъ искусство становится для него здоровою пищею, слѣдовательно, насущною потребностью, оно желательно и должно сдѣлать честь тѣмъ, которые стремятся къ его совершенію. Единственный путь къ тому Пиперъ видитъ въ христіанскомъ искусства каждаго уже вводитъ, болѣе или менѣе, въ область искусства»: ближайшее средство—учрежденіе христіанскихъ народныхъ музесвъ.

Мы беремъ этотъ фактъ самъ по себѣ, не касаясь вопроса о томъ, на сколько народъ удовлетворенъ въ болѣе существенныхъ пуждахъ и составляютъ ли памятники христіанскаго искусства столь важный предметъ для народа, чтобъ сми нолжно быдо посвятить наши первые каниталы. Но чтобъ

> цёль Пипера, необходимо познакомиться христіанское искусство, какъ на предь привести народъ къ вышеупомянутому

7, S. 69-88.

маніе на то, что слядкое блюдо за столомъ вельможъбою сытный объдъ, то, конечно, трудно будетъ найти не пожелаль бы видъть того же за столомъ не-вельв единать вепремъщнымъ условіемъ-чтобъ ему пред-

Digitized by Google

26

Первая, важнѣйшая цѣль подобныхъ христіанскихъ музеевъ для народа состоитъ въ поддержаніи и развитіи не художественнаго, но религіознаго чувства; подобный музей не имъетъ цълью объяснить народу рисунокъ и колоритъ: народъ читаетъ св. писаніе не для того, чтобъ научиться читать и шнсать. Пиперъ видитъ въ памятникахъ христіанскаго искусства лишь вторую библію. «библію народа», по прекрасному выраженію паны Григорія В. Казалось бы, въ XIX ст. не приходится ссылаться на VI въкъ и тъмъ болъе въ протестантской странь: но «пластическое изображение въ немногихъ чертахъ заключаетъ много смысла, оно предлагаетъ кратчайшій путь къ познанію; потребность въ наглядномъ представленіи такъ же сильна въ XIX вѣкѣ, какъ была въ предыдущихъ, народу именно принадлежить способность поучаться изъ образныхъ представленій; наконецъ, не видя въ произведеніяхъ христіанскаго искусства иной цёли, кром' религіознаго наставленія, Пиперь не видитъ «никакой разницы между книгою и снимкомъ, слъпкомъ съ произведения христіанскаго искусства». Не интересъ историческаго значенія этихъ произведеній заставляеть Пипера такъ горячо желать близкаго знакомства народа съ ними: эти произведенія должны получить въ глазахъ народа тотъ же смысль, какой имѣли они въ средніе вѣка; рисунокъ рая долженъ говорить народу о блаженномъ состояния безгринныхъ. ада-о наказани поднавшихъ грѣху.

## IV.

Въ богословской семинаріи Пипера легко услѣдить важность изученія христіанскаго искусства для занимающагося исторіею среднихъ вѣковъ.

Изъ числа тайнъ евангельскаго ученія самая высочайшая тайна, наименбе поддающаяся усиліямъ человѣческаго ума, безъ сомнѣнія, тайна воплощенія Сына Божія.

Мы опускаемъ догматическую сторону этого вопроса, по преимуществу занимавшую теологическую семинарію Пипера; Digitized by мы умолчимъ о мићніяхъ Иренея. Оригена. Кирилла іерусалимскаго. Василія В.. Григорія Нисскаго и многихъ другихъ писателей церкви и обратимъ вниманіе на то разрѣшеніе этихъ вопросовъ. какое предлагаетъ намъ поэзія и искусство среднихъ вѣковъ.

Честь одного изъ самыхъ поэтическихъ разрѣшеній нодобной нелегкой задачи принадлежитъ великому дѣятелю среднихъ вѣковъ, знаменитому бойцу христіанскаго ученія. труды и усилія котораго не напрасно даровали ему величайшій титулъ, какимъ лишь могли наградить средніе вѣка, не напрасно назвавщіе его святымъ Бернардомъ.

Въ половинѣ XII ст. Бернардъ, аббатъ монастыря Клерво. говорилъ своимъ слушателямъ проповѣдь въ день Благовѣщенія. Бернардъ остановился на 11 ст. 84 Пс.: «Милость и истина срътятся, правда и миръ облобызаются». Въ этомъ стихѣ онъ видѣлъ тайну, полную глубокаго смысла; онъ предвиділь въ этомъ ті четыре добродітели, въ которыхъ заключалось истинное спасеніе. и именно въ ихъ совокупности, такъ какъ взятыя порознь онъ теряли силу своей добродътельности. Человѣкъ. говорилъ Бернардъ, получилъ отъ Бога прежде всего *милосердіе* (misericordia). какъ кормилицу, которая ему предшествуеть и за нимъ сябдуетъ, защищаетъ и охраняетъ его; истину (veritas). какъ воснитательницу, которая ведетъ его къ познанію высшей истины; справедливость (justitia), которая должна управлять человѣкомъ и отводить его отъ грѣха. въ который онъ могъ бы впасть, еслибъ, познавъ добро, онъ не проявиль бы его въ дълахъ; наконецъ миръ, миромобіе (рах), какъ успокоеніе, высшая услада. «Чего не доставало еще человѣку, — восклицаетъ Бернардъ. — если милосердіе охраняло его, истина наставляла. справедливость руководила имъ, миролюбіе услаждало его?»

Но съ грѣхонаденіемъ нервыхъ человѣковъ, ови утеряли вмѣстѣ съ расмъ и эти четыре добродѣтели: они утеряли справедливость—преступивъ законъ своего Бога: милосердіе—

Ева принесла все свое потомство въ жертву своей страсти: истину – вопреки угрозъ Господа, Ева повѣрила лжи змія: миролюбіе – «безбожные не знаютъ мира» 1).

Бернардъ въ немногихъ словахъ представилъ своимъ слушателямъ исторію человѣчества отъ грѣхопаденія до искупленія, при чемъ выставилъ борьбу и примиреніе этихъ четырехъ добродѣтелей, какъ божественныхъ свойствъ: онъ называетъ ихъ дочерьми Господа и дѣлитъ попарно — съ одной стороны ставитъ онъ истину и справедливость, съ другой — милосердіе и миролюбіе, какъ молочныя сестры первыхъ. Затѣмъ онъ переходитъ къ загадочнымъ словамъ псалмопѣвца и изъ представленія примиренія четырехъ добродѣтелей, высказаннаго въ 84 пс., выводитъ, что этому примиренію должна была предшествовать распря.

Между добродѣтелями былъ жаркій споръ. говоритъ Бернардъ: истина и справедливость мучили падшихъ человѣковъ, милосердіе же и миролюбіе, напротивъ того, щадили ихъ, сочувственно относя́сь къ ихъ несчастію. Но такъ какъ первыя двѣ сестры-добродѣтели не переставали свирѣпствовать противъ виновныхъ и продолжали наказывать ихъ, прибавляя къ настоящимъ страданіямъ угрозы наказанія въ будущей жизни, то молочныя ихъ сестры «постучались въ сердце отца» и просили его помиловать грѣшныхъ, говоря, что онѣ уже довольно страдали. Господь не могъ внять этой просьбѣ, не обижая другихъ двухъ сестеръ; Онъ мудро повелѣлъ предстать предъ себя всѣмъ четыремъ, и вотъ предъ лицемъ своего Бога повели споръ четыре сестры-добродѣтели.

Первая изъ сестеръ выступаетъ милосердіе и говоритъ, что люди продолжительнымъ страданіемъ искупили уже свою вину и должны быть помилованы. На это истина отвѣчаетъ: «Слово, которое Ты изрекъ, Господь, должно быть приведено въ исполнение, — Адамъ долженъ умереть со всѣмъ своимъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исаія, 57, 21.

томствомъ, такъ какъ онъ вкусилъ отъ запрещеннаго Тобою плода».—«Зачѣмъ же, Отецъ, зачѣмъ породилъ Ты меня на свѣтъ,—восклидаетъ милосердіе,—если я должна уже погибнуть; сама истина знастъ, что Твое милосердіе должно погибнуть навсегда, если ужъ Ты навсегда отвергнешь отъ себя сожалѣніе».—«Но кто же не знастъ,—возразила на это истина,—что если преступникъ будетъ избѣгать своего осужденія, то истина, Господь, погибнетъ и ужъ вовѣки ее не будетъ!»

Все это слышалъ херувимъ и предложилъ отослать спорящихся къ Соломону (т.-е. къ Богу-Сыну), говоря, что «Отецъ и не судптъ никого, но всякій судъ отдалъ Сыну<sup>1</sup>)». Предстали спорящія предъ ликъ Бога-Сына. «Милосердіе трсбуетъ, — сказала истина, — чтобъ преступившіе законъ своего Бога были пощажены, и не щадитъ тѣмъ сестры своей истины». — «Ну, а ты, — возразила сестра-милосердіе, — ты не щадишь объихъ сестеръ. ни милосердія, ни миролюбія: ты до того свирѣнствуешь противъ преступниковъ, что наносишь ущербъ обѣимъ сестрамъ! Что̀ я сдѣлала тебѣ дурного? Имѣешь что̀ противъ меня — скажи мнѣ; не имѣешь — зачѣмъ гонишь меня?» Вообще споръ сталъ касаться личностей, и неизвѣстно, чѣмъ окончился бы, еслибъ миролюбіе не вмѣшалось въ это дѣло: «оставьте, пожалуйста, перестаньте; такая перебранка намъ не прилична: добродѣтелямъ неприлично спорить».

Тогда склонилъ голову судья и сталъ чертить по землі; сестра-милосердіе сидѣла ближе всѣхъ и повѣдала всѣмъ приговоръ Бога-Сына: «Одна сестра говоритъ: я погибла, если Адамъ не умретъ; другая же говоритъ: я погибла, если Адамъ не удостоится милосердія. И приключится блаженная смерть, и каждая изъ сестеръ получитъ, что желаетъ». Всѣ сестры дивились, слыпа слово высокой премудрости, уничтожавнее даже поводъ къ спору и жалобамъ. Сестры не

1) Іоан., 5, 22.

могли. однако, хорошенько понять значенія блаженной смерти: смерть сама по себѣ ужасна, какимъ же образомъ можетъ быть она блаженствомъ? Но судья сказалъ: «ужасна смерть грЪшниковъ, но бляженна смерть праведниковъ — она есть дверь жизни, врата величія». Всѣ согласнлись съ этимъ, но не поняли, какъ же она возможна. «Она возможна, если кто, самъ по себѣ не заслуживающій смерти, умираетъ изъ любви», сказалъ премудрый судія, и всѣ согласились. Но гдѣ тотъ безвинный, который согласился бы умереть не изъ вины, но по любви, по доброй волѣ? Истина и милосердіе отправились искать по всей вселенной, не найдется ли гді; такого безвиннаго, который приняль бы на себя блаженную смерть. Истина прошла всю землю и не нашла никого, ни даже ребенка, жившаго лишь однѣ сутки, который былъ бы вполнѣ чисть и непорочень; милосердіе исходило все небо и нашло, что и ангелы страдають, если не порочностію, то недостаточною любовью. Нѣтъ, такая побѣдная смерть предоставлена не людямъ и не ангеламъ, но другому, котораго любовь готова положить душу свою за друзей своихъ. Къ назначенному дню возвратились объ сестры, истина и милосердіе, предъ престоль судьи; обѣ были опечалены, не найдя того, чего искали. И сказала тогда третья сестра, миролюбіе: «Вы не знаете и не думаете! Нътъ творящаго такое добро, нътъ кромъ одного 1). Кто далъ совѣтъ, поможетъ на дѣлѣ» (qui consilium dedit, ferat auxilium).

Царь Соломонъ (т.-е. Інсусъ Христосъ, судья) услышалъ слова ихъ и сказалъ: «Мий жалко, что я создалъ людей. Страданіе назначено миѣ; на миѣ лежитъ претерпѣть страданіе, покаяться за людей, которыхъ я создалъ»<sup>2</sup>). И сказалъ онъ:

31

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ис. LII, као. 4. Въ латинскомъ текстъ Ис. сказано: Non est qui faciat bonum, non est usque ad unum, что дословно-върно переведено въ русскомъ переводъ; Бернардъ же послъ bonum вставилъ hoc, отчего смыслъ всего стиха значительно измънился: usque ad допускаетъ исключение въ пользу одного.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Genes. VI, 7. Въ текстъ проповъди трудно уловимая игра словъ: Poenitet me fecisse hominem. Poena, inquit, me tenet, mihi incumbit sustinere poenam, poenitentiam agere pro homine quem creavi.

«Я иду; ибо если чашѣ сей пройти мимо меня, я осущу ес». И снисходитъ Христосъ на землю: милость и истина ндутъ предъ лицемъ Его<sup>1</sup>), благость уготовляетъ ему престолъ: миръ шелъ съ царемъ и ангелы восклицали: миръ на землѣ и въ человѣкахъ благоволѣніе<sup>2</sup>). Тогда-то «милость и истина срѣтились, правда и миръ облобызались!»

Такъ, соединяя въ себѣ высшую идею божественности и окруженный всёми добродётелями, снизшелъ Христосъ на землю, чтобъ страданіемъ пскупить родъ челов'вческій. не могний уже вмёстить въ себё всёхъ четырехъ добродёте**дей, спутниковъ истиннаго спасенія.** Вотъ причина воплощенія. этой божественной мистеріи христіанской религіи: вотъ въ чемъ заключалась необходимость высокой цёны искупленія, вотъ кому была припесена она. XII-й вѣкъ, составляющій переходную эпоху въ исторіи среднихъ вѣковъ, не много представилъ прим'вровъ подобнаго объясненія, въ которомъ поэтическое чувство примиряется съ суровымъ взглядомъ великаго аскета среднихъ вѣковъ Это объясненіе, разъ данное, было принято всёми, было живо до тёхъ поръ, пока въ человичестви была жива любовь къ подобнымъ вопросамъ: съ новой эрой, отм/зченной реформаціоннымъ движеніемъ, эта ноэтическая притча Бернарда ве утеряла своей ирелести: какъ и прежде. сю воспользовалась народная фантазія.

Эта притча Бернарда послужила предметомъ для живописи: многія св. книги среднихъ вѣковъ были изукрашены миніатюрой, въ которой представленъ тотъ моментъ, когда истина и милосердіе являются къ Інсусу Христу, съ грустью объявляя, что ни на землѣ, ни на небѣ нѣтъ достойнаго быть виновникомъ блаженной смерти. Въ срединѣ сидитъ Іисусъ Христосъ, Онъ окруженъ ангелами. въ лѣвой рукѣ земной шаръ, правая покоится на груди; налѣво отъ него двѣ молодыя женщины—Justitia и Veritas, направо двѣ другія — Рах и

1) Пс. 88, 15. 2) .Iyк. 2, 14.

Digitized by Google

32

Mis(er)icordia, всё онё въ коронахъ, лица и руки обращены ко Христу, который, выслушавъ ихъ нерадостную вёсть о состояніи земли и неба, говоритъ, что принимаетъ на себя всликую. нетрудную для него роль искупленія. Эта же притча была внесена въ знаменитое по своей распространенности въ средніе вёка сочиненіе пресвитера Якова (1378 г.) Consolatio рессаtorum: это сочиненіе было переведено на нёмецкій. французскій, фламандскій, итальянскій, испанскій языки, вслёдствіе чего притча Бернарда получила всеобщую извёстность. Вёроятно. уже изъ этого «утёшенія грёшныхъ» перешла она въ средневёковую поэзію, первымъ памятникомъ которой въ этомъ отношеніи служить нёмецкая риомованная поэма, пользовавшаяся общею любовью въ свое время и начинающаяся словами:

> Sich huob vor gotes trône ein gespraeche schône.

Этотъ же мотивъ встрѣчается въ одной нюрибергской рукописи XV ст. Но наибольшую популярность пріобрѣла эта притча сперва чрезъ одну нидерландскую пасхальную драму. поставленную на сцену средневѣкового театра въ половинѣ XIV ст.—Das Gespräch zwischen Gott und den beiden Tugenden, der Iutbarmicheit und der Wairheit, потомъ чрезъ нижнегерманскую драму половины XV ст.—Der Sündenfall. Нижнегерманская драма писана риомованными стихами и по содержанію весьма близка къ притчѣ Бернарда.

Давидъ и архангелъ Михаилъ являются къ Господу и просятъ Его сниспослать милость для нихъ и всего рода человъческаго, на что Господь отвъчаетъ:

> Misericordia mea et veritas mea cum ipso. Wärhelt unde rechtferdicheit, Frede unde barmherticheit, De schullen all mit om wesen, Dat mynslike geslechte dat schall genesen.

Всябдъ за этимъ начинается споръ правды съ милостью, при чемъ правда говоритъ:

> In eternum, domine, veritas tua permanebit, Lätet rechtferdicheit allen mynschen lîden So blîft juwe wärheit tô êwigen tîden.

Споръ съ обѣихъ сторонъ подкрѣпляется цитатами изъ св. писанія и оканчивается приговоромъ Іисуса Христа объ искупленіи смертію праведнато:

Misericordia et veritas obviaverunt sibi, justicia et pax osculate sunt. Nu wil ik de rechtferdicheit keisen

Ok schal barmherticheit nicht vorleisen. Mîne lêve dochter beide, Hôret, unde ik juk twei hir scheide: Fiat mors bona et habeat utraque quod petiit. Dat is dar de macht anne lit. Ex caritate morietur ille qui morti nil tenetur. Sic quia mors eterna morietur. Hôret nu tô, mîne lêven frunde. Wat ik juk geve vor eine orkunde Ein gût dôt schal bolde Komen, dat des god gewolde, Unde de, de des dôdes nicht is schuldich. De schal sterven unde wesen duldich. Unde dat schal schein in lêfmodicheit To trôste der mynschen sâlicheit. Dusse dôt de schal dar nôden. Den êwigen dôt denne wedder doden. Sus schal de mynche nicht vorderben Edder des êwigen dodes sterven.

Такъ перешла притча Бернарда въ драматическую поззію. Если въ средневѣковыхъ драмахъ эти четыре добродѣтели. какъ свойства божества, появляются въ человѣческихъ образахъ, съ цѣлью разрѣшить вопросъ о воплощеніи Сына Божія. то въ другой области искусства онѣ являются въ образѣ охотничьихъ собакъ, при чемъ главная цѣль—разрѣшеніе мистеріи воплощенія—остается неизмѣняемою. Такъ эти четыре

Digitized by GOOGLE

сестры, добродѣтели св. Бернарда. являются и въ общеизвѣстной «охотѣ на единорога»—die Jagd des Einhorns.

Въ занадной Европѣ сохранилось еще до настоящаго времени довольно древнее, не сложное сказаніе: «неизвѣстно гдѣ и когда находился единорогъ необыкновенной силы; храбрость и мужество охотшиковъ не могли одолѣть его; однажды этотъ единорогъ подошелъ къ дѣвѣ, и вся его дикость и сила пронали: онъ положилъ голову на грудь прекрасной дѣвы и былъ лишь такимъ образомъ удовленъ своими преслѣдователями». Это сказаніе встрѣчается у христіанскихъ писателей съ конца VI и начала VII вѣка, у Григорія В. и Исидора севильскаго. Долгос время эта сказка намекала на іудейскій народъ и по преимуществу на исторію Сауда, но позже она была примѣнена къ воплощенію Сына Божія, и ся мотивы перешли тогда въ поэзію и искусство. Она была помѣщена въ извѣстномъ «Physiologus» и оттуда перешла въ германскую поэзію среднихъ вѣковъ.

Конрадъ вюрцбургскій (XIII ст.) въ своей «Золотой кузницѣ» представляетъ Бога-Отца «небеснымъ ловчимъ», кой посылаетъ свое единородное Дитя на землю:

| des himels einhürne,      | uf erden nach gewinne.                               |
|---------------------------|------------------------------------------------------|
| der wart in daz gedürner  | n, . Christ Jêsus, den din lip geb <mark>a</mark> r. |
| dirre wilden verlt gejage | der leite sich in dîne schôz.                        |
| ich meine dô der himeljeg | er dô des vaters minne grôz                          |
| jagte sîn einbornez kint  | in jagete zuo der erden.                             |

Тотъ же мотивъ встрѣчается у Румеланда (Rumeland). современника Конрада. въ пѣснѣ Маріи:

einborner Gottes sun, do jagte dich herabe

die vater, wan er aus verlôs vil nôte.

er jagte dich unz an den lip

der reinen meit, als man daz einhorn jeite.

Затѣмъ Румеландова поэма прямо примыкаетъ къ сказкѣ объ единорогѣ:

> Ein tier hat grinwelichen zorn, des alle jegere grûwet, daz ist der einhorn; Digitized by Goggle

man jagte in lange, in getorfte nieman vahen. Doch vieng in, als ist mir geseit, ein edele. reine, lûter, unbevollen meit, seht, dâ begunde ez siner müede nâhen: er leit sich in der meide schôz unt gap sich âne wunden ir gevangen.

Это представление было любимымъ мотивомъ XV ст.—Генрихъ фонъ-Лауфенбергъ упоминаетъ объ этой сказкѣ въ своемъ стихотворении о рождении Іисуса Христа:

Der einhürn hüt gevangen ist der ist gewesen ihessus wist. in mägden schos mit grossem list. die maget du, Maria bist.

Реформація не уничтожила сказки объ единорогѣ: мотивы ея встрѣчаются въ XVI ст. въ одной церковной иѣснѣ. иередѣланной со свѣтской, съ небольшими измѣненіями; она не требуетъ уже переложенія, языкъ ся удобононятенъ:

> Es wolt gut Jäger jagen wol (wohl) in des Himels thron, was begegnet jhm auff der Heyden? Maria die Jungkfray schon. Den Jäger den ich meine der is ves wol bekant. err jagt mit einem Engel, Gabriel ist ers genant.

Der Engel bliess ein hörnlein, es laut sich (tonte) also wol: Gegrüsset sevest du, Maria, du bist aller gnaden voll. u. s. w. <sup>1</sup>)

Одновременно съ этими стихотвореніями сказка объ охотѣ на единорога перешла и въ область пластическаго искусства. Древиѣйшій памятникъ этого содержанія находится въ одной монастырской рукописи (antiphonarius) XII ст.: подобною же миніатюрою украшалась до XVI ст. вышеприведенная церковная пѣснь. Первое скульптурное произведеніе относится также

') Wackernagel, S. 127.

къ началу XII ст. – въ гмюндской (Gmünd) церкви св. Іоанна. Но лишь съ XIV вѣка встрѣчаются пзображевія полной охоты съ четырьмя собаками. Это изображалось такъ: св. Марія въ вид'в прекрасной женщины, съ распущенными волосами. стоитъ на кольняхъ: на головъ у нея вънецъ, надъ вънцомъ голубь; руками она обнимаетъ голову единорога, переднія лапы котораго покоятся на кольняхъ Маріи; позади-Архангелъ Гаврінлъ: въ лівой рукі у него рось. въ который онъ трубитъ изъ рога вылетаетъ извъстное привътствіе: ave gratia plena deus tecum; въ правой - четыре собаки на сворћ, въ зубахъ у каждой свертокъ, на которомъ написана одна изъ четырехъ сестеръ добродѣтелей св. Бернарда—Veritas, Pax, Misericordia и Justitia. Значеніе этихъ четырехъ доброд'втелей до настоянаго времени не было понято и лишь впервые разъяснено Пиперомъ, при помощи притчи св. Бернарда.-онъ обозначаютъ божественныя качества, при помощи которыхъ разрѣшился вопросъ о воплощении: праведности Божіей (justitia и veritas) и любви (pax и misericordia) къ падшему человѣчеству было достаточно, чтобъ Бо:ъ-Сынъ принялъ плоть человъческую.

Объясненіе мистеріи воплощенія, предложенное св. Бернардомъ. пережило реформацію: въ 1562, въ Витенбергѣ появилось драматическое сочиненіе .lyки Maйeнa (Lucas Maien)— Ein Schöne vund newe Comedien. Von der wunderbarlichen vereinigung Göttlicher gerechtigkeit und barmhertzigkeit, wie dieselben in der seligkeit, und erlösung des Menschen, zusammenkomen, und in Gottes gericht vermischt werden, aus S. Bernhards genomen, Sampt derselbigen Predigt S. Bernhardi, von der Menschwerdung Christi, verdeutscht und zusamen gezogen. II не только въ XVI ст., мысль св. Бернарда можно услѣдить въ объясненія мистерія воплощенія поздиѣйшими вѣками.

## V.

Въ 6-мъ № Соврем. Лѣтон. за 1864 годъ номѣщено письмо Буслаева «Изъ Праги», отъ 8 февр. (27 янв.), вќ которомь превмущественное ввиманіе обращено на христіанскій музей, отнованный Пиперомъ при берлинскомъ университеть.

Этоть христіанскій музей. «основанный для пособія въ пр-подаванія богословія въ связи съ христіанскимь естусствонь». особенно витересоваль Буслаева, «какъ вообще по важности въ ученомъ отношения», такъ и потому, что, по мизнію Буслаева. «для удовлетворения господствующихъ на Руся религіозныхъ потребностей, рано ли. поздно ли. придется и у насъ основать подобный же музей». При основания въ Россия полобныхъ музисвъ, «мы, русскіс, воспользовавшись историческою системою христіанскаго музея при берлинскомъ университеть и внесши все общехристіанское и существенно важное взъ позди Лишихъ въковъ. ин "сдобно музею Пипера, должни дать своему музею свой исстный и національный характеръ». Даале Буслаевъ высказываетъ цбль учрежденія полобныхъ мужевь: «такой музей можеть быть отличного школою и цевтромъ для предполагаемаго у насъяконописнаго братства иля лля какого-либо другого подобнаго учреждения. витющаго своею цілью подлержаніе и развитіе въ варода религіознохудожественныхъ идей». Это довольно скромное назначеное христинского музия, какъ школы в мбста засблания вконописныго братства, должно принять вскорѣ самое ницюкое разнитіс: «такіс музен могуть быть заведены сначала при типверентетахъ, при академия художествъ сгдѣ уже водожсво почило накому собранію), при иконописномъ братствь: потомъ они распространятся дальше, появятся въ святскихъ и духонныхъ шьолахъ. Наглядное обучение, сообщаемое такных илистина, можетъ быть доступно даже простому народув.

Всикии потребность, господствующая въ народѣ. доджна омпь удовлетворена, не «разо ли. поздно ли», но чѣмъ скорѣе, пъмъ дучие-потребность не ждетъ: преступленіе есть дишь потаблетвіе неудовлетворенной потребности; веудовлетвореніе фо религіозной потребности влечетъ за собою самыя тяжелыя сил породной жизни. трудно переживаемыя послѣдствія-от-Digitized by GOOgle щепенство, расколъ, сресь. Для удовлетворенія религіозной нотребности на Руси, Буслаевъ предлагаетъ устроить, подобно тому, какъ то Пиперъ сдълалъ въ Берлинъ, при русскихъ университетахъ «поэтическое собраніе памятниковъ христіанскихъ. столько же для изученія богословія и искусства, сколько для внушенія молодымъ умамъ художественнаго воодушевленія въ религіозномъ духѣ».

Наука никогда еще не становилась въ разръзъ, не шла противъ религіи, понимаемой въ строгомъ, серьезномъ си значении; напротивъ того, ничто иное какъ наука доставила возможность въ до-христіанскомъ мірѣ болѣе и болѣе приближаться къ чистымъ понятіямъ объ одной великой причинѣ, какъ красугольномъ камиѣ религии, въ христіанскомъ – дѣлала болье и болье доступными великія истины высочайшей изъ религій. И взглядъ Буслаева. что удовлетвореніе религіозныхъ потребностей народа должно исходить изъ университетовъ, какъ нельзя болѣе вкренъ и справедливъ: диствительно, одна лишь наука способна на столь великое и трудное дело; съ этимъ мивніемъ нельзя не согласиться. Но верный вообще, взглядъ этотъ становится ложнымъ по отношенію къ Россіи и русскимъ университетамъ. находящимся въ особомъ положении. При русскихъ университетахъ нѣтъ теологическаго факультета; устройство христіанскихъ музеевъ. имѣющихъ цілью быть пособіемъ при изученіп исторической части теологія, въ университетахъ, въ которыхъ неизвістна теологія какъ наука, – является аномалісй, положительною невозможностію: это равняется устройству анатомическихъ музеевъ при нашихъ духовныхъ семинаріяхъ и академіяхъ. Берлинскій университеть съ самаго основания считаль теологический факультетъ одною изъ своихъ частей и лишь не очень давно открытъ при немъ христіанскій музей; устраивать же христіанскій музей ранѣе теологическаго факультета не представляется никакой возможности.

Говорить о христіанскихъ музеяхъ въ «свѣтскихъ и ду-

ховныхъ школахъ», по нашему крайнему резумѣнію, совершенно излишне: вопросъ этотъ могъ быть поднятъ здѣсь, на Западѣ. гдѣ на каждомъ шагу чувствуется, что тутъ прошла уже исторія, гдѣ чувствуется память чего-то, гдѣ вѣками собрана довольно тяжелая масса извѣстнаго рода традицій, отъ которыхъ человѣку не всегда легко освободиться; тѣмъ не менѣе, подобнымъ пароднымъ музеямъ можно навѣрное предсказать неуспѣхъ даже въ Пруссіи. Не станемъ же подымать въ Россіи, непричастной въ этомъ отношеніи традиціямъ Запада, старый вопросъ. такъ безнокоющій немолодую уже Европу.

Еще одно замѣчаніе. Въ настоящей статьѣ не разъ уже уноминалось объ евангелическомъ календарѣ (Evangelischer Kalender). издаваемомъ Пиперомъ; упоминая объ этомъ календарѣ. Буслаевъ прибавляетъ: «Нашъ русскій календарь, нѣтъ сомнѣнія, необыкновенно много выигралъ бы, если бы. по примѣру Пиперова Евангелическаго, ежегодно пускалъ въ оборотъ многочисленной публики свѣдѣнія о русскихъ святыняхъ, объ иконописи, о древностяхъ христіанскихъ и т. д.».

Нашъ русскій календарь имѣетъ много недостатковъ: Бусласвъ раходитъ, что онъ въ нѣкоторомъ отношеніи можетъ быть исправленъ евангелическимъ календаремъ Пипера; обратимъ на это вниманіе и, для сравненія этихъ календарей, посмотримъ на книжки 1864 года: избираемъ именно ту квижку свангелическаго календаря, на которую указываетъ Буслаевъ и которая дѣйствительно дѣльнѣе всѣхъ предыдущихъ годовъ.

Въ евангелическомъ календарѣ на 1864 г. помѣщены: 1) церковный и астрономическій календарь на 1864 годъ съ объясненіями (стр. 1—14): 2) Римъ, вѣчный городъ, статья Пипера (стр. 17—120) и 3) жизнеописаніе двѣнадцати святыхъ и другихъ слугъ христіанской церкви (стр. 120—220).— Въ русскомъ мѣсяцесловѣ на 1864 г. помѣщены, кромѣ неизмѣнныхъ отдѣловъ нашего календаря, слѣдующія статьи: 1) Куликовская битва, Н. И. Костомарова (стр. 1—24) и родся ву Google 2) О первоначальномъ состоянія человѣка въ Европь, Ак. К. М. Бэра (стр. 25-65).

Календарь — книга универсальная, общепонятная. Въ послёдней книжкё евангелическаго календаря, за исключеніемъ статей, которыя инсаны для извістнаго рода читателей, одна лишь статья Пипера-Римъ, вѣчный городъ - можетъ обратить на себя внимание; мы о ней уже упоминали: это серьезная, ученая статья, отличающаяся всёми достоинствами самостоятельнаго труда; за нее будуть благодарны ея автору спеціалисты-археологи. но. конечно, публика - говорю о той германской публикѣ. для которой издается евангелическій календарь-ее не прочтеть..она недостаточно подготовлена для нодобнаго чтснія: короче, это вовсе не календарная статья. Относительно же статей, помѣщенныхъ въ русскомъ каленларѣ на 1864 г., мы осмѣливаемся утверждать, что во всѣхъ иятнадцати книжкахъ евангелическаго календаря не найдется ни одной статыи, которая могла бы быть поставлена даже на ряду со статьей Бэра. Многое можно сказать противъ «Куликовской битвы»: но какъ поэтическій разсказъ объ одной изъ народныхъ святынь. статья эта, конечно, произведетъ болье благспріятное вліяніе, чъмъ всь жизнеописанія, такъ щедро помѣщаемыя въ евангелическомъ календарѣ.

Намъ заимствовать изъ евангелическаго календаря нечего, и не зачёмъ ставить намъ его въ примёръ: евангелическій календарь имѣетъ свою спеціальную цѣль. Серьезная и глубокая ученость. Пипера заставляетъ обращать на себя вниманіе: но на немъ-то по преимуществу отразился теологизмъ евангелическаго исповёданія, составляющій символъ вѣры его издателя Разъ ставъ на эту точку, изъ которой онъ исходитъ. Пиперъ дѣйствительно «съ спокойнымъ сознаніемъ и душевной ясностію» преслёдуетъ свою цѣль, и съ этой стороны онъ правъ и достоинъ подражанія: но его евангелическій календарь можетъ служить примёромъ для нашего русскаго календаря лишь по своей цѣлесообразности, но не по самой цѣли. Всегда чуткіе къ хорошимъ сторонамъ западной жизни, мы безъ негодованія изучаемъ п ся темныя, гнилыя складки, которымъ исторія дастъ не только объясненіе. но даже оправданіе: но изучаемъ мы ихъ не для подражанія. скорѣе въ предостереженіе. Безспорно, содержаніе евангелическаго календаря чрезвычайно важно; но оно на столько спеціально, что не можетъ имѣть мѣста въ русскомъ календарѣ. Да и не зачѣмъ русскому календарю вдаваться именно въ эту спеціальность: ему есть что сказать русскому народу, есть на чемъ остановить вниманіе здраваго русскаго смысла. Татарское иго и крѣпостное право, уже ставшія окаменѣлыми преданіями иной эпохи, оставили за собой громадный матеріалъ, и съ нимъ-то народъ долженъ быть прежде всего ознакомленъ, чтобъ они послужили сму какъ предостереженіе, и уже въ этомъ смыслѣ стали бы святынями народной жизни.





## ЛЕГЕНДАРНЫЙ ОБРАЗЪ КИРИЛЛА И МЕООЦІЯ.

Digitized by Google



## Легендарный образъ Кирилла и Мееодія.

Апостолъ Павелъ, «еврей изъ евреевъ, по ученію фарисей, по ревности гонитель церкви Божіей», прошелъ со словомъ благовыствования всю переднюю Азію-быль въ Дамаскь и Іерусалимь, въ Тарсъ и Антіохіи, въ Персіи и Листрь, посьтилъ Памфилію и Иконію, прошелъ Финикію, Фригію, Мизіюи, наконецъ, прибылъ въ Троаду. Здѣсь, на берегу Өракійскаго моря, на рубежѣ двухъ міровъ. Азіи и Европы, остановился св. апостолъ. Туманная даль застилала европейскій материкъ, отдвленный отъ него классическимъ моремъ; но чвмъ долбе онъ смотрълъ, тъмъ ясние и ясние выдълялся изъ туманной дали челов'вческий образъ, и предъ апостоломъ предсталъ житель Европы, македонянинъ, быть можетъ, еессалоникіецъ: онъ просняъ ап. Павла прибыть въ Европу, просвѣтить ее свѣтомъ христіанскаго ученія. Этоть зовъ быль признань Павломъ за голосъ свыше, за повеление Бога. Переплылъ апостолъ Оракійское море, посътилъ Македонію, основалъ въ Өессалоникахъ одну изъ первыхъ христіанскихъ общинъ въ Европѣ, и, по его же собственнымъ словамъ, церковь еессалоникійская «стала образцомъ для всѣхъ вѣрующихъ».

Прошло восемь стол'тій посл'ь нос'єщенія Македоній всемірнымъ апостоломъ; по стран'є той прошла уже исторія и оставила на ней сл'єды свои: греческое населеніе зам'єнилось славинскимъ, Фессалоники стали Солунью, и изъ этого города, въ IX стол., изошли всесдавянскіе апостолы. Кириллъ и Меоодій, причтенные церковью къ лику святыхъ.

Въ современныхъ извъстіяхъ не сохранилось никакихъ указаній ни о родителяхъ, ни о первыхъ годахъ жизни Кирила и Меводія. Едва упомянувъ о томъ. что братья были благороднаго происхожденія-черта слишкомъ общая и потому не имѣющая значенія-современныя свидѣтельства спѣшать отмѣтить тѣ дѣла того и другого, которыя имѣли въ ихъ глазахъ наибольшее значеніе. Такая общая черта не удовлетворяла народнаго любопытства, и спустя два-три столѣтія по смерти солунскихъ братьевъ, легенды знаютъ уже имя отца ихъ-его звали Левъ; еще позже мы узнаемъ имя ихъ матери-ее звали Марія. При этомъ народная фантазія, не терпящая голыхъ именъ, рисуеть довольно реальный образъ родителей Кирилла и Меводія: они были не только благороднаго происхожденія, но довольно богаты и сановиты; даже санъ отца извѣстенъ легендамъ-онъ былъ друнгарій Солунской области, второе лицо въ провинціи посл'є стратига, главнаго восначальника; его зналъ не только императоръ, но и вся область, находившаяся подъ его управлениемъ. Когда стали составляться легенды, имена Кирилла и Меводія были уже святыми именами для народа; понятно, что народная фантазія придаетъ извѣстную степень святости и родителямъ твхъ святыхъ мужей: легенды восхваляютъ благочестіе Льва и Маріи, ихъ жизнь, во всемъ согласную съ заповЕдями Божьими; онъ сравнивають отца Кирилла и Мееодія съ Іовомъ, дѣлаютъ его родъ извѣстнымъ Богу<sup>1</sup>).

Что Кириллъ и Меводій были греки, въ томъ едва ли можно сомнѣваться въ настоящее время <sup>2</sup>); но всеславянское ихъ дѣло. ихъ работы и труды, на пользу славянскаго просвѣщенія понесенные. являлись для составителей легендъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Паннон. Жит., гл. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Доказательства въ пользу сдавянскаго ихъ происхожденія собраны Погодинымъ, который приходить къ заключенію, что Кприллъ и Меводій были славяне, получившіе многостороннее греческое образованіе, и въ этомъ только смыслѣ могли называться иногда греками. Погодинъ, стр. 96—105.

несообразными съ ихъ греческимъ происхожденіемъ; славянскія легенды считали этотъ вопросъ о происхожденіи своихъ первоучителей вопросомъ чести и гордости народной; Кириллъ и Меоодій были слишкомъ возлюблены славянскими народами, — и легенды представляютъ ихъ намъ славянами, болгарами. Это указаніе легендъ на славянское происхожденіе солунскихъ братьевъ, какъ кажется. противорѣчило народнымъ преданіямъ по которымъ они представлялись греками, и. какъ бы примиряя эти два извѣстія объ ихъ происхожденіи, на Авонѣ долго сохранялось, было живо въ XVIII стол. и. быть можетъ, сохраняется до настоящаго времени, преданіе, по которому Кириллъ п Меводій родились отъ отца болгарина и матери гречанки.

Знають легенды родителей солунскихь братьевь, Льва болгарина и Марію гречанку, знають онѣ и всѣхъ дѣтей ихъ, число которыхъ, по счету легендъ, простиралось до семи 1); при этомъ легенды, зная имсна только двухъ. Кирилла и Меоодія, называють перваго самымъ младшимъ. Связь всёхъ фактовъ дёятельности солунскихъ братьевъ естественно заставляетъ предполагать, что изъ двухъ братьевъ Константинъ былъ старшимъ, Меводій же младшимъ; объ этомъ, въ сущности не важномъ обстоятельствѣ, не упоминають современныя изв'єстія; почему же легенды хотять, чтобы Константинъ былъ моложе Мееодія? потому что это давало имъ возможность прибавить къ характеристикѣ того и другого нѣкоторыя черты, служащія доказательствомъ какъ мудрости перваго, такъ и смиренія второго-Меводій какъ рабъ служить своему младшему брату, сказано въ одномъ житіи; Конставтинъ, младшій изъ братьевъ, превосходитъ всѣхъ ихъ смиренномудріемъ и благочестіемъ, сказано въ другомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Число семь не имѣеть историческаго значенія: Константинъ не только быль седьмой ребенокъ у своихъ родителей, но и семи лѣть избираеть онъ себѣ премудрость въ подруги жизни, отдается въ ученіе, совершенно какъ въ нашихъ народныхъ стихахъ, напр., въ стихѣ объ «Алексіѣ Божьемъ человѣкѣ».

Впрочемъ, легенды, описывая жизнь обоихъ братьевъ, говорятъ сперва о Кириллі, и затімъ уже о Меоодій; къ этому побуждаетъ ихъ самый ходъ діятельности братьевъ, и мы, сохраняя въ нашемъ разсказй тотъ же порядокъ, поступаемъ согласно съ сущностью вопроса и съ легендарною формою.

Константинъ, будущій святой и просв'єтитель всего славянскаго рода, долженъ былъ, по общему характеру легендъ, отличаться отъ обыкновенныхъ дётей съ самаго юнаго возраста, съ неленокъ. Когда онъ родился, мать огдала его кормилицѣ, но ребенокъ не бралъ ничьего молока, кромѣ материнскаго-се же бысть, прибавляетъ легенда, по усмотрънію Божію, да боудеть добра корпне добраа Этрасль. Семн якть, ребенокъ Константинъ, будущій философъ, вінчается съ премудростію, --онъ видить сонъ и такъ разсказываеть его отцу и матери своей: «Стратигъ собралъ всёхъ дёвушекъ нашего города и сказалъ мн<sup>3</sup>: выбери одну изъ нихъ себѣ въ жены: я же, осмотръвъ всъхъ, увидълъ одну, которая была красиве всёхъ лицомъ, блиставшую золотыми украшеніями: ее звали Софіей, т.-е. премудрость: ес-то я и выбралъ». Родители объяснили ребенку значение этого премудраго сна и совътовали ему избрать въ подруги жизни премудрость, которая избавляеть отъ многихъ золъ.

Оженившійся на премудрости ребенокъ былъ отданъ родителями въ училище <sup>1</sup>). Константинъ возбуждалъ удивленіе наставниковъ и товарищей своимъ свътлымъ умомъ. въ особенности же своею необыкновенною памятью. Въ лучшихъ училищахъ того времени, посъщаемыхъ дѣтьми богатыхъ родителей, однимъ изъ воспитательныхъ средствъ была соколиная охота, какъ гимнастическое упражненіе. На одной изъ такихъ охотъ Константинъ заигрался съ сверстниками и утерилъ своего любимаго кречета: два дня ребенокъ плакалъ по

`48

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Былаево говорить, что родители «пригланали къ Константину лучинихъ учителей въ городѣ», стр. 332. Откуда взята эта подробность -неиздъстно.

своемъ любимцѣ. Эта подробность, сохраненная легендою, обставлена въ ней совершенно своеобразно: не кречетъ улетіль, но вітерь унесь его по повелінію Божію-Господь не желаль, чтобы Константинъ привыкъ къ «житейскимъ вещамъ»; какъ нѣкогда Плакиду оленемъ, такъ теперь Константина кречетомъ хотѣлъ уловить Господь себѣ на служеніе. Въ скорби по своемъ пропавшемъ кречетѣ. Константинъ съ грустію говорить: «Что это за жизнь, что вмѣсто радости испытываещь одні только печали? ніть! съ этого же дня изберу себѣ иной, лучшій путь; не погублю своихъ дней въ житейской суетћ». Вмѣсто соколиной охоты занялся Константинъ чтеніемъ, и кречета промѣнялъ на творенія Григорія Богослова. Онъ училъ ихъ наизусть и, естественно, не понималъ того, что читалъ. Имъ овладъло уныніе: похвала, написанная имъ въ честь Григорія Богослова, въ вид'в надписи на ствиб, не помогала; иностранецъ, жившій въ Өессалоникахъ и хорошо знавшій грамматику, отказался давать сму уроки: «Юноша, не трудись просить понапрасну; я далъ себѣ зарокъ во всю мою жизнь никого не учить более грамматики». Въ крайности, Константинъ обратился къ молитвъ; Господь услышаль его молитву, а придворныя связи и знакомства <sup>1</sup>) довершили д'вло: Константинъ былъ вызванъ въ Константинополь, для обученія при двор'є малол'ятняго императора Миханда Ш.

<sup>1</sup>) Одинъ изъ учителей малолѣтияго императора, '.Гевъ, начальникъ константинопольскаго училища, основаннаго Вардою, и учитель философіи, занимать престолъ Оессалоникійской церкви; лишившись своего духовнаго поста въ 842 г., когда было возстановлено иконопочитаніе, онъ получилъ мѣсто учителя при Михаилѣ III; очень вѣроятно, что именно онъ выхлопоталъ вызовъ Константина ко двору. Нѣкоторые, согласно указанію жит. св. Константина, приписывають это догооету Феоктисту: «Оеоктисть, бывшій, по всей вѣроятности, въ родственныхъ отношеніяхъ съ семействомъ Константина, вызвать его въ Константинополь, чтобы пріобщить его къ воспитанію наслѣдника престола и его любовь къ наукѣ употребить на развитіе юнаго интомда». Илатоковъ, стр. 295. Другіе видѣли въ этомъ уваженіе, къ заслугаять отца- Лебединцевъ, 539.

4

Едва ли легендамъ извістна дійствительная причина призыва Константина къ византійскому двору: въ 842 г. Константину было уже около пятнадцати лётъ, между тёмъ какъ Михаилу III не было еще четырехъ: совмъстное обученіе было невозможно по различію возраста и немыслимо по различію дарованій того и другого. Тёмъ менѣе возможно предположить, чтобъ съ вызовомъ Константина соединялись какіялибо воспитательныя ціли: о воспитаніи малолѣтняго императора никто не заботился.

Система воспитанія принцевъ крови, практиковавшаяся въ то время при византійскомъ дворѣ, имѣла уже не разъ случай доказать свою цѣлесообразность: имперія ей обязана такими личностями, какъ императоры Константинъ V, Левъ IV, даже Феофилъ. Воспитанію, конечно, обязана имперія также и тѣми государственными характерами и умами, которые въ изобиліи встрѣчаются въ различныхъ отрасляхъ византійской администраціи. Знаменитыми исключеніями въ этомъ отношеніи служатъ два императора. Константинъ VI и Миханлъ III, воспитаніе котораго легенды связываютъ съ именемъ Константина; оба императора были испорчены воспитаніемъ, которымъ руководили ихъ родныя матери: властолюбіе Ирины и честолюбіе Θеодоры были причиною какъ безумія Константина VI, такъ и порочности Миханла III.

Осодора, императрица-мать. норучила воспитание сына своему брату Вардѣ: и мать и дядя старались извлечь пользу лично для себя изъ пороковъ юнаго императора. Варда удалилъ своего воспитанника отъ всякихъ серьезныхъ занятій; онъ имѣлъ въ виду захватить въ свои руки всю власть въ имперіи, предоставляя императору одни лишь чувственныя наслажденія; и онъ вполнѣ достигъ своей цѣли: Михаилъ, будучи еще дитятей, проявлялъ такіе безобразные чувственные инстинкты, которые мы встрѣчаемъ съ сожалѣніемъ и неудовольствіемъ даже и въ людяхъ взрослыхъ.

Ho какова ни была бы причяна, по которой Константинъ Digitized by GOOgle быль перевезень родителями въ столицу имперіи, онъ и при византійскомъ дворѣ изумлялъ свонми способностями не менъе, чъмъ на родинъ, въ своей солунской школъ. Въ самое короткое время онъ изучилъ грамматику и геометрію, Гомера и діалектику, риторику и ариометику, астрономію, музыку и «всё прочія эллинскія художества». При томъ двор'є онъ пользовался наставленіями образованнійшихъ людей того времени, --- онъ изучалъ философію у Фотія, подавлявшаго современниковъ своею ученостью и вспоминавшаго всегда о своей педагогической діятельности, какъ о лучшихъ годахъ своей жизни. Это преподавание Фотиемъ философии смущало членовъ константинопольскаго собора 869 г., который много занимался пакостями, заведенными въ константинопольской деркви окаяннымъ Фотіемъ; такъ, соборъ уничтожилъ «собственноручныя обязательства, выдуманныя и взимаемыя Фотіемъ со всёхъ, желавшихъ учиться у него философіи».

Изучение философии въ то время много способствовало благочестивому настроенію духа. располагало къ набожности. На вопросъ логовета: «Философъ! желалъ бы я знать, что такое философія?» Константинъ такъ опредѣлилъ цѣль и сущность философіи: «Познаніе вещей божескихъ и человѣческихъ, на сколько человѣкъ можетъ приблизиться къ Богу. такъ какъ философія научаеть насъ диятельностью уподобляться сотворившему насъ по своему образу и подобію». По отзывамъ легендъ. Константинъ былъ образцомъ смиренія и кротости: онъ велъ жизнь непорочную, всегда въ молитвѣ съ Богомъ; его всв любили.---онъ же предпочиталъ небесныя блага земнымъ Логочеть особенно любиль его: онъ даль ему власть надъ всёмь своимъ домомъ, дозволилъ ему входить въ царскія палаты, и, желая упрочить его карьеру женитьбой на своей крестниць, онъ сказалъ ему: «Твоя красота и мудрость заставляютъ меня любить тебя; у меня есть духовная дочь, которую я воспріяль отъ купели; она красива, богата, добра; если хочешь, я дамъ тебѣ ее въ супруги; императоръ почтитъ тебя, дастъ тебѣ

\*

воеводство назначить тебя стратигомъ». Константинъ отвѣчалъ на это отказомъ: «Предлагаемое тобою велико для ищущаго чего-либо подобнаго; я жс. кромѣ изученія. ничего не желаю: просвѣтивъ имъ свой разумъ, хочу искать болѣе важнаго, чѣмъ всѣ почести и богатства». Чего же именно? Легенды не договариваютъ. такъ какъ это само собою понятно благочестиваго настроенія духа.

Первый офиціальный пость, занятый Константиномъдолжность патріаршаго библіотекаря при церкви св. Софіибыль вскорѣ имъ покинуть. Мы не знасмъ тому причниъ. не знаютъ ихъ и легенды. передающія, что Константинъ тайно удалился на Босфоръ и скрылся въ монастырѣ. По какой причинѣ — неизвѣстно; съ какою цѣлью — не трудно догадаться. Его искали цѣлые полгода и едва нашли. Прибывъ въ Константинополь. онъ не пожелалъ уже быть библіотекаремъ «у патріарха въ святой Софіи». но занялъ каоедру философіи. съ обязанностью, по словамъ легенды, учить «не только туземцевъ, но и иностранцевъ».

Во время этого вторичнаго пребыванія Константина въ столиції византійской имперіи легенды представляють ему случай вступить впервые на тотъ путь. на которомъ онъ такъ прославился впосл'ядствіи, — на путь діалектическаго препирательства о совершенств догматовъ и обрядовъ христіанской церкви.

За сто лѣтъ до рожденія Константина. въ 726 году, византійскій императоръ. знаменитый .leвъ III Исавріянинъ. издалъ эдиктъ, которымъ повелѣвалъ повѣсить иконы въ церквахъ такъ высоко. чтобъ народъ не могъ прикладываться къ нимъ: этимъ эдиктомъ запрещалось воздавать иконамъ какое бы то ни было почитаніе. Противъ этого эдикта возстали если не всѣ. то очень многіе, и во главѣ всѣхъ — патріархъ Германъ. Прошло сто лѣтъ. Въ 832 г. императоръ Өеофилъ издалъ подобный же эдиктъ: почитаніе иконъ безусловно запрещалось; выраженіе «святой», обыкновенно предшествовавшее имени въ надписяхъ иконъ, должно быть уничтожено. За этотъ эдиктъ были очень немногіе, и во глав'ь ихъ—натріархъ Анній.

Іоаннъ Галила, епископъ есссалоникійскій, позже цатріархъ Константинопольскій, принадлежаль кь числу образованнійшихъ людей своего времени. За свою ученость онъ быль прозванъ грамматикомъ; занятія естественными науками дали поводъ невъжественной толив считать его чародъемъ. Онъ быль противникомъ почитанія иконъ; въ этомъ смыслё былъ составленъ имъ докладъ императору Льву V. Ставъ патріархомъ, Анній, болѣе по требованію императора Өеофила, чѣмъ но собственному побужденію, прокляль всіхь иконописателей на синодъ 833 г., собранномъ во Влахернской церкви. Духовенство. въ особенности же монашествующее, возстало противъ такого насилія. Вопросъ о почитаніи иконъ крайне интересовалъ императора. Өеофилъ самъ вступалъ въ диспуты съ монахами по этому поводу. Раздраженные монахи нербако грубо оскорбляли императора.-одинъ изъ нихъ сказалъ въ лицо Өеофилу, что онъ достоинъ проклятія; императоръ же не всегда руководствовался терпимостью, -- по его приказанію. одному изъ монаховъ были выжжены каленымъ желѣзомъ стихи на лбу. Несмотря на протесты и волненія, которые были вызваны этимъ эдиктомъ во всей имперіи, несмотря на то, что лица, наиболье близкія къ императору, не раздъляли его убъжденій насчетъ иконъ-его супруга, императрица Өеодора, была иконопочитательницею — Өеофилъ оставался до конца жизни и умеръ иконоборцемъ.

Съ его смертью многое должно было изм'ёниться. Въ тридцатый день смерти Өеофила императрица-вдова устроила достойныя поминки по своемъ супруг 19 февраля 842 года соборъ, созванный Өеодорою, провозгласилъ полное возстановленіе иконопочитанія. Анній, еще до созванія собора, долженъ былъ уступить патріаршій престолъ Меводію. Какъ главный по смерти императора представитель иконоборческой партіи,

53

Анній на себѣ испыталъ теперь злобу противной стороны. Обвиненный въ покушеніи на самоубійство, которое разсматривалось въ то время какъ величайшій грѣхъ, онъ былъ заточенъ въ монастырь; обвиненный въ томъ. что онъ будто бы выкололъ глаза у какого-то святого, висѣвшаго въ его кельѣ, онъ былъ ослѣпленъ, получивъ предварительно, по извѣстію нѣкоторыхъ хроникъ, двѣсти ударовъ плетьми; уголовный кодексъ Византіи не знаетъ преступленія, которое наказывалось бы такимъ числомъ ударовъ, и англійскій ученый догадывается, что умственное превосходство Аннія было на столько же причиною преслѣдованій, какъ и его религіозныя убѣжденія <sup>1</sup>).

Анній, бывшій патріархъ, второе лицо въ имперіи, теперь истязаемый, признанный еретикомъ, Анній постоянно говорилъ. что онъ побѣжденъ лишь насиліемъ, и, какъ ему казалось. говорилъ правду. Во время пребыванія Константина въ Цареградѣ личность Іоанна Галилы и вопросъ объ иконахъ интересовалъ столичное общество на столько, что легенды сочли необходимымъ привести въ соотношеніе эти два имени: не высказывая ясно побужденія, не говоря о томъ, считалъ ли императоръ Михаилъ, что Анній дѣйствительно наказанъ прежде, чѣмъ ему было дозволено защищать свои убѣжденія и взгляды. или по другимъ какимъ-либо причинамъ, только легенды заставляютъ императора повелѣть Константину встуиить въ состязаніе съ Анніемъ по вопросу о почитаніи иконъ. Это состязаніе передано легендами въ чертахъ довольно оригинальныхъ.

Старикъ Анній, увидѣвъ молодого философа и окружавшихъ его лицъ, гордо сказалъ: «Всѣ вы не стоите моего подножія, и могу ли желать состязанія съ вами? Нейдетъ, —прибавилъ старецъ, —осенью искать цвѣтовъ и старца Нестора

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Finlay, р. 194. — Илатоновъ, стр. 297, называеть этого Аннія обнороджащимъ старикомъ. Такой эпитеть намъ кажется слишкомъ тяжедымъ и едва ли умѣстнымъ.

гнать, какъ юношу, на войну». Константинъ указалъ Аннію, что въ предстоящемъ состязания всѣ превосходства, представляющіяся опытностью старости, на его сторонь, и диспуть быль открыть. Легенды такь формулирують первый вопрось, предложевный Анніемъ Константину: «Скажи мнѣ, юноша, отчего мы не поклоняемся и не цѣлусмъ разобраннаго креста. а вы не стыдитесь почитать икону, даже когда она писана до самыхъ грудей?» Константинъ на это отвѣчалъ: «Крестъ слагается изъ четырехъ частей; если не достаетъ хотя бы одной только части, то уже пропадаеть изображение креста; а икона изображаетъ образъ того, въ честь котораго писана, только лицомъ своимъ, и всякій видить не лицо льва или рыси, но того, кто изображенъ». Въ заключение недолгаго прения патріархъ спросилъ философа: «Господь заповѣдалъ Моисею: не сотвори себѣ ни всякаго подобія, какъ же вы творите и поклоняетесь ему?» Противъ этого философъ возразилъ: «Если бы Господь сказалъ, не сотвори себт никакого подобія, то твое замѣчаніе было бы справедливо; но Онъ сказаль ни всякаго. т.-е. недостойнаго». Противъ этого ничего не могъ отвізчать старикъ; онъ замолчалъ и посрамился.

Такой исходъ состязанія Константина съ Анніемъ долженъ былъ, по мнѣнію легенды, доставить Константину довольно громкую извѣстность, — діалектическое искусство уважалось въ то время, а церковное состояніе Византіи было таково, что не могло быть недостатка въ случаяхъ, требовавшихъ практическаго приложенія этого искусства. Но едва ли извѣстность Константина, какъ діалектика, доставляла ему столько удовольствія, сколько приносили утішенія его начатки новой, болѣе важной дѣятельности, какъ миссіонера. Къ этому именно времени относится первая христіанская проповідь Константина среди славянъ: «Потом же шед костандинь въ брѣгалницу и обрѣть от словѣнскаго езыка нѣколико крщенѣх; и елицѣх не обрѣт крщенѣх онъ же крстивь их приведе на православную вѣру». Въ концѣ VI столѣтія Восточная Римская Имперія подверѓлась сильному внѣшнему давленію. вслѣдствіе наплыва новыхъ племенъ къ сѣвернымъ и восточнымъ ея границамъ: то были славяне на сѣверѣ и сарацины ') на востокѣ. Великія политическія реформы и еще болѣе великія перемѣны въ положеніи народа, преизведенныя въ началѣ VIII стол., не были однако же въ состояніи положить преграду этому наплыву: всѣ провинціи имперіи между Адріатическимъ моремъ и "Цунаемъ были уступлены славянамъ; Малая Азія была наводнена сарацинами, грозившими искоренить христіанство на Востокѣ. Интересъ внѣшней исторіи Византійской имперіи сосредоточивается на борьбѣ ея съ тѣми двумя племенами.

При вступленіи Өеофила, отца Михаила III. на престолъ Византійской имперіи, отношенія между имперіею и сарацинами были довольно мирныя: калифъ Альмамунъ, образованный человѣкъ и храбрый воинъ, поднялъ оружіе противъ имперіи лишь тогда, когда Өеофилъ отказаль ему въ выдачь персидскихъ мятежниковъ, поселившихся въ городѣ Синопѣ. По смерти Альмамуна, при его брать калифь Мотассемь, теологическій вопросъ о челов'яческомъ автор'ь Корана породилъ междоусобную войну во владініяхъ калифа. Императоръ Өеофилъ воспользовался внутренними неурядицами своихъ враговъ: византійское войско опустошило страну къ югу отъ Мелитенъ, не разъ разбило сарацинскія толпы, взяло Запетру. дошло до Самосаты. Запетра, родина калифа. была срыта до основанія. Мотассемъ объявилъ кровавую месть за разрушеніе его родного города. Въ 838 г. онъ собралъ лучшія свои войска и въ числѣ 130.000 человѣкъ повелъ ихъ на Аморій, родину аморійской династіи <sup>2</sup>). Городъ, столь же дорогой Өсо-

<sup>2</sup>) Родоначальникомъ аморійской династій визмитійскихъ императоровъ былъ Михаилъ II, отецъ Ософила, дёдь Мимаила III. Онъ былъ родомъ изъ города Аморія. Михаилъ II происходиль изъ простого знания. былъ сперва солдатомъ. затёмъ восначальникомъ, наконецъ другомъ Льза V, который былъ отчасти Digitized by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мусульмане называются въ византійскихъ и славянскихъ памятникахъ сарацинами, агарянами или исманльтянами.

филу, какъ Мотассему Запетра, Аморій былъ срытъ, сравненъ сь землею; послы императора, прибывшіе къ калифу съ предложеніемъ выкупа за городъ, были отправлены обратно съ отвѣтомъ калифа: «Скажите вашему императору, что я уплатилъ долгъ, сдѣланный подъ Запетрою». Уничтожение Аморія зам'ячательно тёмъ, что при этомъ проявились первыя усилія къ обращенію христіанъ въ магометанство путемъ убѣжденія: Мотассемъ увелъ въ плёвъ 42 именитыхъ воина, которые всё были казнены, спустя семь лёть, за то, что не соглашались принять магометанство-имъ отрубили головы. за что греческая церковь причла ихъ къ лику святыхъ.

Посл'я такого перваго опыта пропаганды исламизма путемъ убЪжденія, подкрѣпляемаго усвченіемъ главы, сарацины начинали входить въ теологические диспуты съ христіанами и, между прочимъ. «воздвигоше хулу на едино божество св. Тройцы». Увѣренные въ правотѣ своихъ богословскихъ познаній, почерпнутыхъ изъ Корана. они отправили къ императору пословъ съ просьбою прислать имъ такихъ ученыхъ мужей. которые могли бы защитить св. Троицу '). Императоръ по-

обязанъ ему византійскимъ престоломъ. Миханлъ былъ заточенъ въ темницу. какъ глава заговора противъ пмператора, когда "Гевъ V былъ убитъ. Миханлъ II былъ провозглашенъ императоромъ въ кандалахъ; первый актъ его царствованія — приказаніе тюремщику снять оковы! Это было въ 820 году; съ тъхъ поръ аморійская династія занимала византійскій престоль до 867 года. когда онъ перешелъ въ руки славянина, македонскаго конюха,

1) На основании извѣстныхъ до настоящаго времени памятниковъ невозможно съ точностью опредълить, откуда пріђажали сарацинскіе послы и куда именно ѣздилъ Константинъ. Нѣкоторые ученые полагаютъ, что вызовъ на состязание исходиль оть эмира г. Мелитенъ, куда и тэдиль Константинъ--на львый берегь Тибра, въ древнюю Сузіану. Горскій, стр. 14; Платоковъ. стр. 298, 307. Такое мифніе основано на выраженій амерьмяїнно богатьство. (ся. Чтенія, стр. 10, 40, 46, 74, 104, 138, 169, 200); эмпръ же города Мелитенъ носиль имя Амврія. Въ этомъ сопоставленій созвучія словъ намъ слышится довольно важная ошибка: Продолжатель Константина Багрянороднаго действительно говорить Мадатачі; Ацер, но выражение Амерь употреблено ли здѣсь какъ имя собственное, или же какъ греческое написаніе словл эмиръ 'Ардо = эмпръ? не говорять ли легенды о богатствахъ эмпра за не о богатствахъ эмпра Амврія?

слалъ молодого, но испытаннаго уже въ діалектическомъ искусствѣ, Константина-философа, вмѣстѣ съ другими учеными богословами того времени. Легенды знаютъ довольно подробно процессъ соблазнительнаго для православія состязанія о св. Троицѣ.

Византійское посольство, прибывъ къ сарадинамъ, въ городъ, назначенный для состязанія, не безъ удивленія увидѣло, что на дверяхъ тѣхъ домовъ, въ которыхъ жили христіане. изображены различные «образы демонскіе, странныя и гнусныя вещи». Состязание открылось именно тізмъ, что «агаряне, умудренные въ книгахъ, наученные геометріи, астрономів и другимъ ученіямъ», съ усмѣшкой просили философа указать значение тъхъ дьявольскихъ изображений: Константинъ далъ такое объяснение тёмъ знакамъ: «Вижу на дверяхъ домовъ демонскіе образы и полагаю, что въ твхъ домахъ живуть христівне, демоны же б'єгуть прочь изъ нихъ; внутри же тіхъ домовъ, на которыхъ нътъ такихъ знаковъ, свободно живутъ демоны». Потерићвъ такое діалектическое пораженіе, сарацины пригласили Константина на объдъ, за которымъ ему быль предложень вопрось, касавшійся сущности состязанія. Легенды такъ формулируютъ этотъ вопросъ: «Скажи, если знаешь, почему вы, христіане, признавая единаго Бога, славите его въ трехъ божествахъ, въ Отцѣ, Сывѣ и Св. Духѣ? если это такъ, то дайте ему и жену, чтобъ расплодилось много боговъ». Константинъ, прежде всего, просилъ ихъ не говорить подобныхъ сквернословій, и затёмъ опровергь ихъ указаніемъ не только на авторитеты христіанскіе, но и на Коранъ. Результатъ преній нетрудно было предвидѣть: сарацины были поражены, философъ препрълъ ихъ по всъмъ вопросамъ. Такой исходъ теологической борьбы, вызванной самими сарацинами, долженъ былъ, по мнѣнію легендъ, возбудить въ сарадинахъ злобу противъ Константина, и онѣ разсказывають, что сарацины «дали ему ядъ испить, но милостивый Господь, сказавшій, что если выпьсте даже что-либо Digitized by GOOGLE смертное, не повредитъ вамъ<sup>1</sup>), избавилъ его отъ вреда и возвратилъ здравымъ и невредимымъ на родину».

-----

По возвращенія изъ сарацинской миссіи, Константинъ оставался въ столицѣ недолго—онъ удалился въ какое-то неизвѣстное легендамъ уединенное мѣсто. Это уже не въ первый разъ убѣгаетъ онъ изъ столицы; мы видѣли уже, какъ «библіотекарь у натріарха въ св. Софіи» исчезъ изъ Константинополя и едва былъ найденъ спустя полгода. Какія причины побуждали его удаляться изъ славной столицы имперіи? Легенды ихъ не знаютъ; мы можемъ лишь догадываться о нихъ.

Страсть Византіи къ теологическимъ вопросамъ долго занимала умъ и страстно волновала сердце восточныхъ христіанъ. Изъ тѣхъ вопросовъ, вопросъ объ иконопочитаніи продолжался нѣсколько десятковъ лѣтъ: цѣлое столѣтіе прошло въ спорахъ, которые давали пищу уму, вызывали его на дѣятельность, въ которыхъ принимали участіе и зашадные христіане и восточные мусульмане, въ спорахъ, въ рѣшеніи которыхъ были заинтересованы священнѣйшія чувства націи ея религіозныя убѣжденія и, быть можетъ не менѣе того. ея народная честь.

Эдиктомъ императора Льва III Исавріянина, вопросъ о почитаніи иконъ, столь же древній, какъ и само христіанство, былъ офиціально формулированъ и предложенъ на громкое, гласное обсужденіе націи. При общихъ реформахъ, начатыхъ въ имперіи Львомъ III, при томъ, что духовенство играло государственную роль, императоръ считалъ необходимымъ коснуться реформъ церкви; онъ боялся, что въ противномъ случак патріархъ коснется реформъ государства Но простой, солдатской душѣ его были недоступны догматическія тонкости: онъ скоро и смѣло дошелъ до мысли о необходимости «очистить христіанскій культъ отъ остатковъ язычества», и исав-

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maps. XVI, 18.

рійскій воинъ думалъ однимъ деспотическимъ эдиктомъ выполнить подобную задачу.

Уже давно громкія насмішки мусульмань надь «безсильными иконами» въ церквахъ покоренныхъ ими городовъ Палестины и Сиріп возмущали христіань; злорадостныя річн іудеевъ часто раздражали ихъ: «Христіане хвастаютъ, что поклоняются истинному Богу, а между тімь они дали міру болье идоловъ, чемъ сколько они разрушили ихъ въ греческихъ храмахъ; христіане, исповѣдники духовнаго ученія, не стыдятся публично поклоняться фигурамъ изъ металла, камня и дерева, рисункамъ на полотив и мерзвишимъ изображеніямъ безчисленныхъ чудотворцевъ. Міръ снова сталъ языческимъ, какимъ былъ и прежде; христіанство стало культомъ идоловъ: между тёмъ какъ наши мечети и синагоги изукрашены лишь присутствіемъ духа истиннаго, единаго Бога и законами пророка». Въ первые віка, когда язычники глумились надъ безобразнымъ культомъ христіанства и насмѣшливо указывали на убогость вкры, лишенной храмовъ, алтарей, статуй, христіане такъ защищали отсутствіе не только иконъ, но алтарей и даже храмовъ: «Думаете ли вы, что мы унижаемъ предметъ нашего ночитанія, потому что не имбемъ ни храмовъ, ни алтарей? Зачімъ сділаю я себі изображеніе Бога, когда поистиніз человѣкъ созданъ по образцу в по подобію Божію? зачѣмъ построю я храмъ, когда даже весь этотъ міръ. сотворенный имъ. не въ состояни обнять Его? Я. человѣкъ, для котораго весь необъятный міръ служить жилищемъ, должень ли заключить въ небольшую келью Его всемогущее величіе? Не лучше ли ділаемъ мы, посвящая въ нашемъ сердцѣ жилище Богу?» 1). Теперь, въ VIII стол., не-христіане съ насмѣшливымъ укоромъ обратили аргументацію Марка Минуція Феликса противъ самихъ же христіанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Максия Miantins Felix, латинскій ораторъ: онъ родился въ концѣ. II стол. отъ языческихъ родителей, но скоро принялъ христіанство. Онъ написалъ діалогъ. въ которомъ язычникъ и христіанинъ препираются о вѣрѣ; по имени христіанина діалогъ называется Octavius.

Въ концъ VIII стол. всъ христіанскіе земли Востока и Запада были переполнены иконами п фигурами Христа, Богоматери, Святыхъ. Уже цёлыя, два стольтія фантазія Востока и Запада упражнялась въ образномъ представлении святыхъ лицъ. Чудотворныя иконы, образа Христа, какъ Спасителя. и Дѣвы Маріи, образы не рукотворенные, но мистическіе снимки со святыхъ орпгиналовъ, произведенія ангеловъ и св. Луки, появились съ VI в. во многихъ городахъ Азіи и Европы, и толпы богомольцевъ текля въ тѣ церкви, которыя славились обладаніемъ подобныхъ сокровницъ. Въ Римѣ не только живопись, даже скульптура находила себѣ мѣсто въ церквахъ. Еще въ V віжь, въ атріумь базилики св. Петра стояла бронзовая фигура князя Апостоловъ, предлагавшая уже тогда своимъ почитателямъ ногу для лобзанія. подобно знаменитому мѣдному Геркулесу въ Агригентскомъ храмѣ, про котораго Цицеронъ разсказываетъ, что усердные поцѣлуи поклонниковъ совсямъ сгрызли подбородокъ у статуи.

Иконы стали святынею народа задолго до того. когда явились люди. увидівшіе въ этомъ гріхъ идолослуженія, когда проявилась ересь иконоборческая. Подобный взглядъ проявнися не только на Востокъ. Уже въ VI въкъ многіе епископы Запада, особенно же въ Галлін. высказывали боязнь. что притупѣвшее религіозное чувство невѣжественнаго духовенства и суевѣрнаго народа обратитъ христіанство въ язычество. Серенъ, епископъ марсельскій, рѣшился вынести иконы изъ церкви, по поводу чего Григорій Великій писалъ ему: «Рвеніе ваше о томъ, чтобъ дѣла рукъ человѣческихъ не обоготворялись, похвально; но я не могу оправдать васъ за уничтожение иконъ. Живопись допущена въ церквахъ для того, чтобъ незнающе грамоты, могли бы читать въ рисункахъ то, чего они не могутъ прочесть въ книгахъ». Народъ не понималъ подобныхъ разграничений, и его святое почитание образовъ приняло характеръ непосредственнаго поклоненія самимъ иковамъ.

Въ течение болће ста лѣтъ мысль народная была занята вопросомъ серьезнымъ и народное чувство вращалось въ религіозной сферѣ, въ области чистой морали. При императрицѣ Өсодорі: борьба между иконоборцами и иконопочитатсяями окончилась. Ближайшимъ результатомъ окончанія этой борьбы была наступившая безнравственность всёхъ слоевъ общества. Мораль, религіозная искренность и серьезность времент первыхъ иконоборцевъ, предохранявшая общество отъ упадка, смѣнилась теперь лицемѣріемъ и ханжествомъ. Прежняя искренность убъжденія и серьезность взгляда объихъ партій вызывала уваженіе къ нимъ народа; когда же политическіе принципы заняли въ спорѣ первое мѣсто и административная тираннія, равно какъ и церковное честолюбіе, стали прикрываться религіозными фразами, — народъ, всегда болье дальновидный, чёмъ власть иногда то думаетъ, понялъ лицемфріе обкихъ партій, и истинная религіозность ослабла. Всв классы общества объявили, что устали отъ религіозныхъ дебатовъ. Индиферентизмъ къ религіознымъ вопросамъ, которые долгое время были на первомъ планѣ, привелъ къ индиферентизму въ религии, и сила совѣсти уснула; удовольствіе стало цёлію жизни; порокъ. прикрываясь невиннымъ названіемъ наслажденія, сталъ потребностію общества. Теперь, по закону реакціи, суевѣріе стало сильнѣе религіи: несравненно легче преклониться предъ образомъ или приложиться къ мощамъ, чёмъ регулировать свою жизнь по законамъ христіанской морали. Греческое население имперіи согласовало свои національныя чувствованія скорке съ традиціонными обычаями, чъмъ съ христіанскими догматами, и оппозиція грековъ къ азіатскому пуританнзму исаврійскихъ, армянскихъ и аморійскихъ императоровъ ввела въ церковь почитаніе иконъ, какъ существенную часть христіанскаго культа. Въ этомъ случаѣ, насколько церковь вынграла въ суммѣ народнаго благочестія. настолько государство утеряло въ суммѣ народной морали.

Эта потеря была велика; она проявилась во всёхъ слояхъ

общества, преимущественно же въ высшихъ, и достигла наибольшихъ размбровъ въ личныхъ инстинктахъ и чувствованіяхъ императора. Безобразныя оргіи молодого императора заслужили ему въ народѣ прозваніе «пьяницы»; тѣмъ не менѣе его страсть къ ристанію колесницъ и любовь къ бражничанью пріобрѣли ему популярность между константинопольскимъ населеніемъ: народъ забавлялся его безумствами, торговцы пользовались его расточительностію. Рано пресыщенный всёмъ, Михаилъ III безсовістно поругался надъ самыми священными для всякаго христіанина чувствованіями и публячно насмѣхался надъ христіанскою религіею своего народа. Миханлъ III, введя комедію и фарсъ въ число народныхъ увеселеній, бралъ сюжеты для своихъ маскарадныхъ процессій изъ области христіанскаго культа. Одинъ изъ такихъ маскарадовъ, подробно записанный, состоялъ въ слёдующемъ: придворный шуть въ патріаршемъ облаченіи. за нимъ одиннадцать константинопольскихъ епископовъ, въ ризахъ, шитыхъ золотомъ, и. наконецъ, толпа придворной челяди, переодѣтая въ костюмы священниковъ и дьяконовъ; эту церемонію сопровождалъ самъ императоръ; маскарадъ шелъ по городскимъ улицамъ, несъ зажженныя свъчи, курилъ оиміамъ и пълъ стихи, въ которыхъ восхвалялись развратъ и пьянство; на большихъ площадяхъ совершалось торжественное причащение народа, не кровью и теломъ Христовымъ, но уксусомъ и горчицей; причастники щедро награждались деньгами отъ императора и смѣхомъ развращенной черни.

Вотъ каково было то столичное общество, среди котораго долженъ былъ жить Константинъ, философъ и человѣкъ, какъ по отзыву легендъ, такъ и по смыслу всей своей дѣятельности, крайне благочестивый. Въ этой противоположности или, по крайней мѣрѣ, разобщенности направленія его духа съ настроеніемъ всего общества намъ чуется одна изъ главныхъ причинъ вторичнаго самовольнаго удаленія Константина изъ столицы въ мѣста уединенія.

Ісгенды не преминули изукрасить уединенную жизнь Константина чудесными дѣяніями, какъ бы въ доказательство того, что такая жизнь его была угодна Богу: подобно птицамъ небеснымъ, питавшимъ Илію въ пустынѣ. «мужъ нѣкій» приносилъ ему «бремя всякой ѣды», такъ что Константинъ, не заботившійся о пищѣ и возлагавшій нәдежду на «пропитавшаго нѣкогда израильтянъ въ пустынѣ». могъ прокармливать не только себя, но и нищую братію, приходившую къ нему. Долго ли Константинъ пребывалъ въ уединеніи и какія причины заставили его покинуть избранное имъ мѣсто — легенды не знаютъ. Извѣстно лишь, что онъ покинулъ свое уединеніе и отправился къ брату своему Меөодію.

Жизнь и дѣятельность Мееодія отличается отъ дѣятельности и жизни Константина не только отдѣльными чертами, но и всѣмъ направленіемъ его мыслей и поступковъ. Мееодій былъ поставленъ въ болѣе тѣсныя и болѣе частыя отношенія съ практическими вопросами дѣйствительной жизни. чѣмъ его братъ: онъ не посвящалъ свой досугъ занятіямъ философіею, не упражнялся онъ въ діалектическомъ искусствѣ. Мееодію выпало на долю привести въ исполненіе, провести въ жизнь народную то новое, задуманное его братомъ начало, которое должно было воззвать славянскую семью европсйскихъ народовъ къ самостоятельному существованію

> въ нихъ народнаго самосознанія. Уступая брату рекомъ развитія своего ума, превосходя его въ мъ знанія жизненныхъ отношеній. Меоодій долпоставленъ наравні, съ Константиномъ по своимъ парованіямъ: его умъ, принявшій иное направпь своей не уступалъ уму брата; они равно были брымъ серднемъ и оба вели жизнь равно благоим современники прозвали Константина филосоиство обязано Меоодію благодарностію за его

Digitized by Google

Эта особенность, отличавшая Меводія отъ его старшаго брата, не ускользнула отъ составителей житій и отмѣчена въ легендахъ. Обрисовывая его личность чертами общими всѣмъ святымъ и слишкомъ обыкновенными въ легендарныхъ повѣствованіяхъ, находя въ Меводіѣ страхъ Божій, храненіе заповѣдей, кротость, любовь, терпѣніе, легенды вмѣстѣ съ тѣмъ отмѣтили и черты, принадлежавшія лично Меводію и характерно его обрисовывающія.

Меводій быль красивь лицомь, строень тёломь: легенды не интересуются внёшностью святыхь своихь героевь, но легенды о Меводіё не могли умолчать о томь, что онь отличался своимь внёшнимь видомь. Меводій обладаль твердымь характеромь, страстною натурою: легенды отмётили двё черты, рёдко встрёчающіяся въ личностяхь святыхь и никогда не упоминаемыя въ житіяхь—ярость, гнёвь и страсть, непоколебимость. Практическая дёятельность Меводія заставляла его иногда быть строгимь; легенды знають два рода рёчей Меводія—строгую и мягкую рёчь: къ своимь противникамъ онь обращался съ рёчью строгою, мягкая была предназначена имъ для тёхъ, которые принимали его наставленія.

Легенды не передаютъ намъ никакихъ подробностей о первыхъ годахъ жизни Меводія, объ его воспитаніи; онъ, в кроятно, рано вступичъ въ военную службу, если объ этомъ можно заключить изъ того, что императоръ «княженіе ему дасть держати словеньско», какъ сказано въ легендѣ, т.-е. онъ былъ оставленъ воеводою въ одной изъ славянскихъ областей, подвластной имперіи. Въ какой именно-легенды не знаютъ; в кроятно, въ Струмской. занимавшей пебережье Стримонскаго залива.

Много л'ятъ провелъ Меводій на томъ воеводств', л'ятъ десять служилъ онъ в'ёрно императору; зат'ямъ, онъ оставилъ эту должность, и мы встр'ячаемъ его въ монастыр'. Каковы были побудительныя причины къ такому р'взкому переходу даже для того времени—мы не знаемъ, но легенды знаютъ:

уб'ёдивпись въ сует'ё молвы житейской, не желая насиловать душу д'ёлами міра сего, столь временными и скоропреходящими, Меоодій р'ёшился зам'ёнить земныя потемки св'ётомъ небесныхъ мыслей, пром'ёнять службу царю земному на служеніе царю небесному, и удалился въ тихій пріютъ на асонскую гору, гд'ё святые мужи живутъ, постригся въ монахи, облекся въ монашескую рясу, твердо выполняя данный имъ об'ётъ послушанія.

Сюда-то, на аоонскую гору, въ монастырь прибылъ Константинъ, и братья свидѣлись послѣ долголѣтней разлуки. Легенды, занятыя упоминаніемъ о безпрестанныхъ молитвахъ братьевъ къ Богу, не забыли, однако, отмѣтить черту менѣе общую даже для того времени: Меводій, выполняя всѣ требованія монастырскаго устава. «прилѣжалъ къ книгамъ»; Константинъ, посвящая все время молитвамъ, «бесѣдовалъ лишь съ книгами».

Что же братья читали? Что изучали они такъ прилежно? Отвлекаясь иногда отъ бесѣды съ книгами, не бесѣдоваль ли Константинъ съ своимъ братомъ и, въ той бесѣдѣ, не высказалась ли съ обѣихъ сторонъ необходимость помочь, по мѣрѣ силъ, дѣлу христіанскаго просвѣщенія славянъ, среди которыхъ они оба родились, провели юность, а Меводій даже до послѣднихъ дней находился въ сношеніяхъ съ ними? Не здѣсь ли сказалась первая мысль изобрѣтенія славянскихъ письменъ, не на Авонѣ ли были впервые начертаны новыми знаками божественныя слова: вх началѣ вѣ слово...

Долго ли пробыли братья въ монастырѣ и чѣмъ занимались — мы можемъ о томъ лишь догадываться; но мы вѣрно знаемъ, что съ этихъ поръ дѣятельность ихъ обоихъ принимаетъ одно и то же направленіе: они какъ будто согласились посвятить свою дальнѣйшую жизнь распространенію христіанства среди иноплеменниковъ, обитавшихъ на восточныхъ и сѣверныхъ окраинаът. Византіи, и въ то время.

какъ Константинъ ёдетъ къ хазарамъ, Меоодій просв'ящаетъ болгаръ<sup>1</sup>).

Западное побережье Каспійскаго моря было издревле обитаемо хазарами; до настоящаго времени это море называется Хазарскимъ на всемъ почти востокѣ. Постоянно подвигаясь на западъ, хазары распространили свое владычество по югу Россіи, отъ устьевъ Волги до моря Азовскаго, позже до Чернаго; вся Таврида принадлежала имъ одно время и называлась Хазаріей. Свѣдѣнія наши объ этомъ племени крайне скудны; мы можемъ лишь съ достовѣрностью сказать, что хазары были идолопоклонниками и отличались терпимостью; исламизмъ и мозаизмъ рано получили доступъ къ хазарамъ, обѣ религіи рано имѣли своихъ адептовъ въ средѣ ихъ.

Въ половинѣ IX стол. сарацины и іудеи столкнулись въ своихъ интересахъ религіозной пропаганды, и хазарскій ханъ прислалъ въ Константинополь, къ императору Михаилу, особое по этому поводу посольство. Ханъ, извѣщая императора объ усиліяхъ мусульманъ и евреевъ обратить хазаръ въ свою вѣру, проситъ его прислать ученаго мужа, который наставилъ бы ихъ въ истинной вѣрѣ. Легенды довольно точно знаютъ рѣчь пословъ хазарскихъ къ императору Михаилу: «Мы издревле знаемъ единаго Бога, повелѣвающаго всѣмъ, и тому мы поклоняемся, обращаясь на востокъ; но у насъ сохранились еще нѣкоторые срамные обычаи; теперь же евреи убѣждаютъ насъ принять ихъ вѣру, а сарацины, принося намъ богатые дары и миръ, говорятъ, что ихъ вѣра лучше вѣры всѣхъ народовъ; такъ какъ между вами и нами существуетъ старая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Потздка Константина и Меоодія въ Хазарію не можеть быть принята; этому противорѣчать всѣ хропологическія соображенія о дѣятельности братьевь. Невѣроятность совмѣстнаго путешествія ихъ въ Хазарію была уже давно замѣчена изслѣдователями и по поводу этого было высказано даже сомнѣніе относительно достовѣрности извѣстій о поѣздкѣ въ Хазарію, было заявлено даже предположеніе, что, быть можеть, въ относяцяхся сюда свидѣтельствахъ Хазарія упомянута ошибочно, вмѣсто Болара́ь Сообле

дружба и такъ какъ вы народъ великій и царство богатое получили отъ Бога, то мы спрашиваемъ у васъ совѣта и просимъ у васъ ученаго мужа; если онъ одержитъ верхъ надъ евреями и сарацинами, то мы примемъ вашу вѣру». Императоръ, посовѣтовавшись съ патріархомъ, нашелъ, что кромѣ Константина никто не можетъ достойно состязаться съ представителями исламизма и мозаизма, и послалъ его въ землю Хазарскую.

Философо - богословское образованіе, полученное Константиномъ, и его опытность въ діалектическомъ искусствѣ, не разъ уже испытанная, естественно указывали на него какъ на лицо, болѣе другихъ способное стать во главѣ хазарской миссіи. Но какъ для современниковъ, такъ и для потомства это назначение Константина вызывало недоразумѣние по отношению къ тому языку, на которомъ онъ долженъ былъ препираться въ Хазаріи съ іудеями и сарацинами. И въ самомъ дѣлѣ, на какомъ языкѣ объяснялся Константинъ съ хазарами?

Въ ноловинѣ IX стол. хазарамъ была подвластна вся юговосточная полоса Россіи; они брали дань съ полянъ, сѣверянъ и вятичей <sup>1</sup>). По указаніямъ арабскихъ писателей, славяне простирались далеко на востокъ и юго-востокъ отъ сѣверянъ и вятичей Нестора; кажется, жили они колоніями и по побережьямъ Азовскаго моря, въ Тмутаракани. Съ VI вѣка замѣчается сильный приливъ славянской стихіи съ сѣвера на югъ,

> мъ Чернаго моря, и далѣе, къ Дунаю и за Дунай. чался лишь въ Х вѣкѣ, со времени вторженія печеобразованія Русскаго государства, въ которомъ слаимые дикими пришельцами, находили убѣжище и ть безпрепятственной колонизаціи. За печенѣжюю послѣдовала волна половецкая, за нею волна таславянская стихія все болѣе и болѣе отливала къ ыверо-востоку, и тамъ укрѣплялась и росла, оставцространства южной Руси тюркскимъ кочевни-

> > 17 r., crp. 8.

камъ. Въ ноловинѣ IX стол., когда Константинъ ћадилъ въ Хазарію, къ Каспійскому морю, отливъ славянъ къ сѣверу еще не начинался; это было за полстолитія до вторженія печевъговъ. Въ тъхъ странахъ. прилегавшихъ къ Черному и Азовскому морямъ, властвовали хазары, отличавшіеся отъ другихъ тюркскихъ племенъ человѣчностью и относительною образованностью: славяне не были еще принуждены бѣжать къ съверу; славянскія поселенія были. вфроятно, весьма значительны въ тъхъ земляхъ, чрезъ которыя долженъ былъ тхать Константинъ. чтобъ изъ Константинополя чрезъ Херсонъ прибыть къ ставкѣ хана хазарскаго. Съ другой стороны, какъ въ ханствѣ Хазарскомъ, такъ точно и въ европейской части тогдашней Византійской имперіи, славянская стихія была многочисленна, вѣроятно, многочисленнѣе всѣхъ остальныхъ. Вотъ, стало быть, посредствующее звено между обѣими странами. между Византіей и Хазаріей, — элементъ славянскій: вотъ языкъ, на которомъ византійскій христіанинъ могъ проповѣдывать Евангеліе при дворѣ хана хазарскаго и между его подданными, — языкъ славянскій; вотъ почему для миссіи въ Хазарію избранъ былъ человікъ, хорошо знавшій языкъ славянскій.

Такое мнѣніе было высказано у насъ въ Россіи еще очень недавно <sup>1</sup>). но уже въ XIV - XV вѣкѣ оно было распространено: по вѣжоторымъ житіямъ, Константинъ «умоли брата своего Мееодія ити съ собою въ Козары, яко умъяше языкъ Словенъскъ» <sup>2</sup>), тѣмъ не менѣе, это мнѣніе, такъ рѣшительно поставленное, не можетъ быть принято: ханъ хазарскій имѣлъ право дани надъ славянскими своими подданными, но при его дворѣ никто, конечно, не имѣлъ обязанности знать славянскій языкъ; не знали его, вѣроятно, и тѣ іудеи и сарацины, съ ко-

<sup>1</sup>) Гильфердиніз, стр. 156—162.

<sup>2</sup>) Поюдияз, Добровскій. стр. 106. Отсюда самъ собою вытекаетъ вопросъ: «Стало быть, Кириллъ не зналъ славянскаго языка? Бодянскій, стр. 73.

торыми долженъ былъ состязаться Константинъ. Большая часть западныхъ славянъ входитъ уже съ давнихъ поръ въ составъ Австрійской монархіи, но мы до настоящаго времени не имѣли случая слышать, чтобы который-нибудь изъ австрійскихъ императоровъ зналъ славянскіе языки.

Легенды объясняли себѣ этотъ вопросъ совершенно въ иномъ смыслѣ, и, быть можетъ, онѣ были ближе къ истинѣ. По сказанію древнѣйшихъ легендъ, Константинъ, на пути изъ Византіи въ Хазарію, останавливался въ Херсонѣ нѣкоторое время, для изученія языка того народа: болѣе позднимъ легендамъ извѣстны и большія подробности: Константинъ изучилъ въ Херсонѣ еврейскій языкъ п, вслѣдствіе молитвы, сподобился уразумѣть самарянскія книги. Отбрасывая изъ этихъ легендарныхъ извѣстій то, что носитъ ясные слѣды совершенно посторонняго привнесенія, остается все-таки исторически вѣрное представленіе: прежде чѣмъ ѣхать въ Хазарію, Константинъ старается ознакомиться съ тѣмъ языкомъ, который употребятеленъ въ Хазаріи.

Особенной причины къ посылкѣ въ Хазарію именно Константина мы не знаемъ; не знаютъ ее и легенды. Дружескія отношенія его къ Фотію, который быль въ то время патріархомъ, быть можетъ, служатъ единственнымъ тому объясненісмъ: патріархъ зналъ его, имблъ его въ виду и, когда встрѣтилась надобность, избралъ для потздки въ Хазарію именно его изъ числа многихъ лицъ, которыя могли выполнить назначеніе миссіи; быть можеть, при этомъ имъ руководило также желаніе доставить Константину. какъ человѣку близкому. тѣ богатыя средства, которыя предназначались на расходы хазарской миссіи. Это послёднее обстоятельство извёстно также легендамъ, по повято ими въ своеобразномъ, конечно, смыслѣ: погда императоръ высказалъ Константину свое желаніе послать его именно въ Хазарію, то Константинъ отв'язлъ на это полною готовностью: «Повели, государь, и я нойду пѣшкомъ. босой, безъ всего, что Господь запретиль носить своимъ учени-

Digitized by GOOGLC

камъ»; на это императоръ замѣтилъ, что, исполняя царскую волю, онъ будетъ снабженъ царскою помощью. Если же нѣкогорые хотятъ связать посольство Константина въ Хазарію съ хазарскимъ будто бы происхожденіемъ Фотія, то это послѣднее обстоятельство должно еще быть доказано болѣе солидными аргументами, чѣмъ сказочное извѣстіе одного изъ византійскихъ писателей: «Государственный секретарь увѣдомилъ императора Михаила, что Фотій распространяетъ ученіе о двухъ душахъ въ человѣкѣ, вслѣдствіе чего прислуга требуетъ двойной паекъ»; императоръ много смѣялся тому и сказалъ: «Такъ вотъ что проповѣдуетъ эта хазарская рожа!»

Имя Рима ни разу не упоминается въ Новомъ Завѣтѣ<sup>1</sup>); но если евангелисты и апостолы не оказали этой чести столицѣ всего античнаго міра, то папство, желавшее связать съ нею свое начало и тѣмъ отдалить его въ почтенную древность вѣковъ, привело двухъ апостоловъ, Петра и Павла, въ Римъ и почтило перваго изъ нихъ саномъ перваго римскаго первосвященника. Темна и сбивчива исторія первыхъ папъ; сказки и легенды скрываютъ отъ насъ историческіе образы, наши взоры какъ бы недостойны созерцать святые лики первыхъ римскихъ епископовъ...

Ап. Петръ, подъ внечатлѣніемъ мѣстныхъ римскихъ легендъ, теряетъ свой историческій характеръ. Петръ Симонъ вступаетъ въ Римѣ въ состязаніе съ Симономъ магомъ: когда этотъ, при помощи дъявола, приподнялся отъ земли и повисъ въ воздухѣ, апостолъ въ ужасѣ призвалъ имя Христа, и магъ упалъ на землю, передомивъ себѣ обѣ ноги! Этотъ сдучай долженъ былъ произвести на апостола сильное впечатлѣніе, и Петръ рѣшился покинуть Римъ. Въ воротахъ Рима встрѣтилъ онъ Іисуса Христа. «Господи, куда идешь ты?» — «Въ Римъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Привѣтствуеть васъ избранная, подобно вамъ, церковь въ Вавилонъ и Маркъ, сынъ мой. Перв. посл. ап. Петра, V, 13. Католические богословы разумѣють Римъ подъ упомянутымъ здѣсь Вавилономъ.

чтобъ быть вторично распятымъ». Понялъ апостолъ намекъ своего Учителя. возвратился въ Римъ и уже не покидалъ его болѣе Въ память этой встрѣчи римляне выстроили небольшую капеллу, которая была извѣстна подъ названіемъ Domine, quo vadis? и назвали Петра своимъ первымъ епископомъ.

Прямымъ, непосредственнымъ преемникомъ ап. Петра, въ санъ римскаго первосвященника, легенды называютъ Климента.

Климентъ былъ римлянинъ по происхожденію, язычникъ по вѣрѣ. Овъ самъ говоритъ о себѣ, что «прежде обращенія ко Христу молился дереву и камнямъ». Обращенный ап. Петромъ. онъ вмѣстѣ съ нимъ путешествовалъ, страдалъ въ Филиппахъ, разд'влялъ его труды и опасности, былъ любимымъ, близкимъ къ Петру человѣкомъ. По римскому преданію, самъ ап. Петръ назначилъ его римскимъ епископомъ; по несомнѣннымъ историческимъ свидѣтельствамъ, Климентъ вступилъ въ управленіе римскою церковью послії. Лина и Анаклета, такъ что въ ряду цапъ долженъ занять «четвертое» мѣсто. Историкъ Евсевій говорить, что Клименть правиль римскою церковью «отъ двѣнадцатаго года царствованія Домишана до третьяго года царствованія Траяна», т.-е. отъ 92 г. до 101 г. Спустя нѣсколько столѣтій, въ католическомъ мірѣ, вѣроятно, въ самомъ центрѣ его, въ Римѣ, составилась легенда, по которой Клименть, въ третій годъ царствованія императора Траяна, быль усланъ за имя Христово въ Херсонесъ Таврическій, въ обычвь то время мѣсто ссылки христіанъ; здѣсь. утѣшая сонныхъ на рудокошни собратій по религіи словомъ вѣры, онъ мщалъ язычниковъ многими чудесами, за что и былъ прегь мученической смерти 1): онъ былъ брошенъ въ море, съ

Хоти гречески длянія его мученичества не признаются во всёхъ чато главныя сказанія ихъ послѣ свидѣтельства Руфина осната не полать сомнѣнію. Кромѣ того, Евсевій упоминаеть о пропонических служени его: 'Іеронимъ говорить о храмѣ. воздвигнутомъ въ полать и крамъ въ первыя времена воздвигались преимущественно надъ и актори и сто она издавна имѣсть обыкновеніе посылать за то. что она издавна имѣсть обыкновеніе посылать

Digitized by GOOGIC

якоремъ на шеѣ, чтобъ христіане не могли оказывать почестей всплывшему его трупу. Такова въ общихъ чертахъ легенда о св. Климентѣ; исторія ничего не знаетъ ни о ссылкѣ, ни о мучевической смерти Климента Римскаго<sup>1</sup>).

Семьсотъ пятьдесятъ лѣтъ прошло со дня мученической кончины Климента, но память объ немъ хранилась въ умахъ нюдей, дорожившихъ всякимъ знакомъ божественной заботливости о Христовой церкви. Константинъ зналъ о мученичествѣ Климента и въ его воображении Херсонесъ представлялся неразлучно съ мѣстомъ страданій и казни святого епископа. Въ самомъ Херсонѣ ему рисовались воспоминанія слышанныхъ имъ разсказовъ о храмѣ, воздвигнутомъ руками ангеловъ въ честь св. мученика, о какомъ-то чудесномъ отливѣ моря, и Константинъ, «по внушенію Бога, который желаль открыть своимъ вёрнымъ тёло св. Климента, это великое и драгоцённое сокровище», Константинъ сталъ развѣ. дывать у мёстныхъ жителей о мёстё, на которомъ былъ брошенъ въ море св. Климентъ. Мъстные жители, какъ и слъдовало ожидать, не имбли никакихъ свёдбній о мученичествё Климента: въ теченіе протеклихъ лѣтъ населеніе не одинъ разъ уже вымирало. замънялось пришлымъ – новые народы, вовыя племена прошли по той мёстности, и новые люди ничего не могли сказать Константину о старыхъ преданіяхъ. «Кромѣ того, вслѣдствіе многихъ вторженій варваровъ, то мѣсто опустѣло, храмъ оставленъ безъ вниманія, разрушенъ, большая часть той страны опустошена, необитаема». Опечалился философъ, и, ничего не узнавъ отъ людей, обратился къ Богу: онъ долго и много молился, пока, наконецъ, не по-

утъшение осужденнымъ на рудокопни; а это опять служитъ подкръплениемъ свазанию о подвигахъ римскаго пастыря въ Херсонесь. *Филарета*, стр. 9. прим. 9. Доводы почтеннаго ученаго архиепископа намъ кажутся не настолько убъдительными, чтобы признать разсказъ о ссылкъ и мученической смерти Климента за исторический факть.

1) Hagenbach, S. 62.

Digitized by Google

лучиль убъжденія, что ему именно предоставлена честь обрьсти мощи несчастнаго цапы. Константинъ просыть херсонскаго митрополита Георгія и все духовенство принять участіе въ его молитвахъ къ Богу. онъ бесъдуетъ съ народомъ о страданіяхъ Климента, онъ повѣствуетъ ему объ его чудесахъ, онъ воодушевляетъ всъхъ, и, наконецъ, ему удалось подвинуть дёло настолько, что для отысканія мощей было снаряжено особое судно, въ которомъ Константинъ отплылъ въ Черное море. Это было 30 декабря, въроятно, 861 года. Цеясныя вообще сказанія легендъ становятся довольно темными, когда говорять о самомъ обрѣтенія мощей: по древнѣйшимъ легендамъ, на какомъ-то островѣ копали и рыли землю мощеискатели, пока, наконецъ, «воня велія» не указала имъ на самое сокровище, послѣ чего вскорѣ были открыты не только всѣ мощи, но и якорь, съ которымъ онъ былъ брошенъ въ Черное море; по болће позднимъ легендамъ — море пересохло и въ церкви, выстроенной нёкогда на мёстё страданій святого, были найдены его мощи. Эти мощи «Константинъ возложилъ на свою голову и, въ сопровождении всёхъ, отнесъ на корабль, и съ корабля въ небольшой городъ Георгію; херсонскій воевода Никифоръ вышелъ навстрёчу святымъ мощамъ; «такъ какъ уже вечерћло и по причинъ большого стеченія народа невозможно было двигаться впередъ, то мощи были положены въ храмъ св. Созонта, что близъ города; затёмъ онѣ были перенесены въ церковь св. Леонтія»; лишь на другой день мощи св. Климента были внессны въ Херсонъ, изъ котораго болъе семи вѣковъ тому назадъ измученный пыткою старецъ былъ извлеченъ римскою стражею, чтобъ быть заживо погребеннымъ въ волнахъ бурнаго Эвксина<sup>1</sup>).

Ŀ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Будучи опять въ Херсон<sup>‡</sup>, на обратномъ пути изъ ставки хозарскаго хана въ Константинополь, Кприллъ въ мор<sup>‡</sup>, омывающемъ берега Херсона, нашелъ мощи св. Климента, спископа римскаго (сосланнаго сюда въ 94 году императоромъ Траяномъ), которыя впосл<sup>‡</sup>дствіи принесъ въ даръ Риму. Лебединиев, стр. 548. Авторъ, конечно, не можеть указать ни одного источника, въ которомъ ходъ событій былъ бы представленъ въ такомъ изнрауъ видѣ.

Въ половинћ IX стол. пути сообщенія были вообще не безопасны, тёмъ менёе въ степяхъ юго-восточной Руси, гдб, въ теченіе многихъ стольтій, кочевали и перекочевывали дикія орды азіатскихъ выходцевъ. По такимъ степямъ лежалъ путь Константина. Насколько можно открыть въ позднѣйшихъ легендахъ историческую основу ихъ сказаній, мы едва ли не въ правћ полагать, что на этомъ пути Константинъ два раза долженъ былъ выдерживать нападенія дикихъ кочевниковъ, сперва хазаръ, затёмъ угровъ 1), прежде чёмъ онъ прибылъ къ Азовскому морю. Легенды изукраснии эти извѣстія фантастическими вымыслами. Нападеніе хазаръ разсказано въ нихъ такимъ образомъ: когда хазарскій воевода обложилъ какой-то христіанскій городъ, то Константинъ, узнавъ о томъ, встунилъ съ темъ воеводою въ бесбду, укротилъ его и даже довелъ до желанія принять крещеніе, при чемъ, конечно, осада города была снята. Нападеніе угровъ облечено въ форму еще болье чудесную: когда Константинъ молился, на его и сопровождавшую его дружину напали угры; Константинъ не испугался, не прекратилъ своей молитвы, но лишь взывалъ «Господи помилуй»; тогда, по Божьему повелёнію, укротились угры, поклонились Константину и отпустили его со всею дружиною.

Очень можетъ быть, что подобныя встрѣчи заставили Константина предпочесть морское плаваніе сухому пути: достигнувъ Азовскаго моря, онъ сѣлъ на корабль и огправился къ Каспійскимъ воротамъ<sup>2</sup>) кавказскихъ горъ. Подробности при-

<sup>2</sup>) Каспійскія ворота были извѣстны древникъ: Portae Caspiae, Claustra Caspiarum, Via Caspia и др., назывался узкій проходъ въ кавказскихъ горахъ, идущій паралаельно западному берегу Каспійскаго моря чрезъ Кизляръ, Тарки, Дербентъ и Баку. Горскій. стр. 16. Такъ какъ козары ихѣли гдавное пребываніе свое по берегу Каспійскаго моря и Дербентъ служилъ оплотомъ противу ихъ вторженій въ великую Арменію и Персію, то мѣстопребываніе ихъ хана. куда направляли свое апостольское странствованіе братья-проповѣдники. и надобно полагать не далеко отъ Дербента. въ мѣстности Кизляра. богатаго виноградниками и расположеннаго на лѣвомъ берегу Терека. Платомовъ, стр. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карамзинъ, I, 5.

бытія Константина въ ставку хазарскаго хана <sup>1</sup>), равно какъ и пребываніе его среди хазаръ—намъ неизвъстны. Мы знаемъ лишь главное — дебаты его съ хазарскими мудрецами, съ іудеями и магометанами, о въръ.

Предметь тёхъ дебатовъ высказанъ легендами въ тёхъ тостахъ, которыми начался об'язъ, сопровождавшийся состязаніемъ. Ханъ, поднявъ кубокъ, провозгласилъ: «Пьемъ во имя Бага, создавшаго всю тварь!» на что Константинъ, поднявъ кубокъ, отвѣчалъ: «Пью во имя Бога единаго и Слова Его. которымъ небеса утверждены, и Животворящаго Духа, которымъ содержится вся сила созданной твари». Такимъ образомъ, главный предметъ спора заключался въ вопроск о св. Трояцѣ, въ вопросѣ, который не могли понять религіи нехристіанскаго востока. Состязаніе продолжалось долго; въ легендахъ можно услёдить какъ бы три, отличныя другъ отъ друга засъданія. Главный предметь недоразумѣній, какъ юдаизма, такъ и ислама, троичность божескаго едивства, былъ сміняемъ другими вопросами, которые противорѣчили нехристіанскимъ вкрованіямъ. При разришеніи этихъ вопросовъ. Константинъ, по словамъ легендъ, выказалъ «всю словесную силу благодати. обитавшей въ немъ и попалявшей жгучимъ пламенемъ противниковъ». Для примъра, если не для подтвержденія справедливости отзыва легендъ о діалектической силь Константина, приведеиъ обсуждение вопроса о Інсусѣ Христѣ, предложеннаго іудеями, для которыхъ этотъ вопросъ особенно важенъ, какъ уничтожающій ихъ упованія на Мессію.

Iydeu: Скажи намъ, христіанскій философъ, какимъ это образомъ женщина можетъ вмѣстить во чревѣ своемъ Бога, на котораго даже воззрѣть невозможно, не только что родить?

Философъ, указывая рукою на хана и его перваго санов-

<sup>)</sup> Братья приняты были съ подобающею честью, нбо иміли съ собою и притетаную грамоту отъ византійскаго пмператора. Платоновъ, стр. 315. Ка соязалілио, авторъ не указываетъ источникъ этихъ подозрительныхъ поподотрител.

чика: Если бы кто сказалъ, что этотъ первый совѣтникъ не можетъ принять въ домъ свой хана и угостить его, а послѣдній рабъ можетъ принять и угостить его, то какъ назвать такого – безумнымъ или разумнымъ?

Іудеи: Конечно, безумнымъ, и даже очень.

Философъ: Какое изъ всёхъ видимыхъ твореній на землё самое достойное и почтенное?

*Іудеи:* Человѣкъ; онъ-высшее твореніе изъ всего видимаго міра, потому что почтень разумною душою, созданною по обгазу Божію.

Философъ: Слідовательно, неразумны ті, которые считають невозможнымъ, чтобы Богъ вмёстился въ утробі человіческаго естества, — Богъ, который, какъ извістно, поміщался въ купині. Моисеевой. Неужели купина, вещь бездушная и безчувственная, выше существа чувствующаго и разумнаго? Вмбщался Богъ и въ бурѣ и въ облакѣ, и въ дымі; и въ огн і. когда являлся Іову, Моисею и Иліи; что-жъ удивительнаго, ссли онъ вмістился въ благороднійшее созданіе, въ женщину, въ ея утробу, къ тому же дівическую, чистую, непорочную. чуждую брака?!..

Не могло быть сомнёнія въ результатѣ состязанія: христіанскій философъ опровергъ всѣ доводы какъ іудейскихъ, такъ и сарацинскихъ мудрецовъ. Ханъ убѣдился въ превосходствѣ христіанской религіи и дозволилъ принимать крещеніе; желая выразить свою благодарность, ханъ, по просьбѣ Константина, освободилъ всѣхъ илённиковъ-христіанъ.

Весь ходъ состязанія съ хазарскими мудрецами Константинъ изложилъ на греческомъ языкѣ, по мнѣнію нѣкоторыхъ <sup>1</sup>), въ видѣ отчета, представленнаго имъ патріарху; это грече-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Греческіе миссіонеры по возвращеніц представляли обыкновенно императору или патріарху подробныя донесенія о своихъ дъйствіяхъ, какъ это было, напр., въ снощеніяхъ греческой церкви съ армянскою въ XII въкъ. Поэтому ничего нѣтъ удивительнаго, что этотъ, теперь потерянный для насъ, памятникъ имѣлъ такой характеръ. Викторовъ, стр. 407.

ское изложеніе, въ восьми частяхъ, было, по словамъ легендъ, переведено Меоодіемъ на славянскій языкъ. Ни подлиннаго изложенія на греческомъ языкѣ, ни перевода его на языкъ славянскій не дошло до насъ; быть можетъ, не дошло потому, что ни того, ни другого никогда не существовало.

Возвращеніе Константина изъ хазарской миссіи, путь отъ ставки хазарскаго хана обратно въ Константинополь, подобно пути изъ Херсона къ берегамъ Каспійскаго моря, усѣянъ въ позднѣйшихъ легендахъ такими чудесами, въ которыхъ лишь съ трудомъ можно отыскать намеки на дѣйствительныя событія.

Проходя степями юго-восточной Россіи, Константинъ естественно долженъ былъ нерѣдко терпѣть недостатокъ въ водѣ. Это обстоятельство дало поводъ позднѣйшимъ легендамъ разсказать чудо, сотворенное Константиномъ: въ безводной пустынѣ, мучимый жаждою, Константинъ набрелъ со всѣми своими спутниками на небольшое озеро, вода котораго, горькая какъ желчь, не была годна къ употребленію; тогда сказалъ Константинъ своему брату Меводію: «Не могу болѣе терпѣть жажды, почерпни этой воды; Тотъ, Кто нѣкогда израильтянамъ upeтворилъ горькую воду въ сладкую, Тотъ усладитъ и для насъ горечь этой воды»;— почерпнулъ Меводій воды изъ озера, и она оказалась сладкою какъ медъ и холодною; пили всѣ эту воду и прославили Бога, творящаго такія чудеса при посредствѣ раба своего.

Путь отъ Хазаръ въ Византію былъ веденъ попрежнему чрезъ Херсонъ, и Константинъ. вёроятно, остановился въ домё херсонскаго архіепископа, который умеръ въ бытность Константина въ его домё. Кажется, мы въ правё сдёлать подобные выводы изъ слёдующаго чудеснаго разсказа легендъ: поужинавъ съ архіепископомъ, Константинъ сказалъ ему: «Сотвори мнё, отче, молитву, какъ мнё сотворилъ бы отецъ мой»; слышавшіе такую его просьбу заключили, что Константинъ намёренъ завтра же поутру отправиться въ путь, но онъ пояснилъ имъ, что дёйствительно отправится въ путь, но не Digitized by

онъ, а архіепископъ, который умретъ завтра же; такъ и случилось, и слова его оправдались.

Проъзжая по югу России, среди народовъ, какъ не принявшихъ еще крещевія, такъ и не вполнѣ утвердившихся еще въ христіанской въръ, Константинъ, въроятно, не упускалъ случая наставленіемъ и убѣжденіемъ обращать однихъ. укрѣплять другихъ. Одинъ изъ такихъ примфровъ записанъ въ легендахъ, въ формъ уничтоженія одного изъ языческихъ суевѣрій, сохравившихся въ народѣ, уже принявшемъ христіанство: въ город'ь Фулль 1), недалеко отъ Херсона, жители поклонялись больщому дубу. сплетшемуся корнями и вътвями съ черешнею; они называли его Александромъ, творили подъ нимъ различныя требы, не допускали къ нему женщинъ: узнавъ о такомъ суевѣріи. Константинъ обратился къ нимъ съ увъщаніемъ и угрозою: «Эллины поклонялись небу и земли, великимъ и совершеннымъ созданіямъ, и тъмъ не менбе были осуждены на въчныя муки; чъмъ же вы думаете избѣжать вѣчнаго огня, поклониясь дереву, вещи ничтожной, годной лишь въ огонь?» Жители отвѣчали Константину: «Мы поклоняемся этому дереву не со вчерашняго дня, мы приняли это отъ отцовъ нашихъ и отъ него получаемъ мы исполненіе всёхъ нашихъ просьбъ, особенно же дождь п какъ мы можемъ посягнуть на это дерево, ---никто изъ насъ не рипится на то; кто же дерзнетъ-умрстъ на мъстъ, а мы никогда ужъ не увидимъ дождя». Константинъ сталъ поучать ихъ, приводилъ изръчение пророка Исани, показалъ имъ евангелие и увъщеваль ихъ срубить дерево. Старшина поклонился евангелію, поцёловалъ его; за нимъ поклонились и всё остальные. Константинъ, для примѣра, первый нанесъ дереву 33 удара сѣкирою, за нимъ другіе; дерево было срублено и сожжено. И въ ту же ночь Богъ послалъ дождь, всћ съ радостью восхваляли Бога, и самъ Богъ возвеселился.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вопрось о мѣстоположеніи Фуллы остается нерѣшеннымъ. Кепиена стр. 131–133. Digitized by Google

По прибытіи въ столицу. Константинъ, по словамъ легендъ, представлялся императору, — онъ видѣлъ, вѣроятно, патріарха и другихъ лицъ, ему близкихъ и знакомыхъ, онъ посѣтилъ своего брата Месодія, который жилъ въ то время на азіатскомъ берегу Мраморнаго моря, въ области Сигріанской, будучи настоятелемъ монастыря Полихронъ, близъ города Кизика. Санъ настоятеля казался позже для составителей легендъ слишкомъ незначительнымъ и во всякомъ случаѣ не соотвѣтствующимъ заслугамъ Месодія: императоръ и патріархъ желаютъ возвести его въ санъ архіепископа, но Месодій самъ воспротивился тому и избралъ ту должность настоятеля, въ которой засталъ его братъ по возвращеніи изъ хазарской земли. Константинъ поселился въ Царьградѣ, при церкви свв. Апостоловъ.

Послёдовательность событій не обращаеть на себя строгаго вниманія легендъ; прошедшія столётія, увеличивая въ суммё черты святости, затемняють образъ человёчности; критическое же вниманіе необходимо предлагаеть вопросъ о дёятельности Меводія во время поёздки его брата въ Хазарію. Гдё быль въ это время Меводій? чёмъ занимался? что дёлаль?

Болгарскій народъ, остатокъ аттиловыхъ гуннъ съ большею примѣсью славянъ сидѣлъ уже нѣсколько столѣтій на берегахъ "Јуная, въ богатой, на десять комитатовъ раздѣленной землѣ. Блуждая по долинамъ "Јуная и по южнорусскимъ степямъ, онъ доходилъ до Дона, всюду неся съ собою грабежъ и разореніе; часто воевалъ онъ съ франкскими графами въ Панноніц, глубоко врѣзывался въ Эпиръ и Романію, и не одно византійское войско погибло отъ болгарскихъ стрѣлъ. Съ начала IX вѣка дикій болгарскій ханъ пилъ изъ черепа византійскаго императора, одинъ за столомъ, окруженный своими страшными воинами, глодавшими свою сырую пищу вдали отъ хана, лежа на землѣ. Это былъ народъ дикій до звёрства, грубый до наивности. Столкновенія съ болёе цивилизованными народами заронили въ немъ тё сомнѣнія, которыя стали сёменами его культурнаго развитія. Отправляя пословъ въ Римъ, болгары требовали наставленій о самыхъ обыкновенныхъ случаяхъ гражданской жизни: они спрашивали, какъ должны они женпться, въ какое время сутокъ совокупляться, когда должны обѣдать, какъ одѣваться, просили датъ имъ покрой штановъ; болгары говорили, что у нихъ есть обычай нести предъ войскомъ лошадиный хвостъ, и спрашивали, чѣмъ должны они замѣнить этотъ символъ турецкой конницы? Папа замѣнилъ лошадиный хвостъ крестомъ.

Христіанство начало проникать въ болгарскія станицы. въроятно, въ началѣ IX стол., и несомиънно изъ Византіи: земля, занятая ими на берегахъ Дуная, принадлежала византійской имперія, и греческіе миссіонеры находились среди болгаръ со времени поселенія ихъ въ области, которой они дали свое имя 1); Византію же бевпокоили онп въ то время постоянными набѣгами. Этимъ военнымъ столкновеніямъ едва ли не принадлежитъ честь первыхъ проповѣдниковъ христіанскаго ученія въ сред'ї болгарскаго народа; такъ, въ 814 г., когда болгарскій ханъ Крумъ взялъ Адріаноцоль, они увели съ собою адріанопольскаго епископа и многихъ христіанъ, которые въ плёну пропов'ядывали христіанство, что, в'яроятно, и было главною причиною ихъ мученической смерти при Мортоговѣ, прееменкѣ Крума. Позже, другой пленникъ, Конставтивъ Кифара, продолжалъ дъло просвъщенія, начатое его несчастными соотечественниками; когда состоялся обмёнъ плѣнныхъ, Кифара былъ обмѣненъ на сестру болгарскаго хана, которая жила нѣкоторое время, какъ плѣненца, въ Византіи, гдъ приняла христіанство. Сестра должна была имъть вліяніе на брата. Византійскіе священники чаще и чаще проходять

Digitized by GOGgle

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ концѣ февраля 870 г. болгарскіе послы жатегорически, въ присутствія папскихъ уполномоченныхъ, заявили, что они встрѣтили греческихъ священниковъ въ землѣ, ими завосванной. въ Болгаріи. *Маяві*, XV, 815.

болгарскія земли со словомъ христіанской проповѣди. Въ Константинополѣ хорошо знали положеніе болгарскаго дѣла; сестра болгарскаго хана была многимъ извѣстна въ Византіи, зналъ се, вѣроятно, и Меводій: по ся просьбѣ, быть можетъ, прибылъ онъ въ ставку болгарскаго хана.

Что Меоодій посѣщалъ Болгарію и имѣлъ вліяніе на • болгарскаго хана, то несомнѣнно: объ этомъ знаютъ наименѣе изъ достовѣрныхъ легендъ Въ одной изъ нихъ говорится, что «великій Меоодій неустанно старался пріобрѣсти дарами словесъ князя болгаръ Бориса, котораго онъ еще прежде сдѣлалъ своимъ сыномъ». Это еще прежде, т.-е. прежде окончательнаго принятія имъ христіанства въ концѣ 864 г.. указывадтъ на дѣятельность Меоодія во время поѣздки его брата въ Хазарію: Меоодій ѣздилъ въ Болгарію и тамъ приготовлялъ темныя души болгаръ къ принятію свѣта христіанскихъ истинъ. Крещеніе болгарскаго хана не могло совершиться внезанно: событіе это требовало подготовки, времени; малопо-малу, въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ подготовлялось обращеніе Бориса. высказавшееся офиціально лишь въ 864 году торжественнымъ крещеніемъ.

Когда именно Меоодій впервые посѣтилъ Болгарію, — сказать трудно; бить можетъ, въ 861 году. До 858 г. Борисъ воевалъ съ Византіей; въ этомъ году заключенъ былъ миръ, по которому Болгаріи было уступлено Загорье, полоса земли во Фракіи. Въ общихъ чертахъ Несторъ правъ, когда записалъ подъ тѣмъ годомъ, что «болгары креститися просиша и покоритися грекомъ» 1). Если несомнѣнно, что Борисъ былъ крещенъ въ концѣ 864 или въ началѣ 865 г., то. быть можетъ, не вполнѣ неправы и тѣ ученые, которые относятъ обращеніе его къ 861 г., быть можетъ, въ этомъ именно году Меюодій окончательно склопилъ Бориса къ христіанству... Обращалъ къ христіанству и крестилъ Меюодій не одного только князя, но, вѣроятно, вмѣстѣ съ княземъ п многихъ

1) Несторь. стр. 8.

болгаръ, какъ приближенныхъ къ князю, такъ и изъ простого народа. Вирочемъ, въ этомъ послёднемъ отношения успёхи Меводія не могли быть значительны въ это время: много лётъ спустя послё смерти Меводія, его ученикъ Климентъ трудился въ Болгарии, продолжая дёло своего учителя, и трудился много, такъ какъ болгарскій народъ былъ въ то время «вовсе невёжественный и просто сказать скотоиодобный».

Меоодій «пліниль Бориса отечественнымь своимь языкомъ, во всемъ прекраснымъ»--вотъ, по указанію ближайшей но времени легенды. то вибшнее средство, которымъ пользовался Меоодій. Позднѣйшія сказанія приводять иное средство, употребленное Мееодіемъ: монахъ-живописецъ, по имени Меоодій, нарисовалъ для Бориса картину Страшнаго Суда: болгарскій ханъ съ ужасомъ смотр'влъ на муки, ожидающія невѣрующихъ, и въ благочестивомъ страхѣ просилъ Меводія окрестить его въ христіанскую вкру. Это сказаніе не можетъ быть отнесено къ брату Константина<sup>1</sup>) и само по себѣ носить характерь византійской сказки; оно напоминаеть подобный же разсказъ Нестора о картинѣ Страшнаго Суда, произведшей такое сильное впечатление на великаго князя Владиміра. Меводій, братъ Константина, не былъ живописцемъ <sup>2</sup>); разсказъ о картин' Страшнаго Суда записанъ слишкомъ позано и въ чертахъ, внушающихъ мало дов'єрія.

Древнѣйшія историческія свидѣтельства даютъ право заключать, что славянскимъ народамъ, обитавшимъ въ западной Европѣ, издавна было извѣстно христіанское ученіе,—въ готскомъ переводѣ Евангелія, сдѣланномъ Ульфилою въ IV в.. встрѣчаются славянскія выраженія. Близкія сношенія славянъ съ христіанскою Грецією не оставляютъ никакого со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Asseman., 111, 170. Szafarzyk, I, 589.

<sup>2)</sup> Объ этомъ ничего не сказано въ Leg. Bulg., авторъ которой любилъ живопись (сар. 22). Digitized by Goggle

мизния въ томъ, что христіанство проникало къ славянамъ именно изъ Византіи; на это указываетъ самый характеръ ивтописныхъзанисей: въ IV вѣкѣ армянскій лѣтописецъ говорить, что «инть славянскихъ народовъ издавна обитали во Оракін» и что «столицею ихъ былъ счастливый Царьградъ»; въ V въкъ болгары завоевали Мизію и нашли тамъ христіанскихъ славящъ, у которыхъ были священники изъ Константинополя; въ VI въкѣ имена иѣкоторыхъ сановниковъ, занимавшихъ въ Византін важныя должности, какъ свѣтскія, такъ и духовныя, ясно указываютъ на ихъ славянское происхождеціс: славяще встрічаются на высшихъ ступеняхъ византійской администрации въ VIII стол. и въ IX в., въ течение двадцати лють престоль Восточной имперіи быль занять славянами... Въ настоящее время никто, конечно, не повъритъ твмъ западнымъ ученымъ, которые стараются доказать. что «первый лучъ христіанской вёры зажело въ славянскихъ землихъ римско-католическое духовенство»; какъ равнымъ обравомъ несомићино и то, что римское духовенство много способствовало распространению и утверждению христіанской вкры среди западныхъ славянъ, что особенно замѣтно на всей обширной территорія Моравскаго герцогства.

Въ половинъ IX стол. Моравія была раздѣлена въ церковномъ отношеній на нѣсколько епархій. подчиненныхъ зальцбургскому архіепископу. Особое политическое положеніе страны и политическія стремленія ся государя достаточно обънсияютъ намъ то обстоятельство, что Ростиславъ обратился къ Византін<sup>4</sup>) съ просьбою прислать наставниковъ, способныхъ укрѣщить его народъ въ христіанской вѣрѣ<sup>2</sup>). Эта просьба зависана во всѣхъ легендахъ довольно согласно.

Э. Уктрение папы. Адгана П., что Ростандавь обращался съ подобною просъбою также къ Риму, объчена тоя тъкъ, что папекое по даніе защесно къ Панновскогъ жити, которое состаял не дид окъ, тризнакавшихъ свою дакиенчость откъражено первосвящ че със. Бильбер, тр. Киралъ и М. «спій, І. 200, с). Зада биски, стр. Об. Первосвящ че със. Де Эликого, тр. 545, пр. 2.

Digitized by GOOGLE

но въ нѣкоторыхъ боліе подробно. Послы моравскаго герцога говорили византійскому императору, что народъ ихъ отвергъ уже язычество и принялъ христіанскій законъ, что къ нимъ приходятъ многіе христіанскіе учители изъ Италіи, Греціи и Германіи, наставляя ихъ въ вѣрѣ различнымь образомъ, но что они, люди простые, не могутъ отличить, на чьей сторонѣ истина, и не имѣютъ такого учители, который преподалъ бы имъ истины христіанской вѣры на ихъ родномъ языкѣ: поэтому они просили прислать къ нимъ такого наставника. Очень возможно, что послы съ дипломатическою вѣжливостью подкрѣиляли свою просьбу выраженіемъ увѣренности, что отъ византійскихъ императоровъ «на всѣ страны всегда добрый законъ исходитъ».

Византійская имперія. высылавшая своихъ богослововъ къ сарацинамъ и хазарамъ, естественно отнеслась съ полнымъ сочувствіемъ къ просьбі одного изъ славянскихъ народовъ, съ которыми она уже давно входила въ сношенія и наплывъ которыхъ на ея территорію возродилъ имперію къ новой жизни. Императоръ Михаилъ послалъ въ Моравію людей, наиболіе опытныхъ въ дѣлѣ распространенія и укріпленія христіанской віры, —Константина-Философа и брата его Меєодія. Очень могло быть, что знакомство солунскихъ братьевъ съ славянскимъ языкомъ имілось также въ виду при выборѣ миссіонеровъ для посылки въ Моравію<sup>1</sup>); важность этого назначенія сознавали въ Константинополѣ, и, віроятно, императоръ не разъ совѣщался съ патріархомъ, прежде чѣмъ состоялся выборъ солунскихъ братьевъ.

<sup>1</sup>) Вы бо еста селоунынина, да селоуныне все чисто словеньскы бесёдоують. Панн. жит., гл. 5. Эти слова принимались нашими русскими критиками за подлинную рёчь императора и давали поводъ къ выводамъ, прямо противуположнымъ смыслу. въ нихъ заключенному. См. Бильбасовъ, Кприлъ и Меводій, I, 60. Въ одной галицкой брошюрѣ мы встрѣтили обратное доказательство: «что въ Солбнѣ были Слованы, мвляется изъ исторія и изъ того, что св. Апостолы Слованъ Кирилъ п Меводій были изъ Солбна родомъ». Малиновский, стр. 4.

По поводу этого выбора Константина и Меюодія легенды передаютъ намъ довольно интересныя, но вмѣстѣ съ тѣмъ довольно подозгительныя подробности.

Выслушавъ просьбу моравскаго герцога, изложенную его послами. Миханлъ созвалъ совѣтъ. на который былъ приглашевъ также Константивъ-Философъ. Передавъ ему желаніе Моравін, императоръ сказалъ. что такую просьбу славянъ никто не можетъ выполнить лучше Константина и его брата. такъ какъ они родомъ изъ Солуня а въ Солунѣ всѣ знаютъ славянскій языкъ; «я знаю, - прибавилъ императоръ, - что ты не такъ здоровъ, но необходимо, чтобы ты именно отправился въ Моравію». «Немощенъ я тѣломъ и боленъ, — отвѣчалъ Константинъ, — но я съ радостью пойду въ моравскую землю, если только они имѣютъ азбуку своего языка». На это единственцое условіе, предложенное Константиномъ, императоръ долженъ былъ отвѣчать обличительною противъ себя и своихъ предковъ ръчью: «Дъдъ мой, отецъ мой и многіе другіе старались, но не могли узнать, имѣютъ ли они свою азбуку или вётъ; какимъ же образомъ могу я развидать объ этомъ?» Константивъ на это замѣтилъ, что просвѣщеніе народа безъ письменъ его языка равносильно усиліямъ писать на водѣ. п къ тому же легко можетъ навлечь обвинение въ еретичествв. Михаилъ вм%ст% съ своимъ дядею Вардою стали уговаривать Константива, говоря, что Господь, дающій просящимъ и отверзающій толкущимъ, не откажетъ и ему. если онъ съ упованіемъ и молитвою обратится къ Богу, Зат'ємъ Константинъ, со всёми своими сотрудниками, усердно молится Богу и получаетъ чрезъ посредство откровенія славянскія письмена; императоръ, извѣщенный о томъ, много радовался, снабдилъ солунскихъ братьевъ всёмъ необходимымъ для далекаго пути и вручилъ имъ для передачи Ростиславу Моравскому письмо, въ которомъ отзывался съ особенною похвалою о Константинѣ. какъ о честномъ и благовърномъ, ученомъ и философъ, извъщаль герцога объ обрѣтеніи славянскихъ письменъ, и вы-

сказывалъ желаніе, чтобъ эти письмена помогли дѣлу общаго спасенія и чтобъ Константинъ, своими трудами по распространенію христіанской вѣры, заслужилъ бы въ потомствѣ такую же память, какъ императоръ великій Константинъ.

Императоръ Михаилъ щедро снабдилъ Константина средствами на путевыя издержки, приказалъ ему взять съ собою также Меводія и немедленно отправиться въ путь <sup>1</sup>). Путь былъ далскій, опасный; задача велика и трудна; мать, провожая своихъ сыновей, со слезами умоляла ихъ, на случай, если бы кто-либо изъ нихъ умеръ на чужбинѣ, ранѣе возвращенія на родину, то чтобъ оставшійся въ живыхъ привезъ къ ней тѣло умершаго. Братья дали слово исполнить святую просъбу матери, простились съ нею въ послѣдній разъ и двинулись въ нуть.

Весной 863 года Константинъ и Меоодій прибыли въ Моравію. По Дунаю, по Моравѣ, въ Велеградъ, летѣла, имъ предшествуя, молва объ изобрѣтеніи понятныхъ народу славянскихъ письменъ, вѣсть о переводѣ Свящ. Писанія на родной народу языкъ; и та вѣсть была принимаема народомъ какъ благодать новаго, цивилизующаго крещенія путемъ образованія родной мысли и родного слова. Народъ выходилъ навстрѣчу дорогимъ гостямъ, герцогъ съ почетомъ принималъ ихъ...

Изъ всѣхъ чужестранныхъ областей, посѣщенныхъ солунскими братьями, Моравія сосредоточивала на себѣ преимущественно ихъ вниманіе; наиболѣе тяжелые труды, понесенные братьями, были предназначены для земель славянскихъ, въ ряду которыхъ Моравіи принадлежитъ первое мѣсто; наиболѣе долгое время братья оставались въ Моравіи, и младшій изъ нихъ въ Моравіи же сложилъ свои кости,—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Передъ отъѣздомъ въ Моравію патріархъ Фотій. прежній наставникъ и другъ Константина, посвятилъ его во епископа. Бъллевъ, стр. 341. Авторъ не указываетъ источникъ этого чрезвычайно важнаго извѣстія. Digitized by Google

тьмъ поразительнъе для насъ та убогость извъстій о пребываніи братьевъ въ Моравіи, которою отличаются легендарныя о нихъ сказанія. Даже мъстная моравская легенда, кратко отмъчая четырехлътнее пребываніе солунскихъ братьевъ въ Моравіи, не сохранила намъ ни одной черты, которая не была бы извъстна изъ другихъ легендъ: составитель моравской легенды не подслушалъ въ народъ ни одной интересной подробности...

Солунскіе братья поселились въ нын<sup>5</sup>ишемъ Градиштѣ<sup>1</sup>), который въ то время былъ резиденціею моравскаго герцога и веліима градома.

Дёятельность братьевъ среди моравскихъ славянъ хотя и выражена легендами въ общихъ чертахъ, но понята ими совершенно върно. Въ легендахъ можно подмѣтить двѣ стороны дѣятельности Константина и Меводія, вполнѣ соотвѣтствующія какѣ положенію страны, такъ и главной цѣли миссіонерской ноѣздки братьевъ въ Моравію: съ одной стороны. они являются наставниками славянскаго языка, съ другой проповѣдниками христіанской вѣры.

При дворѣ христіанскаго герцога Моравіи Ростислава евангельское ученіе исповѣдывалось в всѣ церковныя службы совершались на чуждомъ моравскому народу языкѣ первыхъ въ той сторонѣ проповѣдниковъ христіанства. на языкѣ датинскомъ. Являясь въ этомъ случаѣ реформаторами, желая установить богослуженіе на родномъ народу языкѣ, солунскіе братья должны были научить свою наству славянскимъ письменамъ, перевести богослужебныя книги на славянскій языкъ, переложить на него всѣ чтенія и пѣнія, которыя совершались въ церкви. Эта предварительная, подготовительная работа для церковной реформы, въ смыслѣ введенія народнаго языка, должна была прежде всего обратить на себя внимавіе низантійскихъ миссіонеровъ, и легенды передаютъ намъ веложный факть, когда говорятъ, что братья, тотчасъ по при-

1) Шафарика, П. 318 и пр. 78.

бытін въ Моравію, занялись обученіемъ избранныхъ Ростиславомъ и порученныхъ имъ учениковъ. Константинъ и Меоодій практически отнеслись къ предстоявшей имъ трудной задачѣ,-они прежде всего научили своихъ учениковъ церковнымъ служеніямъ на славянскомъ языкѣ: утреня, часы. вечерня. об'єдня, все служилось на славянскомъ языкі. Народъ, слушая въ церкви понятный ему языкъ, скоро уразумёль желанія и стремленія солунскихъ братьевъ: слушая и понимая своихъ новыхъ учителей, народъ съ благодарностью вспомиваль далекую Византію и съ дов рісмъ относился къ трудамъ ея представителей. Легенды. даже довольно позднія, прекрасно выразили великое цивилизующее значение произведенной Константиномъ и Мееодіемъ реформы: когда въ славянскихъ церквахъ раздалось славянское пініе, понятное уму, доступное уху славянскаго народа, то. по выраженію легендъ, самъ Господь возвеселился о томъ и дьяволъ былъ пристыженъ темъ. Признание славянскаго языка языкомъ церкви имѣло значеніе не только замѣны несноснаго Dominus vobiscum благодатнымъ Господи помилуй, но въ немъ заключались съмена народнаго самосознанія...

Исторія распространенія религіозныхъ вёрованій выяснила какъ непреложный законъ, что всякое новое ученіе принимается въ большихъ городахъ скорёе, чёмъ въ селахъ и деревняхъ, болёе развитымъ классомъ общества легче и охотнѣе. чёмъ простымъ народомъ. Это можно услёдить въ исторіи распространенія христіанства во всёхъ странахъ міра; такъ это было и въ Моравіи. Константинъ и Меводій должны были часто прерывать свою учительскую дёятельность въ Велеградё для посёщенія селъ и деревень, въ которыхъ простой народъ твердо держался еще любезнаго ему язычества.

Если легенды знаютъ, что Константинъ и Меводій покидали Велеградъ ради укрѣпленія христіанскаго ученія въ моравскихъ селахъ и деревняхъ, то намъ уже извѣстно, что они распространяли границы своей дѣятельности дадеко за

предѣлы Моравіи, что они посъщали Чехію и, въроятно, Болгарію. Намъ положительно извѣстно, что солунскіе братья освящали церкви не только въ самой Моравіи, какъ, напримѣръ, они освятили въ моравскомъ Оломуцѣ церковь во имя св. Петра<sup>1</sup>), во также и въ Чехіи-въ чешскомъ Лютомыщаћ освящена ими церковь во имя св. Климента<sup>2</sup>). Болѣе чѣмъ въроятно, что въ теченіе четырехлътняго пребыванія въ Моравіи если не оба брата, то который - нибудь изъ нихъ посъщалъ сосъднюю Болгарію; который же именно-мы не знаемъ, но позволяемъ себѣ догадываться, что то былъ Меводій, основываясь на нѣкоторыхъ выраженіяхъ болгарской легенды. Въ этотъ - то періодъ, именно въ концѣ 864 или въ началѣ 865 года, совершилось торжественное крещение болгарскаго хана Бориса, принявшаго христіанское имя Михаила, имя своего воспріемника отъ купели, византійскаго императора Михаила Ш.

Дъятельность Константина и Меводія въ славянскихъ зсмляхъ, преимущественно въ Моравіи, дъятельность, какъ мы видъли, двоякаго рода, встрътила и двоякую оппозицію: съ одной стороны, латино-въмецкое духовенство выступило съ обвинсніемъ противъ славянскаго богослуженія, съ другой--простой народъ, сельчане, выступили съ защитою своихъ языческихъ сусвърій. Въ легендахъ эта оппозиція высказана въ формъ дьявольскаго наущенія.

• Когда слово Божіе все болѣе и болѣе росло въ славянскихъ вемляхъ, злой завистникъ всего добраго, искони проклятый дьяволъ, вселился въ латинское духовенство, въ архіереевъ, іереевъ и ихъ учениковъ. и они начали говорить противъ славянскаго богсслуженія: «Это не прославляетъ Бога; если бы служеніе на славянскомъ языкѣ было угодно Господу, развѣ Онъ не могъ бы искони сотворить ихъ языкъ, чтобъ они на немъ славили Бога? Но Господь избралъ только три языка—еврейскій, греческій и латинскій—на которыхъ слѣ-

<sup>1)</sup> Бильбасовг, I, 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 110.

дуетъ воздавать славу Богу». Солунские братья ополчались противъ нихъ всею силою слова, подобно тому, какъ Давидъ ополчался на иноплеменниковъ; они называли ихъ тріязычниками и пилатниками, такъ какъ они защищали тѣ три языкг. на которыхъ Пилатъ сдѣлалъ наднись на крестѣ Господнемт.

Оппозицію простого народа, защищавшаго свои суев врія. легенда также точно влагаеть въ уста латинскаго духовенства; легенда заставляеть его говорить. что «подъ землею живутъ какіе-то великаны съ огромными головами»; что «всігадины, пресмыкающіяся на землі, сотворены не Богомъ, а дьяволомъ»; что «человкку, убившему змію, прощается поэтому десять грѣховъ»; что «человѣкоубійца не можетъ прикасаться къ стеклянной чашѣ, но долженъ пить изъ деревянной», и т. п. Едва ли можно сомнъваться въ томъ, что приведенныя рычи латинскаго духовенства — народныя вкрованія, остатки язычества. Если затізмъ легенды укориють латинское духовенство въ томъ, что оно «не запрещаетъ народу совершать языческие обряды» и допускаетъ многоженство и кровосмѣшеніе — «женитьбы безчетныя», то это служить лишь указаніемъ той степени развитія, на которой находились моравские славяне во второй половини IX вика. Но откуда ни исходили бы эти суевърія, были ли то остатки язычества, противъ которыхъ не возставало латинское духовенство, или же они были постяны самимъ тъмъ духовенствомъ. во всякомъ случаћ солунские братья старались искоренить тѣ суевѣрныя заблужденія, которыя они напли въ народѣ, и поскять скмена божественнаго слова; они призывали народъ «возсылать молитвы ко Всевышвему» и «не разлучать того, что сочеталъ самъ Богъ».

Константинъ и Меводій оставались въ Моравіи около четырехъ лѣтъ <sup>1</sup>) и затѣмъ отправились въ Римъ Почему въ Римъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Показанія легендъ насогласны; наиболѣе краткій срокъ пребыванія солунскихъ братьевъ въ Моравін назначается въ три года, наиболѣе продол-Digitized by

Легенды разно отвѣчають на тоть вопрось: по однимънана Николай I. извѣщенный о подвигахъ солунскихъ братьевъ въ славянскихъ земляхъ, много порадовался тому и особымъ посланіемъ пригласилъ ихъ въ Римъ; по другимъ-Константинъ выполнялъ тѣмъ данный имъ нѣкогда обѣтъ посѣтить Римъ; по третьпмъ-они ѣдутъ въ Римъ. чтобъ представить папѣ трудъ своего перевода Св. Писанія: по четвертымъ-папа позвалъ солунскихъ братьевъ, желая видѣть ихъ какъ ангеловъ Божіихъ; наконецъ, по нѣкоторымъ-братья отправились въ Римъ для посвященія своихъ учениковъ въ священническій санъ. Легендамъ неизвѣстна настоящая причина поѣздки Константина и Меводія въ Римъ; объ ней не упомянуто въ документахъ, и отвѣтъ на этотъ вопросъ можетъ быть данъ<sup>1</sup>.

Отправляясь въ Римъ. братья взяли съ собою не только образцы своихъ переводовъ Свящ. Писанія съ греческаго на славянскій языкъ, но также мощи св. Климента, обрѣтенныя Константиномъ и принесенныя имъ въ Моравію.

Путь изъ Моравіи въ Италію, изъ Велеграда въ Римъ, лежалъ чрезъ Павнонію и Венецію: легенды знаютъ нѣкоторыя подробности о пребываніи братьевъ въ об'вихъ областяхъ.

Прибывъ въ Паннонію, братья были встрѣчены и съ почетомъ приняты княземъ той области, Коцеломъ. Возлюбилъ князь славянскія буквы, научился имъ и отдалъ солунскимъ

жительный — въ четыре съ половиною. Эти несогласія, быть можеть, происходять оть различнаго способа счисленія, при чемъ одни исключають время, необходимое для поѣздокъ изъ Византіи въ Моравію и пзъ Моравіи въ Римъ, а другіе нѣть.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Папа пожедаль видѣть Константина и Меводія и пригласиль ихъ къ себѣ письмомъ, уважительнымъ и дружелюбнымъ. *Шлатоновь*, стр. 549. Николай, желая привлечь къ себѣ такихъ великихъ проповѣдниковъ и апостоловъ, а можетъ быть, и по жалобѣ зальцбургскаго епископа, пригласилъ Константина и Меводія въ Римъ особою грамотою. *Бъллевъ*, стр. 343. *Лебедин*стантина и Меводія въ Римъ особою грамотою. *Бъллевъ*, стр. 343. *Лебедин*чевъ, стр. 550. *Филаретъ*, стр. 50. *Машевский*, стр. 48, провидитъ въ этомъ одно изъ условій договора Ростислава съ императоромъ. Мы, совершенно напротивъ, догадываемся о договорѣ съ папою, см. *Бильбасовъ*. I. 66.

братьямъ до нятидесяти человѣкъ съ цёлью обученія ихъ славянской грамотѣ. Какъ встрѣтилъ, такъ и проводилъ Коцелъ братьевъ съ большимъ почетомъ.

Пребываніе братьевъ въ Венеція <sup>1</sup>) отмѣчено въ легендахъ по поводу большого диспута, который они держали съ мѣстнымъ духовенствомъ.

Собрались епископы, священники и монахи, «какъ вороны на соколовъ», и стали выставлять тріязычную ересь: они говорили, обращаясь къ Константину: «Скажи намъ, какъ это ты составилъ для славянъ письмена и обучаещь имъ. когда прежде того не были они изобрѣтены ни апостолами, ни папами, ни Григоріемъ Богословомъ, ни Ієронимомъ, ни Августиномъ? Мы знаемъ только три языка, которыми можно славословить Бога — еврейскій, греческій и римскій». Константинь такъ отвѣчалъ своимъ противникамъ: «Не на всѣхъ ли равно идеть дождикъ Божій? Не на всёхъ ли равно свётитъ солнышко? Не всъ ли равно однимъ воздухомъ дышемъ? Какъ же вамъ не стыдно признавать въ церкви только три языка, а всі другіе народы и племена вы обріжаете быть слішыми и глухими? Неужели вы хотите представить Бога или немощнымъ, какъ не могущаго дать славянамъ письмена, или завистливымъ, какъ не желающаго то сдълать? Но если не монми словами, то убѣдитесь изрѣченіями Св. Писанія». Легенда приводить затымь длинный рядь мисть изъ псалмовь, посланій и свангелій, изъ которыхъ обращаетъ на себя вниманіе одно м'єсто своею цілесообразностью и міткостью: «Горе вамъ, книжникамъ, взявшимъ ключъ разумѣнія: сами не входите и желающихъ войти не впускаете» ")---это какъ бы укоръ еван-

<sup>2</sup>) EB. JYK., XI, 52.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ натитъ же бывшю емоу (Бодянскій, стр. 25, 60, 88, 119, 152, 183); такое же написаніе въ томъ спискѣ, которымъ пользовался г. Горскій (стр. 23); объясняя это выраженіе въ ученомъ примѣчаніи (пр. 19), г. Горскій высказываетъ догадку, что подъ этимъ выраженіемъ должно разумѣті. какой-нибудь городъ, и останавливается на Венеціи. Въ томъ спискѣ жит. св. Конст., которымъ мы пользуемся (Safarik, Památky), читается въ венешіи, чѣмъ вполнѣ подтверждается догадка г. Горскаго.

гелиста латинскому духовенству, которое хвалится, что обладаетъ ключомъ разумѣнія Св. Писанія и. въ то же время. предлагаетъ его народу на языкѣ ему недоступномъ. Этими и многими другими изрѣченіями посрамивъ латинское духовенство, Константинъ покинулъ Венецію. направляясь въ Римъ.

Неизвѣстно, сколько времени солунскіе братья находились въ пути и какъ продолжительны были ихъ остановки въ Панноніи и Венеціи. Въ Римѣ, въ это время, произошли важныя перемѣны: сильный характеромъ и твердый волею Николай I скончался; папскій тронъ занялъ слабый и нерѣшительный Адріанъ II<sup>1</sup>).

Извъщенный о приближени солунскихъ братьевъ къ Риму, напа Адріанъ II, въ торжественной процессіи, вышелъ навстръчу мощей св. Климента: граждане, духовенство съ крестомъ и со свъчами въ рукахъ, народъ окружалъ папу, шедшаго въ полномъ облачения за городъ встръчать мощи одного изъ первыхъ преемниковъ св. Петра, самимъ апостоломъ избраннаго въ папы...

Прошло много столѣтій, въ теченіе которыхъ Римъ собиралъ отовсюду, выпрашивалъ, покупалъ, уносилъ тайкомъ мощи всевозможныхъ святыхъ: весь городъ представлялся громаднымъ музеемъ, въ которомъ были собраны кости мучениковъ за христіанскую вѣру. Гордые обладаніемъ такихъ священныхъ залоговъ, какими не обладаетъ ни одна церковь въ мірѣ, римляне видѣли въ этомъ грандіозномъ собраніи почервѣвнихъ череновъ и изуродованныхъ костей палладіумъ Рима, который снасаетъ городъ отъ всѣхъ бѣдъ. и магнитъ, который притягиваетъ въ Римъ паломниковъ изъ далекихъ странъ. Въ лѣтописяхъ вѣчнаго города подробно, съ любовью отмѣрены всѣ новыя пріобрѣтенія этого святого музея, въ которомъ первенствующая роль была предоставлена мощамъ святихъ римлянъ и римскихъ мучениковъ, съ апостолами Пе-

<sup>2</sup>) Николай I скончался 13 ноября 867 г.; Адріанъ II былъ посвященъ декабря 867 года. Характеристику обонхъ напъ см. Бильбасовъ, I, 67. Digitized by GOOgle тромъ и Павломъ во главѣ. Если Римляне съ благоговѣніемъ хранили останки святыхъ женщинъ, прославившихъ Римъ,---Праксиды. Сабины, Цецилін, Сузанны, Анастасін. Агнесы, Приски,---то папы уже давно, начиная съ VI вѣка, стали упо-треблять всі усилія къ тому, чтобъ составить возможно нолную коллекцію скелетовъ римскихъ первосвященниковъ. Когда императрица Константина съ угрозою требовала отъ Рима голову или иную часть мощей ап. Петра для новой церкви, выстроенной ею въ Византіи, папа Григорій В. не задумался употребить ложь и обманъ, липь бы отклонить императрицу отъ ея нам'вренія, и р'вшительно отказался выполнить ея требованіе не потому, что Петръ былъ апостолъ, а потому, что онъ быль папа. Съ тёхъ поръ прошло триста лётъ; римскій пантеонъ мощей святыхъ первосвященниковъ Рима значительно пополнился, а съ тѣмъ вмѣстѣ увеличилась гордость горожань: чёмь труднёе стало добываніе новыхъ святыхъ останковъ давно погибшихъ папъ, тъмъ были они дороже въ глазахъ живыхъ представителей напскаго института. Подарокъ, который несли Риму Константинъ и Меводій, былъ для папы темъ более дорогъ, что непосредственные преемники св. ап. Петра, Линъ и Анаклетъ, не осчастливили Римъ своими мощами, и св. Климентъ являлся такимъ образомъ прямымъ преемникомъ св. апостоловъ, въ ряду мощей римскихъ первосвященниковъ.

Тряпка, намоченная въ маслѣ тѣхъ лампадъ, что теплятся въ римскихъ церквахъ предъ мощами святыхъ, кусокъ матеріи отъ покрова раки святого, производятъ уже чудеса, о которыхъ засвидѣтельствовано въ тысячѣ легендъ и устныхъ пересказовъ; удивительно ли, что мощи св. Климента, въ радостный для нихъ день возвращенія въ родной городъ, отличились особенными чудесами? Что больные, припадавшіе ко гробу св. Климента, получали исцѣленіе, это казалось для составителей позднѣйшихъ житій слишкомъ обыкновеннымъ, и они записали чудо, которое дѣйствительно не встрѣчается

въ легендахъ святыхъ: плённики, призывая имя І. Христа и св. Климента, освобождались отъ оковъ и получали свободу.

Принесеніе мощей св. Климента было главнымъ вопросомъ для римлянъ, для папы; вопросъ же о славянскомъ нереводѣ Св. Писанія. о богослуженій на славянскомъ языкѣ, былъ главнымъ для Константина и Меводія.

Извѣстія легендъ объ этомъ второмъ вопросѣ довольно согласны: общій смыслъ извѣстій тотъ, что папа Адріанъ II вполнѣ одобрилъ труды солунскихъ братьевъ на пользу славянскаго просвѣщенія, но что въ Римѣ нашлось много противниковъ употребленія славянскаго языка при богослуженія. Легенды говорятъ, что папа выразилъ свое удовольствіе по поводу перевода Св. Писанія на славянскій языкъ тѣмъ, что возложилъ его на святой алтарь церкви св. Петра; болѣе позднимъ легендамъ извѣстны, ковечно, и большія подробности.

Папа возложилъ славянскія книги на алтарь церкви св. Маріи съ Яслями, при чемъ была совершена литургія, какъ бы для освященія того перевода. Затьмъ напа повельлъ двумъ епископамъ, Формозу и Гавдерику, посвятить славянскихъ учениковъ въ пресвитеры, дьяконы и чтецы, самого же Константина возвелъ въ епископскій санъ<sup>1</sup>). Посль этого явилась возможность совершить славянское богослужсніе въ самомъ Римѣ; оно было совершаемо четыре раза—два въ церкви св. апи. Петра и Павла, сперва на алтарѣ св. Петра, затѣмъ св. Павла, разъ въ церкви св. Петробиллы и разъ св. Андрея; въ заключеніе была совершена торжественная литургія надъ св. гробомъ ап. Павла, съ участіемъ епискона Арсенія и римскаго библіотекаря Анастасія, вѣроятно, на латинскомъ языкѣ.

Солунские братья, въ особенности же Константинъ, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сводя извѣстія четырехъ легендъ и сопоставляя ихъ съ упомицаніемъ одного изъ посланій папы Іоанна VIII (*Бильбасовъ*, І, 130). намъ представляется спорный вопросъ о посвящении братьевъ въ такомъ видѣ, что сперва былъ возведенъ въ спископы одинъ лишь. Константинъ, и уже послѣ его смерти Меоодій былъ возведенъ въ архіспископы мораво-паннонской церкви.

обрѣтатель мощей св. Климента и нервый славянскій сиископъ, возбудили въ Римѣ всеобній интересь и любонытство. Къ нему постоянно являлись римляне, разспрашивали его подробно какъ объ отысканіи мощей, такъ объ изобрѣтеніи славянскихъ буквъ. о переводѣ Св. Писанія на славянскій языкъ, о славянахъ вообще, о Моравіи, быть можетъ, о Византіи. Эти разсказы, въ особенности же все касавшееся главнаго для римлянъ вопроса, обрѣтенія мощей св. Климента, слушалъ со вниманіемъ спископъ Гавдерикъ, и въ его воображеніи живо рисовался весь эпизодъ хазарской миссіп — Херсонъ, Черное море, тѣло съ якоремъ на шеѣ, все, что онъ позже такъ вѣрно, со словъ Константина, пзложилъ въ житіи св. Климента, отрывокъ котораго мы называемъ итальянской легендой, какъ писанный итальянцемъ и въ Италіи.

Въ этихъ разспросахъ римляне не всегда играли нассивную роль слушателей. Константинъ являлся имъ. между прочимъ, новаторомъ; опъ затрогивалъ вопросъ, давно уже рѣшенный римскою церковью и какъ бы освященный уже вѣками, —вопросъ о богослуженіи на мѣстномъ, народномъ языкѣ. Какъ въ самой Моравіи нѣмецкое духовенство, какъ въ Венеціи итальянское, такъ теперь въ Римѣ нѣкоторыя лица изъ римскаго духовенства, даже спископы, возстали противъ употребленія славянскаго языка при богослуженіи. Какъ обвиненіе противниковъ славянскаго богослуженія, такъ и защита Константина основывались на однихъ и тѣхъ же мѣстахъ Св. Писанія, которыя понимались членами римской церкви въ Моравіи, Венеціи и въ самомъ Римѣ слишкомъ узко и односторонне

По показаніямъ нёкоторыхъ легендъ, этотъ споръ отличался въ Римё двумя особенностями: папа Адріанъ II, такъ благоволившій къ солунскимъ братьямъ, не только назвалъ ихъ противниковъ въ этомъ спорё пилатниками и тріязычниками, но даже проклялъ ихъ; кромё того, въ Римё явился еврей, который вошелъ съ Константиномъ въ диспутъ, говоря,

Digitized by GOOGLE

что еще не пришло время, когда, по пророчеству, долженъ родиться Христосъ отъ Дѣвы, на что Константинъ отвѣчалъ точнымъ исчисленіемъ лѣтъ отъ Адама и доказалъ еврею, что пророчества сбылись вполнѣ. Обѣ эти особенности принадлежатъ къ позднѣйшимъ вымысламъ и не заключаютъ въ себѣ историческихъ основъ: первая противорѣчитъ какъ каноническому уставу римской церкви, такъ и личному характеру Адріана; вторая же является смѣшеніемъ спора о славянскомъ богослуженіи съ не менѣе подозрительнымъ диснутомъ Константина съ евреемъ Замвріемъ.

Пребываніе солунскихъ братьевъ въ Римѣ ознаменовалось, однако, одною особенностью, которая является событіемъ, имѣвшимъ важное вліяніе на современный славянскій вопросъ—смертью старшаго изъ братьевъ. Константина.

Путешествія и диспуты, занятія и пропов'єди, усиленный умственный трудъ и чрезм'єрное физическое напряженіе разстроили здоровье Константина. Онъ занемогъ; н'єсколько дней онъ не могъ вставать съ постели. Во время этой бол'єзни онъ постригся въ монахи; эта же бол'єзнь свела его въ могилу.

Смерть святыхъ героевъ представляетъ общирное и, должно сознаться, благодарное поле для легендарныхъ сказаній; смерть Константина описана въ легендахъ теплыми чертами, не лишенными поэтическаго оттънка.

Болізненная «язь» уже пісколько дней не покидала Константина: въ одинъ изъ такихъ дней онъ виділъ видініе, удостоился лицезріть Господа. «Нітъ, —сказалъ Константинъ, не слуга и боліве ни императору, ин иному кому на землі, но лишь Богу Вседержителю». На другой же день постригси онъ въ монахи и принялъ имя Кирилла, которое было ему назначено откровеніемъ, въроятно, во время того видінія. Иноческій образъ носилъ онъ недолго, лишь нісколько дней, въ которые постоянно молился, п въ молитвахъ своихъ поминалъ свою славянскую наству, призывая на нее благосло-

всніе Божіе. Опъ молился, молился, воздымая руки ко Господу. и слезы текли по его исхудавшимъ цекамъ. «Господи, услышь молптву мою и сохрани в врное стадо Твое; дай имъ быть людьми «изрядными» и вдохни въ сердца ихъ слово ученія Твоего; устрой ихъ сильною десницею Твоею и защити ихъ подъ покровомъ крилъ Твоихъ». Такъ молился умирающій Кириллъ за своихъ возлюбленныхъ сыновъ, за свою славянскую паству... Чувствуя приближение смерти, въ посл'єдній часъ своей жизни, Кириллъ опять вспоминаетъ славянъ; онъ говоритъ Меводію, прощаясь послѣднимъ лобызаніемъ съ своимъ братомъ: «Мы, братъ, тянули съ тобою одну борозду, и вотъ я падаю на грядѣ, кончаю дни мои: ты же слишкомъ любишь нашъ родной Олимпъ, но смотри, не покидай ради его наше служеніе, — имъ ты скорѣе можешь спастись». Послѣ этого напоминанія. послѣ этой просьбы къ Меводію не покидать святого дъла просвъщения славянской семьи, Кириллъ облобызалъ окружавшихъ его славянскихъ учениковъ и умеръ 1).

Воскорбѣлъ душою Меоодій; онъ терялъ въ Кириллѣ не только нѣжно любимаго брата, онъ терялъ въ немъ товарища своихъ трудовъ, сопутника своихъ странствованій. Тяжело было Меоодію думать, что братъ будетъ лежать на чужбинѣ, вдали отъ родины, въ чужомъ городѣ: тяжкимъ казалось ему лишить старушку мать послѣдняго утѣшенія—вид ѣть гробъ родимаго сына, и Меоодій проситъ папу дозволить ему увезти тѣло брата на родину. для погребенія въ родной землѣ. Легенды передали намъ, полную тоски и грусти, нѣжную рѣчъ Меоодія къ папѣ: «Святой отецъ! когда мы покидали родную землю ради того служенія, которое мы, при помощи Божіей, совершили, мать, проливая горячія слезы, умоляла насъ, что если кто-либо изъ насъ умретъ на чужбинѣ, ранѣе возвращенія на родину. то братъ пережившій долженъ привезти тѣло брата умершаго въ его монастырь, чтобы достойно и прилично

<sup>1</sup>) Constantin est mort à Rome sous le nom de moine Cyrille 868 le 13 févr. ou le 14. Muralt, p. 449.

похоронить его тамъ. Да соизволитъ же твоя святость предоставить мий, ничтожному. выполнить эту обязанность, чтобъ не казалось, что и противлюсь мольбамъ и заклинаніямь матери». Тронутый выраженісмъ такой сыновней любви и сознавая, вмісті съ тімъ, всю важность такой просьбы, Адріанъ. сталъ совѣтоваться съ приближенными лицами. кардиналами, епископами, именитыми гражданами и. по настоянію ихъ. откаваль Мееодію въ его просьбі: было рішено, что Кирилль будеть погребенъ въ Римѣ, въ церкви св. Петра, на мѣстѣ, предназначенномъ для самого папы. Какъ ни былъ великъ почетъ, оказанный Кириллу выборомъ такого мъста для его погребенія, но Меоодій находиль, что если уже не на родинѣ, то приличнѣе всего похоронить брата въ церкви св. Климента. мощи котораго были обрѣтены именно имъ п имъ же принесены въ Рпмъ. Меводій представиль папі: свои соображенія по этому поводу, и они были уважены: въ церкви св. Климента было назначено мѣсто для погребенія Кирилла.

Никогда еще не видѣли римляне. чтобы простой епискоиъ. прибывшій изъ далекихъ странъ. къ тому же уроженецъ враждебной Византіи, былъ погребаемъ съ такою торжественностью. Все духовенство. бывшее на ту пору въ Римѣ, греческое п римское, предшествовало гробу Кирилла: пѣніе псалмовъ и гимновъ, горѣніе свѣчъ и благоуханіе кадильницъ сопровождало тѣло Кирилла по узкимъ улицамъ Рима до церкви св. Климента, гдѣ оно было встрѣчено самимъ папою и при его участія предано землѣ въ самой церкви. по правую сторону алтаря. То Адріанъ II. желая высказать свою благодарность знаменитому греку и отдать послѣднюю честь великому человѣку, приказалъ исполнить церемоніалъ папскаго погребенія.

«При этомъ, во свидѣтельство того, какая слава ожидаетъ Карпла на небесахъ, самъ Богъ носылаетъ знаменія и дѣлаетъ видимое провозвѣстникомъ невидимаго». Такъ говоритъ болгарская легенда, и въ подкрѣпленіе своихъ словъ приводитъ нѣсколько чудесъ, которыя совершались у гроба Ки-

рилла и о которыхъ упомянуто въ другихъ легендахъ: бѣсноватые, приближаясь къ гробу, получали исціленіе; болящіе, подходя ко гробу, избавлялись отъ своего недуга: мало того: произношеніе имени Кирилла уврачевывало уже отъ болізней. Понятно, что при такихъ условіяхъ имя Кирилла всегда было на устахъ всіхъ римлянъ. страдавшихъ тѣмъ или другимъ недугомъ.

Зная о желанін Меоодія увезти тёло Кирилла изъ Рима. слушая разсказы о чудесахъ на его гробѣ и желая закрѣ. пить за Римомъ право на обладание мощами перваго славянскаго просвѣтителя, католическое потомство сплѣло отдѣльный разсказь о чудѣ, которое совершилъ Кириллъ. Этотъ разсказъ страдаетъ хронологическою неточностью: въ немъ ложно изображены отношенія лицъ, невѣрно поняты событія, перепутаны мѣста,--и, тѣмъ не мевѣе, разсказу этому вѣрили, върнан уже потому, что не имбли возможности и, быть можетъ. не желали ближе ознакомиться съ жизнью солунскихъ братьсвъ. Въ XIV стол., когда уже римская церковь причла Кирилла и Меоодія кълику святыхъ, въ Моравін составилсяслёдующій разсказъ: Меводій, будучи уже архіенископомъ моравскимъ, отправляется въ Римъ, чтобъ увезти съ собою своего брата Кирилла; въ Римѣ узнаетъ Меоодій о смерти Кирилла и проситъ у папы дозволенія увезти тыло брата, котораго Моравія такъ почитаетъ; папа не соглашается отпустить изъ Рима мощи Кирилла, и Меводій рішается на воровство; ночью, тайкомъ, входитъ онъ въ церковь св. Климента и уносить съ собою тёло Кирилла; онъ уже нёсколько дней несеть драгоцённое сокровище, направляясь въ Моравію: однажды, усталый, онъ пріостановился въ одномъ «пріятномъ мёстё», какихъ въ Италіи много, для отдохновенія; когда же, отдохнувъ. Меводій хот влъ продолжать путь, онъ никоимъ образомъ не могъ сдвинуть съ мъста святое тіло: въ крайности Меюодій прибъгаетъ къ молитвѣ и проситъ, чтобъ ему было указано, куда онъ долженъ отнести святое твло брата:

тогда Кириллъ приподымаетъ правую руку и указываетъ на Римъ, давая тёмъ знать, что Меводій долженъ отнести его обратно въ Римъ: Меводій несетъ его обратно въ Римъ, гдѣ напа и народъ снова кладутъ его на прежнее мѣсто, въ церкви св. Климента. Но Меводій былъ не одинъ: спутники его видѣли это чудо, и ихъ разсказъ, переходя отъ потомства къ потомству, достигъ до составителя моравской легенды, со словъ которой мы передали разсказъ объ этомъ чудѣ.

Не стало Константина. Меводій остался одинъ. Святое діло просвіщенія славянъ, начатое совмістно съ братомъ, сосредоточиваетъ теперь на себі все его вниманіе. ставовится главною цілью его жизни. Если прежде Меводій отказывался отъ чести быть посвященнымъ въ енископскій санъ, находя себя недостойнымъ того, то теперь онъ принялъ посвященіе въ архіепископы. считая то необходимымъ для самаго діла.

Отправляя архіепископа Меводія въ Моравію, пана снабдилъ его особымъ посланіемъ къ герцогу Ростиславу, въ которомъ увѣщавалъ его быть вѣрнымъ законамъ христіанской вѣры, дозволилъ служить обѣдню на славянскомъ языкѣ<sup>1</sup>) н, быть можетъ, извѣщалъ его о смерти Кирилла. Прибывъ въ Моравію, Меводій былъ повсюду, въ городахъ и селахъ. съ радостью встрѣчаемъ народомъ; но вѣсть о смерти Кирилла, вызывая искреннія слезы сожалѣнія. ложилась темною тѣнью на радостный день встрѣчи Меводія.

Недолго оставался Меводій въ Моравін: Ростиславъ, вызвавшій византійскихъ миссіонеровъ въ свою страну, томится въ баварскихъ темницахъ; его племянникъ Святополкъ занимаетъ герцогскій тронъ Моравіи; война моравовъ съ нѣмцами поглощаетъ всѣ силы, сосредоточиваетъ на себѣ все вниманіе моравскаго народа, и Меводій переноситъ свою славянскую проповѣдь въ другую землю, болѣе мирную, болѣе доступ-

1) Bussbacoes, I, 110.

ную святому д'ілу просв'ыщенія, въ Паннонію. Долго ли оставался Меводій въ Панноніи—легенды не знають; не знають того и документальные источники; по соображеніямъ нікоторыхъ данныхъ мы можемъ лишь догадываться, что въ 874 году Меводій снова прибылъ въ Моравію.

Какъ въ Паннонія, такъ и въ Моравіи Меводій учитъ народъ, укрѣпляетъ его въ вѣрѣ, служитъ на славянскомъ языкѣ, продолжаетъ дѣло, начатое нѣсколько лѣтъ тому назадъ. Какъ прежде, такъ п тецерь эта дѣятельность Меводія возбуждаетъ неудовольствія. противодѣйствія. наконецъ офиціальный протестъ со стороны нѣмецкаго духовенства <sup>1</sup>).

Легендамъ извъстны нъкоторыя черты изъ этой борьбы Меводія съ нымецкимъ духовенствомъ, черты исторически върныя и чрезвычайно важныя для общей ся характеристики; но форма, въ которой эта борьба записана въ легендахъ, носитъ на себъ отнечатокъ своего легендарнаго происхожденія.

Легенды знаютъ. что вопросъ объ исхождении Св. Духа входиль въ борьбу, какъ одинъ изъ элементовъ раздора и ненависти нѣмецкаго духовенства. страдавшаго «ионаторскою ересью», противъ Меводія, который всіми силами противодбиствоваль «введенной франками порчік, учившей, что Сынь рожденъ отъ Отца и что Св. Духъ исходитъ отъ Сына». Легенды знаютъ, что нѣмецкое духовенство, «обмавувъ лестью Святополка, сдѣлало его полнымъ сторонникомъ своего ученія», что Святополкъ, «человѣкъ варварскій, не понимавшій добра, рабъ плотскихъ наслажденій, утопавшій въ грязи срамныхъ поступковъ, вовсе не обращалъ вниманія на слова Меоодія, посрамлявшаго всякую горечь наслажденія, вреднаго для души, и обращался съ нимъ какъ съ врагомъ». Такое поведеніе Святополка легенды приписывали вліянію дьявола. Въ нѣсколько иномъ свѣтѣ представляется Святополкъ историку, и мы не можемъ отказать себі; въ удовольствіи привести

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вовможно полное изложение этого вопроса по документальнымъ источникамъ см. Бильбасовъ, I, 73 и слёд.

прекрасныя слова Ф. Палацкаго: «Если величіе историческихъ личностей измѣрять только результатомъ ихъ дѣяній, то Святополкъ долженъ быть поставленъ въ исторіи гораздо выше своего предшественника, Ростислава. Чего Ростиславъ не вполнѣ достигъ послѣ долгихъ войнъ, того Святополкъ достигъ скорће и полнће, пбо съ того времени верховность Германіи надъ Моравіей стала лишь буквою и завискла отъ доброй воли моравскихъ государей. Но Святополкъ ниже своего дяди какъ по величію мысли, такъ и по чистотѣ и твердости воли. Ростиславъ боролся болье за благородную идею, за независимость своей земли и народа; Святополкъ же болѣе ради увеличенія своей силы и власти. И какъ бы козни его враговъ не оправдывали употребленіе имъ тѣхъ же средствъ все-таки благородное чувство никогда не можетъ примириться съ дѣяніями, лишенными честности и правды. Правда, Святополкъ быль сильный властелинь: онь расшириль во всё стороны границы своего царства, былъ стращенъ врагамъ и, казалось, прочно устроилъ свое царство; но онъ далъ собою еще одно лишнее доказательство тому часто подтверждающемуся въ исторін положенію, что новыя государства и новыя династіи основываются всегда духовною мощью, но очень рѣдко на моральномъ величіи» 1).

Борьба Меводія съ пѣмецкимъ духовенствомъ представлена легендами въ формѣ суда надъ Меводіемъ. Гдѣ и когда производился этотъ судъ—неизвѣстно, но извѣстно, что членами суда были нѣмецкіе спископы, предсѣдателемъ суда— Святополкъ.

Подсудимый Меводій вель себя съ достоинствомъ. Пренія продолжались долго: Меводію было предложено нѣсколько вопросныхъ пунктовъ, но легенды упоминаютъ лишь объ одномъ, который они справедливо считали самымъ главнымъ источникомъ борьбы: Моравія и Паннонія уже давно были причислены

') Palacky, II, 5, str. 151.

къ Зальцбургской церковной провинціи, и німецкое духовенство видѣло нарушеніе своихъ правъ въ архіенископскомъ санѣ Меводія; оно не признавало за нимъ этого сана, не дозволяло ему отправлять въ тёхъ земляхъ епископскія обязанноста: «въ нашемъ царствь учишь», говорили ему съ укоромъ баварские епископы. Медодий отвергалъ самый фактъ принадлежности Моравіи и Панноніи Зальцбургской провивціи: сго отвѣтъ формулированъ легендою въ довольно оригинальныхъ словахъ: «Если бы я сознавалъ, что эти страны принадлежатъ вамъ, я удалился бы; но онѣ принадлежатъ св. Петру; если же вы, вся вдствіе честолюбія и другихъ нечистыхъ побужденій, будете препятствовать божескимъ постановленіямъ, то берегитесь, чтобъ. желая пробить головою желѣзную гору, не повредили вы себѣ мозга!» Такая рѣчь раздражила судей: «За такую гнівную річь худо тебі будеть, Меоодій». Эта угроза вызвала прекрасныя слова Меоодія: «Я говорю истину передъ королями, и не стыжусь; вы же можете делать со мною, что хотите: я не лучше техъ, которые приняли мученическій вінець за слово правды». Когда споръ такимъ образомъ продолжался и Менодій заставляль своихъ враговъ молчать, король вызшался въ судебныя пренія и сказаль съ насмѣшкою: «Не утомляйте моего Меводія; онъ уже начинаетъ поткть, какъ будто бы стоитъ близъ печки». Меоодій поняль насмѣшку и отвѣчаль: «Да. государь; когда одного философа спросили, отчего онъ вспотблъ, мудрецъ отвЕчалъ, что споримъ съ глунцами». Поняли, въ свою очередь, и судьи намекъ Меводія: они приговорили его къ ссылкѣ въ Швабію, гдѣ онъ содержался въ теченіе двухъ съ половиною лѣтъ. Только спустя два съ половиною года узналъ напа, что поставленный имъ архіепископъ мораво-паннонской церкви содержится въ заточени. Разгићвался папа: онъ наложилъ интердиктъ на землю тъхъ лицъ, которыя участвовали въ судь налъ Меюодіемъ, запретилъ совершать богослуженіе въ ихъ церквахъ до тёхъ поръ, пока они не освободятъ Мессодія.

Такой приговоръ папы испугалъ судей Меоодія: онъ тотчасъ же былъ освобожденъ; но, отсылая его къ Коцелу, они грозили сму враждою, если онъ удержитъ при себѣ Меоодія. Заступникомъ же за Меоодія является самъ св. ап. Петръ: четверо изъ епископовъ, осудившихъ Меоодія, умерли.

Въ настоящее время уже невозможно пренебрегать законами исторической критики настолько, чтобы признавать въ приведенномъ легендарномъ разсказѣ историческій фактъ: но, быть можетъ, въ немъ высказалось представленіе потомства о судѣ, произведенномъ папою, въ Римѣ, надъ мораво-паннонскимъ архіепископомъ.

Въ подобной же сказочной формъ высказапъ легендами фактъ подлога, сдбланнаго Вихингомъ. и составлявшаго, какъ извёстно, одно изъ средствъ борьбы нёмецкаго духовенства съ Меводіемъ. Въ легендахъ это передано въ слѣдующемъ видѣ: Деяволъ возбудилъ противъ Меоодія тѣхъ, которые страдали «нопаторскою» ересью, и они говорили, что напа вручилъ имъ всю власть, а Меоодія повелблъ изгнать вместь съ его ученіемъ. Опечалились моравляне, стали грустить, теряя своего любимаго учителя, и лишь люди слабые, которыхъ заблуждение носить въ разныя стороны, какъ вѣтеръ листья, оставались равнодушны къ предстоящей потеръ. Но не повѣрили моравскіе люди словамъ нѣмецкихъ епископовъ: они потребовали, чтобъ имъ было прочтено напское посланіе, которымъ Меводій изгонялся изъ ихъ страны. Прочитавъ же апостольское посланіе, нашли, что въ немъ папа съ похвалою отзывается о Меводіћ и передаетъ ему въ управленіе всћ славянскія области. И посрамленные, разошлись измецкіе спископы, какъ туманъ, со стыдомъ.

Когда моравляне ознакомились съ нёмецкимъ духовенствомъ, они изгнали его представителей изъ земли своей; когда Меоодій прибылъ въ землю Моравскую, съ того времени стало расти ученіе Божіе и границы Моравскаго царства стали расширяться на счетъ побъжденныхъ ими сосъдей.

Но ни то, ни другое обстоятельство не послужило урокомъ и указаніемъ для Святополка: онъ попрежнему принималъ сторону нѣмецкаго духовенства въ борьбѣ его съ Меводіемъ, попрежнему допускалъ всякаго рода несправедливости относительно своего архіепископа. Меводій долго и много терпѣлъ; со смиреніемъ сносилъ онъ обиды и оскорбленія; но дальнѣйшая уступчивость съ его стороны была уже предосудительною. дальнѣйшее объяспеніе съ нѣмецкимъ духовенствомъ становилось невозможнымъ, и Меводій отлучилъ отъ церкви своихъ противниковъ, наложилъ интердиктъ на ихъ области. Легенды догадываются, что Меводій, прежде чѣмъ приступить къ такой крайней мѣрѣ, часто повторялъ слова Псалмопѣвца, видя въ нихъ указаніе, примѣръ для себя; Меводій говорилъ: «Не сяду въ совѣтѣ злыхъ и со злодѣями не пребуду, но примкну къ невиннымъ и окружу алтарь Бога моего».

Оставляя Византію для сопровожденія своего брата въ славянскія земли. Меводій оставиль въ Константинополь свою старушку мать. Съ тёхъ поръ прошло около двадцати лётъ. Кирилла не было уже въ живыхъ, умерла, вброятно, и мать его. Византія, хранившая останки милыхъ сердцу Меводія, отца и матери, стала для него теперь еще дороже. Желаніе Меводія посѣтить Царьградъ является слишкомъ естественнымъ, чтобъ можно было серьезно отвергать его. Труды, понесенные Меводіемъ на пользу просв'єщенія славянскихъ племенъ, нѣкогда столь страшныхъ для Византін, были слишкомъ велики, чтобъ можно было сомніваться въ благодарности со стороны императора; эти труды, разносившие свътъ христианскаго ученія по б'ёднымъ хижинамъ языческихъ славянъ, заслуживали Меводію искреннее благословеніе со стороны константинопольскаго патріарха. Встр'ячая въ легендахъ указаніе на побздку Меводія въ Царьградъ, на радушный пріемъ, оказанный ему императоромъ и натріархомъ, мы не можемъ отказать этому извістію въ извістной степени исторической до-Digitized by GOC

107

стов'єрности, хотя самый разсказъ носить на себіє черты легендарныхъ сказаній.

Злоба нѣмецкаго духовенства не имѣла предѣловъ: онп говорили, что императоръ такъ разгнѣвался на Меоодія, что, конечно, онъ не останется въ живыхъ, если попадстъ въ руки императора. Господь же милосердый не потерпѣлъ такой хулы своего раба и научилъ императора пригласить къ себѣ Меоодія особымъ послапіемъ. «Достопочтенный отецъ.—писалъ императоръ,—очень желаю тебя видѣть: будь добръ. прибудь поскорѣе къ намъ. чтобъ мы тебя видѣть: будь добръ. прибудь поскорѣе къ намъ. чтобъ мы тебя видѣть: прибудь поскорѣе къ намъ. чтобъ мы тебя видѣть: прибудь поскорѣе къ намъ. чтобъ мы тебя видѣли, пока ты еще на семъ свѣтѣ, и приняли бы твою молитву». Меоодій прибылъ въ Царъградъ, былъ принятъ императоромъ и патріархомъ съ великою почестью и радостью; они одобрили его ученіе: императоръ выполнилъ всю его волю, что тотъ только хотѣлъ, ин въ чемъ ему не отказалъ. и передъ отъѣздомъ Меоодія обратно въ Моравію, много одарилъ его.

Уже въ этомъ разсказѣ легенда выводитъ на сцену божеское вмѣшательство въ дѣла Меоодія: Господь служитъ посредникомъ между византійскимъ императоромъ и моравскимъ архіенискономъ. Мы видимъ въ этомъ лишь особенный, свойственный легендамъ складъ мысли и образъ представленія, чѣмъ нельзя уже объяснять другихъ извѣстій. носящихъ иной характеръ. Если Кириллъ, по смерти своей, творилъ чудеса, то Меоодій. еще при жизни. обладалъ пророческимъ даромъ. .lегенды знаютъ много пророчествъ Меоодія. которыя всѣ испоянялись; онѣ передаютъ намъ въ видѣ примѣра и назиданія только нѣкоторыя изъ нихъ.

Польскій князь, язычникъ. сильный новелитель привислянскихъ областей, ругался надъ христіанами. мучилъ ихъ. Меводій послалъ къ нему гонца съ такою рѣчью: «.Тучше тебѣ, сынъ, окреститься добровольно, на своей землѣ. чѣмъ, будучи взятымъ въ илѣнъ, на чужбинѣ. по принужденію»: —еже и бысть. прибавляетъ легенда, не входя въ дальнѣйшія объяспенія.

Въ другой разъ, когда Святополкъ велъ войну съ языч-

никами и не только не имћаљ успћха. но былъ принужденъ отступить, Мефодій послалъ сказать Святополку: «Объщай мнъ, что проведешь у меня на молитвъ со всъми твоими воинами наступающій день св. Петра, и я върую во Господа, что за это враги скоро будутъ преданы въ руки твои»; еже и бысть.

Третій прим'яръ болье зам'ячателенъ, такъ какъ въ цемъ пророчество Мессодія соединяется съ чудомъ Господа. Одинъ нъъ сов'ятниковъ Святополка, челов'якъ очень богатый, былъ женатъ на сестр'я жены своего брата; Мессодій много наставлялъ, долго уб'яждалъ, но никакъ не могъ расторгнуть бракъ ихъ; нѣмецкіе же священники, принявъ личину смиренныхъ рабовъ Божіихъ, льстили богатому вельмож ради денегъ, тайно потворствовали разврату, чтобы тѣмъ вѣрнѣе отдалить его отъ представителя славянской церкви; Мессодій сказалъ этой четъ: «Придетъ время, когда нѣмецкіе священники не въ состояни будутъ помочь вамъ; тогда вы вспомните мон слова, но будетъ уже поздно». И внезапно отступился отъ нихъ Господь, и постигла ихъ пакость велія, и исчезло даже мѣсто ихъ, какъ будто вихрь разс'ялъ все прахомъ...

Украсивъ своего героя сверхъестественными дарами, легенды относятъ къ нему, приписываютъ Меводію то, что совершилось во время его жизни, но, быть можетъ, не имъ.—мы разумћемъ разсказъ о крещеніи чешскаго герцога.

Христіанство проникло въ Чехію въ половинѣ IX вѣка; болѣе чѣмъ вѣроятно, что въ концѣ того столѣтія былъ окрещенъ въ христіанскую вѣру и герцогъ чешской земли. Легенды такъ передаютъ ближайшій мотивъ и послѣдствія крещенія:

«Въ домѣ Святополка большой ииръ; хозяннъ, указывая гостямъ ихъ мѣста, посадилъ чешскаго герцога Боривоя подъ столъ, говоря, что непристойно язычнику сидѣть за столомъ, рядомъ съ христіанами. Неизвѣстно, во время ли нахожденія Боривоя подъ столомъ или послѣ, только Меводій склонилъ

· - --

его къ принятію христіанской в'бры, соблазняя его предсказаніями, что какъ онъ, такъ и его потомки будутъ самыми могущественными изъ вс'ъхъ князей и королей. Языческій князь не устоялъ предъ такимъ соблазномъ и крестился; по возвращеніи его на родину. въ Чехію, приняла крещеніе и его супруга, Людмила: они долго еще жили посл'ь того и, наконецъ, умерли, оставивъ въ своей благочестивой жизни прим'ъръ намъ въ назиданіе».

Съ именемъ же Меоодія легенды связываютъ разсказъ о посіщении имъ венгерскаго короля въ землі придунайской. разсказъ, въ которомъ Меоодій не могъ быть дійствующимъ лицомъ: «Когда венгерскій король прибылъ въ придунайскія земли <sup>1</sup>), онъ страстно восхотілъ видіть Меоодія; многіе не совътовали Меоодію идти къ нему, полагая, что король замучитъ святого, но Меоодій отправился; венгерскій король принялъ его почетно и торжественно, какъ то прилично государю, бесйдовалъ съ нимъ, одарилъ его подарками при прощаніи и сказалъ Меоодію: «Поминай меня, честной отецъ, въ твоихъ святыхъ молитвахъ».

Труденъ и тяжелъ былъ жизненный путь Меводія; со времени смерти своего брата Кирилла, въ теченіе восемнадцати лѣтъ, онъ былъ поставленъ въ необходимость вести постоянпую борьбу съ врагомъ сильнымъ, лукавымъ; ему выпало на долю вынести первому на своихъ плечахъ всѣ честолюбивые ковы латино-нѣмецкаго духовенства, зародыши которыхъ уже въ то время ясно пробивались изъ-подъ оболочки благочестія и религіозности. Еще не силотили въ то время враги славянъ свои замыслы въ одну цѣльную систему. еще въ Римѣ не было произнесено слово отверженія всѣхъ народовъ, получившихъ христіанство не изъ Рима, и личные, частные мѣстные виды и цѣли вызвали цѣлый рядъ преслѣдованій и бореній тѣмъ болѣе тяжелыхъ, чѣмъ были онп мелочнѣе. При-

1 Что случилось ифеколько лёть послё смерти Меоодія.

поминая всё невзгоды, претерпѣнпыя Меводіемъ, всё боренія, имъ перенесенныя, всё бѣдствія, имъ испытанныя, легенды примѣняютъ къ нему рѣчь ан. Павла, въ которой онъ описывастъ свои страданія. «На всѣхъ путяхъ, — говорятъ легенды, — Меводій былъ вводимъ дьяволомъ въ опасности, отъ разбойниковъ на сушѣ и на морѣ отъ бурь; онъ проводилъ жпзнь въ трудѣ и изнуреніи, часто въ бдѣніи, голодѣ и жаждѣ». Самая же изнурительная изъ всѣхъ опасностей была та борьба, которую объявили мораво-паннонскому архіепископу баварскіе епископы съ зальцбургскимъ первосвященникомъ во главѣ; эта опасность, кромѣ открытой борьбы, выражалась въ тайной враждѣ, и нѣмецкое духовенство постоянно, въ теченіе пятнадцати лѣтъ, оскорбляло Меводія пѣлымъ рядомъ несправедливостей, мучнло его всякаго рода искушеніями.

Меводій усталъ отъ этой борьбы; тревоги бурной жизни изнурили его; года лишили его прежней бодрости; онъ соста́рћлся отъ прожитыхъ лётъ, еще болёе отъ вынесенныхъ невзгодъ, и не находилъ уже въ себё ни прежнихъ силъ, ни прежней энергіи. Въ послёдніе годы жизни его мы видимъ, какъ онъ все болёе и болёе удаляется отъ общества, рёже посёщаетъ дворъ герцога, чаще остается въ своей кельё; спокойный, умственный трудъ онъ предпочитаетъ безпокойной соціальной борьбё съ нёмецкою партіею...

Этотъ умственный трудъ Меводія готовилъ славянамъ самое надежное оружіе для борьбы съ латино-иѣмецкимъ духовенствомъ: продолжая дѣло, начатое вмѣстѣ съ братомъ. Меводій занялся теперь переводомъ греческаго текста Св. Писанія на славянскій языкъ. Единогласное свидѣтельство всѣхъ легендъ не оставляетъ сомнѣнія, что Кириллъ и Меводій переводили Св. Писаніе, но что именно перевелъ Меводій—вопросъ. который надолго, если не навсегда. останется неразрѣшеннымъ для ученыхъ, но не для легендъ. Легенды знаютъ, что именно было переведено Меводіемъ: опѣ знаютъ

1

даже внёшнія подробности перевода и не думаютъ оппибиться, висчитывая дни, употребленные имъ для этого труда.

Меводій выбраль изъ своихъ учениковъ двухъ пресвитеровъ, которые отличались не только умѣньемъ скоро писать, но и знаніемъ обоихъ изыковъ, греческаго и славянскаго: при помощи ихъ онъ перевслъ всѣ книги Св. Писанія, за нсключеніемъ Маккавейскихъ: переводъ былъ сдѣланъ въ самое короткое время, въ теченіе шести мѣсяцевъ, съ марта по 26-е октября. Окончивъ трудъ, Меводій отслужилъ благодарственный молебенъ Господу и установилъ праздновать день памяти св. Димитрія, какъ день окончанія своего труда.

Окончивъ трудъ перевода Св. Писанія, Меводій какъ бы выполнилъ важнѣйшее назначеніе своей дѣятельности, главную задачу своей жпзни, и умеръ. Про него болѣе, чѣмъ про Кирилла, можно сказать, что «ему дозволено было пребывать въ тѣлѣ лишь время, необходимое для перевода Св. Писанія». Наступило для Меводія время предстать предъ Всевышнимъ Судіею и принять награду за труды. Легенды сохранили намъ подробности о нослѣднихъ дняхъ жизни Меводія.

Любим'й тіе изъ учениковъ Меводія окружали его въ послѣдніе дни и съ грустью видѣли, какъ постепенно слабѣли силы ихъ учителя: они не отходили отъ постели Меоодія, которую онъ съ трудомъ лишь могъ покидать, и то на короткое время. Предвидя неминуемый исходъ болѣзни и озабочиваясь судьбою устроенной имъ славянской церкви. ученики Меоодія желали, чтобъ онъ самъ назначилъ себі преемника. Меводій указаль на Горазда: «Воть благородный мужь вашей родины; онъ и св'єдущъ въ Писаніи и вполнѣ православенъ; да будетъ онъ угоденъ Богу и вамъ, какъ онъ угоденъ мић». Наступило вербное воскресенье. Меоодій собралъ свои послёднія силы и былъ перенесенъ въ церковь, гдё благословиль Святополка и окружавшихъ его вельможъ, духовенство п народъ. Къ народу овъ обратилъ свое послёднее слово увіщанія: «Возлюбленныя діти мон, —сказаль оръ —вы знаете, Digitized by GOOGLE

какъ сильны еретики въ злобѣ; вы знаете, какъ они, искажая слово Божіе, стараются напонть ближнихъ ученіемъ ложнымъ, нечистымъ; вы знаете тѣ средства, которыя они употребляють-убъжденіе для невѣдущихъ, жестокость для боязливыхъ. Я же надъюсь на васъ и молюсь за васъ; молюсь, да устоите противъ тѣхъ средствъ; надѣюсь, что, основанные на камиб апостольскаго ученія, на которомъ основана и сама церковь, вы не увлечетесь убъдительностью ихъ словъ, не соблазнитесь лестью, не отступите передъ страхомъ жестокости; вспомните слова Писанія: «Не страшитесь т'яхъ. которые хотя и убивають тело, но не могуть погубить душу». Я говорю и предваряю васъ, --и вы такимъ образомъ становитесь отвѣтственными за грѣхъ, о которомъ вы были упреждены. Я не повиненъ болве въ вашей крови: я не молчалъ изъ страха; я всегда бодрствовалъ на стражћ. и теперь говорю вамъ: будьте осторожны; охраняйте сердца ваши н братій вашихъ: вы будете ходить среди козней. Дни мои сочтены; послё моей кончины придуть къ вамъ лютые волки, которые будуть стараться соблазнить народъ; но вы тѣмъ противустойте, будьте тверды въ въръ: это завѣщаетъ вамъ св. ап. Павелъ устами монми. Всемогущій Богъ Отецъ и отъ Него предвично рожденный Сынъ и Св. Духъ, отъ Отца исходящій, да научать вась всякой истин<sup>4</sup>; и да сохранять вась непорочными». Таково было прощальное слово Мееодія къ народу; оно глубоко запало въ душу его учениковъ, которые повторяли его, какъ предсмертный зав'ётъ учителя, передавали. какъ святыню, своимъ последователямъ и сохранили его до нашего времени.

6-е апрѣля 885 г. было тяжелымъ днемъ для всѣхъ славянскихъ священниковъ: Меводій предсказалъ. что тотъ день будетъ послѣднимъ днемъ его жизни, и ученики были убѣждены, что слова учители сбудутся. Съ самаго утра его окружиля любимъйшіе изъ учениковъ; пресвитеры и іереи поддерживали его, такъ какъ онъ не могъ уже сидѣть на постели.

«Господи, въ руки Твои предаю духъ мой», сказалъ Мееодій и скончался.

Никогда еще столица Моравіи не видѣла такихъ торжественныхъ похоронъ. какъ тѣ, которыми была отдана послѣдняя честь первому славянскому архіепископу. Въ сопровожденіи многочисленнаго народа тѣло было принесено въ соборъ. Обрядъ отпѣванія былъ совершенъ на трехъ языкахъ—славянскомъ, греческомъ и латинскомъ—въ соборной церкви; здѣсь же, за алтаремъ св. Богородицы, на лѣвой сторонѣ, въ стѣнѣ, былъ положенъ гробъ Меводія...

Умеръ Мееодій, и вслѣдъ за его смертью «ересь подымаетъ главу свою».

Латино-нѣмецкое духовенство и его представители въ Моравіи хорошо понимали значеніе выбора Горазда въ архіепископы мораво-паннонской церкви: они сознавали, что, умирая, Меводій выставлялъ въ немъ живого противника ихъ притязаніямъ. Усиліями нѣмецкой партіи, захватившей теперь въ свои руки всю власть при дворѣ моравскаго герцога, Гораздъ былъ лишенъ своего епископскаго достоинства, въ коорое былъ поставленъ личный врагъ Меводія, ярый противникъ славянскаго богослуженія, епископъ нистранскій, Алдеманъ Вихингъ.

Ученикамъ Мееодія была объявлена со стороны нѣмецкаго духовенства открытая борьба; легенды выставляютъ главнымъ предметомъ раздора вопросъ объ исхожденіи Св. Духа, но не забываютъ упомянуть также и о противодѣйствіи, которое ученики Мееодія оказывали Вихингу, котораго они не признавали архіепископомъ; они не соглашались отказаться отъ ученія Мееодія, не считая того ученія «сгнившимъ уже и мертвымъ». Твердая увѣренность послѣдователей Мееодія въ правоту преподаннаго имъ ученія, ихъ спокойная рѣшимость защищать то ученіе. наконецъ, неопровержимость доводовъ по вопросу объ исхожденіи Св. Духа раздражали нѣмецкую пар-

тію. Во время преній, они зажимали себѣ уши, кричали, производили безпорядокъ, готовы были поднять руки на славянскихъ священниковъ, видя въ насиліи лучшую помощь для своего безсильнаго слова.

Во главѣ нѣмецкой партіи стоялъ Вихингъ, человѣкъ, какъ мы видѣли, безправственный настолько, что не только оправдываль, но и самъ прибъгаль ко всъмъ средствамъ, лишь бы они вели къ цёли. Нёсколько лётъ тому назадъ онъ прибѣгнулъ къ подлогу для оклеветанія Меводія въ глазахъ Святополка; теперь, вскорѣ послѣ смерти Меводія, Вихингъ сталъ представлять моравскому герцогу учениковъ Мееодія людьми неблагонам вренными, которые готовять возмущение и могутъ возстать противъ его власти, если не будутъ согласоваться въ ученіи со своимъ государемъ, --- противиться ученію государя равносильно противод биствію его власти. Такимъ образомъ, въ распрю духовныхъ лицъ объ одномъ изъ догматовъ церкви былъ вовлеченъ самимъ духовенствомъ представитель свётской власти въ Моравіи, Святополкъ, человѣкъ. чуждый вопросу. ничего не понимавшій въ богословін, какъ потому. что овъ получиль дурное образованіе, такъ и потому, что своею порочною жизнью онь заглушиль въ себь и ть умственныя способности, которыя онъ получилъ отъ природы. Святополкъ, несмотря на всѣ старанія Горазда и Климента, не понялъ вопроса, принялъ сторону нѣмецкой партін и объявиль, что всякій, уличенный въ противод виствіи «франкскому ученію», будеть выдаваемь головою латино-німецкой партіи, которая распорядится съ «нев'врующимъ», какъ то ей будетъ угодно. Нѣмецкая партія одержала верхъ.

Тяжелыми чертами описывають легенды то положение славянской парти въ Моравии, въ которое она была поставлена вышеприведеннымъ распоряжениемъ Святополка. «Какое слово въ силахъ изобразить то. что сдѣлала злоба, послѣ того, какъ получила власть? Одни принуждали принять коварное учение, другие защищали вѣру отцовъ. Одни готовы были все сдѣ-

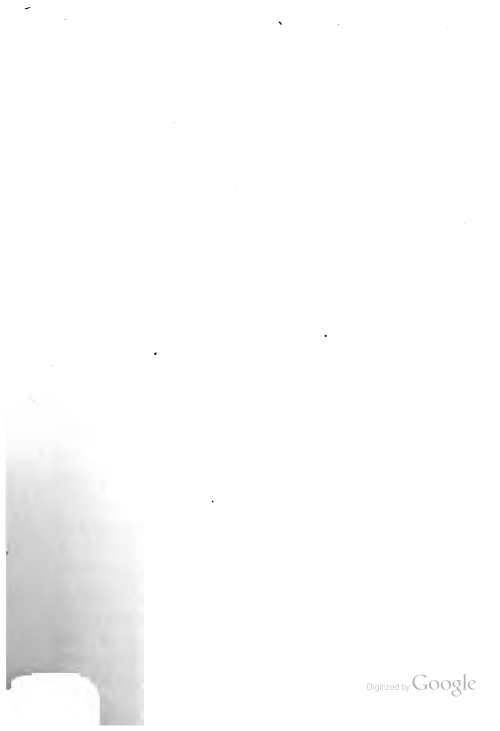
лать, другіе-все претеривть. Однихъ подвергали безчеловѣчнымъ мученіямъ, у другихъ грабили ихъ имущество, присоединяя корыстолюбіе къ нечестію; вікоторыхъ волочили нагими по терновымъ кустамъ, и этому подвергали людей престарѣлыхъ»... Еще съ большимъ ожесточсніемъ обращалась нъмецкая партія со славянскими священниками и дьяконами, поставленными Меводіемъ: злоба противъ нихъ была такъ велика, что, по словамъ легенды, ихъ предавали іудеямъ. Но для нѣмецкой партіи не были столь опасны пресвитеры и дьяконы, еще менёс сторенники славянскаго богослуженія изъ народа; наибольшую злобу антиславянской партіи вызывали тѣ изъ учениковъ Меоодія, которые были учителями и, такимъ образомъ, прямыми продолжателями дѣла святыхъ славянскихъ первоучителей; въ лицѣ ихъ «Меводій и по смерти являлся живымъ противникомъ» латино-нѣмецкаго духовенства.

Изъ числа многихъ пять человѣкъ были любимѣйшими учениками Меводія; они, по смерти Меводія, стали во главѣ славянскаго дѣла; имена ихъ сохранены намъ легендой: Гораздъ, избранный Меводіемъ, его преемникъ. Климентъ, ученъйтій изъ всіхъ, Лаврентій, Наумъ. Ангеларій. Эти лица были главными, наиболке опасными противниками нумецкой нартія; противъ нихъ были приняты наиболѣе строгія мѣры: «этихъ и многнхъ другихъ знаменитыхъ мужей, заковавши въ кандалы, держали въ темницѣ, въ заключеніи, не допуская къ нимъ ни родственниковъ, ни знакомыхъ». Легенда знаетъ, что за несчастных заключенных вступился Господь, трижды ниспосылавшій «трусъ велій», отъ котораго оковы спадали съ мучениковъ; раздраженные, быть можетъ, этимъ враги. пользуясь дозволениемъ князя, подвергають заключенныхъ новымъ истязаніямъ: ихъ вывели изъ темницы и безчеловѣчно били, не обращая вниманія ни на сѣдины, ни на слабость. Муки и истязанія не могли, однако, поколебать тѣхъ, кото----- непосредственно отъ Мееодія научились быть твердыми

въ вѣрѣ; представители нѣмецкой партіи, видя безуспѣшность своихъ жестокостей, рѣшились изгнать навсегда изъ Моравіи любимѣйшихъ учениковъ Меводія. Легенды такъ описываютъ самое изгнаніе: «Еретики отдали ихъ воинамъ, приказавъ отвести ихъ въ придунайскія земля, какъ людей, обреченныхъ на вѣчное изгнаніе. Воины, люди грубые — нѣмцы бо — сняли съ нихъ одежды и повлекли ихъ нагими; они прикладывали къ ихъ шеямъ мечи и подставляли къ ихъ бокамъ копья, глумясь и муча несчастныхъ. Затѣмъ воины покинули ихъ и возвратились въ городъ».

А исповѣдники Христовы направились въ Болгарію: въ Болгарію стремился духъ ихъ, въ Болгаріи надѣялись они найти успокоеніе...





## ЖЕНЩИНА-ПАПА.

(Средневѣковое сказаніе).







## ПАПИССА ІОАННА.

## I.

Въ Латеранѣ, въ которомъ, какъ въ монастырѣ или во храмѣ, должны бы появляться лишь святыя монахини, насъ певольно удивляетъ блистательный рядъ величественныхъ женщинъ, стоящихъ у папскаго трона и руководящихъ главою католическаго міра, женщинъ красивыхъ и очаровательныхъ, по мнѣнію папъ, сладострастныхъ и безстыдныхъ, по отзывамъ современныхъ имъ льтописцевъ. Этотъ темный періодъ папской исторіи, обнимающій все Х столітіе, обозначается въ исторической наукѣ сильнымъ выраженіемъ, неудобнымъ для нашей печати: то былъ періодъ царства публичныхъ женщинъ. эпоха разврата и прелюбодѣянія, охватившихъ всѣ слои средневѣкового общества и осквернившихъ ступени напскаго трона плотскими нечистотами... Современникъ Ліудпрандъ, говоря о вліятельнѣйшихъ женщинахъ того періода, не щадить для нихъ такихъ выраженій. какъ scortum impudens, meretrix percersa и т. п. Кардиналъ Бароній отзывается объ нихъ еще рѣзче; его отзывъ мы должны предоставить догадливости читателя...

Теодора и Мароція, мать и дочь, играютъ наиболёе видную роль въ исторіи папъ того времени. Красивая и смёлая женщина, Теодора, какъ Семирамида Рима, появляется на темномъ фонѣ современнаго ей папства и мужественно правитъ папскою областью; сладострастная римлянка. она сумёла воз-

Digitized by GOOGLE

вести на напскій престолъ своего любовника. Петра, архіенископа города Равенны, и не стыдилась осквернять Латеранъ своими прелюбодѣйными связями съ напою Іоанномъ Х. Дочь была красивѣе, соблазнительнѣе и, вмѣстѣ съ тѣмъ, смѣлѣе, рѣшительнѣе своей матери: Мароція не только жила съ папою Сергіемъ III, но возвела на папскій тронъ прижитаго въ этой связи ребенка. извѣстнаго папу Іоанна XI.

Неопровержимый фактъ, что нѣкоторое время женщины распоряжались папскою короною и владѣли Римомъ, конечно, безчеститъ римлянъ той эпохи; но мы, по нашему мнѣнію, не имѣемъ права смотрѣть на тотъ періодъ чрезъ увеличительное стекло моральныхъ тенденцій. Въ теченіе первыхъ пяти вѣковъ въ исторіи средневѣкового Рима не появляется ни одного женскаго образа, и во все то полутысячелѣтіе мы видимъ лишь нѣсколько святыхъ монахинь; и это не удивительно—Римъ есть городъ по преимуществу церковный. Когда же въ Х столѣтіи появляются на сценѣ нѣсколько знатныхъ римлянокъ, увлекавшихъ современниковъ своею красотою и развратомъ, потомство—своею бурною жизнью и трагическою судьбою, то онѣ ясно указываютъ на перемѣну, совершившуюся во внутренней жизни римлянъ, указываютъ на ослабленіе перковнаго элемента и на преобладаніе свѣтскаго общества.

Въ тотъ періодъ всеобщаго разложенія государственнаго и церковнаго строя, феодализмъ, создавъ двойную землевладкльческую аристократію и закріпивъ неравенство сословныхъ отношеній, распространняъ во всіхъ слояхъ общества самую грубую чувственность. Страсти, не сдерживаемыя нравственнымъ вліяніемъ церкви, пришли въ разнузданное состояніе. Благочестивые Теутберги должны были уступить первенство безстыднымъ Вальдрадамъ. На блистательную побѣду, одержанную, во имя христіанскихъ законовъ морали. папою Пиколаемъ I надъ похотями нравственно-разслабленнаго короля Лотарія, на эту блистательную побѣду міръ отвѣчалъ безгра-

Digitized by Google

122

въ то время не только свѣтское общество, но духовенство и даже монашество. Вотъ изъ чего народились тѣ Теодоры, Мароціи, Стефаніи, которыхъ мы встр'ячаемъ въ Римѣ, тѣ Вальдрады, Берты, Ирменгарды, огонь страстей которых развился до демоническихъ размѣровъ... Эти женщины не были смягчены вибшнимъ блескомъ классическаго образованія, какъ, напримъръ. Лукреція Борджіа, дочь папы; эти женщины не умѣли ни читать, ни писать 1); онѣ жили во время самаго глубокаго варварства, и темъ не менее, то общество, къ которому онѣ принадлежали, не было такъ испорчено, какъ въ утонченный вѣкъ Лукреціи или M-me de Pompadour. Въ Teoдорѣ или Мароціи нельзя видѣть портретовь Мессалины или Агриппины, какъ онъ обрисованы Тацитомъ; нътъ, -- это были честолюбивыя женщины, съ болыпимъ умомъ и характеромъ. во, вмёстё съ тёмъ, какъ жевщины, оне были преисполневы сладострастія, властолюбія, хитрости. Ихъ образы дають предчувствовать, правда, грубую, но более развитую жизнь свётскаго общества въ церковной атмосферѣ Рима, ихъ образы прерывають на время монастырскую монотонность римской исторіи среднихъ вѣковъ...

Мужчины въ этомъ отношении всегда виновнѣе и хуже женщинъ. Разсматриваемая эпоха не составляетъ въ этомъ случаѣ исключения, ни даже въ духовномъ сословіи.

Зависимость церкви отъ государства уничтожила духовную власть, обративъ ее въ чисто свътскую, со всѣми страстями и накловностями послѣдней. Епископы и аббаты сопровождали короля на войну, какъ феодальные бароны. Капитуляріи Карла В., запрещавшіе духовенству выступать въ поле. утеряли свою силу предъ требованіями феодализма. Въ XI столѣтіи военная служба была личною обязанностью, отъ которой могло освободить епископа лишь особое разрѣшеніе; сами папы

<sup>&#</sup>x27;) На одномъ актѣ вмѣсто подписи Мароціи находится приписка съ слѣдующимъ откровеннымъ сознаніемъ: Signum † manu suprascripta Marozza nobilissima femina donatrice qui supra lra n. (literae nescia).

призывали епископовъ на войну, подобно тому, какъ они вызывали ихъ на соборъ: прелаты католической церкви участвовали въ битвахъ, командовали войсками; быть храбрымъ воиномъ составляло такую же славу для епископа. какъ быть добрымъ настыремъ.

Нравы духовенства соотвѣтствовали ихъ воинскимъ наклонностямъ. «Священники, — по словамъ одного современника. — проводятъ дни въ кабакахъ; они являются къ обѣднѣ пьяными со вчерашней еще попойки и оскверняютъ своею рвотою тѣло и кровь божественнаго агнца». Лица духовныя отличались отъ свѣтскихъ лишь «бритою бородою», какъ увѣряетъ одно духовное лицо. Архіепископъ Вероны, собравъ духовныхъ лицъ своего діоцеза, нашелъ, что многія изъ нихъ не знаютъ Символа Вѣры, не могутъ прочесть Credo.

Пьянство и невѣжество привели католическое духовенство къ такой деморализаціи, разсказами о которой мы боимся оскорбить чувство стыдливости нашихъ читателей. Папа Бенедикть VIII, публично, на соборѣ. укорялъ священниковъ въ томъ, что «они бросаются на женщинъ. какъ жеребцы на кобылъ. и, подобно свиньямъ Епиктета. считаютъ сладострастіе высшимъ благомъ». Другой современникъ записалъ: «Всякій знаетъ миста, гди развратничаютъ священники: всякій знаетъ имена ихъ любовницъ: вск видятъ, какъ слуги носятъ къ нимъ записочки и подарки: всѣ слышатъ громкій, полупьяный смѣхъ; невозможно скрыть беременность женщинъ, невозможно заглушить крикъ новорожденныхъ». Не только святость мѣста, даже святость совершаемаго таинства не спасала женщину отъ развратной похотливости духовныхъ лицъ. Описывая нравы духовенства Даміани писаль нан'я Льву IX, между прочимъ. слѣдующее: «Мерзости, которыя я раскрою вамъ. такъ ужасны, что я стыжусь довести ихъ до свѣдѣнія Вашей Святости; но я вооружаюсь храбростью медика: если врачь отступить отъ гнойной язвы. кто же ее вылѣчитъ? Противуестественный разврать сталь язвою, свирбиствующею въ чле-Digitized by Google

нахъ церкви. Какое изобрѣсть наказаніе для священника, который предается разврату со своими духовными дѣтьми? Изъ кающейся онъ дѣлаетъ развратницу; ту, которую онъ долженъ бы возродить къ новой жизни таинствомъ покаянія, предаетъ онъ во власть дьявола соблазномъ своего разврата!..»

Разврать быль повсемёстень; не только въ Римё, онь возсёдаль на папскомь престолё въ лицё римскихь первосвященниковъ. Римскій народъ, въ жалобѣ своей на папу Іоанна XII, поданной императору Оттону І. писаль между прочимъ: «Что мы пишемъ, то знаеть весь міръ; свидѣтель тому—вдова Ренье, которой онъ дариль драгоцѣнные кресты и золотые сосуды изъ церкви св. Петра: другой свидѣтель—Стефанетта, ея тетка, которая умерла въ родахъ, послё продолжительной связи съ нимъ. Но если бы даже онѣ молчали. латеранскій дворецъ громко говорить объ его безстыдствѣ: обиталище святыхъ стало мѣстомъ разврата... Женщины боятся входить во храмъ св. Апостоловъ, — онѣ знаютъ, сколькихъ вдовъ, женъ и дѣвицъ обезчестилъ папа».

Приводи подобныя извёстія, кардиналъ Бароній восклицаетъ: «Іисусъ Христосъ спалъ глубокимъ сномъ во время той страшной бури!» Но не спалъ. не дремалъ здоровый духъ, трезвый смыслъ націи; народная фантазія жестоко отомстила за поруганіе дорогихъ народу чувствъ и върованій: она отомстила созданіемъ колкой сатиры на высшихъ представителей духовенства, и та сатира въ теченіе многихъ въковъ лежала клеймомъ позора на римскихъ первосвищенникахъ, въ теченіе въковъ ей всъ върили, и даже въ настоящее время, когда уже историческая критика вполнѣ разоблачила ея сказочный характеръ, она не перестаетъ тревожить безпокойный сонъ римскихъ епископовъ... Мы разумѣемъ созданіе фантастическаго образа паписсы Іоанны.

Сказаніе о паписсѣ Іоавнѣ, полное сказаніе, со всѣми подробностями и изукрашеніями, представляется въ слѣдующемъ видѣ:

125

«Молодая, красивая д'вушка. дочь англосакса, рожденная въ Ингельхеймѣ, отличалась въ майнцскихъ школахъ своими необыкновенными способностями. Юный схоласть. избѣгая чаръ ея красоты, постригся въ монахи Бенедиктинскаго ордена. Соблазнительная Агнеса нарядилась въ мужской костюмъ и приняла пострижение въ томъ же монастырѣ. Они любили другъ друга: вмісті изучали они духовныя и світскія человѣческія познанія. вмѣстѣ путешествовали-были въ Англін. посътили многія страны Европы. жили въ Леинахъ, гдъ красивая д'вушка прошла высшую школу философской мудрости. Въ Авинахъ умеръ возлюбленный Агнесы; она переселяется въ Римъ, гдѣ принимаетъ мужское имя - Iohannes Anglicus. Ея познанія удивили всёхъ римскихъ философовъ: знаменитые ученые въка стекались въ Римъ для слушанія ея философскихъ бесѣдъ и богословскихъ поученій; кардиналы был обворожены ею. и, тщательно скрывая отъ всёхъ свой прекрасный полъ, она скоро стала чудомъ Рима. Ее избрали сперва въ нотаріи римской куріи, затѣмъ она была облечена въ санъ кардинала. Но это не удовлетворило Агнесу: ея честолюбивый геній стремился къ папской тіарѣ, и, по смерти Льва IV. кардиналы единогласно избрали ес. какъ теологическое совершенство. Агнеса стала папой. Первое время она вела себя хорошо, какъ было прилично если не ея полу. то ея сану; но скоро изнѣживающія удобства папскаго двора и вліяніе скоромвой пищи роскошнаго папскаго стола взяли верхъ надъ честолюбіемъ и философіей, -- Агнеса бросилась въ объятія своего прислужника. Долгое время все было скрыто длишною панскою одеждою; прошли роковые девять мѣсяцевъ и Агиеса, ида въ торжественной процессіи. почувствовала приближение родовъ: на улицѣ. между Колизеемъ и церковью св. Климента, родила она ребенка и умерла.

"Papa Pater Patrum peperit papissa papellum!

«Удивились римляне. никакъ не ожидавшіе, чтобы папа чакать имъ дѣтей: испугались римлине возможной на-

слѣдственности папскаго престола! Агнеса была тутъ же на улицѣ, похоронена. И на томъ мѣстѣ поставили римляне статую, изображавшую прекрасную женщину въ папскомъ облаченіи, съ ребенкомъ въ рукахъ; а возлѣ той статуи положили римляне плиту, на которой вычеканили стихъ, описывающій роды паписсы; и съ тѣхъ поръ папы обходятъ эту улицу во время торжественныхъ процессій, чтобъ избѣжать напоминанія о бывшемъ скандалѣ; и съ тѣхъ поръ вновь избранный папа садится на дырявое кресло, ubi dicitur probari рара an sit homo, чтобъ убѣдить кардиналовъ, что новоизбранный обладаетъ тѣмъ, чего не было у Агнесы прекрасной».

١

Это сказание о паписсъ Іоаннъ до настоящаго времени не потеряло того интереса, который оно возбуждаеть въ области исторической критики: до настоящаго времени въ западной исторической литературѣ появляются труды, въ которыхъ предлагается то или другое рѣшеніе этой загадки. Вопросъ о написсъ Іоаннъ представляетъ довольно общирную литературу, о которой нельзя еще сказать, что она не увеличится со временемъ новыми трудами. Всякая загадка пріобрѣтаетъ тёмъ большій интересъ, чёмъ болёе умовъ потрудилось надъ ея разрѣшеніемъ; загадка же о паписсѣ Іоаннѣ обратила на себя особенное вниманіе, когда нѣкоторые ученые объявили ее не разрѣшимою 1). Какъ бы въ отвѣтъ на это заявленіе, набрасывавшее нёкоторую тінь на историческую науку и выражавшее убѣжденіе въ слабости исторической критики. въ Германіи появился новый ученый трудъ<sup>2</sup>). въ которомъ все сказание о паписсъ Іоаннъ разобрано настолько обстоятельно, что удовлетворяетъ всёмъ строгимъ требованіямъ исторической критики и не оставляеть никакого сомнёнія въ

2) Döllinger, Die Papst-Fabeln des Mittelalters. 1863. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Sage muss zwar nach der vorliegenden Zeugnissen alle historische Geltung abgesprochen werden; dennoch ist sie, auch abgeschen von der theils am Tage liegenden, theils nur geargwöhnten Fälschung der Akten, als ein noch immer ungelöstes und wahrscheinlich nie zu lösendes Räthsel der historischen Kritik zu bezeichnen. *Kurtz*, Handb. der Kircheng., 1856, 11, I. 225.

томъ, что «женщина-напа» принадлежитъ къ области сказочныхъ вымысловъ.

Не такъ давно, въ нашей русской литературѣ. нанисса Іоанна была объявлена лицомъ историческимъ, дѣйствительно существовавшимъ, въ сочинспіи. предназначенномъ для руководства нашего русскаго юношества. Свящ. Михайловскій, основываясь на трудѣ, лишенномъ научнаго характера<sup>1</sup>), объявилъ въ одномъ изъ нослѣднихъ своихъ сочиненій<sup>2</sup>), что «результатомъ всѣхъ изслѣдованій о паписсѣ Іоаннѣ остается убѣжденіе, что на римскомъ панскомъ престолѣ болѣе двухъ лѣтъ возсѣдала женщина въ мужскомъ одѣяніи съ юношескими слабостями».

Интересы строгой науки и педагогическое требованіе здоровой пищи для развитія юнаго ума побуждають нась подробно разсмотрѣть сказаніе о паписсѣ Іоаннѣ и способствовать тому, чтобы въ русской литературѣ не принималось за историческій факть такое явленіе, сказочный характеръ котораго вполнѣ раскрытъ и объясненъ историко-критическою школою въ Германіи.

## Н.

Разсказъ о палиссъ Іоаьнъ не извъстенъ современнымъ лътописнымъ сказаніямъ <sup>3</sup>); отнесенный народною фантазіею

<sup>2</sup>) Михайловскій, Очеркъ исторіи христіанской церкви. Часть первая: до конца IX вѣка. Спб. 1868.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O. Andreae, Ein Weib auf dem Stuhle Petri oder das wieder geöffnete Grab der Päpstin Iohanna. Eine Vergleichung der für und wider dieselbe sprechenden Zeugnisse, mit den Zeugnissen für und wider das Papstthum. Gätersloh. 1866. Это сочиненie, написанное сельскимъ пасторомъ въ формѣ небольшой брошюры, общедоступной по изложенiю и по цѣпѣ, имѣеть главною цѣлью назиданie протестантской паствы автора, а не требованiя строгой науки; брошюра отличается спокойнымъ, но замѣтнымъ церковно-полемическимъ характеромъ. ('вящ. Михайловский не правъ, называя эту брошюру самымъ добросовѣстнымъ трудомъ по вопросу о пашесѣ Іоаннѣ (стр. 312); таковымъ остается попрежнему вышеупомянутый нами трудъ Деллингера.

къ половинѣ IX столѣтія, онъ былъ однако же составленъ гораздо позже, и непремѣнно позже конца XI столѣтія. Пана

нъйшія вставки въ рукописные кодексы. Намъ извъетно нъсколько такихъ вставокъ по занимаемому насъ вопросу:

а) Въ извъстномъ трудъ, приписываемомъ Анастасію Библіотекарю,--Liber pontificalis seu Vitae pontificum Romanorum, -BB KOTOPOMB forpadin папъ IX стол. составлены современниками (Röstell, Beschreibung Roms, J. 207 sqq.), разсказъ о паписст Іоаннъ не встръчается, и за жизнеописаніемъ папы Льва IV (февраль 847 — 17 іюля 855) непосредственно слѣдуеть біографія папы Бенедикта III (29 сент. 855-8 апр. 858). Между тъмъ въ первомъ изданіп этого сборника Анастасія Библіотекаря—Anastasii bibliothecarii vitac seu gesta Romanorum pontificum, ed. I. Busaeus, Moguntiae, 1602, in  $4^{\circ}$  – этоть разсказь быль вставлень, при чемь извѣстіе о немь взято изъ позднѣйшихъ хроникъ, Эта вставка вопіла лишь въ два экземпляра того изданія 1602 г., какъ о томъ свидетельствуеть A. Potthast, Bibl. hist. medii aevi, S. 423. Мы не имъли случая видъть ни одного изъ тъхъ двухъ экземпляровъ; не видълъ ихъ и О. Andreae, авторъ вышеупомянутой нами брошюры, но, желая приписать Анастасію Библіотекарю, какъ современнику папъ Льва IV и Бенедикта Ш, первое упоминание о паписсъ, онъ самопроизвольно встанляетъ въ датинскій тексть слёдующія двё строчки, заимствованныя имъ изъ хроники Мартина-Поляка: Iohannes Anglicus sedit annos duos. Non reperitur in catalogo summorum pontificum papa hic mulieris (т.-е.: loaннъ англичаниять возсъдать на папскомъ престоят, два года. Этоть папа-женщина не упоминается въ перечнѣ верховныхъ первосвященниковъ). Въ нач. XVIII стол., Муратори, при изданіц сборника Анастасія Библіотекаря, упоминасть, что всябять за окончаніемъ біографіи пацы Льва IV нѣкоторыми издателями иставляется папа-женщина, и тогда уже онъ обозначилъ подобную вставку ложною (Миratori, Scr. rer. Ital., III, 247). Краткая, въ двѣ строчки. вставка о паписсѣ Іоаний идсть въ разризъ со всимъ складомъ сборника Анастасія, отличаюmaroca обстоятельнымъ издожениемъ жизни панъ, Gabler. Kleine theol. Schriften, 446.

b) Въ концѣ XVI стол. была издана хроника Маріана Скота, монаха Фульдскаго монастыря, умершаго въ 1086 г.—*Mariani Scoti*, monachi S. Martini Coloniensis, chronicon ab O. C. usque ad a. 1082, ed. *Pistorius*, Ser. rer. Germ., Francof, ad M. 1583, I, 266;—въ этомъ изданіи, подъ 853 годомъ читаемъ: Leo papa obiit Kal. Augusti. Huic succesit Iohanna mulier annis duobus. mensibus quinque, diebus quatuor (т.-е.: папа .leвъ умеръ перваго августа. За инуъ сладовала Іоанна-женщина два года, поть масяцевъ четыре дия). Кардиналъ Бароній вполнѣ признасть подлинность вышеприведенной вышиски и считаетъ Маріана Скота первымъ, записавшимъ въ свосй хроникѣ о пашесѣ Іоаннѣ (Ann. Eccles. ad a. 853, § 93), такъ что, согласно указанію ученаго кардинала, большинство ученыхъ относили *первое* упомиваніе въ дѣтописяхъ Digitized by

129

Левъ IX, въ посланіи къ константинопольскому патріарху Михаилу, отъ 1054 года, между прочимъ писалъ: «Мы не хотимъ вёрить той сказкё, которая всёми повторяется, будто

о паписсѣ ко втор. пол. XI стол. Между тѣмъ въ новѣйшемъ. лучшемъ ваданіп хроники Маріана Скота—ed. Woitz. ар. Pertz. Monum. hist. germ.. scr. V. р. 481 вqq.—издатель Вайцъ доказалъ, что ни въ одной рукописи не встрѣчается упоминанія о паписсѣ Іоаннѣ. и вышеприведенное мѣсто должно бытъ признано если не за вставку самихъ издателей. то во всякомъ случаѣ за позднѣйшую вставку въ ту рукопись. съ которой было сдѣлано изданіе Писторіемъ въ концѣ XVI столѣтія. Изслѣдованіе Вайца о рукописяхъ хроники Маріана Скота (Idid. V, р. 481; XVII, р. 5) не было извѣстно О. Andreae, который относитуя съ полнымъ довѣріемъ къ вышеприведенному мѣсту хроники по изданію Писторія и повторяеть миѣніе кардинала Баронія. Брошюра О. Andreae ввела въ заблужденіе священника Михайловскаго, который подагастъ, что «самое древнее свидѣтельство объ этомъ сказаніи находится въ современной сй почти "Liber pontificalis", римскаго библіотекаря Анастасія. Послѣ Анастасія самый древній свидѣтель Маріанъ Скоть» (стр. 311).

с) Chronographia Sigeberti Gemblacensis coenobitae († 1112) издана въ настоящее время Бетманомъ: ed. Bethmann. ap. Pertz. l. s. c., VI, p. 300 sqq. -Это изданіє признано наилучнимъ (Reiffenberg. Monum, pour servir à l'hist. d. prov. de Namur), и въ немъ не уномпнается о паписсъ Іоаниъ. Издатель говорить, что ни въ одной рукописи нѣть ни слова о паписсѣ и что упоминаніе ся было вставлено въ хронографію Сигберта въ нач. XVI стол. первыми ея издателями: in nullo quem noverimus Sigeberti codice occurrit locus famosus de Iohanna papissa, quem hoc loco editio princeps exhibit... nemo igitur restat nisi primus editor, sive is Antonius Rufus fuerit, sive Henricus Stephanus (ibid. p. 340, 470). Въ первомъ же изданія -А. Rufus. 1513. s. l. -- эта вставка сдѣлана въ слѣдующей формѣ: Iohannes papa Anglicus: Fama est, hunc Iohannem feminam fuisse, et uni soli familiari tantum cognitam. qui eam complexus est, et gravis facta peperit papa existens, quare cam quidem inter pontifices non numerant (т.-е.: папа Іоаннъ-Англичанинъ: Идетъ модва, что этоть Іоаннъ былъ женщина, о чемь зналъ одинъ только изъ приближенныхъ, жившій съ нею; она забеременила и родила, отчего се не считаютъ въ числѣ папъ).

d) Въ хроникѣ Отгона Фрейзингенскаго, скончавшагося въ 1158 г., издателемъ Урстилісмъ, въ концѣ XVI стол., къ имени папы Іоанна VII прибавлена вставка: foemina (Chron. lib. VII, сар. 35, ed. Urstisius, Germ. hist. illust., I, 363); это выраженіе не встрѣчается въ рукописяхъ (Döllinger, s. 7, 1). In der Chronik Otto's ist der Zusatz zum Namen Iohann's VII offenbar die That eines späteren Abschreibers oder Lesers, der auf's gerathewohl, weil man nun einmal einen weiblichen Iohannes unter den Päpsten haben wollte, das Wort beischrieb; dass dieser Iohannes schon in das Jahr 705 falle. irrte ihn un

Digitized by GOOGLE

бы въ константинопольской церкви, въ которой, вопреки первому канону Никейскаго собора, свпухи получаютъ посвященіе, будто бы въ той церкви была однажды возведена на патріаршій престолъ женщина» <sup>1</sup>). Папа Левъ IX не могъ бы такъ писать. если бы зналъ о существованіи болѣе скандальнаго разсказа про напскій престолъ <sup>2</sup>).

Если этотъ разсказъ былъ составленъ позже конца XI столѣтія, то онъ былъ впервые записанъ лишь во второй половинѣ XIII столѣтія. Французскій доминиканецъ Стефанъ Бурбонскій, умершій въ 1261 году, первый упоминаетъ о паписсі: Іоаннѣ; въ своемъ сочиненія *О семи дарахъ духа святаю* <sup>3</sup>) онъ, между прочимъ, говоритъ: «Въ 1100 году случилась чудная, даже безумная дерзость, какъ то отмѣчено въ хроникѣ <sup>4</sup>).

**6**...

so weniger, als das Papstverzeichniss dieser Chronik keine Jahreszahlen gibt (Ibid. s. 6).

Эти и н±которыя другія упоминанія о паписсѣ Іоаннѣ въ средневѣковыхъ сочиненіяхъ IX, X, XI и XII стол. принадлежать къ числу позднѣйшихъ вставокъ. Было мнѣніе, что не первоначальные издатели XVI и XVII стол. вставдяли въ свои изданія, но позднѣйшіе уничтожали въ рукописяхъ упоминаніе о паписсѣ. Это мнѣніе было высказано Курцомъ (Kurtz, l. s. c., III, 228) и повторено въ брошюрѣ O. Andreae (s. 9). Деллингеръ, видѣвшій многія изъ тѣхъ рукописсй, опровергаетъ это мнѣніе (s. 6). И кто же рѣшится серьезно объяниять протестантовъ Вайца, Перца, Бетмана и др. въ томъ, что они ложно объясняли рукописи ради спасенія чести панскаго престола?

1) Mansi, Coll. Conc., XIX, 649.

<sup>2</sup>) Baur. Die christliche Kirche des Mittelalters, 1861, S. 79. "[еллингеръ не упоминаеть объ этомъ писъмѣ папы . Цва 1X къ патріарху Михаилу, что, конечно, должно быть поставлено ему въ вину. Histor. Zeits., XI. 210.

<sup>3</sup>) De septem donis spiritus до настоящаго времени не издано; рукописные списки его находятся преимущественно во французскихъ библіотекахъ; одинъ списокъ хранится въ Мюнхенѣ. Большіе отрывки изъ этого сочиненія приведены въ двухъ трудахъ Echard. Sancti Thomae Summa suo auctori vindicata. Paris. 1709. гдѣ на стр. 568 помѣщенъ разсказъ о паписсѣ loaннѣ, и въ Scriptores ordinis Pracdicatorum. v. I.

4) Ut dicitur in chronicis; здъсь разумъется одна хроника: на языкъ средневъковой латини выражение chronica. мн. ч.. часто употребляется въ смыслъ chronicon. ед. ч. Если бы авторъ разумълъ многія хроники. онъ написалъ бы ut dicitur in variis или pluribus chronicis.

Какая-то женщина, образованная и опытная въ искусствѣ нисать, облачившись въ мужскую одежду и выдавая себя за мужчину, прибыла въ Римъ и здѣсь, какъ за свою дѣятельность. такъ и за образованіе, была сдѣлана сперва потаріемъ куріи, затѣмъ, по наущенію дьявола, кардиналомъ, наконецъ напою. Идя въ процессіи уже беременною, она родила. Когда римская справедливость узнала это, паписса была привязана за ноги къ ногамъ лошади и такимъ образомъ вытащена за городъ и въ разстояніи полумили отъ города побита народомъ каменьями; она была погребена на томъ же мѣстѣ, гдѣ умерла, и на камнѣ, который былъ надъ нею положенъ, былъ написанъ стихъ: Рагсе раter patrum papissae prodere partum». Таково первое письменное упоминаніе о паписсѣ Іоаннѣ.

Сочиненія Стефана Бурбонскаго не были распространены, и сказка о паписсѣ только тогда стала всѣмъ извѣстна п получила кредитъ, когда се прочли въ хроникѣ, которая ходила по Европѣ во множествѣ списковъ, всѣми читалась, пользовалась уваженіемъ современниковъ и довѣріемъ потомства.

Монахъ доминиканскаго ордена, братъ Мартинъ, болће извѣстный подъ общепринятымъ наименованіемъ Мартина-Поляка (Martinus Polonus <sup>1</sup>), по своему положенію придавалъ уже сказкѣ о паписсѣ извѣстный авторитетъ: онъ былъ долгое время панскимъ канелланомъ (capellanus apostolicus) и исповѣдникомъ (poenitentiarius major), жилъ всегда при напскомъ дворѣ, и его хроника верховныхъ первосвященниковъ и императоровъ<sup>2</sup>) разсматривалась какъ офиціальная, самою курісю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мартинъ родился въ г. Троппау, который въ то время принадлежаль Морави, пъ 1278 г. папа Николай III назначилъ его архіепископомъ Гићзненскимъ, по Мартинъ умеръ на дорогѣ изъ Рима къ мѣсту своего назначенія. Wattenbach. Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Berlin, 1866, 8. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chronica summorum pontificum imperatorumque ad septem aetatibus mundi (ed. *Phil. Klimes.* Pragae, 1859),—синхронистическая исторія папъ и императоровь, въ формѣ сухихъ біографическихъ замѣтокъ, составленная, по сознанію автора. въ видѣ руководства для теологовъ и канонистовъ. Digitized by

написанная исторія папъ; многія сказанія, записанныя въ этой хроникі, получили кредить и гражданственность въ наукі, такъ какъ они были заимствованы отсюда въ другія хроники, повторены во многихъ анналахъ и лишь спусти нѣсколько в'ековь была доказана ихъ сказочность 1). Къ числу такихъ сказаний относится разсказъ о паписсѣ Іоаниѣ, изложенный въ слъдующей формъ: «Послъ Льва на панскомъ престол' возс'ялаль Іоаннъ-Англичанинъ, уроженецъ города Майнца, два года, пять м'ясяцевъ, четыре дня, и умеръ. Этотъ напа, какъ говорятъ, былъ женщина; въ юношескій свой возрастъ она была отвезена какимъ-то своимъ любовникомъ въ знаменитвишій городъ Авины, гдв сдвлала такіе успвхи въ наукахъ, что не имѣла себѣ равнаго. такъ что позже, поучая въ Римѣ, она привлекала знаменитыхъ учителей, которые становились ея учениками и слушателями. Она пріобр'вла позже въ Римѣ такую извѣстность. что была единогласно избрана въ наны. Во время своего папствованія она забеременила отъ одного изъ приближенныхъ... идя изъ церкви св. Петра въ Латеранъ. въ узкой улицъ, между Колизеемъ и церковью св. Климента, родила ребенка. тотчасъ же умерла и была тамъ же. какъ говорятъ, погребена. Нѣкоторые говорятъ. что съ тѣхъ поръ паны обходять эту улицу, вслёдствіе отвращенія къ подобному поступку. Въ перечнѣ верховныхъ первосвященниковъ этотъ папа-женщина не упоминается за его развращенность». Такой разсказъ о паписс'я Іоанн'ь, записанный лицомъ, столь приближеннымъ къ папскому престолу, естественно былъ разсматриваемъ всёми какъ фактъ исторически върный. Хроника Мартина была переводима на всъ языки, и въ то время, какъ разсказъ о паписсѣ по редакціи Стефана Бурбонскаго сохранился лишь въ его сочинении, редакція, данная разсказу хроникою Мартина, встрѣчается въ анналахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wattenbach. S. 513. См. Cave, de scriptor. eccles., London, 1688, гдѣ доказывается, что въ рукописяхъ хроняки Мартина нѣтъ этого мѣста (v. l, p. 739 sqq.).

всѣхъ странъ, на всѣхъ языкахъ,—ей вполнѣ вѣрятъ, всѣ списываютъ, и никто не сомнѣвается въ томъ, что было время, когда на папскомъ престолѣ возсѣдала женщина... Между тѣмъ новѣйшія пзысканія показали, что самъ Мартинъ-Полякъ не упоминалъ въ своей хроникѣ о паписсѣ, что этотъ разсказъ вставленъ въ хронику Мартина уже по смерти автора.

Форма хроники Мартива-Поляка довольно оригинальна: изъ двухъ страницъ первая предназначена для напъ. вторая для императоровъ; на каждой страницѣ 50 строкъ; каждая строка соотвѣтствуетъ одному году; каждому лицу посвящено столько строкъ, сколько лѣтъ онъ занималъ престолъ. Такая механическая форма хроники легко допускаетъ вставки въ тѣхъ строкахъ, которыя отчислены по числу лѣтъ жизни напы или императора, но не замѣщены авторомъ. Для вставки сказанія о паписсѣ Іоаннѣ, и именно послѣ папы Льва IV, были два основанія: въ формь той хроники, въ которую вставленъ разсказъ, и въ содержаній самаго разсказа.

Какъ изв'єстно, Левъ IV занималь панскій престоль въ теченіе восьми літь—оть февраля 847 г. до іюля 855 г.: сообразно съ этимъ, Мартинъ-Полякъ отділилъ для него восемь строчекъ, изъ которыхъ онъ исписалъ лишь пять съ половиною; въ остальныя же двѣ съ половиною строчки былъ вишсанъ разсказъ о паписсѣ Іоаннѣ, откуда и явилось общее убѣжденіе, что Агнеса занимала папскій престолъ въ теченіе двухъ съ половиною лѣтъ.

Если форма хроники представляла такія внёшнія удобства для вставки, то содержаніе самаго разсказа о паписсѣ заключало въ себѣ внутреннюю необходимость, въ силу которой разсказъ этотъ долженъ былъ быть помёщенъ послѣ напы Льва IV.

Невѣроятность выбора женщины въ санъ римскаго первосвященника мотивируется въ сказкѣ научными познаніями Агнесы; естественно, что для паписсы, если ей хотѣли дать жвонологическую основу—въ устахъ народа разсказы ходятъ

безъ точнаго определения времени-должны были выбрать болѣе раннее время, во всякомъ случай ранѣе папы Григоыя VII; такимъ образомъ выборъ историческаго мѣста для паписсы долженъ былъ совпадать съ тімъ временемъ, когда былъ примбръ избранія въ папы ради учености. Послб папы Григорія В., ни одинъ цапа не отличался познаніями; въ теченіе четырехъ столітій, отъ напы Іоавна VI. 701 г., до Григорія VII, 1073 г.. Мартинъ-Полякъ называетъ только одного пану человѣкомъ ученымъ, именно напу Льва IV, который, по его словамъ, былъ избранъ римлянами въ первосвященники за свою ученость. Тогда, следовательно, было время, въ которое голоса римлянъ склопялись на сторону болѣе свёдущаго; тогда, слѣдовательно, римляне, не зная пола «философа изъ Аеинъ», могли вотировать въ пользу Агнесы, какъ наиболье ученой. Вотъ почему паписса Іоанна вставлена непосредственно за Львомъ IV; объ учености и единогласномъ избраніи паписсы записано въ выраженіяхъ, тождественныхъ съ тѣми, какими Мартинъ-Полякъ обрисовываетъ ученость .Іьва IV и говорить объ его единогласномъ избрании. Правда, въ указанныя выше четыре столѣтія былъ еще одинъ папа. отличавшійся ученостью---знаменитый математикъ Гербертъ. ставшій въ 999 г. напою Сильвестромъ II; но разсказъ о паписсь Іоаннь не могъ быть вставленъ всладъ за упоминаніемъ Сильвестра уже и потому, что Мартинъ-Полякъ не признавалъ его человѣкомъ ученымъ и считалъ, что Гербертъ обязанъ своимъ избраніемъ не учености, но сатанѣ...,

Такимъ образомъ, сказка, созданная народною фантазіею, была вставлена въ историческое произведеніе, которое было любимымъ чтеніемъ того времени и къ которому вск относились съ полнымъ довѣріемъ. Рѣдко кто, читая въ хроникѣ Мартина разсказъ о паписсѣ, высказывалъ, подобно ученому философу, скромное недоумѣніе насчетъ его истинности: «Я не знаю, сказка это или истина, но въ папскихъ хроникахъ не встрѣчается ничего подобнаго». Въ то время, въ концѣ

Digitized by GOOGLE

XIII стол., трудно было не върить—въ существованіе напыженщины върили въ то время сами напы: португалецъ Петръ (Petrus Hispanus), ставъ въ 1276 году напою Іоанномъ, назвался Іоанномъ XXI, хотя по счету папъ того имени онъ былъ линь двадцатымъ,—папа принялъ въ счетъ паписсу.

Какъ только разсказъ о паписсѣ былъ вставленъ въ хронику Мартина-Поляка, онъ тотчасъ же повторяется, переписывается, дополняется и распространяется во многихъ хроникахъ, анналахъ, исторіяхъ и зерцалахъ; разсказъ получаетъ полный кредитъ и обходитъ всю Европу. Прослѣдимъ распространеніе этого сказанія о паписсѣ, отмѣчая варіаціи и новыя прибавки.

III.

Первыми и самыми усердными распространителями сказанія о написсѣ являются члены различныхъ духовныхъ орденовъ католической церкви; въ этомъ отношеніи первое мѣсто должно быть отдано доминиканцамъ. Галфридъ Курлонскій, дополнившій разсказъ упоминаніемъ соблазнительнаго испытанія пэпъ; Бернардъ Гвидонскій, выводящій Агнесу изъ Германіи, Левъ Орвіетскій. Іоаннъ Парижскій, Сигфридъ Мейссенскій, Вильгельмъ Оккамскій, непобѣдимый докторъ. Амальрикъ Аугерій и мног. друг. съ какою-то любовью останавливаются на разсказѣ о паписсѣ Іоаннѣ и обставляютъ его всѣми подробностями, которыя, по ихъ понятіямъ, могли придать ему наибольшую вѣроятность.

Для римскаго престола, какъ и для всей римской церкви, подобный случай являлся позорнымъ безчестіемъ. Паписса правила римскою церковью бол'ье двухъ л'ьтъ; она д'ылла распоряженія, подписывала акты, утверждала избранія, рукополагала, имъла вліяніе на церковь и государство—вс'ь эти ея отправленія становились ничтожны, теряли свою силу. Паписса разр'єшилась отъ бремени на улицъ, во время торже-

ственной религіозной процессіи, — что скажутъ магометане? съ какимъ презрѣніемъ отнесутся они къ римской церкви! Современники сознавали весь позоръ подобнаго скандала: Johane la Papesse fist un grand esclandre à la papalité, повторядо потомство. Понятно, что всѣ лица духовныя, а еще болѣе монашествующія, постараются скрыть или, по крайней мъ́рѣ, не распространять разсказъ о паписсѣ, не развивать его въ подробностяхъ; и что же? именно напротивъ: доминиканцы болѣе всего старались о повсемѣстномъ распространеніи скандальнаго, для римской куріи и католической церкви позорнаго разсказа.

Это обстоятельство удивляло многихъ; ученые издатели Іитературной Франціи откровенно сознаются, что «они не въ состояніи объяснить, какимъ образомъ могло случиться, что именно въ рядахъ столь преданнаго святѣйшему престолу воинства встречаются наиболее наивные распространители и, быть можетъ, изобрѣтатели исторіи. столь оскорбительной для панства». Это недоумѣніе легко разрѣшается, если обратимъ внимание на ту эпоху, въ течение которой доминиканцы при помощи своихъ сочиненій распространяли по всей Европѣ обидную для папства сказку о паписсѣ. То было время, когда панскій престолъ занималъ Бонифацій VIII, врагъ доминиканцевъ и францисканцевъ, особенно же первыхъ: оттого-то доминиканцы такъ дурно отзываются о немъ въ своихъ произведеніяхъ; оттого-то они принимаютъ такое враждебное папскому престолу положение во время раздоровъ папы Бонифація VIII съ королемъ Филиппомъ-Красивымъ. Вотъ причины, по которымъ члены духовныхъ орденовъ католической церкви съ такою любовью останавливаются на разсказ'ь о написсъ, дополняють, развивають его и разносять по всей Европѣ вубсть съ своими сочиненіями.

Благодаря усиліямъ доминиканскаго ордена, разсказъ о паписсѣ Іоаннѣ получаетъ такой кредитъ, что уже в. XIV вѣкѣ въ немъ никто не сомнѣвается, всѣ довѣрчиво читаютъ

Digitized by GOOGLE

о прекрасной Агнесѣ въ произведеніяхъ Боккачіо. Петрарки, и въ XV ст. всѣ убѣждены. что дѣйствитсьно было время, когда на папскомъ престолъ возсъдала женщина. Это убъжденіе было такъ велико, что въ началѣ XV стол., въ Сьеннѣ. въ каеедральномъ соборѣ, статуя паписсы была поставлена на своемъ мѣстѣ, въ ряду другихъ папъ. Сьеннская церковь дала католическому міру троихъ папъ-Пія II, Пія III, Марцелла II-и ни одинъ изъ нихъ не считалъ себя въ правѣ уничтожить ненавистную статую, которая стояла тамъ въ теченіе двухъ сотъ лѣтъ, пока Клименту VШ удалось, наконецъ, послѣ усиленныхъ настояній, измѣнить досадное изображеніе: женское лицо паписсы Іоанны было перелѣплено на мужской ликъ папы Захарія. Когда Гусъ, на Констанцкомъ соборѣ. доказывая, что церковь можетъ существовать и безъ напы. сослался на паписсу Іоанну-викто ему не противорѣчилъ. Гусъ былъ искренно убѣжденъ, что «прекрасная Агнеса» была папою: въ своемъ сочинения О церкви онъ охотно останавливается на паписсѣ и видитъ въ ней ясное доказательство противъ в'брованія въ непогръщимость папъ, --- «паписса Іоанна со всею коллегіею осталась ли не запятнанною послі: того, какъ Агнеса родила ребенка?»

Не только политическіе и религіозные противники напскаго института, но сторонники и защитники напства. люди близкіе и преданные папскому престолу, искренно в'брятъ и наивно повторяютъ разсказъ о паписсѣ Іоаннѣ.

Кардиналъ Торрекремата, написавшій особое сочиненіе въ защиту папства, признаетъ, что однажды женщина была папою. и видитъ въ этомъ могущество папскаго института, который не можетъ быть потрясенъ никакою «случайностью».

Мартинъ Франкъ (Martin le Franc), секретарь двухъ папъ, Феликса V и Николая V, въ своемъ стихотвореніи <sup>1</sup>), подробно описываетъ паписсу Іоанну, вполнѣ убѣжденный, что гово-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Martin le Franc, Le champion des dames, ap. Oudin, Comm. de Ser. eccl., III, 2466.

ритъ о фактѣ исторически вѣрномъ. Онъ, правда, удивленъ, что Господь попустилъ совершиться такой случайности:

> Comment endura Dieu, comment Que femme ribaulde et prestresse Eut l'Eglise en gouvernement?

онъ не считалъ бы чудомъ, если бы самъ Господь сошелъ на землю, чтобъ судить человѣчество за предоставленіе женщинѣ, хотя бы и красивѣйшей изъ всѣхъ женщинъ, господства надъ всѣмъ католическимъ міромъ; но онъ выставилъ бы въ такомъ случаѣ адвоката подсудимой написсы, которому было бы не трудно выиграть процессъ:

> Or laissons les péchés, disans, Qu'elle étoit clergesse lettrée, Quand devant les plus suffisant De Rome eut l'issue et l'entrée. Encore te peut-être montrée Mainte Préface que dicta, Bien et saintement accoustrée Où en la foy point n'hésita.

Только теперь, въ ноловинѣ XV стол., когда сказка о паписсѣ Іоаннѣ обошла уже всю Европу и получила полный кредитъ. только теперь была она занесена на страницы византійскихъ лѣтописей. Халкокондилъ<sup>1</sup>). описывая обрядъ папскаго избранія, упоминаетъ объ испытаніи пола вновь избраннаго папы, разсказываетъ при этомъ о паписсѣ и прибавляетъ, что подобный случай возможенъ только въ католической церкви. представители которой брѣютъ бороды. При этомъ грекъ вставилъ въ разсказъ о паписсѣ нѣкоторыя подробности, непзвѣстныя на Западѣ: паписса должна была родить во время богослуженія, на глазахъ всего народа, присутствовавшаго во храмѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chalcocondylas, Historia de origine atque rebus Turcorum et imperii Graecorum interitu libri X, ap. Corp. scr. hist. Byzant., ed. Bekker, Bonn, 1843. Греческій монахъ Вардаамъ упоминаеть въ XIV стод. о паписсѣ Іоаннѣ (Barlaam, de papae principatu, cap. IV, p. 120, post Salm. de primatu papae), но онъ быдъ грекъ итальянскій.

И не только на Востокѣ, въ далской Византіи, имѣвшей много поводовъ относиться къ папскому институту всегда болѣе или менѣе враждебно, разсказъ о паписсѣ записанъ въ хроникахъ, составлявшихся въ Италін на глазахъ самихъ напъ <sup>1</sup>), нерѣдко по ихъ просьбѣ <sup>2</sup>); мало того: сказка о прекрасной Агнесѣ, со всѣми ся соблазнительными подробностями, была внесена въ офиціальное, римскою куріею просмотрѣнное и одобренное изданіе *Путеводителя по городу Риму* <sup>3</sup>). Этотъ путеводитель издавался не разъ, онъ предлагался каждому путешественнику, посѣщавшему столицу католическаго міра. и до конца XVI стол. въ Римѣ не нашлось ни одного человѣка, который заподозрилъ бы этотъ разсказъ, отнесся бы къ нему съ недовѣріемъ и исключилъ бы его, какъ разсказъ, оскорбительный для нанскаго достоинства, изъ офиціальнаго изданія римской куріи.

Папы и кардиналы. священники и монахи относятся съ. полнымъ довѣріемъ къ разсказу о написсѣ; нѣмцы и французы, греки и итальянцы не сомнѣваются въ существованіи прекрасной Агнесы, занимавшей нѣкогда папскій престолъ. Общее довѣріе къ разсказу о паписсѣ такъ живо. такъ сильно

<sup>3</sup>) Mirabilia urbis Romae—родъ указателя всёхъ церковныхъ достопримѣчательностей города Рима, предназначавшійся спеціально для чужестранцевъ, желавшихъ осмотрѣть городъ. и для поломниковъ, тысячами приходившихъ въ Римъ для поклоненія мощамъ святыхъ угодниковъ. Первоначально это изданіе называлось Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae. О паписсѣ упомянуто даже въ изданіи 1563 г.

١

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cancellieri, Storia de' solenni possessi. Rom. 1802. р. 238. Разсказъ о паписсѣ встрѣчается между прочимъ въ сочинения венеціанскаго священника Stella, Vita paparum Romanorum, Basil., 1507. и въ трудѣ спископа Ioanna Чіемзейскаго, Onus Ecclesiae, 1631, cap. 19, § 14. (O Chiemsee см. Ebeling, Die deutschen Bischöfe, I, 136).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Platina, Liber de vita Christi ac de vitis summorum pontificum Romanorum, Colon., 1562. Авторъ написалъ свое сочинение во второй пол. XVI стол. по просьбю папы Сикста IV и въ немъ помѣстиль разсказъ о паписсѣ. Въ тѣхъ рукописяхъ Платины, которыя хранятся въ Ватиканской библіотекѣ, разсказъ о паписсѣ не встрѣчается. Bernartius. de utilitate legendae hist., lib. II, p. III.

укоренено въ умахъ, что даже въ концѣ XVI стол. никто не осмѣливался умалчивать о ней. говоря о напахъ, никто не дерзалъ высказывать свое сомнѣніе,—почти всѣ вѣрили въ дъйствительное существованіе паписсы.

Уваженіе къ ученымъ дѣятелямъ прошлыхъ вѣковъ и къ требованіямъ современной намъ науки, почтеніе къ папскому институту, бывшему въ теченіе многихъ столѣтій главнымъ нервомъ исторіи человѣчества, и къ римскимъ первосвященникамъ, величественный рядъ которыхъ внушаетъ невольное удивленіе, независимое отъ различія вѣроисповѣданій, — все это заставляетъ насъ не довольствоваться простымъ, голословнымъ отчисленіемъ сказанія о паписсѣ Іоаннѣ къ области сказочныхъ созданій народной фантазіи, но разсмотрѣть его во всѣхъ подробностяхъ и привесть несомнѣнныя доказательства, что этотъ разсказъ есть не болѣе, какъ сказка.

IV.

Какъ во всѣхъ сказкахъ, такъ и въ разсказѣ о написсѣ, точныя подробности разсказа составлялись мало-по-малу, въ теченіе вѣковъ, пока наконецъ сформировался тотъ полный разсказъ, который приведенъ въ началѣ настоящей статьи.

Первоначально, въ устахъ народа, паписса не имѣла опредѣленнаго имени. Въ первыхъ письменныхъ извѣстіяхъ о ней сказано только, что «былъ какой-то лжепапа, имя котораго и года папствованія неизвѣстны, пбо то была женщина». Ен женское имя было впервые произнесено не ранѣе XIV стол., ее звали Анесси, какъ то значится въ сочиненіи Гуса, затѣмъ *l'илбертой*, какъ о томъ записано у Боккачіо, наконецъ Изабеллой, Маргаритой, Доротеей. Юттой и др. Ея папское имя было выбрано изъ именъ наиболѣе обыкновенныхъ.— се назвали *Іоанномъ* потому, что во время составленія разсказа было уже до двадцати папъ, носившихъ это имя.

Время, въ которое жила паписса, первоначально не было извѣстно,---народъ не заботится о хронологіи своихъ сказоч-

141

ныхъ героевъ. Стефанъ Бурбонскій, первый записавшій о паниссѣ, относитъ ее къ 1100 году, т.-е. именно къ тому времени, когда впервые упомвнается употребленіепри церемоніи папскаго восшествія на престолъ особыхъ дырявыхъ креселъ. Позже, паписса была отнесена рѣшительно всѣми къ пол. IX стол., къ 855 году, вслѣдствіе того, что, какъ мы видѣли, въ одной изъ хроникъ было подъ этимъ годомъ пустое мѣсто и предшествовавшій папа, Левъ IV, прдставлялъ нѣкоторое сходство съ Агнесой по своей учености.

Долгое время, однако, паписса была не ученою женщиною. а просто опытною въ искусствѣ писанія 1); нѣсколько позже, она уже изучаеть философію въ Абинахъ<sup>2</sup>), наконецъ, является въ Римъ, гдѣ занимаетъ каоедру въ высшемъ училищѣ и привлекаеть къ себѣ толцу слушателей 3). Въ началѣ XV стол. знали даже, гдѣ именно преподавала паписса, -Дитрихъ Нимскій говорить, что Агнеса преподавала въ преческой школь 4). въ той самой, въ которой былъ нѣкогда св. Августинъ. Слѣды вѣрованія въ ученость паписсы сохранились до позднѣйшаго времени: въ требникахъ римской церкви помѣщалось въ прежнее время нѣсколько предисловій; позже, когда эти предисловія, неизвѣстно кѣмъ и по какимъ причинамъ, были уничтожены, то это объясняли тімъ, что ті предисловія были написаны паписсой Іоанной <sup>5</sup>). Эти-то предисловія имѣлъ въ виду Мартинъ-Франкъ въ тѣхъ стихахъ. которые приведены нами выше.

Если имя, время и познанія паписсы Іоанны были наконецъ точно опредѣлены, то мѣсто рожденія Агнесы такъ и

<sup>1)</sup> Steph. de Bourb. I. s. c.

<sup>2)</sup> Eccard, II, 1607.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grosse Lesemeister begehrten ihre Schüler zu sinde, da sie alsus drüsor hielt die öbersten Schulen zu Rome. *I. v. Königshofen*. Cronica von der hilliger Stat Coellen, 1499. cm. *N. C. Kist*, die Päpstin Iohanna, ap. Histor. theolog. Zeitschrift, 1844. 2.

<sup>4)</sup> Gregorovius. III, 126.

<sup>5)</sup> Maresius, Iohanna papissa restituta an 17.

осталось не выясненнымъ до настоящаго времени. Въ первоначальныхъ записяхъ ова названа англичанкою, родомъ изъ Майнца; позже встрѣчаются нѣсколько попытокъ примирить это англійское происхожденіе Агнесы съ рожденіемъ въ Майнці: одни называють ее англичанкою, родомъ изъ Маргана; другіе-просто нѣмкою. Это выведеніе Агнесы изъ Германіи очень скоро стало непопулярнымъ между ея соплеменниками,--нёмцы стыдились признать свою Германію родиною женщины, опозорившей какъ себя, такъ и тотъ санъ, въ который она была облечена; нёмцы въ этомъ видёли главную причину того, что кардиналы избѣгаютъ избирать въ папы нѣмца. Это послѣднее обстоятельство заставило нѣмцевъ прибѣгнуть къ довольно крайней мири: хотя выборъ родины для Агнесы постоянно, въ течение вѣковъ, колебался только между Англией и Германіей, но такъ какъ Англія была хорошо знакома съ разсказомъ о паписсѣ и не преминула бы протестовать противъ всецблаго перенесенія Агнесы за Ламаншъ. то нёмцы рѣшились избрать страну болѣе безотвѣтную въ этомъ отнопеніи, и перенесли родину Агнесы изъ Германіи въ Грецію. Къ числу наиболће оригинальныхъ попытокъ въ этомъ отношении должно отнести ту, которая отдавала Агнесу безраздёльно Англін, для чего въ текстё было сдёлано небольшое измѣненіе: вмѣсто Iohannes Anglicus, natione Maguntinus, въ одной хроникѣ читается Iohannes Anglicus natione. Maynanimus. Трудно, конечно, сказать, въ чемъ именно подмѣтилъ авторъ великодушіе Агнесы.-ужъ не въ томъ ли, что она пожертвовала папскимъ саномъ. жизнью и даже добрымъ именемъ для удовлетворенія плотской страсти?

Кажется, народная фантазія съ особенною любовью занималась моментомъ родовъ: сохранилось нѣсколько варіацій на эту тему. По однимъ, Агнеса была уже беременна въ моментъ избранія и родила при торжественномъ вступленіи въ Латеранъ; затемъ она была привязана къ ногамъ лошади, которая поволокла се за-городъ, при чемъ народъ бросалъ въ свою Digitized by GOOGLE

паниссу каменьями. По другимъ, паписса спокойно управляетъ римскою церковью болбе двухъ лътъ, рожаетъ на улиць. тотчасъ же умираетъ и погребается народомъ на томъ же місті. Боккачіо представиль всю катастрофу болье мирно, не заканчивая ее трагическою смертью у хвоста лошади или на улицѣ: паписса лишается своего сана, плачетъ и продолжаетъ жить въ Римф частнымъ человфкомъ. Почти такъ же, но безъ слезъ, разсказана эта катастрофа въ одной, недавно изданной. довольно, впрочемъ, безцвѣтной хроникѣ XIV стол. Въ другой. неизданной еще хроникѣ, разсказъ изукрашенъ бесѣдою нечистой силы: къ Агнесѣ, которая была уже въ то время папою, является сатана и говорить: «О ты, папа! при родахъ твоихъ обнаружится, что ты паписса; тогда-то я возьму тебя, твою душу и твое тело, къ себъ, въ мое общество». Въ другихъ сочиненіяхъ сатана замёненъ ангеломъ, который предлагаетъ написсѣ на выборъ-или позоръ публичныхъ родовъ на землѣ, или в'ячное осуждение за гробомъ; Агнеса избрала первос. Эта послёдняя варіація все на ту же нескромную тему была любимѣйшею, -- въ устахъ народа она пережила всѣ предыдущія варіаціи <sup>1</sup>).

Очевидно: образъ женщины, возведенной въ напскій санъ, и представленіе папы, разрѣшающагося отъ бремени, былъ довольно любимою темою, на которую народная фантазія представила много варіантовъ. Что же послужило поводомъ къ составленію тѣхъ соблазнительныхъ подробностей, которыми обставленъ разсказъ о написсѣ Іоаннѣ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieu desirant qu'une si scelerée meschanceté ne demeurast impunie, envoya un Ange à ce Pontife, lequel luy dit, que son peché luy serait pardonné, pourveu qu'elle accouchast en pleine rue sans secours, ny appeller aucune femme pour la servir ou assister en telle nécessité. Que cela luy serviroit de penitence: et ceste amende honorable, de peine. Ce qu'elle fit, pour obeyr au commendement de Dieu. Cest autheur avoit aprins ce conte de quelque bonne vieille Romaine: car ceux qui ont voulu preudre la peine de s'en informer m'ont assente qu'il est encor en la bouche de plusieurs que cest Ange luy donna le chois ou d'acoucher privement et sans honte et d'aller en Enfer; ou publiquenent, et aller en Paradis. *Florimond de Remond*, Erreur populaire de la paesse leanne, 1599, ch. XXIII, n. 3, f. 429.

Четыре предмета послужили главнымъ поводомъ къ изукрашенію сказанія о прекрасной Агнесѣ: статуя, которую, по ея облаченію, принимали за изображеніе женщины; камень сз надписью, который былъ признанъ за могильную плиту; дырявыя кресла, употреблявішіяся при церемоніи папскаго восшествія на престолъ, и, наконецъ, улица, которую папы обыкновенно обходили при торжественныхъ процессіяхъ.

Найденная на одной изъ улицъ Рима статуя открывала обширное поле для изысканій археологовъ и догадокъ народа, такъ какъ въ ней недоставало самаго главнаго- головы. Статуя изображала скорће мужскую, чимъ женскую фигуру. въ длинномъ облачении, въ правой рукѣ-пальмовая вѣтвь, по лѣвую сторону-мальчикъ. Болѣе чѣмъ, вѣроятно, что это было изображение какого-нибудь жреца съ прислужникомъ ни какого-инбо языческаго божества; но длинная одежда и фигура ребенка наталкивали народную фантазію на иное представление: это мать съ ея ребенкомъ, говорили римляне, и такая догадка была тёмъ охотнёе принимаема, что подтверждала народное сказаніе о папѣ-женщинѣ. Первое упоминаніе объ этой статућ записано въ концѣ XIII стол., т.-е. именно во вдемя распространенія этого сказанія по всей Европ'в. Въ настоящее время мы лишены возможности представить не только объясненіе, но и болже точное описаніе той статуи, такъ какъ папа Сикстъ V, въ конці: XVI стол., уничтожиль предметъ, дававшій народу поводъ къ толкованіямъ, столь непріятнымъ для папскаго престола.

На той же улицѣ, неподалеку отъ статуи, лежалъ камень съ загадочною надписью, которую никто не могъ дешифрировать и которую римляне смѣло приводили въ связь съ паписсой и ея родами. Сколько можно догадываться, надпись эта состояла изъ слѣдующихъ знаковъ:

## P Pater Patrum P P P

Посл'єднія три буквы не представляютъ особенныхъ затрудненій для прочтенія: propria pecunia posuit, выраженіе, ко-

145

торое встрѣчается всегда въ сокращенномъ видѣ и всегда въ формѣ трехъ начальныхъ буквъ каждаго изъ тѣхъ словъ. *Ра*ter Patrum—титулъ жрецовъ Митры, древнеперсидскій культъ котораго впервые появился въ Римѣ въ 67 г. до Р. Хр., начиная со II вѣка былъ сильно распространенъ, особенно при императорѣ Коммодѣ; въ 378 г. митрскія мистеріи были запрещены въ Римѣ. Титулъ митрскихъ жрецовъ, Pater Patrum, часто встрѣчается на древнихъ мснументахъ Первоначальный знакъ Р обозначалъ, вѣроятно, собственное имя жреца, быть можетъ, *Papirius*; сохранилось много надписей съ подобнымъсокращеніемъ. Такимъ образомъ. вышеприведенная надпись могла быть читаема:

Papirius Pater Patrum Propria Pecunia Posuit.

Мы представляемъ возможное, но условное объясненіе той надписи, такъ какъ самый камень давно уже уничтоженъ и въ записяхъ современниковъ не сохраненъ точный списокъ надписи. Какъ бы въ облегченіе нашего труда, современники, скрывъ отъ насъ самую надпись, представляютъ намъ нѣсколько образцовъ средневѣкового искусства дешифрированія. Въ загадочныхъ знакахъ надписи всѣ видѣли какъ бы графическое дополненіе къ близъ лежавшей статуѣ; одни читали:-

Parce Pater Patrum Papissae Prodere Partum, другіе нісколько иначе:

Рара Pater Patrum Papissae Pandito Partum, наконецъ, было представлено и болѣе игривое чтеніс:

Papa Pater Patrum Peperit Papissa Papellum.

Такимъ образомъ загадочная наднись была прочтена: камень сталъ могильною плитою несчастной паписсы, и хронистъ съ увѣренностью говоритъ: «Агнеса была похоронена на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ умерла послѣ родовъ; надъ ея могилой былъ положенъ камень. а на томъ камнѣ вырѣзана вышеприведенная надпись».

Если подобная надпись на могильной плить можеть пред-

ставляться подозрительною для насъ, знакомыхъ съ характеромъ латинскихъ надписей на древнихъ монументахъ, то для народа, фантазія котораго разыгрывалась все болѣе и болѣе по мъръ накопленія матеріала. эта надпись казалась неудовлетворительною по своей краткости; народъ по своему объяснялъ происхождение той надписи. По этому поводу въ Римѣ ходили разные толки: одни говорили, что сатана, знавшій тайну беременности паписсы, произнесь прочтенныя на камиѣ слова въ засѣданіи коллегіи кардиналовъ, въ которомъ, присутствовала Агнеса; другіе разсказывали. что въ самый моменть публичнаго разр'вшенія паписсы оть бремени слышны были тв слова въ воздухѣ,---то былъ крикъ сатаны, ликовавшаго о пріобрѣтеніи души злосчастной Агнесы; наконецъ, нѣкоторые представляли такое объясненіе надписи: паписса заклинала злой духъ выйти изъ одного бёсноватаго, на что дьяволъ отвёчалъ презрительнымъ стихомъ:

Papa Pater Patrum papissae pandito partum,

Et tibi tunc dicam de corpore quando recedam <sup>1</sup>).

В'єроятно, въ народ'ї ходило много подобных сказокъ на эту игривую тему, но т'є разсказы, не записанные современниками, не дошли до насъ.

Въ то время, какъ найденная на одной изъ улицъ Рима загадочная надпись могла занимать образованный классъ средневѣкового общества и вообще людей грамотныхъ, народную фантазію болѣе привлекали тѣ дырявыя кресла, на которыя, по обычаю. садился вновь избранный папа.

• Съ конца XI стол., со времени папы Пасхалиса II, упоминается обычай, по которому избранный въ папы, при торжественной латеранской церемоніи восшествія на престоль,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это двустнине было переведено въ началѣ XVII в. слѣдующимъ образомъ: «Di moi quand une Papesse enfantera et je te dirai quand j'en sortirai». Du Plessis Mornai, Mystère d'Iniquité, 1611, p. 162. Это сочинение вызвало въ свое время большую полемику: Coiffeteau, Réponse au Mystère d'Iniquité. 1613; Rivet, Remarques sur la Réponse au Mystère d'Iniquité и др. Google

садился на два дырявыя кресла. Эти кресла были изъ свътлорозоваго мрамора, античной работы: подобныя кресла составляли принадлежность античныхъ бань и служили для извъст. наго употребленія, почему на самомъ сидъньи каждаго изъ нихъ находилась дыра, довольно правильной формы '). Древность кресель, дорогой мраморь, прекрасная работа соблазнили папъ и кресла были поставлены на видное мъсто въ церкви св, Сильвестра. близъ Латерана. Во время церемоніи папскаго посвященія, новоизбранный садился сперва на кресло, стоявшее по правую сторону-ему надивали поясъ съ семыо ключами и семью печатями и вручали посохъ; затъмъ онъ переходиль къ другому креслу, садился на него и отдаваль поясь и посохъ пріору церкви св. Лаврентія, послі чего на него надъвали особое украшение наподобие іудейскаго ефода левитовъ. Это возсѣданіе на креслахъ было символомъ принятія власти надъ римскою церковью и ввода во владѣніе римскими патримоніями.

То обстоятельство, что эти кресла были дырявыя, было совершенно случайно, они были выбраны для употребленія при церемоніи единственно за древнеримскую форму и прекрасный цвѣтъ мрамора. Тѣмъ не менѣе эти дырья креселъ естественнымъ образомъ обращали на себя вниманіс; что они употреблялись въ античныхъ баняхъ—о томъ никто не зналъ въ то время; и именно въ средніе вѣка, въ Италіи, никому не могла придти въ голову мысль о баняхъ. Символизмъ церсмоніи папскаго посвященія былъ теменъ, непонятенъ народу; народъ объяснялъ возсѣданіе папы на дырявыя кресла по своему и со свойственнымъ ему юморомъ: кресла свѣтлы и дырявы—чтобъ убѣдиться, что избранный въ папы дѣйствительно мужчина, а убѣдиться въ томъ необходимо, такъ какъ однажды была уже женщина папою.

О такомъ испытательномъ назначении тѣхъ дырявыхъ креселъ впервые записано въ концѣ XIII стол.: доминиканецъ Ро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ музеяхъ западной Европы можно видъть много подобныхъ съдалищъ.

берть Узецкій разсказываеть, что духъ его былъ однажды. во время сна, перенесенъ въ Римъ, гдѣ онъ видѣлъ въ латерановскомъ дворцѣ мраморныя сѣдалища, «на которыхъ испытывають, мужчина ли избранный въ папы». Въ началѣ XV стол., въ 1405 г., одинъ итальянецъ, въ письмѣ къ знаменитому греку Эммануилу Хризолору, въ которомъ онъ. какъ очевидецъ, описываетъ восшествіе на престолъ папы Григорія XII, навываетъ подобное испытаніе папъ безсмысленною выдумкою народа; въ копцѣ же XV стол., другой итальянецъ, писавшій свое сочинение по просьбѣ папы Сикста IV, не считаетъ это испытаніе сказкою и такъ объясняеть значеніе возс'їданія папъ на дырявыя кресла: «Я думаю. что дырявое' кресло устроено для того, чтобы напомнить тому, который облекается такимъ высокимъ саномъ, что онъ не Богъ, но человѣкъ, и что онъ попрежнему подверженъ всѣмъ нуждамъ челов'вческой природы, въ томъ числе и возседанию по временамъ на дырявомъ креслѣ, почему то кресло справедливо называется sedes stercoraria». Этой сказкѣ върнии во всъхъ странахъ Европы, не только въ отдаленныхъ отъ Рима, какъ напр., въ Англіи, Швеціи 1), Франціи, ей візрили въ самой Италіи, и не только въ XV стол.,-эта испытательная церемонія упоминается, какъ фактъ несомнѣнный, при описаніи восшествія на тронъ папы Иннокентія Х, сл'ядовательно въ

<sup>1</sup>) Lour. Banck, Roma triumphans. Francker, 1645 (Cancellieri, l. s. c.). Кныта Банка принадлежить къ числу библіографическихь рёдкостей. Мы получнии недавно изъ Вильны слёдующее извёстіс: «При разборё библіотеки Виленскаго Музея, между сваленнымъ въ уголъ разнымъ печатнымъ хламомъ, найдена датинская книга, весьма любопытная по своему содержанію, подъ заглавіемъ Roma triumphans, объ избраніи и посвященіи римскихъ папъ и въ особенности Климента X. Книга печатана въ 1645 году и иллюстрирована многими рисунками». Эти указанія не оставляютъ сомнёнія, что найденная книга есть именно одинъ изъ немногихъ уцёлёвшихъ экземпляровъ книги Лаврентія Банка. Находка относится ко времени управленія Виленскимъ учебнымъ бкругомъ И. П. Корнилова, иждивеніемъ котораго сдёлано нёсколько фотографическихъ снимковъ съ рисунка, изображающаго процессъ испытанія и къ нему приложены литографическія выписки мѣсть. относящихся къ паписсѣ Іоаннѣ. Тѣмъ и другимъ мы обязаны академической дружбѣ Н. П. Барсова. половинѣ XVII стол. Этого мало: итальянецъ Болцани, литературный другъ папы Льва X, осыпанный его щедрыми милостями, подробно описываетъ скандальное испытаніе папъ и говоритъ, что о результатѣ испытанія составляется формальный протоколъ; и это сочиненіе Болцани, посвященное кардиналу Ипполиту Медичи, было издано не только съ соизволенія Иннокентія X, но съ папскою привилстіею. Удивительно ли, что сказка пользовалась большимъ кредитомъ?

Испытание папъ, издуманное народнымъ юморомъ итальянцевъ, записано въ средневѣковыхъ произведеніяхъ довольно обстоятельно, со всёми его грязными подробностями; это испытаніе дало поводъ одному совремснному даже намъ нізмецкому ученому къ неприличнымъ соображеніямъ; не трудно поэтому догадаться, въ какой грязной, даже сальной формѣ жила эта сказка въ устахъ народа. Такъ какъ поводомъ къ составлению этой сказки служили тѣ дырявыя кресла, то папа Левъ X, въ началѣ XVI стол., запретилъ употребленіе ихъ при церемоніи папскаго восшествія на престоль. Это запрещеніе, въ свою очередь, послужило новою пищею для народной сатиры, которая въ развратной жизни кардиналовъ видѣла достаточную причину для уничтоженія соблазнительнаго испытанія, какъ вовсе не нужнаго. Огромное число любовницъ и еще большее число незаковнорожденныхъ дътей ручались въ томъ, что каждый изъ кардиналовъ мужчина, въ избыткв обладающий всвми мужскими способностями. Въ этомъ смыслѣ было составлено тогда же латинское четверостишіе, переведенное на всѣ языки:

> Prendre les clefs des cieux personne ne pouvoit, Sans monstrer ses tesmoins d'une coustume sale. Pourquoy ceste coustume aujourd'huy ne se voit? Chacun auparavant se monstre estre bon masle <sup>1</sup>).

Мы должны до изв'єстной степени согласиться съ т'ємъ, что, начиная съ XVI стол., жизнь кардиналовъ, кандидатовч

") Florimond de Remond. chap. XVIII, fol. 410 verso. Digitized by GOOgle на папскую тіару, не оставляла никакого сомпѣнія насчеть ихъ пола; но если подобное испытаніе и было когда-либо необходимо, то, конечно, болѣе всего надъ папою, непосредственно слѣдовавшимъ за сказочною паписсою; между тѣмъ употребленіе дырявыхъ креселъ началось липь въ концѣ XI стол., а сказка объ испытаніи пола новоизбраннаго была составлена лишь въ половинѣ XIII стол. Желая исправить эту несообразность, очень обыкновенную и естественную въ сказкѣ, созданной народомъ, одинъ писатель XVII стол. помѣстилъ въ своей хроникѣ, что Бенедиктъ III, избранный въ папы, по его мнѣнію, вслѣдъ за несчастною смертью прекрасной Агнесы, подвергался уже предварительному испытанію.

Объясняя статую надписью на камнѣ, или надпись статуею, и приводя то и другое, статую и надпись, въ связь съ дырявыми сѣдалищами, народная фантазія обладала уже достаточнымъ матеріаломъ для того, чтобъ создать довольно цѣльное представленіе о паписсѣ и ея злосчастной судьбѣ. Тѣмъ не менѣе народная фантазія воспользуется всякимъ, даже мелкимъ обстоятельствомъ, всякою случайностью, чтобъ нанизать на разсказъ новую подробность, которая можетъ сдѣлать сказку болѣе вѣроятною, можетъ придать ей лишнюю любопытную для народа черту.

При торжественныхъ процессіяхъ, въ которыхъ участвовалъ папа и которыя, слёдовательно, привлекали большое стеченіе духовенства и народа, шествіе изъ Ватикана въ Латеранъ должно было совершаться по улицамъ, наиболёе широкимъ; подобныя религіозныя процессіи избёгали узкихъ улицъ, хотя бы для того потребовался нёкоторый обходъ. Этимъ обстоятельствомъ воспользовалась народная фантазія. Народъ видёлъ даже въ этомъ обходѣ одной узкой улицы, лежавшей на пути слёдованія процессіи, подтвержденіе сказки о паписсѣ и говорилъ, что папы обходятъ ту улицу именно потому, что на ней Агнеса разрѣшилась отъ бремени, и что такимъ обходомъ папы хотятъ высказать свое отвращеніе къ родамъ па-

ияссы. Такое объясневіе маршрута релягіозныхъ процессій между Ватиканомъ и Латераномъ, записанное во всёхъ произведеніяхъ, передающихъ подробности о паписсѣ Іоаннѣ, подвергалось въ устахъ народа различнымъ варіаціямъ и дополненіямъ: одни говорили, что папы обходили ту улицу, чтобъ не напоминать народу о бывшемъ на ней скандалѣ съ паписсою; другіе же объясняли это желаніемъ папъ избѣжать двусмысленныхъ намековъ и насмѣщекъ со стороны плебейскихъ остряковъ и т. п. Эти объясненія, представленныя по этому поводу народною сказкою о паписсв. не заключають въ себъ никакой исторической достов вриости, --- незнакомство съ топо-графіей города Рима обличаеть сказочный характерь тіхъ объясненій, такъ какъ въ указанномъ сказкою місті-между Колизсемъ и церковью св. Климента-никакой узкой улицы. на которой должна была родить Агнеса, не было. Упоминаемый сказкою обходъ узкой улицы, при всей естественности такого обхода, является недоразуменіемь, очень обыкновеннымъ въ сказкахъ; подобныя неточности способны лишь облегчить задачу исторической критики 1).

1) Данный случай, однако, составляеть въ этомъ отношении исключение, такъ какъ представденныя по поводу этого недоразумънія соображенія нъмецкихъ ученыхъ, по нашему митнію. значительно затемнили вопросъ. Мъстность, на которой сказка заставляеть паписсу разрЪщиться отъ бремени. опредѣляется всѣми хрониками совершенно согласно: паписса родила между Колизсемъ и церковью св. Климента; entre le theatre de Colosse et s. Clement (Bouchet, s. c.), при чемъ та улица, на которой происходили эти публичные роды, называется нѣкоторыми узкою улицею: angusta via Coliseum inter et s. Clementis ecclesiam. Процессія, идущая изъ Ватикана въ Латеранъ, перерѣзываеть весь Римъ изъ конца въ конецъ; перейдя Тибръ, она проходить цільних рядомъ небольшихъ, узкихъ улицъ, пока не вступить въ Колизейскую улицу (Via del Colosseo, собственно продолжение Via del Tor de' Conti), довольно нирокую и ведущую прямо къ Колизею. На этомъ пути, отъ Ватикана до Колизея, процессія обходить не одну узкую улицу; но въ своемъ дальнъйшемъ шествін, оть Колизея до церкви св. Климента, процессія не встручаеть уже такихъ узкихъ улицъ, переулковъ. Отъ Колизея по направлению къ Латерану идуть три большія, широкія улицы: стверная - Via Lanicana, южная-- Via di santi Qualtro coronati и средняя можду кого и средство разстоянии отъ Коли-via di s. Giovanni; већ эти три улицы, въ неделекомъ разстоянии отъ Коли-Digitized by GOOGLE di santi Qualtro coronati и средняя между тою и другою, имъ нараллельная —

Таковы тѣ четыре предмета—статуя, надпись, кресла, улица — которые послужили главнымъ матеріаломъ къ изукрашенію разсказа о паписсѣ въ его подробностяхъ. Каждое изъ тѣхъ четырехъ, упоминаемыхъ въ сказкѣ обстоятельствъ давало народному юмору обильную пищу, способную возбудить фантазію римлянъ, но, какъ мы видѣли, всѣ онц такого свойства, что не могутъ ввести въ заблужденіе насчетъ ихъ исторической достовѣрности: ни одно изъ нихъ не можетъ быть отнесено къ половинѣ IX стол., когда, по смерти папы Льва IV, должна была взойти на престолъ паписса Іоанна.

Такими же качествами отличаются и тв географическія

зея, пересъкаются широкою улицею, которая начинается оть Via Lanicana, перерѣзываеть Via di s. Giovanni и впадаеть въ Via di santi Quattro coronati; на этой улицъ. почти на углу ее и Via di s. Giovanni, находится одна изъ древнѣйшихъ церквей города, San Clemente, сохранившая форму древнеримскихъ базиликъ. Via di s. Giovanni составляетъ самый прямой путь отъ Колизея къ церкви S. Giovanni in Laterano; но если бы даже папскія процессіи шли по Via Lanicana, то онѣ должны бы были повернуть въ улицу, на которой стоить церковь св. Климента, и прододжать затѣмъ путь по Via di s. Giovanni; мы не говоримъ о Via di santi Quattro coronati, такъ какъ она лежить не между Колизеемъ и церковью св. Климента, какъ то обозначено въ сказкѣ, а между Колизеемъ и церковью ss. Quattro coronati. Очень могло быть, что процессія обходила какую - либо узкую улицу на своемъ пути отъ Ватикана къ Колизею; народъ же, желая воспользоваться этимъ обстоятельствомъ, перенесъ этотъ обходъ съ одной стороны Колизея на другую и пріурочиль его къ сказанію о паписсъ Іоаннъ. Къ этому должно еще прибавить, что маршруты религіозныхъ процессій въ Римѣ среднихъ вѣковъ нигдѣ и никогда не обозначались, и въ Римѣ тѣхъ временъ подобныя обозначенія означались не по улицамъ, а по церквамъ и монументамъ. Наконецъ Римъ не разъ измѣнялъ съ тѣхъ поръ свою топографію: Сиксть V далъ ему совершенно иной видь; Урбанъ VIII заслужиль злой стихь за свою дюбовь къ перестройкамъ-Quod non fecerunt Barbari, fecere Barberini---смыслъ котораго скрыть вь томъ обстоятельствѣ, что папа Урбанъ быль изъ фамилін Барберини. Нѣмецкіе ученые, принимая извѣстіе сказки за факть, затемнили вопросъ своими толкованіями. Такъ, Ледлингеръ гокорить: Die gemiedene Strasse ward übrigens unter Sixtus V ihrer Enge wegen abgebrochen (s. 34). Die Gegner der Iohanna geben als Grund des Umweges an. jener Platz sei für das bedeutende Gefolge des Papstes zu enge, jedoch später als man keine Befürchtungen mehr der Geschichte wegen hegen zu müssen glaubte. zog der Papst trotz der Enge über den ominösen Platz (s. 23).

иодробности. которыя встрічаются въ сказкі о прекрасной Агнесі: родъ ся выводится изъ Англіи, сама эна рождается въ Майнці:, высшее же образованіе получаетъ въ Асинахъ. Такія географическія крайности—Англія, Майнцъ, Асины вполні: соотвітствуютъ характеру средневіковыхъ сказаній.

Англійское происхожденіе паписсы Іоанны объясняется какъ тѣмъ, что англійскія женщины часто паломничали въ Римъ. гдћ ихъ двусмысленное поведеніе вызвало горькій упрекъ св. Бонифація, такъ и тѣмъ, что зарожденіе и распространение этой сказки относится ко времени наиболже жаркихъ раздоровъ между папою Иннокентіемъ Ш и королемъ Іоанномъ, когда всі въ Римі считали Англію страною наиболће враждебною папскому престолу. Сказка составлена съ очевидною цёлью уколоть, уязвить папство, и рана должна быть тымъ чувствительние, что родъ паписсы выводится изъ страны враждебной. Историческія сказки любять подобныя сопоставленія: сказочный польскій король Попель. съйденный мышами за преступленіе противъ своихъ дядей, былъ женать, по словамъ сказки. на дочери нѣмецкаго князя, чтобы такимъ образомъ вся тяжесть обвиненія въ подговорѣ на преступленіе пала бы на женщину изъ чуждаго, всегда славянамъ вражлебнаго племени...

Майнцъ, какъ родина Агнесы, объясняется тѣмъ, что зарожденіе сказки относится ко времени великой борьбы папъ съ императорами, когда нѣмецкія войска безпокоили не только Римъ, но даже папъ, которыхъ брали въ плѣнъ, принуждали къ бѣгству; omne malum ab Aquilone, говорили въ то время римляне. Римъ, столица папства, не могъ быть сопоставленъ со столицею императорства, такъ какъ таковой не было императоры не имѣли опредѣленной резиденціи-и Римъ былъ сопоставленъ съ Майнцемъ, сильнѣйшимъ въ то время городомъ имперіи.

Авины, какъ городъ, въ которомъ Агнеса получаетъ высшее образованіе, составляютъ черту, вѣрно обрисовывающую Digitized by GOOGLE

154

понятія среднев кового общества. Въ теченіе всего средневѣкового тысячелѣтія никто, конечно, не ѣздилъ изъ западной Европы въ Аеины для полученія тамъ образованія, не іздилъ по той простой причинЪ, что въ то время въ Аеинахъ уже ничему нельзя было научиться; но во всћ средніе вѣка сохранялось, какъ воспоминаніе, то уб'яжденіе, что Авины-корень учености. Среднев вковый складъ мысли требовалъ, искалъ и находилъ во всемъ единство: какъ было одно папство, одно императорство, такъ точно было одно знаніе. Въ одной хровикѣ записано, что въ мірѣ есть три института, три силы: папство, имперія, знаніе, и какъ папство им'єть своею резиденцією Римъ, такъ столица знанія въ Парижі. Это знаніе было сперва въ Авинахъ, потомъ въ Римѣ и лишь при Карлѣ В. перенесено въ Парижъ. Въ средніе в'вка хорошо знали, когда и къмъ перенесено знаніе изъ Авинъ въ столицу Франціи: это произошло въ 830 году и было совершено Алкуиномъ. Такимъ образомъ представление объ Авинахъ, какъ главномъ источникѣ знанія, сохранялось въ западной Европь, и кто хотылъ достигнуть какихъ-либо отличій въ области знавія, тотъ долженъ былъ, по мнѣнію средневѣковыхъ сказаній, ѣхать въ Авины. Въ средніе вѣка, по представленію сагъ, только два пути вели къ высшему священническому сану, къ панской тіар'ь-благочестіе и ученость. Разсказъ о паписс'ь не могъ вести Агнесу на панскій тронъ путемъ благочестія, -- этому противор'вчила ея позднийшая беременность, и тимъ болие ея публичные роды; Агнес'в ничего не оставалось бол'ве, какъ обратить на себя внимание своею ученостью и тёмъ склонить въ свою пользу голоса избирателей; а эту ученость она могла пріобръсти только въ Авинахъ, которыя ничего не потеряли отъ перенесенія знанія въ Римі, и затьмъ въ Парижъ-«престолъ знанія въ Греціи», говорять средневѣковыя хроники.

Разсмотрѣвъ отдѣльно каждую черту разсказа, мы необходимо приходимъ къ тому заключенію, что весь разсказъ есть не болѣс, какъ сказка; мы не допускаемъ даже того, чтобъ раз-

сказанное нами «если и не было, то могло быть». Если каждая черта разсказа, отдёльно взятая, не выдерживаетъ исторической критики, то весь разсказъ, взятый всецёло, разбивается объ одно общее соображение, по которому для паписсы Іоанны нётъ мёста въ ряду римскихъ первосвященниковъ.

Относительно времени напствованія Агнесы сохранилось два извѣстія: по одному она отнесена къ 1100 году, по другому къ 855 г. Эти числовыя данныя хроникъ опровергаются несомнѣнно достовѣрными историческими фактами.

Первое извѣстіе, записанное Стефаномъ Бурбонскимъ и относящее паписсу Іоанну къ 1100 году, не можетъ быть принято, въ виду иміющихся положительныхъ извістій о жизни и д'вятельности папы, занимавшаго въ то время престолъ римскихъ первосвященниковъ. Клюнійскій монахъ, позже кардиналъ Райнеръ, сталъ папою Пасхалисомъ II вслѣдъ за смертью Урбана II, и былъ посвященъ въ этотъ санъ 14 августа 1099 г.; онъ занималъ нанскій престолъ до самой своей смерти, послѣдовавшей 21 января 1118 года. Бурное. полное интригъ, возстаній и войнъ, тяжелое папствованіе выпало на долю Пасхалиса II: великая борьба за инвеституру, унаслѣдованная имъ отъ своего предшественника, ставила его во враждебныя отношенія съ императорами Конрадомъ и Генрихомъ V; притязанія римской аристократіи заставляли его воевать въ самой Папской Области противъ подчиненныхъ ему сильныхъ вассаловъ изъ фамилій Колонна и Корси; онъ велъ войну въ самомъ Рим' противъ цулаго ряда антипанъ, которые не разъ заставляли его покидать Латеранъ и искать спасенія въ б'ыств'. Такая бурная эпоха управленія Пасхалиса «суднышкомъ Петровымъ», могла, спустя два столѣтія, казаться Стефану Бурбонскому временемъ, когда въ Римѣ могла быть избрана на нанскій престолъ женщина; 1100 годъ быль вмісті съ темъ годомъ смерти антипаны Климента III.

Второе извістіе, заставляющее Агнесу занять папскій тронъ всябдъ за смертью Льва IV, въ 855 году, и возсідать на немъ въ теченіе двухъ съ половиною лѣтъ, равнымъ образомъ опровергается несомнѣнными фактами исторіи того времени.

Папа Левъ IV скончался 17 іюля 855 года; на монетахъ вновь избраннаго папы Бенедикта III вычеканено на одной сторонь: Hlotharius Imp., на другой: S. Petrus и крестообразно расположенныя буквы В. N. E. P. A., т.е Benedictus Papa. Такъ какъ извъстно, что императоръ Лотарь скончался 28 сентября 855 г., то, слёдовательно, для паписсы Іоанны нётъ двухъ съ половиною лётъ, которыя ей удёляютъ. Кромѣ того, сохранился дипломъ, подписанный папою Бенедиктомъ и помѣченный 7 октября 855 года. Но, быть можетъ, два съ половиною года составляють преувеличение, созданное фантазиею народа; быть можетъ, Агнеса занимала папскій престолъ дв% съ половиною недбли? Реймскій архіепископъ Гинкмаръ, въ инсьмѣ къ панѣ Николаю I, говоритъ, что «его посолъ находился на пути въ Римъ, когда узналъ о смерти Льва IV; прибывъ въ Римъ, посолъ засталъ на папскомъ престолѣ Бенедикта Ш». Для паписсы нётъ, слёдовательно, и двухъ съ позовиною недбль... Современники Бенедикта III не допускали ни малбишаго сомнёнія въ томъ, что его предшественникомъ быль Левь IV; они ничего не знають о паписсь. Аббать Феррьерскій Лупъ, въ письмѣ къ папь Бенедикту III, говорить, что онъ былъ посломъ у его предшественника Льва IV; епископъ Труасскій Пруденцій, въ своихъ анналахъ, современныхъ той эпохѣ, нишетъ: «Въ августѣ мѣсяцѣ умеръ . lebь, глава апостольскаго престола, а за нимъ слъдовалъ Бенедиктъ».

Подробное разсмотрѣніе сказанія о написсѣ Іоаннѣ необходимо приводитъ къ убѣжденію, что это сказка. Но историческая сказка должна же заключать въ себѣ какую-либо опредѣленную мысль? къ составленію подобной сказки долженъ же быть какой-либо поводъ?

Литература вопроса о паписсі чрезвычайно богата. Число сочинений, написанныхъ по поводу сказки о прекрасной Агнеск, достигаеть въ настоящее время довольно почтенной цифры: начиная съ конца XIII стол. до начала XVII в., до 1600 г., было извѣстно болѣе 150 трактатовъ, въ которыхъ написса Іоанна представляется лицомъ историческимъ, лицомъ, дъйствительно существовавшимъ: между темъ XVII стол. было вѣкомъ, нанболѣе плодовымъ въ этомъ отношенін: намъ извістно до 50 названій трактатовъ, брошюръ и памфлетовъ, появившихся на свътъ въ теченіе того стольтія; съ тьхъ поръ вопросъ о паписсъ Іоаннъ не переставалъ интересовать ученыхъ всѣхъ странъ и литература его постоянно обогащалась новыми трудами. Такое громадное число произведеній, касающихся занимаемаго насъ вопроса, объясняется какъ интересомъ самого сюжета сказки и ея подробностей, такъ и значеніемъ той сказки въ религіозномъ и политическомъ отношеніяхъ: сказка о паписсі: Іоаний затрогиваетъ самыя чувствительныя стороны католичества, какъ религіознаго учрежденія, и папства, какъ политическаго института. Папа Бенедиктъ XIV былъ до извѣстной степени правъ, когда обвинялъ протестантовъ въ создании сказки о паписсъ,--она ихъ создание въ томъ смыслѣ, что протестантство пользовалось ею, какъ оружіемъ. удобнымъ для борьбы съ католичествомъ, и искусственно поддерживало въ теченіе вѣковъ убѣжденіе въ д'виствительномъ существовании паписсы Іоанны; до настоящаго времени въ протестантской литературѣ появляются сочиненія, написанныя въ этомъ смыслѣ,-брошюра О. Андреэ вышла въ св'етъ въ 1866 году...

Тѣмъ не менѣе честь перваго, ученымъ образомъ раскрывшаго и доказавшаго сказочный характеръ сказанія о паинссѣ, принадлежитъ протестанту, не католику. Давидъ Блондель, извѣстный историкъ, издалъ въ половинѣ XVII стол не-

большое сочинение, въ которомъ подробно разсматриваетъ вопросъ о томъ, «занимала ли женщина папскій престолъ въ церіодъ времени отъ Льва IV до Бенедикта III» 1), и доказываеть, что всё извёстія о паписсі: Іоанні; должны быть приняты за сказку. Это сочинение произвело въ свое время большой эффекть въ кругу ученыхъ и иміло громадное вліяніе на современное ему общество. Протестанты вид'яи въ этомъ сочинсніи личное оскорбленіе, нанесенное имъ авторомъ-протестантомъ; они осуждали это сочинение, называли его скандальными даже не читая самой книги. единственно въ силу того досаднаго для нихъ соображенія, что Блондель лищаль ихъ возможности пользоваться сказкой о паписсъ какъ явленіемъ, наносящимъ безчестіе всему католическому міру. Со времени выхода въ свѣтъ сочиненія Блонделя, всѣ ученые, занимавшиеся вопросомъ о паписсъ Іоанию, ръзко дълятся на двѣ партіи: сторонники Блонделя признаютъ разсказъ объ Агнесѣ за сказку, противники его доказывають. что дійствительно было время, когда папскій престоль быль занятъ жевщиною.

Ряды противниковъ Блонделя замѣтно, съ каждымъ стольтіемъ. все болье и болье рыдыють, и со временъ реформаціи они пополнялись исключительно изъ протестантовъ. Если Пиктетъ, въ начал' XVIII стол., находилъ очень возможнымъ, что паписса Іоанна была никто иной, какъ законная супруга Льва IV, правившая римскою церковью нѣкоторое время по смерти своего супруга; если Луденъ, въ началъ XIX стол., не видитъ съ чьей бы то ни было стороны никакой цѣли и никакой пользы отъ подобнаго вымысла<sup>2</sup>), то уже въ наше время подобныя заявленія невозможны, и хотя Андреэ

٠

<sup>1)</sup> David Blondel, Eclaircissement de la question si une femme a été assise au siège papal de Rome entre Leon IV et Benoist III. Amsterdam, 1647.

<sup>2)</sup> Es ist nicht zu begreifen wie irgend jemand auf den Gedanken gekommen sein könne, eine solche tolle Lüge zu erfinden. Luden, Geschichte des deut. Volkes, VI, 513. Digitized by Google

въ своемъ сочиненіи имѣлъ цѣлью набросить въ этомъ отношенія тѣнь на папскій престолъ, но и онѣ, какъ мы видѣли. не рѣшается признать паписсу Іоанну лицомъ историческимъ Бо́льшая часть протестантскихъ ученыхъ перешла уже въ число сторонниковъ Блонделя; оставшісся же его противниками довольствуются лишь упоминаніемъ, что въ основѣ разсказа о паписсѣ можетъ лежать какой-либо дѣйствительный фактъ <sup>1</sup>).

Съ тѣхъ поръ, какъ было доказано, что извѣстіе о паписсѣ есть не болѣе, какъ сказка, и до настоящаго времени вопросъ о значеніи той сказки, о той мысли, которая легла въ ея основаніе, остается вопросомъ нерѣшеннымъ и, по своему характеру, останется таковымъ надолго, если не навсегда. По этому поводу было высказано нѣсколько болѣе или менѣе вѣроятныхъ догадокъ, нѣсколько болѣе или менѣе остроумныхъ соображеній.

Блондель первый высказаль догадку, что источника этой сказки должно искать въ той слабой и безчестной, по его мићнію, полемикћ, которую папа Іоаннъ VIII выказаль въ дѣлѣ константинопольскаго патріарха Фотія: современники считали, что Іоаннъ VIII вель себя въ этомъ дѣлѣ со слабостью, не достойною мужчины, они называли его женщиной и сложили въ этомъ смыслѣ сказку о паписсѣ, которая должна быть сатирой на папу Іоанна VIII. Авентинъ<sup>2</sup>) полагаетъ, что въ этой сказкѣ заключается дѣйствительно сатира, но не на папу Іоанна VIII, а на ту эпоху римскаго напства, когда въ немъ царили развратныя женщины, въ родѣ тѣхъ Теодоръ и Мароцій, о которыхъ мы упоминали въ началѣ настоящей статьи. Панвини<sup>3</sup>) находитъ, что эту сказку должво относить къ папѣ Іоанну XII, который въ числѣ многихъ любовницъ почтилъ своею особенною привязанностью

- <sup>2</sup>) I. Aventini Annalium Bojorum libri VII, ed. ('isneri. Basil. 1580.
- <sup>4</sup>) Panvinii, Epitome romanorum pontificum usque ad Paulum IV. Venet. 1567.

<sup>1)</sup> Schmidt, Kirchengeschichte, IV, 266.

распутную красавицу Іоанну Райнери. Алмици<sup>1</sup>), основываясь на извѣстіи о томъ, что въ Германіи, въ половинѣ IX вѣка, появилась какая-то мечтательная дѣвушка, именемъ Тіота (Thiota), выдававшая себя за пророчицу и общественную учительницу, полагаетъ, что въ этомъ извѣстіи заключается главное основаніе для созданія сказки о паписсѣ Іоаннѣ. Лейбницз<sup>2</sup>) находитъ, что подобная случайность могла быть съ какимъ-либо епископомъ, который могъ разрѣшиться отъ бремени въ Римѣ, во время папской процессіи, что и дало народу поводъ перенести эту случайность, для бо̀льшаго эффекта, на папу. Генке<sup>3</sup>) видитъ въ сказаніи о паписсѣ сатиру на Лжеисидоровы Декреталіи. Гфререръ соединяетъ два объясненія, первое и послѣднее, въ одно: онъ видитъ въ этой сказкѣ сатиру не только на Іоанна VIII, но и на Лжеисидоровы Декреталіи<sup>4</sup>).

Таковы главнёйшія изъ тёхъ догадокъ и соображеній, которыя были высказаны въ западной литературё за послёднія три столётія; перечислять ихъ всё было бы безцёльною и безполезною работою, хотя мы и не можемъ признать мнёнія, высказаннаго по этому поводу Блонделемъ и заключающагося въ томъ, что «не стоитъ труда занимать умъ безполезнымъ разслёдованіемъ источника и значенія этой сказки» Мы не можемъ согласиться съ тёми изъ французскихъ протестантовъ, которые находятъ, что паписса Іоанна сдёлала бы даже честь папскому престолу, какъ избранная единственно за свои ученыя заслуги; равнымъ образомъ не можемъ мы согласиться съ тёми германскими протестантами, которые



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) L. Allatii, De ecclesiae occidentalis et orientalis perpetua consensione, Colon. 1648.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leibnitz, Flores sparsi in tumulum papissae, ap. Scheid, Bibl. hist. Goetting.

<sup>\*)</sup> Henke, Kirchengeschichte, Helmstädt, 1788.

<sup>4)</sup> Gfrörer, Kirchengeschichte, III, 978.

оправдывають появленіе паписсы другими женщинами, занимающими въ исторіи видное мёсто и дёмающими честь тёмъ націямъ, къ которымъ онѣ принадлежали. Мы видимъ въ сказаніи о паписсѣ не болѣе, какъ сказку. но сказку историческую, разслѣдовать основную мысль которой и указать поводъ къ ея зарожденію составляетъ одну изъ задачъ исторической критики, безъ чего эта критика была бы не полна.

Всматриваясь въ отдѣльныя черты разсказа, очевидно, что первоначально этой сказкой не имѣлось въ виду оскорбленіе панства; папскій престолъ вплетенъ въ разсказъ позже, ради большаго эффекта: папа и роды-сопоставление игривое и заманчивое. Главный, основной сюжетъ разсказа-маскированіе дъвушки, ея притворство, обманъ и разоблачение обмана сстественнымъ путемъ, безъ ея воли-ясно указываетъ въ немъ зародышъ романа или новеллы; упоминаемыя въ разсказ'; мвстности-Англія, Майнцъ, Авины, Римъ-очевидно. составляють романическое изукрашение. Тъмъ не менъе разсказъ о паписст не представляется чистымъ вымысломъ, пустымъ созданіемъ фантазіи; въ немъ чуется какая-то историческая точка опоры, какой-то историческій намекъ, который натолкнулъ народную фантазію на созданіе разсказа о паписсѣ Іоаннѣ, при чемъ статуя и надпись, кресла и улица служили лишь орнаментами разсказа. Этотъ намекъ могъ быть самъ по себѣ не болѣе, какъ вымысломъ, но признаваться за историческій факть тою эпохою. фантазія которой выткала изъ него разсказъ о паписсѣ.

Въ концѣ Х столѣтія, въ Италіи. въ городѣ Салерно, однимъ изъ мѣстныхъ жителей составлена небольшая хроника, написанная дурнымъ латинскимъ языкомъ, полная басенъ и сказокъ <sup>1</sup>). Между прочимъ, въ ней разсказываетси слѣдующая сказка: «Въ Константинополѣ былъ однажды па-

1) Pertz, s. c., III, 467 sqq.

тріархъ, человікъ довольно хорошій, который, ради плотской любви, держалъ при себѣ свою племянницу, дереодѣтую въ евнуха. Патріархъ любилъ своего милаго евнуха и наряжалъ его въ дорогія парчевыя одбянія. Умирая. патріархъ предложилъ своего евнуха себѣ въ преемники, и племянница патріарха была возведена на патріаршій престоль, который занимала около полутора года. Господь явился мстителемъ за такое поругание патріаршаго сана. и моровая язва страшно опустопіала Новый Римъ, столицу Византійской имперіи: сатана явился избавителемъ Константинополя отъ такого бідствія: ночью явился онъ въ лагерь лонгобардскаго герцога Арихиза Беневентскаго, назвалъ его по имени и сказалъ ему: «Я хочу поведать тебе мою проделку,--патріархъ византійцевъ не мужчина, а женщина, потому-то кара Божія гнететь ту землю». Герцогъ далъ знать объ этомъ въ Константинополь, и, по произведенному дознанію, обнаружилось, что дьяволь говориль правду. Патріархъ быль низложень; морь прекратился».

Этой сказкі в врили въ то время; на нее намекаетъ папа Левъ IX въ своемъ письмѣ къ патріарху Михаилу; она дала главную основу для созданія сказки о паписсѣ Іоаннѣ.

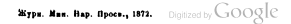
Въ спорахъ между греческою п римскою церковью, первую нерѣдко упрекали, особенно въ IX стол., послѣ назначенія Фотія патріархомъ, въ томъ, что она легко относится къ первосвищенническому сану, возводитъ въ патріархи даже евнуховъ, при чемъ, какъ говорили въ Римѣ, очень возможно, что не только евнухъ, но даже женщина взойдетъ на патріаршій престолъ. Возможность была тотчасъ же облечена въ дѣйствительность и дѣйствіе перенесено въ Римъ. Здѣсь, въ Римѣ, сказка долго жила въ устахъ народа, варьировалась сообразно условіныъ времени, дополнялась мѣстными матеріалами, росла мало-по-малу, была кратко отмѣчена въ современныхъ запискахъ, пока, наконецъ, ею не воспользовались доминиканцы, которые записали ту сказку со всѣми ея соблавнительными подробностями и разнесли по всей Европъ.

Обставивъ сказку о паписсѣ Іоаннѣ мѣстными, чисто римскими подробностими, народная фантазія сохранила какъ историческую основу, такъ и главную пружину всего механизма: подобно тому, какъ въ разсказѣ Салернской хроники все приписано сатанѣ, такъ точно въ сказкѣ о паписсѣ Іоаннѣ все совершается procurante diabolo.



## МОНАХИНЯ РОСВИТА.

(Писательница Х вѣка).







## Монахиня Росвита, писательница Х въка.

Десятое столѣтіе отмѣчено въ исторіи Германіи рѣзкими чертами, исполнено крупныхъ явленій. Зарождавшееся народное самосознаніе Германіи, едва только успѣвъ создать свой національный политическій органъ, было осуждено выдержать тяжелую борьбу съ космополитическимъ стремленіемъ къ всемірному господству. Историческій интересъ десятаго столѣтія сосредоточенъ на этой борьбѣ, окончившейся, нѣсколько вѣковъ позже. торжествомъ національныхъ стремленій.

14-го апрѣля 919 года, въ Фрицларѣ, герцогъ саксонскій Генрихъ былъ избранъ въ короли Германіи. Когда, вслёдъ за избраніемъ, архіепископъ майнцскій предложилъ новому королю свои услуги къ помазанію и коронованію, Генрихъ I скромно, но р'вшительно отказался отъ такой чести: «Для меня довольно и того преимущества предъ монми предками, что я называюсь королемъ и избранъ къ тому Божісю милостью и вашимъ соизволеніемъ; помазаніе же и корона пусть будутъ \* предоставлены болье меня достойнымъ». Отклоняя отъ себя церковное помазаніе, Генрихъ I тѣмъ самымъ ясно говорилъ, что онъ отрекается отъ сана римскаго императора, созданнаго теократическимъ стремленіемъ, и довольствуется титуломъ виолн'в самостоятельнаго короля н'вмецкаго народа. Семнадцатильтиее правление Генриха доказало, насколько его національная политика была разумна и согласна съ интересами народа: во время его жизни не было ни возстаній. ни междоусобій, и послѣ его смерти, духовенство, которому Генрихъ

не дозволялъ вмѣшиваться въ государственныя дѣла, такъ отзывалось о немъ: «Недостаточно и пѣлаго дня.-говорить клирикъ Руотгеръ, —чтобъ разсказать, какимъ образомъ Генрихъ достигъ, что въ государствѣ, которое онъ получилъ въ самомъ печальномъ состояния, водворился прекрасный, величественный миръ, въ государствѣ, всѣ части котораго были страшно обезпокоиваемы какъ безпрестанными нападеніями сосъдей, такъ и ужасными раздорами между его союзниками и друзьями. Здёсь — дикій, сильный на сушё и море датскій народъ грозить біздствіями и разореніями; тамъ-скрежещуть зубами разъединенныя славянскія племена: въ это же время, грозный венгерскій народъ огнемъ и мечомъ опустошаетъ земли государства; по ту сторону Рейна. одно возстаніе смѣняетъ другое; а вельможи государства, со всѣхъ сторонъ окруженнаго врагами, свирбибють противъ собственной плоти и крови, и, казалось, невозможно прекратить всё эти бѣдствія. Но Генрихъ достигъ этого, и въ короткое время распространился въ чужихъ краяхъ, по милости Божіей, такой страхъ предъ его силою, какого никогда не было прежде, и такое единение связало все население государства, какое не встріячалось прежде ни въ одной страніз» 1). Клирикъ Руотгеръ былъ правъ: это единеніе потому и было сильно и крѣпко, что основывалось на національномъ принципѣ. Генрихъ-первый король чисто нёмецкаго государства; имъ начинается исторія нѣмецкаго народа.

Путь національной политики, указанный Генрихомъ, быль отвергнутъ его же собственнымъ сыномъ, Оттономъ I, принявшимъ титулъ императора. За прославленнымъ «вѣкомъ Карла Великаго» слѣдовалъ хваленый «вѣкъ Оттона Великаго», своимъ императорскимъ блескомъ затмившій свѣтлую личность короля Генриха. который стоитъ одиноко въ исторіи Х вѣка и на разстояній нѣсколькихъ вѣковъ служитъ примѣромъ и указаніемъ людямъ новаго времени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pertz. v. IV, p. 257.

Германскіе бытописатели почтили Оттона I титуломъ «великаго». который онъ сохраняетъ въ исторіи до настоящаго времени, хотя именно Германіи стоило слишкомъ дорого это чисто внёшнее величіе. Нёмецкіе историки сравнивають обыкновенно Оттона I съ Карломъ Великимъ, забывая однако, что въ этомъ сравнении заключено осуждение всъхъ его стремленій, какъ антинаціональныхъ и теократическихъ. Отпоняли національныхъ стремленій своей родной тоны не страны и всецьло отдали себя на служение космополитическимъ ц/лямъ не чуждой имъ церкви. Они стремились, силою императорскаго сана, распространить повсюду истинную в врухристіанскую дисциплину и богоугодную жизнь, для чего считали необходимымъ подчинить мірянина священнику, священника епископу, епископа пан' и папу императору; они не зам'вчали. что были лишь орудіями духовенства, и наивно радовались, видя, что папы съ любовью помогаютъ ихъ планамъ. Смыслъ оттоновой политики не только въ Германіи, но и въ сосвднихъ земляхъ, въ Италін и Даніи, въ Лотарингіи и Франціи, заключался въ стремленіи сохранить единство имперіи при помощи однообразнаго церковнаго строя, при посредствѣ епископовъ, во всемъ угодливыхъ императору. Этой новой политической системѣ было найдено и новое выраженіе: имперія, созданная Оттономъ Великимъ, назвалась «Священною Римскою имперіей», и въ этомъ выраженіи сказалось уже то церковно-клерикальное направление императорской политики, которое было завѣщано ей Карломъ Великимъ и принесло столько зла развитію Западной Европы.

Должно сознаться, что въ Священной Римской имперіи было слишкомъ достаточно того внёшняго блеска, который всегда способенъ ослёпить современниковъ и подкупить приговоръ потомства. Власть Оттона I престиралась отъ Сены до Вислы и отъ Эйдера до Абруццъ; онъ воевалъ съ датчанами въ Шлезвиге, съ славянами на Одере, съ бургундцами на Роне, съ византійцами на Гарильяно, п остался победителемъ во всіхъ войнахъ; онъ былъ королемъ Германіи и Италін, сюзереномъ вендовъ, чеховъ, поляковъ и датчанъ. онъ покровительствоваль Бургундій и вмѣшивался въ дѣла Франціи. Въ Европѣ не было ни одной страны, въ которой не чувствовалось бы такъ или иначе оттоновой власти. О Россіи, конечно, не могло быть тогда и ръчи. Испанія была слишкомъ отдалена, Англія была защищена моремъ отъ имперіи, у которой не было флота. На всемъ европейскомъ континентѣ, гді только была датинская вбра, не было ни одной страны, которая не признавала бы властительной воли Оттона. Это, конечно, льстило честолюбію императора; но не менће справедливо, что этотъ блескъ имперіи покупался дорогою цёною нъмецкой крови и національныхъ интересовъ Германіи. Чтобъ быть королями Италіи и защитниками напъ, державшихъ въ своихъ рукахъ императорскую корону, Оттоны совершили рядъ походовъ за Альпы, гдѣ нѣмецкое войско билось за интересы, ему чуждые, и проливало кровь ради цёлей, ему враждебныхъ. Это истощало Германію, и истощало совершенно. безплодно: для ихмцевъ невозможно было воевать въ одно и то же время въ Ломбардіи и Апуліи, на Эйдерѣ и Одерѣ, какъ не возможно было позже для французовъ воевать разомъ въ Мадридѣ и Москвѣ. Подобно Каролингамъ, Оттоны заботились болбе о нуждахъ Италін, чёмъ объ интересахъ своей родины, и вопросы церкви ставили выше задачъ политики; подобно Каролингамъ, Оттоны скоро выродились, и уже внукъ перваго императора, Оттонъ III, стремился, по его собственнымъ словамъ, «отбросить племенную саксонскую грубость, и ставъ истымъ римляниномъ, окружить себя византійскою пышностью». Германія должна считать болыпимъ для себя счастіемъ, что Оттонъ III рано умеръ,-онъ слишкомъ уже усердно заботился объ искоренении грубой нізмецкой натуры!

Въ итогћ, отгоновская политика, вићиняя и внутренняя, чива на къ тъмъ же результатамъ. что и политика кародинг-

Digitized by GOO

ской династіи, ---къ полному политическому банкротству. Оттоны болье всего заботились объ упрочении своей власти въ Италін, а между тѣмъ, по словамъ современнаго имъ хрониста, «въ Италіи вѣмцевъ никто не любитъ, и многіе нѣмцы умирають тамъ отъ яда» <sup>1</sup>). Если же итальянцы встрѣчали войска императоровъ ядомъ, то нѣмцы провожали ихъ въ итальянскіе походы проклятіями. Занятые итальянскими дѣлами, императоры не пекутся объ организаціи національной государственной власти въ Германіи: князья. герцоги и графы подрываютъ существенныя права монархическаго начала и пріобрѣтаютъ наслѣдственность своихъ правъ и должностей; ослабляя королевскую власть и уничтожая народныя права, нъмецкие князья достигаютъ свободы закрѣшять за собою народъ и продавать крѣпостныхъ, какъ домашнихъ животныхъ, при чемъ человѣкъ продается дешевле головы рогатаго скота! Желая противод виствовать усилению княжеской власти, императоры возвыщаютъ въ Германіи церковныхъ сановниковъ, и въ борьбѣ съ князьями, опираются на епископовъ, подвергая центральную власть Сольшой опасности: если бъ епископы измѣнили королю, если они когда-нибудь измінять короні,--центральная власть рухнеть, что, какъ извѣстно, и случилось. Путь, указанный Оттономъ Великимъ, привелъ императорскую власть, послё 150-лётнихъ напряженныхъ усилій, къ полному уничиженію, сдёлалъ императора въ Германіи игрушкою вімецких в курфюрстовъ и заставилъ его въ Италіи униженно преклоняться предъ панскимъ всемогуществомъ, созданнымъ ошибками императорской же политики.

Политическое состояніе Германіи X столѣтія довольно точно отразилось на исторіографіи того времени. Къ началу вѣка, вмѣстѣ съ иаденіемъ Каролингской монархіи, прекращаются главнѣйшія историческія записи: Annales Fuldenses обрываются на 901 годѣ а Chronicon Reginonis останавливается на 905 годѣ; въ теченіе слѣдующаго затѣмъ полусто-

<sup>1</sup>) Periz, v: III, p. 782.

Digitized by Google

171

льтія современныя известія ограничиваются сухими и отрывочными замѣтками въ монастырскихъ анналахъ, при чемъ обращается преимущественное и почти исключительное вниманіе на мелкіе м'єстные интересы, не выходящіе часто за ограду монастыря. Только со второй половины Х столѣтія анналы становятся болье интересны, и выходя за предыли мистныхъ извистій, касаются вопросовъ государственныхъ. Анналы монастырей Рейхенау, Санъ-Галлена и Кельна являются, въ этомъ случав, какъ бы предвёстниками более солиднаго, хотя все еще анонимнаго, «сборнаго» труда, извёстнаго въ исторіографія подъ названіемъ Continuatio Reginonis: продолжатель хроники аббата Регинона хорошо знаеть описываемыя имъ событія, интересуется судьбами имперіи. и какъ очевидець, живо изображаеть происшествія, отткняя болке важныя и принимая въ нихъ сердечное участіе. Этотъ трудъ обрывается на 967 годѣ, на томъ самомъ, съ которымъ связаны два наиболье извъстныя историческія произведенія Х віка: въ этомъ году монахъ Видукиндъ Корвейскій оставляеть завиматься переработкою житій, чтобы посвятить себя на более важный историческій трудь, плодомь котораго была Res gestae Saxonicae. и до 967 же года доведенъ извъстный Carmen de gestis Oddonis I imperatoris, написанный саксонкою Росвитою, монахинею Гандерсгеймскаго монастыря, трудамъ которой посвящена настоящая статья.

Классическое изрѣченіе: habent et sua fata libelli, какъ нельзя болѣе оправдалось на трудахъ занимающей насъ писательницы Х-го вѣка. Возбудивъ при жизни автора общее сочувствіе и удостоившись изысканныхъ похвалъ отъ современныхъ ученыхъ, произведенія Росвиты хранились въ теченіе слѣдующихъ пяти вѣковъ въ монастырскихъ архивахъ, всѣми забытыя и никому неизвѣстныя, пока, въ 1501-мъ году, поэтъ Цельтисъ не издалъ большей части случайно найденныхъ имъ рукописныхъ трудовъ Гандерсгеймской монахини <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Opera Hrosvite illustris virgini nuper a Conrado Celte inventa. <sup>T</sup> 'lis germane gente saxonica orte Finis operum Hrosvithae claПоявление въ свѣтъ драгоцѣнныхъ намятниковъ германской старины было принято ученымъ міромъ съ тёмъ вниманіемъ. котораго они вполнѣ заслуживали. Въ теченіе послѣднихъ трехъ съ половиною вѣковъ произведенія Росвиты были неоднократно издаваемы; ихъ читали. коментировали, переводили на современные языки, и когда, наконецъ, въ 1858 году, было издано первое полное собрание произведений Росвиты 1), они всй, безъ исключенія, были объявлены подложными, не заслуживающими никакого внимавія. никуда негодными произведеніями Цельтиса и нісколькихъ гуманистовъ конца XV вѣка<sup>2</sup>). Мићніе о подложности произведеній Росвиты было высказано не въ формѣ сомнѣнія. а какъ фактъ научно-достовърный; подлинность сохранившейся въ Мюнхенъ рукописи стихотвореній и драмъ Росвиты была отвергнута не какимълибо дилетантомъ въ наукѣ, а дѣйствительнымъ членомъ Вѣнской академія наукъ, Іосифомъ Ашбахомъ, извістнымъ въ исторической литератур' своими общирными изсл'ядованиями по исторіи Испаніи <sup>3</sup>); наконецъ, трудъ Ашбаха былъ читанъ въ историко-филологическомъ отдёлении Вёнской академии, которая напечатала его въ своихъ мемуарахъ 4), что придало ему извѣствый авторитетъ. Мнѣніе о подложности тѣхъ про-

<sup>1</sup>) К. А. Barack, Die Werke der Grotswitha. Nürnberg. 1858. Мы ссылаемся постоянно на это изданіе, какъ лучшее и полнъйшее.

2) J. Aschbach, Roswitha und Conrad Celtes. Wien. 1868.

<sup>3</sup>) Geschichte der Ommajaden in Spanien, nebst einer Darstellung des Entstehens des spanischen christlichen Reichs, 2 В. Wien, 1860. Первый трудъ Ашбаха, составляний ему имя, былъ написанъ болъс 40 лътъ назадъ, именно: "Hat Franken im zehnten Jahrhundert Landesherzoge gehabt?" Эта небольшая статья была помъщена въ Schlosser und Bercht, Archiv f. Gesch. u. Liter.. II, 1831, p. 162 sqq.

4) Sitzungsberichte der phil. hist. Classe der k. k. Akademie der Wissenschaften. Mai. 1867.

173

rissimae virginis et monialis. Germanicae gente Saxonica orte Impressum Norimbergae sub Privilegio Sodalitatis Celticae a Senatu Rhomani Imperii impetrato. Anno Christi Quingentesimo primo supra Millesimum. Издание это давно уже стало библіографическою рѣдкостью; его подробно описаль Mangerard. въ Esprit des journaux, avril 1788, p. 257.

изведеній, которыя составляли одинь изъ главньйшихъ источниковъ исторіи Х вѣка. произвело большое впечатлѣніе въ ученомъ мірѣ: несмотря на чисто ученый вопросъ, академическій реферать Ашбаха выдержаль два отдёльныя изданія въ теченіе одного года: извѣстнѣйшіе нѣмецкіе ученые поспѣшили заявить свое полное несочувствіе подобному мнѣнію 1); французская и англійская печать обратили на трудъ Ашбаха вниманіе своихъ соотечественниковъ<sup>2</sup>) и, тізмъ не мение, въ теченіе протекшихъ няти літь, не появилось ни одного сколько-нибудь серьезнаго, тымъ менње ришительнаго изслыдованія по этому вопросу. Для того, чтобы рѣшить, подлинны ли произведенія Росвиты, или подабланы Цельтисомъ и его друзьями, членами Рейнскаго общества (Sodalitas Rhenana), необходимо познакомиться съ содержаніемъ самыхъ этихъ произведеній и опред'ялить отношеніе Цельтиса къ сохранившейся рукописи.

I.

Въ Мюнхенской придворной библіотекѣ хранится рукопись произведеній Росвиты (Cod. lat. 14; 485). По своему виѣшнему виду, рукопись никогда и ни въ комъ не возбуждала ни малѣйшаго сомнѣнія; ею пользовались многіе ученые, и она давно уже подробно описана. Рукопись состоитъ изъ 150 листовъ хорошаго пергамента, въ четверку; каждый листъ 9<sup>1</sup>/<sub>2</sub> дюймовъ длины и 6<sup>1</sup>/<sub>2</sub> дюймовъ ширины; на каждой сторонѣ листа 24 строки, обозначенныя линейками, по которымъ написаны гекзаметры характернымъ тонкимъ почеркомъ XI-го столѣтія<sup>3</sup>); начальныя буквы и заглавія писаны красною краскою.

<sup>2</sup>) Revue critique, 1868. № 11, p. 168; The Chronicle, 1867, № 33, p. 784. <sup>3</sup>) A. Ruland, Der Original-Codex der Roswitha und die Herausgabe desselben durch Conrad Celtes. Пом'лщено въ Serapeum, Zeit. f. Bibliothekwiss., Hand Ariftenk, und ältere Litter., 1857, № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Waitz из Gött. gel. Anz., 1867, S. 1261; Maurenbrecher въ Hist. Zeit., XX, 416 и др.

Таковы существенныя особенности внішняго вида руконисп; посмотримъ на внутреннее ея содержаніе.

Рукопись начинается введеніемъ или предисловіемъ, написаннымъ прозою. Росвита, со свойственною ей, какъ женщият: и къ тому же монахинѣ, скромностью, поручаетъ свой слабый трудъ, нуждающійся въ исправленіяхъ, благосклонному вниманію всіхъ образованныхъ людей; она извиннетъ свои ошибки монастырскимъ уединеніемъ, слабостью своего пола и возрастомъ, не достигшимъ еще полной зрѣлости; она сознаеть свое несовершенство въ метрикѣ и латинскомъ языкъ и высказываетъ опасеніе. что основала свои поэтическіе разсказы на источникахъ, быть можетъ, не во всемъ надежныхъ: свое невѣжество она старалась загладить вставками изъ сочиненій, имѣющихся въ монастырѣ, и, сверхъ того, ел недостатки устранялись совѣтами ея учительницъ — монахиви Риккардисы и аббатиссы Герберги; если же она написала свое произведение дактилическими стихами, то этимъ она обязана не своему таланту, но милости Всевышняго. За предисловіемъ слёдуетъ небольшое, въ 12 строкъ. посвященіе аббатиссѣ Гербергѣ.

За посвященіемъ слѣдуютъ восемь стихотвореній, составляющихъ, по словамъ Росвиты, первую книгу ся трудовъ. Содержаніе этихъ стихотвореній заимствовано изъ легендъ. которыя Росвита собрала intra decum Gandeshemensis coenobii; легенды переданы почти дословно, безъ всякихъ прибавокъ. и стихотворенія эти являются лишь переложеніемъ прозы въ гекзаметры. Первая книга распадается на двѣ неравныя части: въ первой пять, во второй шесть стихотвореній; передъ каждою частью помѣщено особое посвященіе аббатиссѣ Гандерсгеймскаго монастыря Гербергѣ; во второмъ изъ этихъ посвященій Росвита называетъ свои три послѣднія стихотворенія versiculi novelli. Легенды, переложенныя въ гекзаметры, расположены въ слѣдующемъ порядкѣ:

1) Maria Historia nativitatis laudabilisque conversutionis in-Digitized by GOOGLE tactae Dei genitricis, quam scriptam repperi sub nomine sancti Jacobi, fratris Domini. Росвита нашла въ монастырѣ апокрифическое евангеліе св. Іакова 1) и по немъ разсказала, въ 859 гекзаметрахъ, важнѣйшія событія всей жизни Богоматери, отъ рожденія до б'єгства въ Египеть. Разсказъ прость и во всемъ въренъ легендъ: «Іоакимъ и Анна, изъ рода Давидова, долгое время остаются бездѣтными. вслѣдствіе чего лишаются права жертвоприношеній; послѣ долтихъ и усердныхъ молитвъ къ Богу, у нихъ рождается дочь Марія, которая скоро превосходить всёхь своимь благочестіемь. Когда, по приказанію левитовъ, она должна была избрать себѣ мужа, то всв неженатые мужчины принесли лозы во храмъ, и такъ какъ изъ лозы юсифа вылетилъ билый голубь и взвился къ небу, то онъ и былъ нареченъ ся мужемъ. Вслёдъ затёмъ является ангелъ и возв'ящаетъ Маріи, что она родитъ сына Всевышняго; Марія рождаеть въ Виелеемѣ Іисуса Христа, божественность котораго признается волхвами и магами, являющимися съ Востока для поклоненія. Иродъ узнаеть и ищетъ младенца; по указанію ангела, Іосифъ съ Маріей и младенцемъ бъгутъ въ Египетъ, гдъ чудеса указываютъ его божественное происхожение: змћи и драконы, львы и леопарды прислуживають ему въ пустыні; по слову Христа, высокая пальма нагнула свою вершину, предлагая малютки плоды свои, и при появлении его въ языческомъ храмѣ, всѣ идолы падаютъ съ своихъ пьедесталовъ на землю».

2) De ascensione Domini. Hanc narrationem Johannes episcopus a Graeconia in latinum transtulit. Епископъ Іоаннъ перевелъ съ греческаго разсказъ о вознесении Господнемъ, а Росвита передала его въ 150 гекзаметрахъ. Разсказъ во всемъ согласенъ съ Евангеліями и Дѣяніями Св. Апостоловъ, за исключеніемъ лишь поэтической прибавки, принадлежащей Росвитѣ, что въ сонмѣ ангеловъ и святыхъ, сопровождавшихъ торжественный путь Спасителя, находился также будто

<sup>1)</sup> J. A. Fabricius, Codic. apocryph. Novi Testamenti, t. I, p. 40 sq.

бы и Давидъ, который, игрою на лирѣ, прославлялъ Отца и Сына:

v. 97. Conveniunt illec veterum cunei quoque vatum, Inter quos medius David, rex psallere doctus, Cantans in citharis, hortatur talibus ossis etc.

Въ концѣ стихотворенія, Росвита называя себя, проситъ читателя умолить Бога, чтобъ Онъ умилосердился надъ нею и даровалъ бы ей силы воспѣть славу Ему и въ другихъ еще духовныхъ.стихахъ:

v. 147. Haec quicumque legat, miseranti pectore dicat: Rex die, Hrostvithae parcens miserere misellae, Et fac divinis persistere coelitos odis Hanc, quae laudando cecinit tua facta stupenda <sup>1</sup>).

3) Passio sancti Gongolfi. martyris <sup>2</sup>). Лучшій изъ духовныхъ стиховъ Росвиты, состоящий изъ 564 строкъ элегическаго размбра, или точне, изъ 282 леонинскихъ двустишій, не считая 18-ти первыхъ строкъ, въ которыхъ заключается обращение Росвиты къ Богу. Разсказъ Росвиты совершенно сходень, въ главныхъ чертахъ, съ извѣстною легендой о св. Гонгольф'я, которая была очень распространена въ средніе вѣка<sup>3</sup>). Гонгольфъ жилъ въ половинѣ VIII вѣка и принадлежалъ къ королевскому дому Бургундін; за свое благочестіе и за святость жизни, онъ обладалъ даромъ совершать чудеса. Возвращаясь однажды изъ похода, онъ прельстился и купилъ себь великольпный садь, принадлежавший какому-то былняку. Мѣстоположеніе, тѣнистыя деревья, ключевая вода и другія прелести сада описаны Росвитою въ прекрасныхъ поэтическихъ стихахъ (v. 89 sqq.). Гонгольфа осуждали за дорогую цёну, предложенную бёдняку, и укоры приближенныхъ усилились, когда бассейнъ съ ключевою водою внезапно высохъ,-Гонгольфъ воткнулъ свой посохъ въ то мисто, гди былъ родникъ, и когда на другой день вытащили посохъ, изъ образо-

<sup>1</sup>) Ашбахъ, стр. 20. <sup>2</sup>) Barack, р. 44—62. <sup>3</sup>) Acta Sanct. подъ 11-мъ мая (v. П, р. 642—655).

Digitized by God2le

177

вавшейся дыры забила ключомъ вода, имівшая къ тому же цѣлебныя свойства. 338-мъ стихомъ оканчивается описаніе жизни св. Гонгольфа, и съ 339-го начинается разсказъ объ его мученичествѣ. Гонгольфъ женился на красавицѣ, regalem genere et nitidam facie (v. 350), женщин' страстной и невоздержной, которую легенда окрещиваетъ соотвѣтствующимъ ея нраву именемъ Ганеи <sup>1</sup>). Какъ и слѣдовало ожидать, на сцену является домашнее духовное лицо, съ которымъ Ганея входитъ въ преступную связь; по всей окрестности прошла дурная молва о женъ Гонгольфа; мужъ требуетъ, чтобы жена оправдалась «Божіимъ судомъ», и предлагаетъ ей опустить правую руку въ холодную воду, ---Ганея согласилась и вынула руку обугленною. Гонгольфъ прощастъ жену, преступность которой была такимъ образомъ доказана, но требуетъ, чтобы dampnandus clericus (v. 425) немедленно покинулъ его владенія. Клирикъ следующею же ночью убиваетъ Гонгольфа и скрывается съ Ганеей. Гонгольфа хоронятъ съ почестями<sup>2</sup>), и на его гроб' совершаются чудеса. Ганея не в вритъ чудесамъ, глумится надъ ними, говоритъ, что это такія же чудеса, какъ и тѣ, о которыхъ ей разсказывалъ оракулъ: за такое глумление Ганея была немедлевно наказана: съ этихъ поръ каждое ея слово повторялъ оракулъ. Росвита, какъ женщина, измѣнила конецъ своей легенды, довольно нескромный: Ганея, по словамъ легенды, miracula non secus ut ventris crepitum existimavit, за что и была достойно наказана: in poenam perfidiae venter illi quod viveret perpetuo crepabat.

4) Passio sancti Pelagii, pretiosissimi martyris, qui nostris temporibus in Corduba martyrio est coronatus<sup>3</sup>). Цуховный

<sup>1</sup>) Ganca или ganeum обозначаеть собственно всякое мѣсто для отдохновенія, но употребляется для выраженія увеселительнаго, въ порочномъ смыслѣ, заведенія, Ganeo гуляка, моть, развратникъ. Росвита три раза упоминаеть имя жены Гонгольфа и всегда пишеть маленькою буквою, какъ имя нарицательное: см. уу. 449, 472, 530.

<sup>2</sup>) По легендѣ, Гонгольфъ быль похоронень въ городѣ Тулѣ. Toul; въ разсматриваемомъ стихѣ *Tul*, см. vv. 494, 525.

<sup>3</sup>) Barack, 65 77.

Digitized by Google

1

178

«стихъ о мученичествѣ св. Целагія, состоящій изъ 404 гекзаметровъ, написанъ Росвитою по разсказамъ очевидца, «уроженца того города, въ которомъ происшествіе совершилось»<sup>1</sup>). Кордова, какъ и большая часть Испаніи, подпала власти мавровъ; калифы избрали ее своею резиденціей, и во время разсказа въ ней жилъ Абдерахманъ III (v. 74: Abdrahemen), превосходившій своихъ предшественниковъ ненавистью къ христіанамъ и, вслѣдствіе того, ходившій войною въ Галицію<sup>2</sup>). Война кончилась успѣшно для мавровъ, и они отвели въ плѣнъ знаменитыхъ мужей Галиціи, и въ томъ числѣ отца Пелагія, который не могъ представать назначеннаго ему слишкомъ большого выкупа. Послѣ долгихъ просьбъ, сыну удалось уговорить отца выдать его, въ придачу къ денежному выкупу, какъ заложника. Пелагій отличался отъ своихъ сверстниковъ и тѣломъ, и душою:

 v. 143: Cui fuerat natus praeclari germinis unus Omni praenitida compostus corpore forma, Nomine Pelagius, formae splendore decorus, Consilio prudens, tota bonitate refulgens, Qui, vix transactis jam tunc puerilibus annis, Attigit aetatis primos flores juvenilis.

Мальчикъ понравился сластолюбивому Абдерахману: но на всі предложенія калифа удовлетворить его страсть Пелагій отвічалъ презрительными отказами и за одно намі-

<sup>2</sup>) v. 107 et 111. Абдерахманъ III не ходилъ походами въ ту испанскую область, которую мы въ настоящее время называемъ Галиціею. *Aschboch*, Gesch. d. Omm., II, 23 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Barack, р. 133. Пелагій умеръ мученическою смертью 26-го іюня 925 года, а въ 953 году императоръ Оттонъ I посылаль въ Испанію, къ Абдерахману III, посольство; болѣе. чѣмъ вѣроятно, что прибывшій съ этшмъ посольствомъ въ Германію какой-нибудь испанецъ могъ разсказывать Росвитѣ и, болѣе подробно, аббатиссѣ Гербергѣ мученичество Пелагія, которое въ то врем ябыло еще такъ свѣжо въ памяти каждаго испанца. По неточности нѣкоторыхъ фактическихъ подробностей разсказа можно думать, что разсказчикъ только выдавалъ себя за очевидца, чтобы возбудить тѣмъ большее довѣрiе къ своему разсказу. Schäfer, Gesch. d. Spanien, II. 179; Aschbach, Gesch. d. Ommajaden, II, 101; Magnín, Théatre de Hrotsvitha (Paris, 1845), p. XXXII; Barack, p. XXIII.

реніе "Абдерахмана поціловать его ударилъ калифа по губамъ (ч. 269) <sup>1</sup>). Раздраженный калифъ приказалъ бросить Пелагія съ городской стіны въ ріку, разбивъ его объ утесы; приказаніе было исполнено, но Пелагій остался невредимъ; тогда ему отрубили голову, изріззали тіло на части и бросили въ ріку. Магометанскіе рыбаки изловили куски тіла и за дорогую ціну продали ихъ христіанамъ, которые убідились, что это дійствительно тіло Пелагія, такъ какъ голова не горіла въ огні.

5) Theophilus. Lapsus et conversio Theophili Vicedomini<sup>3</sup>). Сказаніе о Өеофияй, записавшемъ свою душу сатані, было любимою темою средневіковой сказочной литературы; постепіенно развиваясь, оно перешло, наконецъ, въ сагу о Фаусті;<sup>3</sup>). Росвита посвятила этому сказанію 455 стиховъ. Въ IX віккі<sup>4</sup>). еще будучи молодымъ человікомъ, Өеофияъ былъ избранъ въ архидіаконы<sup>5</sup>), и только по собственной скромности отказался быть епископомъ, несмотря на единогласное избраніе народа и духовенства. Избранный, вслідствіе отказа Өеофила, новый епископъ лишияъ Өеофила даже міста архидіакона. Сожалініе по утраченной власти и желаніе вновь получить почетное місто мучатъ Өеофила, и при содійствіи какого-то еврея, *qui magica plures decepit fraude fideles* (v. 84), онъ предается сатані: Өеофияъ отрекается отъ Христа, св. Дівы и вновь

<sup>3</sup>) Слуга Өеофила, Eutychianus, оставиль описаніе өеофиловскаго приключенія (*Fabric*. Bibl. Graeca, X, р. 339); латинскій переводь см. Acta Sanct., Febr., !, р. 480. Въ XIII столѣтіи Рютбефъ, знаменитый трубадурь временъ Людовика Св., написаль драму *Miracle de Théophile*, которая, въ свое время, была извѣстна всей Европѣ (*A. Jubinal*, Ocuvres de Rutebeuf, Paris, 1840, 2 vls).

4) Въ 835 году онъ далъ сатапѣ запись на свою душу (*Barack*, p. XXVI). Если Маньенъ, Théatre de Hrotsv., p. XXXIV, называеть 538 годъ, то это, эчеридно, опечатка.

э) Ософиль бы онъ антіохійской церкви въ Киликіи. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Священникъ Рагуель, очевидецъ окончательнаго мучегичества Пелагія, описаль это иначе. Flores Espana Sagrada. v. XXIII, р. 234. Такъ какъ искуиненіе Абдерахманомъ Пелагія происходило безъ свидѣтелей, то сцена соблазна была передаваема каждымъ разсказчикомъ сообразно личнымъ взглядамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Barack, p. 80 - 94.

получаетъ свое прежнее мѣсто. Скоро, однако, Өеофилъ раскаивается, обращается съ мольбою къ Богоматери и, при ея содѣйствіи, вновь получаетъ обратно не только запись, данную имъ сатанѣ, но и милость Божію.

6) Conversio cujusdam juvenis desperati per S. Basilium eniscopum<sup>1</sup>). Духовный стихъ въ 294 строки на ту же тему, что и предыдущій: Кесарійскій рабъ записалъ себя сатанѣ, чтобы при его помощи добиться руки дочери своего господина, Протерія, предназначенной отцомъ къ монастырской жизни; рабъ достигъ своей цѣли, но долженъ былъ во всемъ признаться женѣ, которая тотчасъ замѣтила, что рабъ избѣгаетъ богослуженія. Жена немедленно потребовала развода и вступила въ монастырь, чтобы замолить свой грѣхъ; послѣ же чистосердечнаго раскаянія раба, Василій. епископъ кесарійскій, отнялъ у демона запись раба, при чемъ, однако, долженъ былъ долго спорить съ сатаною.

7) Passio sancti Dionysii, egregii martyris<sup>2</sup>). Онисывая въ 266 гекзаметрахъ страданія св. Діонисія мученика, Росвита внадаетъ въ ту онибку, которая повторяется многими и въ настоящее время, несмотря на то, что еще въ концѣ прошлаго столѣтія эта ошибка была разъяснена: Росвита принисываетъ одному и тому же лицу событія изъ жизни двухъ—Діонисія Ареонагита, умерша́го въ 95 г., и Діонисія, апостола Галліи, мученически пострадавшаго въ 272 году<sup>3</sup>) Діонисій, изучавшій въ Есиптѣ астрономію, былъ крайне удивленъ солнечному затменію, происшедшему въ моментъ рсжденія Іисуса 'Христа, такъ какъ это затменіе не предвидѣлось учеными п астрономами того времени. Возвратясь въ

<sup>4</sup>) Barack, p. 98 -106. <sup>2</sup>) Barack, p. 108--116.

<sup>3</sup>) Еще Абеляръ велъ по этому новоду горячій споръ съ монахами въ St.-Denis. Fr. Lübker (Evang. Kal., 1855, S. 93), говоря о Діонней: Арсопанить, считаєть необходимымъ прибавить: Es gab noch andere Diener der ältesten christlichen Kirche, die den Namen Dionysius trugen und mit dem hier bezeichneten nicht zu verwechseln sind. unter welchen vor den übrigen derjenige hervorragt. welcher für den Apostel von Gallien gilt.

Digitized by GOOGLE

182

Авины, онъ воздвигъ алтарь тому «неизвѣстному Богу», чьерождение сопровождалось такимъ астрономическимъ явленіемъ. У этого-то алтаря апостоль Павелъ пропов'єдывалъ-Христа и обратилъ многихъ слушателей. въ томъ числѣ и Діонисія, котораго Павель назначиль старшиною надъ христіанскою общиною въ Авинахъ. Діонисій, всиддствіе бывшаго ему виденія, отправился въ Римъ, желая заслужитьвънецъ мученичества за новую въру; изъ Рима по приказанію Климента, ученика св. Петра,-въ Галлію для проповкди Евангелія. Въ это время Домиціанъ издалъ указъ о строгомъ преслёдовании христіанъ, вслёдствіе чего praeses Sisinnius (v. 160) приговорилъ христіанина Діонисія къ смертной казни чрезъ обезглавление. Послії казни Діонисій взялъ въ руки отрубленную свою голову и пошелъ съ горы, на которой былъ казненъ; онъ прошелъ такимъ образомъ двѣ мили. и остановился на томъ м'вств. которое самъ избралъ достойнымъ для погребенія своего тѣла <sup>1</sup>):

v. 229: Truncatum quoque pontificis corpus morientis Erigitur subito, nitidum splendore sereno, Atque, caput brachiis portans proprium bene firmis, Descendit recto gressu de monte profundo, In duo martyrium consummavit pretiosum, Transiliensque viae citius duo milia durae, Venit ad usque locum, servando corpore dignum. Quem descendentem cursuque cito gradientem, Coetus angelici comitantur, luce sereni, Alleluia Deo resonantes voce sonora.

8) Agnes. Incipit passio sanctae Agnetis, virginis et martyris<sup>2</sup>). Послѣдній духовный стихъ Росвиты, состоящій изъ 459 гекзаметровъ, разсказываетъ страданіе и мученическую смерть св. Агнесы, во всемъ согласно съ описаніемъ св. Амвросія<sup>3</sup>). Агнеса, молодая, краснвая римлянка—mundo celeberrima (v. 19). meritis clarissima virgo (v. 25)—приняла

<sup>1)</sup> Magnin, p. XXXV. Barack, p. XXIX. 2) Barack, p. 118-132.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Sanct., Januar., II, p. 351; Jul., II, p. 228.

христіанскую вѣру и дала обѣтъ цѣломудрія; сынъ Симпронія, префекта города Рима (v. 43), влюбился въ Агнесу п не щадилъ ни льстивыхъ словъ, ни дорогихъ подарковъ, чтобы склонить ее на бракъ; но Агнеса, обрученная Христу, отвергла всѣ мольбы земной страсти. Огорченный отказомъ, сынъ Симпронія заболѣлъ; его жизнь была въ опасности. Симпроній призываетъ Агнесу, уговариваетъ ее удовлетворить страсти любимаго сына, проситъ ее, затѣмъ совѣтуетъ посвятить себя служенію богинѣ Вестѣ (v. 155); наконецъ, грозитъ и, раздражевный твердостью Агнесы, приказываетъ раздѣть ее и голую бросить въ самый грязный притонъ разврата:

v. 207: Coelestis sponsam regis jussit venerandam Vestibus exutam, toto quoque corpore nudam, Concurrente trahi conventiculo populari, In quo lupanaris nigrum concludier antrum, In quo lascivi juvenes, rationis egeni, Colloquio scelerosarum gaudent mulierum <sup>1</sup>).

Едва, однако. сорваны были одежды съ Агнесы, какъ коса ея мгновенно выросла и волосами покрыла все обнаженное тело до иятокъ; когда же ее привели въ мѣсто разврата, явился ангелъ съ небеси и крылами своими защитилъ Агнесу отъ преступныхъ взоровъ прелюбод вйной римской молодежи. Распаленный страстью, сынъ Симпронія палъ мертвымъ при первомъ нечистомъ взгляд' на нареченную нев'єсту Христа. Отець, въ отчаянии, обвиняетъ Агнесу въ колдовствѣ; желая оправдаться. Агнеса обращается съ молитвою къ Богу, и, по ея предстательству, сынъ префекта города Рима воскресаетъ. Свидѣтели такого чуда, отецъ и сынъ. увѣровали въ единаго Бога и приняли христіанство; языческіе же жрецы, узнавъ о такомъ чудѣ, настойчиво требовали казни Агнесы, какъ колдуныи, и преемникъ Симпронія въ должности городского префекта, Аспазій—dictus rituque profanus (v. 357)-приговариваетъ ее къ смертной казни чрезъ сожженіе. Огонь костра

<sup>1)</sup> Barack, p. 124.

опалялъ зрителей, жегъ исполнителей казни, но Агнеса пребыла невредимою среди пламени. Аспазій приказалъ отрубить «чародѣйкѣ» голову, что и было исполнено вполнѣ успѣтно. Агнеса, по совершеніи надъ нею казни, вознеслась на небо, сопровождаемая сонмомъ ангеловъ.

Посл'єднимъ, 459-мъ стихомъ «Агнесы» заканчивается первая книга сочиненій Росвиты и начинается вторая, содержащая въ себ'є драматическія ен произведенія, что довольно точно обозначено выраженіемъ: *Explicit liber primus, incipit* secundus, dramatica serie contextus. За этимъ объясненіемъ, въ мюнхенскомъ кодексѣ, сл'єдуютъ нісколько строкъ въ прозѣ, которыя служатъ какъ бы эпилогомъ къ «духовнымъ стихамъ» и прологомъ къ «драмамъ»:

«Содержаніе настоящей книги, равно какъ и предыдущей, я заимствовала изъ древнихъ произведеній. написанныхъ авторами, имена которыхъ хорошо извъстны, за исключеніемъ описанныхъ выше страданій св. Пелагія, мученичество коего разсказалъ мнѣ уроженецъ того города, гдѣ происшествіе совершилось, увѣряя, что онъ самъ видѣлъ этого прекраснѣйшаго изъ людей. и свидѣтельствуя, что дѣйствительно таковъ былъ исходъ дѣла. Такимъ образомъ, если въ мои стихи или драмы вкралось что-либо ложное, то не по моей винѣ, потому что я точно подражала лживымъ разсказамъ»<sup>1</sup>).

Драмы Росвиты интереснье, живъе ся духовныхъ стиховъ; онъ производятъ болъе глубокое впечатлъніе и тъмъ сильнъе приковываютъ наше вниманіе, что писаны рукою женщины Х въка, въ ту тяжелую эпоху церковнаго сплоченія и общественнаго разъединенія, когда, казалось, не было для драматическихъ произведеній ни поэтовъ, ни актеровъ, ни зрителей, когда самое слово драма было неизвъстно и звучало какимъ-то анахронизмомъ, вызывавшимъ лишь память о языческой древности. Содержаніе же шести драмъ Росвиты способно лишь усилить наше удивленіе: онъ переносятъ насъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Barack. p. 133.

изъ убогой кельи непорочной монахини въ темные притоны разврата публичныхъ женщинъ, и хотя въ послёднихъ актахъ этихъ драмъ всегда «добродѣтель торжествуетъ и порокъ наказывается», но во время дѣйствія порокъ не всегда стѣсвяется въ своихъ выраженіяхъ, а добродѣтель нерѣдко заставляетъ опасаться за свою твердость.

• Росвита сознавала, что ен драмы возбудять сомнительные толки, и преднослала имъ два объясненія. въ прозѣ: одно въ видѣ предисловія, другое— въ формѣ письма къ своимъ «цѣнителямъ и судьямъ». Оба объясненія чрезвычайно оригинальны и важны для характеристики Росвиты, какъ писательпицы.

«Многіе христіане», говорить Росвита въ предисловіи <sup>1</sup>). «изъ числа которыхъ мы не можемъ исключить п себя, предпочитаютъ сустныя книги язычниковъ, ради большаго изящества ихъ слога, книгамъ Священнаго Писанія. Другіе. даже вполнѣ преданные священнымъ страницамъ и презирающіе всѣ другія языческія произведенія, перечитываютъ. однако, довольно часто вымыслы Теренція и, прельщенные красотою слога. пятнають себя познаніемь вещей непотребныхъ. Вотъ почему я, звучный голосъ Гандерсгеймскій<sup>2</sup>), не задумалась подражать въ монхъ произведенияхъ тому, кого многие читають, чтобы, по мірі монхъ слабыхъ силь, прославить достойную хвалы чистоту святыхъ дёлъ тою же формою произведеній. какою возвеличены безбожныя непотребства безстыдныхъ женщинъ. Однако то обстоятельство, что. занимаясь такого рода произведеніями, я должна была обдумывать и изображать непозволительно гнусное безумие развратниковъ и ихъ безстыдные разговоры. которые намъ не позволено даже слушать, нерѣдко заставляетъ меня стыдиться

1) Hrotsvithae Praefatio. Barack. p. 137-139.

<sup>2</sup>) Clamor validus Gandesheimensis—такъ переводить Росвита свое саксонское имя на датинскій языкъ. Grimm und Schmeller, Lateinische Gedichte des X und XI Jahrh. 1838. S. IX, Anm. и краспѣть. Но если бъ я, устыдившись, не трудилась бы надъ подобными произведеніями, то не могла бы достигнуть своей цван, не могла бы выразить, по мврк силь моихъ, похвалу невиннымъ, потому что чёмъ соблазнительнее льстивыя рёчи людей развратныхъ, тъмъ величественнъе слава божественной номощи и тімь славніе побіда восторжествовавшихъ, особенно же когда женская слабость побѣждаетъ и мужская сила терпить поражение. Не сомніваюсь, нікоторые найдуть, что мои слабыя произведенія гораздо ниже, гораздо ограниченные и нимало не похожи на тъ, которымъ я предположила подражать. Пусть, я уступаю такому сужденію; но я, однако, объявляю, что по справедливости не могу быть обвиняема въ дерзкомъ желаніи уподобиться тімъ, которые своими познаніями далеко превосходять мою слабость. Не настолько я хвастлива, чтобы дерзнула сравнивать себя хотя бы съ послёднимъ изъ учениковъ древнихъ авторовъ: и стараюсь лишь, хотя и не считаю себя къ тому способною, смиренно употребить мои дарованія на прославленіе того, кто дароваль мнѣ ихъ. Не настолько я самолюбива, чтобъ, избѣгая упрековъ, перестала проповѣдывать всюду, гдѣ только можно, благость Христа, проявляющуюся въ жизни святыхъ. Если мое благочестие понравится кому-либо, я буду рада; если же. по моей ничтожности или по неправильности моего грубаго слога, никому не понравится, все-таки я сама порадуюсь тому, что сдёлала; ибо, между тёмъ какъ ничтожествомъ собственныхъ трудовъ я, въ прежнихъ произведеніяхъ моего невѣжества, слагала героическія строфы и въ нынбшнихъ изобразила рядъ драматическихъ сценъ, я все же избѣгла нагубныхъ соблазновъ язычниковъ».

Нѣсколько инымъ характеромъ отличается «письмо Росвиты къ ученымъ покровителямъ ея книги» <sup>1</sup>), хотя, по содержанію, оно многимъ сходно съ предисловіемъ:

186

<sup>&#</sup>x27;) Barack, pag. 140- 142.

«Вполні знающимъ и добродътельнымъ, успёху другого не завидующимъ, но какъ прилично истинно мудрымъ, поощряющимъ, Росвита, малосв'єдущая и многогр'єшная, желаетъ здравія нынѣ и радости вовѣки. Не могу достаточно надивиться вашему похвальному смиренію, ни достойнымъ образомъ возблагодарить васъ за снисхождение и благосклонность вашу ко мнь, такъ какъ вы, вскормленные преимущественно философскими занятіями и усовершенные познаніями, нашли достойными одобренія мон произведенія. труды простой женщины, и, съ братскою добротою поздравляя меня, вы воздавали тімъ хвалу подателю способности, во мні присущей, находя, что и мое малое знаніе наукъ далеко превосходить мой женскій умъ. Сверхъ того, до настоящаго времени я едва осмъливалась показывать мон грубыя произведеньица очень чемногимъ, и то лишь близкимъ мнѣ лицамъ, вся вся в ночти перестала сочинять что-либо въ этомъ родѣ, потому что было очень мало такихъ лицъ, которымъ я считала бы нужнымъ представлять мои труды, и немного такихъ, которыя могли бы указать мнѣ требующее исправленія или поощрить меня на продолженіе подобныхъ трудовъ. Но теперь, такъ какъ говорятъ, что свидътельство трехъ лицъ всегда справедливо, подкрѣпленная вашими сужденіями, я чувствую въ себі боліс уві ренности и сочинять. если дозволитъ Господь, и подвергать мон труды критикъ какихъ бы то ни было ученыхъ мужей. Между тъмъ меня волнуютъ протпвоположныя чувства, именно радость и боязнь: радуюсь отъ всего сердца, что въ лиці моемъ воздана хвала Богу, одною лишь милостью котораго я то, что есть; но боюсь, что я кажусь болье того, что есть, ибо сознаю, что равно постыдно и отрицать милостивые дары Господа, и похваляться ими, не имѣя ихъ. Вотъ почему я не отрицаю, что, вспомоществуемая милостью Создателя, я пріобріла по воль Божіей нькоторыя познанія, будучи способна къусвоенію ихъ; но сознаюсь, что, предоставленная собственнымъ

силамъ. я вичего не познала бы<sup>1</sup>). Я признаю, что Божествомъ удёленъ мнё умъ свётлый, но вслёдствіе отсутствія заботливости учителей, необразованный и по природѣ склонный къ ліности. И для того-то. чтобы, по моей небрежности, не уничтожился во мнё даръ Божій, я, какъ только мнё удается случайно собрать какія-нибудь нитки или кусочки лохмотьевъ, оторванныхъ отъ плаща философіи: стараюсь вставить ихъ въ мое произведение, чрезъ что негодность моего невѣжества изукрашивается примѣсью болѣе благороднаго матеріала и податель благъ восхваляется во мнѣ тѣмъ справедливие, чимъ ограниченние считается женскій разсудокъ. Такова цёль моихъ сочиненій такова сдинственная причина монхъ усилій: не стараюсь казаться знающею при незнаніи. но что касается лично меня. сознаю, что я ничего не знаю. И такъ какъ, тронутая вашими похвалами и просъбами, я, наклоняясь подобно тростнику, передаю на ваше усмотрѣніе эту книгу, которую я и писала съ этимъ намѣреніемъ, но которую до настоящаго времени, по причинѣ ея негодности, предночитала болве скрывать, чёмъ открыто показывать, то подобаетъ, чтобъ вы разсмотрѣли и исправили ее съ неменьшимъ стараніемъ, чёмъ ваши собственные труды. Исправивъ же книгу какъ слѣдуетъ, возвратите се мнѣ, чтобъ я могла изъ ващихъ указаній увидѣть, въ чемъ я болѣе всего грѣшу».

Всй драмы написаны прозою, не раздёлены на «дййствія» вленія», и передъ каждою помёщенъ какъ перечень главнихъ дййствующихъ лицъ, такъ и краткое содержаніе и (argumentum). Въ основу каждой драмы положена некню легенда, и Росвита довольно рабски слёдуетъ лерному разсказу, лишь перерабатывая его въ драмати-

истип, р. 454, сопровождаеть это мѣсто слѣдующимъ общимъ прит. Naus trouvons dès cos premières pages, un exemple frappant du et des subtilités aristotéliques, dans lesquels se complait la docte On voit combien elle affectionne la langue de l'école et qu'elle ne us de la terminologie la plus prétentieusement scolastique. ческую форму. Всёхъ драмъ шесть; ни въ одной изъ нихъ не указано мъсто дъйствія: легенды были въ то время хорошо извъстны всёмъ грамотнымъ людямъ, и читатели не нуждались въ подобныхъ подробностяхъ. Познакомимся ближе съ этими драматическими произведеніями Х въка, какъ они занисаны въ мюнхенскомъ кодексъ.

1) Gallicanus <sup>1</sup>). Единственная драма. въ основу которой вошли двъ легенды и которая, поэтому, распадается на двѣ части <sup>2</sup>): обращеніе Галликана <sup>3</sup>) и мученичество св. Іоанна и Павла <sup>4</sup>). Во времена Константина, главный начальникъ войскъ имперія <sup>5</sup>), язычникъ Галликанъ влюбляется въ дочь императора, Констанцію, христіанку, посвятившую себя Богу. Констанція, не желая лишать имперію важныхъ услугъ храбраго военачальника, дѣлаетъ видъ, что принимаетъ руку Галликана, но не ранѣе, какъ послѣ побъды надъ врагами. Въ знакъ согласія, Констанція принимаетъ во дворецъ двухъ сестеръ Галликана и, въ свою очередь, посылаетъ на войну двухъ христіанъ, своихъ придворныхъ, Іоанна и Павла. Въ Өракіи, близъ

<sup>1</sup>) Barack, р. 145—175. Въ XVI и XVII стол., этой драмѣ давали иное и ложное названіе: ('onversio Gallicani principis; а въ XVIII стол. одипъ нѣмецкій ученый, очевидно, не читавшій самой драмы, перевель это заглавіе такъ: Von der Bekehrung eines französischen Prinzen! Leuckfeld, Antiq. Handersh., р. 274.

<sup>4</sup>) Нѣкоторые ученые принимають обѣ части этой драмы за двѣ отдѣльныя драмы, основываясь на томъ, что 1) передъ второю частью, въ мюнхенскомъ кодексѣ, помѣщенъ списокъ дѣйствующихъ лицъ; 2) первая часть оканчивается выраженіемъ Amen, которое въ средневѣковыхъ религіозныхъ мистеріяхъ соотвѣтствуеть извѣстному Plaudate древнихъ комедій, и 3) обращеніе Галликана и мученичество св. Іоанна и Павла чествуется церковью не въ одпнъ день, но въ два различные—24-го и 25-го іюня. (Gottsched. Nöthiger Vorrath zur Geschichte der deutschen dramatischen Dichtkunst, II, 19; Magnin, р. XXXIV et 459). Это мнѣніе не можеть быть принято: 1) для обѣихъ частей Росвита составила одно содержаніе (argumentum); 2) вторая часть не носить особаго заглавія, и 3) вторая часть слишкомъ коротка для отдѣльной драмы и служить лишь заключеніемъ первой части. Вагаск, р. XXXV.

3) Acta Sanct., 24 Junii, t. V, p. 35.

4) Ibid., 25 Junii, t. V. p. 158.

5) (iallicanus, princeps militiae (Barack, p. 144) n (iallicanus dux (ibid., p. 149).

Филинонолиса, въ битвѣ съ сарматами <sup>1</sup>), Галликанъ даетъ обѣтъ принять христіанскую вѣру, если только онъ побѣдитъ врага, начинающаго уже торжествовать побѣду. Галликанъ побѣждаетъ, принимаетъ христіанство, и узнавъ, что Констанція посвятила себя Богу, отказывается отъ ея руки и удаляется въ Остію, гдѣ ведстъ схимническую жизнь. вмѣстѣ со святымъ мужемъ Гиларіаномъ. Галликанъ такъ разсказываетъ императору то чудо, которое заставило его принять христіанство:

«Галликанз. Мңѣ явился величественный юноша, несшій крестъ на плечѣ, и приказалъ мнѣ съ обнаженнымъ мечомъ слѣдовать за нимъ.

«Константинъ. Кто бы онъ ни былъ, — онъ былъ небесъ посланникъ.

«Галшкан». Я въ этомъ уб'єдился: тотчасъ предстали мні: справа и сліва вооруженные вонны, лица которыхъ были неизвістны, об'єщая мні: свою помощь»<sup>2</sup>).

Вторая часть переносить читателя въ эпоху Юліана Аностата и открывается ссылкой Галліана въ Александрію, гдї: графъ Рауціанъ <sup>3</sup>) заключаеть его въ темницу, и онъ погибаеть отъ меча. Затёмъ Юліанъ призываеть Іоанна и Павла, убѣждаетъ ихъ принести Юпитеру жертву <sup>4</sup>), и видя ихъ твердость, приказываетъ Теренціану убить ихъ, но не публично, а тайно, такъ какъ оби придворные. Казнь была совершена, но на могилѣ святыхъ сынъ Теренціана «скрежещетъ зубами, испускаетъ пѣну, поводитъ безумно глазами,— онъ одержимъ нечистымъ духомъ» <sup>5</sup>). Теренціанъ сознаетъ свою вину и молится христіанскому Богу; сынъ исцѣляется и. вмѣстѣ съ отцомъ, обращается въ христіанскую вѣру.

<sup>1</sup>) Eusebius, Vita Const., I, IV, etp. 3 -5 (ap. Heinichen, Lipsiae, 1830).

2) Barack. p. 161, in fine.

\*) Barack, p. 167.

 Уillemain. Cours de littér. franc., П. р. 218 (ed. 1862), перевель эту сцену, какъ образецъ драмъ Росвиты, которую опъ относить къ XI вѣку.

5) Barack, p. 171.

Digitized by Google

190

2) Dulcitius <sup>1</sup>). Въ средніе вѣка была очень распространена легенда о дѣяніяхъ трехъ сестеръ (Acta trium sororum), замученныхъ по приказанію Діоклеціана въ 290 году, въ Өессалоникахъ; на этой легендѣ основана драма, отличающаяся своимъ комическимъ элементомъ. Три сестры, Агапія, Хіонія и Ирина брошены въ темницу подъ надзоръ Дулциція, который хочетъ обезчестить ихъ, но мгновенно сходитъ съ ума: обнимаетъ печку, цѣлуетъ уголь, прижимаетъ къ груди грязные котлы и обезображиваетъ себя до того, что даже собственная прислуга не узнаетъ его. На этомъ построенъ рядъ довольно комическихъ сценъ. Драма во всемъ слѣдуетъ за легендой: Агапія и Хіонія преданы огню, умираютъ на кострѣ, а Ирина погибаетъ отъ стрѣлы, измучивъ предварительно своихъ палачей тѣмъ, что, при помощи двухъ ангеловъ, заставляетъ ихъ дѣлать рядъ промаховъ. не лишенныхъ комизма.

3) Calimachus<sup>2</sup>). Въ чися в апокрифическихъ сказаній романтическая исторія Калимаха и Друзіаны принадлежитъ къ лучшимъ произведеніямъ народной фантазіи<sup>3</sup>): язычникъ Калимахъ влюбленъ въ христіанку Друзіану, жену Андроника; Друзіана, желая остаться непорочною и прекратить страданія Калимаха, проситъ у Господа смерти и умираетъ; Андроникъ и апостолъ Іоаннъ хоронятъ Друзіану и поручаютъ Фортунату стеречь могилу. Является Калимахъ и подкупаетъ Фортуната, который вырываетъ тіло Друзіаны для удовлетворенія страсти все еще влюбленнаго Калимаха.

Фортунатъ. Вотъ тізло; оно не обратилось въ трушъ, члены еще свіжи; пользуйся имъ, сколько хочешь.

Калимахъ. О Друзіана, Друзіана! Какую иламенную любовь я питалъ къ тебѣ! Какъ чистосердечно и глубоко я любилъ тебя! Но ты всегда отвергала меня, моимъ желаніямъ противилась. Теперь въ моей власти безчестить тебя, сколько пожелаю 4).

<sup>1</sup>) Barack. p. 177 (189. <sup>2</sup>) Barack. p. 193-211. <sup>3</sup>) Fabricius. (°odices apocryph. Nov. Test., II. 542. <sup>4</sup>) Barack. p. 199-200. Digitized by Google

. .

Калимахъ не привелъ своей угрозы въ исполнение: змъя ужалила святотатцевъ, и они мгновенно умерли. Къ могилѣ Друзіаны приходить Андроникъ со св. Іоанномъ и видять три трупа; чтобъ узнать, кто вынулъ изъ гроба Друзіану и кто убилъ Фортуната и Калимаха, св. Іоаннъ воскрешаетъ Друзіану и Калимаха, который разсказываеть о своемъ преступномъ намъреніи, о наказаніи, его постигшемъ, и принимаетъ христіанскую в'єру; Друзіана воскрешаеть Фортуната. Злой и преступный Фортунать не исправляется и послѣ чуда: «Если, какъ вы говорите, Друзіана меня воскресила и Калимахъ увѣровалъ во Христа, я отрекаюсь отъ жизни и добровольно избираю смерть, --- я желаю лучше не жить, чёмъ сознавать въ нихъ столько милости и благодати» 1). Св. Іоаннъ отвѣчалъ на эту нечестивую рѣчь осужденіемъ Фортуната: «Моriatur, sitque incola gehennae, qui propter alieni invidiam profectus recusavit vivere».

4) Abraham<sup>2</sup>). Легенда о св. Авраамѣ полна драматизма<sup>3</sup>). Отшельникъ Авраамъ воспитываетъ свою племянницу Марію; когда ей минуло уже 20 лѣтъ, молодой человѣкъ, переодѣвшись въ монаха, соблазнилъ ее, увезъ и, обезчестивъ, бросилъ; Марія стала публичною женщиною. Авраамъ, которому указали мѣсто жительства Маріи, переодѣвается воиномъ и ѣдетъ въ трактиръ, гдѣ уживаетъ и пьетъ съ Маріей, нослѣ чего, уже въ спальнѣ, открывается Маріи и спасаетъ ес. Марія бѣжитъ вторично, но уже изъ публичнаго дома въ келью, приготовленную Авраамомъ, гдѣ молитвами искупаетъ грѣхи свои. Встрѣча Авраама съ Маріей въ трактирѣ—лучшая изъ сценъ драмы.

*Трактирщикъ*. Войди, войди, Марія, и покажи твои прелести нашему новичку.

Марія. Я здѣсь.

Трактирщикъ. Счастливая Марія, радуйся: не только,

192

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Barack, p. 209. <sup>2</sup>) Barack, p. 215-236. <sup>3</sup>) Acta Sanct., Martii, t. II, p. 443.

какъ всегда, твои сверстники, но даже старики гоняются за тобою, спѣшатъ выказать свою любовь къ тебѣ.

*Марія*. Тѣ, которые меня любятъ, получаютъ отъ меня равнымъ образомъ любовб.

Авраамз. Приблизься, Марія, и поцёлуй меня.

*Марія.* Я не только подарю тебя сладчайшимъ поцѣлуемъ, но и обниму руками твою шею, согбенную годами.

Авраамъ. Мы хорошо поужинали, хорошо выпили, благодаря твоей услужливости, добрый трактирщикъ; позволь тенерь мнѣ встать изъ-за стола, чтобы успокоить въ постели мое усталое тѣло.

*Марія*. Встань, сударь, встань; я тоже лягу съ тобою въ постель.

Авраамъ. Хорошо. `Ничто не принудило бы меня выйти отсюда, еслибъ ты не сопровождала меня.

*Марія*. Вотъ комната, удобная для насъ; вотъ постель не изъ дурныхъ тюфяковъ. Садись, я сниму съ тебя сапоги, чтобы ты не утруждалъ себя.

Авраамъ. Запри сперва на ключъ дверь, чтобы никто не могъ войти.

*Марія*. Объ этомъ не заботься; я такъ сдѣлаю, что никто не войдетъ къ намъ.

Авраамъ. Время снять шляпу и обнаружить, кто я такой <sup>1</sup>)...

Разсматриваемая драма, по мнѣнію знатоковъ, лучшая изъ всѣхъ, и сюжетъ ся нравился современникамъ на столько, что Росвита написала на эту же тему другую драму<sup>2</sup>),

5) Paphnutius <sup>3</sup>), представляющуюся лишь варіаціей «Авраама» и основанную на подобной же легенд<sup>к</sup> <sup>4</sup>). Не приводя подробнаго разсказа, передадимъ содержаніе драмы, argumentum, какъ оно составлено Росвитою: «Обращеніе публичной женщины Таисіи, которую отшельникъ Пафнутій, подъ

2) Barack, p. XXXVI; Magnin, p. 469. 3) Barack, p. 239-269.

4) Acta Sanct., Octobrii, t. VI, p. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Barack, р. 227-229. Въ переводѣ выпущены монологи Авраама и Маріи.

видомъ любовника, подобно Аврааму, обращаетъ и, налагая на нее эпитемію, запираеть на пять літь въ тісную келью, пока она не примиряется съ Богомъ, и пятнадцать дней послѣ исполненія эпитеміи, не усыпаеть во Христѣ». Драма заключаетъ въ себѣ довольно много признаковъ жизненной правды. Такъ, утопавшая въ нЕгѣ и роскоши Таисія приходить въ ужась при видѣ грязной кельи, въ которой должна оставаться ньсколько лёть безвыходно: «Что можеть быть хуже, что можетъ быть неудобнѣе, какъ быть принужденною исполнять всѣ требованія тіла въ одномъ и томъ же місті? Не сомніваюсь, что келья скоро станетъ невозможною для жилья отъ чрезмѣрнаго зловонія». Въ драму вставлены длинные метафизическіе діалоги между Пафнутіемъ и его учениками: эти діалоги, конечно, взяты изъ жизни Х-го стольтія и не могуть быть отнесены къ IV-му вѣку, къ отшельнической жизни Пафнутія; они не принадлежать Росвить и составляють ть «остатки лохмотьевъ, оторванные отъ плаща философіи», о которыхъ упоминаетъ Росвита въ письмѣ къ ученымъ мужамъ.

6) Sapientia <sup>1</sup>), шестая и послѣдняя драма, основана на извѣстной легендѣ о трехъ сестрахъ: Вѣрѣ, Надеждѣ, Любви и матери ихъ Софіи. которыя борятся и одерживаютъ побѣду надъ глупостью, олицетворенною въ Адріанѣ<sup>2</sup>). Росвита не отступаетъ отъ легенды и вѣрна ей во всѣхъ подробностяхъ. ча исключеніемъ теоріи чиселъ, которую Софія развиваетъ редъ Адріаномъ и которая служитъ Росвитѣ какъ бы доательствомъ ея учености.

Между второю и третьею книгами въ Мюнхенскомъ косѣ помѣщены два стихотворенія. Первое состоитъ изъ черехъ двустишій, представляющихъ не столько поэтическую ру, сколько стихотворную забаву на чисто монастырскую му: *Quicumque viam cupit ire salutis, dicat Amen.* Послѣдслово, Атен, составляется изъ первыхъ буквъ четырехъ заметровъ, п первос слово каждаго гекзаметра образуетъ

> p 273-208. 2) Acta Sanct., Aug. t. I, p. 16. Digitized by GOOg[e

заключеніс пентаметра <sup>1</sup>). Второе стихотвореніе, изъ 35-ти леонинскихъ стиховъ, посвящено св. Іоанну и рисуетъ апокалипсическій его образъ <sup>2</sup>). Въ произведеніяхъ Росвиты не упомявуты поводы къ составленію этихъ двухъ стихотвореній. Мы знаемъ, что въ Гандерсгеймскомъ монастырѣ была капелла св. Іоанна <sup>3</sup>): но заключать изъ этого, что поводомъ къ составленію второго стихотворенія было особое почитаніе Росвитою св. Іоанна <sup>4</sup>), нельзя ужѐ п потому, что это почитаніе выразилось бы въ какомъ-либо произведеніи Росвиты, а между тѣмъ она не упоминаетъ о капеллѣ св. Іоанна даже и въ стихотвореніи, спеціально посвященномъ описанію монастыря ь).

Третья и посл'єдняя книга произведеній Росвиты состоитъ изъ историческаго труда—Carmen de gestis Oddonis I imperatoris.

«Стиху о д'яніяхъ Оттова I императора» предпосланы: 1) Небольшое письмо, въ проз<sup>4</sup> <sup>6</sup>), въ которомъ Росвита проситъ Гербергу «просмотръть то, что, какъ ей извъство. со-

1) Barack, p. 360: Quicumque viam cupit ire salutis D L C Λ т Aspica nupta deo, quae sit tibi gloria terris Quae maneant coelis, aspice nupta deo! Munera laeta capis, festiva, fulgida tacdis, Ecce venit sponsus, munera laeta capis. Et nova dulcisona modularis carmina plectro, Sponsa hymno exultans et nova dulcisona Nullus ab altithrono comitatu regregat agni Quam affectu tulerat nullus ab altithrono. 2) Barack, p. 361. <sup>3</sup>) Leuck/eld, Antiquitates Gandersheimenses, 1709, cap. IX, p. 53. 4) Barack, p. XLVL 5) Barack, р. 540, Росвита упоминаеть о св. Іоаннѣ (v. 41), но креститель, а не евангелисть.

") Barack, p. 302.

ставлено по ся же приказанію»: «Вы возложили на меня,говорить Росвита, --- трудъ переложить въ метрическую форму діянія цезаря августа, которые я не была въ состояніи даже по наслышкі ясно себі представить. Сколько трудностей предстояло мий. но причини моего невижества, при исполненія этого предпріятія. вы сами можете себ' представить, потому что я ничего не нашла писаннаго объ этомъ прежде и не могла ни отъ кого услышать правильнаго в подробнаго разсказа». 2) Небольшое стихотворсніе, въ 34 строки, къ императору Оттону <sup>1</sup>). въ которомъ Росвита повторяетъ, что-«ей никто не служилъ образцомъ, никакая «прежде написанная» книга не учила се писать, но основа ся произведенія заключается единственно въ преданности сердца»; впрочемъ, прибавляетъ Росвита, что «все д'ыйствительно происходило такъ, какъ описано, говорили ей тѣ, которые попудили писать», и 3) Стихотвореніе къ императору Оттону II<sup>2</sup>), въ 39 строкъ, въ которомъ Росвита называетъ малолѣтняго Оттона II «нашимъ Соломономъ» и напоминаетъ ему, что онъ самъ приказалъ ей представить свой трудъ предъ его «ясные глазенки».

Послёднія два стихотворенія, вмёсть взятыя, состоять изъ 73-хъ строкъ, и только съ 74-й строки начинается собственно «Стихъ о д'вяніяхъ Оттона І», извістный также подъ названіемъ «Панегирика въ похвалу Оттона Великаго» <sup>3</sup>).

По указанию самой Росвиты, заключающемуся въ уномянутомъ письмѣ къ Гербергѣ, «Панегирикъ» написанъ ею по требованию аббатиссы Герберги, дочери баварскаго герцога. Генриха и племящищы императора Оттона I<sup>4</sup>), и представленъпрежде всего незаконнорожденному сыну императора, Вильгельму, архіепископу майнцскому. Такъ какъ въ «Панегирикѣ» упомянуто о короновании Оттона II императорскою короною. а въ письма говорится о майнцскомъ архіенископѣ Вильгельмћ, то. следовательно, «Панегирикъ» былъ оконченъ между

<sup>1)</sup> Barack, p. 305. 1) Barack, p. 307. 3) Ruland, Scrapeum. No 2, p. 24.

<sup>1)</sup> A. Cohn, Stammtafeln, I, Taf. 27. Broemmel, Geneal. Tabellen, Tab 29.

25-мъ декабря 967 года, днемъ императорскаго коронованія Оттона II, и 1-мъ марта 968 года, днемъ смерти Вильгельма.

При составленіи этого историческаго труда, Росвита, какъ мы видѣли, не пользовалась никакимъ писаннымъ источникомъ; но ея «Панегирикъ» прежде еще, чѣмъ получилъ ту окончательную форму, въ которой онъ является въ Мюнхенскомъ кодексѣ, послужилъ уже руководствомъ для Видукинда, монаха Корвейскаго монастыря, при составленіи имъ извѣстнаго труда Res gestae Saxonicae<sup>1</sup>).

Полный тексть «Панегирика» не сохранился. Въ Мюнхенскомъ кодексѣ два довольно значительные пропуска: первый - между 148 и 149 листомъ, второй - между 149 и 150 листомъ<sup>2</sup>); въ нихъ должна была заключаться исторія 953-962 годовъ. Собственно товоря, Carmen de gestis Oddoms I imperatoris доводить исторію перваго императора до 953 года, обрываясь на 825 стихв, разсказомъ о победе Лудольфа въ Италіп; затёмъ сохранился небольшой отрывокъ изъ 957 тода, въ 48 строкъ, въ которыхъ передано отвѣтное письмо императора Лудольфу и возвращение Лудольфа на родину (v. 826-873). и заключительныя 39 строкъ, начинающіяся (v. 874) разсказомъ о короновании въ Римѣ императоромъ Оттона I (2-го февраля 962 г.). упоминающія (у. 899) объ императорской коронаціи Оттона II (25-го декабря 967 года) и заканчивающіяся сознаніемъ Росвиты, что пора окончить трудъ, такъ какъ для дальн в шаго окончанія событій, столь важныхъ, необходимо болѣе значительное произведеніе.

1) Köpke, Widukind von Korvei, Berlin, 1867, p. 40.

<sup>2</sup>) Ruland, въ Serapeum, № 2, р. 25. Всегда старательные нѣмецкіе ученые сосчитали даже число утерянныхъ, недостающихъ строкъ: въ нервомъ пропускѣ должно было быть 388 строкъ, во второмъ 290 строкъ! Pertz, Mon. Germ, VI. р. 304; Barack, р. 335; Pfund, Geschiehtschr. d. deut. Vorzeit, Lief: 38, переводъ гекзамстрами включаеть эти пропущенныя строки въ счетъ переведенныхъ п за 752 стихомъ ставится 1140-й стихъ, присчитывая 388 недостающихъ, а за 1188 стихомъ слѣдуетъ у него 1478-й стихъ, восполняющій второй пропускъ въ 290 строкъ! См. Contzen, Geschquell. d. sächs. Kaiscrzeit, р. 112. Вслѣдъ за нослѣднимъ, 912-мъ но счету, стихомъ «Панегирика», на послѣднемъ 150 листѣ Мюнхенскаго кодекса приписанъ старымъ почеркомъ греческій алфавитъ <sup>1</sup>).

Такова внѣшняя форма и внутреннее содержаніе Мюнхенскаго кодекса произведеній Росвиты (Cod. lat. 14485). Его читали и изслёдовали, снисывали и сличали съ позднёйшимъ спискомъ такіе ученые авторитеты въ палеографіи, какъ Яковъ Гриммъ и Перцъ, Руландъ, Зендтнеръ, Баракъ. Яффе, и ни одинъ изъ нихъ не высказалъ ни малъйшаго сомнівія въ подлинности кодекса; спеціалисты по изученію историческихъ источниковъ Германіи-Ваттенбахъ и Кенке, Гизебрехтъ и Конценъ-признали Мюнхенскій кодексъ, записанный почеркомъ Х стольтія. Въ настоящее время вѣнскій ученый Іосифъ Ашбахъ представилъ рядъ доводовъ въ пользу мивнія, что Мюнхенскій кодексь произведеній Росвиты писанъ въ концѣ XV столѣтія членами «Рейнскаго общества» (Sodalitas Rhenana), и преимущественно гуманистомъ Конрадомъ Цельтисомъ, первымъ издателемъ сочиненій Росвиты въ 1501 году и главнымъ виновникомъ подлога, сдѣланнаго съ такимъ искусствомъ, что даже знатоки и ученые были обма-ПУТЫ<sup>2</sup>).

## П.

Изв'єтный гуманисть Конрадъ Цельтисъ <sup>3</sup>), латинисть и сть, философъ, бывшій профессоромъ В'єнскаго увиверсиа. объ'єздившій всю Италію, пос'єтившій Польшу и Веню, довольно потрудился въ монастырскихъ архивахъ Гернів падъ собиранісмъ матеріаловъ для своихъ сочиненій.

) Ruland us Serapeum, No 2, p. 25.

-) Aschbach, p. 113.

Ссий, нь ауппахь изданіяхь (Waitz вь Gött. gel. Anz., 1867, стр. по пречени Калта, астрічается также Celtes, даже Zeltes. Это-лативремени, фамильное имя Pickel, или Bickel, то по сеціте.

Подобно своимъ современникамъ, Стабію, исторіографу императора Максимиліана I. и Сунтгейму, собирателю историческихъ матеріаловъ, онъ былъ поощряемъ въ своихъ трудахъ императорами Фридрихомъ III и Максимиліаномъ I, которымъ исторіографія Германіи столь многимъ обязана. Въ 1494 году, разыскивая матеріалы для составленія исторіи города Нюрнберга, Цельтисъ нашелъ въ бенедиктинскомъ монастырѣ св. Эммерама, въ Регенсбургѣ, небольшую рукопись, въ четверку, въ 150 листовъ, исписанную "«стихами и прозою». Въ монастырѣ никто не читаль этой рукописи, и ни одинъ монахъ не зналъ, что заключалось въ ней, и кто была та «монахиня», которая писала ее. Цельтисъ первый прочелъ рукопись и узналь. что заключающіяся въ ней произведенія относятся къ Х в'вку и принадлежатъ перу монахини Гандерсгеймскаго монастыря Росвиты, о которой до того времени не встрѣчалось ни малѣйшаго упоминанія.

Едва ли можно сомнѣваться, что «не только древность рукописи, но еще болье то обстоятельство, что женщина, и къ тому же Х столѣтія, вѣка Оттоновъ, является писательницей.-возбудили позное внимание Цельтиса» 1), и онъ рѣшился издать эту рукопись. Только теперь, послѣ опредѣленія Цельтисомъ значенія манускрипта, какъ драгоцённаго памятника исторіи Х вѣка, монастырскія власти сознаютъ цѣну рукописи, хранящейся въ монастырской библіотекѣ: по настоятельной просьбѣ Цельтиса, пріоръ Лаврентій и священникъ Эразмъ рѣшаются отдать Цельтису рукопись для изданія, и то не иначе, какъ составивъ объ этомъ офиціальный акть и потребовавь отъ Цельтиса поручительства извёстнаго монастырю нюренбергскаго гражданина Фридриха Розевриттера. Актъ, за подписью пріора и священника, съ приложеніемъ монастырской печати, свидѣтельствуетъ, до какой степени монастырь св. Эммерама дорожиль рукописью, которую онъ выдаваль съ тімъ, чтобы, по минованіи надобности,

<sup>1)</sup> Aschbach, p. 4.

рукопись была возвращена. Этотъ важный документъ составленъ въ слѣдующихъ выраженіяхъ:

«Ego frater Laurentius, Aicher. Prior coenobii sancti Emmerami Ratisponae, ordinis sancti Benedicti, et frater Erasmus Australis, ejusdem monasterii et ordinis professus et sacerdos, recognoscimus per praesentes literas, nos ex favore et benevolentia Conrado Celti poetae ad usum et utilitatem suam accomodasse librum quendam, in quo continetur metrice et prosaice editio cujusdam monialis, quem ipse proprio cyrographo nobis promisit (se redditurum) postea quam u-us fuerit (et) Norimbergae provido viro civi ibidem Friderico videlicet Rosenritter praesentavit. In hujus rei testimonium hanc hartam ego praedictus Prior sigillo prioratus communivi. Datum Ratisponae in nostro coenobio quinta feria ante festum Purificationis Virginis Mariae anno salutis 94»<sup>1</sup>).

Неопредѣленно обозначенный въ документѣ срокъ, на который была выдана Цельтису рукопись,--postea quam usus fuerit-протянулся цёлыя семь лётъ. и только въ 1501 году вышло въ свѣтъ то первое изданіе, о которомъ мы уже упоминали. Это издание посвящено Цельтисомъ курфюрсту саксонскому Фридриху. Въ посвящении Цельтисъ говорить о своей любви къ отечественной исторіи: «Accessit mira mihi quaedam bistoriarum germanicarum vicinarumque nobis nationum cupido. Ut si quos invenissem de regibus et imperatoribus nostris codices, aut illorum clare gesta, aut dicta ab externis vel nostraciis literis mandata: illos in lucem ederem aut ad «Illustratam nostram Germaniam», quae in manibus est. insererem, aut argumenta scribendi acciperem. Cum itaque nuper ejus gratia peregre profectus fuissem: forteque in coenobium ordinis sancti Benedicti concessissem: reperi vetustissimum litera ferme gothica et mulieris manu conscriptum codicem sub titulo et inscriptione virginis et monialis germanae gente Saxonica. Quo continebantur

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cod. epist. Celtis. lib. IV, ep. 13, p. 36. Aschbach, p. 33. Engelb. Klüpfel, de vita et scriptis Conradi Protucii pars alt., p. 78; Ruland въ Serapeum, 2, p. 19; Barack, p. LXI. Мы привени сводный тексть.

са, quae in fronte et indice hujus voluminis <sup>4</sup>) continentur. Incredibile dictu quanto stupore et gaudio correptus fuerim dum mulierem germanam post sexcentos annos, tot enim ab Oddone primo in nostram usque etatem fluxere: latina oratione et versu loquentem legissem»<sup>2</sup>). Мы уже знаемъ, что не названный здѣсь «монастырь св. Бенедикта» былъ именно регенсбургскій монастырь св. Эммерама, которому, согласно условію, Цельтисъ возвратилъ рукопись и въ которомъ она хранилась подъ № 485-мъ, обозначенная въ монастырскомъ каталогѣ, какъ *Codex E. CVIII*; послѣ закрытія монастыря, рукопись была перевезена въ Мюнхенъ, гдѣ хранилась до настоящаго времени, какъ *Cod. lat* 14.485, который мы подробно описали.

Не можетъ быть ни малѣйшаго сомнѣнія въ томъ, что Цельтисъ возвратилъ монастырю св. Эммерама ту именно рукопись, которую получилъ въ силу офиціальнаго акта и за поручительствомъ Розенриттера: затруднивъ выдачу рукониси всевозможными формальностями, монастырскія власти, конечно, не попустили бы, чтобы Цельтисъ присвоилъ себѣ эту рукопись или выдалъ бы вмѣсто нея, какую-либо другую; между тѣмъ, нѣтъ никакихъ слѣдовъ, чтобы между монастыремъ и Цельтисомъ была какая-либо непріятная переписка по поводу взятой имъ изъ монастыря рукописи. Если монастырь св. Эммерама и имѣлъ поводъ быть недоволенъ Цельтисомъ, то единственно за его безцеремонное отношеніе къ рукописи, такъ какъ вся она испорчена различными приписками и поправками, сдѣланными его рукою.

Ученые XV и XVI столѣтій обращались съ рукописями крайне небрежно и Цельтисъ, въ этомъ отношеніи, не составляетъ исключенія. Рукопись произведеній Росвиты находилась не мёнѣе 7 лѣтъ въ рукахъ Цельтиса, и не смотря на то, онъ не позаботился даже списать ее и отдалъ въ типографію, для набора, самый манускриптъ, въ данномъ случаѣ единственный, -- при чемъ, въ нѣсколькихъ мѣстахъ, на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) То-есть. въ издании 1501 года. <sup>2</sup>) Ruland въ Serapeum, N 2, p. 18.

поляхъ, позволилъ себѣ даже написать замѣтки для наборщиковъ. въ родѣ слѣдующихъ: «Ille titulus praeponitur ibi: Mundi labentis»; иля: «Ніс ensere argumentum». Этою же небрежностью объясняется, что Цельтисъ, въ приведенномъ посвящении, называетъ тонкій почеркъ рукописи litera ferme gothica!

Небрежно относился Цельтисъ къ рукописи, небрежно и къ собственному ея изданію. Такъ, не объясняя причины и не имъя ни малъйшаго повода, онъ измънилъ въ своемъ изданіи тотъ порядокъ статей. какой приданъ имъ въ рукописи: мы видѣли, что въ Мюнхенскомъ кодексѣ помѣщены сперва «духовные стихи», затёмъ драмы; въ изданін же Цельтиса драмы поставлены на первомъ мѣстѣ, при чемъ небольшое заявленіе Росвиты, служащее эпилогомъ для стиховъ и прологомъ для драмъ, утеряло свой смысль, и тёмъ не менќе, оставлено Цельтисомъ и помѣщено послѣ драмъ и передъ стихами, то-есть, прямо противоположно самому смыслу заявленія 1). Мы видёли, что въ Мюнхенскомъ кодексѣ, передъ каждою драмою Росвита помѣстила краткое содержаніе ея, argumentum: Цельтисъ написалъ подобныя же «содержанія» и къ каждому духовному стиху. чего въ рукописи нѣть. Мюнхенскій кодексъ, бывшій у Цельтиса, начинается небольшимъ введеніемъ, написаннымъ прозою: Цельтисъ вставилъ предъ этимъ введеніемъ или предисловіемъ слѣдующую фразу: «Hrotsu the illustris mulieris germane gente Saxonica orte in opera sua carmine conscripta prefacio feliciter incipit»<sup>2</sup>). Цельтисъ не только исправляетъ нЪкоторые стихи. но вставляетъ свои собственные тамъ, гдѣ это ему кажется необходимымъ, измѣняетъ, исправляетъ по собственному усмотрѣнію и доходитъ, наконецъ, до того, что даже имя Росвиты пишетъ различно: Hrosvita, Hrosuitha. Hrotsuitha...

<sup>1)</sup> Magnin, p. 453; Barack, p. 133. Celtes übersah, dass er durch diese Umstellung in Wiederspruch mit sich und dem Codex gerieth. Aschbach, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ruland, p. 20.

Что первое изданіе произведеній Росвиты, сдѣланное Цельтисомъ, неудовлетворительно, было уже давно замѣчено; но лишь недавно, въ 1867 году, было высказано мнѣніе, что Цельтисъ издалъ въ 1501 году не произведенія Росвиты, а свои собственныя и своихъ друзей. «Форма и содержаніе мнимыхъ произведеній Росвиты, —говоритъ Ашбахъ, — стремленія Цельтиса и намеки, встрѣчающіяся въ его сочиненіяхъ, наконецъ, многія не напечатанныя еще письма его друзей доказываютъ, что эти поэтическія произведенія составлены не саксонской монахиней Росвитой въ Х стольтіи, но Цельтисомъ и нѣкоторыми членами Рейнскаго ученаго общества въ эпоху возрожденія». Доказательства, приводимыя. Ашбахомъ, въ высшей степени интересны, такъ какъ онъ пользовался рукописнымъ

Въ вопросћ о подлинности какой-либо рукописи, надписи, акта и вообще письменнаго документа, изслъдование его содержанія, конечно, важнѣе изученія его формы; внѣшніе признаки-бумага, пергаменть, камень, почеркъ, чернила и т. п., менће надежны, чћиљ признаки внутренніе-языкъ, обороты и формы рѣчи. способъ счисленія при хронологическихъ отмѣткахъ, состояніе культуры и т. п. Изъ этого, впрочемъ, нисколько еще не слёдуеть, чтобы внёшвяя форма должна была быть оставлена безъ всякаго вниманія, какъ то дёлаетъ . Ашбахъ, доказывая подложность Мюнхенскаго кодекса произведеній Росвиты. Если старшій библіотекарь въ Вюрцбургѣ, Антонъ Руландъ, хорошо изслѣдовавшій Мюнхенскій кодексъ именно съ внѣшней стороны, признаетъ его почеркъ «характеристическимъ тонкимъ почеркомъ XI столѣтія», то Ашбахъ, не отвергая этого, довольствуется замѣчаніемъ, что «въ средніе вѣка были мастера поддѣлывать древніе почерки»; замѣчая въ кодексѣ нѣкоторыя оригинальныя особенности, Ашбахъ

<sup>1</sup>) Въ императорско-короденской придворной библіотекѣ въ Вѣнѣ хранится сборникъ писемъ, писанныхъ къ Цельтису его друзьями: *Codex episto*laris (difiene, Amбахъ приводить отрывки изъ нѣсколькихъ писемъ.

Digitized by GOOGLE

довольно наивно высказываетъ желаніе, чтобы знатоки въ палеографіи подвергли кодексъ возможно точному изсл'ясованію: даже вопросъ о замізчаніи Цельтиса, который характеризовалъ тонкій почеркъ выраженіемъ litera ferme gothica, оставлень Ашбахомъ безъ изслёдованія. Всё эти вопросы подлежали прежде всего изслёдованію самого Ашбаха, рішающагося отвергать подлинность всізми признаннаго кодекса; взывать въ настоящее время къ палеографамъ о помощи. намъ кажется, по меньшей мѣрѣ, крайне оригинальнымъ и вовсе несерьезнымъ способомъ, --а если палеографія подтвердить принадлежность кодекса XI столітію, не перейдеть ли тогда положение вънскаго профессора изъ несерьезнаго въ ловольно смышное? Ашбахъ не останавливается на внышнихъ признакахъ, сознавая, вѣроятно, что они не подлежатъ ни мальйшему сомнѣнію, послѣ того, какъ Перцъ и Яффе. не говоря уже о другихъ авторитстахъ въ подобныхъ вопросахъ, отнесли Мюнхенскій кодексъ къ концу Х или къ началу XI столѣтія.

Не съ большимъ вниманіемъ относится Ашбахъ и къ нѣкоторымъ внутреннимъ признакамъ. Здѣсь на первомъ планѣ долженъ быть поставленъ вопросъ о языкѣ, какъ существеннѣйшій пунктъ для рѣшенія задачи—въ Х, ХІ или въ ХV столѣтіи писана рукопись произведеній Росвиты. Ашбахъ отнесся къ вопросу о языкѣ болѣе чѣмъ легко<sup>1</sup>), и ограничился посвященіемъ ему слѣдующихъ, ничего не рѣшающихъ, пяти строчекъ: «Латинскій изыкъ Х столѣтія варварскій и тяжелый, въ произведеніяхъ же Росвиты онъ довольно правиленъ, легокъ и походитъ на языкъ лучнихъ писателей XV столѣтія»<sup>2</sup>). Послѣ изданія Перца и, особенно, Барака, отмѣ-

<sup>1</sup>) Amóaxis, aanpunkipis, ronopuris: Es ware nicht uninteressant, im Einzelnen nachzuweisen, welche Idiotismen bei der Roswitha mit denen bei den deutschen Humanisten am Ende des XV Jahrh. übereinstimmen (p. 24, Anm. 1). Baänge na oro npekpaeho замѣчаеть: Es wäre dus nicht blos interessant, sondern für seine Aufgabe nothwendig, ganz unerlässlich zewesen: mit blossen Behauptungen ohne Nachweis ist in der That gar (*Gött. gel. Anz.*, 1867, p. 1264).

2) Aschbach, p. 24.

тившаго всё особенности кодекса и возстановившаго даже грамматическія неправильности языка. отзывъ Ашбаха не можетъ никого удовлетворить, такъ какъ всякому легко изучить языкъ Росвиты, не видавъ даже кодекса. Изданіе Барака важно еще и потому, что въ немъ текстъ Мюнхенскаго кодекса, испорченный во многихъ мёстахъ Цельтисомъ, возстановленъ по такъ называемому Поммерсфельдскому списку, сділанному съ Мюнхенскаго кодекса до изуродованія его поправками Цельтиса.

Въ чемъ же заключаются особенности языка Росвиты, женщины и монахини?

Всѣ произведенія Росвиты дышатъ воодушевленіемъ къ пойѣдѣ добродѣтели надъ порокомъ и исполнены хваленій въ честь Творца; такое настроеніе автора высказывается довольно ясно и въ языкѣ, въ выборѣ словъ для выраженія мыслей. Какъ монахиня, Росвита часто употребляетъ слова: oltithronus, celsithronus, aethereus, lucisator, gaudimonium и т. п.; какъ женщина, она любитъ уменьшительную форму: gloriola, gratiola, pellicula, infantula, carminulus, tempusculum, amniculus и т. п., особенно съ окончаніемъ cola: christicola любимое слово Росвиты, eremicola и т. п.; чтимое монахиней слово amen служитъ нерѣдко приставкой къ окончанію словъ: famulamen, juvamen, peccamen и т. п.

Ашбахъ хочетъ увѣрить насъ, что языкъ Росвиты настолько правиленъ, что соотвѣтствуетъ скорѣе языку лучшихъ писателей XV столѣтія, нежели X вѣка; но намъ кажется, что ни одинъ гуманисть, тѣмъ менѣе членъ Рейнскаго ученаго общества, не позволилъ бы себѣ такихъ сочетаній, какъ vitaliter aura, spem habere mansuris bonis, такихъ производствъ, какъ penitius – сравнительная степень отъ penitus; Цельтисъ и его ученые друзья не составляли такихъ словъ, какъ cunctigenus, вмѣсто omnigenus, или insensatus вмѣсто mente destitatus; такихъ adverb., какъ clarum вмѣсто clare, или meatim вмѣсто meo more; и вѣроятно, всѣ гуманисты

Digitized by GOOGLE

знали латинскую грамоту настолько, чтобы не смѣшивать hic и huc, illic и illuc и не писать постоянно istec вм. istic. Въ произведеніяхъ Росвиты часто встрізчается древняя форма Infinitiv. на ier и Infin. fut. act. на ire, что, конечно, могли знать въ XV стольтіи и подделать; но Цельтись, конечно, не поблагодаритъ Ашбаха за приписываемое ему, какъ «лучшему инсателю XV столѣтія», употребленіе Activ. вм. Passiv. (volutes вм. voluteris), неправильностей спряженія, въ род'в fatigar вм. fatigabor, succensit отъ succendo, неудачной постановки Imperf., Perf. и Plusquamperf. не тамъ, гдъ слъдуетъ: какой же гуманисть употребить существительную форму Infin. praes. отъ velle, posse. esse? Неужели филологъ Цельтисъ могъ употреблять сочетание: spes de aliqua re? Мы привели лишь незначительную часть имѣющихся примѣровъ; но и приведенныхъ совершенно достаточно, чтобы показать несостоятельность увѣренія Ашбаха, будто языкъ произведеній Росвиты соотвітствуеть XV, а не X столітію. Не смотря на знакомство съ Видукиндомъ и Руотгеромъ, современниками Росвиты, мы должны были употребить усиліе, чтобы вчитаться въ «духовные стихи», особенно же въ «драмы» саксонской мо-нахини, хотя относительно языка Видукинда мы охотнѣе раздѣляемъ мнѣніе Ваттенбаха, чѣмъ Вайца 1). Не беремся рѣшить, кому отдать предпочтение относительно языка, Видукинду или Росвить, но утверждаемъ, что Ашбахъ былъ слишкомъ пристрастевъ къ Росвить, когда писаль: Die Latinität von Roswitha ist eine ziemlich correcte und gewandte, welche der im fünfzehnten Jahrhunderte bei den besten Schriftstellern vorkommenden entspricht». Подобное увъреніе, ничъмъ не доказанное, ни мало не служить въ пользу той предвзятой мысли, ради которой оно написано.

Передавая вкратцѣ содержаніе «духовныхъ стиховъ». мы привели нѣсколько отрывковъ, изъ которыхъ можно видѣть,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wattenbach, Deut. Geschichtsq., 1866, p. 214. Cp. Waitz, w. Gott. gel. Anz., 1867, p. 12.140.

что Росвита писала леонинскимъ или риомованнымъ стихомъ гекзаметромъ; Ашбахъ находитъ, что гекзаметры Росвиты слишкомъ хороши для Х столѣтія, что цѣлыя произведенія. писанныя леонинскимъ гекзаметромъ, встрЪчаются лишь въ XIV и XV столѣтіяхъ <sup>1</sup>). Не находя особой прелести въ гекзаметрахъ Росвиты, должно признать, что Я. Гриммъ, судья въ данномъ случаћ наиболће компетентный, имћаъ основанія отличить эти гекзаметры отъ современныхъ имъ и поставить ихъ выше убогихъ двустишій XII в'єка<sup>2</sup>). Какимъ же образомъ достоинство гекзаметровъ Росвиты можетъ служить доводомъ къ ея уничтоженію? Ашбахъ не приводитъ доказательствъ осужденію, высказанному такъ рѣзко. Гекзаметры были обычною формою стихотвореній того времени и именно леоновские, съ тупою риомою<sup>3</sup>). Росвита употребляла еще другой метръ. встрѣчающійся въ Х вѣкѣ довольно рѣдко, именно элегическое сочетанис леонинскаго гекзаметра съ пентаметромъ, иногда ризмованнымъ. Подобное сочетание чрезвычайно соотвѣтствуетъ цѣли и настроснію церковныхъ пѣсенъ и духовныхъ стиховъ; позже, въ XII и XIII столітіяхъ, оно встр'вчается довольно часто, у Росвиты же составляеть исключеніе, —имъ написаны лишь духовный стихъ о св. Гонгольфѣ и четыре мелкія стихотворенія 4).

1) Aschbach, p. 25, Anm. 1.

2) J. Grimm und A. Schmeller, Latein. Gedichte des X und XI Jahrh., 1837, p. 305.

<sup>3</sup>) Іbid. р. XXIV. Рпомованный текламетръ называется леонанскамъ, в роятно, вслѣдствіе того, что монахъ сенъ-викторскій *Leontius*, XII столѣтія, риомовать полустипія своихъ гекламетровъ. Такія риомы встрѣчаются и у древнихъ писателей, у Виргилія и Овидія. Леонинскій стихъ монотоненъ, утомителенъ и пригоденъ липи для духовныхъ произведеній средневѣковой музы. Кажется, Росвита сознавала это, и въ стихѣ о дѣяніяхъ Оттона опа нерѣдко старается усплить впечатлѣніе подборомъ такихъ словъ, которыя наиболѣе выражаютъ мысль своимъ внѣшнимъ звукомъ:

v. 582: Clausam carcereis claustris servare cubilis.

v. 696: Alfibus accinetas altis intraverat oras.

4) Passio s. Gondolfi martyris; посвященіе Герберг'ї первой книги (12 строкъ), предисловіе къ стиху о св. Маріи (44 строки), посвященіе Герберг'ї, посябликъ. ŧ

Ашбахъ проходитъ молчаніемъ прозу Росвиты, между тѣмъ какъ эта проза даетъ возможность правильнѣе судить и о стихахъ саксонской монахини. Изъ всѣхъ произведеній Росвиты написаны прозою только шесть драмъ. но эта проза такова, что уже давно въ ней были замѣчены риемы<sup>1</sup>). Въ этомъ отношеніи разсматриваемыя драмы тѣмъ оригинальнѣе, что въ нихъ эта «риемованная проза» употребляется не постоянно и перемѣшана съ чистою прозою, такъ что, собственно говоря, слогъ драмы не представляетъ ни прозу, ни поэзію, а скорѣе полупрозанческую и полупоэтическую форму. Эта форма намъ, русскимъ, хорошо извѣстна изъ напихъ народныхъ сказокъ,

трехъ стиховъ (6 строкъ) и. наконецъ, приведенная нами выше стихотворняя забава въ 8 строкъ.

<sup>1</sup>) Bendixen, Comoediae Hrotsuitae. Lübeck, 1858, хотѣлъ даже переложить эту «риомованную прозу» въ гекзаметры, но это ему не удалось. Такимъ же слогомъ написаны: письмо къ ученымъ покровителямъ и посвящение Гербергѣ, которыя мы привели выше въ дословномъ переводѣ. Какова именно эта риомованная проза, видно изъ слѣдующихъ примѣровъ, въ которыхъ, для большей очевидности, прозаическія строки переданы нами въ стихотворной формѣ:

1) воины въ драмѣ «Dulcitius» говорятъ (Barack, p. 183):

Frustra sudamus, In vanum laboramus. Ecce, vestimenta Virgineis corporibus inhaerent velut coria.

2) «Calimachus», воскрешенный св. Іоанномъ, говорить (Barack, p. 204):

Nam nimium confundor, Cordetenus contristor. Auxio. Gemo, Doleo super gravi impietate mea.

3) трактирицикъ въ драмѣ «Abraham» говоритъ Маріи (Ibid. p. 227):

Fortunata Maria, Lactare, quia Non solum, ut hacterus, tui coaevi, Sed etiam senio jam confecti Te adeunt Te ad amandum confluunt.



слушая которыя, недоум вваешь, прозой или стихами говоритъ разсказчикъ; на Западѣ она употреблялась за нѣсколько столѣтій до появленія Росвиты, и ею написаны даже такія большія сравнительно произведенія, какъ житіе св. Галла <sup>1</sup>), основателя знаменитаго Сентъ-галленскаго монастыря. Еслибъ Ашбахъ обратилъ вниманіе на «риомованную прозу» Росвиты, то, конечно, ея «риомованный гекзаметръ» представился бы ему въ иномъ свѣтѣ»<sup>2</sup>).

Въ предисловіи къ драмамъ Росвита сама говоритъ, что ими она желала вытёснить чтеніе Теренція, слишкомъ распространенное. Какъ драмы, такъ и стихи Росвиты обличаютъ въ ней знакомство съ Гораціемъ, Виргиліемъ, Овидіемъ и особенно съ Плавтомъ; слѣды вліянія Плавта встрѣчаются чаще, и они замѣтнѣе, чѣмъ заимствованія и подражанія Теренцію. Ашбахъ же находить, что кругъ древнихъ классиковъ, читавшихся въ эпоху Оттоновъ, былъ довольно ограниченъ и не простирался дал в Виргилія, Лукана, Стація и Горація; что Овидій и Теренцій р'єдко или вовсе не читались, и что сомнительно еще былъ ли даже Плавтъ извъстенъ Германіи въ Х вѣкѣ. Затронувъ такой серьезный вопросъ, Ашбахъ не считаль уже возможнымь оставить его безь доказательства; но его доказательства такъ оригинальны, что мы вынуждены привести ихъ полностью: въ подтверждение своихъ словъ,--что въ Х столѣтін не читали Овидія и Теренція, а о Плавтѣ вовсе не знали, --- Ашбахъ говоритъ, что «Алкуннъ, пользовавшійся болёс, чёмъ какой-либо другой ученый VШ столётія классиками въ Іоркской архіепископской библіотекѣ, не упоминаетъ въ числѣ римскихъ поэтовъ, имѣвшихся въ этой библіотекѣ, ни Теренція, ни Овидія, ни Плавта» <sup>3</sup>). Въ доказательство мнѣнія о Германіи X столѣтія приводится извѣстіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita s. Galli albatis et fundatoris coenobii Sangallensis, auctore ano nymo, ap. Pertz. II, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) G. Freitag. De Hrotsuitha poetria, 1839, 12 u c.a.

<sup>\*) .4</sup>schbach, p. 26, Amm. 1.

объ Англіи VIII въка!.. Алкуинъ вообще жаловался Карлу даже въ 801 году, что во Франціи нѣтъ тѣхъ книгъ, какія находятся въ Британіи <sup>1</sup>), но при чемъ же тутъ Германія времени Оттоновъ? Относительно заботъ о просвѣщеніи своего народа Оттонъ I не уступаетъ Карлу Великому: не смотря на то, что Оттонъ не получилъ образованія, лишь въ зрѣломъ возрастѣ «изучилъ грамоту» и до конца жизни былъ въ ней нетвердъ<sup>2</sup>), онъ не жалълъ средствъ для привлечения въ Германію знаменитыхъ ученыхъ: Гунцонъ и Стефанъ Наварскіе, Ратгерій Веронскій, Ліудпрандъ Кремонскій. Экгардъ Сентъ-Галленскій, Гербертъ, Отрикъ Магдебургскій и многіе дру-, гіе схоластики и грамматики распространяють просвѣщеніе въ Германіи X віка; именно въ саксонскихъ монастыряхъ проявляется литературная д'ятельность, и монастыри въ Гандерсгеймѣ, Корвеѣ, Кведлинбургѣ, Гильдесгеймѣ, Магдебургѣ и Мерзебургі: становятся центрами современной учености. Въ Х столѣтіи классическіе поэты, и именно: Овидій, Теренцій, Плавтъ, были извёстны въ монастыряхъ Ломбардіи и Франціи, не только Германіи 3). Ашбахъ оказалъ бы большую услугу исторической наукѣ. если бы дѣйствительно доказалъ, что въ саксонскихъ монастыряхъ Х столѣтія не было руконисей тыхъ классиковъ, которые были въ ломбардскихъ и французскихъ.

Таковы доводы Ашбаха противъ формы произведеній Росвиты. «Не только одна форма, но и содержаніе противорѣчитъ, — по мнѣнію Ашбаха, — тому, что ихъ авт эромъ была монахиня» <sup>1</sup>). Мы довольно подробно познакомились уже съ содержаніемъ тѣхъ произведеній Росвиты, которыя записаны въ Мюнхенскомъ кодексѣ, и намъ остается только обратить вниманіе на тѣ именно мѣста, на которыя указываетъ Ашбахъ, аходя, что они не могли принадлежать перу женщинымонахини.

<sup>1</sup>) Ep. 43, Coll. Migne, l. c. <sup>2</sup>) Pertz. II, 139, 146; III. 172. <sup>3</sup>) Delisle, Bill de l'école des Chartes, v. XXI. p. 138. <sup>4</sup>) Aschbach, p. 27.

Первая книга Мюнхенскаго кодекса занята «духовными «тихами», въ которыхъ Росвита разсказала почти дословно содержание легендъ, житий святыхъ, придавъ своему разсказу форму гекзаметровъ. Что же въ этомъ необыкновеннаго? Современникъ Росвиты, и подобно ей. монахъ, бенедиктинецъ Видукиндъ также точно занимался составлениемъ разсказовъ. по легендамъ, прежде чѣмъ приступилъ къ своему историческому труду. Въ первой главя, первой книги своихъ Res gestae Saxonicae Видукиндъ говоритъ: «Пусть никто не удивляется, что, посвятивъ первыя мои произведенія прославленію побказ подвижниковъ Всевышняго Повелителя, я хочу теперь описать діянія нашихъ герцоговъ» 1). Какъ Росвита, такъ и Видукиндъ перерабатывали матеріалъ, представляемый легендами, съ единственною цёлью доставить современникамъ назидательное чтеніе; передблки Видукинда не дошли до насъ. но, в вроятно, и онъ, подобно Росвить, точно придерживался содержанія и смысла легендъ. Росвита въ этомъ отношеніи была до крайности щепетильна, и намъ удалось встрётить только дв' прибавки чисто, впрочемъ, поэтическаго характера, которыя мы и отм'ятили въ своемъ мисти.

Изъ замѣчаній Ашбаха относительно «духовныхъ стиховъ», нѣкоторыя носятъ явные слѣды пристрастія, желанія, во что бы то ни стало, увидѣть подлогъ. Такъ, напримѣръ, онъ находитъ, что три части перваго стиха рознятся языкомъ и «могли быть написаны» различными авторами. Другія замѣчанія обличаютъ въ Ашбахѣ самое поверхностное знакомство съ тѣми произведеніями, о которыхъ онъ говоритъ: такъ, мы замѣтили уже, что содержаніе заключительныхъ строкъ второго стиха передано имъ невѣрно; далѣе, говоря о седьмомъ стихѣ, описывающемъ страданія св. Діонисія, Ашбахъ даже не подозрѣваетъ, что стихъ составленъ по житіямъ двухъ различныхъ Діонисіевъ, и наивно приписываетъ Діонисію Ареонагиту путешествіе въ Галлію и мученичество

1) Pertz, III. p. 1.

Діонисія Гальскаго<sup>1</sup>). Упоминая о третьемъ стихі-Passio s Gongolfi — Ашбахъ замѣчаетъ, что характеристика развратной жены Гонгольфа «не соотвитствуетъ мыслямъ и воззрѣніямъ благочестивой монахини». Ашбахъ довольно часто высказываетъ подобное мнение не только относительно стиховъ, но и драмъ Росвиты. забывая, конечно, что эти воззрѣпія и мысли были почернаемы изъ легендъ, изъ житій святыхъ, которыя во всѣ вѣка и у всѣхъ народовъ составляли и составляють по настоящее время любимое, посль Священнаго Писанія, чтеніе монаховъ и монахинь; что, по уставу св. Бенедикта, для подобнаго чтенія назначались особые часы. Правила св. Бенедикта предписываютъ: «Во время великаго поста-съ утра до третьяго часа заниматься чтеніемъ; въ эти дви пусть всякій береть книги изъ библіотеки и читаетъ ихъ ост. по порядку. Одинъ или двое изъ старцевъ должны обходить монастырь и смотръть, нътъ ли между братьями какого-либо л'внивца, который предается праздности или болтовий, вмисто того, чтобы заниматься чтенісмъ. По воскреснымъ днямъ всю ръшительно должны посвящать время чтенію» <sup>2</sup>). Гандерсгеймскій монастырь слёдоваль уставу св. Бенедикта; Росвита была обязана читать, и, конечно, читала всть по порядку имѣвшіяся въ монастырѣ книги, въ числѣ которыхъ житія святыхъ занимали первое мѣсто въ книгохранилищь, посль библютеки 3), то-есть, Священнаго Писанія. .lonoponieнная мораль можетъ находить чтеніе легендъ «вреднымъ и опаснымъ», здравый смыслъ-скучнымъ и безплоднымъ; но историкъ не имћетъ права игнорировать факты и не долженъ произносить обвинительный приговоръ, противорѣчащій понятіямъ вѣка и положенію обвиняемаго лица. Росвита мение всего можеть подлежать въ этомъ отноше-

<sup>1</sup>) Aschbach, p. 22.

2) Muratori, Scr. rer. Ital., IV, p. 209.

<sup>3</sup>) Въ средніе вѣка всякое книгохранилище называлось armarium; подъ словомъ же bibliotheca разумѣлось спеціально собраніе книгъ Ветхаго и Новаго Завѣта. Digitized by GOOGLE

ніи обвиненію: мы видѣли, что именно въ стихѣ о св. Гонгольфѣ Росвита умолчала о нескромныхъ отзывахъ Ганеи по поводу чудесъ мужа.

Изъ восьми духовныхъ стиховъ Росвиты Ашбахъ обращаетъ особенное внимание на четвертый-Passio s. Pelagii, посвящая ему особую главу въ своей брошюрѣ. Ашбахъ разсматриваетъ прежде всего краткое содержание (argumentum). предносланное стиху, и удивляется, что опо не соотвётствуеть содержанію самаго стиха. Дійствительно, въ стихѣ Пелагій названъ сыномъ галлиційскаго короля, въ содержаніи--кордовскаго гражданина; въ стихѣ Абдеррахманъ завоевываетъ Галицію, въ содержаніи-Кордову; наконець, въ содержаніи Абдеррахманъ ложно названъ мавританскимъ тираномъ. Страннымъ образомъ Ашбахъ видитъ въ этомъ доказательство, что стихъ поддъланъ Цельтисомъ 1), между тъмъ, какъ разность между стихомъ и содержаніемъ свидітельствуетъ, что именно Цельтисъ никоимъ образомъ не могъ быть составителемъ стиха! Діло въ томъ, что краткое содержание къ стиху о св. Пелагії, какъ и ко всімъ стихамъ, составлево именно Цельтисомъ; если Цельтисъ былъ авторомъ стиха, какимъ образомъ могла произойти разница между стихомъ и содержаніемъ? Обращаясь къ самому стиху и видя въ немъ историческія невірности, Ашбахъ заключаетъ, что стихъ писанъ не въ X, а въ XV вѣкѣ, такъ какъ въ X столѣтіи этотъ энизодъ изъ исторіи Испаніи былъ извѣстенъ въ Германіи лучше и върнѣе, чѣмъ въ XV столѣтіи. Когда же и какая легенда сообразовалась съ историческою истиною, и вообще, но самому существу дёла, возможно ли предъявлять къ легендѣ подобныя требованія? Легенда никогда еще но стѣснялась ни временемъ, ни мѣстомъ, ни какими-либо иными соображеніями. кромѣ «назиданія сердца во спасеніи», которое составляетъ ся цёль. Казнь Пелагія произвела большое внечатлёніе на современниковъ; по поводу ея составлялись

1) Aschbach, p. 91.

п передавались изъ устъ въ уста самые разнорѣчивые разсказы, и чѣмъ болѣе противорѣчилъ разсказъ естественности, возможности, тѣмъ болѣе внушалъ къ себѣ довѣрія; народная фантазія скоро овладѣла имъ и изукрасила своими вымыслами. Одинъ изъ такихъ вымысловъ дошелъ до монахинь Гандерсгеймскаго монастыря; Росвита изукрасила его поэтическими описаніями мѣстности, лицъ, чудесъ, и такимъ образомъ, составился тотъ стихъ, который, подобно всякой легендѣ, не можетъ быть разсматриваемъ, какъ нѣчто исторически - достовѣрное. Берега Гвадалквивира, при которомъ стоитъ Кордова, плосскіе, бсзъ скалъ и утесовъ, являются подъ перомъ Росвиты совершенно иными:

v. 286. Funda Pelagium jacientes martyrijandum Urbis famosae trans maxima mornia longe. Sed licet ingentes obstantes undique ripes Artarent textis corpus frædulce cadentis. Altamen illæsus Christi permansit amicus, Certe regales citius pervenit ad aures, Martyris allisi corpus non posse secari, Infigi scopolis ripæ quod jussit acutis и т. д.

Строже, чёмъ къ духовнымъ стихамъ, относится Ащбахъ къ драмамъ Росвиты, которыя онъ называетъ комедіями <sup>1</sup>).

Что такое драмы Росвиты? Въ предисловіи ко второй части своихъ произведеній, заключающей въ себѣ драмы, Росвита говоритъ, что она подражала въ нихъ Теренцію,

214

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Росвита нигдѣ не называетъ своихъ драмъ комесіями. Первый Цельтисъ придалъ имъ такое названіе, вписавъ своею рукой въ Мюнхенскій кодексь выраженіе: præfatio in comædias, которое вошло въ его изданіе и повторялось затѣмъ всѣми до тѣхъ поръ, пока Magnin, р. 454, и за нимъ Barack, р. XXXII, не обратили вниманія на неточность такого опредѣленія этихъ произведеній Росвиты. Драмы Росвиты—не комедіш: ихъ содержаніе исполнено трагизма и комическій элементь выступаетъ лишь во второй драмѣ (Dudcitius); сама Росвита называетъ ихъ драмами и не могла назвать комедіями уже и потому, что въ средніе вѣка подъ комедіей разумѣли болѣе эпическій разсказъ, чѣмъ представленіе дѣйствій въ діадогѣ; поэтому-то Данте и назваль свое произведеніе комедіей. Ашбахъ, слѣдуя Цельтису, прододжаеть называть драмы Росвиты комедіями.

желая «прославить достойную хвалы чистоту святыхъ дбял. тою же формою произведеній, какою возвеличены безбожныя ненотребства безстыдныхъ женщинъ». Изъ словъ Росвиты видно уже, что ея подражание Теренцію имветь отрицательный характеръ. Росвита писала свои драмы исключительно съ тою цёлью, чтобы дать современникамъ пріятное чтеніе, которымъ могъ бы быть замѣненъ Теренцій, такъ какъ «его вымыслы пятнаютъ читателей познаніями вещей непотребныхъ». Драмы Росвиты предназначались ею самою для чтенія, тюмъ не менће, некоторые находять, что эти драмы были представляемы на сцень. Росвита писала свои драмы. чтобы вытьснить Теренція изъ чтенія, но не со сцевы; Теренція, въронтно, не представаяли въ монастыряхъ Х стольтія: откуда же явилось предположеніе, что драмы Росвиты писаны для сцены? Менће всего, конечно, изъ самихъ драмъ,--не говоря уже о томъ, что въ нихъ являются лошади и змѣи, самое мисто дийствія миняется слишкомъ часто и слишкомъ рѣзко; такъ, въ «Галликанъ» дѣйствіе переходитъ съ улицы Рима въ долину Оракіи. Французскій переводчикъ драмъ, Маньенъ, первый высказаль, что драмы Росвиты не только читались, но и представлялись; онъ нашелъ даже въ самихъ драмахъ указаніе для игры актеровъ, дидаскаліи, и такъ какъ такихъ дидаскалій онъ могъ привести только дві, то напомнилъ, что и въ древнихъ драматическихъ произведеніяхъ они были довольно р'ёдки 1). Об'є дидаскаліи отыскавы Маньеномъ по недоразум внію: первая основана на превратномъ чтеніи текста, вторая-на невърномъ его понимании. Что драмы Росвиты не ставились на сцену, которой ранбе XII столбтія и не было въ Германіи<sup>2</sup>), было доказано за десять л'ять до появленія брошюры Ашбаха; и тізмъ не менѣе, онъ продолжаеть повторать мнёніе, ни на чемъ не основанное и противо-

<sup>1</sup>) Löher, Hrotsvitha und ihre Zeit, помѣщ. въ Wissenschaftl. Vorträge gehalten zu München, 1858, p. 497, 451.

2) Mone, Schauspiele des Mittelalters, I, p. 1.

рѣчащее словамъ самой Росвиты. Трудно себѣ представить, какова могла быть mise en scène въ X столѣтіи?

Содержаніе трехъ первыхъ драмъ Росвиты—Gallicanus, Dulcitius, Kallimachus—и шестой, послѣдней — Sapientia, — не безпокоитъ Ашбаха и онъ останавливаетъ свое вниманіе лишь на четвертой и пятой—Abraham и Paphnutius. Эти драмы сходны между собою по содержанію: въ обѣихъ пустынники покидаютъ свое отшельничество и идутъ въ города спасать погибшихъ женщинъ. «Должно удивляться смѣлости, — говоритъ Ашбахъ, приписывать составленіе обѣихъ пьесъ, представляющихъ такія соблазнительныя сцены, монахинѣ непорочной и чуждой суетѣ міра». Мы перевели уже одну изъ этихъ «соблазнительныхъ» сценъ, предоставляя всѣмъ судить, во что обращались эти соблазны подъ перомъ Росвиты; приводимъ и вторую подобную же сцену, изъ пятой драмы:

Пафнуцій. Ты здёсь лн. Таисія, которую я ищу? Таисія. Какой это незнакомець говорить мнь? Пафнуцій. Любящій тебя.

*Tauciя*. Кто ко мнё питаетъ любовь, получаетъ въ замёнъ равнымъ образомъ любовь <sup>1</sup>).

Пафнуцій. О, Тансія, Тансія, какой тяжелый путь прошель я. чтобы только им'ють счастіе поговорить со тобою и созерцать твое лицо!

*Tauciя*. Я не избъгаю взглядовъ и не отказываюсь отъ разговоровъ.

Пафнуцій. Секретная наша болтовня требуетъ болѣе скрытнаго мѣста.

*Таисія*. Вотъ комната, хорошо убранная и пріятная для обятанія.

Пафнуцій. Нѣтъ ли болѣе уединенной, гдѣ мы могли бы побесѣдовать секретнѣе?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Thais: Quicumque me amore colit, acquam vicem amoris a me recipit. То же самое, въ четвертой драмъ, говоритъ Марія Аврааму: Quicumque me deligunt æqualem amoris vicem a me recipiunt

*Tauciя*. Есть еще одна, отдаленная и такая секретная, что се, кромѣ меня и Бога, никто не знаетъ.

Пафнуцій. Какого Бога?

Таисія. Истиннаго.

Пафнуцій. Ты в'вришь. что Онъ что-нибудь знаеть?.

*Tauciя*. Мнѣ не безызвѣстно, что отъ него ничего не сокрыто<sup>1</sup>).

Затёмъ Тансія расканвается въ свонхъ грѣхахъ, и эта «соблазнительная» сцена оканчивается обращеніемъ ея на путь истинный. Можно ли подобную сцену называть «соблазнительною» въ томъ дурномъ смыслѣ, какой хочетъ придать ей Ашбахъ? Чтобы вполнѣ понять то впечатлѣніе, которое производила эта сцена на читателей, необходимо привести непосредственно слѣдующую за нею, гдѣ Росвита на нѣсколько вѣковъ упредила Саванароллу.

Таисія раскаялась: она рѣшилась «предать огню и обратить въ пепелъ» все нажитое грѣхомъ; она устраиваетъ костеръ изъ своихъ платьевъ, нарядовъ, драгоцѣнностей, украшеній и созываетъ своихъ любовниковъ:

*Tauciя*. Идите, поспѣшите ко мнѣ всѣ мои безпутные любовники!

*Июбовники*. Голосъ Тансін! Она зоветъ насъ. Посп'ышимъ чтобы не оскорбить ее промедленіемъ.

*Tauciя*. Придите, приблизьтесь; хочу обмѣняться съ вами нѣсколькими словами.

*Аюбовники*. О. Таисія, Тансія, что значить этоть костерь, который ты сооружаешь? Зачёмъ валишь на костеръ всю эту массу драгоцённостей?

Таисія. Вы желаете знать?

Любовники. Мы слишкомъ удивлены!

Таисія Я скоро вамъ скажу.

Любовники. Мы этого и желаемъ.

1) Barack, p. 252.

Таисія. Смотрите!

.Любовники. Перестань, успокойся! Что ты д'влаешь? Ты съ ума сошла?

Таисія. Не сошла, а теперь только поумнѣла.

. Іюбовники. Зачёмъ губить четыреста ливровъ золота и другія богатства?

*Tauciя*. Хочу пожечь огнемъ все, что гръховно исторгла у васъ, чтобъ никто уже не надъялся, что вновь склонюсь на любовь.

Любовники. Подожди минутку, остановись! Повѣдай намъ причину твоихъ волненій.

Таисія. Ни ждать, ни говорить съ вами не хочу. Пустите меня; не рвите одежды моей, желая меня удержать. Довольно съ васъ, что и до сей поры я соглашалась грѣшить съ вами. Пора перестать грѣшить Пора намъ разстаться. Иду туда гдѣ уже никто изъ васъ не увидитъ меня!»... <sup>1</sup>).

Желая подражать Теренцію не только формою своихъ произведеній, но и силою впечатлёнія, производимаго на читателя, желан прославить чистоту помысловъ, непорочность жизни и твердость вѣры христіанскихъ мучениковъ, чтобы тёмъ принизить классическіе типы Теренція, Росвита выбирасть для своихъ драмъ такія легенды, въ которыхъ прославляется торжество непорочности и слабость невинныхъ женщинъ беретъ верхъ надъ животною грубостью мужчинъ. Подобный выборъ оправдывается уже и тімъ, что такія именно легенды, какъ о св. Авраамѣ или Пафнуціѣ, были всегда любимыми, наиболье читались и переводились на народные языки. Чтобы выставить во всемъ блескѣ женщивъ, Росвита должна была подвергнуть ихъ добродѣтель самой большой опасности и остановилась на двухъ легендахъ, назидательныхъ по цѣли и полныхъ морали, но, по содержанію, способныхъ встревожить стыдливую скромность. Для оценки, въ этомъ отношении, пи-

1) Parack. p. 255.

сательницы X вёка должно обращать вниманіе не столько на матеріаль, который быль уже дань въ легендахь, всёми читавшихся, сколько на его переработку подъ перомъ женщины и монахини: перо же это, по словамъ знатока драмъ Росвиты, остается всегда такъ же цёломудренно и скромно, какъ чисты и безупречны ея намёренія <sup>1</sup>).

Разсматривая произведенія Росвиты со стороны ихъ формы и содержанія, Ашбахъ, какъ мы видѣли, высказываетъ сужденіе, противорѣчащее фактамъ, и въ подтвержденіе своихъ сужденій не приводитъ никакихъ доказательствъ, или ограничивается доводами, не выдерживающими критики. Не путемъ добросовѣстнаго, научнаго изслѣдованія трудовъ саксонской монахини дошелъ онъ до отрицанія той литературной ея дѣятельности, которую сохранилъ намъ Мюнхенскій кодексъ Росвиты; иныя основанія, лежащія внѣ разсматриваемыхъ произведеній, навели Ашбаха на мысль, что Мюнхенскій кодексъ поддѣланъ, и именно въ послѣдніе годы XV столѣтія, гуманистомъ Цельтисомъ и его литературными друзьями.

Цельтисъ пользовался у своихъ современниковъ большимъ уваженіемъ, какъ глубокій ученый и знатокъ воскресшей тогда классической литературы, какъ талантливый поэтъ и трудолюбивый профессоръ, лекціи котораго въ Ингольштадтѣ и потомъ въ Вѣнѣ производили серьезное впечатлѣніе на слушателей, наконецъ, какъ гуманистъ и патріотъ, горячо сочувствовавшій чести и славѣ своей родины<sup>2</sup>). Цельтисъ много путешествовалъ и имѣлъ общирный кругъ знакомыхъ всѣ ученыя и литературныя знаменитости вѣка были съ нимъ въ перепискѣ: Пейтингеръ, Ульзенъ, Рейхлинъ, Толгофъ, Трите-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mognin, p. XXXVIII. Маньенъ напоминаеть, что легенды о св. Авраамѣ и Пафнуціż послужили темой для многихъ произведеній новѣйшаго времени и находитъ, что въ XVI и XVII столѣт. эта тема разрабатывалась далеко не такъ деликатно, какъ въ X вѣкѣ. Ibid. p. LIII. Приведенные нами въ текстѣ отрывки изъ двухъ драмъ подтверждають справедливость словъ французскаго ученаго.

<sup>2)</sup> Wattenbach, p. 3.

мій. Ентингемъ, Стурхи, Сильбербергъ находились съ нимъ въ дружескихъ отношеніяхъ. Бъ Вѣнской придворной библіотекѣ хранится около 250 писемъ, полученныхъ Цельтисомъ отъ своихъ академическихъ друзей въ теченіе пятнадцати лѣтъ (1491--1505). Это-то собраніе писемъ—Соdех epistolaris Celticus – и послужило Ашбаху главнымъ основаніемъ для высказаннаго - имъ мнѣнія о подложности Мюнхенскаго кодекса Росвиты: Ашбахъ перечелъ эти письма, нашелъ въ нихъ намеки, по его собственному сознанію, *краткіе и загадочные*, дополнилъ ихъ своими личными догадками, произвольными толкованіями, и такимъ образомъ, сдѣлалъ ихъ операціоннымъ базисомъ своей, какъ мы видѣли. довольно смѣлой атаки на Мюнхенскій кодексъ.

Въ приложения къ брошюрѣ «Росвита и Конрадъ Цельтисъ» пом'вщено девять писемъ цізликомъ 1), именно всі ті, въ которыхъ Ашбахъ вычиталъ свои «краткіе и загадочные» намеки. Мы не думаемъ, чтобы візнскій профессоръ умолчаль о письмахъ, свидётельствующихъ противъ защищаемой имъ, довольно неблагодарной, темы: подобный подлогъ въ столь важномъ для исторической науки вопросѣ, конечно, немыслимъ; но и изъ напечатанныхъ девяти писемъ можно составить довольно опредбленное понятіе о характер' всего кодекса. Во всёхъ девяти нисьмахъ рёчь идетъ о литературныхъ занятіяхъ, при чемъ переписывающіеся обмѣниваются извѣстіями о положеніи того или другого труда, извѣщають о местопребывании того или другого ученаго друга, пересылаютъ поклоны, и все это въ выраженіяхъ краткихъ, понятныхъ только для непосредственныхъ корреспондентовъ, почеркомъ неразборчивымъ, слогомъ небрежнымъ до неряшливости. какимъ пишется большая часть писемъ въ дружеской переписки. Что же прочель въ этихъ письмахъ Ашбахъ?

1) Aschbach, p. 56--70.

Стурнъ 1), въ крайне льстивомъ письмѣ, отъ 22-го августа 1504 года, изъ Брюна, пишетъ Цельтису, что онъ тёмъ бол ве радъ находки и изданію произведеній Росвиты, что въ нихъ упоминается «избранная имъ невѣста Агнеса». Какую Агнесу разуметъ Стурвъ-неизвестно: говоритъ ли онъ о св. Агнесѣ или о какой-либо земной, съ которою онъ былъ помолвленъ, -- въ настоящее время рѣшить невозможно. Ашбахъ понимаетъ это место письма по своему, и зная, что восьмой духовный стихъ Росвиты озаглавленъ именемъ Агнесы, переводить такъ: «Изданіе Росвиты тъмъ болье обрадовало Стурна. что въ число стихотвореній Росвиты принято и его произведение объ Агнесъ» 2). Прежде всего, конечно, должно замѣтить, что латинская sponsa не поддается переводу въ нѣмецкій *Production*: и сверхъ того, Стурнъ менье, чёмъ кто-либо изъ гуманистовъ, можетъ быть заподозрёнъ въ сочинении такого духовнаго стиха, какъ «Агнеса». Стурнъ, правда, далъ нѣсколько стихотвореній подъ своимъ именемъ, но вскорѣ обнаружилось, что онъ ихъ цёликомъ списалъ изъ бумагъ, оставшихся по смерти ученаго Гассенштейна<sup>3</sup>), а въ «Агнесѣ» 459 леонинскихъ гекзаметровъ!

По мнѣнію Ашбаха, Цельтисъ, въ предисловіи къ изданію произведеній Росвиты, называетъ саксонскую монахиню Mulier Cymbrica. Это несправедливо: въ той фразь, на которой Ашбахъ основалъ свое мньніе, выраженію «nostra Cymbrica mulier» противополагается выраженіе «haec virgo nostra»; въ самомъ же предисловіи, посвященномъ курфюрсту Фридриху Саксонскому, Цельтисъ называетъ Росвиту virgo germana, mulier germana; поэтому, какъ ни темна фраза пре-

<sup>•)</sup> Jodocus Sturnus или Sturlinus, родомъ̀ изъ Шмалькальдена, воспитываль дътей одного чешскаго ученаго. и потому называется иногда Paedagogus. Около 1500 г. былъ въ Италіи.

<sup>2)</sup> Aschbach, 40.

<sup>3)</sup> Klüpfel II, 154. Kaltenbäck, Jod. Sturnus, помѣщ. въ Oesterr. Zeitschrift für Geschichte, III, p. 86.

дисловія 1), все же болье, чьмъ въроятно, что Росвита разумѣется въ ней подъ выраженіемъ virgo nostra, а не Сутbrica mulier; и какъ бы искусственно Ашбахъ ни объяснялъ обозначение саксонки Росвиты прилагательнымъ Cymbrica, оно къ ней не идетъ: Росвита-mulier germana, или, точнъе, virgo germana, но никакъ не Cymbrica. Между тѣмъ, Ашбахъ идетъ въ этомъ отношения еще далбе: «Такъ какъ надменные итальянцы обзывали саксонцевъ. какъ и вѣмцевъ вообще, варварами, то Цельтисъ иронически придалъ Росвитѣ, Кимврской женщині, которая въ Х столітіи такъ превосходила итальянцевъ своимъ образованіемъ, названіе Cymbrica Barbara». При этомъ Ашбахъ не указываетъ, гдъ именно, въ какомъ изъ произведеній и когда Цельгисъ придаваль такое название Росвитк, и эта осторожность со стороны Ашбаха была веобходима, такъ какъ никогда и вигд'в Цельтисъ не называетъ Росвиту Кимерскою варваркой, и это название всец'вло принадлежить фантазіи Ашбаха.

Для цёлей Ашбаха необходимо было отнести къ Росвитѣ неясное выраженіе Цельтиса nostra Cymbrica mulier, умолчавъ о болѣе опредѣленномъ virgo germana. затѣмъ уже построить на этомъ выраженіи свое собственное предположеніе что Цельтисъ называлъ Росвиту Cymbrica Barbara, и выдать это предположеніе за фактъ. Это было необходимо потому, что въ сборникѣ писемъ къ Цельтису Ашбахъ встрѣтплъ выраженія Cymbrica Barbara, которыя, ло его мнѣнію, подтверждаютъ подозрѣніе о подлогѣ Мюнхенскаго кодекса произведеній Росвиты. Даже принимая вмѣстѣ съ Ашбахомъ, что Росвита въ дружескихъ письмахъ Ульзена<sup>2</sup>) къ Цельтису была называема «Кимврскою варваркой», нельзя не замѣтить, до какой степени Ашбахъ произвольно объясняетъ приводимыя имъ два мѣста: 1) Ульзенъ, въ письмѣ отъ 1492 го-

Digitized by GOOGLE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Stelle ist noch undeutlich, говоритъ Вайць объ этой фразѣ. Gött. gel. Anz., 1867, р. 1267.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodoricus Ulsenius -извѣстный юмористь, другь Цельтиса.

да, пишетъ: «Quod de re tua scribam, nihil est, quam omnino sileas et moreris me. Dabo operam, ut aliquid quod hris (sic) sim: tota tua Barbara Cymbrica inter aniles fabulas cogatur perpetue versare». Мъсто это довольно темно, быть можетъ, невърно прочтено, но, во всякомъ случай, едва ли въ немъ заключенъ тотъ смыслъ; который придаетъ ему Ашбахъ: «Вся твоя Кимврская варварка, которая принуждена постоянно заниматься древними легендами» <sup>1</sup>), предполагая, что Кимврская варварка обозначаетъ действительно Росвиту. Ульзенъ здёсь скорће говоритъ, что «Цельтисъ не долженъ все молчать и медлить; его Кимврская варварка не должна оставаться постоянно бабынии сказками», то-есть, она должна быть издана, напечатана, чтобы не подумали. что это только бабья сказка<sup>2</sup>). 2) Два года спустя, въ 1494 году, Ульзенъ пишетъ Цельтису: «Credo ego nec dubito, Cymbricam tuam barbaram plurimam (?)cjus comodi pleni (verius arborticios [aborticios?]) aliquid digne enixuram: Nemesi vero matre orta est, patrem te geris (si recte sentio) non omnino inertem ad ulciscendas injurias, nec sequem prorsus atque stupidum». Атбахъ придаетъ особенную важность этому мѣсту, хотя сознается, что оно мало понятно и объясниетъ это умышленнымъ искажениемъ словъ 3). Здісь, очевидно, ричь идеть о какомъ-то мщеніи, въ которомъ Кимврская варварка должна явиться средствомъ; но напрасно Ашбахъ такъ настаиваетъ на техъ словахъ, въ которыхъ Цельтись названь отцомь: выражение pater также точно идеть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aschbach. р. 41. При такомъ пониманіи этого мѣста, выраженіе (*'im-brica Barbara* также точно относится къ Росвитѣ, какъ и ко всякой другой женщииѣ, занимающейся почему-либо легендами (aniles fabulas). Въ предисловіи къ своему изданію, Цельтисъ называетъ двухъ современныхъ ему женщинъ-писательницъ: Анну, писавшую стихи, ученую, знакомую съ гражданскимъ и церковнымъ правомъ, занимавшуюся философіей. и Любовь (Charitas), июренбергскую монахиню, которая находилась съ нимъ въ дружескихъ отношенияхъ, и съ которою мы еще встрѣтимся. Въ концѣ же XV столѣтія, когда писано разсматриваемое письмо, переработкою легендъ занимались многіе.

<sup>2)</sup> Waitz въ Gött. gel. Anz., 1867. p. 1266.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. p. 64. Anm.

къ издателю, какъ и къ сочинителю<sup>1</sup>), и опять повторяемъ, въ приведенной фразћ ничто не даетъ повода разумћть подъ Кимврскою варваркой именно Росвиту. Кого называли друзья въ своей интимной перепискћ «Кимврскою варваркой» останется, въроятно, навсегда неизвѣстнымъ: но, конечно, они разумѣли какую-либо современницу, хорошо знакомую, быть можетъ, близкую имъ даму: въ другихъ письмахъ, къ сожалѣнію, не вполнѣ приведенныхъ Ашбахомъ. Ульзенъ говоритъ сперва о свадьбѣ. затѣмъ о разводѣ Кимврской варварки. Очевидно, мы имѣемъ тутъ дѣло съ семейными дрязгами, лишенными всякаго значенія при рѣшеніи нашего научнаго вопроса.

Еще одинъ и последний примеръ, какъ неосторожно относится Ашбахъ къ письмамъ друзей Цельтиса, и какъ произвольно объясняетъ ихъ. Ашбахъ старается доказать, что «Цельтисъ, получивъ изъ библіотеки монастыря св. Эммерама сборникъ легендъ Росвиты, изготовилъ, при помощи искуснаго палеографа, ту рукопись, которая хранится въ Мюнхенѣ, а старую, подлинную, которая могла обнаружить подлогъ, уничтожиль, возвративь монастырю, вмёсто подлинной рукописи, подложную». Само собою разумбется, что въ письмахъ ни о чемъ подобномъ нътъ и ръчи. Между тъмъ, въ подтвержденіе того, что, будто бы, для «окончательнаго сокрытія ученаго подлога», друзья переписывались объ уничтожении подлинной руконнси Росвиты, Ашбахъ ссылается на письмо Матвѣя Панпенгейма къ Цельтису, въ которомъ, будто бы, «говорится о тайномъ уничтожении рукописи, упоминается спонгеймский аббатъ Тритгемъ, какъ посвященный въ эту тайну, и наконецъ указывается, что Сунтгеймъ<sup>2</sup>), видѣвшій въ монастырѣ

1) Waitz Bb Gött. gel. Anz., 1867. p. 1267.

<sup>2</sup>) Владиславъ Сунтгеймъ, капелланъ и гофмаршалъ двора императора Максимиліана I, занимавшійся собпраніемъ историческихъ матеріаловъ; въ запискахъ императора находится собственноручная отмётка: Herr Lassla Priester soll die österreichisch, sächsisch und bairisch Chroniken zusammenzustimmen . Сунтгеймъ былъ не въ ладахъ съ Цельтисомъ.

св. Эммерама подлинную рукопись Росвиты, готовъ былъ открыть императору ученый подлогъ, но былъ остановленъ императорскими совътниками Крахенбергеромъ, Цуспиніаномъ и Матоеемъ Лангомъ, благоволившими къ Цельтису» <sup>1</sup>). Письмо, на которое ссылается Ашбахъ, служитъ самымъ върнымъ и наиболѣе категорическимъ опроверженіемъ вѣнскаго профессора; вотъ это письмо:

Matthaeus Pappenheim imperialis aulae marescalcus Conrado Celti.

Commendatione praemissa. excellentissime vir fautorque dilecta, Transmitto hic quaedam scripta solatii causa, affectorque intime adventum vestrae humanitatis, ut aliquos vetustos codices / videre et ut intendebamus indagare possimus. In quibus sicuti pollicitus sum vos fideliter juvabo. Praeterea vir humanissima vobis dudum significare volui: sed tradidi oblivioni secretum illud, quod insignis pater albas Trithemius Sponhaim, vobis bona fide insinuavit. In gloriatur dominus Ladislaus presbyter oculte venditasse et per monactum quendam latentor abstulisse. Ea dicam (?), ne praefatur Ladislaus vos praeveniat apud regiam majestatem, volo vos habere avisatum. Ceteris nihil praeterquam latorem praesentium vobis commendatum habere: necnon ea quae ipse vobis significabit mihi mittere, aut vos ipse personaliter comparere velitis, plurimum rogo. Valete feliciter. Ex castro N. III Kalend. Octobris 1503 <sup>2</sup>).

Итакъ, въ письмѣ рѣчь идетъ не объ уничтоженіи, а о находкѣ и тайномъ пріобрѣтеніи рукописи; Тритгемъ не былъ «посвященъ въ эту тайну» (in das Geheimniss gezogen), но онъ ее сообщилъ (insinuavit); о Росвитѣ не упомянуто ни слова и не могло быть упомянуто, такъ какъ письмо писано въ 1503 году, то-есть, десять лѣтъ послѣ полученія Цельтисомъ руко-

<sup>1)</sup> Aschbach, p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. epist. Celt. XIII, ср. 3, fol. 148. Ашбахъ ссылается лишь на то мѣсто письма, которое напечатано здѣсь курсивомъ (р. 40).

писи Росвиты изъ Эммерамскаго монастыря (1494) и спусти два года послѣ изданія ея. Относительно Владислава Сутгейма въ письмѣ сказано только, что онъ взялъ къ себѣ кодексъ. наслъженный (indagare) Цельтисомъ, и Паппенгеймъ извѣщаеть его объ этомъ, чтобъ Сутгеймъ не могъ предупредить Цельтиса предъ императоромъ и не лишилъ бы Цельтиса славы на сдёланное имъ открытіе: ни объ обвиненіи Цельутиса предъ императоромъ за какой-то подлогъ, ни о совѣтникахъ, упросившихъ Сутгейма молчать, ни о чемъ подобномъ нѣтъ въ письмѣ ни единаго слова! Цельтисъ открылъ какую-то рукопись: Сутгеймъ взялъ ее и хотвлъ представить императору, приписавъ себѣ честь открытія: объ этомъ узналъ Паппенгеймъ и предупреждаетъ Цельтиса: все это выражено вь письмв ясно, обстоятельно, и письмо не заключаеть въ себѣ ничего, что давало бы Ашбаху право ссылаться на него въ подтверждение своего предположения, болье чымъ произвольнаго.

Кром'в разсмотр'вниыхъ писемъ, Ашбахъ основываетъ свое мнѣніе о подложности Мюнхенскаго кодекса на самой личности Цельтиса: онъ разсматриваетъ его ученую дѣятельность, разбираетъ его сердечныя привязанности. подслушиваетъ его помыслы и предугадываетъ его нам'вренія. Какъ ни страненъ подобный пріемъ въ рѣшеніи ученаго вопроса о подлинности рукописи, но должно сознаться, Ашбахъ выказалъ въ немъ глубокую эрудицію профессора и подозрительную пытливость австріака. Для нашей цѣли интересенъ лишь вопросъ, какимъ образомъ. по мнѣнію Ашбаха, у Цельтиса явилось грѣшное желаніе выдать свои стихотворевія и драмы за произведенія X столѣтія.

Какъ п всѣ гуманисты XV вѣка, Цельтисъ стремился распространить гуманизмъ на своей родинѣ п въ своихъ одахъ взывалъ къ Аноллону, приглашая его переселиться съ лирою изъ Италіи въ Германію. Ашбахъ, не приводя, конечно, доказательствъ, находитъ, что это стремленіе было главною за-

дачею всей жизни Цельтиса 1): съ этою цёлью Цельтисъ хлоиоталь объ основании Рейнскаго общества, sodalitas Rhenana<sup>2</sup>). задача котораго состояла въ изучении классическаго міра вообще и классической поэзіи въ особенности; для этой ціли было необходимо доказать, что Аполлонъ съ своею лирою встрЕтиль бы въ германцахъ не варваровъ, какими ихъ считали тщеславные итальянские гуманисты, но народъ. среди котораго еще въ глубокой древности. въ Х стольтіи, когда Италія не имѣла даже понятія о классическомъ языкѣ, могла явиться женщина, монахиня, писавшая прекраснымъ латинскимъ языкомъ и выказавшая въ своихъ произведеніяхъ знаніе версификаціи и философскаго образованія. Если этого нельзя было доказать открытою въ Эммерамскомъ монастырѣ руконисью, въ которой были пом'вщены легендарные разсказы въ проз и историческія замитки объ Оттони Великомъ, то Цельтисъ готовъ былъ, по мижнію Ашбаха, самъ написать, па основѣ тѣхъ разсказовъ и замѣтокъ, свои собственныя стихотворенія, поддблать пергаментъ, почеркъ, чернила и замбяить подлинную рукопись поддъльною.

Кромѣ стремленія принизить тщеславіе итальянскихъ гуманистовъ, и соображеніе чисто личнаго характера возбудило въ Цельтисѣ, по словамъ вѣнскаго профессора, желаніе поддѣлать произведенія Росвиты. Цельтисъ былъ въ дружескихъ отношеніяхъ съ знатною нюренбергскою фамиліей Пиркгеймеровъ: Виллибальдъ Пиркгеймеръ, знаменитый гуманистъ, былъ его товарищемъ и другомъ: Любовь Пиркгеймеръ, сестра Виллибальда, монахиня Нюренбергскаго монастыря св. Клариссы, была съ нимъ въ постоянной перепискѣ, уважала. любила его, и Цельтисъ посвятилъ ей одну изъ лучшихъ сво-

Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> Aschbach. p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Общество это было основано, впрочемъ, не ран±е 1491 года, и первыять предстадателемъ его былъ вормскій спископъ Иваль Дальберъ. *Kläp/el*, I, p. 109. *Endlicher*, Veber Kläpfel's Werk, пом±щ. въ Wiener Jahrb., 1829, S, 146.

ихъ одъ <sup>1</sup>). Между тѣмъ, вообще враждебные гуманизму францисканцы, имѣвшіе право высшаго надзора за монастыремъ св. Клариссы, преслёдовали переписку сестры Любови съ Цельтисомъ, безпощадно преслёдовавшимъ духовенство. и запретили ей писать что бы то ни было по-латыни. Желая доказать францисканцамъ, обяжавшимъ его Любовь, что латинское писаніе-дило не гриховное, Цельтись прибигнуль, будто бы, къ фальши и издалъ свои стихотворенія и произведенія своихъ друзей подъ именемъ монахини Росвиты, которая еще въ X столѣтіи «будто бы» писала латинскіе стихи и посвящала ихъ не только императору Оттону, человѣку свѣтскому, но и его брату Вильгельму, архіепископу майнцкому, и ділала это съ в'єдома. согласія и при поддержкѣ игуменьи своего монастыря <sup>2</sup>). Нечего и говорить, что эти «личныя соображенія» поддѣлки, приводимыя Ашбахомъ, не имѣютъ никакого освованія, такъ какъ главнѣйшее, ихъ доказательство помізчено заднимъ числомъ: первое изданіе пропзведеній Росвиты вышло въ світъ въ 1501 году, а запрещеніе латинскаго писанія посл'єдовало въ 1504 году, то-есть, три года спустя. «Францисканцы, —пишетъ Цельтису Виллибальдъ Пиркгеймеръ отъ 14-го марта 1504 года, — внушили Любови, чтобъ она впредь не писала по-латыни» 3). Такимъ образомъ, чтобы доказать поддёлку Мюнхенскаго кодекса Цельтисомъ, Ашбахъ самъ прибъгаетъ къ фальши.

Но почему у Ашбаха явилась мысль, что Мюнхенскій кодексъ подд'яланъ именно Цельтисомъ?

Въ 1507 году Цельтисъ издалъ «стихотвореніе Гунтера Лигурина о дѣяніяхъ императора Фридриха I» <sup>4</sup>), найденное имъ будто бы въ одной древней рукописи XII столѣтія хранившейся въ Эбрахскомъ монастырѣ; это произведеніе Лигучина было нѣсколько разъ издаваемо и считалось однимъ изъ чихъ источниковъ для эпохи Фридриха Барбароссы; между

> *v[el*, 11, p. 45. 2) Aschbach, p. 8. 3) Cod. epist. Celt. lib. XIV, 5. 4) Klüpfel, 11, p. 123.

твмъ. историческая критика доказала, что это произведеніе есть подлогъ, состоящий въ простой перефразировкъ исторіи Оттона Фрейзингенскаго (Historia de gestis Friderici I imp.ratoris) и его продолжателя Родевика <sup>1</sup>). Подд'ялалъ Цельтисъ трудъ Оттона Фрейзингенскаго, — почему же не поддѣлать ему и произведение Росвиты, думаетъ Ашбахъ; подобный литературный обманъ, по его микнію, вполнк соотвітствуетъ характеру Цельтиса<sup>2</sup>). Но Ашбахъ забываетъ при этомъ, что если подлогъ произведенія XII столітія не удался Цельтису и быль раскрыть, несмотря на то, что онъ не приносиль большого вреда, такъ какъ во всемъ согласовался съ теми источниками, по которымъ былъ составленъ 3),---то какимъ же образомъ могъ Цельтисъ такъ поддълать произведение Х стольтія, и притомъ столь важное для исторической науки, что до настоящаго времени никто не только не сомнѣвается въ подлинности Мюнхенской рукописи, но даже всё возстають противъ сомнѣній, высказанныхъ вѣнскимъ профессоромъ? Ашбахъ забываетъ. что въ то время. какъ «стихъ о дѣяніяхъ фридриха І» не оставнаъ по себѣ ни одной рукописи ), произведенія Росвиты, писанныя двумя віками ранье, сохранились въ рукописи, принадлежащей концу Х или началу XI вѣка: если бы Мюнхенскій кодексъ быль поддѣлкой, онъ, конечно. исчезъ бы такъ же безслѣдно, какъ пропала и та мнимая рукопись Ебрахскаго монастыря, съ которой будто бы Цельтисъ сдѣлалъ первое изданіе своего Лигурина.

<sup>1</sup>) Сенкенбергъ въ XVIII стоятти первый открылъ подлогь J. Grimm, Kleine Schriften, III, 12. – Der Verfasser des Heldengedichtes Ligurinus aller Wahrscheinlichkeit nach war Celtis selbst. Wattenbach, Deuts. Gesch. Quel., р. 3. Одно мѣсто въ письмѣ Якова Вимфелинга къ Цельтису можетъ служитъ подтвержденіемъ Я. Гримма и Ваттенбаха: «Едо jam occupor in costiganda historia Ottonis Phrisingensis cras nostro praeposito mittenda. O utinam ut alterum habeanus exemplar, magis castigatum. Tu de hoc cogitabis» (Cod. epist. Celt. lib. VI, ер. 10, fol. 64). Ср. Pertz, въ Archiv, X, p. 85; Stälin, Wirtemb. Gesch., II, p. 23.

2) Aschbach, p. 47. 3) Wattenbach, p. 3. 4) J. Grimm, Kl. Schriften, III, p. 13.

Digitized by GOOGLE

Если подлогъ Лигурина. съ большею или меньшею вБроятностью принисываемый Цельтису. могъ навести Ашбаха на мысль, что Цельтису же должна принадлежать и поддёлка Росвиты, которую не признаетъ вінскій профессоръ, то ему кажется, что литературная діятельность Цельтиса въ состояція лишь утвердить эту мысль. Д'яйствительно, подобно Росвить, въ трудахъ Цельтиса можно найти духовные стихи. драмы и даже героическую эпонею. Мы уноминали уже о духовномъ стихѣ, написанномъ Цельтисомъ на основѣ древней легенды — Carmen de s. Sebaldo, и объ его героической эпопев-Carmen de gestis Friderici Primi; что же касается драмъ. то Цельтисъ не только писалъ ихъ, но и былъ актеромъ при ихъ представлени-въ 1501 году, въ Линцъ, Цельтисъ участвовалъ въ исполнении пьесы Ludus Dianae, имъ сочиненной. Но відь и Рейхлинъ также точно писалъ драмы и участвоваль въ иснолнении ихъ 1); писали драмы и духовные стихи также точно и другіе гуманисты конца XV и начала XVI столітій, современники Цельтиса, отъ которыхъ онъ. въ этомъ отношении, отличался лишь своими дарованиями и познаніями, но вовсе не родомъ литературной д'ятельности.

Быть можетъ, однако, находя несостоятельными отдѣльные доводы и соображенія Ашбаха, мы должны будемъ признать, что въ совокупности они настолько значительны, что дѣлаютънеоспоримею его основную мысль о поддѣлкѣ именно Цельтисомъ Мюнхенскаго кодекса. Намъ кажется, что какъ отдѣльныя соображенія, такъ и совокупность ихъ теряютъ все свое значеніе передъ тѣмъ несомнѣннымъ фактомъ, что Цельтисъне имѣлъ даже достаточно времени, чтобы сочинить всѣ тѣ произведенія, которыя сохранились въ Мюнхенскомъ кодексѣ. Нізъ документа, выданнаго властями монастыря св. Эммерама. мы знаемъ, что Цельтисъ получилъ рукопись Росвиты въ 1494 году; если въ документѣ не обозначенъ мѣсяцъ, то изъ

<sup>3</sup>) Zapf, Leben J. v. Dahlberg, Augsh (1789, p. 59).



ипсьма Онфельнеха къ Цельтису видно, что 11-го мая того года велись еще только переговоры объ этой рукописи съ братомъ Эразмомъ, подписавшимъ документъ; а между тѣмъ, Шпонгеймерскій аббатъ, извѣстный Тритгемъ, въ своемъ «Перечнѣ церковныхъ писателсй», напечатанномъ въ 1494 же году, говоритъ уже о Росвитѣ, при чемъ довольно подробно перечисляетъ всѣ ея произведенія, находящіяся въ Мюнхенскомъ кодексѣ и издашныя позже Цельтисомъ. Такимъ образомъ, для сочиненія восьми духовныхъ стиховъ леониновскими гекзаметрами, шестп драмъ прозою, стихотворенія о дѣяніяхъ Оттона Великаго и многихъ мелкихъ предисловій, посвященій и стиховъ остается всего какихъ-нпбудь семь мѣсяцевъ.

Не только, однако, времени, но и познаній Цельтиса было недостаточно для того, чтобъ исправлять произведенія Росвиты, не говоря уже о томъ. чтобы создать ихъ. Мы упоминали, что Цельтисъ дёлалъ поправки въ Мюнхенскомъ коденст; одна изъ этихъ поправокъ служитъ доказательствомъ подлинности произведеній Росвиты или, точніе, опроверженіемъ мністи, что эти произведенія составлены въ конці: XV столістія Цельтисомъ. Въ Мюнхенскомъ кодексі, въ духовномъ стихів о страданіи св. Діонисія, встрівчаются слівдующія два стиха:

v. 33: Festinat subito clamari cum conjuge cara

Pergere, quo Paulum cognoverat esse beatum<sup>1</sup>).

Очевидно, ошибочное clamari Цельтисъ исправилъ въ сиріdus, хотя оть этого стихъ ни мало не выигрывалъ; а между тъмъ всякій, кто ръшился бы писать о св. Діонисіъ, конечно зналъ бы, что жена Діонисія Ареопагита называлась Дамарь, Damaris<sup>2</sup>), и clamari есть не болъе, какъ ошибка исреписчика, вмъсто Damari<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, познаній

W. Maurenbrecher.

Цельтиса въ Священномъ Писаніи оказывается недостаточно даже для возстановленія собственнаго имени въ древнемъ спискѣ произведеній Росвиты; можетъ ли же быть послѣ этого рѣчь о томъ, что всѣ эти произведенія составлены Цельтисомъ и лишь приписаны Росвитѣ?

Но если не Цельтисъ, то, быть можетъ, кто-нибудь другой составилъ, въ концѣ XV столѣтія, Мюнхенскій кодексъ, фальшивый, по мнізнію Ашбаха? Безусловная подлинность произведений Росвиты доказывается несомнённымь фактомь, не зависящимъ ни отъ Мюнхенскаго кодекса, ни отъ перваго его изданія, сдёланнаго Цельтисомъ. Кром'я тіхъ произведеній, которыя вошли въ Мюнхснскій кодексъ, Росвитѣ принадлежить еще «Стихъ о построении Гандерсгеймскаго монастыря» 1); Цельтисъ. не зная этого «Стиха», не упоминаетъ о немъ въ своемъ изданіи, и онъ былъ впервые напечатанъ въ началѣ XVIII стольтія<sup>2</sup>). Что этоть «Стихь» принадлежить Росвить, видно изъ находящейся въ немъ ссылки на «Стихъ о д'яніяхъ Оттона I». безспорно принадлежащій Росвить и находящійся въ Мюнхенскомъ кодексь; говоря объ императорскомъ величіи Оттона, Росвита ссылается на скромную книгу, ею написанную, въ которой то изложено подробнве:

v. 87: Haec egitur modici demonstrat pagina libri

Plenius, e causis rerum quem scripsimus harum<sup>a</sup>).

Этотъ-то Стихъ о построеніи Гандерсгеймскаго монастыря сохранился въ нижне-саксонской передѣлкѣ начала XIII стольтія, именно 1216 года <sup>4</sup>), писанный, слѣдовательно. за 300 лѣтъ до того времени, когда Цельтисъ впервые увидѣлъ неполный списокъ произведеній Росвиты, и за 650 лѣтъ до того, когда Ашбахъ впервые заподозрилъ принадлежность этихъ произведеній монахинѣ Х вѣка.

\*) Barack, p. 343

Barack, p. 340-359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leuchfeld, p. III (des Auctoris Vorrede); cp. также p. 276.

у Leuchfeld, р. 353. Авторъ говорить, что, спустя 360 лёть посат по-

Вінскій профессоръ Ашбахъ, въ своей брошюрі «Росвита и Цельтисъ», старается доказать, что Мюнхенскій кодексъ произведеній Росвиты подділанъ и что подділка сділана именно Цельтисомъ. Мы виділи, что ни одно изъ этихъ положеній не выдерживаетъ критики и что оба онд вызвали протестъ со стороны ученыхъ историковъ и палеографовъ, довольно горячій <sup>1</sup>), если и не столь обстоятельный. Для разбора и критики мнісній Ашбаха мы познакомились съ Мюнхенскимъ кодексомъ и съ доводами въ подтвержденіе подділки его Цельтисомъ; намъ остается только познакомиться съ самою Росвитою, съ тою монахинею Гандерсгеймскаго монастыря, произведенія которой подали поводъ къ ученому спору.

Современники не оставили намъ свъдъній о монахинь Росвить; даже и тъ скудныя извъстія о ней, которыя мы имъемъ, она сама даетъ намъ въ своихъ произведеніяхъ. Чъмъ скупъе были, въ этомъ отношеніи, современники, тъмъ щедръе было потомство,—и въ настоящее время накопилось довольно много чертъ, не только затемняющихъ настоящій образъ Росвиты, но даже представляющихъ ее въ ложномъ свъть. Не всегда, конечно, можно замънить ложное извъстіе истиннымъ, но всегда должно его отмътить и отвергнуть, какъ ни на чемъ не основанное. Росвита, впрочемъ, много потрудилась. и по ея произведеніямъ мы можемъ представить себъ довольно полный образъ ея, какъ писательницы X въка.

строенія монастыря, которое онь относить къ 856 году, то-есть, въ 1216 году онь перевель на нѣмецкій языкъ эту книжку:

Cap. XVII: Von den jaren waren vorgangen, dat is war,

Verdehalff hundert unde dorover theyn jar,

Do düt bockelin to Düde wart ghekart

Van einen Papen, do het Everhart.

Начало представляеть переводь стиха Росвиты; въ концѣ сдѣланы прибавленія, и произведеніе доведено до временъ Генриха.

<sup>1</sup>) Вайцъ въ Gött. gel. Anz., 1867, p. 1270.

Digitized by Google

Саксонскій герцогь Лудольфъ, по просьбѣ своей супруги Оды, основаль женскій монастырь въ Брунсгаузень; наплывъ лицъ, желавшихъ спастись въ этомъ монастырѣ, былъ такъ великъ, что въ 852 году онъ былъ переведенъ въ болке обширную и удобную местность, — на гористый берегъ реки Ганды, отчего и монастырь назвался Гандерсгеймскимъ. Лудольфъ и умеръ, не усићвъ окончательно устроить монастырь на новомъ мѣстѣ, вдова Ода, будучи уже 63 лѣтъ, поселилась въ монастырћ и, переживъ почти всћуъ родныхъ, умерла въ немъ 107 лътъ. Гандерсгеймская обитель принимала подъ свой кровъ только знатныхъ дбвицъ и дамъ, которыя жили въ немъ, какъ при дворѣ: сюда приходили знаменитые рыцари нав вщать своихъ родственницъ, вносили дорогіе вклады и жертвовали общирныя помѣстья; королевская фамилія часто посѣщала обитель и оставалась здѣсь по-долгу со всею своею блестящею свитою; король и королева осынали своими милостими Гандерсгеймъ. богатствомъ превосходнышій всі монастыри и роскошью непохожій на мирную обитель. Въ спискѣ аббатиссь Гандерсгеймскаго монастыря упоминаются исключительно принцессы владблельныхъ домовъ. Первыми аббатиссами были три дочери Лудольфа и Оды—Гатумоза, Герберга I и Христина; седьмою аббатиссою была Герберга II. дочь Генриха, герцога Баварскаго: во время ея игуменства и жила въ монастырѣ монахиня Росвита.

Росвита писала свое имя *Hrotsuitha*<sup>1</sup>), а переводила его на латинскій языкъ выраженіемъ: *clamor validus*<sup>2</sup>). Она, къ сожалѣнію, умолчала о своемъ происхожденіи, и, только зная уставъ Гандерсгеймскаго монастыря, мы можемъ догадываться, что Росвита была саксонка знатнаго рода<sup>3</sup>). Въ своихъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ написано это имя въ Мюнхенскомъ кодеќеѣ четыре раза и только разъ *Hrotsvith*, именно въ предисловіи къ драмамъ (*Barack*, р. 140).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) J. Grimm, Lat. Ged., р. IX, Anm., подтверждаеть, что Urotsuitha въ переводѣ на латинскій языкъ означаеть clamor validus, звучный голосъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ монастырь принимали только знатныхъ родомъ. Roswitis – puella saxonica, insignis patria. *Bodo*, Chron. epi-Brunsw, II, p. 787.

изведеніяхъ Росвита оставила нісколько намековъ, по которымъ можно опредёлить приблизительно время. когда она жила. Говоря о смерти Оттона, отца Генриха Птицелова, Росвита прибавляетъ, что она «въ то время не покидала еще утробы матери и родилась гораздо позже» 1), а въ предисловіи къ духовнымъ стихамъ говоритъ, что аббатисса Герберга «моложе ся лѣтами»; Герберга родилась около 940 года и Оттонъ умеръ въ 912 г., слъдовательно, Росвита родилась гораздо позже 912 года и нъсколеко ранъе 940 г., приблизительно между 930 и 935 годами. Годъ смерти Росвиты нельзя опредёлить даже и приблизительно; мы знаемъ только, что она жила въ 968 году, такъ какъ «Стихъ о д'яніяхъ Оттона I» упоминаеть о 967 годѣ, а послѣ этого труда Росвита написала еще «Стихъ о построени Гандерсгеймской обители»<sup>2</sup>). Не подлежить лишь сомпёнію, что Росвита жила во второй половинѣ X столѣтія <sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Carmen de primordiis cœnobii Gandersheimensis, v. 530: Necdum maternis quæ tunc erupimus alvis Sed fuimus vere longo post tempore natæ.

<sup>2</sup>) Генрихъ Бодонъ, въ одномъ мъстъ своей Cron. episc. Hildenshemensium. говоритъ: Roswitis, quæ sex comœdias sacras scripsit et trium imperatorum Ottonum res gestas omnes, и на этомъ основании многіе опредъяють годъ смерти Росвиты годомъ смерти послѣдняго изъ трехъ Оттоновъ, то-есть, 1002 годомъ, забывая, что Бодонъ, какъ писатель половины XVI стол., не можетъ служить въ данномъ случаѣ надежнымъ авторитетомъ и что въ предисловіи къ «Стиху о дѣяніяхъ Оттона I» Росвита, обращаясь къ императору, говоритъ:

v. 30: Et licet imperii teneas decus Octavioni, Non dedigneris vocitari nomine regis, Donec perscripto vitæ regalis honore, Ordine digesto necnon sermone decoro Dicatur sceptri decus imperiale secundi.

Тоть же Бодонъ относить Роспиту къ IX въку: Coastanea Joannis Anglici fuit, quæ doctrina sua papatum meruit (*Leibnitz*, Scr. rer. Brunsw., III, p. 712). *Ducange* относить се къ XII стол.: Roswita, sanctimonialis in Saxonia vixit a. 1120 (Gloss, med. et inf. lat.).

<sup>3</sup>) Claruit temporibus Ottonis primi et secundi clarissimorum imperatorum. Trithem., Catal. illustr. vir., p. 129.

Воспитание Росвиты, ен юность, жизнь до поступления въ монастырь, какъ и время ея посвященія, намъ рѣшительно неизвістны. и мы не считаемъ даже пужнымъ повторять догадки новћишихъ ученыхъ, иногда совершенно произвольныя 1), пногда довольно безсовістныя 2). Въ монастырі Росвита пользовалась наставленіями сперва монахини Риккардисы, потомъ игуменьи Герберги. Какъ всѣ монастыри бенедиктинскаго ордена, Гандерсгеймская обитель была образовательной школой, въ которой чтеніе Священнаго Писанія соединялось съ изучениемъ свѣтскихъ познаний, и въ этомъ отношении Гандерсгеймъ рано пріобрѣлъ извѣстность: сохранилось свёдёніе, что четвертая аббатисса монастыря отличалась своею ученостью, особенно же познаніями въ логикь и риторикѣ; она написала даже особый трактать о логикѣ, который очень цёнится хронистомъ. Въ сврихъ сочиненіяхъ Росвита выказала довольно разностороннія познанія: вь драм'я «Paphnutius» говорится о раздѣленіи музыки на духовную, свётскую и инструментальную, о симфоніи, и приводится математическая теорія аккордовъ и интерваловъ; въ драмѣ «Sapientia» высказывается теорія чисель; очевидно, что Росвита была знакома съ сочиненіями Боеція, Цензорина, Кассіодора, Марціана Капеллы, Макробія. Самый языкъ произведеній Росвиты, выраженія и обороты ричи свидительствують. что ей хорошо были извёстны классическія произведенія Овидія. Горація. Виргилія<sup>а</sup>), особенно же Теренція

<sup>1</sup>) Hrotsvitha entra au monastère de Gandersheim un peu après Gerberge, c'est-à-dire, avant 959, à l'àge d'environ vingt-trois ans. *Magnin*, p. XXÌÌ.

<sup>2</sup>) Scherr, Geschichte deutscher Cultur und Sitte. p. 85. Отвётъ на подобныя замъчанія уже сдъланъ: Wer nur einige Blätter der von dem edelsten Hauche jungfräulicher Unschuld durchwehten Gedichte und Dramen unserer Dichterin liest, wird diese Anschuldigung als ein ungerechte und gewissenlose erkennen. Barack, p. VIII.

<sup>3</sup>) Такъ. подражая Горацію, она употребляеть gaudere съ Infinit.: «Gauderet mundum loquis retinere malignis» (Maria, v. 222), или: «Nam Deus in templo gaudet requiescere mundo» (Ibid. v. 391). Такія выраженія, какъ. напримѣръ: «si mens non fuisset læva (Barack, p. 221), указывають на вліяніе Виргилія. См. Zappert, Virgils Fortleben im Mitttelalter, помѣщ. въ Denkschriften d. k. k. "Ikad. d. Wiss., II. Abth. 2. p. 40. и Плавта <sup>1</sup>); едва ли нужно упоминать, что Росвита читала Тертулліана, Лактанція, Августина и хорошо знала Священное Писаніе. Много читала Росвита, много и писала. Мы не знаемъ ея ороографія, но если Мюнхенскій кодексъ есть точный списокъ съ ея собственной рукописи, то должно признать, что Росвита была болѣе, чѣмъ слаба въ правописаніи, такъ какъ Мюнхенская рукопись переполнена ороографическими ошибками <sup>2</sup>). Въ сочиненіяхъ Росвиты насчитывается десятка три греческихъ словъ <sup>3</sup>), изъ чего многіе заключають, что она знала греческій языкъ. Заключеніе это намъ кажется нѣсколько смѣлымъ; могла знать, могла и не знать: ея греческія слова или общеупотребительныя, или термины, заимствованвые изъ другихъ книгъ: а греческая конструкція, въ родѣ *посеге aliquem*, могла явиться вслѣдствіе безсознательнаго употребленія.

Литературное развитіе писателя сказывается въ его произведеніяхъ, и для характеристики Росвиты, какъ писательницы, необходимо узнать хронологическую послёдовательность ея сочиненій. Въ этомъ отношеніи исходною точкою должны быть два указанія, сдёлавныя самою Росвитою: въ «Стихі: о построеніи Гандерсгеймской обители» авторъ ссылается на «Панегирикъ Оттону І»— слёдовательно, «Панегирикъ» написанъ ранёе «Стиха»; и во введеніи къ драмамъ авторъ говоритъ, что въ «предыдущихъ» своихъ трудахъ онъ основывался на извёстныхъ авторитетахъ, при чемъ упоминается духовный стихъ о св. Пелагіи,— слёдовательно, ду-

<sup>1</sup>) У Росвиты часто встрѣчается заимствованный у Цлавта genit. (не dativ. gen., какъ думаетъ Ашбахъ, р. 25, Anm. 2) mis н tis, вмѣсто mei и tui:

v. 179: Accipe, care meus, mis jam venerabile corpus (Passio s. Dionisyi).

v. 219: Quo tis secretum scrutarer mysteriorum (Ibid).

Такихъ мѣстъ много, и не только въ гекзаметрахъ, но и въ прозѣ: «*Mis* fumiliares socii, Johannes et Paulus, suaserunt mihi votum fecisse Creatori» (Gallic., *Barack*, p. 161). Выраженіе: vetula virgo, mœstitudo, amatrix и др. напомннюютъ Теренція.

2) Magnin, p. LXII.

<sup>3</sup>) Такихъ словъ всего 27; они приведены въ издании произведени Росвиты. Barack, p. LCIV.

237

ховные стихи писаны ранёе драмъ; изъ предисловія же къ «Панегирику», и изъ воззванія къ Оттону II, которому было въ то время лётъ тринадцать и по «повелёнію» котораго писанъ «Панегирикъ». очевидно, что легенды и драмы составлены ранёе «Панегирикъ» и «Стиха». Такимъ образомъ, въ составленіи сочиненій Росвиты оказывается тотъ хронологическій порядокъ. въ которомъ они являются въ Мюнхенскомъ кодексѣ: духовные стихи, драмы, «Панегирикъ» и не вощедшій въ кодексъ «Стихъ о построеніи Гандерсгеймской обители».

Указать послѣдовательный порядокъ составленія восьми духовныхъ стиховъ невозможно; мы знаемъ лишь несомнѣнно, что послѣдніе три писаны позже первыхъ пяти: сама Росвита называетъ ихъ новѣйшими стишками, versicoli novelli; по содержанію же, можно думать, что они составлялись въ томъ порядкѣ, какъ помѣщены въ Мюнхенскомъ кодексѣ. Конечно, духовные стихи о жизни Богоматери и о вознесеніи Господнемъ, въ которыхъ строгое, совершенно историческое настроеніе не нарушается никакою примѣсью пзъ «грѣховнаго» міра. написаны рапѣе страданій св. Гонгольфа, причина которыхъ заключается въ его распутной женѣ, и ранѣе страданій св. Пелагія, въ которыхъ выступаютъ на сцену грубые инстинкты пзиѣженной восточной натуры калифа.

Содержаніе духовныхъ стиховъ, какъ мы видѣли, во всемъ согласно съ легендами, и обращаетъ на себя вниманіе лишь тс обстоятельство. что страданія всѣхъ мучениковъ, описанныхъ Росвитою -- св. Пелагія, Діонисія, Агнесы, оканчиваются не иначе, какъ отсѣченіемъ головы. Въ этомъ отношеніи Росвита осталась вѣрна духу средневѣковыхъ сказаній о святыхъ мученикахъ. Читая легенды и исторію мученій, видишь, что моральное величіе мучениковъ проявляется въ фћзической анатіи, въ неуязвимости тѣла пи огнемъ, ни мечомъ, за исключеніемъ головы: съ тѣхъ поръ, какъ, по преданію, нала отъ римской сѣкиры голова св. Павла, ни одна легенда не осмѣлилась притунить мечъ налача настолько, чтобы чьялибо шея могла остат имою. Св. Целагій бросають съ утесовъ, св. Агнесу жгутъ въ огнѣ. и они остаются невредимыми, но только шея христіанскихъ мучениковъ, напоминая греческую пяту Ахилла, даруетъ имъ желанный мученическій вѣнецъ. Сюжеты всѣхъ духовныхъ стиховъ разнствуютъ между собою, за исключеніемъ пятаго и шестого. въ которыхъ повторяется одинъ и тотъ же мотивъ—запись души сатанѣ. Это сказаніе, бывшее любимою темою средневѣковыхъ поэтовъ, имѣло, быть можетъ, для Гандерсгеймской обители особое значеніе: сохранилось извѣстіе, что четвертая Гандерсгеймская аббатисса исторгла у дьявола запись, иисанную кровью юноши. Если это извѣстіе идетъ. по преданію, со времени Росвиты, то въ немъ не трудно увидѣть причину, почему саксонская монахини посвятила подобному сюжету два духовные стиха.

На драмахъ яснѣе всего отразился постепенный ходъ развитія Росвиты. Между тѣмъ какъ въ первыхъ своихъ драматическихъ опытахъ Росвита довольно боязливо подчиняется легендѣ и почти рабски <sup>1</sup>) слѣдуетъ ей, въ послѣдующихъ она все болѣе и болѣе становится самостоятельною: она придаетъ легендарнымъ образамъ болѣе рѣзкія черты, вводитъ въ дѣйствіе новыхъ лицъ или же, уступая вкусу вѣка, помѣщаетъ въ пьесы ученыя вставки. Въ письмѣ къ своимъ учеиымъ покровителямъ Росвита разсказываетъ, какъ она долго колебалась и лишь послѣ громкаго одобренія первыхъ драматическихъ попытокъ рѣшилась продолжать: «Я едва осмѣливалась показывать мон грубыя произведенія очень немногимъ и то лишь близќимъ мнѣ лицамъ; я почти перестала уже сочинять что-либо въ этомъ родѣ и только теперь, подкрѣпленная похвалами, чувствую въ себѣ болѣе увѣрепности» <sup>2</sup>).

Намъ неизв'єстна жизнь Росвиты до вступленія въ монастырь, и мы не можемъ поэтому указать т'ї намеки на пережитое и перечувствованное ею, которые, быть можеть,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Во второй части первой драмы (Gallicanus) глумленіе Юліана надь ученіємъ Христа, выраженнымь вь св. Луки. XIV. 33, дословно взято изъ дегенды (*Barack*, р. 166). <sup>2</sup>) *Barack*. р. 141. Digitized by GOOS (C

встрѣчаются въ драмахъ. Быть можетъ, Росвита скрылась въ монастырь вслѣдствіе какого-либо столкновенія, изъ котораго она вышла съ разбитымъ сердцемъ, и, воспѣвая пережитое, думала тѣмъ взять всрхъ надъ своими страданіями; что-то подобное слышится въ похвальбѣ, что въ ея драмахъ «побѣждаетъ женская слабость и мужская сила терпитъ пораженіе» <sup>1</sup>), и, быть можетъ, еще болѣе въ откровенномъ признаніи, что «удостоятся ли ея драмы похвалы или порицанія, она сама все-таки рада, что, изображая рядъ драматическихъ сценъ, она избѣгла пагубныхъ соблазновъ язычниковъ»<sup>2</sup>). Но если не въ сокрытой отъ насъ жизни самой Росвиты, то въ извѣстной намъ исторіи Гандерсгеймскаго монастыря могутъ быть усмотрѣны нѣкоторые мотивы, побудившіе ее избрать ту или другую легенду сюжетомъ для драмы.

Въ «Стихѣ о построеніи Гандерсгеймской обители» приведенъ прекрасный разсказъ изъ жизни аббатиссы Герберги, во многомъ сходный по содержанію съ первою драмою Росвиты — Gallicanus. Мы приведемъ этотъ разсказъ, живо рисующій жизнь монахинь въ Гандерсгеймѣ:

«Послі: того, какъ Гатумоза, счастливая діва Христа, дважды одиннадцать літъ иміла заботу о пастві, она, умирая во Христі, отошла въ небесное царство и поручила управленіе Гербергі. Эта была обручена съ нікіимъ світлымъ и чрезвычайно могущественнымъ мужемъ. по имени Бернгардомъ. Но она сама тайно посвятила себя Христу, истинно небесному жениху, презирая всею душою жениха смертнаго. Она не могла вдругъ сбросить свои блестящія золотомъ одежды, чтобъ избіжать соблазна, и одівалась попрежнему въ дорогія платья. Между тімъ, явился тотъ, кого отвергла невіста Бога, желая открыто переговорить съ нею. Онъ слышалъ. что она сама добровольно дала обілть непорочно сохранить дівическую стыдливость. Когда же она медлила и не хотіла выйти къ нему, онъ очень устрашился, чтобы не

<sup>1</sup>) Ibid., p. 158. <sup>2</sup>) Ibid., p. 139.

240

1

было правдой то, что онъ прежде слышалъ. Не терия времени, онъ безпокоилъ своими мольбами Оду до тъхъ поръ нока она не приказала явиться дочери, великолѣппо изукрашевной догогими одсждами и драгоцёвными камнями, какъ украшаются невысты. Когда Бернгардь увидбль ту, которую такъ страстно желалъ, онъ, какъ говорятъ, сказалъ своей возлюбленной подруги: «Печальная висть прошла; я слышаль не разъ уже. что ты стремишься нарушить данное объщание. По повелёнію короля, нашего государя, я долженъ тотчасъ же отправиться отсюда на войну, и такъ какъ теперь у меня нётъ времени переговорить объ этомъ, то знай напередъ, что если я вернусь здравъ и невредимъ, я соединюсь съ тобою и уничтожу твой об'втъ, какъ ничего не значущій!» Онъ сказалъ и взволнованный, поднявъ правую руку, поклялся своимъ мечомъ, что, по мърь силъ, приведетъ свои слова въ исполнение. Герберга скромно отвичала ему: «Христу посвятила я себя всю и свою жизнь: я молю, да исполнится надо мною Его святая воля». Когда она окончила свою рѣчь, Бернгардъ ушелъ и вскорѣ почувствовалъ на себѣ, что могущество сердца ничто передъ Господомъ: такъ какъ онъ слишкомъ нагрѣшилъ своими безумными рѣчами, онъ налъ въ битвъ, побъжденный небесными силами».

Этотъ разсказъ, хорошо извѣстный въ Гандерсгеймской обители, побудилъ, быть можетъ, Росвиту драматизовать легенду о Галликанѣ: язычникъ Галликанъ, военачальникъ, отиравляясь на войну противъ сарацинъ, проситъ руку дочери императора Константина, христіанки Констанціи, посвятившей себя Богу. Констанція, зная, какъ важна для имперіи полководческая слава Галликана, соглашается. но требуетъ сперва окончанія войны, а между тѣмъ, молится, чтобы Господь просвѣтилъ язычника свѣтомъ христіанскаго ученія и, такимъ образомъ, дозволилъ ей исполнить свой обѣтъ. Галликанъ отправляется на войну, побѣждаетъ во имя Христа, крестится, и все оканчивается къ общему удовольствію.

241

Правда, Галликанъ самъ отказывается отъ руки своей невъсты и не походитъ на Бернгарда, но положение Констанции во всемъ сходно съ Гербергой, и объты, данные объими, приводятся въ исполнение при посредствъ войны.

Какъ первая, такъ и послѣдняя драма—Sapientia—могла быть написана въ воспоминаніе прошлыхъ судебъ Гандерсгеймской обители: Ода. основательница монастыря, похоронившая въ ней трехъ своихъ дочерей и, наконецъ, сама упокоившаяся въ стѣнахъ возлюбленной обители, рядомъ съ дочерьми, напоминаетъ Софію, которая своими руками хоронитъ своихъ дочерей — Вѣру. Падежду, Любовь, а затѣмъ сама умираетъ во Христѣ. Софія, схоронивъ свъихъ дочерей, говоритъ: «Я вручила тебѣ, земля, цвѣты, рожденные моею утробою. чтобы ты сохранила ихъ на своемъ лонѣ до дня общаго воскресенія, когда они расцвѣтутъ съ большею славою»; съ тою же мыслью провожаетъ Росвита въ могилу престарѣлую Оду:

> Vitam fine bono consumens transit ad astra. Expectans spe felici tempus redeundi Flatus, atque resurgendi de pulvere pleni Corporis in tumulo, quod nunc sub tegmine duro<sup>1</sup>).

. Іучшая драма изъ всіхъ шести, безспорно, Callimachus, какъ по фабулі, полной романической прелести и жизненной правды. такъ и по выполненію, въ которомъ страстная ніжность чувствъ вірно передана въ развитія драмы и въ языкі дійствующихъ лицъ. Есть положительныя указанія, что духовный стихъ Росвиты о св. Пелагіи былъ хорошо извістенъ въ Испаніи, но мы не знаемъ, насколько ея драмы были извістны въ Англіи. Мы не можемъ въ настоящее время разгадать—читалъ ли Шекспиръ драмы Росвиты, но съ увіренностью можемъ сказать, что если онъ читалъ ихъ, то именно «Каллимахъ» произвелъ на него самое глубокое впечатлѣнie; пли, быть можетъ, сходство «Каллимаха» съ «Ромсо и Джульстой» совершенно случайно? Быть можетъ, то чувство, которое легло въ основу фабулы обінхъ драмъ, проявлялось одина-

1) Barack, p. 359.

жово какъ въ Х, такъ въ XIII столѣтіи и даже въ XIX, когда ты съ равнымъ интересомъ относимся къ тожественнымъ произведеніямъ какъ Росвиты, такъ и Шекспира? Какъ бы то ни было, но сходство объихъ драмъ бросается въ глаза. Заключительная сцена, при всей своей своеобразности, одна и та же въ обѣихъ драмахъ: на гробѣ — трупъ красивой женщины: у ногъ его-два мужскія тіла, умершихъ вслідствіе любви къ той женщинь: къ этой неживой сцень подходять-у Шекспира-принцъ и монахъ, у Росвиты - государь и апостолъ; въ довершение сходства этой сцены, въ объихъ драмахъ, помыслы дёйствующихъ лицъ возвышенны и рѣчи ихъ равно торжественны. Начало обѣихъ драмъ можно считать тожественнымъ: Ромео выступаетъ на сцену такъ же 🕤 меланхолически, такъ же страшится открыть свою любовь, какъ н Каллимахъ: веселые, но преданные друзья также. точно просять каждаго повёдать имъ его тайну. Всёмъ извёстна постененность отвѣтовъ Ромео: сперва-«я люблю», потомъ-«я люблю жевщину», наковецъ-«и та, которую я люблю, прекрасна», затёмъ уже идетъ рёчь объ об'єть непорочности. данномъ любимою женщиной, и Ромео заключаетъ словами: «и этотъ обѣтъ есть смерть для того, который любитъ, потому что живетъ». Въ первой сценъ «Каллимаха» тотъ же ходъ мыслей, почти тѣ же выраженія. На сценѣ Каллимахъ, полный грусти; его окружаютъ друзья:

Друзья. Пов'єдай намъ твою печаль, и если она велика. мы будемъ страдать вм'єсть съ тобою; если же н'єть, мы постараемся отвлечь твой умъ отъ печальной мысли.

Каллимахъ. Я люблю.

Друзья. Кого?

Каллимахъ. Нъчто прекрасное и полное граиии. Друзья. По этому нельзя узнать, что ты любншь. Каллимахъ. Я люблю женщину!

Затъ́мъ идетъ рѣчь о томъ, что любимая Каллимахомъ женщина посвятила себя Богу, въ чемъ Каллимахъ предвидитъ для себя смертельный приговоръ. Историческія произведенія Росвиты хорошо извістны и оціїнены по достоинству: «Панегирикъ» Оттону II былъ и навсегда останется важнымъ источникомъ исторіи<sup>1</sup>); «Стихъ о построеніи Гандерсгеймской обители», основанный на документахъ, до насъ не дошедшихъ, служитъ отраднымъ памятникомъ, свидѣтельствующимъ объ умственной дѣятельности одного изъ центровъ средневѣковой образованности.<sup>2</sup>). Оба эти произведенія Росвиты подробно разсмотрівны историческою германскою литературою, и, не повтория уже извістнаго, мы можемъ ограничиться лишь упоминаніемъ ихъ, равно какъ пройти совершеннымъ модчаніемъ тѣ произведенія, которыя приписываются Росвить по цедоразумѣнію и которыя, вѣроятно, никогда не существовали<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Pertz, Monum., VI. B; Contzen, Die Geschichtsschreiber der sächsischen Kaiserzeit, p. 109; Giesebrecht, Gesch. d. deutschen Kaiserzeit, I, p. 214.

<sup>2</sup>) «Стихомъ» Росвиты, какъ историческимъ матеріаломъ, пользовались уже давно, и на немъ, главитанимъ образомъ, основанъ трудъ *H. Bodouis*, Syntagma de ecclesia Gandesiana, помъщенный въ *Leibnitz*, Scr. rer. Brunsw., v. III.

<sup>8</sup>) Бодо, желая перечисанть сочиненія Росвиты, говорить: Hrotsvithae operae sunt: Ad virgines sacras, castitatem et continentiam hortundo, latina sermone conscripsit: in laudes Beatae Virginis clegiaco et hexametro versu librum unum etc. (L. s. c., р. 712). Историкъ Гандерсгеймскаго монастыря. Лейкфельдъ. въ началѣ XVIII столѣтія, принялъ подчеркнутыя нами слова, выражающія характеристику произведеній Росвиты, за названіе отдільнаго труда и. пересчитывая, съ своей стороны, произведения Росвиты. принисалъ ей девятый духовный стихъ: "Die Beschreibung der Keuschheit der Nonnen". Ошибка ифмецкаго ученаго тфмъ непростительнфе, что Бодо при этомъ замфчасть: "et praescripta quidem in lucem per caleographos edita habentur". такъ что Лейкфельдь легко могъ разъяснить свое сомнѣніе простымъ просмотромъ изданія Цельтиса. Въ «Стихѣ о Гандерсгеймской обители» Росвита упоминаетъ о патронахъ обители, св. Анастасіи и Иннокситіи (v. 168), что дало нѣкоторымъ ученымъ поводъ утверждать, будто бы Росвита написала подробныя житія этихъ святыхъ, до насъ не дошедшія (Bodo, l. c.; Fabricius, Biblioth., v. I, p. 834). Росвитѣ приписывають такъ же Liber diversorum carminum et epigrammatum, какъ отдѣльное произведение (Trithem., De viris illustr., p. 129 Schröck, Lebensbeschr. berühmter Gelehrten. p. 10, cm. Pertz. Monum., VI, р. 305. п. 17). Равнымъ образомъ нѣть никакихъ указаний, чтобы Росвита составила житія св. Виллюальда и Вунибальда, какъ то говорить ('asimir Oudin, Supplem. de script. eccles. a Bellarmino omissis. ad a 890, сознавая. впроченъ, что эти житія болѣе ранняго происхожденія (Comment. de script. eccles., v. II, р. 508). Вст. перечисленныя шесть произведений Росвить не принадлежать и только два послѣднія дѣйствительно существують (Mabillon, saecul. IX, sanctor. s. Bened., v. II, p. 176). Digitized by Google

## **ДОКУМЕНТЫ** Матвъя Парижскаго.







## Документальные источники хроники Матвъя Парижскаго.

Къ началу XIII стол. историко-литературная д'ятельность въ Германіи замираетъ; самостоятельность этой литературы проявляется лишь въ сухихъ монастырскихъ каталогахъ абсатовъ да въ перечнѣ государей; смыслъ и любовь къ подобнымъ занятіямъ теряется настолько, что подъ рукою переписчика XIII стол. неръдко пропадаетъ смыслъ въ великихъ историческихъ произведеніяхъ. завіщанныхъ предшествовавшими столётіями; мы разумёемь три хроники, изъ которыхъ каждая послужила образцомъ для той или другой полосы Германіи: Экгардъ — для сівера, Сигбертъ — для с.-востока, Германъ Хромой-для юга Германіи. Ваттенбахъ, въ своемъ образцовомъ сочинении, на-дняхъ вышедшемъ вторымъ изданиемъ 1), справедливо говорить, что сами матеріалы ограничивають его трудъ половиною XIII стол.: нозже встрѣчаются лишь компиляціи, чёмъ далёе, тёмъ болёе уродующія тё три произведенія, которыя служать имъ образцами.

Въ это убогое для Германіи время, именно въ XIII столѣтіи, историческая литература Англіи представила одно изъ лучшихъ своихъ средневѣковыхъ произведеній, извѣстное подъ заглавіемъ Matthaei Parisiensis historia major Anglorum<sup>2</sup>). Разъ усвоенное, это заглавіе сохраняется до настоящаго времени, несмотря на двойную его источность: это, воперсыхъ, не мѣстная какан-либо англійская исторія,—это все-

<sup>1</sup>) Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen, 1866.

<sup>2</sup>) Matthaei Paris, monachi Albavensis, Angli, Historia Major. a Guilielmo Conquaestore ad ultimum annum Henrici tertii. Tiguri, 1606, ir folooole

.

мірная хроника, достойная этого названія, быть можеть, болье, чёмъ знаменитая нёмецкая Ekkehardi Urangiensis chronica: и со-вторыхъ, изъ длиннаго рида годовъ, которые обнимаетъ эта «Исторія», Матвѣю Парижскому принадлежатъ лишь нѣсколько лѣтъ. Постараемся указать, что собственно принадлежитъ Матвѣю Парижскому въ этомъ трудѣ—этимъ опредѣлятся сами собою границы нашей задачи: разсказать о документальныхъ источникахъ Матвѣи Парижскаго.

Historia major Anglorum обнимаетъ время отъ 1065 до 1273 г., время девяти англійскихъ королей<sup>1</sup>): едва упомянувъ въ началѣ о Гарольдѣ, она заканчивается смертью короля Генриха III. Авторами ся считаются три монаха С.-Албанскаго монастыря, хотя это, какъ мы увидимъ. не вполнѣ точно.

1. Rogerius Wendover de Wendovre, членъ одной изъ богатыхъ фамилій Buckinghamshire'a, въроятно, норманскаго происхожденія<sup>2</sup>); онъ написалъ хронику отъ сотворенія міра до 1235 г.. извъстную подъ названіемъ Flores historiarum. Съ очень небольшими измъненіями, авторъ, почти можно сказать, списалъ хронику Рожера Говедена, который умеръ въ первый годъ XIII стол., подобно тому, какъ How len или Hoveden, въ свою очередь. списалъ хронику Бенедикта—Benedict Peterborough, лучшимъ и любонытнъйшимъ сочиненіемъ о которомъ до настоящаго времени остается соч. XVII стол.—Gunton, History of the Church of Peterburgh, 1686. На основъ этихъ-то

| 1)  | Haroldus                |             |
|-----|-------------------------|-------------|
|     | Guillichnus Conquestor. | 1067 - 1088 |
|     | Gnillichnus Rufus       | 10881099    |
|     | Henricus Primus.        | 1100 -1134  |
|     | Stephanus.              | 1135 - 1152 |
|     | Henricus Secundus       | 1153 - 1188 |
|     | Richardus Primus        | 11891198    |
|     | Johannes                | 1199 1216   |
|     | Henricus Tertius        | 1217 - 1273 |
| 100 |                         |             |

Wenlover--- 8 миль оть Оксфорда. Vaudoeuvre-мастечко вь Нормандін,

Digitized by GOOQLC

двухъ, хровикъ Бенедикта и Р. Говедена, составилъ Р. Вендоверь свой трудь Flores historiarum. Онь вполнік самостоятеленъ лишь послѣ трехъ лѣтъ царствованія Іоанна и до 1235 г., до года своей смерти <sup>1</sup>). Что Р. Вендоверъ инсалъ, однако, до конца своей жизни, до 1235 г., ясно изъ двухъ указаній: 1) въ хроникѣ Матвѣя Вестминстерскаго, списавшаго хронику Р. Вендовера, при концъ 1235 г. прямо сказано, что до этихъ поръ довелъ свою хронику Р. Вендоверъ<sup>2</sup>). и 2) въ такъ называемомъ Вендоверскомъ манускриптѣ, подъ 1235 г., сказано: до этихъ поръ нисалъ хронику Рожеръ Вендоверъ <sup>3</sup>). Въ средин в 1235 г., желая защитить выборъ англійской принцессы въ супруги императору Фридриху II и доказать, что Изабелла англійская по своему рожденію вполн'я достойна быть императрицею, Р. Вендоверъ раскрываетъ предъ нами знатность рода Изабеллы: онъ приводитъ ее въ прямое родство съ Эльфредомъ Великимъ, «а въ исторіяхъ Англіп эту генеалогію доводять до Адама, перваго отца. И по такой-то знатности своихъ предковъ Изабелла считается достойною нмператорскаго ложа» <sup>4</sup>). На этихъ словахъ замерла рука Р. Вендовера, по указаніямъ лучшихъ манускриптовъ п. между прочимъ. Ms. Cotton'скаго 5). Собственно продолжателемъ Р. Вендовера былъ

II. Matthaeus Paris, Parisius, de Parisio, de Parisiis, Parisiensis. Въ концѣ царствованія Іоанна Безземельнаго, нѣкто Матвѣй вступилъ послушникомъ въ монастырь св. Албана <sup>6</sup>); въ первый же годъ царствованія Генриха III (21-го янв. 1217 года), послушникъ Матвѣй постригся въ монахи. Его обыкновенно называютъ *Парижскимъ*; такъ какъ во всей своей хроникѣ онъ постоянно является истымъ англичаниномъ, то

<sup>1</sup>) Wats. Praef ad Matth. Par., p. 3: Rogerus secundo nonas (6) sacerdos denoritur. <sup>2</sup>) Hucusque Rogerus de Wendower chronica sua digessit. <sup>3</sup>) Hucusque scripsit chronica Rogerus de Wendower. <sup>4</sup>) Matth. Par., p. 402. <sup>5</sup>) "Јучшее изданіе хроники Р. Вендовера сдълано *Core для Englich Historical Society*, 5 vv. 1841—44. <sup>6</sup>) Obit. monach. S. Albani. ap. Wots. Praef. ad Matth. Par.

Digitized by GOOGIC

очень въроятно, что къ такому названію его быль данъ поводъ обученіемъ его, согласно обычаю и необходимости того времени, въ Парижѣ, подобно тому, какъ монахъ Ричардъ, англичанинъ, получилъ прозваніе Сиракузскаго только потому, что сопровождалъ въ Сицилію дочь Генриха II, невъсту кореля Вильгельма. О происхожденіи и жизни Матвѣя Парижскаго, до вступленія въ С.-Албанскій монастырь, ничего не извѣстно. Въ сборникѣ Римера есть указаніе, что въ 1215 г., въ числѣ пословъ Іоанна въ Римъ, былъ нѣкій капелланъ, прозываемый Парижскимъ<sup>1</sup>); но, вѣроятно, этотъ нѣкій капелланъ.

Матвѣй Парижскій оставиль три сочиненія: a) Vita Offae, b) Vita viginti trium S. Albani abbatum и c) Historia major Anglorum.

Historia major Anglorum, отъ 1065 до 1259 г. Все начало до самаго 1235 г. почти слово въ слово списано съ хроники Р. Вендовера. Судя по отзывамъ Матвѣя Парижскаго о Р. Вендоверѣ, надо заключить. что они были личные враги. Матвій Парижскій, не упоминая, присвоиль себі всю работу своего врага. Съ весьма небольшими выпусками и вставками, изъ которыхъ многія — выдумка и ложь, въ родѣ посольства, отправленнаго Іоанномъ въ 1243 г. въ Испанію. къ эмиру Al-Mumenim. Всі: эти отличія, выпуски и вставки, указаны и собраны у Сохе въ пятомъ томъ. Разсказъ не связенъ, скачками; отъ 1241 г. до 1258 г. авторъ даетъ въ концъ года краткій обзоръ политическихъ событій и атмосферическихъ явленій, — очевидное подгажаніе Benedict Peterborough. Только съ 1235 г, съ того времени, на которомъ остановился Р. Вендоверъ, Матвѣй Парижскій вполнѣ самостоятеленъ-современникъ, часто очевидецъ, нерідко участникъ передаваемыхъ фактовъ. Свою исторію онъ довелъ собственно до 1250 г., года смерти Фридриха II, какъ о томъ онъ самъ оповѣщаетъ насъ, въ прозѣ и стихахъ:

1) 1. ymer, Foedera et convent.. I, 120: quidam capellanus dictus de Paris.

«ЗдЕсь оканчивается хроника брата Матвён Парижскаго, монаха \*С.-Албанскаго, который изложилъ все это на пользу потомства, ради любви къ Богу, для чести блаженнаго Албана, первомученика Англіи, да не исчезнетъ, вслёдствіе старости или забывчивости, память о событіяхъ новёйшихъ» <sup>1</sup>).

Стихи: "Здъсь оканчивается Матвъя

Хроника; это юбилейный

Годъ отпущенія,

Время, объщающее покой;

Да будетъ же данъ ему покой

Здъсь и въ небесномъ царствъ"<sup>2</sup>).

Еще: "Остановись, Матвъй, прекрати твой трудъ,

Не пытай того, что породить будущее время" 3).

Но Матвѣй не остановился: не высказывая причины, побудившей его продолжать свою хронику, онъ доводитъ ее до 1259 года, оставляя по себѣ еще Additamenta и Adversaria для пополненія своего труда. Подъ 1259 годомъ, разсказавъ о язвѣ, свирѣпствовавшей въ то время въ Англіи, Матвѣй Парижскій записалъ нѣкоторыя подробности о судѣ, бывшемъ надъ сенешаломъ графа Глочестерскаго, обвиненномъ въ отравленіи многихъ лицъ и приговоренномъ къ смертной казни чрезъ повѣшеніе, и остановился. Въ этомъ мѣстѣ, во всѣхъ изданіяхъ, помѣщается небольшая Nota, въ которой сказано, что все предыдущее писано блаженнымъ братомъ Матвѣемъ Парижскимъ, а все, что̀ слѣдуетъ—другимъ монахомъ <sup>4</sup>). Эта замѣтка принадлежитъ, вѣроятно, первому издателю «Вели-

<sup>2</sup>) Matth. Par., p. 780: Terminantur hic Matthaei

Chronica; jam jubilei Anni dispensatio Tempus spondet requiei, Detur ergo quies ei, Hic et coeli solio.

<sup>3</sup>) Ibid: Siste tui metas studii Matthaee quietas'

Nec ventura petas, quae postera proferet aetas.

4) Matth. Par., p. 957. Nota.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Matth. Par., p. 780.

кой исторіи Англіи»—Matthew Parker, едва ли продолжателю Матвѣя Парижскаго-В. Риченжеру.

Ш. William Rishanger, тоже монахъ С.-Албана; онъ продолжилъ хронику отъ 1260 г. до 1273 года.

Если вспомнить, что Rogerius Wendover de Wendovre самостоятеленъ съ 1201 г., и если къ двумъ названнымъ его продолжателямъ, Матвбю Парижскому и Вильяму Риченжеру, присовокупить Матвія Вестминстерскаго, который довелъ свою хронику до смерти Эдуарда I, т.-е. до 1307 г., то ясно, что ни одно столѣтіе изъ періода среднихъ вѣковъ не только Англіи, но, быть можетъ, всей Европы не представило такой богатой исторической литературы; называемъ се богатою, такъ какъ всі четыре лица-люди образованные, игравшіе бол'ве или менве роль въ политическихъ событіяхъ родной страны и, что всего важные, относившеся съ интересомъ къ судьбамъ другихъ европейскихъ народовъ.

Трудъ, оставленный Матвеемъ Парижскимъ. возбуждалъ въ теченіе посл'єдующихъ в'єковъ, ны почти можемъ сказать до послёднихъ дней, такое «нескромное» удивление и вызывалъ такія преувеличенныя похвалы, что въ этомъ отношеніи его можно сравнить лишь съ впечатлениемъ, которое производилъ и производитъ на англичанъ другой историкъ, новъйшаго уже времени, Гиббонъ: указать ошноки и пристрастное увлеченіе Матвія Парижскаго значило сділать такую же неловкость, какъ поднять голосъ противъ Гиббона. Люди, отъ которыхъ менье всего можно ожидать сочувствія ко взглядамъ и мибніямъ Матвія Парижскаго, отзывались о немъ съ искрепнею похвалою. «Откиньте изъ хроники Матвѣя Парижскаго, - говоритъ Бароній, -- откиньте клеветы, богохульства, кеправды, злобу его противъ римскаго нанства и вы получите золотию книгу. всю переплетенную и какъ бы сотканную изъ документовъ». Англійскіе историки рішались высказываться противъ любимаго хрониста лишь съ извиничи оговорками: «Хроника Матвѣя Парижскаго, гово-

рить Лингардъ, содержить въ себѣ много оригинальныхъ п драгоцѣнныхъ документовъ: но авторъ, осмѣивающій всѣхъ, и духовныхъ, и свѣтскихъ лицъ, казалось, нарочно собралъ всѣ скандальные анекдоты, которые давали пищу его страсти все критиковать. Можетъ показаться неприличнымъ мой рѣзкій отзывъ о всѣми любимомъ историкѣ, но можно положительно сказать, что, сравнивая передаваемыя имъ извѣстія съ подливными извѣщеніями и современными историками, оказывается, что его трудъ походитъ болѣе на романъ, чѣмъ на исторію» <sup>1</sup>). Лучшимъ цѣнителемъ Матвѣя Парижскаго остается до настоящаго времени *Coxe*; уничтоживъ то нескромное обожаніе, которое ему воздавалось. Сохе выставилъ наружу всѣ недостатки Матвѣя Парижскаго, не умолчавъ п объ его достоинствахъ, изъ которыхъ главное, никѣмъ неоспариваемое—сохраненные имъ документы.

Ограничивая самостоятельную д'ятельность Матв'я Парижскаго по составленію хроники періодомъ въ двадцать четыре года, временемъ отъ 1235 до 1259 г., разсмотримъ документы, пом'ященные въ это время, и постараемся указать какъ степень ихъ достов'ярности. такъ и путь, которымъ они могли войти въ сводъ хроникъ, изв'естный подъ названіемъ Historia major Anglorum.

Во всей «Великой исторіи Англіи», обнимающей періодъ въ 207 л'ятъ, пом'ящено 250 съ небольшимъ документовъ; изъ этого числа, тому небольшому періоду двадцати четы-. рехъ л'ятъ, въ которое хроника писана Матв'емъ Парижскимъ, принадлежитъ 139, т.-е. съ небольшимъ бол'яе половины. Изъ 139-ти приведено вполнѣ лишь 102 документа; изъ остальныхъ 37—18 документовъ пом'ящены въ «Книгѣ Прибавленій», какъ ее называетъ нашъ историкъ; 19 же помѣчены лишь какъ изв'ястные автору.

Документы, приводимые Матв'ьемъ Парижскимъ, касаются вопросовъ самыхъ разпообразныхъ; мы ихъ классифицируемъ •

<sup>&#</sup>x27;John. Lingard, A history of England, cd. 1826, v. III, p. 178, n. 3.

на 8 отдѣловъ, начиная съ болѣе мѣстныхъ, т.-е. гѣхъ, которые могли быть болѣе доступны Матвѣю Парижскому, именно:

| 1) | Документы, | относящіеся | я къ | Албанско   | му монаст  | гырю,  | чи зомъ    | 18      |
|----|------------|-------------|------|------------|------------|--------|------------|---------|
| 2) | *          | >           | >    | церковны   | ив дтаах   | ъАн    | main       | 33      |
| 3) | *          | » ``        | •    | >          | *          | BO     | обще       | 8       |
| 4) | *          | *           |      | дћламъ а   | нглійск. н | е церн | ювнымъ.    | 14      |
| 5) | >          | изъ перепи  | ски  | англійска  | го короля  |        |            | 9 (2)   |
| 6) | *          | » »         |      | англійск д | ворасьих   | перат  | горскимъ.  | 18 (6)  |
| 7) | *          | изданные    | кан  | целяріею   | римской н  | курін. | . <b> </b> | 41 (2)  |
| 8) | >          | >           | имп  | ераторско  | ю канцел   | ярісю  |            | 22 (4)  |
|    |            |             |      |            | HTORO      |        | 153 - 1    | 4 = 139 |

Не говоря уже о суммћ, самое разнообразіе документовъ приводить въ недоумѣніе. Если подъ 1250 г. приведено письмо о дѣлахъ египетскихъ, о военныхъ движеніяхъ и плененіи .Ікдовика IX, то это еще сколько-нибудь можетъ быть объяснено тЕмъ, что письмо было адресовано къ Ричарду, графу Корнваллійскому 1); но чёмъ. напримѣръ, объяснить документъ. вполнѣ приведенный подъ 1243 годомъ: огромное письмо неизвѣстнаго лица къ Гиральду, архіепископу Бордосскому, о жестокости татаръ 2)? Какъ отыскать путь. которымъ это письмо понало въ руки Матв'я Парижскаго? Паули. по смерти знаменитаго .laппенберга, лучшій знатокъ англійской исторіи въ Германіи и едва ли не во всей Европѣ, высказываеть лишь полное свое удивление по этому новоду; особенно письма императора, вошедшія въ хронику, --- какимъ разомь они известны Матвею Парижскому 3)? Отвечать на ать вопрось можно лишь посл'я обзора тахъ восьми отдывъ, на которые мы классифицируемъ всй 139 документовъ. 1. Документы, относящиеся къ Албанскому монастырю. сломъ 18. Ивтъ никакого сомнения, что документы этого сыла были болье другихъ доступны Матвью Парижскому: ить изъ этихъ документовъ, подъ 1248 г.-письмо папы окентія IV къ аббату св. Албана, съ просьбою отослать

Matth. Par. ad a. 1250. p. 769-770. <sup>2</sup>) Matth. Par. ad a. 1243, 2006 Pauli, Gesch, von England, III, 881.

Матвія же Парижскаго въ норвежскій монастырь Holm, для возстановленія порядка <sup>1</sup>). Въ 1240 г. аббать имёль тяжбу съ нѣкоторыми баронами, которые охотились въ Албанскихъ выгонахъ за зайцами; аббатъ выигралъ дёло и получилъ отъ короля посланіе въ этомъ смысли 2); онъ не преминулъ сообщить этотъ документъ хронисту, --документъ, который могъ послужить какъ юридическое доказательство на будущее время, что действительно и случилось: въ 1248 г. возникло подобное же діло и судъ даже оправдаль бароновъ, охотившихся на монастырскихъ земляхъ; но когда аббатъ прочелъ «хартію-сконфуженные противники онѣмѣли» 3). Что документы вписывались именно съ этою цёлью - сохранить и. въ случаћ надобности. воспользоваться ими, говоритъ самъ Матвѣй Парижскій, вписыван подъ 1258 годомъ королевскую · хартію, утвердившую вопрось о провіанть, бывшій долгое время предметомъ споровъ между аббатомъ и братіею 4).

Изъ 18-ти документовъ только 7 приведены; изъ остальныхъ же: о 9-ти лишь упомянуто и сказано, что они приведены въ «Прибавленіяхъ», а 2-хъ совершенно нѣтъ. Ссылки на «Прибавленія» не всегда вѣрны: въ 1247 г. аббатъ шлетъ жалобу папѣ на оскорбленія, нанесенныя ему миноритомъ Іоанномъ, пріѣхавшимъ съ папскимъ полномочіемъ <sup>5</sup>) для сбора денегъ; разсказавъ объ этомъ, Матвѣй Парижскій прибавляетъ, что подлинное письмо помѣщено *in libro additamentorum* <sup>6</sup>); но его тамъ не оказывается. Еще: въ 1256 г. былъ заключенъ миръ между аббатами Албана и Вестминстера; опять ссылка на «Прибавленія»<sup>7</sup>) п опять ничего нѣтъ.

Двухъ же документовъ, писемъ папы къ аббату, совершенно нѣтъ: 1) подъ 1256 г. папа разослалъ ко всѣмъ англійскимъ аббатамъ посланія съ «дерзкимъ» требованіемъ денегъ; Матвѣй Парижскій именно записалъ, что и аббатъ св. Албана

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Matth. Par. ad a 1248, p. 731. <sup>2</sup>) Ibid. ad a. 1240, p. 519. <sup>3</sup>) Ibid. ad a. 1248, p. 725-726. <sup>4</sup>) Matth. Par. ad a. 1258, p. 931-932. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1247, p. 706. <sup>6</sup>) Ibid. ad a. 1247, p. 707. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1256, p. 900.

получилъ подобное посланіе<sup>1</sup>), но не только не приводитъ его, даже не вписываетъ въ «Прибавленія». и 2) подъ 1257 г. сказано, что папа прислалъ къ аббату mandatum imperiosum<sup>2</sup>), но его пѣтъ даже въ «Прибавленіяхъ». Отсутствіе этихъ документовъ тѣмъ болѣе непонятно, что, какъ въ настоящее время уже доказано, Матвѣй Парижскій, упоминая людъ 1248 г. о вольностяхъ и привилегіяхъ С.-Албанской церкви<sup>3</sup>). представляєтъ дословныя выписки изъ подлинныхъ актовъ, которые, очевидно, были у него въ рукахъ.

II. Документы, относящіеся къ церковнымъ дъламъ Англіи. Числомъ. 33. Аббатъ С.-Албанскаго монастыря, какъ предать англійской церкви, былъ однимъ изъ дёйствующихъ лицъ въ твхъ вопросахъ, по которымъ Матвяй Парижскій сохраниль документы. Такъ, изъ числа этихъ документовъ: шесть писемъ всего англійскаго духовенства къ пап'я, изъ которыхъ одно, подъ 1246 г., спеціально отъ англійскихъ аббатовъ 4). Восемь писемъ папъ Григорія IX и Иннокентія IV, болѣе или менѣе касающихся всёхъ англійскихъ прелатовъ, такъ какъ почти во встахъ ръчь идетъ о сборъ денегъ; подъ 1239 годомъ, письмо Григорія IX ко всемъ вельможамъ Англін 5): подъ 1244 г. ко всімъ предатамъ Англія съ требованіемъ денегъ<sup>6</sup>): въ обонхъ случанхъ, събдовательно, и къ аббату С.-Албанскому. Леа постановленія містныхъ англійскихъ соборовъ, бывшихъ въ Лондонѣ въ 1237 и 1246 годахъ.-неудивительно, если Матвый Парижскій приводить изь перваго 31 статью<sup>1</sup>) и изь второго 7 привилегій <sup>•</sup>). Одичнадцать писемъ различныхъ англійскихъ предатовъ, по преимуществу еписконовъ Канторберійскаго и Винчестерскаго. Три письма короля: къ папъ. но поводу сбора денеть, къ епископу Durham п привидетія Вестминстерскому аббатству Наконецъ три документа не

256

приведены, но пом'йчены пом'йщенными въ «Прибавленіяхъ», гдё они д'йствительно и находятся: такъ, подъ 1252 г., говоря о прав'й, данномъ папою архіепископу Cantorbery быть благочиннымъ, прибавлено: «подлинныя сюда относящіяся письма внесены въ книгу Прибавленій»<sup>1</sup>), и д'йствительно тамъ пом'єщены два документа по этому поводу.

III. Документы, относящіеся къ церковнымъ дъламъ вообще. Числомъ 8. Сюда относятся всё документы, которые по существу своему, обнимая всё церкви католическаго міра, могли быть сообщены и церквамъ Англіи, въ томъ числё и аббатству С.-Албанскому. Такъ, напр., булла, которою папа Григорій IX отлучилъ императора Фридриха II отъ церкви въ 1239 г.<sup>2</sup>); письмо, подъ 1244 г., прелатовъ Св. Земли всёмъ прелатамъ Европы о бёдственномъ положении Св. Земли<sup>3</sup>); подъ 1246 г. двё привилегіи, данныя Григоріемъ IX и Иннокентіемъ IV монахамъ проповёдникамъ, изъ которыхъ первая относится къ 1227<sup>4</sup>), а вторая къ 1244 г.<sup>5</sup>), хотя Матвёй Парижскій приводитъ обё подъ 1246 г.

IV. Документы, относящіеся ка дълама анілійскима не церковныма. Числомъ 14. Изъ нихъ: шесть касаются всего королевства и, между прочимъ, два могли быть доставлены аббату, именно: подъ 1246 г. письмо короля Генриха III къ напѣ объ освобожденіи Англіи отъ папскихъ поборовъ и притѣсненій <sup>6</sup>), и второе, подъ тѣмъ же годомъ, запрещеніе, изданное королемъ, давать напѣ сборъ, извѣстный подъ именемъ tallagium <sup>7</sup>). Четыре хартіи довольно частнаго интереса; изъ нихъ одна безъ помѣты, а остальныя три помѣчены «двадцать пятымъ годомъ царствованія короля» <sup>8</sup>), т.-е. 1242 г., и ошибочно вписаны Матвѣемъ Парижскимъ подъ 1244 г. Три документа, всѣ лишь упомянуты; изъ нихъ два Матвѣй Па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. ad a. 1252, p. 814. <sup>2</sup>) Matth. Par. ad a. 1239, p. 170-171. <sup>2</sup>) Ibid. ad a. 1244, p. 611- 614. <sup>4</sup>) Ibid. ad a. 1246, p. 672. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1246, p. 573. <sup>6</sup>) Ibid. ad a. 1246, p. 679. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1246, p. 686-687. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1241, p. 604, 605, 606. Digitized by GOOMER 17

рижскій, вфроятно, иміль случай прочесть, а третій-- новый законъ 1)-могъ слышать: dominus rex... voce praeconia jussit pro lege acclamari, ne praesunat quis, nisi pro conjuge, adulterium membris mutilare genitalibus. Наконецъ одно письмо, неизвѣстно чье, о положения военныхъ дѣйствій при Gannock. во время пребыванія тамъ короля, въ 1245 г.<sup>2</sup>).

V. Документы изъ переписки англійскаго короля. Числомъ 9. О нѣкоторыхъ изъ нихъ было уже говорено, какъ, напримѣръ, о нисьмахъ короля къ аббату С.-Албана. Между другими, здѣсь помѣщено письмо, которымъ король Геврихъ Ш проситъ денегъ у англійскихъ предатовъ <sup>3</sup>), и письмо короля Генриха III къ пап'я Александру IV, которое двое изъ Албанскихъ же монаховъ всзли въ Гимъ ')-понятно, что эти письма были извёстны Матвёю Парижскому.

VI. Документы изъ переписки англійскаго двора съ императорскимъ. Числомъ 18. Въ томъ числ і восемь писемъ императора къ королю: семь о государственныхъ дёлахъ и одноо семейныхъ, извѣщеніе о смерти императрицы Изабеллы. сестры короля <sup>5</sup>), отъ 1242 г. Изъ писемъ общегосударственнаго интерсса должно обратить вниманіе на два письма: а) подъ 1241 г. императоръ извѣщаетъ англійскаго короля о взятія г. Фавенціи и о морской битвѣ, въ которой нѣкоторые изъ прелатовъ были взяты въ плъпъ"). По одной и той же формъ были разосланы письма ночти ко всемь государямъ Европы: слёдовательно, по этому инсьму можно уанать, насколько Матны передавѣй Парижскій заслуживаеть довірія з ваемыхъ имъ документовъ и сравнения стбланъ уже только документ съ другнан

4 160 1 11.60

трудъ - 1. 7); HE SOLCH'L THIN'S H

C 0000

000

итальянскихъ архивахъ, по его списокъ точнѣе и лучше всёхъ остальныхъ, и б) подъ 1244 г. пом'ящено письмо Фридриха II къ Генриху I'I<sup>1</sup>), въ которомъ императоръ проситъ короля прислать депутата для веденія переговоровь о мир'є императора съ церковью, -- того же года и съ такою же просьбою обращался Фридрихъ II и къ французскому королю<sup>2</sup>). Четыре письма императора къ графу Ричарду Корнваллійскому: три государственнаго и одно семейнаго интереса-Фридрихъ II извѣщаетъ Ричарда въ 1238 г., что у него родился сынъ<sup>3</sup>). Къ этому же отдѣлу отнесены два извѣстія, оба довольно сомнительнаго свойства: во-первыха, подъ 1246 г. сказано, что Вальтеръ Окрскій писалъ королю о томъ. какъ императоръ избѣжалъ сътей апулійскихъ заговорщиковъ --едвали онъ д'Ействительно писалъ, такъ какъ нЕсколько строкъ выше помѣщено подлинное письмо самого императора объ этомъ 4), н во-вторыхъ, нодъ 1249 г. сказано: Фридриха сынъ Генрихъ писалъ кородю Франціи, за короля Англіи<sup>5</sup>). Какой же это сынъ Фридриха и къ кому же Генрихъ могъ писать **въ** 1249 году?

VII. Документы папскіе. Числомъ 41. Ихъ можно разділить на нісколько категорій: а) нисьма папъ относительно ихъ спора съ императоромъ — между прочимъ, Матвій Парижскій сохранилъ намъ точный списокъ буллы, которою Фридрихъ II былъ низложенъ на ліонскомъ соборѣ въ 1245 г.<sup>с</sup>), постановленія котораго сохранились только у него; b) письма напъ Григорія IX, Иннокентія IV и Александра IV къ тому или другому епископу Англіи, въ томъ числѣ упомянутыя уже нами въ первомъ отділѣ посланія къ Албанскому аббату, и с) письма папъ къ королевскому двору. Многія изъ этихъ писемъ Матвѣй Парижскій легко могъ нмѣть подъ руками,

<sup>1</sup>) Matth. Par. ad a. 1241, p. 609. Cx. Hist. dipl., VI. 197–199.<sup>2</sup>) Huill. Bréh., Hist. dipl. Fr., II, VI. 147.<sup>3</sup>) Matth. Par. ad a. 1238, p. 451.<sup>4</sup>) Ibid. ad a. 1246, p. 609 - 692. Ibid. ad a. 1246, p. 692 - 693.<sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1249. p. 740.<sup>6</sup>) Ibid. ad a. 1245, p. 648–652. Digitized by GOOGLE

-

какъ, папримѣръ, письмо папы Иннокентія IV къ англійскимъ предатамъ <sup>1</sup>) отъ 1244 г., въ которомъ папа рекомендуетъ англійскому духовенству дать королю Генриху III щедрыя субсидіи на борьбу съ шотландскимъ королемъ; понятно, что король старался дать возможно большее распространеніе подобному письму. Одно изъ писемъ этого отдѣла чрезвычайно любопытно: помѣщено оно подъ 1255 г.<sup>2</sup>); интересна его внѣшняя форма: Alexander etc. episcopo Herefordensi etc. Cum te sciamus pro utilitatibus Abbatis et conventus Sancti... ac monasterii Sancti... pro quibus etc. Откуда эти пробѣлы? Не имѣлъ ли Матвѣй Парижскій одной изъ тѣхъ бланокъ, которыми папы обильно снабжали своихъ агентовъ на всякій случай, агенты уже вставляли на мѣстѣ соотвѣтствующее названіе монастыря, аббатства и т. п.?

VIII. Документы императорские. Числомъ 22. Это документы, которые наимение могли быть извистны Матвию Парижскому. Въ это число входятъ посланія императора, напр., къ римскому народу, къ кардиналамъ, - посланія, которыя наименбе всего ожидаешь встретить въ англійскомъ монастырб. Изъ числа 22 сюда относящихся документовъ 19 приведены вполнѣ и по найденнымъ въ другихъ архивахъ спискамъ оказываются совершенно в врными. Изъ 3-хъ же указаній одно довольно сомнительно: подъ 1237 г. сказано, что Фридрихъ II чрезъ торжественныя посольства и императорскія письма <sup>3</sup>) приглашаль всёхъ христіанскихъ государей на съёздъ въ Vaucouleurs; но остальныя два очень в'броятны: a) упоминая подъ 1241 г. о томъ, что императоръ запрещалъ прелатамъ вхать въ Римъ на соборъ. Матвви Парижскій говорить, что Фридрихъ запрещалъ это особыми своими письмами къ прелатамъ 4), и б) подъ 1244 г. сказано, что императоръ прислалъ въ Лондонъ магистра Вальтера Окрскаго и двухъ пословъ, убъждая не платить контрибуціи панѣ, и что на быв-

<sup>1)</sup> Ibid. ad a. 1244, p. 620. 2) Matth. Por. ad a. 1255, p. 885-886.

<sup>3)</sup> Ibid. ad a. 1237, p. 432. 4) Ibid. ad a. 1241, p. 535 gitized by GOOGLE

шемъ по этому поводу соборѣ въ Лондонѣ было читано императорское письмо <sup>1</sup>).

Вопросъ о подлинности всёхъ пересмотрённыхъ нами документовъ не возбуждаетъ никакого на этотъ счетъ сомнёнія. Изъ 139 писемъ, 102 приведены вполнѣ; мы провёрили всё документы императорскіе, числомъ 19, и всё они оказываются однимъ изъ наиболёс точныхъ списковъ, а мы обратили вниманіе именно на императорскіе, такъ какъ они наименѣе могли быть доступны Матвѣю Парижскому. Кромѣ того, мы сличали папскіе документы по Baronius, Ann. Ессl. Общій итогъ тотъ, что изъ числа 102 приведенныхъ вполнѣ документовъ, 36 изъ отдѣловъ. наименѣе доступныхъ Матвѣю Парижскому, совершенно подлинны.

Остается послѣдній вопросъ, на который до настоящаго времени историческая наука Запада не даетъ отвѣта: откуда Матвѣй Парижскій получалъ эту массу документовъ? Встрѣчая въ хроникѣ Матвѣя Парижскаго, монаха монастыря св. Албана, большое количество документовъ, возможно сдѣлать два предположенія но этому поводу: или монастырь св. Албана стоялъ въ какомъ-либо особенномъ отношеніи къ королевскому дому, такъ что изъ королевской канцеляріи присылались документы для внесенія въ хронику, документы, которые впослѣдствіи могли служить для этого же королевскаго дома источникомъ юридическихъ основаній его правъ; или же самъ монахъ, по личнымъ своимъ отношеніямъ ко двору и другимъ лицамъ, могъ собирать подобные документы. Разберемъ то и другое предположеніе, опираясь главнымъ образомъ на извѣстіяхъ, заключенныхъ въ самой хроникѣ.

Въ шотландской хроникѣ Іоанна Фордуна<sup>2</sup>) говорится, между прочимъ, что англійскіе монастыри, основанные королями, были обязаны имѣть анналиста, и что по смерти каждаго короля, всѣ хроникеры собирались. подвергали свои

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. ad a. 1244, p. 623. <sup>2</sup>) Iohannes Fordun, Chr. reg. Scotiae, ap. Gale, Hist. Brit. script.

труды разбору «старвіїшихъ лицъ», которые сравнивали ихъ и выбирали все заслуживавшее быть списаннымъ въ одну общую, главную хронику. Основываясь на этомъ изв'єстія. англійскій ученый Берингтонъ дѣлаетъ предположеніе, что суду этихъ старѣйшинъ предлагались и документы предшествовавшаго царствованія для внесенія въ хронику <sup>1</sup>). Не говоря уже о томъ. что самъ хронистъ, записавшій это извкстіс, прибавляеть: ut audivi 2), оно ужъ слишкомъ походить на распоряжение, которое восточные писатели принисывають азіатскимъ владыкамъ. Отчего же не встричается документовъ въ другихъ хроникахъ Англіи? Ихъ, конечно, очень много у Benedict Peterborough, монаха Canterberv'скаго, но вкдь онъ былъ другъ короля Ричарда; даже Вендоверъ и Риченжеръ не оставили такой массы офиціальныхъ документовъ, какъ Матвъй Парижскій. Хрониками, правда, пользовались для разрѣшенія спорныхъ вопросовъ: въ 1300 году король Эдуардъ I по хроникамъ старается доказать свои права на Шотландію и въ письм' къ пап' цитируетъ Rishanger'a, но едва ли кто изъ англійскихъ королей могъ бы съ пользою для себя сослаться на хронику Матвѣя Парижскаго; едва ли въ монастыр к св. Албана былъ офиціальный анвалисть.

Монастырь св. Албана пользовался благоскловностью англійскаго двора; королевская фамилія посёщала его и всегда относплась их нему съ уваженіемъ. Объ этомъ упомянуто подъ 1244 г.: король пріёхалъ въ монастырь и оставался въ немъ

три дан Генриха выздарост братів са.

г. сказано, что когда Эдуардъ, сынъ то король велблъ молиться объ его и прочимъ, писалъ особенно аббату и послаще это, страннымъ образомъ, не 1-король пробылъ въ монастырћ св. и подъ 1252-король прібзжалъ въ мо-

Justory of the middle ages. London, 1829. 4) Matth. Par. ad a. 1244, p. 618. 5) Ibid. ad a. 1251, p. 799. Digitized by Google

настырь 1). и въ другой разъ. подъ тЕмъ же годомъ, упоминая о томъ, какъ король несправедливо раздавалъ деньги и имущества людямъ недостойнымъ, даже шутамъ, Матвъй Парижскій прибавляеть: «мы видъли этого капеллана. родомъ изъ Пуату, полнаго невѣжу по нравамъ и знаніямъ, какъ онъ преследоваль государя короля, Готфрида, его брата, и другихъ синьоровъ во время ихъ прогулки въ монастырскомъ фруктовомъ саду»<sup>2</sup>). Подъ 1255-въ то время. какъ сынъ короля Эдуарда быль въ Гасконіи, король прибыль въ монастырь и оставался въ немъ шесть дней <sup>3</sup>); король молится, раздаетъ подарки, даже болѣе драгоцѣнные, чѣмъ давалъ король Оффа, основатель обители: «всё эти подарки сполна внесены въ монастырскую книгу». Въ 1256 г. король посылаетъ двухъ монаховъ Албанской обители въ Римъ съ письмомъ къ папѣ 4). Подъ 1257 г., королева посътила монастырь въ сопровождении супруга Эдуарда и многихъ другихъ дамъ <sup>5</sup>). Изъ этихъ указаній, конечно, нельзя не видёть. что С.-Албанскій монастырь пользовался благоволеніемъ королевской фамиліи и что Генрихъ III прівзжалъ по временамъ отдохнуть и погулять въ садахъ обители; но всякій дальн йшій выводъ намъ кажется ужъ слишкомъ смѣлымъ, даже, быть можетъ. неосновательнымъ.

- 2

Что касается лично Матвѣя Парижскаго, то онъ былъ человѣкъ для своего вѣка прекрасно образованный и личность, опережавшая своимъ развитіемъ тотъ вѣкъ, въ который ему суждено было жить. Вагопіиз не могъ назвать его труда золотою книгою; упрекъ же его мы понимаемъ теперь иначе, да и съ Матвѣемъ Парижскимъ въ этомъ отношеніи согласны его предшественники и послѣдователи: Edmer, Malmesbury, Newborough, Wendover, Matthew Westminster, Walsingham. Извѣстія, которыя онъ передаетъ о себѣ въ своей хроникѣ, чрезвычайно важны по отношенію къ занимающему насъ вопросу.

<sup>1</sup>) Ibid. ad a. 1252, p. 820. <sup>2</sup>) Matth. Par. ad a. 1252, p. 823. <sup>3</sup>) Ibid. ad. a. 1255, p. 874. <sup>4</sup>) *ibid.* ad a. 1256, p. 894–895. <sup>5</sup>) Ibid. ad a. 1257, p. 926. Digitized by GOOGLE

Подъ 1247 г. говорится о томъ, что Генрихъ III, въ октябрѣ, собралъ соборъ англійскихъ священниковъ для обсужденія діла о вазі: съ кровью Інсуса Христа, которую привезъ одинъ изъ храмовниковъ отъ патріарха іерусалимскаго и которая возбуждала сомнѣнія; между прочимъ, при этомъ разсказано 1): «И когда король, какъ сказапо, возсіль на своемъ царскомъ тронѣ, онъ, увидѣвъ того, который и это написаль, подозвалъ его и. приказавъ сму състь на ступени. между трономъ и поломъ, сказалъ: «Ты все здЕсь видЕлъ. и все, что видблъ, твердо запечатлблъ въ сердця своемъ». Тотъ въ отвѣтъ: «Да, государь. ибо это достойно запоминанія». Король прибавиль: «Сегодня я действительно убедился, что Господь Богъ. но своей благодати, удостоилъ совершить славное чудо, которое объщаеть намъ обильныя благодіянія и будущія блага. И я радуюсь, что это случилось предъ глазами всѣхъ. Я тебя прошу и, прося, приказываю теб'я записать все это точно и подробно, вмёстить въ свою книгу замёчательныя подробности всего, что ты видёль, чтобъ какъ-нибудь не пронала память объ этомъ въ будущія времена». И король пригласилъ того, съ къмъ разговаривалъ, къ объденному столу, вмѣстѣ съ тремя его товарищами».

Въ томъ же 1247 г. Матвъй Парижский бадилъ къ норвежскому королю Гакону V, въ качествѣ посла отъ Людовика IX, съ письмомъ<sup>2</sup>), которымъ французскій король проситъ Гакона идти съ нимъ во Святую Землю, предоставляя ему команду надъ войскомъ. Когда Гаконъ высказалъ недовъріе къ тому пріему, который онъ получить во Франціи, то «разновиривающий съ нимъ, т.-е. авторъ настоящей истории», вручнять ему подлинный эдикть Людовика IX, которымъ онъ приказывалъ сдблать почствый пріемъ Гакону, гдб бы тотъ ни высадился во Франціи 3). Разговоръ Гакона съ Матвбемъ Париж-

OOVIC

<sup>1)</sup> Matth. Par. ad a. 1247, p. 714. 2) Ibid. ad a. 1247, p. 712.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Замѣчательно, что Матвѣй Парижскій не приводить инсьма Листич вика IX французскаго къ Гакону порвежскому и помѣщаеть дословны и ранэдиктъ св. Людовика,

скимъ очень откровененъ, и Матвѣй Парижскій приводитъ тому причину: «душа короля довъряла ему» 1).

Подъ концомъ 1248 г. записано. что Матвѣю Парижскому было поручено исправить финансовую и правственную сторону норвежскаго монастыря Гольма (coenobium s. Benedicti de Holm in Norvegia). Въ Албанъ прибылъ «пріоръ того монастыря, сопровождаемый монахомъ, съ 300 марками денегъ и съ письмомъ отъ государя короля Гакона къ брату Матенью Парижскому, чтобъ тотъ занялся длятельно исправлениемъ монастыря»<sup>2</sup>). Когда по этому же дёлу аббатъ и нёкоторые изъ гаконской братіи прибыли къ Иннокентію IV, то просили папу назначить именно Матв'я Парижскаго реформаторомъ и устроителемъ ихъ дълъ. «такъ какъ они испытали уже его мудрость и върность, и къ тому же онъ очень близокъ и очень дружень съ ихъ королемъ» 3). Въ хроники Матвия Парижскаго приведено подлинное письмо паны къ аббату св. Албана съ приглашеніемъ отослать Матвізя Парижскаго въ монастырь Holm 4).

Іюгда въ 1250 г. Генрихъ III даровалъ аббату Вестминстерскому замокъ Aldenham съ землями и Galfridus'у Rufus'у право охоты на земляхъ С.-Албанскихъ, то «авторъ этой книги, т.-е. братъ Матвъй Парижский, сильно укорялъ короля за это» <sup>5</sup>).

Подъ 1251 г. Гаконъ разсказываеть Матвѣю Парижскому, какъ онъ отказался принять отъ папы императорскую корону, говоря, что готовъ восвать противъ враговъ церкви, но пе противъ враговъ папы. «И король, подтверждая свои слова клятвою, разсказалъ это мнъ, Матвию, который написаль это» «).

Въ концѣ 1251 г., говоря о постройкѣ графомъ Ричардомъ Кориваллійскимъ одной церкви (ecclesia de Hales). Матвѣй

 4 Matth. (vr. ml n. 1247, р. 712. 2) Ibid. ad a. 1248, р. 730. Самос же 4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731.
4 л. 1248, р. 731. 4) Ibid. ad a. 1248, р. 731. Паряжскій прибавляеть: «Mihi autem Matthaeo Parisiensi super hoc edoceri cupienti, ne falsa huic libro insererem, sub indubitata certitudine Comes significavit, quod omnibus sumptibus computatis. in ipsius ecclesiae constructione decem millia marcarum exposuerat» <sup>1</sup>).

Подъ 1254 г., когда Генрихъ III былъ въ Парижѣ, разсказанъ обѣдъ, бывшій при дворѣ, съ такими подробностями, которыя Матвѣй Парижскій могъ знать лишь изъ разсказа очевидца. Гости сидѣли въ такомъ порядкѣ: на первомъ мѣстѣ король Франціи; по правую — король Англіи; по лѣвую — король Наварры; затѣмъ 25 герцоговъ, каждый занималъ мѣсто по чину; 12 епископовъ, изъ которыхъ иные сидѣли выше герцоговъ; къ епископамъ примыкали бароны; множество знатныхъ рыцарей; 18 графинь, въ томъ числѣ три сестры королевы Обѣдъ былъ роскошенъ и великолѣпенъ, хотя день былъ постный <sup>2</sup>).

Наконецъ, подъ 1257 г. отмѣчено указаніе 3), изъ котораго видно, что Матвъй Парижскій писаль почти подъдиктовку короля. Въ этотъ годъ король прибылъ въ С.-Албанъ н роздаль подарки церкви и ен служителны. «Онъ оставался въ монастырѣ цѣлую недѣлю, и такъ какъ при немъ постоянно находился, за его столомъ, въ его покояхъ и въ опочивальнѣ, тотъ, кто нишетъ эти строки, то король старательно и любезно управлялъ перомъ нишущаго»; король называлъ ему курфирстовъ, отъ которыхъ зависбло избраніе Ричарда, графа Корнваллійскаго, въ короли Германін; имена всѣхъ королей Англін, которые были канонизированы: перечислялъ всѣ королевскія баронія, которыя вспомнилъ, насчитывая ихъ числомъ до 250, и т. п. Во время этого недъльнаго пребыванія короля въ С.-Албанѣ, явилось 9 преподавателей Оксфордскаго университета съ жалобою на притязанія линкольнскаго епископа. «Въ этотъ же день братъ (который и эти строки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Ibid.* ad a. 1251, p. 801. <sup>2</sup>) *Ibid.* ad a. 1254. p. 871. <sup>3</sup>) *Ibid.* ad a. <sup>1915.</sup>

пишетъ) сказалъ частнымъ образомъ государю королю» нѣсколько словъ въ пользу Оксфордскаго университета, и король внялъ его представленіямъ <sup>1</sup>).

Принимая во вниманіе, что всі эти извістія о Матвілі Парижскомъ переданы имъ же самимъ, при чемъ, быть можетъ, его нельзя обвинить въ скромности, въ результати все-таки остается историкъ, принимавшій участіе въ государственныхъ дѣлахъ какъ своей родины, такъ и другихъ странъ Европы: онъ везетъ нисьмо Людовика св. къ Гакону, участвуеть въ соборъ всего англійскаго духовенства, инспектируеть и исправляеть норвежскій монастырь — челов'єкь, извѣстный не только королю своей родины, но королямъ Франціи и Норвегіи, извѣстный папѣ. Очень вѣроятно, что Генрихъ III, поручавшій ему одно записать въ составляемую имъ хровику, другое - записать именно въ извѣстномъ направленіи, могъ по временамъ знакомить его и съ офиціальными документами; но нізть положительныхъ данныхъ, чтобъ утверждать, что эта нередача документовъ была постоянна и систематична, — напротивь того, такое мнѣніе должно быть отвергнуто по слёдующимъ соображеніямъ:

Во-первыхъ, Матвѣй Парижскій, такъ старательно записывавшій даже число дней, проведенныхъ членами королевской фамиліи въ монастыр К.С.-Албана, внося въ свою хронику документъ по порученію короля, не преминулъ бы упомянуть, что документъ этотъ полученъ отъ короля и вставленъ по его просьбѣ, — этого не встрѣчается во всей хроникъ ни разу.

Во-вторыхъ, если изъ им'вющихся въ хроникѣ документовъ, нельзя доказать, что они результатъ хотя бы оффиціозныхъ сообщеній, то изъ документовъ, не вошедшихъ въ хронику, можно доказать довольно положительно, что такихъ сообщеній не существовало. Встрѣчая у Матвѣя Парижскаго документы по египетскимъ дѣламъ, изъ переписки бордосскаго архіепископа, императора съ римскою куріею, даже пам-

1) Matth. Par. l. s. c.

флетъ французскихъ бароновъ противъ папы Иннокентія IV. на родномъ галльскомъ языкѣ 1), мы въ правѣ ожидать, что ему были изв'ястны документы изъ переписки короля, которому, по его собственнымъ словамъ, онъ нерѣдко высказывалъ горькую правду, съ императоромъ. И что же? Матвѣю Парижскому не было извѣстно письмо Фридриха II къ Генриху III, которымъ тотъ извѣщалъ короля о смерти напы Григорія IX, отъ августа 1241 г.<sup>2</sup>); у него не помѣщено посланія Генриха III къ императору, съ извѣстіемъ «о союзѣ противъ всѣхъ, за исключеніемъ, однако, римской церкви» 3), отъ йоня 1242 г.; мы не встр'вчаемъ въ его хроникѣ посланія Генриха III къ императору Фридриху II, въ которомъ говорится о присылкъ пословъ на соборъ для возстановленія мира 4), отъ йоня 1245 г.: не встрѣчаемъ многихъ важныхъ актовъ, которые могли бы ожидать найти въ хроникѣ оффиціознаго характера.

Въ-третьихъ, акты, помѣщенные у Матвѣя Парижскаго, если бы они были получены оффиціознымъ путемъ, то, конечно, они были бы полнѣе, не встрѣчались бы документы безъ начала и конца<sup>5</sup>). или безъ начала, какъ, напр, одно посланіе императора къ англійскому королю отъ 1240 г.<sup>6</sup>).

Изъ подробнаго разсмотрілнія документовъ, поміщенныхъ въ той части Піstoria major Anglorum, которая принадлежитъ перу Матвія Парижскаго, мы приходимъ къ тому уб'єжденію, что накопленіе этихъ документовъ носитъ на себі характеръ чисто личный, случайный: человікъ, лично изв'єстный тремъ королямъ—Англія, Норвегія и Франція, хорошо знакомый съ прелатами англійской церкви—Cantorbery, Westminster, Winchester, врагъ епископа Lincoln, монахъ монастыря, члены

- 1) Ibid. ad a. 1247, p. 697.
- -) Hist, diplom., t. V, p. 1165---1167.
- <sup>1</sup>) Rymer, Foedera et convent., v. I, p. 142 (19 junii 1242).
- <sup>4</sup>) Rymer, l. s. c., v. I, p 152 (28 junii 1242).
- a) Matth. Par. ad a, 1236, p. 418 etc.
- \*) Ibid. nd n. 1210, p. 524, Cm. Hist. diplom, V, 1037-1041.

268

<sup>----</sup>

котораго іздили гонцами короля въ Римъ, Парижъ, Неаполь, онъ собиралъ свідінія о чужихъ странахъ, не упускалъ случая списать попавшій подъ руку документъ, который, быть можетъ, не менње случайно достался въ руки монаховъ С.-Албанскаго монастыря, во время ихъ пребыванія въ чужихъ краяхъ. Если къ этому прибавить документы, офиціально адресованные на имя аббата монастыря, документы, полученные чрезъ кого-либо изъ королевской канцеляріи, то, быть можетъ, мы попадемъ на върный путь для объясненія предложеннаго вопроса.

Еще одно обстоятельство не должно быть упущено изъ виду. Подъ 1215 годомъ Р. Вендоверъ вписалъ въ свою хронику небольшую хартію Іоанна Безземельнаго, утвержденную въ томъ же году паною Иннокентіемъ Ш. Матвѣй Парижскій, списывая хронику Вендовера. списалъ и оба эти документа, помѣстивъ ихъ попрежнему подъ 1215 годомъ. Спустя лѣтъ двадцать, уже подъ 1256 годомъ, Матвій Парижскій говорить о привилегіяхъ, добытыхъ этою хартіею, и, сознавая всю ея важность, если бы она только исполнялась», Матвій Парижскій, забывъ о томъ, что эти документы уже вписаны, не ссылается на 1215 г. хроники, какъ онъ то дблаетъ не разъ. но внисываетъ подъ 1256 г. снова и хартію короля, и утвержденіе папы 1). И что же? Текстъ этихъ документовъ въ обоихъ случаяхъ точенъ отъ слова до слова. Быть можетъ. здёсь можеть имёть мёсто догадка, что Р. Вендоверь и Матвій Парижскій оба списывали съ одного и того же документа: не хранилась ли въ S.-Albanum книга, въ которую внисывались всё документы, интересные для духовенства Англіи, и которою пользовались м'Естиме хронисты?

1) Matth. Par. ad a. 1256, p. 891--892 (Ibid. ad a. 1215, p. 252, 253).



## ЧЕХЪ ЯНЪ ГУСЪ ИЗЪ ГУСИНЦА.

1

,

١

1369-6-е 1юля-1869.

1. Herepőypin, 1869. Digitized by Google

١



Пестое іюля 1369 года ознаменовано въ исторіи человѣчества рожденіемъ одного изъ сильнѣйшихъ борцовъ за свободу совѣсти: чехъ Янъ Гусъ изъ Гусинца принадлежитъ къ рѣдкимъ явленіямъ отмѣченнымъ печатью мірового всличія. Составляя достояніе всего мыслящаго человѣчества, онъ, своимъ именемъ, приноситъ честь народу чешскому, его создавшему, и, своими убѣжденіями, составляетъ славу православной идеи, его вскормившей.

Пять вѣковъ, отдѣлнющіе насъ отъ того знаменательнаго дня, даютъ возможность безпристрастно взглянуть на минувшія явленія и трезво отнестись къ прошлымъ событіямъ. Съ тѣхъ поръ, какъ Янъ Гусъ былъ сожженъ на кострѣ приговоромъ католической церкви, память великаго мученика была не разъ оскорблнема и поносима не только политическими нѐдругами его родины и религіозными противниками его убѣжденій, но даже тѣми, за честь и славу которыхъ онъ страдалъ и умеръ.

Въ Россіи, въ то время, когда имя Гуса едва долстало до насъ въ числі другихъ явленій западной жизни, предки наши долго повторяли о немъ сужденіе церкви католической, намъ враждебной, признавшей его величайшимъ еретикомъ и гонителемъ правды; мы безотчетно соединялись съ католическою церковью въ общемъ чувстві *неразумной* ненависти къ человіку, который, за иять столітій до нашихъ временъ, изъ мрака невіжества и суевірія Запада взывалъ къ намъ о помощи и въ лиці друга своего, Іеронима, протягивалъ руку братскаго единенія православной Руси.

Digitized by GOBSIE

Но не одни мы. русскіс, повинны въ этомъ отношеніи передъ страдальческимъ образомъ Гуса: въ Чехіи, въ собственномъ отечествѣ, Гуса постигла еще болѣе жалкая участь. Когда время воинственнаго разгара въ народѣ замѣнилось религіознымъ и нравственнымъ изнеможеніемъ. Констанцкій соборъ, несмотря на пророчество Гуса, перешагнулъ предѣлы Чехіи. Чехи скоро забыли Гуса; лишь очень немпогое осталось въ памяти чеховъ отъ величественной личности Гуса, но и это немногое сохранило свое существованіе въ образѣ св. Неномука, увеличившаго собою культъ католическихъ святыхъ. Новыя поколѣнія, чуждыя великимъ преданіямъ предковъ, развѣнчали страдальческую тѣнь Гуса: самые пламенные патріоты отзывались о немъ съ омерзѣніемъ. считали его вѣчнымъ укоромъ народной славѣ.

А между тёмъ, подъ чужимъ небомъ, при другихъ условіяхъ, изъ костра Гуса зарождалась славная реформація Лютера. Въ Германіи, подъ знаменами чужой народности, черезъ сто л'ять по смерти Гуса, совершалось торжественное преображение его существа. Германия, рукою Лютера, подписала себѣ приговоръ за кровавое участіе въ погибели великаго предтечи его реформации. Предъ лицомъ всей Германии. Лютеръ умывалъ свои руки въ знакъ исповинности въ крови праведника; онъ ставилъ его живой укоризной «римскому антихристу» и именемъ Гуса безпощадно бичевалъ всю латинскую церковь. Оть Лютера до нашихъ временъ Германія постоянно хранила уважение къ личности Гуса; по въ новъйшее времи ему суждено было пройти чрезъ новое унижение. Оторванный отъ единства съ народомъ, волей и неволей отрекшимся отъ родного сокровища, Гусъ явился лицомъ служебнымъ, поставленнымъ отъ Провиденія для того, чтобы достой. ные приготовить явление Лютера, чтобы очистить путь великому реформатору XVI стол. Новѣйшая нѣмецкая школа привиала учение Гуса неразвившимся протестантизмомъ, учечвангельскимъ въ зародышѣ, со всѣми недостатками и

запрельскимъ въ зародышъ, со всъми недостатками и Digitized by GOOgle

противор'вчіями младенческаго разум'внія в'бры. Вс'є изсл'єдователи, вся историческая школа провозгласила какимъ-то лютераниномъ того, кого Лютеръ ставилъ на ряду съ апостолами, самого себя смиренно называя гуситомъ.

Но судъ исторіи правдивъ и неложенъ; исполнились надъ Гусомъ его собственныя слова: «истина все побѣждаетъ»; и судъ исторіи сказался: въ день пятисотлѣтія Гуса, все славянское племя, оживотворевное сознаніемъ единства. весь правосланный Востокъ, нерушимо хранящій истину, соединяется въ одну семью на братское празднованіе торжества истины.

Желаніе принять посильное участіе въ этомъ православнославянскомъ празднеств вызвало настоящій трудъ. Воскресить величавый образъ Яна Гуса, предоставивъ ему самому высказать свои убъжденія и взгляды, на сколько они были имъ изложены въ письмахъ, писанныхъ 500 лѣтъ назадъ, рукою, ослабѣвшею отъ тяжелыхъ цѣпей - такова была задача, которую имѣлъ въ виду переводчикъ. Тѣ четыре письма Гуса, которыя теперь впервые предлагаются въ русскомъ переводѣ, справедливо были названы «торжественною отходною» христіанскаго мученика. Выборъ этихъ четырехъ писемъ сдѣланъ Лютеромъ; изданная имъ болће 300 лётъ назадъ брошюра возстановлена возможно точно: пусть Германія узнаеть, какъ отзывался о Гусѣ лучшій изъ ся сыновъ, какою жолчью кипвлъ Лютеръ противъ твхъ, что казнили великаго чеха за испов'вдание существеннаго догмата христіанской религіи. Цёль, для которой Лютеръ издалъ эти письма Гуса, и русскій ихъ переводъ, появляющійся предъ созваніемъ вселенскаго собора папою Піемъ IX, составляють не болье, какъ случайное совпадение, хотя и не лишенное, быть можетъ, нбкотораго интереса.

Введеніе не заключаеть въ себѣ ничего новаго; составнтель его имѣлъ въ виду напомнить то, что ему казалось достойнымъ напоминанія въ день иятисотлётія Гуса.

Digitized by Google

275

## BBEJEHIE.

Истекало первое тысячелѣтіе со времени греко-славянской проповѣди свв. Кирилла и Меоодія, когда словакъ Штуръ, гонимый мадьярами и преслѣдуемый нѣмцами за глубину и силу своихъ вѣрованій въ будущность славянства, пророческимъ голосомъ завѣщевалъ всему славянскому міру видѣть въ православіи главное начало, объединяющее славянскіе народы, и самый надежный оплотъ отъ чужеземнаго, преимущественно нѣмецкаго, порабощенія. Передъ закатомъ своей страдальческой жизни, Людевитъ Штуръ обратился къ славянскому міру съ патріотическою рѣчью, которую заканчивалъ слѣдующими строками:

«О, возвратись къ намъ снова, святая церковь нашихъ отцовъ, подавшая нашимъ племенамъ первое благословеніе съ высотъ Интры, Велеграда и Вышеграда! Нѣкогда ты уже была готова духовно объединить всю нашу народную семью. Вознеси сердца наши къ Непреходящему и укрѣпи нашъ духъ для исполненія нашего высокаго призванія! Почти всѣ наши племена, чехи и словаки, поляки и хорваты, были уже въ твоемъ лонѣ, мать славянъ, и лишь только утвердилось господство чужеземцевъ, постаралось оно о твоемъ изгнаніи и о введеніи па твое мѣсто чужой католической церкви, которая закрѣпила чужеземное надъ ними господство и отдала ихъ въ добычу иноплеменникамъ. Да и нынѣ подкапывается оно подъ тебя, гдѣ ты у себя дома; но оно скоро падетъ, а ты говоришь будущему и руководишь живымъ даровитымъ народомъ, вполнѣ отвѣчая его духу и призванію. Едва лишь будетъ

сломлено и свержено это ненавистное иго, какъ сердца славянъ возликуютъ съ тобою и радостно потекутъ къ тебѣ благостной»<sup>1</sup>).

Исторія греко-славянской церкви, судьба православія въ западно-славянскихъ земляхъ заключаетъ въ себѣ секретъ всей исторической жизни западно-славянскихъ народовъ, въ особенности же чеховъ Исторія Чехіи непонятна безъ исторін тѣхъ православныхъ сѣмянъ, что были посѣяны въ ней проповѣдью свв. Кирилла и Меводія, политы кровью свв. Людмилы и Вячеслава, и освящены огнемъ тѣхъ костровъ, на которыхъ были сожжены Янъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій. Эпоха реформаторскаго движенія Чехіи въ XV стол., запечатлѣнная жизненною дѣятельностью и мученическою смертью Яна Гуса, «когда чешскій народъ позвалъ на судъ римское духовенство и свою собственную латино-нѣмецкую гражданственность», эта эпоха, со всею ея историческою, міровою многозначительвостью, объясняется лишь присутствіемъ православной стихіи въ историческомъ организмѣ чешскаго народа.

Поучительна въ высшей степени и многознаменательна страдальческая исторія несчастной Чехіи. «Конечно, каждому историческому вароду суждено положить свой участокъ въ великую книгу страданій падшаго Адама; но чехи преимущественно предъ другими оросили слезами и кровью лучшія страницы своей исторіи. Чехія представляется намъ теперь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рѣчь Людевита Штура, написанная на нѣмецкомъ языкѣ, издана въ русскомъ переводѣ В. И. Даманскимъ, въ «Чтеніяхъ въ Импер. Обществѣ исторіи и древностей россійскихъ» (1867, кн. первая, стр. 1—191), подъ загланіемъ: «Славянство и міръ будущаго». Въ небольшомъ предисловіи, переводчикъ справедливо говорить, что «это сочиненіе съ необычайною ясностью ставить и разбираеть самые коренные и жгучіе вопросы относительно всѣхъ славянскихъ племенъ безъ изъятія»; но эта рѣчь Штура, кромѣ своего всеславянскихъ племенъ безъ изъятія»; но эта рѣчь Штура, кромѣ своего всеславянскаго значенія, имѣстъ особенный интересъ для насъ, русскихъ. такъ какъ «мысль о внѣшнемъ сбяиженіи славянскихъ племенъ съ Россіею и объ общеславянскомъ значеніи русскаго языка» была основнымъ убѣжденіемъ .І. Штура; ею проникнуто все его сочиненіе. Въ приведенной нами въ текстѣ вышекѣ, подъ «живымъ, даровитымъ народомъ» разумѣстся народъ русскій.

обширною могилою знаменитыхъ лицъ и событій, погребенныхъ со славою на кладбищѣ всемірнаго дѣеписанія. Въ этой обители мира она долго покоилась тяжелымъ сномъ, навѣяннымъ на нее бурными вѣками протекшей жизни, истощившей ея духовныя силы: лишь на нашихъ глазахъ начинается въ Чехіи пробужденіе. Но за 500 лѣтъ тамъ разыгрывалась высокоторжественная драма жизни народа въ цвѣтущую пору его зрѣлаго мужества; на Констанцкомъ соборѣ рѣшалась задача всего прошедшаго и будущаго великаго племени, и Европа съ любопытствомъ слѣдила за изумительнымъ единоборствомъ воинственной горсти съ соединенными силами цѣлаго Запада».

Пятисотлѣтнее празднованіе намяти Яна Гуса снова приковываетъ вниманіе всей Европы къ великому образу великаго мученика и воскрешаетъ въ нашей памяти минувшія судьбы чешскаго народа. Какъ самая личность Гуса, такъ равнымъ образомъ его дѣятельность и послѣдующая судьба гуситскаго движенія могутъ быть поняты лишь въ связи съ непрерывною преемственностью греко-восточныхъ преданій въ Чехіи <sup>1</sup>).

Православіе составляло нѣкогда первоначальное исповѣданіе всѣхъ славянскихъ племенъ. Первые начатки христіанской вѣры занесены къ хорватамъ, словенцамъ и моравамъ изъ западной церкви; но полное торжество христіанства со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вопросъ о преемственности греко-восточныхъ преданій въ Чехін отъ временъ свв. Кирилла и Меоодія до гусптской эпохи составляеть одинъ изъ коренныхъ вопросовъ чешской исторіи. Какъ извѣстно, *О. Палочкій* отвергасть всякое вліяніе греко-восточныхъ преданій на религіозное развитіе чеховъ (F. Palacky, Gesch. von Böhmen, III, 157). По этому поводу *В. Елагинъ* напечаталъ особую статью «объ исторіи Чехіп Франца Палацкаго» (Чтенія Общ. Ист. и Древн. Росс., 1848, № 7, стр. 1-44). въ которой впервые въ Россіи, на руссковъ языкѣ, печатно высказано мнѣніе о непрерывности грековосточныхъ преданій въ Чехіи отъ временъ свв. Кирплла и Меоодія до Яна Гуса. Почти одновременно съ исбольшимъ трудомъ Елагина появилось болѣе общирное изложеніе того же вопроса, составленное *Е. Новиковимъ*, извѣстнымъ авторомъ лучшаго труда о «Гусѣ и Лютерѣ». подъ заглавіемъ: «Правосланіе у чеховъ» (Чтен. Общ. Ист. и Древн. Росс., 1848, № 9, стр. 1-494).

вершилось у нихъ лишь съ появленіемъ свв. Кирилла и Меоодія, да и самое начало ихъ обращенія совпадаетъ со временемъ церковнаго единенія Запада съ Востокомъ. Но булгары, сербы, русскіе, чехи и поляки были искони духовныма чадами византійской церкви. Изъ Булгаріи и Моравіи распространилась славянская литургія по всёмъ сосёднимъ вётвямъ славянскаго племени; только Польша и Чехія приняли крещение непосредственно изъ рукъ свв. Кирилла и Мееодія. О Польші это извістно изъ паннонскаго житія св. Меводія; въ польскихъ церковныхъ молитвахъ Кириллъ и Меводій до сихъ поръ называются просв'тителями польской земли. Чехія, до появленія въ ней Солунскихъ братьевъ, оставалась страною языческою и крещение несколькихъ чеховъ въ 845 году. какъ явленіе частное, вынужденное политическою необходимостью, не имѣло никакого вліянія на убѣжденія народа <sup>1</sup>). Чешскій князь Боривой быль крещень паннонскимь архіенископомъ Меводіемъ, по единогласному показанію всѣхъ источниковъ и въ особенности Козьмы Пражскаго, который какъ католикъ. врагъ православія и славянской литургін, охотно умолчалъ бы о Менодіи, если бы апостольскіе труды его въ Чехіи не были извѣстны всѣмъ современникамъ. Св. Кириллъ посвтилъ Чехию въ 867 году, въ лютомышльскомъ храмѣ св. Климента положилъ мощи св. паны и трудился въ Чехіи вмісті съ братомъ надъ распространеніемъ світа евангельской истины<sup>2</sup>). Единство вѣры и языка въ Чехія и Россіи IX стол. доказывается не только извѣстнымъ мѣстомъ русской лѣтописи Нестора<sup>3</sup>), но и чешскою риемованною хроникою Далимила, въ которой Меводій называется «русскимъ архіепископомъ» 4). Труды св. Меводія въ Чехіи не остались безъ послёдствій; поэтическая же религія древнихъ

<sup>&#</sup>x27;) Кириллъ и Меоодій, славянскіе просвѣтители, въ Чтеніяхъ 1846, № 9, стр. 11, прим. 22. Gr. Valer Krasinsky, Gesch. der Reform. in Polen, S. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Safarik, Slow. Starož., 779, 59; 810, 72.

<sup>3)</sup> Лаврент. Лѣт., подъ 6406 годомъ, изд. Арх. Ком., стр. 11

<sup>4)</sup> Ten arcibiscup Rusin bieše, mši swatau Slowensky slúžiese.000

славянь. при всей относительной чистоть своей, не могла устоять противъ слова евангельскаго, возв'ящаемаго мирными проповѣдниками на родномъ языкѣ, и тѣмъ легче могла переселиться въ христіанскую вёру, что имёла къ ней, быть можетъ, тайное сочувствіе и соотношеніе. Къ концу царствованія Боривоя, православіе уже процвѣтало въ Чехіи: «христіанская въра, насажденная Кирилломъ, приверженцемъ греческой церкви, по обряду не римскому, а греко-восточному, съ каждымъ днемъ возрастала среди непрерывныхъ гоненій язычниковъ, и производила благотворное вліяніе на убѣжденія народа» 1). Это были начатки, которымъ суждена была тяжелая борьба съ латинствомъ. «Во времена моравскаго епископа св. Меводія, свъть евангельскій впервые просвътилъ чеховъ; но не безъ креста посылаетъ его распятый Христосъ, собственною кровью основавшій церковь», говорять составители Исторіи тяжкихъ страданій чешской иеркви 2), и послѣдующія событія давали имъ право высказать необходимость страданій за истину.

Въ 894 г. умираетъ Боривой; Людмила удаляется отъ шума двора: При Спитигнъвъ (894 – 912), совершается, не безъ сильныхъ потрясеній, важное событіе, обусловившее во всей послъдующей исторіи Чехіи борьбу двухъ началъ, православнаго и католическаго: вслъдствіе вторженія венгровъ, разорвавшихъ непрерывную связь славянскихъ племенъ отъ лѣсовъ Чешской земли до береговъ Чернаго моря, Снитигнѣвъ отдался подъ покровительство иѣмецкаго императора Арнульфа, что на средневѣковомъ языкѣ равнялось подчиненію не только политическому, но и религіозному. Храмъ Петра и Павла, построенный при Спитигнѣвѣ, былъ первымъ

<sup>1)</sup> Stransky, Resp. Boh., cap. 6, p. 269.

<sup>2)</sup> Чешскій переводъ этой книги изданъ .1мосомъ Коменскимъ,-- Hystoria о tèžkých protiwenstwich Cýrkwe České. Латинскій подлинникъ напечатанъ въ 1648 г. Книга переведена на англійскій и французскій языки; неужели не найдется переводчика на русскій?

проявленіемъ латинскаго начала въ Чехіи. Вратиславъ (912-926), братъ и преемникъ Спитигнѣва, еще поддерживаеть равнов с между тыми двумя началами: его мать. Людмила, является еще представительницею православія въ Чехія, но уже падаетъ подъ ударами гоненія язычницы Драгомиры, супруги Вратислава 1). Внукъ Людмилы. король Вячеславъ, возросшій на попеченіи своей православной бабки, открываеть собою рядь государей, приверженныхъ къ католицизму. Данникъ вѣмецкаго короля Генриха I, Вячеславъ дозволилъ нёмецкимъ священникамъ свободный входъ въ Чехію: «какъ шчелы въ улья, -- говоритъ его современный біографъ,--устремились священники и служители Божіи къ христолюбивому князю изъ Баваріи, Швабіи и другихъ областей, принося съ собою множество мощей святыхъ, съ общирными книгохранилищами, и получали благосклонный пріемъ, осынаемые благодіяніями». Тімъ не менье, особыя обстоятельства жизни и мученичество Вячеслава сосредоточили около него православныя воспоминанія, окружили его народною любовью и его святой образъ проходитъ чрезъ всю чешскую исторію <sup>2</sup>).

Со времени Вячеслава, съ половины Х стол., исторія Чехіи раздволется; въ ней можно услѣдить какъ бы два церковнорелигіозные потока: съ одной стороны—государи, дворянство и высшее духовенство отдаются всецѣло западной, латинской церкви, которая становится какъ бы государственною религіею Чехіи; съ другой—народъ и низшее духовенство свято хранятъ въ себѣ и оберегаютъ отъ внѣшняго гнета преданія греко-восточной церкви. Въ Чехіи, по словамъ Странскаго, одни слѣдовали обряду латинскому, другіс—греческому: «дво-

<sup>1</sup>) Въ Четьи-Минећ митрополита Макарія, подъ 16 септября: «св. мученицы Людмилы, бабы св. Вячеслава». Значить, у митрополита Макарія, въ XVI вѣкѣ, были подъ руками источники, изъ которыхъ взято преданіе о Людмилѣ. Оглавленіе Четій-Миней, въ Чтеніяхъ, 1817, № 4. стр. 4.

2) Въ оглавлении Четій-Миней (ibid., стр. 6): «28 сентября, св. Вячеслава, князя Чешска». Digitized by Google рянство, вступлвшее въ пспрерывныя сношенія съ нѣмцами, оставило вѣру отцовъ, и лишь народъ, дорожившій своими преданіями. остался при греко-восточныхъ обрядахъ» <sup>1</sup>). Борьба этихъ двухъ пачалъ, борьба слишкомъ неравная, составляетъ внутреннее содержаніе чешской исторіи; лѣтописи и хроники, преимущественно латинскіе, не оставили намъ указаній того народнаго потока чешской жизни въ средніе вѣка. который позже вызвалъ изъ народа Яна Гуса и въ теченіе многихъ лѣтъ давалъ кровавую пищу гуситскимъ волненіямъ; какъ православное начало въ Чехіи, такъ и борьбу его съ католическимъ началомъ можно прослѣдить лишь по немногимъ, скуднымъ указаніямъ, не всегда, впрочемъ, отрицательнаго только характера.

Во второй половинѣ Х стол., главнѣйшими двигателями католичества въ Чехіи является Млада, сестра короля Болеслава II (967—999) и Войтѣхъ, второй пражскій епископь. Млада Фздила въ Римъ, гдъ окончательно укръпилась въ догматахъ западной церкви, и привезла отъ папы Іоанна XIII буллу, въ силу которой въ Праг'в учреждалась особая еписконская каоедра, «впрочемъ, - какъ сказано въ буллѣ, - не по обрядамъ племени булгарскаго, или Руси, или славянскаго языка, по по уставам в и постановленіямъ апостольскимъ». Изъ этихъ словъ буллы видно, что греко-восточные обряды были настолько сильны въ Чехін, что напа считаетъ необходимымъ оградить отъ нихъ самое устройство новой спархін. Въ жизнеописаніи Войтіха, въ разсказахъ латинскаго біографа о борьб'в его съ язычествомъ въ Чехіи, ясно выступаетъ присутствіе въ Чехіи греко-восточной стихіи: такъ, въ числѣ языческихъ обрядовъ упоминается бракъ священниковъ. обычай чисто православный. Чехи до того иснавидбли Войтёха. что отказались принять его въ третій разъ и убили четырехъ его братьевъ, совершавшихъ латниское богослужение.

<sup>1</sup>) Stransky, I. c., p. 271.

Это избіеніе приверженцевъ латинства совершилось въ 995 г., и такимъ образомъ на самомъ концѣ Х стол. народное начало снова торжествуетъ въ Чехін Къ этому именно времени сочинители «исторіи тяжкихъ страданій чешской церкви» относять начало борьбы чеховь съ римскимъ духовенствомъ, и, вслёдъ за разсказомъ о мученичествё Войтёха, прибавьяють: «Освободившись такимъ образомъ отъ суевърій языческихъ, чешская земля пачинаетъ воевать съ суевѣріями римскими, ибо чехи пріяли свою въру отъ моравлянъ, а моравляне отъ грековъ. Около того же времени римскій енискоить началь гордо господствовать надъ другими церквами, желая привести всёхъ къ принятію римскихъ обычаевъ и церемоній, тогда уже вполнѣ языческихъ. И чеховъ принуждалъ къ такимъ же вещамъ, какими не мало была огорчена благочестивая мысль многихъ мужей, особливо же къ употребленію латинскаго языка въ богослуженій, къ безбрачію священниковъ, а вскорѣ затымъ и къ принятию Вечери Госнодней подъ однимъ видомъ. Мы повідаемъ извістія, которыя находимъ о томъ въ исторіи, ибо это было начало воспламенения чеховъ. это были первыя искры, изъ которыхъ потомъ, во времена Гусовы и последующія, загорёлся великій огонь <sup>1</sup>).

Въ XI стол. когда католичество распространилось по всей западной Европѣ, гонимое православіе все еще довольно сильно сказывается въ чешской жизни. Элементъ православія нашелъ въ XI вѣкѣ, между прочимъ, сильнаго себѣ защитника въ чешскомъ князѣ Брячиславѣ I (1037—1055), который былъ другомъ не только славянской народности, но и православной вѣры, что въ то время начало уже разъединяться: такъ, его преемникъ Спитигнѣвъ II былъ заклятымъ врагомъ нѣмцевъ и ревностнымъ защитникомъ католицизма. Брячиславъ хотѣлъ, какъ кажется, возстановить древнее епископство Ме-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Елагинъ, l. s. c., стр. 26.

оодія 1) и, какъ то достов'єрно изв'єстно 2), плакалъ, посл'є завоеванія Моравія. на священной почві, ідть началось христанство, желая возстановить въ Оломуцѣ старинную церковь св. Климента, освященную солунскими братьями. Во второй половинѣ XI стол., при Спитигнѣвѣ II, нѣмцы были изгнаны изъ Чехіи, что еще болье утвердило народную стихію и она дошла до такой силы, что папа Александръ II тщетно стремился воспретить чехамъ употребление славянскаго языка при богослужении <sup>3</sup>). На рубеж в двухъ столетий, въ 1100 году, при погребении чешскаго князя Брячислава II, въ краткой, но красноричивой надгробной ричи, сказанной однимъ изъ духовныхъ лицъ, упоминаются два греческихъ слова,-произносившій ихъ принадлежалъ къ скуднымъ остаткамъ грекославянскаго духовенства. Исторія православія въ Чехіи XI стол. тѣсно связана съ исторіею Сазавскаго монастыря, который быль главнымъ центромъ славянскаго богослуженія и является послёднею. блестящею развалиною православія въ Чехіи того времени. Въ теченіе 70 лѣтъ, славянское богослужение жило въ Сазавской обители, узаконенное римскимъ престоломъ, до самаго 1097 года, когда сильное вмѣшательство паны Григорія VП въ церковныя дѣла Чехіи и убійкняженіе Брячислава II ственное для народнаго начала (1092-1100) уничтожили навсегда это тихое убіжнще славанскаго богослуженія и православной віры: славянскіе мотахи были изгнаны и аббатъ Дитгардъ утвердилъ торжество атинской мессы на развалинахъ православнаго богослужения. втописецъ коротко упоминаетъ объ этомъ: «тогда исполниось слово евангельское - поражу пастыря и разыдутся овцы лада; книги ихъ языка истреблены и разсіяны. и никогда Jorke не будуть возглашаться на этомъ місті».

Въ XII вѣкѣ православныя воспоминанія въ Чехін крайне

) Len/ant, Hist. du concile de Bále, 1731, I, 1, р. 8. Па всѣ сочиненія Інпераци (кромѣ палианияго. также Hist. du concile de Pise. 1724, п Hist. du de Constance, 1727) Римъ наложилъ запрещеніе (index).zed by GOOgle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Palacky, 1. c., 1, 278, Anm. 87. <sup>2</sup>) )Ibid. I, 272, Anm. 80.

скудны и заключаются лишь въ общеславянской, народной молитвѣ: Hospodine, pomiluj ny! которая упоминается два раза въ латинской хроникѣ Козьмы Пражскаго: въ 1109 году, по смерти Святополка, убитаго рукою измѣнника въ станѣ Генриха V, на войні съ Болеславомъ, королемъ польскимъ, вірный слуга убитаго князя, графъ Вацекъ, просилъ императора назначить чешскимъ княземъ Оттона, брата убитаго; Генрихъ согласился, и «глупый» 1) народъ трижды, прокричалъ въ своемъ лагерѣ: Господи помилуй! и въ 1121 году, когда, по убѣжденію чепіскаго народа, краткая молитва: Господи помилуй! доставила поб'вду Соб'вславу надъ королемъ Лотаремъ въ Хлумскомъ (Кульмскомъ) сражении. Кромѣ этихъ двухъ указаний, есть еще цёлый рядъ явленій, указывающихъ на занимающій насъ вопросъ: въ Чехіи проявляется усиленное стремленіе къ Востоку, болье частое сношение чеховъ съ Россиею<sup>2</sup>) и Византіею 3), которое можеть быть объяснено лишь тёмъ, что въ ХП вѣкѣ, съ уничтоженіемъ Сазавской обители, въ Чехіи прекращается общественное богослужение съ обрядами греческими, и чехи обращаются къ самимъ источникамъ грскославянской обрядности — въ Константинополь, Кіевъ, Новгородъ...

XIII стол. представляетъ намъ полное торжество католичества въ Чехіи. Царствованіе Вячеслава II (1230—1253) есть время глубокаго паденія славянской народности и совершенной покорности папскому престолу. Какъ нѣкогда въ Х стол. Млада, сестра Болеслава, такъ въ ХІІ вѣкѣ Агнеса, сестра Вячеслава, является связующимъ звѣномъ между Римомъ и Чехіею. Вячеславъ пишетъ черезъ нее папѣ: «Испол-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Козьма Пражскій, всегда придаеть народу подобные эпитеты; populus simplicior, idiota, insipiens.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Карамзино, Ист. Гос. Росс. II, 458, пр. 282; II, 188; Повгор. Лѣт., изд. Арх. Ком., стр. 9; Кієв. Лѣт., изд. Арх. Ком., стр. 45; Раlacky, І. с. I, 400, 427, 457.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Palacky, I. c. I, 407, 413, 428, 450, 451. Contin. Cosmae. Scr. rer. Bohem., I, 27.

няя желаніе сестры моей, ты святьйпій отець, во всюха отношеніяха подчинишь меня своей власти, потому что я люблю сестру свою, какъ жену, дѣтей и всѣ блага міра, даже болѣе кого бы то ни было изъ смертныхъ». Лучшій изъ королей чешскихъ питаетъ глубокое отвращеніе ко всему православному Востоку! Между тѣмъ, это именно XIII стол. имѣетъ особенное значеніе, какъ для гуситства, которое было вызвано преимущественно запрещеніемъ причащать мірянъ подъ обоими видами, такъ и по вопросу о греко-восточныхъ преданіяхъ въ Чехіи, который проясняется появленіемъ сектъ.

Въ 1215 году, постановленіемъ Латеранскаго собора, римская церковь уничтожила чашу для мірянъ; но въ Чехіи причащеніе подъ обоими видами доводитъ православный вопросъ до самого Гуса. Хотя въ источникахъ нѣтъ указаній на этотъ догматъ въ XIII стол., но религіозныя событія въ XIV столѣтіи не оставляютъ никакого сомнѣнія въ непрерывномъ его существованіи въ Чехіи; слѣдовательно, въ Чехіи былъ особенный рядъ православныхъ священниковъ, удержавшихся, не смотря на усилія западной церкви. При этомъ соображеніи получаетъ особую важность свидѣтельство Странскаго, который дѣлитъ все церковное управленіе на двѣ іерархіи, латинскую и греческую, при чемъ называетъ по именамъ православныхъ священниковъ<sup>-1</sup>).

Въ XIII стол. вся Чехія наполняется еретиками, дѣлается главнымъ убѣжищемъ ересей, гонимыхъ западною церковью. По просьбѣ Премысла Оттокара II, папа Александръ IV прислалъ въ 1257 году инквизиторовъ въ Чехію, для уничтокенія еретиковъ<sup>2</sup>). Изъ всѣхъ сектъ, порожденныхъ западною церковью, три секты по преимуществу посѣтили Чехію вальденцы, флагелланты (хлыстовщики) и бегарды, бегуины наи пикарды. Не касаясь отношеній этихъ сектъ къ православію, какъ вопроса, не разрѣшеннаго еще наукою, обрачдаемъ вниманіе на то обстоятельство, что эти секты не

A Stransky, L. c., p. 304. 2) Raynaldi, Ann. Eccl., XVI, p. 29.00g C

могли бы избрать Чехію постояннымъ мѣстопребываніемъ. еслибъ въ ней умолкли протесты противъ католичества, еслибъ въ ней не было элементовъ, враждебныхъ латинской церкви. Что главнѣйшимъ изъ такихъ элементовъ было именно православіе, можно заключить изъ распространенія въ Чехіп вальденцевъ и катаровъ: въ ученіи этихъ двухъ сектъ очень много сходнаго съ ученіемъ греко-восточнымъ и вальденцы нашли въ православномъ ученіи чеховъ какъ бы отзвукъ своихъ собственныхъ вѣрованій.

Въ XIV стол., преимущественно же съ царствованія Карла IV, не смотря на молчаніе лётописей, становится уже легко прослёдить раздёленіе чешскаго народа на двё грушиы, католическую и православную, такъ какъ теперь православіе въ Чехіи приходитъ въ сознаніе своей силы, охватываетъ большую часть народа и все громче требуетъ себѣ права гражданства, при чемъ отличіе его отъ католичества все рѣзче и рѣзче выступаетъ наружу.

Римская церковь, утвердившая престоль свой въ той славянской землё, которую современники съ гордостью называли разсадникомъ человѣческой и божественной мудрости, образцомъ христіанской религіп<sup>1</sup>), римская церковь носила въ себѣ самой зародыши паденія. Ослѣиленные внѣшпимъ великолѣпіемъ, католики не замѣчали той внутренней порчи, которая медленно, но съ ужасною силою заражала внутрениость больного тѣла и подтачивала его жизпенныя силы. При внѣшнемъ богатствѣ исчезаетъ внутренній духъ христіанства; роскошь становится общею язвою католическаго духовенства<sup>2</sup>). Государственныя отношенія вторгаются въ церковь: пражскіе владыки мѣняютъ странническій посохъ миссіонера Войтѣха на мечъ императорскихъ ленниковъ. Всѣ великія

1) Cochlaei. Historia Hussitarum, p. 264.

<sup>2</sup>) Theobald. Hussitenkrieg, 152—156, разсказываеть о трехъ подземельнухь, которыя игументь Опатовицкаго монастыря показываль Карлу IV: одно было наполнево золотомъ, другое---серебромъ, третье – драгоцѣнными жаменьями.

Digitized by GOOGIC

вѣрованія, вынесенныя западною церковью изъ одного источника съ православіемъ; нисходятъ на степень обрядовъ: законъ милосердія подчиняется строгимъ формуламъ благотворительности; размножается поддѣлка святыхъ и мощи святыхъ разносятся на торжищахъ алчными монахами; продажа индульгенцій усиливается; почитаніе святыхъ доходитъ до грубаго суевѣрія; новые угодники создаются мановеніемъ нашы; строгая иконопись въ суровомъ византійскомъ стилѣ принимаетъ характеръ пластической чувственности и иконы замѣнлются статуями съ изящными формами человѣческаго тѣла.. Бровавыя распри между чернымъ и бѣлымъ духовенствомъ отвращаютъ вниманіе Рима отъ православной стихіи въ Чехіи, которая сильно трудится надъ возстановленіемъ народнаго начала.

Православные чехи, меньшая, гонимая часть чешскаго народа, сохранили чистоту евангельскаго ученія и регулировали по ней жизнь свою. Современники не безъ основанія называли чеховъ народомъ по преимуществу христіанскима и восхваляли ихъ религіозный характерь: суровый католикъ, папа Мартилъ V, отзывался о нихъ какъ о вёрнёйшихъ хранителяхъ евангельскаго ученія. Дійствительно. во времена феодальнаго варварства чехи могли служить образцомъ для западнаго человізчества и считаться драгоціннійшимъ камнемъ въ тіар в римскаго первосвященника. еслибъ Римъ могъ понимать всю духовную силу православія, воодушевлявшаго чеховъ. Говоря о православін у чеховъ въ XIV стол., считаемъ вужнымъ оговориться: Чехія того времени не сохранила чистаю ученія восточной церкви: явные приверженцы греко-славянскаго церковнаго преданія были рѣдки: но. тѣмъ не менће, западная церковь, римская вбра не была въ Чехін того времени не только всенародною, она не была даже просто народною: пародъ жилъ иною вкрою и иною жизнью, не умбставшеюся въ латинской выры и латинской образованности. не упомянутой въ латинскихъ намятникахъ, долго танвшеюся Digitized by GOOSIC

288

подъ наружными формами западной образованности и, наконецъ, проложившею себѣ широкій путь къ самостоятельному развитію въ эпоху Гуса и гуситства <sup>1</sup>). Въ началь XIV стол. православіе является въ Чехіи въ общирныхъ размѣрахъ,--народъ, духовенство и большая часть дворянства исповедуютъ уже вкру отцовь своихъ: на это указываетъ загадочное извъстіе льтописца подъ 1301 годомъ: «Приходскіе священники были наемники, а не пастыри; они служили об'вдни и преподавали церковныя тайнства по власти своихъ покровителей»<sup>2</sup>). Епископъ желалъ лучше подвергнуть жизнь свою опасности, чЪмъ терикть такія беззаконныя дійствія; онъ возсталь противъ короля и вельможъ, увѣщевая ихъ не подвергать себя и своихъ подданныхъ вѣчному осужденію, и отставилъ священниковъ. Тогда одинъ изъ вельможъ, въ порывѣ негодованія и злобы, сказалъ ему въ присутствіи многихъ дворянъ: «мы скор ве перейдемъ снова къ язычеству, чёмъ согласимся на твои требованія!» Въ этомъ лётописномъ извёстіи высказался тайный намекъ на причащение подъ обоими видами и на славянское богослужение, совершавшееся уже открыто подъ покровительствомъ сильныхъ вельможъ. Необходимость родного языка при богослужении до того сильно проникла въ убЪжденія народа, что вынудила основаніе славянскаго монастыря: Эммаусская обитель была основана императоромъ Карломъ IV, который, вт. новомъ своемъ уложения (Majestas Carolina), провозглашалъ католическую вбру единственною религісю въ Чехіи, присуждалъ еретиковъ и ослушниковъ западной церкви къ изгнанію, даже къ костру, и облекалъ не только духовныя, но и св'етскія лица въ страшныя права инквизиціи! Что въ Эммаусскомъ монастыр' сохранялось причащение подъ обоими видами, въ томъ не можетъ быть никакого сомнЪнія: «при вход'в въ церковь, находишь поверхъ купели знаменательную

<sup>1</sup>) Прекрасную постановку этого вопроса см. Елагинъ, l. c., стр. 10.

<sup>2</sup>) Т.-е. богослужение совершалось на славянскомъ языкѣ по греческому обряду, и причащение подъ обоими видами.

надинсь: эта церковь монастыря славянскаго католиковъ подз обоими... послѣднія слова нѣсколько стерлись».

Вся послёдняя четверть XIV стол. отличается необыкновенною д'вятельностью во вс'яхъ сословіяхъ чешскаго общества. Борьба между католическимъ и православнымъ началомъ, веденная въ Чехіи въ теченіе вѣковъ, близится къ развязкв. Чехія наполняется сресями; защитники православія явно отказываются отъ участія въ латинскомъ богослуженіи; но всёмъ концамъ Чехіи происходятъ кровавыя сцены, предвѣстники ужасовъ таборитскихъ. «Вѣра и любовь исчезли,--говорить літописець.-люди предались удовольствіями міра, перестали покланяться Богу и святымъ». Въ теченіе нѣсколькихъ літъ сряду моровая язва опустошаетъ Чехію... Среди народныхъ бидствій, православіе вступаетъ въ открытую борьбу съ католичествомъ; чёмъ ниже падаетъ римское духовенство, тёмъ сильнее выступаютъ представители православнаго начала, бывшаго въ Чехін началомъ народнымъ. тімъ опредѣленнѣе формулируютъ они свои требованія и настойчивие идуть къ своей цёли. XIV столётіе представило цёлый рядъ такихъ передовыхъ людей Чехіи, рядъ непрерывный настолько, что въ годъ смерти Конрада Щекны (Conradus de Sczekna) 1) рождается Янъ Гусъ. Въ числѣ сторонниковъ перваго и предшественниковъ 2) второго обращаютъ на себя осо-

<sup>2</sup>) Австрійская цензура не дозволила Палацкому напечатать небольшой его трудь о «предшественникахь гуси́тства», написанный имъ на чешскомъ языкѣ и еще въ 1842 г. чьтанный въ Чешскомъ ученомъ Обществѣ. вслѣдствіс чего онъ появился нѣсколько лѣтъ позже отдѣльною брошюрою, въ нѣмецкомъ переводѣ, въ Лейпцигѣ, съ подписью Іордана, какъ автора: Dr. J. P. Jordan. Die Vorläufer der Husitenthums in Böhmen, Leipzig. 1846. Въ брошюрѣ разсматриваются четыре предтечи Гуса: Коирадъ Вальдгаузенъ (Conradus in Waldhausen, котораго Е. Новиковъ, въ указанномъ выше трудѣ, неправильно пишетъ Вальдлаузсръ), Миличь (Milič Kromèřiže), Матвѣй изъ Янова (Matthias de Janow) и Янъ Штѣкна (Jan ze Stěkua). Ф. Палацкій, въ свосй чешской исторія, посвятилъ нѣсколько страницъ біографія Милича, при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его обыкновенно смѣшиваютъ или съ Конрадомъ Вальдгаузеномъ, который умеръ тоже въ 1369 г., или съ Япомъ Штѣкною (Jan ze Stèkna).

бенное вниманіе реформаторскимъ направленіемъ своей діятельности два славянина-моравъ Миличь и чехъ Матвій Парижскій <sup>1</sup>).

Янъ Миличь Кремзирскій<sup>2</sup>) (Milic Kromerize), секретарь и вицсканцлеръ чешскаго короля и императора Карла IV, отличался своимъ благочестиемъ, проявлявшимъ окраску аскетической строгости; онъ носилъ нерѣдко вериги, желѣзныя цѣпи на голомъ тёлё. Его, какъ и многихъ въ то время, возмущала крайняя распущенность корыстолюбиваго латинскаго духовенства и занимала идея «быть послідователемъ Христа въ благовѣствованіи Евангелія въ бѣдности и смиреніи». Дворъ одного изъ самыхъ роскошныхъ императоровъ, съ его утонченнымъ развратомъ и грубымъ индифферентизмомъ. сталъ невыносимъ для Милича: онъ отказался отъ всѣхъ своихъ почестей и имѣній, покинулъ столицу и удалился къ своимъ православнымъ братьямъ, которые не смѣли еще показаться въ Прагћ, но уже близко подступали къ ней. По возвращения въ Прагу, Миличь говоритъ къ народу проповѣди на чешскомъ языкъ, при чемъ его моравское произношение вызываеть въ слушателяхъ сначала улыбку, даже насмѣшку. но скоро внутренній смысль пропов'єди взяль верхъ падъ внѣшнею странностью произношенія, и Миличь, удовлетворяя требованию народа, долженъ былъ пропов і дывать по нісколько. нерѣдко по пяти разъ въ день. Его проповѣдь была сурова: нападая на пороки духовныхъ и свётскихъ лицъ, онъ не щадиль никого и однажды доказываль императору въ глаза. что

чемъ онъ пользовался неизданнымъ еще жизнеописаніемъ его, составленнымъ Матвѣемъ Парижскимъ (Geschichte von Böhmen, III, S. 164 –173). См. Jordan, l. c., S. 18—46.

<sup>1</sup>) Жизнь Милича до того искажена католическимъ писателемъ Бальбиномъ (Miscell., lib. IV, parte 2, pag. 44–64), который умышленно утапваетъ его православный характеръ, что только ощупью можемъ добраться до истины. Сочиненія же Матиъя, его послѣдователя, доселѣ лежатъ неизданными въ библіотекѣ Пражской. *Ночикон*ъ, l. s. c., стр. 57.

<sup>2</sup>) Kremsier или Kromerzig. городъ въ Преравскомъ округѣ Моравіи, при Мархѣ; въ 18 верстахъ къ ю.-з. отъ Оломюца.

291

онъ великій антихристь <sup>1</sup>). за что п былъ заключенъ въ темницу. Обвиняемый пражскими богословами. Миличь апеллировалъ къ папѣ Урбану V и отправился въ Римъ, гдѣ, на глазахъ кардиналовъ. прибилъ къ дверямъ храма св. Петра объявленіе о бывшемъ ему божественномъ откровеніи, что аптихристъ давно уже явился и сидитъ въ церкви Христовой. Римскій инквизиторъ тотчасъ же. въ самомъ храмѣ. арестовалъ его и заключилъ въ темницу. къ миноритамъ, злѣйшимъ врагамъ Милича. Нищенствующіе монахи. убѣжденые. что Миличь не избѣжитъ на этотъ разъ казни. радостно объявляли съ пражскихъ каоедръ о скоромъ сожженіи Милича. Но съ пріѣздомъ въ Римъ Урбана V все измѣнилось: неизвѣстно, о чемъ разговаривалъ папа съ проповѣдникомъ. но Миличь былъ немедленно освобожденъ и никегда уже болѣе не проповѣдывалъ явленіе антихриста.

По возвращенія въ Прагу. Миличь является «отчаяннымъ демагогомъ»: онъ исповѣдуетъ тысячи народа, кормитъ инщихъ. утѣшаетъ печальныхъ. предстательствуетъ за виновныхъ: сбросивъ съ себя личину католика. онъ громитъ нищенствующихъ монаховъ и все духовенство: заботясь о о́лагі: народномъ, онъ на закатѣ дней своихъ выучиваетъ нѣмецкій языкъ и начинаетъ проповѣдывать на этомъ языкѣ, убѣдившись, быть можетъ, на практикѣ. что нѣмецкіе обитатели Праги болѣе чешскихъ нуждаются въ наставленіи. Его слово ъ́ыло спльно, его рѣчь убѣдительна: по его настоянію женщины перестали наряжаться, и особый кварталъ Праги, пріютъ разврата. «Малая Венеція» (Вепаtky), преобразился въ «Малый Герусалимъ»<sup>2</sup>). Особенно сильно громилъ Миличь нищенствующихъ монаховъ, подвергая такимъ образомъ самую свою жизнь опасности. Преслѣдовать Милича въ Прагѣ, тайно или

2) Palacky, I. c., S. 170, Ann. 206

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Миличы написаль особын трактать. Libellus de Antichristo, яного проповѣдываль, въ Прагѣ и въ Римѣ, о пришествій антихриста, и лишь послѣ свиданія съ папою Григоріемъ XI Миличь отказался отъ дюбичой теми своихъ проповѣдей.

явно, было уже въ то время невозможно, и враги послали на него доносъ къ папѣ, формулировавъ въ двѣнадцати статьяхъ<sup>1</sup>) свои обвиненія Милича въ еретичествѣ. Папа Григорій XI вызвалъ Милича къ суду, предписалъ архіепископу пражскому и епископамъ вратиславскому, оломуцкому, краковскому и лютомышльскому<sup>2</sup>) преградить путь дальнѣйшему распространенію ереси и просилъ императора Карла IV принять мѣры къ истреблецію лжеученія<sup>3</sup>) Противъ мѣръ, предпринятыхъ пражскимъ инквизиторомъ, Миличь ацеллировалъ къ папѣ и постомъ 1371 г. отправился въ Авиньонъ, гдѣ легко оправдался отъ взведенныхъ на него обвиненій, но простудился, заболѣлъ и умеръ 29 іюня 1374 года.

Вск католические писатели, говоритъ Новиковъ <sup>4</sup>), отзываются съ ненавистью о Мпличѣ; Матвѣй же Парижский возноситъ его до небесъ, говоритъ, что Миличь напоминалъ собою первыхъ провозвѣстниковъ Евангелія. Что Миличь проповѣдывалъ причащеніе подъ обоими видами, объ этомъ сохранилось преданіе въ книгѣ «О тяжкихъ страданіяхъ церкви чешской». Въ его проповѣди таится зародышъ ближайшихъ явленій, совершившихся въ началѣ XV стол.: въ лицѣ Ми-

<sup>1</sup>) Эти двѣнадцать статей, которыя считались навсегда утерянными (Gieseler, Kircheng., II, 4, s. 285), найдены Палацкимъ: wir haben diese noch ungedructen Klageartikel in einer gleichzeitigen Handschrift des Prager Domcapitels aufgefunden (Palacky, l. c., III, S. 171, Anm. 209). Эти Articuli domini Milleczii подробно изложены у Іордана, l. s. c., S. 40 sq.: 1) его ученіе о пришествій антихриста; 2 н 3) слишкомъ широкое пониманіе ростовицичества; 4 н 5) частое употребленіе св. причащенія; 6) строгость его кълсповѣдницамъ; 7) униженіе всего духовенства, отъ монаха до папы; 8) неуваженіе къ отлученію отъ церкви; 9) причисленіе къ грѣхамъ занятій искусствами; 10) возстаніе на украшенія женскихъ нарядовъ; 11) гордость и защита своей гордости свѣтскою властью и 12) проповѣди противъ личнаго имущества духовенства. Вслѣдъ за этими. въ рукописи слѣдуютъ еще семь статей, Articuli declaratorii contra eundem. приведенныя Іорданомъ въ подлинникѣ.

<sup>2</sup>) Ein Beweis, dass Milič's Lehre bis in diese Diöcesen durchgedrungen, справедливо замѣчаеть Палацкій. Ibid., S. 172.

<sup>3</sup>) Rayn., Ann. Eccl., a. 1374, v. XVI, p. 526 sqq.

4) Новикозъ, Православіе у чеховъ, стр. 59.

-

лича православіе ступило огромный шагъ и стало твердою ногою на католической почві доселі нетронутой Праги.

Матвѣй изъ Янова (Matthias de Janow) занимаетъ, по мнѣнію Палацкаго, высшее місто въ ряду предшественниковъ Гуса 1). Ученикъ Милича въ Пражскомъ университетъ, Матвъй закончилъ свое образование въ Парижъ, гдѣ получилъ степень магистра, отчего и былъ извѣстенъ какъ «Магистръ Парижскій», Magister Parisiensis. Въ 1381 году, папа Урбанъ VI, особою буллою<sup>2</sup>). назначилъ его каноникомъ пражскаго собора; постоянно сохраняя за собою это место. Матвей и умеръ исповѣдникомъ въ соборной церкви, въ 1394 г. Бѣдная внёшностью жизнь Матвёя, тёмъ богаче и разнообразнѣе по своему внутреннему развитію, которое все высказалось въ его знаменитомъ трудѣ о заповѣдяхъ Ветхаго и Новаго Завѣта, -- De regulis veteris et novi testamenti<sup>3</sup>). Матвѣй не былъ, какъ Миличь, практикъ, и потому не подготовлялъ въ собственномъ смыслѣ реформаторскаго движенія въ Чехія; но его сочиненія, въ особенности же вышеназванное, имѣли большое вліяніе на Гуса и современниковъ. Матвѣй бичевалъ въ немъ пороки міра и пророчески предсказывалъ, что «близко то время, когда будутъ уничтожены всі: постановленія, вредныя для доброй нравственности». Въ одновременномъ существовании двухъ папъ. Урбана VI въ Римѣ и Климента VII въ Авиньонъ, Матвъй прозръвалъ кару Божію за преступленія католическаго духовенства и указаніе Про-

<sup>3</sup>) Довольно подробное изложение содержания и выдержки изъ этого общирнаго труда, еще не изданнаго, см. Jordan, l. c., S. 51- 81. По миѣнию Палацкаго, этотъ трудъ представляетъ «eines der denkwürdigsten Bücher überhaupt, welches jemals in Böhmen geschrieben worden ist» (Jordan, S. 51); онъ находитъ, что этому труду, судя ис его содержанию. болѣе соотвержите составляетъ (Uncersuchungen über das wahre lacky, l. s. c., III. 175).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der Reihenfolge der sogenaunten Vorläufer Huses nimmt der Mag. Matthias von Janow gewöhnlich die dritte, nach meiner Meinung aber die höchste Stelle ein. Jordan, I. c., S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подлинникъ, см. Jordan, l. s. c., S. 48.

видінія на необходимость реформировать римскую церковь во главѣ и членахъ. Онъ призывалъ народъ къ покаянію, убъждалъ мірянъ къ ежедневному принятію св. причастія и преподавалъ его подъ обоими видами. Когда пражскій містный соборъ 1388 г. заставилъ его отречься отъ необходимости ежедневнаго причащенія. Матв'ей не переставаль причащать народъ Тёлу и Крови Христа, какъ онъ то самъ свидътельствуетъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій, говоря: «Я получиль удостовѣреніе того... отъ цѣлой массы людей, съ которыми я трудился отъ первыхъ дней моего священства въ теченіе двінадцати лість (1680 — 1392). предлагая имъ въ пражскомъ каеедральномъ соборѣ Тѣло и Кровь Іисуса, какъ представитель моего господина и отца во Христѣ, господина архіепископа вышеназванной церкви, отъ котораго я получилъ власть исповѣдывать». Уважая одинъ изъ основныхъ обычаевъ православной церкви, совершая богослужение по преческому обряду<sup>1</sup>), Матвій, говоря о разділеніи церквей, открыто отдаетъ преимущество церкви греко-восточной: «Первый жезлъ владычества римскаго сокрушился. когда греки отдёлились отъ римской церкви за дарованіе паніз свізтской власти: другой, когда франки, вмЕстЕ съ другими народами Запада, отнали отъ римскаго первосвященника, и тогда-то совершилось окончательное раздѣленіе, возвѣщенное ап. Павломъ прежде суднаго дня. Всѣ бѣдствія римской церкви начались съ того времени, когда папа сталъ раздавать по своему произволу духовныя должности, требовать себк поклоненія отъ всёхъ частей церкви, помимо ихъ непосредственныхъ владыкъ; тогда-то совершилось отторжение грековъ»<sup>2</sup>). 30 ноября-1394 г. умеръ Матвъй Яновскій, парижскій магистръ; въ

<sup>2</sup>) De sacerdotum et monachorum abhorrenda abominatione desolationis in ssia Christi, ap. Hist. et Mon. I, f. 407 (Мы пользовались первымъ издасточиненій Гуса: Johannis Hus et Hieronymi Pragensis confessorum Chriteta et monumenta. Norimbergae. 1558, 2 v. in fol.. и отмѣчаемъ сокра-

, et Mon.).

<sup>1)</sup> Новиковъ, стр. 62.

то время Гусу было уже 25 лётъ, — онъ не выступалъ еще на свою великую богословскую дёятельность, но уже задумывался надъ первымъ своимъ трудомъ. надъ сочиненіемъ: De corpore Christi.

Отъ смерти Матвѣя Яновскаго до начала Гусовой проповёди, въ теченіе двадцати лётъ, представители католичества въ Чехіи не имћли уже причинъ скрывать свою ненависть къ народной партіп, свято хранившей преданія грековосточной церкви и вёрно исполнявшей завёты свв. Кирилла и Меводія. «Православное богослуженіе, по словамъ гуситскаго преданія, было изгнано изъ вышеградской церкви королевскаго замка и изъ всёхъ храмовъ во всемъ королевствё: противъ исповедниковъ греческой веры начались стращныя насильственныя дёйствія. Замётивъ. что ненавистная имъ литургія еще держится частью въ замкахъ вельможъ. не измѣнившихъ истинѣ. частью же въ глуши лѣсовъ, при стечении многочисленной толпы посвтителей всякаго звания, и что церковныя проклятія не действують, попы и монахи прибѣгли къ насилію и вооруженною рукою нападая на странниковъ, возвращавшихся съ священныхъ собраній, преслѣдовали ихъ, грабили, уводили въ неволю, подвергали пыткамъ, истребляли огнемъ и мечомъ, бросали въ рудники Кутногорскіе». Что въ Чехін существовала, отдѣльво отъ господствовавшей латинской втры. иная христіанская община, сохранявшая истину свангельскаго ученія, о томъ довольно ясно, хотя и съ соблюденіемъ наружныхъ формъ уваженія къ западной церкви, сказано въ офиціальной грамотѣ на основаніе Биолеемской часовни, бывшей главнымь мѣстомъ дѣятельности Гуса: «Хотя въ Прагћ множество храмовъ. назначенныхъ для общественнаго богослужения, но въ ней нѣтъ ни одного, псключительно посвященнаго свангельской проповиди: пропов ідники, особенно же говорящіе на языки чешскомъ, принуждены скрываьтся въ глуши домовъ истинно върующихъ: а потому, для утъшения душъ християнскихъов [е построенъ *домз хлъба*, чтобы христіане могли безпрепятственно наслаждаться здѣсь пищею духовнаго слова» <sup>1</sup>).

Таково было церковное состояние Чехии къ концу XIV стол., наканунъ появления Гуса на каоедръ Виолеемской часовни. Если справедливо, что жизнь и дъятельность этого великаго чеха имъли глубокое влияние на умственное развитие всей Европы, то тъмъ болъе не подлежитъ сомнънию, что на его дъятельность и смерть имъло сильное влияние политическое и церковное состояние Европы того времени.

Европа доживала XIV стол. при общемъ одряхлении политическихъ силъ; все сильное и мощное въ политическомъ мір'є сходило въ могилу, оставляя по себ'є слабыхъ, неспособныхъ преемниковъ и завязывая новыя столкновенія и раздоры въ будущемъ. Императоръ и король Чехіи, Карлъ IV, въ теченіе тридцати лість стоявшій во главі средневіковой имперіи, виновникъ Золотой буллы, обусловившей на много вкювь политическое развитие Германии, умеръ въ 1378 году. Въ то же время сходятъ съ исторической сцены другіе монархи, отличавшиеся силою воли, твердостью характера и вліянісмъ, уступая свое м'єсто слабымъ. безхарактернымъ. но властолюбивымъ своимъ наслёдникамъ. Англійскому королю Эдуарду III наслёдуеть 13-ти-лётній внукъ, Ричардъ II. сынъ знаменитаго Чернаго Принца. Во Франціи, Карлу V Мудрому, создателю постоянныхъ армій и строителю Бастильи, насявдоваль 12-ти-лётній мальчикъ, и съ нимъ раздоры регентства и умственная слабость бол'взненнаго Карла VI. Великій король Венгріи и Польши, Людовикъ I умеръ въ 1382 г. оставивъ лишь двухъ несовершеннолістнихъ дочерей, Марію и Ядвагу, раздблившихъ его державу: первая принесла Венгрію въ приданое Сигизмунду, вторая Польшу-литовцу Ягеллу.

Печальнѣе всего было состояніе Германіи и Италіи, разорванныхъ на мелкія части, выдвигающія свои личныя инте-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ этомъ упоминаетъ и Гусъ въ своей анелляція къ напѣ на архіенископа- Tenor appellationis M. Joannis Iles, Ilist. et Mon. F. 91. Digitized by GOOGLE

ресы, безъ единства въ государственныхъ цёляхъ, безъ морали въ практическихъ средствахъ, безъ разумнаго патріотизма и здраваго политическаго смысла... Европа представляла своего рода политическое равнов'єсіе, —равнов'єсіе слабости, при которомъ, казалось, молодому императору и чешскому королю не трудно будетъ удержать свои насл'ядственныя земли и спокойно править хотя бы королевствомъ, если не имперією; но Вячеславъ IV былъ лишь способенъ заслужить отъ современниковъ названіе «пьяницы». Грубый и жестокій, онъ всегда д'яйствовалъ подъ вліяніемъ своихъ низкихъ страстей: жадный къ деньгамъ, онъ умертвилъ и обокралъ до трехъ тысячъ евреевъ во время пражскаго возстанія <sup>1</sup>); страстный охотникъ, онъ полупьяный, не уберегъ свою первую супругу, которая была растерзана его злыми собаками..

Италія, утомленная в ковыми раздорами партій и господствомъ чужеземцевъ, достигшимъ при Людовикѣ Анжуйскомъ крайнихъ предбловъ, возлагала свои надежды на чешскаго короля и радостно звала Вячеслава принять въ Римѣ императорскую корону и освободить страну отъ ненавистныхъ ей французовъ. Пять лётъ тщетно ждала Италія, что Вичеславъ воспользуется счастливою комбинаціею, когда-либо представлявшеюся его предшественникамъ. Вячеславъ не исполнилъ своего объщанія, не пошелъ за Альны, и назначиль намъстникомъ Италіи своего родственника и личнаго врага. маркграфа моравскаго Іодока. Удерживаемый отъ итальянскаго нохода общественными дёлами Германіи, онъ довелъ свои заботы о Германіи до того, что имперскіе чины принудили его въ 1400 году отречься отъ императорскаго достоинства «за то, что онъ не помогалъ водворенію мира въ церкви, умалилъ права имперіи, не соблюдалъ земскаго мира и совершилъ много жестокихъ насильственныхъ злодѣяній». На місто низложеннаго быль избрань ифальцграфь Рупрехть, и.

1) Passio Judacorum Pragensium, cm. Pelzel, Wenzel's Geschod L 214000

такимъ образомъ, въ римской имперіи было два короля, подобно тому, какъ въ римской церкви было въ то же время двое папъ.

Вячеславъ утерялъ императорское достоинство, но сохранилъ до смерти титулъ чешскаго короля. не на радость себѣ и своимъ подданнымъ Несправедливость. даже жестокость вооружили, наконецъ, противъ короля всёхъ, кому дорога была свѣжая память объ управленіи Чехіею его отцомъ, Карломъ IV. Политическая неспособность Вячеслава, его пустое честолюбіе и страсть играть первую роль ставили его въ непріязвенныя отношенія къ лицамъ наиболье къ нему близкимъ, даже родственнымъ. Нельзя читать безъ сожалёнія о пустотѣ и мелочности Вячеслава простого разсказа о томъ, какъ его родной братъ Сигизмундъ Венгерскій и родственникъ Іодокъ Моравскій захватили короля и таскали по укрѣпленнымъ замкамъ, пока, наконецъ, онъ не былъ освобожденъ однимъ изъ своихъ вассаловъ 1). Спустя н'Есколько л'етъ, Сигизмундъ снова взялъ его въ плёнъ въ самомъ королевскомъ замкѣ, со всею его свитою. Вячеславъ отличался способностью избирать всегда наибол'ве вредныя для себя пути и испытывать на себѣ всѣ дурныя послѣдствія своихъ дурныхъ мъропріятій: поставленный во главъ имперіи, онъ довелъ свое управление ею до насильственнаго отречения; король Чехіи въ періодъ д'ятельности Гуса, онъ, посл'є нер'єшительнаго колебанія въ ту и другую сторону, высказался противъ гуситства именно въ тотъ моментъ, когда вся Чехія готовилась пролить свою кровь за родныя убѣжденія, за народную въру...

Такое политическое состояние европейскихъ государствъ сопровождалось совершенной безурядицей римской церкви.

299

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть разсказь переданъ Ф. Палацкимъ по неизданной еще рукописи: Forma curialis et veridica, qualiter serenissimus D. Weneeslaus Rom. et Boh. rex per barones Bohemiae juste et meritorie fuit arrestatus (Gesch. von Böhm., III, 75). Палацкій, какъ извѣстно, пристрастенъ къ Вичеславу [Уооо] с

Семидесятильтие пребывание папъ въ Авиньонѣ воскресило въ римлянахъ мысль о римской республикѣ и создало великій образъ несчастнаго Кола ди Ріенцо, но въ то же время заставило римское духовенство, ради собственныхъ матеріальныхъ выгодъ, желать возвращенія въ Латеранъ «господина дома своего». Когда Григорій XI, избранный французскою партією въ Авиньонѣ, носѣтилъ Римъ и въ немъ умеръ, римская чернь, наущенная римскими монахами, силою заставила кардиналовъ избрать въ папы итальянца, если не римлянина, и неаполитанецъ Вареоломей Приньяно сталъ папою Урбаномъ VI. Не прошло, однако, и полугода, какъ кардиналы раскаялись въ своемъ выборѣ п. считая его вынужденнымъ. слёдовательно незаконнымъ. избрали въ паны женевца Роберта, извёстнаго подъ именемъ Климента VII. Такимъ образомъ въ римской церкви явилось двое папъ-птальянскій въ Римь и французскій въ Авиньонь. Этотъ расколь, вызванный не борьбою духовной власти со свѣтскою, но внутреннимъ раздоромъ самой церкви, называютъ обыкновенно великимъ, но, намъ кажется, его умъстнъе было бы называть долгимъ: расколъ этотъ, унизившій основной принципъ римской традиціи, быль продолжительнье всіхь, до него бывшихъ, и даже казался нескончаемымъ. Надежда всбхъ истинныхъ католиковъ, что смертью одного изъ папъ водворится въ церкви единство, оказалась тщетною, когда, по смерти панъ-соперинковъ, на ихъ мѣста были избраны повые.-Бонифацій IX въ Рим'ї и Бенедикть XIII въ Авиньон'ї. Казалось, что паденіе римской церкви достигло крайнихъ предѣловъ, что далые идти уже было некуда, и что только рышительныя мары могуть спасти ес. Такъ думали современники и ошиблись: когда въ 1409 г., по предложению знаменитаго канцлера Парижскаго университета ученаго Жерсона, собранъ быль соборь въ Пизѣ для уничтоженія раскола и избранія елипаго папы, то оказалось, что къ бывшимъ уже въ то чапамь. Григорію XII римскому и Бенедикту XIII Google авиньонскому, былъ избранъ новый, Александръ V пизанскій. Вмѣсто двухъ цапъ явилось теперь трое. Проклиная другъ друга за порождаемый ими соблазнъ въ церкви, ни одинъ изъ папъ и никто изъ ихъ избирателей, ни одинъ кардиналъ, не желалъ отказаться отъ своихъ правъ на избраніе, и смерть одного изъ трехъ папъ тотчасъ же вела къ новому избранію.-- такъ, по смерти Александра V былъ избранъ Іоаннъ XXIII.

Таково было церковное состояніе Европы въ концѣ XIV и въ первые годы XV стол. Расколъ римской церкви грозилъ стать постояннымъ явленіемъ; высшіе представители католической церкви, величавшіе себя намѣстниками Христа на землѣ, снизошли до взаимныхъ проклятій, соблазняя паству своими раздорами и памфлетами, роняя въ ея глазахъ достоинство и санъ римскаго первосвященника. высказывая своимъ одновременнымъ существованіемъ необходимость коренной реформы церкви... Эта реформа была выставлена какъ главная задача «вселенскаго собора», который былъ назначенъ папою Іоанномъ XXIII и императоромъ Сигизмундомъ на 1415 годъ въ городѣ Констанцѣ. На этотъ же соборъ вызывался и представитель народной вѣры въ Чехіп. Янъ Гусъ...

Янъ Гусъ, изъ Гусинца '), родился 6-го іюля 1369 года: по своему происхожденію онъ принадлежалъ къ низшему со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гусинецъ, Низіпес, въ современныхъ актахъ «орріdum Husinec», мѣстечко въ Прахинскомъ округѣ Чехіп, граничанцемъ съ Баварісю, было приписано въ разсматриваемое нами время къ королевскому замку *Haus*, т.-е. домъ. или, по баварскому и мѣстному чешскому произношению, *Hus*. Въ изданныхъ письмахъ и сочиненияхъ Гуса, опъ всегда называетъ себя и подписываетъ *Ioanacs Hus*; современники, кромѣ этого общепринятаго наименоваия, писали иногда Ioannes *Husinetz*, Joannes *de Husin*, Ioannes *de Husenitz*. На основания этихъ указаній мы пишемъ *Гусъ*, находя неправильнымъ общеупотребительное, какъ въ нашей, такъ и въ иностранинахъ литературахъ, удвоеніе послѣдней согласной—*Гусъ*. Общенѣмецкое *Haus*. бавар. *Hus*. не имѣетъ по своему значенію ничего общаго со словомъ *Gans*, *auca*, *tycs*; если самъ Гусъ, въ своихъ письмахъ, и позднѣйшее преданіе связываютъ эти два слова, то единственно велѣдствіе того случайнаго обстоятельства, что Нив, почешски, значитъ гусь. что и подавало поводъ къ извѣстной шгрѣ сковъ.

словію чешскаго народа. Не иміз никакихъ свідіній объ его родителяхъ, мы знаемъ изъ собственныхъ указаній Гуса, что у него былъ братъ, о сыновьяхъ котораго онъ постоянно заботился, вспоминая объ нихъ даже накануні своей казни, въ письмі къ магистру Мартину<sup>1</sup>), одному изъ любимійшихъ своихъ учениковъ: «Сыновей моего брата обучи ремесламъ, такъ какъ я опасаюсь, что они, посвятивъ себя духовному званію, не будутъ въ состояніи должнымъ образомъ послужить сму». Кромі того, у него была еще родственница, быть можетъ сестра, именемъ Екатерина.

Гусъ посъщалъ первоначально училище въ Прахатицахъ, увзаномъ городѣ своего округа, при чемъ. по его собственнымъ словамъ 2), онъ «учился пѣть» и «пѣлъ, какъ въ школѣ, такъ и въ церкви, молитвы, одобренныя церковью». Позже, выступивъ уже на общественную деятельность. Гусъ следитъ за Прахатицкой церковью, въ которой нікогда піль, и шлеть мѣстному священнику письмо<sup>3</sup>), въ которомъ укоряетъ его въ небрежения къ своей паствѣ. Кромѣ этого указания о ивни, въ современныхъ намятникахъ не сохранилось никакихъ подробностей о его жизни до того времени, когда его имя было внесено въ акты Пражскаго университета: въ 1393 г. онъ получилъ степень баккалавра свободныхъ искусствъ. въ 1394 г.-баккалавра теологін и въ 1396 г.-магистра свободныхъ искусствъ. Судя по тому, что въ университетскихъ спискахъ онъ никогда не встрѣчается въ числѣ первыхъ, можно, кажется, заключить. что Гусъ не отличался отъ своихъ товарищей особенными способностями и дарованіями; но направленіе молодого магистра рано опред%лилось и было высказано имъ доволько точно: принятый въ 1398 г. въ число пренодавателей Пражскаго университета. Гусъ, въ слёдующемъ же году, рёзко разошелся со своими университетскими товарищами по преподаванію, публично защищая нѣкоторыя изъ положеній англійскаго ученаго и реформатора Джона

1) Hist. et Mon., I, f. 66, ep. 28. 2) Ibid., I. f. 40. 3) Dibid., I, f. 6908

Виклефа <sup>1</sup>). Хотя Виклефъ былъ уже въ то время признанъ римскою церковью ерстикомъ, но защита его положеній, какъ

') John Wickliffe, род. въ 1324 г., ум. въ 1387 г.; по приказанію напы, кости его, какъ еретика, были вырыты изъ земли и сожжены въ 1428 году. Отвергая всякій человѣческій авторитетъ, онъ основаль свое ученіе единствецно на свидътельствъ Св. Писвнія и поэтому отвергалъ всъ пововведснія римской церкви, какъ измышленія, составленныя лишь ради корыстныхъ цёлей. Важи4:йшій его трудъ есть переводъ библіп на англійскій языкъ. Онъ былъ признанъ еретикомъ, такъ какъ отвергаль догмать пресуществления. Англійскіе духовные ученые такъ отзываются о немъ: Wickliffc was a most extraordinary man considering the times in which he lived; it was, however. his misfortune, as it was his greatest glory, that he anticipated, by almost two centuries, the principles of a more enlightened generations; and scattered his holy lessons on a soil, not yet prepared to give them perfect life and maturity. R. Eden, Churchm, theolog. diction., London, 1859. p. 364. Гусъ имѣдъ своихъ предшественниковъ; они посъяди уже въ Чехіи тъ принципы, которые, развиваясь въ сознаніи чешскаго народа, необходимо должны были вызвать то движеніе, которое напрасно слишкомъ много относять къ вліянію Виклефа. Между англійскимъ и чешскимъ движеніемъ большая разница: въ оксфордскихъ положеніяхъ преобладаетъ спекулятивный духъ, въ требованіяхъ же Гуса, и въ особенности гуситовъ,--практическое направленіе. Виклефъ имѣлъ вліяніе на Гуса, какъ на ученика извѣстной теологической и философской школы; но, какъ народный проповѣдникъ и практическій реформаторъ, Гусъ находияся подъ вліяніемъ тбхъ національныхъ, славянскихъ стремленій, которыя были посѣяны еще въ IX стоя, и развиты преднественниками Гуса. Исторія гуситства доказала, что въ этомъ движеній быль довольно сильный національный элементь. Вліяніе Виклефа, конечно, было и не могло не быть: когда чешская княжна Анна, сестра короля Вячеслава, выныа замужъ за англійскаго короля Ричарда II, то между Прагой и Оксфордомъ завязались довольно частыя сношенія; ученики Виклефа, разпосившіе повсюду его ученіе, еще чаще стали посъщать Чехію и имъли вліяніе на Гуса; мы указываемъ лишь на предълы и характеръ этого вліянія. Гусъ самъ выразиль довольно опредѣлительно степень и характеръ этого вліянія: Меня влечеть къ Виклефу та слава, которою онъ пользуется у хорошихъ, не у дурныхъ священниковъ, въ Оксфордскомъ университетѣ и вообще у народа; меня привлекають его сочиненія, которыми онъ призываеть къ исполненію заповѣдей Христа всѣхъ. особенно же священниковъ. которые должны оставить роскошь и господство въ мірѣ и должны вести жизнь апостольскую; меня влечеть къ нему его дюбовь къ закону Христа, истину котораго онъ всегда провозгланиаль, говоря, что въ ней нѣть и не можеть быть никакой лжн . Hist. et Mot., I, f. 109. Neander, Gesch. d. christl. Kirche, IV, 3, 248. 0 первой защить Гусомъ изкоторыхъ положеній Виклефа, см. Depositiones testium contra M. Joannes Hus.

видно, не повредила университетской карьерћ Гуса: 15 окт. 1401 г. онъ былъ избранъ въ деканы философскаго факультета; спустя годъ, Гусъ сталъ ректоромъ Пражскаго университета<sup>1</sup>). Академическая дѣятельность Гуса, при всей ея важности для его умственнаго развитія, не имѣла однако столь рѣзкаго, рѣшительнаго вліянія на судьбу чешскаго народа, какъ его дѣятельность, чисто общественная. Эта послѣдняя распадается на три главнѣйшіе періода: въ первомъ Гусъ воздѣйствуетъ на чешскій народъ какъ проповѣдникъ въ Виолесмской часовнѣ; во второмъ онъ является открытымъ противникомъ папы Іоанна XXIII и обращаетъ на себя вниманіе всей Европы; паконецъ, въ третьемъ Гусъ горитъ на кострѣ,-- этому послѣднему періоду никогда уже не суждено закончиться, постоянно воздѣйствуя на развитіе пытливаго ума всего человѣчества<sup>2</sup>).

Чехъ Янъ Мильгеймскій, изъ Пардубицъ, строитель Внолеемской часовни, зналъ, слышалъ Гуса въ университетѣ, и просилъ архіепископа назначить именно его въ проповѣдники при той часовнѣ; 14 марта 1402 г. Гусъ получилъ отъ архіепископскаго викарія офиціальное утвержденіе его въ этой должности <sup>3</sup>), которая болѣе всего послужила къ сближенію Гуса съ тѣмъ низшимъ классомъ парода, къ которому онъ принадлежалъ по рожденію. Народныя проповѣди Гуса составляютъ важнѣйшее явленіе чешской исторіи того времени. Суровый и рѣзкій Копрадъ Вальгаузенъ сильно потрясалъ своихъ слушателей; мечтательный и мрачный Янъ Миличь

<sup>3</sup>) Pelzel, Lebensgeschichte der Königs Wenzel, Urkundenbuch, II, S. 95, W189.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы привели послужной списокъ Яна Гуса по Налацкому (Gesch. von Böhm., 111, 191); въ Hist. et Мопиш. встрѣчаются нѣсколько отличныя указанія, взятыя изъ какой-то древней рукописи: «In vetusto quodam codice haee extabant: M. Joannes Hus factus est Baccalaureus in artibus A. D. 1393, Magister artium --1396, sacerdos et praedicator in Bethlehem—1400, Decanus--1401, Rector Universitatis—1409 (?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Baur, Die christl. Kirche des Mittelalters, 1861, S. 526. Huoe paagkaehie, на четыре періода, см. A. Neauder, Kleine Gelegenheitsschriften, Berlin, 1829, S. 230.

пугаль ихь: но ни тоть, ни другой не оставляли своими проновѣдями такого глубокаго, серьезнаго впечатлѣнія, какъ Янъ Гусъ: онъ обращался преимущественно къ здравому, неиспорченному схоластикой разсудку своихъ слушателей и полначи ихъ, возбуждалъ въ нихъ новыя думы; онъ взывалъ къ чистому, не осквернечному развратомъ сердцу чешскаго народа и. своими наставленіями, побуждаль его къ добрымъ дѣламъ. Направленіе проповѣдей Гуса оказалось направленіемъ болѣе практическимъ и цѣлесообразнымъ, чѣмъ то, которому слѣдовали его предшественники. Гусъ говорилъ понятно для всёхъ, ясно опредёляя вопросы и отчетливо отвёчая на нихъ: его проповѣди легко слушались, его положенія принимались безъ труда. Его познанія, его начитанность, особенно въ Св. Писаніи, его глубокая по тому времени эрудиція не были выставляемы имъ въ публичныхъ проповѣдяхъ и не пугали народъ, который полюбилъ Гуса за ясность, простоту и .внутреннюю правду его рѣчи. Поставивъ задачею своихъ проповѣдей поднять моральный уровень жизни чешскаго народа, Гусъ громилъ порокъ всею внутреннею глубиною своего убѣжденія и внѣшнею силою своего слова, не шадя ни укоренившихся обычаевъ, ни установившихся привычекъ. Сознавая важное вліяніе религіи и церкви на народную нравственность, Гусъ открыто и прямо касался вопросовъ, въ которыхъ заключалось зерно народныхъ убѣжденій, вкрований и поступковъ. Нападая на духовенство за его небрежное отношение къ своимъ пастырскимъ обязанностямъ, за его развратную, не менбе свътской, жизнь, Гусъ указываль народу на явленія, которыхъ народъ былъ ежедневнымъ свидѣтелемъ и которыя уже давно и глубоко презиралъ, но не высказываль, не имъя къ тому средствъ, не видя возможности успѣха. Виелеемскія проповѣди завязали моральную связь между Гусомъ и чешскимъ народомъ, ту нравственную солидарность, интересъ которой заключался въ общности религіозныхъ в'врованій и сила которой подняла потомъ всю чеш-

305

Digitized by

) 20 C

скую землю на борьбу за казнь народнаго любимца <sup>1</sup>). Эти же пропов'я обратили на него внимание королевы Софии. которая часто приходила его слушать и сдълала Гуса своимъ духовникомъ, и такимъ образомъ пріобрѣли народной партіи опору, хотя и довольно слабую, при дворѣ чешскаго короля. Чемъ теснее становился союзъ между чешскимъ народомъ и Гусомъ, тѣмъ яснѣе проявлялась вражда къ нему латинскаго духовенства, оскорбленнаго не столько вопросами догматическими, сколько подрывомъ его матеріальныхъ выгодъ 2). Пока Гусъ нападалъ въ своихъ проповѣдяхъ на пороки свѣтскихъ лицъ, «духовенство, по словамъ одной чешской хроники<sup>3</sup>), говорило, что св. Духъ глаголетъ его устами»; но какъ только Гусъ напалъ на папу, на высшее и низшее духовенство, порицая его гордость, корыстолюбіе, симонію и другіе пороки, и пропов'єдуя, что духовенство не должно имъть имуществъ, то все духовное сословіе возстало на него и говорило, что дьяволъ вселился въ его тъло, и называло его еретикомъ. Латинское духовенство жаловалось на Гуса чешскому королю, но Вячеславъ отвѣчалъ: «пока ма-

<sup>1</sup>) Палацкій, характеризируя діятельность Гуса, какъ проповідника, находить въ немъ, между прочимъ, слідующія черты: «ungemessene Kühnheit und Rücksichtlosigkeit. Hartnäckigkeit und unbiegsamer Eigensinn, auffalende Sucht nach Popularität, und ein Ehrgeiz, der die Märtyrerkrone als das höchste Ziel eines Menschenlebens ansah» (Gesh. v. Böhm. S. 225). При этомъ авторъ ссылается на чешскія сочиненія Гуса: Diese Charakterschilderung gründet sich vorzäglich auf Hussens in böhmischer Sprache hinterlassene Schriften, in welchen seine Eigenthümlichkeit sich schärfer ausprägte, als in den mehr nach Schulregeln entworfenen lateinischen (Ibid. Ann. 278). Мы не иміли подъ руками чешскихъ сочиненій Гуса, по, судя по датинскимъ переводамъ ихъ, паходимъ очеркъ, сділанный Палацкимъ, по меньшей мірь, пристрастнымъ.

<sup>2</sup>) Девять проповѣдей Гуса, дошединіхь до насъ и изданныхъ, могуть дать понятіе о взглядѣ его на современное духовенство (Conciones synodicae, quas habuit diversis temporibus M. Joannes Hus Pragae ad clerum, cujus vicia et impietatem acerrime taxavit, Hist. et Mon. 11. f. 25 sqq.); а двадцать восемь проповѣдей. обращенныхъ къ паствѣ, указываютъ направление его бесѣдъ съ народомъ (Sermones XXVIII M. Joannis Hus ad populum. Ibid., 11. f. 54 sqq.).

Pelzel, II, 553.

1

306

гистръ Гусъ процовѣдывалъ противъ насъ, мірянъ, вы радовались тому: теперь же дошла очередь и до васъ—будьте же довольны и тѣмъ, что вы теперь слышите».

Къ этому первому періоду д'ятельности Гуса относятся его первыя столкновенія съ представителями господствующей въ Чехіи латинской церкви, которыя, ясн'ье пропов'ядей, обрисовывають его народное направленіе. Пражскій архіепископъ. Збинекъ Заяцъ, питалъ къ Гусу полное дов'яріе и, вскор'я посл'я своего возведенія въ санъ архіепископа, просилъ Гуса «передавать ему лично, а въ случа'я его отсутствія, письменно о вс'яхъ отступленіяхъ отъ церковнаго устава, зам'ячаемыхъ имъ въ его діоцез'ъ» 1). Такое доброе согласіе между Гусомъ и Збинкомъ продолжалось до конца 1407 года, когда Гусъ, по просьб'я архіепископа, во время синода, говорилъ р'ячь передъ пражскимъ клиромъ и эта р'ячь была принята вс'ями съ восторгомъ 2); но скоро эти добрыя отношенія изм'єнились всл'ядствіе различія взглядовъ того и другого на вопросы в'єры и церковной іерархіи.

За предѣлами Англіи ученіе Виклефа нигдѣ въ Европѣ не встрѣтило такого сочувствія, какъ въ Чехіи, которой именно въ то время принадлежало одно изъ первыхъ мѣстъ въ ряду европейскихъ странъ, какъ землѣ, отличавшейся своимъ мощнымъ духовнымъ развитіемъ: въ лицѣ Карла IV

.

<sup>1</sup>) Sacpissime reitero, qualiter in principio Vestri regiminis mihi pro regula Paternitas Vestra instituerat, ut quotiescunque aliquem defectum erga regimen conspicerem, mox personaliter, aut in absentia per literam, defectum hujusmodi nuntiarem. Изъ неизданнаго письма Гуса къ архіспископу отъ іюля 1408 года, см. Palacky. III. 216. Апт. 279. Такое согласіе Збінка съ Гусочъ не могло быть прочно: реформаторъ, конечно, не удержится въ тѣхъ предѣлахъ, которые поставилъ себѣ архіспископъ! Даже не обращая вниманія на тѣ политическіе интересы, которые примѣнались позже. Гусъ и Збинекъ должны были придти въ столкновеніе: Гусъ, руководимый христіанскимъ интересомъ, долженъ былъ все болѣе и болѣе нападать на порчу духовенства и церкви; Збинекъ же, руководимый ісрархическими цѣлями, не могъ войти въ борьбу съ ісрархической системой.

2) Hist. et Monum. II. 47 sqq. (ed. 1715; Palacky).

Чехія дала нізмецкой имперіи одного изъ образованнізйшихъ государей и учрежденіемъ Пражскаго университета Чехія возжгла въ Европѣ третій послѣ Парижа и Оксфорда интеллектуальный свёточъ. послужившій прообразомъ многимъ германскимъ университетамъ. Въ то время, когда чехи занимали высшія должности въ Пражскомъ университетѣ, когда Николай Лютомышльскій быль вице-канцлеромъ, а Гусь деканомъ и потомъ ректоромъ<sup>1</sup>), въ университетѣ преобладелореалистическое направление философии, и нѣмцы, придерживавшіеся по преимуществу номинализма, не имбли большогозначенія; вмісті съ реализмомъ, въ немъ получило широкое развитіе и ученіе Виклефа, какъ высшаго въ то время пред-• ставителя реализма въ вопросахъ религіи. «Я и члены нашегоуниверситета, -- пишетъ Гусъ<sup>2</sup>), -- уже болѣе двадцати лѣтъ читаемъ книги Виклефа». Когда же, въ 1403 г., обѣ высшія должности университета были заняты цёмцами, то образовалась реакція реалистическому направленію, которая скороприняла оттёнокъ національной вражды. Въ одномъ изъ первыхъ заскданій членовъ Пражскаго университета силезецъ Іоаннъ Гюбнеръ, магистръ, предложилъ дать заключение о 45 статьяхъ ученія Виклефа, находя ихъ еретическими: не смотря на протестъ чешскихъ ученыхъ, и въ томъ числѣ Гуса, который заявляль, что большинство этихъ статей не составляютъ положеній Виклефа, но измышлены самимъ Гюбнеромъ, совѣтъ университета большинствомъ голосовъ постановиль, что всякій члень Пражскаго университета обязывается отказаться отъ всіхъ 45 статей и, подъ страхомъ академической клятвы, никто не долженъ распространять ученіе Виклефа<sup>3</sup>). Это постановленіе сов'ьта офиціально

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Monum. histor. univers. Prag., I. 368 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Replica magistri Joannis Hus contra anglicum Joannem Stokes, Wiclefff columniatorem. Hist. et Monum. I, f. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) N. d. Hardt, IV, 652. Chronicon universitatis Pragensis, ad a. 1403. (cm. Palacky, l. c., III, 197).

засвидьтельствовало, что въ Чехіи существуетъ глубокое несогласие современниковъ во взглядѣ на церковь и догматы вёры: но оно не было въ силахъ заглушить въ чехахъ сочувствіе къ тімъ положеніямъ Виклефа. въ которыхъ овъ нападаль на элоупотребленія латинскаго духовенства, протестуя противъ власти папы и всей римской іерархіи. Что это постановление не имбло никакого практическаго эначения. видно изъ того, что, спустя пять лѣтъ, въ 1408 году, состоялось новое постановление, по которому «ни одинъ члени Пражскаго университета не можетъ учить или распространять тв 45 статей ученія Виклефа в еретическома, ложнома. возбуждающет соблазно смыслъ». Эта послёдняя прибавка уничтожала самое запрещеніе, и не трудно догадаться, что это новое постановление было составлено преимущественно чехами. Между тёмъ архіепископъ Збинекъ собралъ провинціальный синодъ и особымъ опредбленіемъ постановилъ, что всякій, обладающій какимъ-либо сочиненіемъ Виклефа, обязанъ представить его архіенископу для боле точнаго изследованія о томъ, не заключается ли въ немъ чего-либо еретическаго <sup>1</sup>). Такое требование архиепископа вызвало протесть со стороны проповѣдника: Гусъ еще сильнѣе нападаеть въ своихъ пропов'йдяхъ на власть, предоставленную архіепископамъ, и уже провидитъ въ этомъ распоряженіи Збинка вліяніе німецкой партіи. Противод і тому вліянію, Гусъ принимаетъ живѣйшее участіе въ поднятомъ ие имъ вопросѣ объ университетскихъ правахъ различныхъ націй; вслёдствіе усиленныхъ домогательствъ при дворѣ, тяжело отозвавшихся на здоровьи Гуса<sup>2</sup>), чешская нація одержала побѣду: королевскимъ декретомъ 18-го января 1409 г.

<sup>1</sup>) Объ этомъ свидѣтельствуеть самъ Гусъ въ соч. Depositiones testium. Споръ о правахъ національностей въ Пражскомъ университетѣ см. Pelzel, 1. с., II, 543, *J. Held*, Tentamen historicum illustrandis rebus anno MCCCCIX in universitate Pragena. gestis, Pragae, 1827, p. 26; Palacky, l. c., III, 228 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hist. et Monum. 1, 109 (ed. 1715; Palacky).

чешской націи было предоставлено право трехъ голосовъ, а нѣмецкой—одного, между тѣмъ какъ прежде существовало обратное отношеніе. Нѣмецкіе члены Пражскаго университета обидѣлись; считая себя призванными германизировать славянскіе народы, нѣмцы тысячами <sup>1</sup>), покидали «неблагодарную» Прагу, о чемъ сами потомъ крайне сожалѣли. Уходя изъ Праги, они разносили съ собою по Европѣ ненависть къ чешской націи, къ ея университетскимъ представителямъ, особенно же къ Яну Гусу, имя котораго скоро обратило на себя вниманіе всей Европы.

Проповиди Гуса въ Виелеемской часовнъ носили на себъ такой же національный отпечатокъ. какъ и его университетскіе споры съ нізмцами, но въ нихъ, кромі того, выступало на первый планъ нравственное начало, законы морали, давнозабытые латинскимъ духовенствомъ; когда Гусъ указывалъ народу на это духовенство, какъ на примѣръ нравственнаго паденія. и съ натуры рисоваль картину ихъ развратной жизни, «м'Бра ихъ теривнія исполнилась» и они обратились къ архіепископу съ жалобою на виелеемскаго проповидника. Въ этой жалобі: они обвиняли Гуса «въ возбужденіи народа противъ лицъ духовнаго званія, въ возбужденіи чеховъ противъ німцевъ, въ неуважении къ церкви, въ названии Рима резиденціею антихриста. между тізмъ какъ Гусъ не стыдится публично восхвалять еретика Виклефа и высказывать желаніе соединиться съ нимъ душою по смерти». Вслъдствіе такой жалобы дёло было передано для изслёдованія пражскому инквизитору; между нимъ и Гусомъ завязалась переписка, къ сожальнію, еще не изданная 2); здъсь Гусъ вполнъ оправдалъ себя. Между тѣмъ, вслѣдствіе настояній архіенископа Збинка, напа Александръ V издалъ особую буллу, которою

2) Палацкій приводить начало четырехъ писемъ, см. І. с. III, 247, Anm. 324. Digitized by OOgle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ первый же день ушло болѣе 2.000 человѣкъ. Aen. Sylv. histor. Bohem., cap. 35. Всего же покинули Прагу до 20.000 нѣмцевъ. Scr. rer. Bohem. III, 11.

предоставлялъ ему употребить всѣ зависящія отъ него міры къ искорененію въ Чехіи «виклефовой ереси» 1). Пока Гусъ апеллировалъ «отъ папы не знающаго положенія дѣла въ Чехін къ тому панѣ. который будетъ подробно ознакомленъ съ нимъ»<sup>2</sup>), думая тѣмъ ослабить значеніе буллы, архіепископъ потребовалъ къ себѣ всѣ сочиненія Виклефа, у кого они ни находились бы, для разсмотрёнія: въ числё другихъ, Гусъ также принесъ имъвшіяся у него книги Виклефа. Результатомъ этого новаго разсмотриния быль декреть пражскаго архіепископа, отъ 16-го іюня 1410 г., по которому всѣ отобранныя книги Виклефа были приговорены, какъ еретическія, къ сожженію, и публичныя пропов'єди въ капеллахъ были запрещевы <sup>3</sup>). Это распоряжение Збинка произвело самое тяжелое впечатлѣніе на всѣ сословія чешскаго народа. Король. королева, университеть. граждане, чернь, вся Прага и Чехія были противъ архіепискона 4). 25-го іюня Гусъ апеллировалъ на архіепископа Збинка къ папѣ Іоанну XXIII, а черезъ три недѣли, 16-го іюля, на архіепископскомъ дворѣ. въ присутствіи клира, при торжественномъ пѣніи Те Deum laudamus, были сожжены всѣ книги Виклефа, собранныя Збинкомъ. Гусъ писалъ по этому поводу: «Я называю сожжение сочиненій Виклефа дурнымъ дёломъ, такъ какъ подобное уничтоженіе книгъ не извлекаетъ изъ сердца человѣческаго ничего злого. но уничтожаетъ многія истины и добрыя мысли». Два дня спусти, 18-го іюля, зрхіепископъ отлучилъ отъ церкви Яна Гуса и его сторонниковъ, оповѣщая о томъ во всѣхъ , церквахъ своего діоцеза <sup>5</sup>).

Прага пришла въ волнение. Весь городъ раздълился на

<sup>5</sup>) Chronicon Universitatis Pragensis ap. Palacky, Gesch. von Böhm., III, 252. Ein Originalexemplar des Bannspruchs vom 18 Juli 1410 befindet sich im Wit-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rayn., Ann. Eccles., ad a. 1409, No 89.

<sup>2)</sup> A papa male informato ad papam melius informandum.

<sup>\*)</sup> Hist. et Monum. I, 113, 294; I, 17; I, 113 (ed. 1715; Palacky).

<sup>4)</sup> Pelzel, l. c., II, 568.

двѣ партіп, осыпавшія другъ друга насмѣіпками и бранью; въ различныхъ концахъ города раздраженіе выразилось дракой и насиліемъ<sup>1</sup>). Король, не смотря на свою вражду къ архіепископу, долженъ былъ принять строгія мѣры къ успокоенію города и запретить подъ страхомъ смертной казнн всякое возбужденіе ненависти со стороны какой бы то ни было партіи. Разрывъ между Збинкомъ и Гусомъ дошелъ до крайнихъ предѣловъ: не обращая вниманія на декреты архіепископа, Гусъ продолжаетъ проповѣдывать въ Виелеемской часовнѣ и въ торжественномъ собраніи университета говоритъ рѣчь въ защиту трактата Виклефа о св. Тройцѣ<sup>2</sup>)...

Въ это бурное для Праги время, осенью 1410 года, прибыло извѣстіе, что папа Іоаннъ XXIII вполнѣ оправдываетъ всѣ распоряженія пражскаго архіепископа и требуеть Яна Гуса въ Римъ къ отвѣту. Вячеславъ былъ оскорбленъ, какъ король; онъ написалъ папѣ собственноручное письмо <sup>3</sup>), въ которомъ изъявлялъ свою непремѣнную волю, чтобъ права Виелеемской часовни оставались ненарушимы и чтобъ «папа призывъ Гуса въ Римъ, такъ какъ уничтожилъ личный не согласно съ достоинствомъ королевства отдать столь полезнаго проповѣдника въ руки враговъ и тѣмъ возбудить волненіе въ народѣ». Это письмо не привело ни къ какимъ результатамъ и дёло о Гусв шло своимъ обычнымъ путемъ: Гусъ отправилъ въ Римъ своихъ прокураторовъ. которые не были выслушаны, и въ Прагћ, незадолго до смерти Збинка, было вновь возглашено во встхъ церквахъ отлучение Гуса отъ церкви. Только смерть Збинка упразднила раздоръ Гуса съ «необразованнымъ и честолюбивымъ» архіепископомъ Праги. Временемъ смерти Збинка, сентябремъ 1411 г., заканчивается первый періодъ общественной діятельности Гуса, во все,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scr. rer. Bohem. III, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разсужденія Палацкаго по этому поводу крайне односторонни, см. Gesch. v. Böhm. III, 254.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо нанечатано Палацкимь, ibid., S. 258, Anm. 347.

время котораго от оставался пропов'ядникомъ въ Виолеемской часовні и не покидалъ Праги, и наступаетъ второй.

Іоаннъ XXIII, какъ и его предшественники, былъ не только папа римской церкви, но и государь одной изъ итальянскихъ областей. Слабый, какъ государь, чтобъ бороться съ неаполитанскимъ королемъ Ладиславомъ, стремившимся къ объединенію подъ своею властью всей Италіи, Іоаннъ XXIII прибѣгъ къ средству, которымъ онъ владѣлъ, какъ папа, и въ концѣ 1411 года издалъ двѣ буллы: одною изъ нихъ онъ призывалъ весь католическій міръ на крестовый походъ противъ своего политическаго врага, другою—пана обѣщалъ отпущеніе грѣховъ всѣмъ, кто такъ или иначе приметъ участіе или окажетъ содѣйствіе этому крестовому походу <sup>1</sup>). Подобныя буллы были явленіемъ столь обыкновеннымъ, что ни король Вячеславъ, ни архіепископъ Альбикъ не ожидали тѣхъ послѣдствій, какія произошли, когда въ Прагу прибылъ папскій легатъ Венцель Тимъ и начался сборъ денегъ и отпущеніе грѣховъ <sup>2</sup>).

Гусъ и его сторонники, въ особенности Іеронимъ Пражскій, всенародно, съ церковной каоедры, стали проповѣдывать противъ правъ духовенства разрѣшать отъ грѣховъ за извѣстную сумму, давать индульгенціи <sup>3</sup>). Гусъ открыто и громко называлъ такое отпущеніе постыднымъ обманомъ; онъ говорилъ: «Если папа хочетъ побѣдить враговъ, то пусть слѣдуетъ примѣру Христа, намѣстникомъ котораго онъ себя величаетъ; пусть молится онъ за враговъ своихъ: пусть скажетъ: «царство мое не отъ міра сего; пусть дѣлаетъ добро врагамъ, пусть благословляетъ проклинающихъ его и тогда. только тогда Господь, по обѣщанію своему, дастъ ему такой языкъ и такую мудрость, которой не въ силахъ будутъ противиться всѣ враги его». Вслѣдъ за тѣмъ Гусъ, особыми при-

') Hist. et Monum. 1, f. 171 et 172.

<sup>2</sup>) Pelzel, I. c., II, 604, 607.

<sup>3</sup>) Contra bullam papae Joannis XXIII in qua erexit crucem adversus Ladislaum regem Apuliae, replica magistri Joannis Hus. Hist. et Monum. I, f. 189.

Digitized by GOOGLE

глашеніями, призывалъ всіхъ на публичный дпспутъ 1), на которомъ онъ подвергнетъ обсужденію вопросъ о сообразности напской буллы съ запов'дями христіанской религіи. Не смотря на противодъйствіе короля и архіепископа, диспутъ состоялся: рѣчь Гуса, какъ всегда умѣренная, спокойная, произвела на слушателей глубокое, но не різкое впечатленіе, между тёмъ какъ огненная рёчь Іеронима Пражскаго возбудила всёхъ слушателей, особенно же молодежь. которая наградила оратора торжественными проводами. Этого мало: народъ устроилъ костеръ и сжегъ обѣ буллы Іоанна XXIII<sup>2</sup>). Защитники панских распоряжений встрѣтили сопротивление въ народѣ: 10 іюля, въ воскресенье, трое молодыхъ людей изъ простого званія публично возражали латинскимъ сторонникамъ папскихъ буллъ и. не смотря на всѣ усилія Гуса, были тотчасъ же приговорены городскимъ совѣтомъ къ казни чрезъ обезглавленіе. Народъ видѣлъ въ нихъ мучениковъ, съ торжествомъ, при пѣніи церковной молитвы: Isti sunt sancti, отнесъ твла ихъ въ Виелеемскую часовню, гдѣ была совершена торжественная, народная молитва за упокой душъ за народъ пострадавшихъ...

Раздраженіе обѣихъ партій, католико-нѣмецкой и чешскоправославной дошло до крайнихъ предѣловъ. Противъ Гуса, какъ любимца народа, принимаются самыя строгія мѣры; папа Іоаннъ XXIII отлучилъ его отъ церкви и наложилъ интердиктъ на его мѣстопребываніе <sup>3</sup>); нѣмцы, члены городского совѣта, постановпли взять Гуса въ самой часовнѣ, среди про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quaestio magistri Joannis Hus, disputata ab eo de indulgentiis, sive de cruciata papae Joannis XXIII fulminata contra Ladislaum Apuliae regem. Ibid. I, f. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die umständliche Schilderung des ganzen Aufzugs hat uns der bekannte M. Martin Lupac (1468) hinterlassen (M. S.) der als Student selbst daran Theil genommen hatte. *Palacky*, l. c., S. 278, Anm. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hist. et. Monum. 1, 393 (ed. 1715). Die Forma processus moderni dati contra M. Joan. Hus findet sich undatirt in mehren Handscriften. *Palasky*, l. c. 286, Ann. 385.

повѣди, и когда народъ не допустилъ до такого насилія, рѣшились разрушить Виелеемскую часовню. «Вотъ, --- говорилъ Гусъ,-образчикъ дерзости нъмецкой!-безъ королевской воли не посмѣли бы разрушить печь у сосѣда, а дерзнули покуситься на храм'ъ Божій». Опасность, предстоявшая возлюбленному народомъ храму Божію, вызвала новыя волненіи въ Прагѣ; народъ рѣшился защищать свою часовню... Между ткмъ, латинское духовенство прекратило всъ церковныя требы-не вѣнчало, не причащало, не хоронило-такъ какъ на Прагу быль наложень интердикть самимь пребываніемь въ ней Гуса. Янъ Гусъ, призывавшій всёхъ къ молитвё и къ жизни, сообразной съ евангельскими запов'вдями, становился предметомъ удаленія народа отъ церковныхъ требъ, — онъ не желалъ подвергать Прагу церковному запрещению: Гуссъ апеллируеть на напу глави церкви Інсусу Христу и удаляется изъ Праги въ небольшое мѣстечко (Kosi hradec), на которомъ позже возникъ знаменитый Таборъ. Здёсь Гусъ продолжалъ свою дуятельность или проповудью въ полу, или сочиненіями: знаменитый Tractatus de Ecclesia 1) былъ здёсь задуманъ, составленъ и написанъ. Гусъ удалился со сцены венадолго: вскорѣ латинское духовенство вызвало его вновь на сцену, и наступиль третій акть его жизневной діятельности, заключившійся трагическою смертью, которая поставила его такъ высоко въ глазахъ современниковъ и отнесла къ числу христіанскихъ мучениковъ приговоромъ потомства.

Въ мукахъ и страданіяхъ изживало средневѣковое обще-

315

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тгастаtus Magistri Joannis Hus de Ecclesia. Hist. et Monum., I, f. 196 255. Самое замѣчательное сочиненіе Гуса; въ немъ, между прочимъ, находимъ объясненіе тому обстоятельству, что соборъ поставилъ Гусу въ вину его исповѣданіе единой, святой, каволической или вселенской церкви. Ученіе Гуса о церкви уничтожало всю католическую систему и папство: церковь ссть общеніе вѣрующихъ; она обнимаетъ всѣ народы земного шара; глава ея есть Господъ Інсусъ Христосъ, не импющій на землю своего намъстичка; иѣтъ ни греко-восточной, ни западно-римской церкви, есть пиць одна церковь Христа, — греко-восточная ся часть сохранила истину, западно-римская же уклонилась отъ истины.

ство свою религію плоти: трое напъ – Іоаннъ XXIII, Григорій XII и Бенедиктъ XIII-были живымъ укоромъ католическому міру, распавшемуся ва три части; крайній матеріализмъ и вопіющій разврать латинскаго духовенства смущаль религіозный покой в'ярующихъ; а между т'ямъ, на окраинахъ католическаго міра уже выступали сильные умы и предъявляли , грозныя требованія: новыя мысли Джона Виклефа и истины Яна Гуса тревожили умъ и зароняли въ душу сѣмена иныхъ в врованій и иной жизни... Всѣ въ Европф требовали выхода изъ такого тяжелаго состоянія и вѣсть о созваніи собора была принята всюду съ восторгомъ. Стараніями короля Сигизмунда, папа Іоаннъ XXIII, буллою отъ 9 декабря 1413 года, созываль соборь къ ноябрю слёдующаго года въ имперскій городъ Констанцъ, въ Швабін 1). Зд'єсь должны были разрѣшиться всѣ религіозныя и церковныя сомнѣнія средневѣкового человѣка: въ Констанцѣ долженъ быть произнесенъ судейскій приговоръ надъ ученіемъ Яна Гуса и его сторонниковъ.

Гусъ не колеблясь согласился явиться въ Констанцъ; убѣжденный въ истивѣ своихъ проповѣдей, онъ видѣлъ въ Констанцкомъ соборѣ новое средство болѣе всесторонняго обсужденія и распространенія своего ученія. Въ письмѣ къ королю Сигизмунду<sup>2</sup>), Гусъ проситъ лишь о томъ, чтобъ ему было дозволено публично изложить свои взгляды и убѣжденія: «такъ какъ я ничему не училъ втайнѣ, то я желаю быть выслушаннымъ и разслѣдованнымъ не секретно, но въ публичномъ засѣданіи собора, и проповѣдывать и отвѣчать, какъ то повелитъ св. Духъ, всѣмъ, кто только пожелаетъ узнать истину; не стращусь исповѣдывать Господа Христа и готовъ, если

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Акты Констанцкаго собора изданы *Herm v. d. Hardt*, Magnum oecumenicum Constantiense Concilium. Francof. et Lips. 1700. 6 v. in fol. Позже, иъ 1742 г., былъ изданъ въ Берлинѣ седьмой томъ, заключающій иъ себѣ указатель къ предъидущимъ шести.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо отъ 1 сентября 1414 г.; оно сще не издано, но важнъйшию отрывки его напечатаны у Палацкаго, Gesch. von Böhm., III, 312, Anm. 423.

потребуется, пострадать смертью за его истинныя заповіди». Еще задолго до открытія собора, въ первомъ же актѣ къ нему относящемся. Гусъ просить гласнаго, открытаго обсуждения, въ чемъ, какъ мы увидимъ, ему было отказано, и высказываеть предчувствіе мученической смерти, въ чемъ, какъ извѣстно, предчувствіе не обмануло его. Гусъ писалъ это письмо къ Сигизмунду изъ Праги, куда онъ прибылъ на нѣсколько лишь дней, чтобъ явиться на созванный пражскимъ архіепископомъ синодъ мёстнаго духовенства и дать отвёть на всё взводимыя на него обвиненія, -- «высокопочтенное собраніе, занятое разсмотр'вніемъ королевскаго порученія», отказалось выслушать Гуса; но. въ то же время, епископъ- назаретскій Николай, поставленный папою инквизиторомъ въ Чехіи, далъ Гусу формальное удостов врение <sup>1</sup>) въ томъ, что находитъ Гуса, «во всѣхъ его рѣчахъ, дѣяніяхъ и поступкахъ. добрымъ католикомъ, никогда не высказывавшимъ ничего дурного, подозрительнаго или ложнаго». Такой офиціальный актъ, данный важнёйшимъ въ настоящемъ случаё представителемъ духовной власти въ Чехіи, долженъ былъ служить для Гуса солиднымъ обезпеченіемъ по крайней мѣрѣ въ томъ, что его ученіе подвергнется на соборћ серьезному обсуждению, охранная же грамота, полученная имъ отъ императора Сигизмунда, высшаго представителя свѣтской власти, должна была обезпечить его личность отъ какихъ бы то ни было случайностей<sup>2</sup>). Въ этомъ послёднемъ актё сказано: «Мы, Сигизмундъ, Божіею милостію король римлянъ и т. д., принимаемъ достопочтеннаго магистра Гуса, баккалавра богословія и магистра искусствъ, иодъ наше и Священной Имперіи покровительство и защиту: поэтому предписываемъ всёмъ, чтобъ ему было дозволено про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Datum Pragae, anno 1414 die penultima mensis Augusti (T.-e. 30 abrycta) Hist. et Monum. I, f. 2.

<sup>2)</sup> Datum Spirae anno Domini 1414 die Octobris 18. Hist. et Mon. I, f. l. Гусъ былъ уже въ Констанцъ, когда Вячеславъ изъ Дубы, одинъ изъ чешскихъ вельможъ, назначенныхъ королемъ для проводовъ Гуса, привезъ эту грамоту.

**Т**хать въ Констанцъ, оставаться тамъ и свободно возвратиться, при чемъ, для охраны его и сопровождающихъ его лицъ, должно давать проводниковъ, ради чести и уваженія нашего величества».

Оба акта. инквизитора Николая и императора Сигизмунда. ручались чехамъ въ личной безопасности ихъ любища; но никто не дов%рялъ этимъ актамъ. вс% уговаривали Гуса не Ехать въ Констанцъ, оставаться въ родной Чехін, подъ зашитою народной любви. Чехъ Двоки 1) говорилъ Гусу, при прощании: «Тебя осудять, магистрь, будь въ томъ увѣрень»; бідный портной полякъ Андрей<sup>2</sup>), разставаясь съ Гусомъ, говорнять со слезами: «Господь да будеть съ тобою; мнѣ сдается. дорогой и твердый Янъ, что ты едва ли возвратишься невредимымъ: да подастъ же тебв король, не венгерскій (т.-е. Сигизмундъ), но небесный, всі блага за твое вірное и старательное наставление въ томъ учения, которое я слышалъ отъ тебя». Самъ Гусъ довѣрялъ не обѣщаніямъ людей 3), но собственному упованію на истину слова Божія-въ своемъ прощальномъ посланія къ чехамъ 4). Гусь, наканунѣ выѣзда изъ Праги, писаль: «Число моихъ враговъ превыситъ число враговъ, бывшихъ противъ нашего Спасителя — епископы, магистры, князья міра сего и фарисен! По я уповаю на Господа, моего всемогущаго Искупптеля, что онъ, по обѣщанію своему и по молитвѣ моей. даруетъ мнѣ разумъ и мудрый языкъ, такъ что они не будуть въ состоянии противустать ни тому, ни другому, и, сверхъ того, поплетъ мнѣ св. Духа, чтобъ я твердо пребылъ въ его истинЪ, такъ чтобъ никакія «врата

-

4) Hist. et Monum., I, f. 57. ep. 2.

318

<sup>1)</sup> Hist, et Mon., I, f. 68, ep. 34.

<sup>2)</sup> Ibid. cp. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Палацкій высказываеть взглядь, совершенно противный нашему: Huss verliess sich auf das königliche Wort, auf den Schutz der ihn begleitenden Barone, und endlich auf die in dem Einberufungsschreiben von Kaiser und Papst <sup>i</sup>m Namen des Reichs und der Kirche verkündigte Sicherheit aller Derjenigen, welche das Concilium besuchen würden. Gesch. von Böhm., III. 316.

адовы» не могли отвлечь меня отъ нея. Господь дастъ мнѣ силу презирать темницу и мученическую смерть. Если моя смерть можетъ прославить Его имя, то пусть Господь поскорѣе пошлетъ ее и дастъ мнѣ милость перенесть всѣ страданія; если же я долженъ возвратиться къ вамъ, то помолимся вмѣстѣ Господу, чтобъ это не повредило евангельской истинѣ, чтобъ мы болѣе чисто познали ту истину, искоренили бы ученіе антихриста и могли бы дать нашимъ братьямъ примѣръ. достойный подражанія. Быть можетъ, вы меня не увидите болѣе въ Прагѣ, но Господь да дозволитъ намъ свидѣться въ вѣчной жизни».

Перећздъ Гуса изъ Праги въ Констанцъ былъ рядомъ торжествъ. Во всћуљ городахъ народъ выходилъ къ нему навстрѣчу, желая видѣть его лицо и слышать его рѣчь; во всёхъ городахъ Гусъ вызывалъ желающихъ состязаться съ нимъ, вызывалъ публично, особыми объявленіями 1). Хозяева домовъ, въ которыхъ онъ останавливался, радушно прибимали его; народъ «знаменательно прислущивался къ еван-гельской проповѣди Гуса на нѣмецкомъ языкѣ». Прибывъ въ Нюрнбергъ, Гусъ такъ описывалъ свое путешествіе въ письмі: къ своимъ пражскимъ друзьямъ<sup>2</sup>): «Знайте, что съ того самаго дня, какъ я выбхалъ изъ Чехіи. мнѣ уже не нужно было скрывать подъ капюшономъ своего лица. Во-первыхъ, въ городі Пернові приходской священникъ ожидалъ меня со своими викаріями; когда я вошель въ его домъ, онъ поднесъ мнѣ большую чашу вина, вмѣстѣ съ своими товарищами любезно выслушаль мое учение и объявиль, что всегда быль моимъ другомъ. Затёмъ, въ Нейбургѣ всѣ нѣмцы приняли

<sup>1</sup>) Hist. et Monum., I, f. 4. Historia sanctissimi martyris Joannis Hus, digna quae a piis hominibus cognoscatur (I, f. 1-29). Es ist eine im XVI Jahrh. unternommene freie Ueberarbeitung des Werken von Mladenowic, mit vielfachen Interpolationen und noch häufigeren Weglassungen. Palacky. l. c., III. 316, Anm. 428.

<sup>2</sup>) Epistola quam Norimbergae scriptam Pragam transmisit suis fidelibus amicis. Hist. et Monum. I. f. 57, ep. 3.

меня весьма благосклонно. Вейденъ пробхали мы при великомъ стечении народа, выражавшемъ свое удивление. Прибывъ въ Зульцбахъ. мы остановились въ томъ домѣ, въ которомъ собрался земскій судъ. Landgericht; я сказалъ. обращаясь къ думнымъ совѣтникамъ и старшинамъ: «Я тотъ самый магистръ Янъ Гусъ, о которомъ, полагаю, вы слышали много дурного. Испытайте же меня сами». Много бесбдуя со мною, они весьма милостиво приняли мои положенія. Затѣмъ мы провхали Гершпругъ и ночевали въ городъ Лауффъ, гдъ посътилъ меня приходской священникъ, великій законовѣдецъ, съ своими викаріями: я съ нимъ бесідовалъ и онъ согласился со мною. Такъ мы прибыли въ Нюрнбергъ, гдѣ прибытіе наше было возвіщено зараніе купцами, опередившими насъ, вслёдствіе чего народъ стояль на площадяхъ, озираясь и спрашивая, кто Янъ Гусъ?.. Во время об'єда, меня извістили, что на дворѣ собралось много гражданъ и магистровъ, желавшихъ видёть и бесёдовать со мною; я тотчасъ всталъ • изъ-за стола и вышелъ къ нимъ. Магистры говорили, что желаютъ бесъдовать со мною на-единъ, но я объявилъ имъ: «Я пропов'ядую всенародно и потому хочу, чтобъ всѣ желающіе слышали меня». И съ того времени до поздней ночи мы разговаривали въ присутствіи думныхъ совѣтниковъ и простыхъ гражданъ... Въ заключение всѣ магистры и граждане остались мною довольны и сказали: все, что мы слышали отъ тебя, магистръ. совершенно согласно съ истинной вѣрой; и мы въ теченіе многихъ лѣтъ учили тому же, хранили то же ученіе и хранимъ. И если противъ васъ не будетъ ничего иного, то вы, конечно, съ честію возвратитесь съ собора <sup>1</sup>). Затёмъ мы разстались друзьями».

Чёмъ болёе приближался Гусъ и его спутники къ цёли своего путешествія, тёмъ затруднительнёе и дороже стано-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта річь магистровъ и граждань къ Гусу напечатана не въ тексті, но на поді (ibid. f. 58); весьма возможная и віроятная по содержанію, она отличается по своей формі: отъ состава всего письма. Digitized by Google

вился путь. — не добъжая лишь нъсколькихъ миль до Констаниа. они продали своихъ лошадей, содержание которыхъ не соотвътствовало ихъ средствамъ. «У меня остается, — нишетъ Гусъ<sup>1</sup>), только одна лошадь, которая лучше другихъ переноситъ трудъ; быть можетъ, она будетъ нужна, чтобъ выбхать за городъ, на встр'вчу королю». Всв дороги, ведущія въ Констанцъ, были запружены всадниками, экипажами, фурами; окрестныя деревни были заняты прислугою прибывшихъ въ городъ господъ; самый городъ быль переполненъ представителями всёхъ вацій и сословій: около 100.000 иностранцевъ, свѣтскихъ и духовныхъ, мужчинъ и женщинъ, прибыли въ небольшой городъ; болбе 40.000 лошадей, верховыхъ и вьючныхъ, расноложились въ городъ и его окрестностяхъ. Кромъ императора и папы, прибывшихъ съ огромною свитою, въ Констанцъ прівхали всв курфюрсты, 53 князя, 132 графа, болве 700 рыцарей, послы всёхъ державъ и вольныхъ городовъ, много музыкантовъ и пъсенниковъ, шутовъ и фигляровъ, всякой челяди свътскаго общества среднихъ въковъ; духовенство было представлено на соборѣ не менѣе блестяще: 4 патріарха, 29 кардиналовъ, 47 архіепископовъ, 160 епископовъ, болѣе 200 аббатовъ, множество докторовъ богословія, еще большее число монаховъ, и «болѣе 700 продажныхъ красавицъ, не считая тѣхъ, которыя тайно занимались тѣмъ же», говоритъ Ульрихъ Рейхенталь<sup>2</sup>), которому было поручено вести списокъ всёхъ пріёзжающихъ. Гусъ пріёхалъ въ Констанцъ довольно поздно, --- въ субботу, 3-го ноября, послі праздника всіхъ святыхъ, и остановился въ домѣ вдовы Фиды <sup>3</sup>). Черезъ два дня, 5-го ноября, послёдовало торжественное открытіе собора, что и подало поводъ думать, что напа Іоаннъ XXIII ожидалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hist. et Mon., I, f. 58, ep. 5.

<sup>2)</sup> Weber, Das Papsthum und die Päpste, II, 237.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hist. et Mon., I, 4 et 58. Ср. противорѣчивыя указанія Повикова (Русск. Бес., 1858, 1, 16) и Палацкаго (Gesch. von Böhm., III, 317).

Гуса и потому откладывалъ день открытія засёданій перваго общеевропейскаго конгресса <sup>1</sup>).

Еще на родинѣ. Гусъ приготовилъ нѣсколько рѣчей, въ которыхъ онъ думалъ исповёдать свою вёру и свои уб'яжденія предъ епископами и докторами всёхъ народовъ; намъ извёстны три<sup>2</sup>) изъ его ричей: о достаточности заповъдей Христа для управленія церковым, въ которой онъ высказываетъ свои убѣжденія относительно устройства и управленія церковью на основ' Св. Писанія; рычь для уясненія своей въры, въ которой Гусъ предлагаетъ отчетъ относительно своихъ върований, и рючь о мирь, въ которой онъ разсматриваеть вопросъ, наиболье интересный для собора-средства къ возстановлению мира внутри церкви. Первое время своего пребыванія въ Констанцѣ Гусъ былъ совершенно свободенъ отъ занятій: всѣхъ засадили за работу, пишетъ онъ 3), меня одного оставляютъ въ покой. Въ это-то время, не вызываемый еще на судъ и оставленный въ покой, Гусъ написалъ свое знаменитое ссчиненіе о необходимости причащенія мірянъ подъ обоими видами. Это сочинение произвело въ Чехии большое волнение и, въ рукахъ его враговъ, было новымъ обвиненіемъ въ ереси 4): но тѣ три рѣчи не были произнесены Гусомъ на соборѣ,-три недѣли спустя послѣ прибытія въ Констанцъ, 28-го ноября. вечеромъ, Гусъ былъ арестованъ: въ ту же ночь онъ былъ спрятанъ въ домѣ одного констанцкаго каноника, гдѣ содержался подъ большою стражею восемь дней, и 6-го декабря отведенъ въ доминиканский монастырь, на берегу Рейна, гдѣ посаженъ въ мрачную, сырую темницу, смежную съ отхожими мѣстами монастыря ).

<sup>1</sup>) Dilato in tertium Novembris concilio, nondum visus Ilussus, a tertio in quintum differri sua mora suasisse videtur etc. V. d. Hardt, l. c. IV, p. 11. Первоначально соборъ былъ назначенъ на 1 сентября. Эту догадку высказываютъ *Неандеръ* (Kleine Schrift., 236) и Палацкий (l. s. c., III, 319).

2). Всѣ три рѣчи см. Hist. et Mon., I, 44-48; 48-51; 52--56.

<sup>3</sup>) Ibid. I, f. 58, ep. 7. <sup>4</sup>) Ibid. I, f. 42. <sup>5</sup>) *Palacky*, Gesch. von Böhm, III, 326, Anm. 438.

Заточеніе Гуса, противъ котораго сильно и рѣзко протестоваль рыцарь Янь изъ Хлума<sup>1</sup>), было нарушениемъ охранной грамоты, данной Сигизмундомъ, и, потому, оскорбленіемъ императорскаго достоинства. Сигизмундъ, извѣщенный объ арестовании Гуса, видблъ въ этомъ личное свое оскорбление, приказалъ освободить его и, если нужно, «разломать двери темницы» 2); но вскорѣ по прибытіи въ Констанцъ, уступилъ настояніямъ членовъ собора и, 29-го декабря, въ общемъ собраніи оправдалъ мѣру, принятую соборомъ противъ Гуса, требуя, однако, чтобы Гусъ былъ выслушанъ въ полномъ собрании, на публичномъ засъдании. Друзья Гуса скрывали отъ него предательство Сигизмунда и Янъ изъ Хлума, въ письмъ къ Гусу, умалчиваетъ объ этомъ: «Король былъ сегодня въ полномъ собраніи представителей всёхъ націй и говориль о дёлахъ твоихъ, особенно же о публичномъ выслушании тебя; на это послѣдовалъ единодушный утвердительный отвѣтъ. Друзья твои настоятельно просили о перемѣщеніи тебя въ болѣе здоровое и опрятное мысто, гді бы ты могь отдохнуть и собраться съ силами. Но, ради Бога, ради святой истины и вѣчнаго спасенія, не отрекайся отъ истины, изъ страха лишиться ничтожной, временной жизни»<sup>8</sup>).

Темница д'ыйствительно была до того сыра и вредна для здоровья, что І'усъ немедлнено забол'ялъ. «У меня зубы болятъ,—пишетъ Гусъ <sup>4</sup>),—меня безпокоитъ кровохарканье, головная боль и каменная бол'язнь».

Но увіщаніе друга пребывать твердымъ въ истині было совершенно излишнимъ. Въ одномъ изъ первыхъ своихъ писемъ изъ темницы Гусъ пишетъ '): «Только теперь научился я понимать псалтырь, хорошо молиться и вёрно судить о страданіяхъ Христа и мучениковъ». Въ тюрьмѣ, удрученный болізнями, Гусъ не покидаетъ увёренности въ томъ, что про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hist. et Mon., I, f. 75.—V. d. *Hardt*, l. c., IV, 27. <sup>2</sup>) V. d. Hardt, l. c., IV, 26; II, 155. <sup>3</sup>) Hist. et Mon., I, f. 72, ep. 47. <sup>4</sup>) Ibid. I, f. 69, <sup>e</sup>cp. 37. <sup>5</sup>) Ibid. I, f. 734, ep. 50.

пов'єданное имъ ученіе истипно, что оно не погибнеть вм'єсть съ нимъ, но восторжествуетъ послѣ его смерти и станетъ истиною всего міра <sup>1</sup>): «Я над'єюсь, что говоренное мною подъ кровлею, будетъ проповѣдываться съ кровли». Уже совсѣмъ разстроенный. въ горячкъ, Гусъ видитъ сны, но сны, въ которыхъ ясно проявляется то же сознание истинности его ученія; вотъ одинъ изъ такихъ сновъ, переданный имъ въ письмѣ къ Яну изъ Хлума<sup>2</sup>): «Мн<sup>4</sup>: снился сонъ въ нын<sup>5</sup>ипнюю ночь. Я видѣлъ, что они хотѣли разрушить и разрушили всѣ изображенія Христа въ Виелеемік; вставъ на другой день, я увидёль многихъ живописцевъ, которые расписывали въ большемъ числѣ и болѣе изящныя иконы, на которыя я радостно взираль; живописцы же вмёстё съ многочисленнымъ народомъ говорили: «Пусть же теперь являются епископы и священники и уничтожаютъ эти наши иконы». Этому радовались многіе въ Виелеемской часовнѣ, и я съ ними. Проснувшись, я много смінялся». Его віра такъ сильна, что онъ даже болізни свои объясняетъ «наказаніемъ за грѣхи» и видитъ въ страданіяхъ своихъ «знакъ Божіей къ нему милости». Въ другомъ письм'ь 3) Гусъ говорить: «Милосердный Господь ниспосылаетъ мнѣ то утѣшеніе, то скорбь; но я уповаю, что Господь всегда пребываетъ со мною въ моихъ страданіяхъ». Янъ изъ Хлума проситъ Гуса не отрекаться отъ истины ради страха лишиться жизни; такая просьба была излишня для того, кто презиралъ смерть: «Я возлагаю мою надежду на Господа,--иншеть Гусь 4),-и въ этомъ упованіи, я надбюсь, при помощи святыхъ и вашей, пребыть върнымъ истинъ до самой моей смерти». Заточение не страшило его, но смущало, отрывая у него надежду громко и публично изложить предъ соборомъ свое вѣроученіе; онъ нишетъ по этому поводу своему защитнику, рыцарю Яну изъ Хлума <sup>5</sup>): «Тамъ, на соборѣ, я, при помощи Божіей, ясно изложу истину; я лучше хочу, чтобъ

<sup>1</sup>) Ibid. I, f. 72, ep. 48. <sup>2</sup>) Ibid. I, f. 71, ep. 44. <sup>3</sup>) Ibid. I, f. 73, ep. 51. <sup>4</sup>) Ibid. I, f. 66, ep. 29. <sup>5</sup>) Ibid. I, f. 69, ep. 35.

Digitized by Google

мое тѣло было сожжено огнемъ, чѣмъ оставаться здѣсь, постыдно спрятаннымъ; я хочу, чтобъ весь христіанскій міръ узналъ, наконецъ, что я говорю».

Во все время пребыванія Гуса въ темницѣ доминиканскаго монастыря, сперва въ сырой и нездоровой, затёмъ въ болёе опрятной, куда онъ былъ переведенъ 8 января 1415 г.<sup>1</sup>), велись частные допросы Гуса особыми комиссарами<sup>2</sup>), вазначенными отъ собора. Объ этихъ частвыхъ допросахъ ничего не говорится въ соборныхъ актахъ и, по справедливому замъчанію Новикова, они относятся къ темной сторон'в римской инквизиціи 3). При этихъ допросахъ были свидѣтели, но «свидѣтели эти были все люди столь презрѣнные, что ихъ не нужно было бы и опровергать, если бъ они не были въ то же время и судьями» 4). Больной. Гусъ просилъ, чтобъ ему дозволено было имћть адвоката; ему въ этомъ отказали. «Такъ пусть же.-сказалъ Гусъ <sup>5</sup>), -- самъ Господь Інсусъ будетъ монмъ адвокатомъ и прокураторомъ; Онъ скоро самихъ васъ призоветъ на судъ». Желая во что бы то ни стало осудить Гуса, соборъ не могъ дозволить ему имъть защитника, -членъ собора. одинъ изъ представителей французской націи, публично заявилъ °): «Если бы Янъ Гусъ получилъ адвоката, то онъ никогда не быль бы обвинень»<sup>1</sup>). Ходь частныхь допросовь тёмь менёе можеть быть возстановленъ во всей ихъ подробности<sup>8</sup>), что-

<sup>2</sup>) Іоаннъ, патріархъ константинопольскій, нѣмецъ Іоаннъ, епископъ лебушскій, и итальянецъ Бернардъ, епископъ кастельскій (Citta di Castello). Rayn., Ann. Eccl., a. 1414, § 10. Ср. V. d. *Hardt*, l. c., IV, 23. Послѣ бѣгства папы Іоанна XXIII изъ Констанца (20 марта 1415 г.), пазначенные имъ три комиссара теряли свое полномочіе и соборъ, 6-го апрѣля, назначенные имъ дующихъ четырехъ комиссаровъ: кардиналовъ Петра изъ Альяко и Вильгельма Кордіанскаго, епископа дольскаго и аббата цистерцкаго.

<sup>3</sup>) Русск. Бес., 1858, I, 33. <sup>4</sup>) Hist. sanct. mart. Hus, I, f. 7. <sup>8</sup>) Hist. et Mon., I, f. 71, ep. 46. <sup>6</sup>) Opp. Gerson. ed. Du-Pin. IV, 444.

<sup>7</sup>) Johannes Huss... si habuisset advocatum nunquam fuisset convictus.

в) Прекрасныя изысканія по этому поводу предложены Новиковыка,
в. с., стр. 33 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. II, f. 6 (ed. 1715), Palacky, Gesch. von Böhm., III, 330.

въ это именно время тайная переписка Гуса съ друзьями. служащая въ данномъ случаћ единственнымъ руководителемъбыла открыта и. вследствіе усиленнаго надзора, стала боле затруднительною. Причину того объясняеть самъ Гусъ въ одномъ изъ писемъ <sup>1</sup>): «Поминте ли мое письмо къ Якубку <sup>2</sup>). въ которомъ я говорняъ: враги угрожають мнъ, что я не получу публичной аудіенціи, если не заплачу 2.000 червониев служителяма антихриста? Копію съ этого письма и отвіть магистра Якубка. какъ кажется. отдалъ довольно обстоятельный и різкій Миханль <sup>2</sup>) и. придя вибсть съ патріархонь. нотаріями и свидітелями въ темницу, сталъ противъ меня. Одянъ изъ комиссаровъ. вручивъ мнѣ копію, спросилъ меня подъ присягой: «Твое ли это письмо?» Я отвѣчалъ утвердительно... Меня жестоко поразило это письмо въ рукахъ противниковъ, перехваченное хитростью Михаила и его сыщиковъ. Досадно было мнѣ и на магистра Якова, который постоянно твердить, что должно остерегаться лицембровь. а самъ больше всёхъ довёряется имъ и попадаетъ въ сёти ихъ. Я полагаю, что письмо его должно быть грозно: я не читаль его, - оно не дошло до меня». Теперь не только самъ Гусъ становится осторожнёе. но и друзьямъ совётуетъ быть ссмотрительние 4): «Кланяйтесь друзьямь. но будьте остороживе. чтобъ враги не спросили: почему вы знаете, что онъ вамъ влавяется?» Тімъ не менке, переписка продолжалась. такъ какъ тюремщики забывали за стаканомъ вина суровость своихъ обязанностей. Изъ числа темничныхъ стражей Гусъ особенно полюбилъ одного. Роберта, для котораго написалъ во-

3) M. Iakúbek ze Stříbra; Iacobus de Misa, отъ Misa, небольшого города пр. Пильскомъ округѣ Чехін. Подробности см. Palacky. 1. с., III, 332, Anm. 443.

У Саный ревностный гонитель Гуса, бывшій священникъ пражской церкви св. Альлберта, Михаплъ (von Deutschbrod), назначенный папою въ прокураторы пърна, procurator de causis fidei, —отчего онъ и извъстенъ подъ болбе употребятельнымъ сокращеннымъ названіемъ – Michael de ('ausis.

\*1 Hist, ot Mon., I. f. 72, cp. 46,

326

<sup>\*)</sup> Hist. et Mon., I., f. 71, ep. 43.

семь небольшихъ трактатовъ <sup>1</sup>); о немъ онъ упоминаетъ въ своихъ письмахъ <sup>2</sup>).

Гусь, производившій всегда глубокое впечатлёніе, очаровывавшій своихъ собес ідниковъ, скоро побідилъ и суровость своихъ темничныхъ стражей, нѣмецкихъ тюремщиковъ. Въ концѣ января, недѣли черезъ три послѣ перевода его въ болће покойный и здоровый казематъ, съ вѣдома, конечно, властей предержащихъ, Гуса навѣстили его чешскіе друзья <sup>3</sup>). Місяца два спустя. въ конці марта, подобное свиданіе повторилось <sup>4</sup>). Эти два свиданія, преимущественно съ чехами, много облегчили изстрадавшуюся душу Гуса: въ своихъ письмахъ 5) Гусъ не разъ, съ горечью, упоминаетъ о томъ, что «ни одинъ чехъ не посъщаетъ его темницы», и съ точностью передаеть, что тогда-то «меня посътили поляки и между ними только одинъ чехъ». Но еще большее утвшение доставили Гусу его чешскіе друзья, об'єщавъ ему прислать библію: Гусъ настойчиво напоминаетъ друзьямъ объ этомъ обѣщаніи <sup>6</sup>), видить въ немъ «доброе дёло», указываеть путь, которымъ можно переслать ему библію, и успокоивается, лишь получивъ ее.

Въ новійшее время, когда «злоба дня» устранила всякое безпристрастіе въ обсужденій прошлыхъ судебъ чешской исторіи, отношенія Гуса къ его соотечественникамъ, къ чехамъ, подали поводъ къ ложнымъ толкованіямъ. Къ приведеннымъ выше упоминаніямъ Гуса о томъ, что чехи не посйщаютъ его темницы, присоединяли отзывъ папы Іоанна XXIII<sup>7</sup>), который отказался защищать Гуса отъ публичныхъ поруга-

<sup>7</sup>) Hist. et Mon. I, f. 58, ep. 5; Новиковъ, l. c., crp. 17.

327

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Всѣ эти трактаты изданы въ первомъ томѣ Hist. et Mon.: 1) De mandatis Domini, f. 29. 2) De oratione Dominica, f. 31. 3) De peccato mortali, f. 32. 4) De matrimonio, f. 33. 5) De cognitione et dilectione Dei, f. 35. 6) De tribus hostibus hominis et septem peccatis mortalibus, f. 36. 7) De poenitentia, f. 37. 8) De sacramento corporis et sanguinis Domini, f. 38-42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. I, f. 74, ep. 51; см. примѣч. 178. <sup>3</sup>) Ibid. <sup>4</sup>) Ibid. I, f. 75, ep. 55. <sup>5</sup>) Ibid. I, f. 74, ep. 51; ep. 52. <sup>6</sup>) Ibid. I, f. 74, ep. 52; ep. 53.

ній, такъ какъ «его поносятъ его же собственные соотечественники»; вспоминали, что злёйшій врагъ Гуса на соборѣ. Палечъ, и пражскіе священники и ученые, свидѣтельствовавшіе противъ него, были чехи, и отсюда выводили, что въ погибели Гуса болье всего повинна «вражда къ нему его соотечественниковъ»; собственное признание Гуса, высказанное имъ письменно<sup>1</sup>), что «уроженцы Чехіи враждебнѣе всѣхъ настроены противъ него», подтверждало, казалось, такой выводъ. Въ подобномъ вопросѣ всякое недоразумѣніе было бы крайне прискорбно; въ данномъ же случаѣ тѣмъ болѣе, что оно связано съ вопросомъ, безъ яснаго уразуминия котораго остается непонятнымъ ни появление Гуса, ви значение его діятельности. Дёло въ томъ, что вёроисповёдное развитіе Чехін раздѣлило, какъ мы видѣли, все населеніе на двѣ группы, отличныя по своимъ идеямъ и в врованіямъ, - на группу католическую, вскормленную на основахъ латинской въры и латинской образованности, и на группу православную, сохранявшую тѣ грековосточныя преданія, которыя вызвали появленіе Гуса и дали его дѣятельности извѣстное направленіе и значеніе. Противъ Гуса была католическая партія чеховъ; чехи были противъ Гуса не какъ соплеменники, а какъ католики, религіозные противники выставленнаго Гусомъ ученія. Это различіе тімъ боліве важно, что въ дёлё развитія чешской образованности католическая партія представляла западное, а православная----народное начало. Раздиление, вызванное религиознымъ развитиемъ, скоро приняло культурный оттёнокъ и затёмъ дало об'ёнмъ партіямъ извѣстную политическую окраску. Этимъ-то, въ новыйшее время, хотыли воспользоваться враги чешскаго народа: если справедливо, что чехи были главными врагами Гуса, то у него не было друзей-изъ нѣмцевъ. Гусъ отзывается съ участіемъ лишь о тюремщикѣ Робертѣ! Печатаемыя нами четыре письма Гуса и событія, сопровождавшія послѣдніе мѣсяцы его жизни, не оставляютъ никакого сомнѣнія относительно разсматриваемаго вопроса.

Насильственное, обманное заточсние Гуса вызвало общее негодование въ Чехии; протесть за протестомъ, одинъ сильние другого, ясно указывали отношение чеховъ къ Гусу. Заточение Гуса послѣдовало 28 ноября 1414 г., а первый протестъ <sup>1</sup>) чешскихъ вельможъ подписанъ 8 декабря: чехи, обращаясь къ императору, «на котораго, послъ Бога, они болье всего надъются», просятъ его. «велъть вывести Гуса изъ темницы на публичное засёдание собора, дозволить ему свободно говорить и защищать истину, прекращая разомъ всѣ ложныя обвиненія, наносящія безславіе чешскому народу». Спустя два мѣсяца, въ началѣ февраля 1415 г., прибылъ въ Констанцъ второй протестъ <sup>2</sup>), въ которомъ «князья и вельможи, богатые и бѣдные, удивляются дерзости папы, заточившаго безъ причины человѣка невиннаго и праведнаго, который поѣхалъ на Констанцкій соборъ, чтобъ оправдаться въ клеветѣ, взведенной на него и на весь чешский народз». Вельможи Чехіи и Моравіи не отдѣляютъ Гуса отъ народа и въ двухъ офиціальныхъ актахъ признаютъ интересы Гуса вполнѣ солидарными съ интересами всего чешскаго народа!

Бизорукій Сигизмундъ былъ непреклоненъ; послѣ бы́гства папы Іоанна XXIII въ Шафгаузенъ, къ своему покровителю. несчастному австрійскому герцогу Фридриху, императоръ передаетъ Гуса въ руки личнаго его врага, епископа констанцкаго. «Боясь, чтобъ Гусъ не былъ освобожденъ друзьями изъ темницы доминиканскаго монастыря, такъ какъ стражей было очень немного, а монастырь находился въ стѣнахъ города, епископъ, въ среду же на Страстной недѣлѣ, 27 марта, ночью, въ сопровожденіи 170 воиновъ, перевезъ Гуса въ замокъ Гот-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epistola baronum regni Bohemiae, quam scripserunt Romanorum et Hungariae regi Sigismundo ad Constantiam. Ibid. I, f. 75, ep. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epistolam subscriptam domini et barones regni Bohemiae et marchionatus Moraviae direxerunt Constantiam Sigismundo regi Romanorum et Hungarorum pro liberatione M. Ioh. Hus. Ibid. 1, f. 76, cp. 59. Digitized by

либенъ, лежащій неподалеку отъ Констанца, на берегу Боденскаго озера, гдё приставилъ къ нему сильную стражу и заковалъ въ ножныя кандалы» <sup>1</sup>). Здёсь томился Гусъ, изнуряемый голодомъ<sup>2</sup>), лишенный св. причастія, о чемъ онъ вспоминалъ за нёсколько дней, въ письмё къ друзьямъ въ Прагу<sup>3</sup>): «Возрадуйтесь всё, собранные во имя Господа, привётствуйте другъ друга и приготовьте себя къ тому, чтобъ быть достойными принять передъ Пасхой тёло Христово. Я лишенъ на время причастія и буду его лишенъ, пока то угодно будетъ Богу. Это не удивительно — апостолы Христовы и многіе другіе святые, будучи въ темницахъ и пустыняхъ, были лишены причастія».

Занятый низложеніемъ Іоанна XXIII, бъ́глаго папы, соборъ вновь обратилъ свое вниманіе на Гуса лишь спустя мѣ́сяцъ, когда изъ Чехіи явился третій протесть '). въ которомъ чехи, моравы и поляки говорятъ, что до нихъ «дошли возмутительные слухи, будто Гусъ переведенъ констанцкимъ епископомъ въ другую темницу и тамъ, подъ суровою и невыносимою стражею, изнемогая отъ голода, терпитъ недостойныя оскорбленія». Вслѣдствіе такихъ настояній соотечественниковъ Гуса и соплеменниковъ, онъ, въ началѣ іюпя, былъ переведенъ изъ Готлибена въ Констанцъ, въ монастырь францисканцевъ, а въ его готлибенскій казематъ былъ помѣщенъ низложенный Іоаннъ XXIII...

Болѣе двухъ мѣсяцевъ содержался Гусъ въ Готлибенѣ, и отъ того времени не сохранилось ни одного письма, ни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein nach Böhmen geschriebener noch ungedruckter Brief. *Palacky*, l. c., III, 339, Anm. 448. Cp. Hist. et Mon., I, f. 7: usque ad diem Mercurii ante festum Palmarum, конечно, вм. post f. P., такъ какъ въ Вербное воскресенье Гусъ находился еще въ прежней темницъ. *Новиковъ*, l. c., 48. Пасха въ 1415 г. была 31 марта; потому среда на Страстной недълъ-27, а не 28 марта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fame et siti angustiatus... diacta levissima attenuatus. Ibid. I, f. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hist. et Mon. I, f. 73, ep. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Literam subscriptam direxerunt barones Constantiam regi Romanorum et Hungariae. Ibid. I, f. 77, cp. 60.

одного извёстія о немъ и отъ него; мы слышимъ опять его голосъ лишь 5 іюня, когда состоялось первое публичное засёданіе, послё шестимёсячнаго заточенія.

Гусу были даны три аудіенціи, на которыхъ онъ долженъ́ былъ защищаться отъ обвиненій, формулированныхъ главнѣйшимъ образомъ Михаиломъ De Causis и ученымъ Жерсономъ, который выбралъ изъ сочиненій Гуса 19 статей, по его мнѣнію, «еретическихъ и поэтому подлежащихъ осужденію».

Первая аудіенція (5-го іюня, въ среду), собственно говоря, не состоялась: шумъ, крикъ и общее смятение заставили закрыть засёданіе. «Смятеніе и безпорядокъ были такъ велики, -- говоритъ одинъ изъ присутствовавшихъ чеховъ, --что, казалось, это дикіе звѣри. а не ученые мужи, сошедшіеся для обсужденія великихъ и важныхъ дѣлъ». Гусъ заявилъ о томъ публично: «Право, я думалъ, что на этомъ соборѣ все должно идти приличне, лучше и порядочнее». Тогда старшій кардиналь отв'вчаль: «Какъ ты можешь такъ говорить? въ замкѣ ты говорилъ разумнѣе». Тогда я сказалъ: «Въ замкѣ никто не кричалъ противъ меня, теперь же вы всѣ кричите разомъ». Эта первая аудіенція важна лишь тізмъ, что на ней ясно высказалось, насколько соборъ былъ безпристрастенъ въ дѣлѣ Гуса: прежде чѣмъ Гусъ былъ введенъ. были читаны протоколы предварительнаго слёдствія: одинъ чехъ, стоявшій сзади чтеца, увидёль изготовленный и подписанный уже приговоръ Гуса; онъ передалъ это Петру изъ Младеновицъ, этотъ Вячеславу изъ Дубы и Яну изъ Хлума, а они Сигизмунду.

На второмъ засѣданіи (7 іюня, въ четвергъ) присутствовалъ императоръ Сигизмундъ. Михаилъ De Causis. кардиналъ камбрейскій, извѣстный malleus haereticorum, кардиналъ Петръ Альяко, кардиналъ флорентійскій. Францискъ Забарелла, англичанинъ Джонъ Стоксъ и мн. др. выступили на этомъ засѣданіи обвинителями Гуса Общій характеръ преній заключался въ томъ, что Гусъ долженъ былъ или отвергать ложно на него взведенное, или указывать точный смысль своихъ словъ. превратно истолкованныхъ. Императоръ, по обычаю, долженъ былъ самъ закрыть засёданіе; Сигизмундъ закомль его слёдующимъ обращеніемъ къ Гусу: «Я обѣщалъ тебь мое покровительство на время путешествія и по прівздь. чтобъ тебд не было сдёлано ни малбишей обиды и чтобъ ты могъ свободно, передъ цёлымъ соборомъ, изложить свои мнёнія и дать отчетъ въ своихъ вёрованіяхъ. Ты видишь самъ, какъ добросовѣстно и списходительно выполнили мое объщание кардиналы и спископы, за что я обязанъ имъ благодарностью»<sup>2</sup>). S'il ne s'agissait pas d'une affaire très sérieuse, замѣчаеть французскій историкь Констанцкаго собора<sup>3</sup>). ne dirait-on pas que l'empereur se moquait des cardinaux et qu'en même temps il insultait à la misère de Jean Hus? O результаті этого второго засіданія Гусь упоминаеть въ одномъ изъ своихъ писемъ <sup>4</sup>): «Всемогущій Господь даровалъ мий сегодня сердце неустрашимое и твердое. Дви статьи сняты съ меня; надъюсь на милость Божію, что снимутся и другія. Противъ меня всѣ кричали, какъ іуден противъ Інсуса».

Третье и послѣднее засѣданіе было вслѣдъ за вторымъ (8 іюня, въ иятницу). Судя по тѣмъ вопросамъ, которые обсуждались на немъ, оно должно быть признано самымъ важнымъ и наиболѣе рѣшительнымъ въ судьбѣ Гуса, такъ какъ на немъ выступили обвиненія, болѣе предыдущихъ раздражавшія судей его. Здѣсь, между прочимъ, Гусъ защищалъ положенія, что «кардиналы, не живущіе жизнью апостоловъ, не суть ихъ преемники» и т. под., непріятныя для слуха членовъ собора, и они, объявляя его еретикомъ и намекая на близкое сожженіе, поспѣшили поручить епископу рижскому отвести Гуса въ темницу. Янъ изъ Хлума провожалъ его въ темницу, утѣшал и ободряя своего несчастнаго друга. «О, какъ милостиво было, — пишетъ Гусъ <sup>6</sup>), —пожатіе руки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wer dieser U. gewesen, ist nicht zu errathen. Palacky, e., III, Anm. 457. <sup>2</sup>) Hist. et Mon., I, f. 12. <sup>3</sup>) *Новиковъ*, l. c., 69. <sup>4</sup>) Hist. et Mon. I; <sup>3</sup>9, ep. 36. <sup>5</sup>) Ibid. I, f. 68, ep. 33.

рыцаря Яна, который не отказался протянуть мнё съ участіемъ руку, мнѣ, презрѣнному еретику, закованному въ кандалы, всёми отверженному». Когда Гусъ былъ уведенъ изъ собора, Сигизмундъ, закрывая засѣданіе, произнесъ рѣчь, любопытную по многимъ, вызваннымъ ею послідствіямъ: «Вы слышали здёсь обвиненія противъ Гуса, подтвержденныя несомнѣнными доводами и его собственнымъ сознаніемъ (?); изъ этихъ обвиненій, по моему мнізнію, достаточно было бы и одного для преданія Гуса смертной казни чрезз сожженіе; а потому, если онъ будетъ упорствовать въ ереси, то, я полагаю, что онъ долженъ быть сожженъ. Впрочемъ, будьте увърены, что если бы онъ и принесъ покаяние предъ святымъ соборомъ, то отречение осталось бы у него лишь на языки: возвратившись въ Чехію, къ своимъ друзьямъ и покровителямъ, онъ будетъ дёйствовать въ прежнемъ духѣ, еще боле уклоняясь отъ чистоты вёры, и послёдняя будетъ горше первыхъ» 1). Король Сигизмундъ. давшій Гусу охранную грамоту на прібздъ въ Констанцъ, пребываніе въ немъ и возвращение въ Чехію, посмѣявшийся надъ нимъ во второмъ засвдании, первый подаеть теперь голось въ пользу сожжения Гуса! Это было безчестно со стороны Сигизмунда и являлось большою политическою ошибкою со стороны короля: «слова, произнесенныя въ углу транезной босыхъ миноритовъ, быстро откликнулись по всей Чехіи и стоили ему ни бол'ве, ни мен'ве, какъ чешской короны»<sup>2</sup>). Кажется, Гусъ скоро узналъ объ этой рѣчи императора, по крайней мѣрѣ въ письмѣ 3), пи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hist. et Mon,. I, f. 24.

<sup>2)</sup> Die in einer Ecke eines Barfüsser-Refectoriums gesprochenen Worte halten bald in ganz Böhmen nach, und kosteten dem Redner nicht viel weniger, als die Erbschaft eines Königreichs. Palacky, l. c., III, 357.

<sup>3)</sup> Hist. ct Mon., I, f. 68, ep. 33. Въ этомъ же письмѣ Гусъ, между прочимъ, говоритъ: Si saltem tenuisset modum gentilis Pilati, qui auditis accusationibus dixit: «Nullam causam invenio in hoc homine». vel saltem dixisset; «Ecce, cgo dedi ei salvum conductum; si ergo ipse non velt pati decisionem

санномъ вскорѣ послѣ третьяго засѣданія, онъ говорить о немъ: «Я полагалъ, что Сигизмундъ разумѣстъ законъ Господа и правду, но теперь убѣжденъ, что и то, и другое —пустыя слова для него; онъ осудилъ меня раньше даже враговъ моихъ».

Не смотря на всѣ его просьбы и на старанія друзей, Гусу не было дано болже ни одного публичнаго засъдания. Соборъ. не выводя Гуса изъ темницы, старался склонить.его къ отреченію, но встрѣтилъ и теперь, какъ прежде <sup>1</sup>), непрекловную твердость убъжденій и силу въры, побъдившія всё искушенія духа и восторжествовавшія надъ всіми страданіями тіла. На всі: ув'єщанія враговъ Гусъ отв'єчаль одно и то же: «Пусть лучше повѣсять мнѣ на шею жерновъ осельскій и потону въ пучинѣ морской! Люблю истину и ненавижу неправду; твердо уповаю на Бога, что ни одно изъ моихъ положеній не противно ни закону Христа, ни ученію св. отцовъ. Съ дѣтской покорностью поручаю себя наставленію всемогущаго и всеблагаго Учителя, который испытуетъ сердца и, по безконечному своему милосердію, очистить меня оть тайныхъ грѣхопаденій». Пося такого отвіта Гусъ стаяъ спокойніе: онъ «отложиль всякое попеченіе» о земныхъ дѣлахъ и смиренно приготовлялся къ смерти. Тотчасъ послѣ третьяго засѣданія духъ Гуса обуревается еще тяжелыми видёніями, навёянными послёдними, бурными столкновеніями съ врагами. «Я мього боролся съ сновиденіями; я видель во сне бегство папы и

<sup>1</sup>) Hist, et Mon. I., f, 63, ep. 18; f. 64, ep. 20; f. 65, ep. 27; f. 70, ep. 39 at 41. Cu. Horarow, l. c., crp. 88.

concilii, ego remittam cum regi Bohemiae cum sententia vestra et attestationibus, ut ipse cum suo clero ipsun dijudicet». Quia sic mihi intimavit per Hen ricum Lefl, et per alios, quod vellet mihi ordinare sufficientem audientiam; et si me non submitterem judicio, quod vellet me salvum dirigere vice versa. Пановкий авительств по этому поводу, не приводя, къ сожалёнію. доказательствъ: Es scheint kaum glaublich dass Sigmund letzteres Versprechen geleistet habe: that er es aber wirklich, so hätte man auf so unbedachte Reden um so weniger bauen sallen, je mehr sie nicht nur seine Rechte und Befügnisse, sondern auch veine Macht überstiegen. Gesch. von Böhm., III, 357, Anm. 464.

заточение друга моего Іеронима; вск темницы, чрезъ которыя суждено мні; было пройти, раскрывались передъ моими глазами въ неопредѣленныхъ образахъ, но ясно. Я видѣлъ змѣй съ головами на хвостахъ и ужасъ обнималъ меня, но ни одна змћя не смћаа ко мић прикоснуться. О, сколько искушеній терпълъ я и теломъ, и духомъ! о, какъ боялся я изнемочь въ исполнения запов'щи Господа Інсуса Христа»! 1). Вскор' однако прекращаются видёнія символовъ и начинаются откровенія віры; высота его духа растеть въ спокойномъ созерцании неземныхъ видіний; онъ всеціло предается восторженнымъ чувствамъ души, отрЪшившейся уже отъ земли, и языкъ его писемъ блещетъ особенною чистотою. «Богъ всемогущій утвердить сердца своихь в срныхь, избранныхъ прежде сложенія міра, и сподобить ихъ неувядаемыхъ вінцовъ славы. Пусть свирипствуетъ на всей волъ своей антихристъ,-онъ не одолжетъ Христа, и Христосъ умертвитъ его дыханіемъ устъ Своихъ... «Блаженны вы, когда возненавидятъ васъ человъки и когда разлучатъ васъ, и изгонятъ, и пронесуть имя ваше, какъ злое, Сына человѣческаго ради. Радуйтеся и веселитеся, яко мэда ваша велика на небесахъ». О чудное утъшение! о слово Божие, невмъстимос для немощи человѣческой» 2)! Въ этомъ же настроеніи написаны издаваемыя нами четыре письма Гуса: то же ясное спокойствіе, то же чистое созерцаніе, та же теплая віра сквозить віз тіхъ письмахъ. признанныхъ Лютеромъ достойными наибольшаго распространенія.

Между тъмъ соборъ спъшно идетъ къ своей цъли и готовитъ уже костеръ... Никакія увъщанія и діалектическіе пріемы не могли склоннть Гуса къ отреченію <sup>3</sup>), и соборъ

<sup>3</sup>) Hist. et Mon., I, f. 66, ep. 30; f. 67, ep. 31; f. 68, ep. 32.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. I, f. 68, ep. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. I, f. 67, ср. 30. Какъ это, такъ и предыдущее письмо приведены, по прекрасному, хотя и не вполнѣ точному переводу *Новикова*, см. l. s. сстр. 89.

все болће и болће склоняется къ мысли о смертной казни чрезъ сожженіе.

15-го іюня, въ общемъ собраніи собора, осуждено причащеніе подъ обоими видами и въ изданной по этому случаю буллѣ сказано. что «хотя причащеніе подъ обоими видами. хлѣба и вина, установлено Івсусомъ Христомъ и оправдано примѣромъ апостоловъ и всей первоначальной церкви, но послѣ вышло изъ употребленія въ отношеніи къ мірянамъ и образовался похвальный обычай, котораго никто не смѣетъ преступать». 24-го іюня соборъ осудилъ всѣ сочиненія Гуса и приговорилъ ихъ къ сожженію, о чемъ Гусъ пишетъ въ третьемъ изъ печатаемыхъ нами писемъ. 5-го іюля, соборъ, по настоянію Сигизмунда, отправилъ къ Гусу четырехъ епископовъ и нѣсколькихъ чешскихъ друзей узника, съ цѣлью попытаться въ послѣдній разъ склонить Гуса къ отреченію. Попытка эта, какъ и предыдущія, не имѣла успѣха. Это было наканунѣ казни.

6-го іюля 1415 года, въ субботу, еписконъ рижскій вывелъ Гуса изъ темницы и, подъ охраною стражи, привелъ его въ соборную церковь, гдї уже находился императоръ и всё члены собора. Окруженный воинами, Гусъ былъ поставленъ въ притворѣ, у входа, чтобъ «присутствіе еретика не осквернило храма». По окончаніи обычной литургіи, когда еписконъ лодійскій началъ свою проповѣдь на слова ап. Павла: «да упразднится тѣло грѣховное» 1), Гусъ былъ введенъ въ церковь, на приготовленный для того амвонъ, и начался тяжелый обрядъ упраздненія грѣховнаго тѣла, тяжелый настолько, что соборъ, особымъ узаконеніемъ, приглашалъ «всѣхъ предстоящихъ, не исключая особы императора, подъ опасеніемъ проклятія и двухмѣсячнаго заключенія въ темницѣ, не нарушать тишины никакимъ изъявленіемъ чувства, ни словомъ, ни рукоплесканіемъ, ни всякимъ инымъ тѣлодвиженіемъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посл. къ Рим. VI, 6.

Спустя пятьсотъ л'ятъ, нельзя безъ мучительнаго чувства читать подробный разсказъ о событіп, произведшемъ въ свое время глубокое впечатл'яніе на всю Европу, и тяжело повторять его; мы отм'ятимъ лишь главн'яйшіе моменты печальнаго акта.

Папскій аудиторъ, Бертольдъ фонъ-Вильдунгенъ, прочелъ слѣдственную бумагу Гуса; затѣмъ епископъ Конкордіи произнесъ два приговора — о книгахъ Гуса, подлежащихъ сожженію, и о самомъ Гусѣ, приговоренномъ къ лишенію церковнаго сана. Началось разстриженіе.

Въ полномъ священняческомъ облачения, со св. чашею въ рукѣ, Гусъ стоялъ на возвышении, какъ бы готовясь начать богослужение. Густая толпа двигалась мимо, безъ шума, таинственно молчаливая, но и въ эту минуту, какъ всегда, жадная до зрѣлищъ. Епископы, выбранные соборомъ для исполненія обряда разстриженія, въ послѣдній разъ предложили Гусу отречься. Обращаясь къ толпившемуся народу, Гусъ громко сказалъ: «Эти епископы уговариваютъ меня всенародно отречься --- нѣтъ! не могу измѣнить своей совѣсти и посрамить вкру Христа. Если отрекусь отъ истины, то какими глазами воззрю на небо? Какъ дерзну посмотрѣть въ глаза народу, если по моей винѣ поколеблются вѣковыя его убѣжденія? Никогда! Спасеніе столькихъ душъ народа для меня дороже моего бреннаго тѣла!» Епископы повторили обвиненіе въ упорствѣ и приступили къ разстриженію: отбирая отъ Гуса св. чашу и совлекая съ него всѣ священническія одежды. они произносили при этомъ грозныя заклинанія. созданныя пугливымъ мистицизмомъ среднихъ вѣковъ. Приступая къ остриженію, епископы заспорили — бритвою или ножницами должны быть обрѣзаны волосы уже «проклятаго». Гусъ улыбнулся и сказалъ императору: «Государь, помири ихъ-они сами недоумъваютъ, какъ лучше довершить мое поругание!» Затьмъ на Гуса былъ надътъ бумажный колпакъ въ видъ

митры съ надписью: *Eresi Archa*<sup>1</sup>). На это дѣтское глумленіе Гусъ спокойно замѣтилъ: «Господь, ради меня, понесъ вѣнецъ терновый; изъ любви къ нему, радостно падѣваю эту шапку поруганія».

Церковный обрядъ закончился простою рѣчью епископовт къ Гусу: «Церковь не знаетъ тебя болће; она передаетъ твое тѣло свѣтской власти и твою душу-дьяволу». Въ силу Швабскаго Зерцала. по которому «ерстики предаются власти гражданской», епископы, окончивъ церковный обрядъ, обратились къ императору съ обычною формулою: «Св. Констанцкій соборъ вручаетъ суду и гражданской власти растригу Яна Гуса, исключеннаго изъ церковнаго вѣдомства». Императоръ передаль его курфюрсту баварскому пфальцграфу Людовику: «Любезный герцогъ! ты, держащій мечь світской власти для наказанія злыхъ, возьми этого человѣка, Яна Гуса, и именемъ монмъ соверши надъ нимъ казнь, подобающую еретикамъ». Людовикъ, въ свою очередь, передалъ его палачамъ: «Возьмите Яна Гуса, который. по рѣшенію всемилостивѣйшаго государя нашего, короля римскаго, и по собственному моему повелѣнію, долженъ быть сожженъ».

Гуса вели на казнь среди огромной толны народа, сочувственно относившейся къ несчастному страдальцу. Рѣчи Гуса къ народу, на чути къ костру, производили глубокое виечататание, Гусъ просилъ молиться за него, невиннаго. Народъ волновался. «Мы не знасмъ, въ чемъ онъ виноватъ», раздавалось со всъхъ сторонъ; «онъ молится и говоритъ, какъ истинный праведникъ». Шествіе двигалось тихо, часто останавливалось, народъ запружалъ узкія улицы: поле между Готлибенской слободой и садами замка, мѣсто казни. было усълно народомъ. Взойдя на костеръ, Гусъ обратился къ наролу съ рѣчью, но католики, опасаясь послѣдствій той про-

338

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Palacky, I. с., III, S. 365; Новиковъ, I. с., стр. 103. Передаемъ надпись, кака она сохранидать на одномъ старинномъ рисункѣ, представляющемъ шечне Гуси илъ собора на мѣсто казни.

щальной рѣчи, ускорили казнь. Палачи обложили тѣло Гуса, до пояса, дровами и соломой, скрутили руки назадъ и привязали ихъ къ столбу мокрой веревкой; онъ былъ поставленъ лицомъ къ западу и засмоленная веревка вокругъ шеи и столба не дозволяла шевельнуться... Вмѣстѣ съ первымъ огненнымъ языкомъ, охватившимъ дрова и солому, Гусъ запѣлъ громкимъ голосомъ: «Христе, Сыне Бога живаго! помилуй мя грѣшнаго!» И эта пѣснь, заглушая трескъ горящихъ дровъ, болѣзненно отдавалась въ сердцахъ присутствовавшихъ и молитвенно возносилась къ небу... Католикъ - фанатикъ такъ описалъ послѣднія минуты Гуса: «Онъ шелъ на смерть, какъ на веселый пиръ; ни одинъ вздохъ не вылетѣлъ изъ груди его; нигдѣ не обнаружилъ онъ ни малѣйшаго признака слабостѝ; среди пламени, онъ до послѣдняго вздоха возносилъ молитву ко Господу»...

Гуса не стало. Трагическая катастрофа сожженія, дающая Гусу особое, такое видное місто въ исторіи реформаторскихъ усилій человѣчества и рѣзко выдвигающая его надъ образами Виклефа и Лютера, придаетъ ему еще боліе всемірно-историческаго значенія, чѣмъ, быть можетъ, все, что онъ, словомъ или діломъ, вѣдѣніемъ или невѣдѣніемъ, произвелъ реформаторскаго. Своею многострадальною смертью, Гусъ явился не только вѣрнымъ и твердымъ свидѣтелемъ евангельской истины<sup>1</sup>), но въ то же время поставилъ своихъ враговъ и судей въ поразительное противорѣчіе, безпримѣрное въ исторіи церкви: соборъ, созванный для реформированія церкви, осудилъ того, кто ничего болѣе не требовалъ, кромѣ реформы церкви, но реформы не въ интересахъ іерархіи, а на основѣ моральныхъ принциповъ евангельскаго христіанства.

Твердость характера и сила воли, выказанныя Гусомъ во время суда и казни, глубина уб'ьжденій и искренность в фрованій, отличавшія его на вс'яхъ ступеняхъ жизни, поражали современниковъ, внушаютъ удивленіе потомству и возбуж-

<sup>1)</sup> Baur, S. 527.

даютъ въ изслідователі; невольное желаніе раскрыть секретъ этой внутренней силы, указать ея источникъ.

Если въ жизни великихъ историческихъ героевъ «отъ міра сего» насъ особенно интересустъ тотъ моментъ ихъ духовнаго развитія, въ который они впервые сознаютъ всю мощь своего духа, то въ жизни великихъ мучениковъ «не отъ міра сего», въ святыхъ борцахъ за царство Божіе, самымъ интереснымъ является тотъ именно моментъ, когда они вполнѣ сознаютъ свое ничтожество и всецѣло отдаются волѣ своего божественнаго прообраза, пріобрѣтая духовную мощь, при которой не чувствуется никакое физическое утомленіе и легко переносится всякое земное страданіе...

Извістенъ разсказъ о впечатлівни той бурной ночи, которая произвела внутренній перевороть въ Лютері; и сділала изъ августинскаго монаха религіознаго реформатора. Подобный переворотъ проявился въ Гусћ болће сознательно и онъ самъ отмѣтилъ его въ одномъ изъ своихъ сочиненій 1): «Я долго быль погружень въ сладкую дремоту мірскихь наслажденій, пока Господу Іисусу Христу не угодно было меня, несчастнаго раба своихъ страстей, какъ нѣкогда Лота, вопреки моей воли, спасти изъ огня Содома и ввести въ жилище страданій, позора и униженія. Тогда, впервые, сталъ я біднымъ и сокрушеннымъ и. со страхомъ и трепетомъ читая слово Господа, началь я дивиться заключеннымъ въ нихъ богатствамъ мудрости. Тогда, впервые, позналъ я, какъ сатана кладетъ повязку на глаза мудрецовъ міра сего, и сердце мое проникнулось новымъ. мощнымъ огнемъ, ведущимъ ко спасещю, огнемъ, который пребываетъ во мнѣ постоянно и тѣмъ пламениће горитъ, чћиъ полиће отдаюсь я молитвћ ко Господу и распятому Інсусу. И этоть огонь исчезаеть лишь тогда, когда я забываю Христа. Въ такіе моменты я становлюсь сланъ и неспособенъ на добрыя дала, до тахъ поръ. пока я не обращаюсь всёмъ сердцемъ ко Господу, единствен-

Hist. et Mon., I, 367-471.

ному врачу и строгому Судії нашей жизни, в'ядающему наше каждое безполезное слово, каждую безполезную мысль нашу» 1). Сознавая свое ничтожество, Гусъ обращается всею душою къ созерцанію путей Божінхъ и молить Господа о помощи: «Я стояль на перепутьи двухь дорогь-узкой, ведущей въ вѣчную жизнь, и широкой, что ведетъ къ погибели; эта послѣдняя прекрасно устроена, всевозможно изукрашена и покойна, такъ что люди считають ее путемъ праведнымъ. Я же, воздымая библію горѣ, молилъ Господа Інсуса Христа: не попусти меня, Господи, соблазниться мыслями и совѣтами злыхъ и не дай мнѣ того, что прельщаетъ мои глаза»<sup>2</sup>). Такъ совершился въ Гусъ, сознательно и ясно, тотъ внутренній перевороть, который, вмёстё съ сознаніемъ своего ничтожества, придалъ силу его мысли и мощь его рѣчи. Гусъ вполнѣ преобразился уже и сталь тѣмъ Гусомъ, что радостно шелъ въ огонь, когда, задолго еще до казни, онъ писалъ: «Только смиренные сердцемъ стараются познать слово и ученіе Христа; они презпраются міромъ, но самый міръ и его страсти являются для нихъ ничтожествомъ» <sup>3</sup>). Въ 1410 году, за пять лётъ до сожженія, Гусъ писаль: «Истину, которую Господь сподобиль меня познать, особенно же ту, которая открыта намъ въ Св. Писаніи. я всегда буду защищать, хотя бы то стоило мнѣ смерти; я убѣжденъ, что истина вѣчно пребываетъ и всегда побѣждаетъ. Боязнь смерти не устрашить меня: я над'єюсь на Господа и на помощь св. Духа, что Господь дасть мнѣ твердости, и если я удостоюсь его милости, то Онъ даруетъ мнѣ вѣнецъ мученичества, --- но развѣ есть побѣда выше этой?» Удивительно ли, что. спустя иять лѣтъ, Гусъ шелъ на костеръ, «какъ на веселый пиръ», и, объятый пламенемъ, «не обнаружилъ ни мальйшаго признака слабости»?

Гуса не стало, но не погибли тѣ идеи, за которыя онъ шелъ въ ссылку, въ темницу, въ огонь.. Тѣ идеи, за кото-

<sup>1</sup>) Ibid. cap. 22, f. 398. <sup>2</sup>) Ibid. cap. 78, f. 461. <sup>3</sup>) Ibid. cap. 51, f. 432. Digitized by 0.021C рыя пострадаль Гусь, распадаются на двѣ категорія: однѣ изъ нихъ относятся къ внѣшней сторонѣ церкви и могутъ быть названы общехристіанскими, — непризнаніе папы главою церкви, отнятіе имуществъ у духовенства, требованіе морали въ жизни и т. п.: другія же принадлежатъ къ внутренней сторонѣ религіи и составляютъ догматы христіанства, первое мѣсто между этимп послѣдними принадлежитъ догмату объ евхаристіи, какъ по его существенной важности, такъ и по тому значенію, которое занимаетъ онъ въ исторіи страданій не только Гуса. но всей Чехіи.

Всябдъ за арестованіемъ и заточеніемъ Гуса, его обвинители, природные чехи, выставили противъ него восемь статей, при чемъ на первомъ план‡ былъ поставленъ греческій догмать причащенія мірянь твла и крови Христа; эта первая статья перваго обвинения формулирована следующимъ образомъ: «Гусъ заблуждается прежде всего относительно таинства причащенія, ибо опъ всенародно пропов'єдываль о необходимости причащать мірянъ подъ обоими видами твла и крови. Это явствуетъ изъ того, что ученики Гуса практикуютъ уже въ Прагѣ этотъ догматъ учителя» 1). Факты, изложенные въ этой обвинительной статъй. совершенно в'брны и не подлежатъ сомибнію. Въ 1401 году, «въ первый годъ проповѣди», Гусь говорилъ проповѣдь о тель Христовомь <sup>2</sup>); затьмъ, поздиће, вслѣдъ за прибытіемъ въ Констанцъ, онъ написалъ сочинение о крови Христа<sup>3</sup>), въ коомъ Гусъ доказываетъ исобходимость причащать мірянъ только твла, во и крови Христовой; наконецъ, уже въ шић, составленъ имъ небольшой трактать о причащении и и крови Христа ). Въ равной степени в'брно и то, что

) Начинова, Приноса. у чеховъ, стр. 77.

5) Sermo de corpore Christi, quem scripsi primo anno meae praedicationis, aut ut aestimo a. D. 1401. Hist. et Mon, I, f. 39.

b) De saugnine Christi sub specie vini a laicis sumendo, quaestio M. J. Hus, Constantine conscripsit, prinsquam in caregrem conjiceretur, Ibid. I, f. 42.

tatus M. J. Hus, De sacramento corporis et sanguinis Christi gar-

въ концѣ 1414 года ученики и сторонники Гуса приводили это учение въ исполнение,-29-го декабря Гусу иншутъ изъ Праги: «Покорно просимъ объявить намъ окончательно твое мићије о причащени мірянъ крови Христовой и приложить сго къ письму, чтобы при случав показать его друзьямъ; это необходимо потому, что между братьями произошло раздвоеніе и многіс изъ нихъ соблазняются, —ссылаются на твои сочиненія и требують твоего посл'єдняго слова». Въ отв'єть на это требование Гусъ ясно и категорически высказываетъ свой взглядъ на вопросъ объ свхаристіи: «О таниствѣ чаши у васъ есть мое сочинение, писанное въ Констанцъ; тамъ приведены доказательства. Чего еще требуете? Непреложны слова Евангелія и посланія ап. Павла; яснѣе солнца обычай церкви первоначальной! Если возможно, постарайтесь, чтобъ особою буллою было дозволено причащаться подъ обоими видами». Въ концѣ января 1415 года Гусъ пишетъ своему преемнику въ Виелеемской часовнѣ 1): «Причащеніе мірянъ подъ двумя видами, установленное Іисусомъ Христомъ и апостолами, вполн' согласно со Св. Писаніемъ и противно лишь обычаю римской церкви; но мы должны слёдовать не обычаю, но примѣру Христа и истинѣ». Чехи вѣрили Гусу, съ радостью возстановили обычай предковъ и торжественно, публично принимали православное причащение.

Возстановленіе въ Чехіи греческаго обрядії причащенія окончательно исторгало страну изъ лона римской церкви; соборъ понималь это и приняль рѣшительныя мѣры: 15-го іюня соборъ подтвердилъ римскій обычай, объявивъ чашниковъ еретиками, и 6-го іюля сжегъ Гуса, признававшаго православное причащеніе истиною... Это вызвало въ Чехіи сильныя волненія: вопреки постановленію собора, священники причащаютъ иодъ обоими видами, народъ причисляетъ Гуса къ лику свя-

<sup>1)</sup> Domino Haulikon, ne impugnare velit ministrationem sanguinis Christi laicis sub specie vini. Ibid. I, f. 62, ep. 16.

тыхъ мучениковъ, вельможи шлютъ собору горькій упрекъ <sup>1</sup>) и заключаютъ между собою союзъ на шесть льтъ для защиты «истиннаго ученія Евангелія»<sup>2</sup>)... Соборъ, ставившій себя выше воли не только отдёльныхъ личностей, но и ц.З.лыхъ пародовъ, не обратилъ вниманія на эти грозные признаки поднимавшагося народнаго отмщенія и въ отв'ять на заявленія чеховъ и моравовъ сжегъ Іеронима Пражскаго, осудилъ приверженцевъ Гуса, какъ еретиковъ, приговорилъ ихъ къ строгому наказанію, а напа послалъ въ Чехію своихъ легатовъ для приведенія того приговора въ исполненіе... Истощилась мѣра народнаго долготерпѣнія: народъ возсталь поголовно для самозащиты. На горѣ Таборѣ гуситы впервые пересчитали свои толны, сознали свою силу и зажглись фанатизмомъ. Король Вячеславъ былъ равнодушенъ къ религіозному вопросу и слишкомъ слабъ. чтобъ утушить междоусобные безпорядки; по смерти Вячеслава, народъ не призналъ Сигизмунда. Исполнилась народная месть надъ измённикомъ! Въ Чехін поднялась бурная анархія и полилась кровь чеховъ, моравовъ, нѣмцевъ...

Среди смутъ и волненій ясно и рѣзко выступаютъ тѣ же два направленія, католическое и православное, что раздѣляли народъ въ теченіе многихъ уже вѣковъ. Въ продолженіе XV и XVI стол., во всѣхъ значительныхъ событіяхъ, во всѣхъ представителяхъ пароднаго мпѣнія Чехіи, отъ мученика Гуса до архіепископа Рокицаны, отъ предводителя Жижки до короля Юрія, во всѣхъ государственныхъ грамотахъ, во всѣхъ

<sup>2</sup>) Syngrapha quaedam magnatum et procerum regni Bohemiae et marchionatus Moraviae, circiter sexaginta, qua promittunt se communi opera veram Evangelii doetrinam, in Constanticusi concilio damuatam, summo studio defensuros esse. Ibid. I, f. 77, ep. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epistolam subscriptam magnates, barones, proceres et cum ipsis fere alii mille nobiles, milites et militares hie non expressi regni Bohemiae et marchionatus Moraviae post mortem sanctae memoriae magistri Ioannis Hus, a concilio Constantiensi inique combusti eidem concilio direxerunt, injustam ejus mortem ac dictorum regni et marchionatus sinistram infamiam animose et viriliter refellentes. Ibid. I. f. 78.

договорахъ съ иновърцами можно услёдить одну непзмённую мысль, одно стремленіе сохранить въ чистоті: православный обрядъ причащенія Чаши. Православіе и католицизмъ сохранили и здёсь свой сложившійся вёками характеръ: православіе выступило съ твердыми уб'ёжденіями, со словами мира и любви, католичество же обнажило тотчасъ свою злобу, нетерпимость и насиліе.

Флорентійскій соборь 1450 года отлучиль чеховь оть церкви, признавь ихь еретиками. Чехи отправили въ Царьградь депутацію, съ просьбою о принятіи ихь въ лоно православной церкви. Представленное патріарху исповѣданіе вѣры чешскаго народа было вполнѣ одобрено греческимъ духовенствомъ. Въ отвѣть на заявленіе чеховъ патріархъ отправиль къ нимъ грамоту, подписанную шестью греческими епископами <sup>1</sup>). Гуситы старались о соединеніи съ восточною православною церковью <sup>2</sup>), но паденіе Константинополя прервало всѣ переговоры и разрушило всякія надежды.

Представители католическаго міра хорошо понимали, что греко-восгочный обрядъ причащенія отторгнетъ Чехію и Моравію отъ римской церкви. и, вёрные своей вёковой традиціи, они вносили ненависть и злобу въ обсужденіе религіознаго вопроса объ евхаристіи и ложными софизмами надёялись затмить чистое ученіе. Эней Сильвій, будущій папа Пій II, говорилъ таборитамъ: «Греція не должна вводить васъ въ заблужденіе; хотя греки и не погрѣшаютъ, слѣдуя древнему обычаю, но вамъ, воспитаннымъ римлянами, непростительно отвергать вашею собственною властью чистый, похвальный и несомнѣнный обрядъ римской церкви: поступая такимъ обра-

<sup>1</sup>) Эта грамота была отыскана въ XVI ст. п тогда же обнародована совътникомъ императора Максимиліана II: она писана на пергаментъ и къ греческому подлиннику приложенъ плохой латинскій переводъ. *Елагина*, l. с., стр. 21. Подлинникъ этой грамоты хранится въ Императорской Публичной Библіотекъ.

I

<sup>2</sup>) D. Chytraei, Oratio de statu ecclesiarum in Graecia, Asia, Bohemia etc. Francf. 1583; Freherus, Scr. Bohem., p. 235.

зомъ, вы нарушаете правило или обычай, одобренный долговременнымъ своимъ существованіемъ. Зачѣмъ охотнѣс повинустесь греческой, нежели латинской церкви? Что даеть вамъ право такъ превозносить греческую церковь? Развѣ не видите, что латинская церковь процвитаеть несравненно болье! Наша церковь повсюду владычествуеть. греческая же находится подъ игомъ магометанъ: наша церковь управляется однимъ главою, греческая же раздирается расколами: наша церковь украшена великолѣпными храмами, греческая же лишена всякаго блеска. Я не скажу, какъ Цицеронъ, что Римъ ничего не взялъ отъ грековъ, и все, что взялъ, усовершенствоваль; глубоко уважаю грековь, — отъ нихъ наши предки пріяли истинное ученіе; но Греція состар'ялась: она холодна, и некому разогрѣть ее; нѣкогда повелительница народовъ стала теперь данницею; властительница Азіи, стала теперь ученицею латынянъ».

Церковь православная иначе относилась къ гуситамъ и представитель православія не то говориль имь: истина не нуждалась въ софизмахъ, и простой языкъ патріарха убідительние красноричия будущаго папы. Въ грамоти, о которой мы упоминали, патріархъ константинопольскій увѣщеваетъ гуситовъ соединиться съ восточною церковью, «не по примѣру злого, притворнаго флорентійскаго соединенія, которое скорве разъединеніе, нежели соединеніе, почему мы отвергли его и никогда не принимали... Союзъ, предлагаемый вамъ отъ насъ, да будетъ основанъ на правилѣ непоколебимомъ, на Св. Писаніи. Съ радостью узнаемъ мы, что это именно правило противопоставили вы опаснымъ нововведеніямъ церкви римской, хотя намъ и говорпли, будто вы не сильно возстаете на эти нововведения, будто даже во многомъ отдаляетесь от преданій церкви восточной. Недавно получили мы доста ное о васъ извѣстіе и вполнѣ убѣдились, что вы ; оживаете, сообразуясь съ обрядами христіанъ и съ 🔳 вброю, и что вы имбете пламенное желаніе ки 200gle

объятія истинной вашей матери. Все это вполнік объяснилось для насъ присутствіемъ и свидётельствомъ вашего достопочтеннаго пресвитера <sup>1</sup>); онъ подробно разсказалъ намъ обо всемъ, происходящемъ у васъ, и представилъ свое собственное псповедание веры, --- оно во всемъ согласно съ исповеданіемъ св. матери церкви. Мы сообщили ему ученіе истинной вкры: онъ передастъ вамъ его, да сообразуются съ нимъ всѣ, желающіе спастись. Если, возлюбленные братья и дѣти, все. что мы узнали и чего желаемъ, справедливо, то спѣшите присоединиться къ намъ. Только на лонѣ истинной матери и на основании истиннаго спасения можете укрѣпиться противъ вашихъ враговъ. Гдѣ же найдете вы прохладу, если не у источника живыхъ водъ... Уповаемъ. что благодатью Божіею вы во всемъ согласитссь съ нами. Тогда мы вмЕнимъ себѣ въ ссобенную обязанность дать вамъ пастырей. да пасутъ ваши души словомъ жизни: ихъ правление не будеть тягостно для васъ. По примѣру апостола, охотно снисходя къ вашимъ богослужебнымъ обрядамъ во всемъ, что имбетъ добросовъстное и доброе основание. во всемъ, что, назидая васъ, не противно назиданию св. матери церкви, думасмъ, что не должно затрудняться разностью въ обычаяхъ. если обычаи невинны. Да поддержитъ же васъ всемогущій Господь въ томъ состояния, въ которое Онъ самъ васъ поставиль; да возрастаеть Его благодатью число ваше къ умноженію сыновъ истинной церкви, къ нашей общей радости и ко славѣ Бога! Аминь»<sup>2</sup>).

Приведенный отрывокъ ясно показываетъ, какой церкви сочувствовали чехи XV стол. и каково было направленіе религіозныхъ убѣжденій Гуса, главнаго учителя гуситства. Явъ Гусъ не былъ, конечно, православнымъ, но онъ былъ представителемъ того православно-народнаго направ-

Константина Ангелика. Натріархъ призналъ его братомъ о зеческой церкви; онъ привезъ въ Прагу патріаршую грамоту.
" стр. 21.

ленія въ Чехіи, которое въ теченіе вѣковъ хранило грековосточныя преданія, отступивъ отъ нихъ лишь въ «богослужебныхъ обрядахъ и обычаяхъ». Это необходимо знать для яснаго уразумѣнія высокой личности чешскаго реформатора; это не должны никогда забывать католики и протестанты на западѣ, это должны всегда помнить православные на востокѣ, и въ особенности мы, русскіе, которыхъ исторія поставила во главѣ православной семьи славянъ.

Въ Императорской Публичной Библіотекѣ, въ Петербургѣ, хранится (24, XXVII, 2.142) небольшая брошюра, изданная въ Виттембергѣ болѣе трехъ сотъ лѣтъ тому назадъ. Она заключаетъ въ себѣ четыре письма Яна Гуса, переведенныя Лютеромъ на нѣмецкій языкъ, при чемъ переводчикъ помѣстилъ небольшое предисловіе и послѣсловіе. Какъ самыя письма Гуса, писанныя имъ въ послѣдній мѣсяцъ его жизни, въ темницѣ, такъ и мнѣнія Мартина Лютера о христіанскомъ мученикѣ казались намъ заслуживающими перевода на русскій языкъ. Въ русской литературѣ есть нѣсколько трудовъ о Гусѣ, но мы не знаемъ ни одного изъ его писемъ, не говоря уже о сочиненіяхъ, которое было бы переведено на русскій языкъ; мнѣнія Мартина Лютера о Гусѣ извѣстны русскимъ читателямъ, но его трудъ, посвященный спеціально Гусу, не переведенъ еще на русскій языкъ

Издаваемая нами брошюра Лютера составляетъ въ настоящее время библіографическую рёдкость; она была нёсколько разъ перепечатываема, но всегда въ полныхъ собраніяхъ сочиненій Лютера, мало для кого доступныхъ <sup>1</sup>), и терялась въ общей массё его трудовъ; при нынёшнемъ же на-

<sup>1</sup>) Wittenb., XII, 277; Icn., VI, 530; Altenb., VI, 1099; Icipz., XXI, 175; Walch., XVI, 2.535. Посафдияго изъ названныхъ изданій не имъетъ даже Публичная Библіотека. Наиболъе доступное изданіе, новъйшес, равнымъ образомъ перепечатало эту брошюру, но также въ 65-мъ томъ,—Martin Luther's Sämmtliche Werke, Frankf. a. M. 1855. Bd. LXV, S. 59–85, № 50. 1. Graesses Trésor de livres rares, Dr. M. Luther (v. IV, p. 306). правленіи нёмецкихъ трудовъ о Гусѣ, нельзя, конечно, ожидать отдѣльнаго изданія той брошюры, въ которой Лютеръ высказываетъ свой взглядъ на Гуса,—взглядъ, какъ извѣстно, прямо противоположный господствующему въ Германіи. Принявъ на себя трудъ изданія, мы старались ссхранить не только правописаніе, но и форматъ страницъ; заглавный же листокъ можетъ служить образдомъ размѣщенія строкъ въ подлинникѣ.

Нѣкоторыя отступленія отъ оригинала казались намъ не только возможными, но и необходимыми: мы расположили письма Гуса въ хронологическомъ порядкѣ, поставивъ третье письмо первымъ и первое третьимъ, и опустили посланіе чешскихъ и моравскихъ вельможъ къ Констанцкому собору, отъ 2 сентября 1416 г., какъ относящееся не столько къ Гусу, сколько къ гуситской эпохѣ вообще.







# НЪСКОЛЬКО ПИСЕМЪ

# яна гуса,

СВЯТАГО МУЧЕНИКА,

писанныхъ

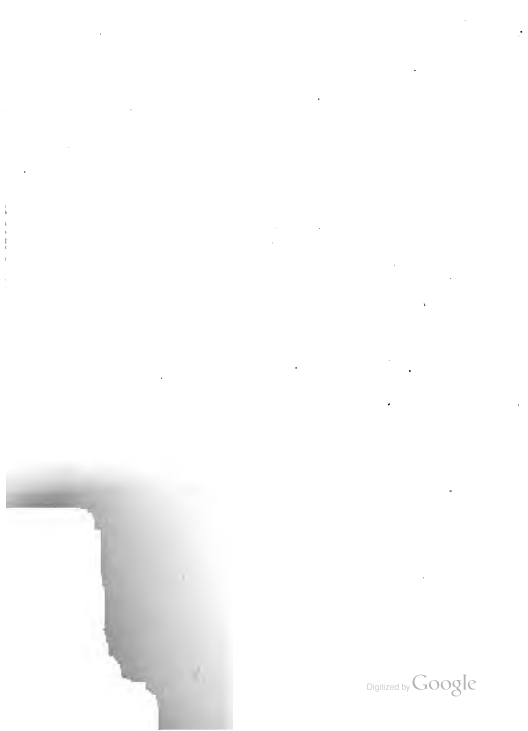
#### изъ констанцкой темницы

КЪ ЧЕХАМЪ.

СЪ ПРЕДИСЛОВГЕМЪ

Доктора Мартина Лютера.





## ПРЕДИСЛОВІЕ

## МАРТИНА ЛЮТЕРА ').

Эти письма магистра Яна Гуса я просилъ перевести для меня съ чешскаго на латинскій языкъ, съ тою цёлью, чтобы я могъ ихъ напечатать, и именно въ настоящемъ году, когда, по требованію нашего любезнаго государя императора Карла, созывается соборъ; не для того, чтобъ я желаль этимъ возбудить ненависть и вражду къ Констанцкому собору (что я во всякомъ случаѣ охотно сдѣлалъ бы и впредь всегда отъ чистаго сердца сдблать готовъ, ради его вредныхъ и окаянныхъ дѣяній, равнымъ образомъ же ради необходимости и справедливости какъ моей, такъ и всей святой церкви), но, желая поучить тёхъ, которые нуждаются въ поучении, дабы они, если Господу будеть угодно, чтобъ названный соборъ состоялся, поостереглись примира Констанцкаго собора, на которомъ, и долгое время послѣ котораго, истина была оспариваема съ большимъ насиліемъ. Но теперь истина одержала поб'бду, высоко подняла свою главу, выставила публично, на показъ, тотъ злодъйскій соборъ и съ полною радостью отняла у него его силу и тиранство.

Главная задача того собора, особенно же для кардиналовъ и высшихъ чиновъ, состояла въ прекращении церковной схизмы, п потому они предоставили вопросъ о въръ на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Praefatio D. Martini Lutheri praefixa quattuor opistoli Iohannis Hus germanice editis 1536. Hist. et Mon., I, praef.

волю отчаянной и элой толпы тёхъ, которыхъ мы называемъ монахами и софистами и отъ которыхъ, какъ отъ старшихъ, произошла въ то время, по слову пророка, порча вавилонская <sup>1</sup>). Слёдствіемъ этого были въ Германін и Чехіп бёдствіе. война, битвы, кровопролитіе и такая ненависть, которая никогда уже не утихнетъ.

Между же тімъ, папство, снова оправясь отъ раскола, не теряло времени и наполнило всё церкви во всемъ мірѣ страшными неправдами, отпусками, продажными мессами и разными рынками добрыхъ дѣлъ, на которыхъ торговали попы и монахи<sup>2</sup>). Таковы были плоды всесвятѣйшаго собора.

Поэтому, право, никакой не будетъ пользы, если дѣла вѣры будутъ предоставлены такимъ чортовымъ головамъ<sup>3</sup>): короли, князья и епископы должны сами позаботиться, чтобъ изъ этого собора не вышло что-либо подобное тому собору или еще худшее; право, Господь достаточно уже показалъ на Констанцкомъ соборѣ, какъ Онъ противится гордымъ, увичтожаетъ всѣхъ гордыхъ духомъ и не зритъ на лица.

2) Въ латинскомъ переводъ: Interea hac discordia composita, pontificii ubique locorum perniciosis mendaciis, indulgentiis, missis aliisque monachorum et sacrificulorum cultibus, quos quaestui habuerunt, horribiles turbas dederunt.

3) Эти чортовы головы обратились въ латинскомъ переводѣ въ perversis et insanis asinis (monachos dico et sophistas).

354

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ датинскомъ переводѣ выпущено это мѣсто съ указаніемъ на пророка и замѣнено с.пѣдующей вставкой: a quibus (monachis sc. et sophistis) cum innumera mala orta essent, non ante eis medicina adhiberi potuit, quam utraque regio, Germania et Bohemia etc. Тѣ два изданія писемъ Гуса (edd. 1558 и 1715), которыми до настоящаго времени всѣ пользовались (новое изданіе, Палацкаго, только надняхъ получено въ Россіи). сдѣланы чрезвычайно небрежно. Палацкій говоритъ по этому поводу: "Veberhaupt müssen wir ein-für allemal bemerken, dass die vielen ursprünglich böhmisch geschriebenen Briefe Hussens, die man lateinisch a. a. O. gedrukt findet, dem Uebersetzer des XVI lahrh. äusserst schlecht gerathen sind, und nicht allein häufigen Unsinn, sondern mitunter auch ganz das Gegentheil von dem geben, was Hus sagen wollte (Ibid. III, S. 315, Anm. 427). Онъ приводить примѣры оншбочнаго чтенія издателями затинскихъ писемъ (ibid., S. 317, Anm. 429) и невѣрнаго перевода чешскихъ (ibid., S. 321, Anm. 433).

Вотъ тѣ причины, по которымъ я издаю эти письма; именно для увѣщанія: кто часто обжигается и все же неостороженъ, пусть тотъ убирается къ чорту, —онъ пропадетъ не по моей винѣ. Нашъ мплостивый Господь Іисусъ Христосъ, даруй намъ своего Св. Духа, чтобъ молиться, а тѣмъ, которые будуть управлять соборомъ, чтобъ домогаться того, что принадлежитъ Богу, и забыть или пренебречь тѣмъ, что принадлежитъ имъ лично. Аминь.

-----



## Нъсколько писемъ, писанныхъ магистромъ Яномъ Гусомъ въ Констанцкой темницъ къ чехамъ.

## ПИСЬМО ПЕРВОЕ 1).

Магистръ Янъ Гусъ, уповающій быть служителемъ Божіимъ, желаетъ всёмъ вёрующимъ въ Чехіи, которые любятъ Господа, жить и умереть въ милости Божіей и такимъ образомъ достичь вёчной жизни. Аминь.

Васъ, начальствующихъ надъ другими, надъ богатыми и бъдными, возлюбленныхъ о Господъ и вървыхъ, я прошу и увъщаю, чтобъ вы были послушны Господу, слушали бы охотно Его слово и доказывали бы то дълами своими. Я прошу васъ прилъпиться къ истинъ Божіей, о которой я писалъ и которую я проповъдывалъ, взявъ ее изъ Свящ. Писанія и изъ поученій св. отцовъ. Я прошу также, чтобы всякій, кто слыщалъ отъ меня, въ публичной ли проповъди или въ частномъ разговоръ, или же прочелъ въ сочиненіяхъ что-либо противное истинъ Господа, не слъдовалъ бы тому, хоть я и не сознаю, чтобъ я что-нибудь подобное когда-либо сказалъ или написалъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hanc epistolam scripsit Iohannes Hus manu propria Constantiae in carcere ad commune faciendum et cansolandum regen atque remum Bolemiae, no deserant veram doctrinam Euangelii, neque locum Bethlehem, neque Facarzelli fides Doctores, etiam si propter hoc furiat Satan et mundus. Sel et ingell pre modulo suae vocationis, pie et juste vivant in boc saccolo Hor et f. 60, ep. 11.

Я прошу также, чтобы всякій, кто замѣтилъ легкомысліе въ моихъ словахъ или сочиненіяхъ, не слѣдовалъ бы въ этомъ отношеніи за мною, но молилъ бы Бога за меня, чтобъ Господь отпустилъ мнѣ грѣхъ такого легкомыслія. Я прошу васъ любить набожныхъ, благочестивыхъ свящевниковъ и почитать ихъ преимущественно передъ другими, особенно же тѣхъ, которые трудятся по слову Божію. Я прошу васъ, чтобы вы остерегались коварныхъ людей, особенно же безбожныхъ поповъ, о которыхъ нашъ Спаситель говоритъ, что они ходятъ въ овечьей одеждѣ, внутренно же суть хищные волки <sup>1</sup>).

Я прошу государей. чтобъ они разумно обходились со своими подданными и справедливо управляли бы ими.

Я прошу гражданъ, чтобъ они добросовѣстно поступали въ своемъ сословіи.

Я прошу ремесленниковъ, чтобъ они старательно занимались своимъ ремесломъ и доходы его потребляли бы со страхомъ Божіимъ.

Я прошу слугъ, чтобъ они в врно служили господамъ своимъ.

Я прошу мастеровъ, чтобъ они вели себя благопристойно и наставляли бы своихъ учениковъ хорошо и добросовѣстно; чтобъ они учили ихъ прежде всего бояться Бога, затѣмъ изучать свободныя искусства во славу и къ чести Господа. на пользу міра и для ихъ собственнаго спасенія, а не для корысти или земного великолѣпія.

Я прошу студентовъ, воспитанниковъ высшей школы, и всѣхъ другихъ учениковъ, чтобъ они во всѣхъ честныхъ дѣлахъ были бы послушны своимъ магистрамъ, слѣдовали бы ихъ примѣру и учились бы какъ можно прилежнѣе, чтобы танимъ образомъ были людьми полезными и тѣмъ прославили бы честь Господа и спасли бы самихъ себя и другихъ.

чь всвхъ, чтобъ вы были благодарны благород-

Digitized by Google

нымъ господамъ Богуславу изъ Дубы <sup>1</sup>), Яву изъ Хлума, Генриху Плумлавскому, Вильгельму Зацкому, Николаю и всёмъ другимъ господамъ Чехіи, Моравіи и Польши<sup>2</sup>), и да будетъ

<sup>1</sup>) Bohuslaw von Düben, въроятно, опшбка того переводчика, который приготовлялъ для Лютера переводъ этихъ четырехъ писемъ Гуса на латинскій языкъ: въ исторіи Гуса извъстенъ Вячеславъ изъ Дубы, а не Богуславъ, почему и въ латинскомъ переводъ того изданія, которымъ мы пользовались, значится: Wencestaus Dubensis, и въ этомъ же письмѣ, нѣсколько строкъ ниже, упоминается Herr Wentzel aus Düben; но въ древиѣйшемъ латинскомъ изданіи всѣхъ извѣстныхъ въ XVI стол. писемъ Гуса, равнымъ образомъ съ предисловіемъ Лютера (Epistolae quaedam piissimae et eruditissimae Iohannis Hus, quae solae satis declarant papistarum pietates esse Satanae furias. Addita est D. Martini Lutheri praefatio. Vitembergae, ex officina Ioannis Lufft. Anno MDXXXVII, in 16-0, онъ названъ Богуславомъ-Bohuslaus.

<sup>\*)</sup> Изълицъ, упомянутыхъ въ настоящемъ письмѣ, особенно замѣчательны первые два, по той рози, которую они играли въ послёдній годъ жизни Гуса, преимущественно же второй. Ихъ обоихъ вспоминаетъ Гусъ еще разъ въ третьемъ письмъ.—Янъ изъ Хлума, по прозванію Кепка, изъ прославившагося позже рода Славать (Palacky, l. c., III, 313; Dejiny, III, 1, 154), и Вячеславь изъ Дубы на Лештић, родной племянникъ верховнаго земскаго судьи, получили отъ короля Сигизмунда поручение провожать Гуса въ Констанцъ, защищать его на пути и по прітадт въ городъ. Они были свидателями тахъ торжественныхъ пріемовъ, которыхъ удостоился Гусъ въ Гермяніи, на пути изъ Праги въ Констанцъ. Въ Нюрнбергъ Вячеславъ изъ Дубы простился съ Гусомъ и потхалъ въ Шпейеръ, къ кородю Сигизмунду, за охранной грамотой. а Янъ изъ Хлума неотлучно оставался при Гусѣ и 3 ноября 1414 г. въѣхалъ съ нимъ въ Констанцъ. На другой день прітэда, 4 ноября, Янъ изъ Хлума представился панѣ Іоанну XXIII и извѣстилъ его о прибытіи Гуса. 5-го ноября прібхаль въ Констанцъ Вячеславъ изъ Дубы и привезъ охранную грамоту. Когда противники Гуса публично позорили его въ Констанцѣ и вывѣсили въ церквахъ объявденія, въ которыхъ объявляли Гуса ерстиковъ, то Янъ изъ Хлума тотчасъ же обратилъ вниманіе папы на неблаговидность подобныхъ поступковъ и просилъ воспретить ихъ (Новиковъ, l. s. c., стр. 19). 28 ноября прібхали къ Гусу послы отъ собора и звали его къ папѣ и кардинадамъ, на частный допросъ; Янъ изъ Хлума опять заявилъ протесть, говоря, что Гусъ находится «подъ непосредственнымъ покровительствомъ короля и Священной Имперіи» и что «до прітізда Сигизмунда дъло Гуса, согласно желанію короля, не должно быть начинаемо». Когда же Гусъ согласняся бхать на этоть частный допросъ, то Янъ изъ Хлума сопровождалъ его. Вечеромъ этого же дня, по заранће составленному плану, Гусъ былъ арестованъ. Янъ изъ Хлума сильно укоряеть за это папу, протестуеть, пишеть къ королю о нарушении охранной грамоты, выданной Гусу Сигизмундомъ, и, наконецъ, прибиваетъ къ

Digitized by GOOGLE

вамъ всёмъ угодно ихъ вёрное стараніе; ибо они, какъ мужественные защитники истины Божіей, часто противустояли всему собору, желая меня освободить, и всёми силами дёйствовали противъ этого собора, особенно же Вячеславъ изъ Дубы и Янъ изъ Хлума. Этимъ вы можете вполнѣ довѣрять всему, что они станутъ вамъ говорить, потому что они сами были на соборѣ въ то время, когда я долженъ былъ отвѣчать. Они знаютъ, что за люди чехи и какія многоразличныя неспра-

Digitized by GOOGLE

дверямъ констанцкихъ церквей свой протестъ на латинскомъ языкъ (Hist. et Mon., I, f. 75). Во время заключенія Гуса, Янъ изь Хлума утёшасть его письмами, ободряетъ, хлопочетъ о немъ (Ibid. I, f. 72, ерр. 42, 45, 46, 47). Гусъ вполнъ довъряеть рыцарю Яну: онъ называеть его своимъ другомъ, передаетъ ему всѣ свои думы и желанія и безпокоится, не получая долгое время никакихъ о немъ извъстій (Tbid. I. f. 78, ерр. 51, 54, 56). Позже, когда переписка становится болёе затруднительною, всё друзья Гуса называются вымышленными именами, и Янъ изъ Хлума скрывается подъ Бибрахскима докторома (dominus doctoralis de Pibrach, doctor de Pebrach, потому что Янъ изъ Хлума богословскими доводами защищаль Гуса въ Бибрихф). Вскорф послф бфгства папы, при общемъ смятении, славянские друзья Гуса навъстили его; упоминая объ этомъ въ одномъ изъ своихъ писемъ, Гусъ говоритъ, что Вячеслявъ изъ Дубы прослезился отъ радости (Dominum Wenceslaum de Duba consideravi lachrymantem), но не упоминаетъ объ Янѣ изъ Хлума. Оба упоминаемые здёсь чешскіе вельможи присутствовали на всёхъ трехъ публичныхъ засёданіяхъ собора, и Янъ изъ Хлума публично защищалъ Гуса на второмъ засъдании (по Новикову, l. с., стр. 68; на третьемъ по Палацкому, l. с., III, S. 351), когда Гусу ставили въ укоръ его заявление, что онъ добровольно явился на соборъ. 8-го іюня, провожая Гуса изъ послёдняго засёданія въ темницу, рыцарь Янъ пожаль Гусу руку, что Гусь вспоминаеть съ такою радостью въ одномъ изъ своихъ писемъ. 5-го іюля, наканунѣ мученической смерти, Сигизмундъ, дѣлая послёднюю попытку склонить Гуса къ отреченію, посылаетъ къ нему въ темницу особое посольство изъ четырехъ епископовъ и двухъ чешскихъ вельможъ – Яна изъ Хлума и Вячеслава изъ Дубы. Здѣсь, за нѣсколько часовъ до сожженія, Гусъ услышаль оть своего друга и покровителя, рыцаря Яна, утъщительныя и величественныя слова: «Магистръ Янъ! Я человъкъ не книжный и не могу давать совёты такому ученому мужу, какъ ты; но я прошу, если ты сознаещь въ своей совъсти которое-либо изъ тъхъ заблуждений. что приведены противъ тебя публично на соборѣ, то измѣни свое мнѣніе согласно волѣ собора; если же нѣть, то я не желаю совѣтовать тебѣ поступить противъ совѣсти, но убѣждаю тебя скорѣе подвергнуться казни, чѣмъ отречься отъ истины, тобою сознанной!» (sed ut quodvis supplicium feras, potius, quam negas eam, quam cognovisti veritatem. Hist. et Mon., I, f. 25).

ведливыя вещи представляли они противъ меня <sup>1</sup>), и какъ этотъ соборъ кричалъ противъ меня, и какъ я отвѣчалъ на все. о чемъ я былъ спрашиваемъ.

Я прошу васъ также, чтобы вы молились за римскаго короля. который вмёстё съ тёмъ есть теперь и вашъ король, и за его супругу, вашу королеву, да милосердный Господь пребудетъ съ ними и съ вами, нынё и затёмъ въ вёчной жизни. Аминь.

Это письмо я написаль въ темницѣ и въ кандалахъ. такъ какъ я долженъ на завтра ожидать приговора суда о моей смерти. И я не сомнѣваюсь въ Господѣ, что Онъ меня не покинетъ и не попуститъ, чтобъ я отрекся отъ Его истины или чтобъ отказался отъ ложныхъ статей, которыя они измыслили противъ меня при помощи лжесвидѣтелей.

Какъ милостиво поступаетъ со мною мой Господь Богъ и пребываетъ со мною, въ совершенно странныхъ соблазнахъ, вы узнаете, когда мы съ радостью возсоединимся при помощи Христа въ будущей жизни.

То же самое я слышу о моемъ возлюбленномъ товарищѣ магистрѣ Іеронимѣ<sup>2</sup>), именно, что онъ въ строгомъ заточения

<sup>2</sup>) Іеронимъ, Ніегопутив Pragensis, личный другъ и сторонникъ Гуса какъ по философскимъ убѣжденіямъ, такъ и по религіознымъ вѣрованїямъ. Пренебрегая всѣми опасностями, руководимый единственно желаніемъ видѣть друга и защищать его, Іеронимъ, никѣмъ не узнанный, прибылъ 4-го апрѣля въ Констанцъ; 7-го апрѣля публично объявилъ о цѣли своего пріѣзда, но вскорѣ же бѣжалъ, былъ пойманъ и привезенъ обратно въ Констанцъ. Строгое темничное заключеніе поколебало Іеронима; въ сентябрѣ 1415 г. онъ отрекся отъ Гуса и отъ своихъ убѣжденій; но потомъ раскаялся, взялъ назадъ свое отреченіе, былъ судимъ, осужденъ и сожженъ 30-го мая 1416 г. Подробности для характеристики Іеронима см. Hist. et Mon., v. II, Narratio de magistro Hieronymo Pragensi, pro Christi nomine Constantiae cxusto, f. 349; Alia de eodem пагтаtio, f. 354; Poggius Florentinus Leonardo Aretino, f. 658. Іеронимъ и Гусъ были друзья, но во многомъ не были похожи другъ на друга: Гусъ—спокоевъ, задумчивъ, твердъ, но мягкаго нрава, никогда не преступаетъ мѣру, склоненъ къ уединенію; Іеронимъ—полонъ огня, предпріимчивъ, краснорѣчивъ, всегда

360

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О чехахъ, противникахъ Гуса, см. во введенія и въ этомъ же письмѣ нѣскодько строкъ ниже.

и долженъ ожидать смерти равнымъ образомъ, какъ и я, и все ради въры, которую онъ старательно открывалъ чехамъ. Но нъкоторые чехи, наши злъйшие враги, предали насъ во власть другихъ враговъ и въ темницу. Я прошу васъ молиться за нихъ.

Сверхъ того, я прошу, особенно васъ. обитателей Праги. любить церковь, называемую Виолеемомъ, и стараться, пока то угодно будетъ Господу, чтобы въ ней проповѣдывалось слово Божіе; ибо ради этого именно мѣста сатана пришелъ въ озлобленіе и возстановилъ какъ священниковъ, такъ и прелатовъ, такъ какъ онъ замѣтилъ, что именно изъ этого мѣста изойдетъ сила, которая ослабитъ его царство. Я уповаю

Digitized by GOOGLE

въ потздкахъ, бывавший въ Оксфордъ, Парижъ, Герусалимъ, Витебскъ, Исковъ... При жизни, какъ и послѣ смерти, до послѣдняго времени. Іерониму суждено было играть особенную роль по отношенію къ Россіи: одно изъ важнѣйшихъ обвиненій его соборомъ заключалось въ томъ, что онъ, посѣтивъ Исковъ п Витебскъ, открыто перешель изъ катодичества въ правосдавіе; въ Россіи, ибсколько дней тому назадъ, было высказано мнѣніс, что Іеронимъ не чехъ, а нѣмецъ Faulfisch, при чемъ, ради извѣстныхъ, открыто, дерзко заявленныхъ политическихъ цълей, смъщиваются два лица, не имъющія ничего общаго-Іеронимъ Пражскій и Николай Фаулфишъ (Nikolaus Faulfisch); о послѣднемъ упоминается при третьемъ засъдании Констанцкаго собора по дълу о Гусъ: Illam literam cum sigillo universitatis Oxoniensis duo studentes Pragam attulerunt. Tunc Anglici requisiverunt eum (M. S. Hus), ut nominet illos studentes, quia dixerunt, illam literam fuisse falsificatam et non debite emanasse. Et M. Hus ostendens super Palecz, dixit: «Ille amicus meus novit bonae memoriae Nicolaum Faulfiss, qui illas literas apportavit cum alio, quem non scio, quis fuerit». Et interrogarunt eum Anglici, ubi esset ille? Et magister dixit: «mortuus est alicubi, credo inter Hispaniam et Angliam»; et deriserunt eum. Et Palecz dixit: «Ah! ille Faulfiss non fuit Anglicus, sed Boemus; et ecce, Reverendissime patres! ille idem Faulfiss portavit unam petiam lapidis de sepulcro ipsius Wiklef, quam postea Pragae pro reliquiis venerabuntur ei habebant. Et horum omnium iste Hus conscius erat (Hist. et Mon., I, f. 22). Эней Сильвій передаеть ть же подробности объ его происхождении: vir quidam genere nobilis, ex domo quam «Putridi piscis» vocant, apud Oxoniam Angliae civitatem literis studens etc. (сар. 35). По поводу этихъ словъ Палацкій прибавляеть: Offenbar meinte Acneas Sylvius hier den Niklas Faulfisch, den er noch keineswegs mit Hieronymus verwechselte; letzteres thaten erst seine leser, die den Faulfisch und Hieronymys für eine Person hielten (l. c., III, S. 102-193, Anm. 245).

на Господа, что Онъ сохранитъ эту святую церковь (докол в то Ему угодно) и создастъ въ ней больше пользы своему слову чрезъ другихъ, чъмъ сколько сдълано мною, ничтожнымъ. Я прошу, наконецъ, чтобы вы любили другъ друга и никому не отказывали въ истин Божіей и надзирали, чтобъ благочестивые не были бы угнетаемы насиліемъ. Писано въ понедъльникъ, наканунъ дня св Вита<sup>1</sup>), при помощи добраго ангела<sup>2</sup>). Аминь.

#### ПИСЬМО ВТОРОЕ <sup>3</sup>).

Магистръ Янъ Гусъ, уповающій быть служителемъ Божіимъ, желаетъ всёмъ вёрующимъ, которые любятъ Бога и Его слово, истину и милость Божію.

Я долженъ васъ, многовозлюбленные, предварить, чтобы вы не боялись и не страшились, что противники пригово-

2) Въ датинскомъ переводѣ: per fidum et bonum germanum. Очень можетъ быть, что въ обоихъ случаяхъ разумѣется одно и то же лицо--тюремщикъ-нѣмецъ Робертъ; не желая компрометировать своихъ друзей и сторонниковъ, Гусъ, даже въ секретной перепискѣ, называлъ ихъ вымышленными именами и Робертъ могъ статъ «добрымъ ангеломъ» или «вѣрнымъ и добрымъ нѣмцемъ».

<sup>3</sup>) Hortatur et confirmat suos hac epistola, ne terreantur propterea quod ejus libros igni tradendos judicaverit Concilium. Asserens eam esse fortunam sacrorum librorum, nec deesse hujus rei exempla. Deinde recenset hujus congregationis perversissimos mores; denique papae Iohannis condemnationem. Hist. et Mon., I, f. 61, ep. 13.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ датинскомъ переводѣ: die Lunae noctu ante Viti, т.-е. въ понедѣдьникъ, въ ночь передъ днемъ св. Вита. Мы не имѣемъ подъ руками чешскаго подлинника, въ нѣмецкомъ же и латинскомъ переводѣ вкралась одна и та же ошибка: память св. Вита, заимствованнаго католическою церковью изъ славянской мисологіи, празднуется 15-го іюня; канунъ этого дня, т.-е. 14 іюня, приходился въ 1415 году не въ понедѣдьникъ, а въ пятницу, такъ какъ Иасха въ томъ году была 31 марта (см. Туркестановъ, Календарь на тысячу лѣть, стр. 60). Настоящее письмо, писанное 14 іюня, должно занимать первое мѣсто въ ряду четырехъ писемъ Гуса, переведенныхъ Лютеромъ, такъ какъ остальныя три писаны позже.

рили мон книги къ сожженію <sup>1</sup>). Вспомните, какъ изранльтяне сожгли пропов'єди пророка Іереміи, но все же не могли изб'єжать того, что въ нихъ было предсказано. Ибо, такъ какъ эти были сожжены, то Господь повел'єлъ вновь и точн'єе написать т'є же предсказанія, что и было сд'єлано: ибо Іеремія сид'єлъ въ темниц'є и сочинялъ, а его слуга Барухъ долженъ былъ записывать, какъ это находится у Іереміи въ глав 35 или 45<sup>2</sup>), равнымъ образомъ въ книгахъ Маккавеевъ сказано, какъ безбожники сожгли законъ Господа и т'єхъ, которые им'єли его у себя, умертвили.

Затёмъ, во времена Новаго Завёта тоже сожигали святыхъ вмёстё съ книгами Свящ. Писанія. Осудили же и сожгли кардиналы нёкоторыя книги св. Григорія, и если бы дьяконъ св. Григорія, именемъ Петръ, не сберегъ ихъ, то они сожгли бы всё книги <sup>3</sup>). Два собора епископовъ назвали св. Златоуста <sup>4</sup>) еретикомъ, но милосердный Господь сдёлалъ, по смерти Златоуста, эту ихъ ложь очевидною.

<sup>2</sup>) Іерем. гл. 36. Гусъ, сидя въ констанцкой темницѣ, былъ лишенъ библіп питовалъ ее по памяти, чѣмъ и объясняется указанная неточность. По собственному указанію Гуса, онъ привезъ съ собою въ Констанцъ библію, сентенцін Петра Ломбарда и нѣсколько своихъ сочиненій (Hist. et Mon., I, f. 69); но, какъ извѣстно, библія была у него отобрана во время спора, о которомъ говоритъ Лютеръ въ послѣсловіи,

<sup>3</sup>) Упомпнаемый св. Григорій есть папа Григорій I, занимавшій престоль оть 590 до 604 года. Сказаніе о сожженін сочиненій папы Григорія и о «чудесномъ» доказательствѣ дьякона Петра въ пользу бесѣды Св. Духа съ Григоріемъ I (S. Marthe, Histoire de S. Grégoire, l. IX, cl. VII, p. 613) носитъ на себѣ слѣды сказки, и впервые солидно опровергнуто въ сочиненіи Lau, Gregor der Grosse, Leipz. 1845. Въ *Діалогалъ*, лучшемъ сочиненіи Григорія I, посвященномъ ломбардской королевѣ Теоделиндѣ, упоминается дьяконъ Петръ и, быть можетъ, это то самое лицо, о которомъ упоминаетъ Гусъ; но сказка приписываетъ сожженіе народной мести за расточительность папы, а не кардиналамъ.

4) Такъ какъ Лютеръ предназначалъ свою брошюру для мірянъ, то противъ имени св. Хризостома, на полѣ, напечатано слѣдующее поясненіе: Chry-

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приговоръ о сожженій всёхъ сочиненій Гуса былъ постановленъ Констанцкимъ соборомъ 24 іюня; настоящее письмо, писанное нёсколько часовъ спустя послё произнесенія приговора, показываетъ, какъ спокойно относился. Гусъ къ подобнымъ мёрамъ своихъ судей.

Итакъ. смотрите и остерегайтесь, не переставайте, страха ради, читать мон книги и не отдавайте ихъ монмъ противникамъ для преданія ихъ огню; вспоминайте изреченіе нашего милосерднаго Спасителя, по Матв. гл. 24<sup>1</sup>): «Ибо тогда будетъ скорбь великая, какой не бывало отъ начала міра донынѣ, и не будетъ. И если бы не сократились тѣ дни, то не спаслась бы никакая плоть; но для избранныхъ сократятся тѣ дни». Вспоминайте это, мон возлюбленные, и будьте неустрапимы.

Я <sup>2</sup>) полагаюсь на Господа, что эта школа антихриста побонтся васъ и оставить въ покоѣ, что Констанцкій соборъ не проникнетъ въ Чешскую землю: пбо я думаю, что многіе изъ тѣхъ, которые засѣдаютъ на соборѣ, умрутъ, прежде чѣмъ исторгнутъ отъ васъ мои книги; и они, по окончаніи собора, разсѣятся по всѣмъ мѣстамъ міра, какъ аисты, и, когда наступитъ зима, испытаютъ, что они сдѣлали во время лѣта.

Посмотрите же, какъ они свою собственную главу, папу, за нѣкоторыя мерзкія его злодѣянія, осудили на смерть. Лучше отвѣтьте мнѣ, вы, проповѣдники, которые кричите, что папа есть земной Богъ; что онъ не можетъ продавать священства (какъ говорятъ юристы); что онъ глава всей святой церкви и хорошо управляетъ ею; что онъ есть сердце церкви, которую онъ духовно животворитъ; что онъ родникъ, изъ котораго истекаютъ всѣ добродѣтели и все доброе: что онъ солнце святой церкви; что онъ самое надежное прибѣжище, къ которому долженъ притекать всякій христіанинъ! Смотрите же: эта глава отсѣчена теперь мечомъ, этотъ земной Богъ находится теперь въ плѣну, его плутовство осуждено публично. этотъ родникъ изсякъ. это солнце потеряло

sostomus griechisch heist Gülden mund. Also ward der selb Bischoff genennet, das er wol beredt war.

<sup>1</sup>) Матв. XXIV, 21 и 22.

<sup>2</sup>) Противъ этого мѣста письма, на полѣ брошюры, напечатано: Prophetia, что объясняется заключ<sup>17</sup> <sup>10</sup>вами послѣсловія Лютера. Digitized by GOOgle свой блескъ, это сердце вырвано и выброшено, чтобы никто не прибѣгалъ къ нему болѣе.

Такого-то папу самъ соборъ осудилъ ради плутовства, за то, что онъ продавалъ отпуски, епископства и т. п. Въ числъ тьхъ, которые его осудили, были однако многіе, которые въ то же время покупали у него все это и, перепродавая опять другимъ, сдѣлали изъ этого предметь торговли. При этомъ былъ епископъ лютомышльскій, Іоаннъ, который два раза хотѣлъ купить пражское епископство, но другіе его предупредили. Развѣ это не отчаянные негодяи? Почему же они не вынули бревно прежде всего изъ своего глаза. такъ какъ яхъ же право говоритъ: кто получитъ прелатуру за деньги, тотъ долженъ быть лишенъ се? Такимъ образомъ должны быть равно осуждены оба, покупщикъ и продавецъ, вмЕстЕ съ тѣмъ, который одобрилъ подобную куплю. Такъ св. Петръ осудилъ и проклялъ Симона, который хотблъ купить силу Св. Духа<sup>1</sup>). Но эти осудили только продавца; покупатели же и тѣ, которые одобрили подобную куплю, были освобождены отъ отвѣтственности.

Что же я долженъ сказать? У себя дома они производятъ подобный же торгъ. Здісь. въ Констанці, находится одинъ епископъ, который теперь продалъ другому свое епископство, папа взялъ отъ обоихъ подарки и утвердилъ куплю. То же ділается и въ Чешской землі, какъ вы знаете. О, если бы Господь сказалъ этому собору: кто изъ васъ безъ гріха, тотъ первый произнеси приговоръ надъ папою Іоанномъ, то, безъ сомнінія, всі, одинъ за другимъ, оставили бы соборъ.

Зачёмъ же преклонялись вы предъ нимъ, прежде чёмъ это несчастіе постигло его? Зачёмъ вы лобызали его ноги? Зачёмъ называли его всесвятымъ? Вёдь они видёли, что онъ былъ еретикъ, убійца, отчаянный негодяй, какъ они теперь обзываютъ его публично. Зачёмъ же кардиналы избрали его

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣян. Апп. VIII, 19-20.

въ папы, вѣдь они же знали, что онъ убилъ<sup>1</sup>) всесвятого отца? Зачѣмъ они допустили его торговать священными вещами, когда онъ возсѣдалъ на папскомъ престолѣ? Вѣдь они же для того и находятся въ конклавѣ, чтобъ подавать папѣ наилучшій совѣтъ. Не виновны ли они всѣ въ томъ же преступленіи, что и онъ? Да, они терпѣли въ немъ этотъ порокъ: въ нѣкоторыхъ же они сами виновны. Отчего, прежде чѣмъ онъ бѣжалъ изъ Констанца, никто не осмѣлился ни въ чемъ укорять его, но всѣ боялись его, какъ святьйшаго отца: когда же, по попущенію или по волѣ Божіей, свѣтская власть вмѣшалась въ это дѣло, то они сговорились противъ него. чтобъ онъ не могъ избѣжать смерти?

1

Теперь злоба, омерзёніе и вредъ антихриста стали, право. очевидны въ папё, равно какъ и въ другихъ, которые засёдаютъ на соборё; теперь слуги Господа могутъ понять, что значатъ слова нашего Спасителя, когда Онъ говоритъ: Когда вы увидите мерзость запустёнія, предреченную пророкомъ Даніиломъ (читающій да разумѣетъ)<sup>2</sup>). Конечно, наибольшая мерзость есть гордость, корысть, симонія въ мѣстѣ запустѣломъ, то-есть, въ духовныхъ сановникахъ, которые лишены смиренія, доброты и другихъ добродѣтелей, какъ мы то ясно видимъ на тѣхъ, которые обладаютъ прелатурами и духовными чинами.

О, какъ бы я желалъ, чтобъ у меня было время написать

<sup>2</sup>) Матв. XXIV, 15. Лютеръ приводитъ не вподнѣ точный переводъ; см. Matth. l. s. c.: Cum videritis abominationem desolationis, quæ dicta est a Daniele propheta, stantem in loco sancto etc.; cp. Dan. XII, 11, 12: tempus, quo ablatum fuerit juge sacrificium et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Неаполитанецъ, кардиналъ Косса, впослѣдствіи папа Іоаннъ XXIII, отравилъ, по сказанію итальянцевъ, папу Александра V въ 1410 г., въ Болоньѣ. Судя по характеру Іоанна XXIII, это обвиненіе представляется очень вѣроятнымъ; но Александръ V равнымъ образомъ не многимъ отличался отъ свосго любезнаго кардинала и очень можеть быть, что неумѣренное употребленіе вина, а не Косса, послужило отравою для всесвятого отца: lubenter bene et laute vivebat bibendo vina fortia fortiter et frequenter. Weber, l. s. c., II. 235.

о негодности людей, которую я теперь испыталъ, чтобы служители Господа могли оберечь себя отъ этого.

Но надёюсь на Господа: Онъ ниспошлетъ послё меня такихъ мужей (каковые есть уже и теперь), которые хорошо примутся за дёло, ясно обнаружатъ плутовство антихриста и жизнь свою предадутъ смерти за истину нашего Господа Іисуса Христа, который да подастъ вамъ и мнё радость вёчной жизни. Писано въ день св. Іоанна Крестителя <sup>1</sup>), въ темницѣ, въ ножныхъ кандалахъ, при воспоминании, что св. Іоаннъ былъ обезглавленъ въ темницѣ, ради слова Господня.

#### ПИСЬМО ТРЕТЬЕ <sup>9</sup>).

Магистръ Янъ Гусъ, уповающій быть служителемъ Божіимъ, желаетъ всёмъ вёрующимъ въ Чехіи, что Бога любятъ, милость Божію.

Я вспомнилъ еще, мои возлюбленные друзья о Господі, и вёрующіе, что я васъ долженъ предостеречь, чтобъ вы замѣтили, какъ Констанцкій соборъ, полный гордости, корысти и другихъ мерзостей, осудилъ, какъ еретическія, мон книги, писанныя на чешскомъ языкѣ, которыя они (члены собора) никогда не видѣли и не слышали чтенія ихъ. И если бы имъ даже прочли ихъ, они все-таки не могли бы ихъ понять, такъ какъ на соборѣ были итальянцы, французы, англичане, нѣмцы и другихъ языковъ люди. Итакъ, ихъ могли понять лишь епископъ лютомышльскій, бывшій также на этомъ соборѣ вмѣстѣ съ другими чехами, которые были мнѣ враждебны, и нѣсколькими пражскими священниками, которые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. 24 іюня, въ понедѣльникъ. Въ подлинникѣ настояшему письму предшествуетъ письмо, помѣченное 26 іюня, вслѣдствіе чего въ подлинникѣ; на полѣ, прибавлено замѣчаніе .Іютера: Das datum zeiget, das dis der erste Brieff gewest sey, und der erste der ander sey.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quomodo M. Ioannem Hus per falsos testes et per ejus libros, quos nunquam viderunt, condemnaverit Concilium. Hist. et Mon., I, f. 60, ep. 12. Digitized by

болѣе всего посрамили и оклеветали истину Божію и нашу Чешскую землю. Земля же эта, я полагаю (уповая на Господа), сохранитъ чистѣйшую вѣру, ибо она такъ сердечно стремится не только къ слову Божію. но также къ похвальному благочинію и доброй нравственности.

И если бы вы были въ Констанцъ, то вы видъли бы всю мерзость и срамность собора, который однако же желаетъ быть названнымъ всесвятымъ и не могущимъ заблуждаться. Я самъ слышалъ, какъ швабы говорять по этому поводу, что ихъ городъ Констанцъ никакими покаяніями не смоетъ съ себя въ теченіе тридцати лътъ тъхъ гръховъ, что были совершены въ немъ соборомъ самымъ постыднымъ образомъ; почти всё они враждебны собору и недовольны, что въ ихъ городъ совершались такія порочныя дъла.

Когда я въ первый разъ предсталъ предъ ними для отвѣта и увидѣлъ, какъ безпорядочно все идетъ, и услышалъ, какъ чрезмѣрно они всѣ кричатъ, то сказалъ публично: «Право, я думалъ, что на этомъ соборѣ все должно идти приличнѣе, лучше и порядочнѣе, чѣмъ идетъ». Тогда старшій кардиналъ <sup>1</sup>) отвѣчалъ: «Какъ ты можешь такъ говорить? въ замкѣ ты говорилъ гораздо разумнѣе». Тогда я сказалъ: «Въ замкѣ никто противъ меня не кричалъ; теперь же вы всѣ кричите разомъ».

Такъ какъ на этомъ соборѣ не было вовсе никакого порядка и имъ сдѣлано гораздо болѣе злого, чѣмъ добраго, то вы, возлюбленные о Господѣ, вѣрующіе во Христа, не страшитесь приговора, который они произнесли на этомъ соборѣ надъ моими книгами: члены собора разойдутся во всѣ сто-

<sup>1</sup>) Старшій кардиналь (supremus Cardinalis) быль предсѣдательствовавшій кардиналь камбрейскій Петрь изъ Альяко (Petrus ab Alliaco, Pierre d'Ailly). На основаніи словь самого Гуса, который передаеть здѣсь то, что случнлось, когда онъ впервые предсталь предъ соборомъ (cum primum coram illo ut responderem adversariis stetissem), западные ученые относять разсказанный Гусомъ эпизодъ къ первому засѣданію, Новиковъ же—ко второму, но приводимыя имъ доказательства мало убѣлительны.

роны, какъ порхающія бабочки, а приговоръ и рёшеніе останутся на томъ же мёстё, какъ паутина. Они охотно устрашили бы мое вёрное сердце въ истинё Христа, но они не могли побороть во мнё силу Бога. Они не хотёли опровергать меня Св. Писаніемъ, какъ то засвидётельствуютъ тё благородные господа, которые готовы были перенесть всякій позоръ ради истины Божіей, особенно же Вячеславъ изъ Дубы и Янъ изъ Хлума, такъ какъ эти были допущены на соборъ самимъ королемъ Сигизмундомъ.

И когда я сказаль: «Охотно желаль бы я быть наставленнымъ въ томъ, въ чемъ я ошибаюсь», то они услышали такой отвётъ старшаго кардинала: «Если ты хочешь, чтобъ тебя наставили, то ты долженъ сперва отречься отъ своего ученія, какъ то рёшили пятьдесятъ докторовъ Св. Писанія». О, это было прекрасное наставленіе! Такимъ образомъ, и св. Екатерина <sup>1</sup>) должна была бы отказаться отъ истины Господа и вёры Христа, потому что иятьдесятъ учителей были противъ нее. Но она, возлюбленное дёво, не сдёлала этого, но пребыла въ вёрё до самой смерти. Наконецъ, она все же склонила своихъ учителей къ Господу Христу, я же никоимъ образомъ не могу склонить моихъ.

<sup>1</sup>) Екатерина, причисленная къ лику святыхъ какъ православною, такъ и католическою церковью, родилась, по преданію, въ девяностыхъ годахъ Ш стол., въ Александріи. Богато одаренная, блиставшая красотою, умомъ, образованностью, она плёнила сладострастнаго императора Максимина II, который думаль соблазнить ее богатствомь, саномь своимь, и предлагаль ей даже императорскую діадему; воспитанная въ христіанскомъ духѣ, Екатерина съ дѣтства посвятила себя Богу, отвергля всѣ предложенія императора и понесла за то мученическую смерть. Максиминъ, желая облечь свою ненависть къ христіанамъ вообще и месть къ Екатеринѣ въ форму законнаго преслѣдованія, созваль мудрецовь и приказаль имь, въ публичномъ диспуть съ Екатериной, доказать ложь исповѣдуемаго ею ученія; но Екатерина опровергла всѣ доводы своихъ оппонентовъ ихъ же оружіемъ-Гомеромъ, Идатономъ, Софокломъ и др. учителями классическаго міра; сами ея противники-мудрецы приняли вскорѣ христіанство. Обманутый въ своихъ ожиданіяхъ, цмператоръ Максиминъ II приказалъ обезглавить красивую христіанку, и Екатерина была казнена 24-го ноября 307 года.

٨

Digitized by G240gle

Я хотѣлъ вамъ написать это для того, чтобы вы звали, что они не опровергали меня ни ясными изреченіями Св. Писанія, ни вѣрными доводами, но ужасомъ и хитростью нападали на меня и желали уговорить, чтобъ я клятвенно отказался отъ моего ученія. Но милосердый Господь, слово котораго я прославлялъ, былъ со мною, пребываетъ еще по нынѣ и, какъ я надѣюсь, пребудетъ со мною и сохранитъ меня въ своей милости до самой смерти.

Писано въ среду, посл'є дня св. Іоанна Крестителя <sup>1</sup>), въ темниц'є, въ оковахъ, когда я ожидалъ смерти, хотя я, ради неиспов'єдимаго суда Божія, не дерзаю сказать, что это будетъ мое посл'єднее письмо, такъ какъ всемогущій Господь можетъ спасти меня и въ этотъ разъ. Аминь.

### ПИСЬМО ЧЕТВЕРТОЕ<sup>2</sup>).

Миръ вамъ!

dia 1

ا قو ر

10)

Многія причины заставляли меня полагать, мои возлюбленные друзья о Господѣ, что то письмо, которое я писалъ вамъ въ послѣдній разъ, будетъ послѣднимъ, такъ какъ смерть была такъ близко; но, видя, что она отсрочена, я принялъ это съ радостью, такъ какъ я долѣе могу бесѣдовать съ вами письменно, и я еще разъ пишу, чтобъ высказать мою благодарность.

Что касается смерти, то Госиодь вѣдаетъ, зачѣмъ Онъ отсрочилъ смерть какъ мою, такъ и моего возлюбленнаго брата Іеронима, который. какъ я надѣюсь, умретъ свято и невинно; и я знаю уже теперь, что онъ переноситъ и страдаетъ болѣе мужественно, чѣмъ я, бѣдный грѣшникъ <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. 26-го іюня, такъ какъ день Іоанна Крестителя, 24-го іюня, приходился въ 1415 году въ понедъльникъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hac epistola ostendit suis, cur Deus non patiatur perire suos asserens, varia exempla, quibus seipsum confirmat et consolatur. Hist. et Mon., I, p. 62, ep. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іеронимъ оправдалъ мићніе о немъ Гуса послѣдними днями своей жизни, когда современники дивились его твердости. неустранимости, презрѣнію къ Digitized by

Господь даетъ намъ время, чтобъ мы тѣмъ лучше обдумали наши грѣхи и чистосердечнѣе покаялись въ нихъ. Онъ даетъ намъ время, чтобъ великое и продолжительное мученіе искупило бы великій грѣхъ и принесло бы намъ утѣшеніе. Онъ даетъ намъ время, чтобъ мы познали страшныя оскорбленія нашего царя Господа Іисуса Христа, подумали о Его горькой смерти и тѣмъ легче перенесли бы страданія; чтобъ мы помнили, что вѣчная радость будущей жизни не дается иослѣ радости этой жизни, но что святые достигали царствія небеснаго путемъ многихъ истязаній.

Ибо нёкоторые изъ святыхъ четвертованы, нёкоторые проколоты, нёкоторые замучены огнемъ <sup>1</sup>), съ нёкоторыхъ заживо снята кожа, нёкоторые заживо погребены, побиты камнями, распяты, разбиты мельничными жерновами, колесованы, утоплены, сожжены, повёшены, разорваны на части, передъ смертью оскорблены, мучены въ темницё и въ оковахъ.

И кто можетъ разсказать всћ мученія и страданія всћхъ святыхъ, которыя они перенесли за Божескую истину въ Ветхомъ и Новомъ Завѣтѣ, въ особенности же тѣхъ святыхъ, которые наказывали злобу духовныхъ лицъ и проповѣдывали противъ нихъ? Поэтому было бы чудомъ, если бы въ настоящее время тотъ не подвергся бы мученіямъ, кто такъ горячо противустоялъ злобѣ, и особенно злобѣ духовныхъ лицъ, которыя хотятъ оставаться ненаказанными. И я радуюсь, что они должны теперь читать мои книги. въ которыхъ злоба ихъ достаточно обрисована; и я знаю, что они читаютъ ихъ ста-

жизни; они сравнивали его съ Катономъ: stabat impavidus, intrepidus, mortem non contemnens solum, sed appeteus, ut alterum Catonem dixisses, и ставили его въ этомъ отношении выше всѣхъ стоиковъ: nullus unquam stoicorum fuit tam constanti animo, tamque forti, mortem perpessus, quam iste appetiisse videtur (Ep. Pog. Flor. ad Leon. Arct. ap. Hist. et Mon.,  $\Pi$ , f. 359, in fine).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ettliche gebraten, ettliche gesotten, собственно значить: нѣкоторые сжарены, нѣкоторые сварены, что дословно переведено на датинскій языкъ: alii cocti, nonnuli assati.

рательнѣе, чѣмъ святое евангеліе, и ищутъ. желая найти въ нихъ заблужденіе. Писано въ четвергъ. предъ кануномъ св. Петра<sup>1</sup>). Аминь.

## МАРТИНЪ ЛЮТЕРЪ<sup>2</sup>).

Я не сомнѣваюсь, что тотъ, кто прочтетъ или услышнтъ эти письма. если онъ вообще въ разумѣ или имѣетъ совѣсть предъ Господомъ, тотъ долженъ сказать, что прекрасный и великій духъ обиталъ въ этомъ мужҍ, Янѣ Гусѣ, который такъ христіански пишетъ и поучаетъ, такъ рыцарски борется съ соблазнами смерти, такъ терпѣливо и смиренно все переноситъ и, наконецъ, такъ мужественно принимаетъ страшную смерть. гади истины, при столь сильныхъ вельможахъ, многихъ высокихъ сановникахъ, собранныхъ со всего міра, п среди ихъ онъ стоитъ одпнокъ, какъ овечка среди многихъ львовъ и волковъ. Если онъ еретикъ, то, конечно, на землѣ не являлся еще ни одинъ истинный христіанинъ, —ибо по какимъ же плодамъ хотятъ распознавать истиннаго христіанинъ, если не по тѣмъ, какіе представилъ Янъ Гусъ?

Онъ не сдёлалъ ничего дурного, кромё того, что училъ: если пана не благочестивъ, то онъ не есть глава св. церкви: онъ допускаетъ его быть главою церкви, но не св. церкви, подобно тому. какъ дурной іерей есть іерей, но не членъ истинно святыхъ въ своемъ приходѣ. Равнымъ образомъ это же говоритъ и Янъ Гусъ: если папа плутъ, то онъ не благочестивъ, хотя бы онъ былъ старѣйшимъ въ церкви; по-

<sup>1</sup>) Т.-е. 27-го іюня; день сви. Петра и Павла, 29-го іюня, приходился въ 1415 году въ субботу, канунъ этого дня, 28-го іюня—въ пятницу, а день передъ кануномъ– въ четвергъ.

<sup>2</sup>) D. Martinus Lutherus hoc scriptum in fine literarum Iohannis Hus, anno 1536 editarum, addidit, ut theologi ad quodcunque papistarum Concilium accessuri, tyrannide judicum Constantiensis Concilii admoniti, cautiores sint. Hist. et Mon., I, pracf.

добно тому, какъ ты или я говорю: если Іуда воръ и предатель, то онъ не благочестивъ, хотя бы онъ былъ даже апостоломъ. Но Гусъ долженъ былъ бы сказать такъ: если папа илутъ и злодѣй, онъ все-таки есть святой. не можетъ заблуждаться, и все, что онъ дѣлаетъ и говоритъ. то свято; и это должно быть принимаемо за догматъ вѣры и справедливости. Вотъ что хотѣли услышать эти господа на Констанцкомъ соборѣ. Не смотря на то, что они сами осудили и низложили, какъ злодѣевъ, трехъ папъ. ни одного изъ нихъ они не сожгли; но такъ какъ это было высказано Яномъ Гусомъ, то онъ долженъ былъ пострадать.

Дёло началось съ того, что папа далъ міру отпущеніе грёховъ и назначилъ въ буллѣ юбилейный годъ, чтобъ построить церкви во имя св. Петра и т. п., и въ числѣ многихъ другихъ римскихъ и папскихъ выдумокъ папа въ своей буллѣ обѣщалъ всѣмъ, которые умрутъ на пути въ Римъ, что они вознесутся тотчасъ же на небо; вмѣстѣ съ тѣмъ онъ накрѣпко приказалъ апгеламъ (какъ земной Богъ и намѣстникъ Бога), чтобъ они души умершихъ несли тотчасъ же на небо, совершенно какъ Тецель, который принесъ кардиналу маинцкому отпущеніе, такъ же поучалъ, что при каждой новой денежкѣ, которая падаетъ въ кружку, тотчасъ же одна душа переходитъ изъ чистилища въ рай. Они перестали тогда приманивать на эту дудку и до сихъ поръ не употребляютъ ее, выжидая, пока наступитъ ихъ время.

Такъ какъ подобную мерзкую проповѣдь не могъ бы переносить никакой оселъ и никакая свинья, если бъ они были людьми (не говоря уже христіанами). то Янъ Гусъ Пражскій возсталъ противъ этого (такъ какъ онъ былъ проповѣдникъ въ часовнѣ Виолеемъ) и отрицалъ, чтобъ папа могъ бы дѣлать что-либо подобное, и доказывалъ несправедливость этого и многаго другого. И такъ какъ онъ зашелъ въ своихъ проповѣдяхъ такъ далеко, что говорилъ, что папа можетъ поступать несправедливо (что въ то время считалось больщею Digitized by

ересью, чёмъ если бы ты отрекся отъ самого Христа!), то онъ былъ удаленъ и долженъ былъ защищать такое положение: если папа злодъй, то онъ не благочестивъ. Тогда всъ свиньи захрюкали противъ него, ощетинились, наострили свои рыла и собрались всъ въ кучу, пока предательски и злодъйски не сожгли его. Ибо то было одно изъ главныхъ положений: папа не можетъ заблуждаться, какъ и юристы<sup>1</sup>) изъ своей мышьей норки въ Римъ<sup>2</sup>) говорятъ: Non praesumitur tantae celsitudinis арех errare, нельзя дерзнуть думать, что такая высокая глава можетъ ошибаться. Подобнымъ «не дерзнуть», къ сожалѣнію, слишкомъ много дерзаютъ.

Но они сдѣлали его столь смѣлымъ и радостнымъ потому, что принялись за дѣло неловко, даже грубо, насильно, безстыдно нанесли ему насиліе и несправедливость. Ибо сердце, сознающее себя ни въ чемъ невиновнымъ передъ Богомъ и міромъ, придаетъ человѣку бодрости; но если это дѣлается ради Господа, то Св. Духъ является утѣшителемъ робкихъ и помогаетъ противъ всего міра и дьявола, какъ то обѣщалъ Господь Христосъ, Матв. Х<sup>3</sup>): «Ибо не вы говорить будете, но Духъ Отца вашего будетъ говорить въ васъ», и Лук. Х<sup>4</sup>): «Я дамъ вамъ языкъ и мудрость, которымъ всѣ враги ваши не противустоятъ».

Я слышаль отъ достовърныхъ людей, что императоръ Максимиліанъ говариваль о Гусъ: «Э, э! они несправедливо поступили съ благочестивымъ мужемъ». И Эразмъ Роттердамскій въ своемъ первомъ трактатъ, который я еще имъю, публично, въ печати, пишетъ: Iohannes Hus est exustus, non convictus, т.-е. Янъ Гусъ сожженъ, но не опровергнутъ <sup>5</sup>). И всъ

<sup>1</sup>) Въ подлинникѣ игра словъ и насмѣшка: jurisperditi ви. jurisperiti.

2) Rauchloch zu Rom; въ латинскомъ переводѣ вѣрно схваченъ смыслъ: curia romana.

<sup>3</sup>) Матв. X, 20.

4) Лук. XXI, 15: «Ибо Я дамъ вамъ уста и премудрость, которой не возмогутъ противорѣчить, ни противустоять всѣ противящіеся вамъ».

5) Подлинныя сдова Эразма Роттердамскаго: Iohannem Hus exustum quidem, sed non convictum esse честные люди постоянно говорять, что ему было нанесено насиле и несправедливость.

Но я долженъ здѣсь разсказать, что я слышалъ отъ самого доктора Стаупица, какъ его предокъ Андрей Пролъ, въ свое время прекрасный и знаменитый человѣкъ, разговаривалъ однажды съ нимъ про розу доктора Іоанна Захаріи (ибо они рисовали иногда въ нашихъ монастыряхъ розу на баретѣ Захаріи, въ честь своего ордена и на посрамленіе Яна Гуса). Пролъ, взглянувъ на эту картину, сказалъ: «Я не желалъ бы носить розу за подобную честь», послѣ чего Стаупицъ спросилъ: «Почему же?» Тогда Пролъ отвѣчалъ ему слѣдующее:

На Констанцкомъ соборѣ, когда они дѣйствовали противъ Гуса, говоря, что папа никъмъ не долженъ и не можетъ быть наказываемъ, Захарія привелъ стихъ Іезекіила, XXXIV: ессе едо ipse super pastores, et non populus, т.-е. я самъ надъ пастырями, а не народъ <sup>1</sup>); то Янъ Гусъ отрицалъ, чтобъ такія слова (non populus) стояли на томъ мѣстѣ. Тогда Захарія сослался на собственную библію Гуса, привезенную имъ съ собою изъ Чехін; ибо Захарія посвщалъ его (какъ и многіе то дёлали, желая убѣдить его) и случайно прочелъ это мѣсто въ его библін. Когда эту библію принесли, то нашли такъ, какъ утверждалъ Захарія. При этомъ не помогло Яну Гусу и то, что онъ сказалъ: «эта библія не вѣрна, въ другихъ нѣтъ этого мѣста», на его закричали, и онъ проигралъ. Захарія же получиль за это почетныю розу, которую соборь подарилъ ему на вѣчную память. Далѣе Пролъ сказалъ: однако' то справедливо, что и въ настоящее время такое слово не находится ни въ одной върной библіи. ни въ печатной, ни въ рукописной, но всё онё свидётельствують противъ Захаріи. • Haec Proles <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Іезек., XXXIV, 11: «се азъ взыщу овецъ моихъ и присъщу ихъ»—совершенно согласно указанію Гуса. Приводимыя Лютеромъ слова неполны и неточны, такъ какъ въ латинскомъ текстъ стихъ этотъ долженъ читаться: visitabo ego ipse pastores, et non populus meus.

<sup>2</sup>) Этоть разсказь Прола, о которомъ Лютеръ часто вспоминаеть въ свомкъ сочиненияхъ, не записанъ ни въ соборныхъ актахъ, ни въ современныхъ

И это справедливо: нигдѣ не встрѣчастся иначе. какъ сказалъ Гусъ. во всъхъ библіяхъ, въ нѣмецкой, латинской. греческой или еврейской; но въ Констанца они не хотъли смотръть въ другія библіп, иначе они не дали бы розу Захарін, не онъ могъ бы ее носить, но Янъ Гусъ одержалъ бы победу. Это однако ему нисколько не помогло бы, потому что онъ не хотћаъ признавать дурного папу благочестивымъ, чћмъ и они сами его не считали, какъ то свидътельствуетъ Янъ Гусъ въ этихъ письмахъ. Изъ этого однако видно, что Андрей Пролъ быль тоже того мнінія, что съ Яномъ Гусомъ было поступлено несправедливо: и Захарія, если онъ не покаялся, отправился къ дьяволу, хотя его и рисуютъ великимъ святымъ. Докторъ Стауницъ равнымъ образомъ раздѣляетъ это мнѣніе. И я также.

Но повсюду очевидно, что даже противники его признали (что я самъ слышалъ 30 лътъ назадъ отъ лицъ высокопоставленныхъ въ богословіи). что онъ былъ очень ученый человѣкъ и ученѣе, чѣмъ всѣ доктора, бывшіе на соборѣ. что также хорошо доказываютъ его книги «О церкви» и «Проповѣди». Однажды, въ Эрфуртѣ, въ монастырской библіотекѣ, будучи еще юнымъ богословомъ. я напалъ на одну книгу, въ которой были запясаны проповіди Яна Гуса. и полюбопытствоваль посмотрёть, чему училь архнеретикь, такъ какъ книга эта. уцилившая отъ огня, сохранялась въ публичной библіотекъ. Я нашель въ кипгѣ дѣйствительно такъ много, что пришелъ въ ужасъ, какимъ образомъ былъ сожжевъ такой мужъ, который такъ по-христіански и такъ разумно могъ объяснять Св. Писаніе. Но такъ какъ его имя было такъ страшно осуждено, что я въ то время думалъ, что стѣны почерыбють и солнце потеряеть свой блескь, если кто произнесеть съ сочувствіемъ имя Гуса, то я закрыль книгу и вышель съ разстроеннымъ сердцемъ. Я уткшилъ себя однако тою

запискахъ; онъ сохранился какъ нѣмецкое преданіе, которое. по словамъ Новикова, «отмѣчено печатью истины» (Русск. Бес., 1858, I, стр. 76).

Digitized by GOOGLE

мыслью, что, быть можетъ, овъ написалъ это, прежде чёмъ сталъ еретикомъ: ибо я не зналъ еще исторіи Констанцкаго собора.

Но послѣднее лучше всего. Они сами, его противники, свидѣтельствуютъ ясно. хотя очень необдуманно, такъ что имъ слёдуетъ краснёть, если бъ было возможно, чтобъ они могли видёть слёными глазами; ибо авторъ, который нашисаль на нёмецкомъ языкѣ со многими украшеніями «Діянія собора» и который охотно сдёлаль бы дурное Гусу, говорить, что Янъ Гусъ неустрашимо улыбался, когда его разстригали; когда его вели въ огонь, у него всегда было на устахъ: «О, Іисусъ, сынъ Божій, помилуй мя!» Когда же онъ увидълъ столбъ, у котораго онъ долженъ быть сожженъ, то упалъ на коліни и воззваль: «О. Іпсусь, сынь Божій, пострадавый за ны, помилуй мя!» УвидЕвъ бЕдную крестьянку, которая принесла вязанку дровъ, онъ съ нѣжной улыбкой произнесъ слова св. Іеронима: Sancta simplicitas-о, ты, святая простота <sup>1</sup>). Къ нему протискался. священникъ и спросилъ, желаетъ ли онъ испов'ядываться: «Да, -- сказаль Гусь, -- охотно желаю исповидаться». Священникъ же возразилъ: «Но вы должны сперва отречься». «Нітъ, сказалъ Гусъ, такъ какъ я не виновенъ ни въ какомъ смертномъ грѣхѣ».

Когда онъ уже совершенно сгорѣлъ, то осталась митра, сдѣланная изъ бумаги, которую ему надѣли для позора, такъ какъ по обѣимъ ен сторонамъ были нарисованы черти съ надписью Haeresiarcha, архиеретикъ, такъ что палачъ долженъ былъ взять ее и бросить въ огонь. Это они сами пишутъ, и всякій желающій можетъ прочесть, такъ какъ книга недавно вновь вышла изъ печати. Они объясняютъ однако это тѣмъ, что Янъ Гусъ былъ такой ядовитый еретикъ, что дьяволъ сохранилъ его колнакъ въ огнѣ, подобно тому, какъ іудеи приписываютъ Вельзевулу чудеса Іисуса Христа<sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) Матв. ХП, 24; Лук. XI, 18, 19 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Паланхій съ недовфріемъ относится къ этому разсказу. Gesch. von Böhm., III, 367, Anm. 472.

Но тотъ, кто можетъ серьезно взывать ко l'осподу Iucycy, сыну Божію, за насъ пострадавшему, въ моментъ смерти ради подобныхъ дѣлъ, и идти въ огонь съ такою вѣрою и такимъ сознаніемъ, если тотъ не есть великій мученикъ Христа, то никто не спасется, ибо Онъ говоритъ: «Кто Меня исповѣдуетъ мередъ міромъ, того и Я исповѣмъ». Итогъ: папа многихъ дѣлаетъ святыми, кто знаетъ, не въ аду ли они? Этого онъ низвергъ въ адъ, хотя, конечно, онъ долженъ быть на небесахъ. Да будетъ же чортъ твоимъ святымъ и ты, любезнѣйтій папа, да будеть ты святымъ чорта.

Вотъ что я хотыть сказать въ предостережение нашимъ свѣтскимъ государямъ, которые, быть можетъ, будутъ на соборѣ; ибо если они будутъ походить на Констанцкий соборъ. то и съ ними случится то же самое, именно, что затёмъ станутъ говорить то, что они сдѣлали и о чемъ запретили говорить. Ибо тв, что засъдали на Констанцкомъ соборь, были также увърены, что никто, никогда не посмъетъ противъ нихъ говорить или писать, тёмъ менёе признавать Яна Гуса святымъ и прославлять, или же ихъ осуждать, такъ какъ они все это страшно запретили. Но Янъ Гусъ предсказалъ. что это будетъ иначе, какъ то и исполнено многими другими и отчасти мною. Они же могутъ думать: «Не бѣда, мы суть главы, ничего! Мы дъйствуемъ во имя Бога, какъ и во времена Яна Гуса»! Онъ сидитъ еще на престолѣ, сидѣвшій тогда; вы же встанете и должны будете уступить с'бдалище. Это не преминетъ случиться.

Аминь.

#### ОТПЕЧАТАНО ВЪ ВИТТЕМБЕРГЪ

#### Іосифомъ Клугомъ

въ 1537 году.

# ІОАННА БЕЗУМНАЯ.





## Открытія въ испанской исторіи.

Шестнадцатое столѣтіе останется надолго, если не навсегда, величайшимъ вёкомъ изъ всёхъ вёковъ, пережитыхъ человичествомъ. Въ своихъ хорошихъ, какъ и дурныхъ чертахъ, XVI въкъ равно великъ: онъ не представилъ убожества даже въ низостяхъ, ни пустоты даже въ капризахъ. Люди XVI стол. удивляютъ насъ изобиліемъ своихъ силъ, смѣлостью своихъ замысловъ, крѣпостью своихъ характеровъ. Всматриваясь, однако, ближе въ то мѣсто, которое занимаетъ XVI стольтіе въ ряду другихъ вѣковъ, должно признать, что ему легко было стать великимъ. Человъческая натура въ теченіе многихъ поколѣній. подобно землѣ подъ паромъ. оставалась неподвижною, за исключеніемъ, быть можетъ, великаго умственнаго переворота XIII столѣтія, который быль, впрочемь, скорѣе насильственнымъ продуктомъ политическихъ институтовъ и соціальной организаціи, чёмъ естественнымъ результатомъ усилій человѣческаго духа. Лишенный въ теченіс вѣковъ свободы мысли, въ теченіе столѣтій находивщійся подъ опекою, человический умъ прозябалъ, въ наивности невидивія. Поставленный въ такія условія, умъ, никогда не работавшій, сберегаль, казалось, свои силы, чтобъ потомъ развернуться въ полномъ своемъ величіи, со всею мощью своего творчества.

Первый взглядъ на природу всегда самый живой, способный разомъ обнять наиболѣе предметовъ; первое впечатлѣніе всегда самое сильное, наиболѣе потрясающее. Этотъ за-

Digitized by Google

конъ человѣческой природы исполнился на XVI столѣтія, когда разумъ бросилъ свой первый взглядъ на природу. Люди того времени не нуждались въ усиліяхъ, чтобъ изобрѣтать, творить— человѣкъ всѣмъ его окружающимъ вызывался на творчество: ничто не было разобрано, ничто не было приведено въ систему, мало что было извѣстно; умъ не былъ обремененъ тяжелою массою изобрѣтеній предшествовавшихъ вѣковъ. и воображенію, не затрудняемому, какъ въ наше время, воспоминаніемъ уже совершеннаго, была предоставлена полная свобода въ общирной области умозаключеній и гипотезъ; любопытство не было притуплено настолько, чтобъ, какъ въ наши дни, обращать вниманіе на мелочи, и разъ возбужденное, оно естественно обратилось къ общимъ истинамъ.

Съ другой стороны, подъ обаяніемъ сильныхъ ощущеній, подъ жаромъ первыхъ лучей новой цивилизаціи, человѣческій духъ безотчетно, жадно стремился насладиться жизнью и чувствомъ; отсюда тѣ преходящія всякіе предѣлы страсти, тѣ высокія добродѣтели, тѣ великія преступленія XVI столѣтія, предъ которыми останавливается нашъ умъ, какъ предъ эксцессами для него непонятными, и замираетъ наше сердце, какъ предъ чувствованіями для него уже чуждыми. Въ то время общество сохраняло еще въ себѣ столько варварства, что характеры тѣхъ людей ничего не потеряли еще въ своей первоначальной грандіозности, и уже накопилось настолько цивилизаціи, чтобъ тѣ характеры могли привязаться къ политической или религіозной цѣли, достойной быть преслѣдуемою со всею пылкостью пробужденнаго чувства, со всѣмъ жаромъ воскрешенной мысли.

-Великій вікть и великія личности! Одно изъ первыхъ мёстъ между ними занимаетъ императоръ Карлъ V, родившійся въ первый же годъ XVI столітія. Современники единогласно признаютъ его великимъ, и читая ихъ хвалебные отзывы о немъ необходимо было бы съ ними согласиться, если бы мы не были предостережены въ этомъ отношеніи великимъ изріче-

Digitized by Google

ніемъ: «горе вамъ, если всё будутъ говорить о васъ хорошо». Новыя открытія, сдёланныя въ испанскомъ государственномъ архивё, подтверждаютъ справедливость этой мысли.

Нѣмецкій ученый, рано сошедшій въ могилу, Генрихъ Бергенроть, посвятиль нъсколько лёть труда на изучение документовъ. хранящихся въ Симанкасскомъ архивѣ. По предложенію англійскаго правительства, онъ издалъ въ настоящее время документы, относящиеся до сношений Англии съ Испаніею въ періодъ династія Тюдоровъ 1). Опубликованные документы представляють богатый исторический матеріаль, проливающій новый світь на главнійшихъ историческихъ діятелей той эпохи; они заставляють измѣнить во многихъ отношеніяхъ укоренившіяся уже въ наукѣ точки зрѣнія, въ нѣкоторыхъ же подкрѣпляютъ прежде извѣстное. Кромѣ двухъ обширныхъ томовъ, заключающихъ въ себѣ документы, Бергенротъ посвятилъ небольшую статью вопросу о несчастной матери Карла V, которую исторія давно уже признала помішанною<sup>2</sup>). Между тімъ, новые документы не оставляютъ никакого сомнѣнія въ томъ, что королева Іоанна вовсе не страдала разстройствомъ умственныхъ способностей, но была объявлена сумасшедшею, заточена въ темницу и содержалась въ ней въ течение 49 лътъ единственно съ тою цълью, чтобъ отецъ. мужъ и сынъ могли воспользоваться ся правами на корону Кастиліи.

Новые результаты, вытекающіе для исторической науки изъ этихъ документовъ испанскаго государственнаго архива, весьма любопытны: новыя черты для характеристики Фердинанда Аррагонскаго и Изабеллы Кастильской, разъясненіе цѣлей инквизиціи, обрисовка положенія папскаго вопроса на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergenroth, Calendar of letters, despatches and state-papers relating to the negociation between England and Spain, preserved in the archive at Simancas. 1485-1525. London, 2 v. 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bergenroth, Kaiser Karl V und seine Mutter Iohanna. 1500–1555, BL Hist. Zeits., 1868.

канунѣ реформаціи, наконецъ грустная повѣсть сорокадевятиъѣтняго заточенія королевы Іоавны, этой коронованной мученицы деспотизма, несчастной женщины, которую содержали въ заточеніи, оскорбляли и подвергали пыткѣ самыя близкія, самыя дорогія ея сердцу лица—отецъ, мужъ, сынъ.

Симанкасъ, Simancas, небольшая деревушка въ древней Кастиліи, въ десяти верстахъ отъ Вальядолида. Она расположена въ мёствости довольно безплодной-девять мёсяцевъ въ году ся жители не видятъ зелени; климатъ суровъ и ръзокъ-зной африканскаго солнца смѣняется холоднымъ вѣтромъ сибирскихъ степей. Въ деревушкѣ нѣтъ ни одной скольконибудь сносной гостиницы; путешественникъ принужденъ останавливаться въ бѣдныхъ крестьянскихъ хижинахъ-испанская гордость зажиточныхъ собственниковъ не дозволяетъ имъ принимать постояльцевъ въ свои дома. Крестьянскія хижины представляютъ грустный, жалкій видъ: комнаты маленькія, полъ и кровля со щелями, въ которыя дуетъ вѣтеръ и льетъ дождь; ни окна, ни двери не притворяются какъ слѣдуетъ; все убого, грязно, гадко. Пища жителей еще менбе удовлетворительна, чёмъ ихъ жилища. Ни книгъ, ни какихъ-либо развлеченій, ни бесідь.- трудно себі представить містность меніе привлекательную. Въ этой-то деревушкѣ, въ самомъ ея центрѣ, находится древній зубчатый замокъ, бывшій нѣкогда крѣпостью, принадлежавшею адмираламъ древней Кастилін. Въ томъ замкъ хранятся государственные акты Испаніи, -- драгоценнейшее собрание распоряжений правительства, письма королей, донесенія пословъ. Въ замкъ 48 комнатъ; всъ онъ наполнены бумагами, за исключениемъ одной, предназначенной для занятій. Эта читальная зала расположена въ съверной части замка, и такъ какъ во всемъ здании запрещено употребление огня, то зимою холодъ становится невыносимъ,температура въ комнатѣ доходитъ до 0, чернила замерзаютъ, коченѣетъ рука...

384

Digitized by Google

Въ XV п въ началъ XVI стоябтій государственные акты хранились обыкновенно на дому у государственныхъ секретарей, которые разсматривали ихъ какъ частную собственность. Въ Испаніи же правительственныя лица хранили у себя лишь ть бумаги, которыя были необходимы для текущихъ дъл. отсылая всё остальныя въ извёстные склады для храненія. Когда лицо, имѣвшее у себя государственные акты, умирало или отставлялось отъ должности, особая комиссія, назначаеман отъ правительства, дёлала точную перепись всёхъ государственныхъ бумагъ, находившихся въ кабинетъ бывшаго государственнаго дёятеля, и представляла ихъ правительству. Храненіе государственныхъ бумагъ отличалось въ Испаніи одною особенностью, не встрѣчающеюся въ другихъ странахъ Европы: во всёхъ придворныхъ замкахъ и дворцахъ Исланіи находилась особая комната, загроможденная сундуками и ящиками съ государственными актами; важные политическіе д'вятели, какъ, напр., губернаторы провинцій и посланники, имѣли въ каждомъ дворцѣ особый ящикъ, въ который складывались получаемыя отъ нихъ корреспонденции. Неудобство такого храненія бумагъ по различнымъ мѣстностямъ всего государства сознавали уже современники: въ Симанкасскомъ архивѣ есть много писемъ, въ которыхъ государственные секретари извѣщають своихъ дипломатическихъ агентовъ, что требуемая ими бумага не можетъ быть доставлена, такъ какъ она хранится въ другомъ город <sup>1</sup>. Тъмъ не менъе, обычай хранить государственныя бумаги на месте ихъ полученія былъ до того укорененъ въ Испаніи, что нерѣдко, во время путешествія короля, ящики съ испанскими государственными актами оставлялись въ чужихъ краяхъ: Фердинандъ Католическій, письмомъ отъ 14-го сентября 1509 г., изв'ящаетъ французскаго короля Людовика XII, что, провздомъ по Италіи, онъ оставилъ въ Генув ящикъ съ по-

') I, 295, № 359.

Digitized by Gogle

лученными имъ въ томъ городії бумагами и просить прислать ихъ, такъ какъ онії ему «крайне нужны».

Такая разбросанность государственныхъ бумагъ по всёмъ дворцамъ испанскихъ королей и по чужимъ странамъ была одною изъ главныхъ причинъ уничтоженія большей части государственныхъ актовъ Испаніи. Были, впрочемъ, и иныя причины. Въ начал' XVI столетія въ Испаніи вспыхнуло возстаніе; дворцы прежде всёхъ другихъ государственныхъ зданій подверглись разграбленію, при чемъ народъ съ особеннымъ стараніемъ жегъ государственныя бумаги, уб'яжденный, что сь уничтоженіемъ ихъ онъ освободится отъ всіхъ налоговъ и податей. Въ этомъ случай народъ безсознательно, но мѣтко отомстиль правительству за его намфренное удержание народа въ невѣжествѣ; народъ хорошо зналъ, что всякому увеляченію подати, всякому новому налогу предшествовала бумага. королевское предписание; подобныя предписания въ глазахъ народа были самыми важными государственными бумагами. и теперь, встричал въ королевскихъ дворцахъ ящики съ бумагами, народъ видблъ въ нихъ именно тв несносныя предписанія, которыя одни имѣли въ его глазахъ достаточную цѣну, чтобъ быть хранимыми во дворцѣ. Много государственныхъ актовъ ногибло во время того возстанія; уцёлёли лишь тё бумаги. которыя почему-либо находились въ частныхъ домахъ или въ монастыряхъ.

Карлъ V, тотчасъ послѣ «возстановленія порядка» въ Испаніи, однимъ изъ первыхъ актовъ своего царствованія повелѣлъ собрать всѣ государственныя бумаги, «уцѣлѣвшія отъ ярости возмутившагося народа». Онъ даже просилъ папу помочь ему въ этомъ дѣлѣ и своимъ апостольскимъ посланіемъ предписать всѣмъ, у кого есть какіе-либо офиціальные документы, выдать ихъ правительству. Декретомъ 19 февраля 1563 г., Карлъ назначилъ Симанкасскій замокъ главнымъ государственнымъ архивомъ Испаніи. Онъ такъ заботливо приводилъ свою мысль въ исполненіе, съ такою любовью относился къ своему начинанію, что справедливо считается основателемъ архивовъ. Въ 1562 г. онъ послалъ ученаго Берцозу въ Римъ для собиранія такихъ бумагъ, которыя относились «къ нему лично, къ его отцу-императору, къ его владѣніямъ или вообще къ исторіи Европы и потеря которыхъ составила бы непоправимую утрату для потомства» <sup>1</sup>); въ 1567 г. онъ поручилъ Іерониму Цуритѣ, извѣстному историку Арагоніи и образованнѣйшему человѣку того времени, объѣҳать съ тою же цѣлью всю Испанію, такъ какъ, по словамъ Карла, «лѣтописцы и историки передаютъ ложныя извѣстія о государственныхъ событіяхъ; поэтойу я желаю, чтобы въ архивѣ Симанкаса были собраны всѣ тѣ матеріалы, которые могутъ служить будущимъ историкамъ для уясненія тѣхъ событій».

Позже такія либеральныя мысли были признаны неудобными, высокія образовательныя цёли, которыя имёлъ въ виду Карлъ V, были забыты, и доступъ въ Симанкасскій архивъ сталъ очень труденъ: для этого требовался особый указъ короля, за собственноручною его подписью, именной высочайшій указъ, который давали лишь лицамъ, нуждавшимся въ архивѣ для отысканія историческихъ подкрѣпленій въ пользу абсолютизма. Прошло 300 лѣтъ со времени основанія Карломъ V Симанкасскаго архива, и лишь въ 1844 г. Гашаръ, комиссіонеръ бельгійскаго правительства, первый переступилъ порогъ Симанкасскаго здмка<sup>2</sup>)...

Въ Испаніи распространено общее убѣжденіе, что французскія войска, посѣтивъ страну во время первой имперіи, уничтожили большую часть архива. Въ Испаніи разсказываютъ съ большими подробностями о томъ, какъ французы императорской арміи зажигали свои трубки государственными актами Испаніи. Едва ли это справедливо: по крайней мѣрѣ изслѣдованія, предпринятыя по этому поводу Бергенротомъ, не подтвердили подобныхъ разсказовъ. Кажется, источ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Libros de Berzosa, v. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gachard, Correspondance de Philippe II, préface.

ника ихъ должно искать въ намфреніи Наполеона I собрать въ Парижъ всі: архивы Европы и выстроить въ столиць Франціи особое колоссальное хранилище для историческихъдокументовъ. Это предположение перваго Наполеона, какъ извъстно, дъятельно приводилось въ исполнение: 3.139 ящиковъ съ германскими документами были привезены изъ Вѣны; 102.405 связокъ были отосланы изъ Ватикана въ Парижъ; архивы Піемонта, Бельгін, Голландін подверглись той же участи; не было. конечно, сдѣлано исключенія и для Симанкасскаго архива, выславшаго въ Парижъ 7.861 связку. Но при этомъ французское правительство выказало заботливость, показывавшую не только любовь, но и понимание самаго дёла: генералъ Келлерманъ пишетъ принцу Нейшательскому по поводу пересылки документовъ: «je m'empresse de lui annoncer que cet important dépôt est intact, et a été soigneusement conservé dans le même ordre où je l'ai trouvé établi». By 1814 r., noca's saнятія Парижа союзниками, захваченное насиліемъ изъ европейскихъ архивовъ было возвращено по принадлежности, и изъ громаднаго количества свезенныхъ отовсюду государственныхъ актовъ Европы въ Парижѣ осталось около 30.000 документовъ, которые и по настоящее времи бережно сохраняются въ Archives de l'empire.

Ис смотря, однако, на всё случайности, которымъ была подвержена въ Испаніи цёлость ся государственныхъ актовъ, въ Симанкасскомъ архивё хранится въ настоящее время болёе 100.000 связокъ, по 100 документовъ въ каждой, что составитъ, круглымъ числомъ, болёе милліона актовъ всякаго рода. Это богатое собраніе раздёлено на серія, подъ довольно общимъ наименованіемъ бумагъ, относящихся къ финансовому управленію, къ военнымъ дёламъ и т. п.; самая интересная серія носитъ названіе «Estado», т.-е. бумагъ, относящихся къ сношеніямъ съ иностранными государствами, йли, на современномъ намъ языкѣ, архивъ министерства иностранныхъ дѣлъ.

Документы, изданные по настоящее время Бергенротомъ,

касаются, съ одной стороны, Генриха VII и Генриха VIII, съ другой—Фердинанда Католическаго и Карла V, т.-е. лицъ, имъвшихъ вліяніе на судьбу всей Европы. Программа, предложенная нъмецкому ученому англійскимъ правительствомъ, чрезвычайно обширна; но Бергенротъ расширилъ еще ее въ томъ смыслъ, что помъстилъ въ своемъ изданіи и такіе документы, которые хотя и выходятъ за предълы его программы, но имъютъ общеевропейскій интересъ.

I.

14-го октября 1469 г., въ Вальядолид ћ, былъ заключенъ бракъ между королемъ арагонскимъ Фердинандомъ Католическимъ и королевой кастильской Изабеллой. Фердинанду было въ то время 17 лътъ; она была годомъ старше его. Короны Кастиліи и Арагоніи соединились.

Изабелла была очень хороша собою. Нѣсколько выше средняго роста, темнокаштановые волосы, голубые глаза, въ которыхъ свѣтится умъ, губы сложены въ тонкую улыбку, привѣтливая ко всѣмъ, веселая, даже игривая для королевы. Всѣ, кто имѣлъ случай ее видѣть, увлекались ею. По словамъ современника, это была «красивѣйшая дама, какую когда-либо видѣли, обладавшая обворожительными манерами»<sup>1</sup>). Всѣ восхваляли ее за простоту, которая была замѣтна даже въ ся одеждѣ; сама Изабелла любила ставить себѣ въ заслугу простоту своего гардероба и хвалиться тѣмъ, что должна была по два раза принимать французскаго посла въ одномъ и томъ же платьѣ, между тѣмъ какъ она издерживаетъ большія суммы денегъ «на прославленіе Бога и ради благоденствія всего міра». Уже давно и много подобныхъ ея писемъ было опубликовано Эти письма много способствовали къ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) En hermasura, puestas delante S. A. todas las mugeres que ye he visto, ninguna vi tan graciosa, ni tanto de ver como su persona, ni de tab manera e sanctidad honestisima.

ставленію уб'яжденія насчеть благочестія Изабеллы н ea простоты. Но должно сказать, что эти письма не заслуживаютъ большого довѣрія-они писаны для обмана другихъ: лица, имъвшія случай видъть Изабеллу и наблюдать ся костюмъ, говорятъ совершенно иное. Англійскій посолъ Рожеръ Мэкадо, посѣтившій испанскій дворъ въ 1489 году, подробно описываетъ комнаты, видънныя имъ при дворъ. Судя по мелочнымъ подробностямъ и мъткимъ замъткамъ, онъ былъ знатокъ по части дамскаго туалета; онъ видѣлъ Изабеллу шесть разъ-на четырехъ аудіенціяхъ, на турнирѣ и на боѣ быковъ; каждый разъ королева была въ новомъ костюмѣ и посолъ каждый разъ подробно его описываетъ; лишь одинъ разъ, на четвертой аудіенціи, занятый «нашею англійскою принцессою. донною Екатериною», посолъ проходитъ костюмъ королевы замѣчаніемъ: «само собою разумѣется, что королева была богато одіта» 1). Вотъ одинъ изъ костюмовъ Изабеллы, записанный англійскимъ посломъ Рожеромъ Мэкадо: «Король былъ въ дорогой одеждѣ изъ золотой парчи. затканной золотомъ и подбитой дорогими соболями; возлі; него сиділа королева; она была въ богатыхъ платьяхъ, спитыхъ по модѣ той страны, какъ носятъ всѣ дамы королевства. и изъ той же золотой парчи, какъ и у короля. На королев і поверхъ платья быль накинуть плащъ изъ чернаго бархата, весь изрѣзанный полосами и съ болышими дырьями, чтобъ изъ-подъ него было видно то дорогое платье, въ которомъ она была одъта; по бокамъ бархатныхъ полосъ были. въ видъ общивки, продолговатыя пластинки, въ палецъ длины и въ полъ-нальца ширины, изъ массивнаго золота; каждая пластинка была украшена дорогими камнями,---никто еще не видѣлъ ничего столь драгоцѣннаго. На королевѣ былъ поясъ изъ бѣлой кожи, сходный по фасону съ мужскими кушаками; этотъ поясъ былъ украшенъ сумочкой, на которой красовался огромный рубинь блёднова-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Et de dire que la Reyne estoit bien richement abiellié, sy estoit. Gairdner, Journals of R. Machado, p. 180.

той воды, вокругъ него пять брильянтовъ и много другихъ драгоцённыхъ камней, каждый величиною съ бобъ. Самый поясъ былъ усыпанъ множествомъ драгоцівныхъ камней. На шев у нея было цённое золотое ожерелье, составленное изъ розъ бёлыхъ и красныхъ; каждая роза украшена брильянтомъ. Кромѣ того, на груди двѣ широкія ленты, унизанныя брильянтами, рубинами и др. каменьями; на каждой лент ихъ было по сотнь и, быть можеть, еще болье. Поверхъ всего этого-короткій плащъ, изъ атласа малиноваго цвѣта, подбитый горностаемъ, очень красивый и величественный, небрежно набросанный на бѣлое плечо. Голова совершенно не покрыта, исключая небольшой coiffe de plaisance на затылкъ. По моему мнѣнію и судя по тому, что я въ то время слышаль, я полагаю, что одежда, которая была на королевѣ, стоила 200.000 скуди» 1). Если къ этому прибавимъ увѣреніе англійскаго посла, что королева никогда не является одному и тому же лицу два раза въ одномъ и томъ же платьъ, то станетъ ясно, что «прославление Бога» стояло у Изабеллы на второмъ планѣ, послѣ заботь о туалеть.

Фердинандъ и Изабелла, какъ и большая часть коронованныхъ особъ того времени, не получили, собственно говоря, никакого образованія; они умѣли читать и писать по-испански, на родномъ языкѣ, но не знали ни одного изъ иностранныхъ. Долгое время всѣ новѣйшіе историки высказывали, какъ фактъ несомнѣнный, что Фердинандъ умѣлъ лишь поднисывать свое имя, и то боязливымъ, нетвердымъ почеркомъ; еще не такъ давно тѣ историки, которые дерзали утверждать, что Фердинандъ умѣлъ писать, считались смѣлыми новаторами, «унижающими научныя преданія»; всѣ же до послѣдняго времени полагали, что Фердинандъ не умѣлъ излагать своихъ мыслей на бумагѣ. И то, и другое увѣреніе, по меньшей мѣрѣ, неспра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Certes, comme je quide et ausy comme je pour lors ouy dire je estyme que les abillemens que elle avoit pour lors sur elle estoint de la valleur de II. C. mille escus d'or. Ibid., p. 171.

ведливо. Въ испанскомъ архивѣ сохранилось нѣсколько автографовъ Фердинанда; для примѣра, приводимъ письмо его къ Изабеллѣ, которое по своему содержанію не допускаетъ предположенія о томъ, что оно могло быть не имъ составлено и лишь переписано его рукою.

«Mi Senora.

«Теперь, наконецъ, стало ясно, кто изъ насъ любитъ больше. Судя по тому, о чемъ вы приказали меня извѣстить, я вижу. что вы можете быть счастливы въ то время, когда я страдаю и теряю сонъ, такъ какъ гонецъ пріѣзжаетъ за гонцомъ и не привозитъ отъ васъ писемъ. Причина тому вовсе не та. чтобъ у васъ не было бумаги, или чтобъ вы не умѣли писать, но та. что вы меня не любите и что вы горды. Вы живете въ Толедо, я же въ маленькой деревушкѣ! Ну, дастъ Богъ, вы когданибудь опять возвратитесь къ вашей старой привязанности. Если же этого не будетъ, то я умру, и это будетъ ваша вина.

«Напишите мнѣ и извѣстите меня, здоровы ли вы. Мнѣ нечего вамъ сказать о томъ дѣлѣ, которое меня здѣсь удерживаетъ, кромѣтого, что передалъ вамъ уже Фердинавдъ Пульгаръ и что передастъ Сильва. Я прошу васъ вѣрить Сильвѣ Пишите же мнѣ.

«Дѣла принцессы не должны быть забыты. Ради Бога. вспоминайте о ней, равно какъ и объ ся отцѣ, который цѣлустъ ваши милыя ручки и былъ и есть не болѣе, какъ вашъ слуга

## Король».

Все письмо писано рукою Фердинанда; видѣвшіе автографъ удостовѣряють, что почеркъ очень бѣглъ и красивъ Что же касается изложенія, то мы предоставляемъ самому читателю судить, многіе ли, даже не только въ концѣ XV столѣтія, въ состояніи такъ вѣрно изложить основную мысль письма, каждая строчка котораго дышитъ неподдѣльною любовью и сердечною простотою.

Королеву Изабеллу обыкновенно превозносять за ея upo-Digitized by GOOgle

стосердечие и благочестие, королю же Фердинанду приписываютъ самыя темныя черты. Когда два лица такъ тесно связаны въ своихъ действіяхъ, какъ Фердинандъ и Изабелла, конечно, трудно сказать, въ какой степени каждое изъ нихъ отвѣтственно за тотъ или другой поступокъ, сообща ими сдѣланный. Unica mente, unico spiritu gubernantur, говорили современники, не будучи въ состоянии разграничить вліяніе каждаго изъ этихъ лицъ. Между Фердинандомъ и Изабеллой бывали недоразумѣнія и даже ссоры, но единственно въ семейной жизни; относительно же захватовъ во внішней политикі; и мѣръ къ притѣсненію собственныхъ подданныхъ они были всегда въ полномъ согласіи. Похвалы, разсыпаемыя королевѣ, много зависбли отъ рыдарскаго характера испанцевъ, которые никогда не забывали, что королева все-таки дама; кром' того, въ этомъ можно услёдить вліяніе стараго, не оконченнаго еще тогда спора между corona и coronilla. Изабелла была представительницею великаго королевства Кастилии, большой короны, corona. между тёмъ какъ Фердинандъ былъ обладателемъ малой арагонской короны, coronilla. Въ Кастили на Фердинанда смотрѣли, какъ на незванаго гостя, и такъ какъ Кастилія составляла большую часть Испаніи, то мниніе Кастиліи принималось нов'яйшими учеными за выраженіе всей страны. Современники действительно не скупились на похвалы Изабелль. Въ день смерти королевы одинъ изъ приближенныхъ -ко двору лицъ писалъ архіепископу Гранады: «Рука опускается отъ страшнаго горя. Міръ потерялъ одно изъ благороднѣйшихъ своихъ укращеній: эта потеря будетъ оплакана не только Испаніей, которую она такъ долго вела на пути къ славѣ, но всёми націями христіанскаго міра; она была образцомъ добродътели, защитою невинныхъ, карою виновныхъ. Я не знаю ни одной женщины, ни въ древнемъ мірѣ, ни въ новѣйшее время, которая, по моему мнёнію, была бы достойна быть поставленною рядомъ съ этою несравненною женщиною» 1). Разъ

<sup>1</sup>) Peter Martyr. Opus Epist., No 279.

Digitized by Google

установившееся въ наукѣ, это мнѣніе стало общимъ; но документы, хранящіеся въ Симанкасскомъ архивѣ, рисуютъ въ иномъ свѣтѣ какъ Фердинанда, такъ и Изабеллу.

Конечно, ни Фердинандъ, ни Изабелла не стъснялись неправдою и ложными увѣреніями; но королева Изабелла превосходила своего супруга въ презрѣніи къ истинѣ и справедливости. Кажется, они условились разъ навсегда, что въ тихъ случаяхъ. когда они считали необходимымъ прибѣгать ко лжи, королева Изабелла будеть брать иниціативу на себя: письмо къ папі, въ которомъ торжественно объявляется, что инквизиція не приносить испанскому правительству никакой матеріальной пользы, было составлено Изабеллою; ея депеши относительно брака ся дочери, принцессы Екатерины, полны лжи и обмана. Слабая здоровьемъ, она была чрезвычайно нервнаго темперамента. Въ своихъ денешахъ и письмахъ она всегда раздражительна, употребляеть різкія выраженія, силится убідить другихъ, и очень возможно, что сама, наконецъ, убѣждалась въ истинности передаваемой ею яжи. Она много писала, но всегда перекладывала свои посланія въ шифры, а оригиналы жгла, какъ бы сознавая. что въ нихъ заключаются нанлучшія свидѣтельства ея нечестнаго характера. Она была способна привимать собственные интересы за служение Богу, имя котораго не сходило у нея съ языка, и смѣшивать самонаслаждение съ дъйствительною любовью къ ней народа. Въ своемъ письмѣ къ доктору De Puebla. испанскому послу при англійскомъ дворѣ, Изабелла поручаетъ сказать королю Генриху VII, что она отправила особаго посла къ французскому королю Людовику XII, желая «избѣжать войны съ Франціею и твмъ послужить Богу и благоденствію міра. Даже болбе: чтобъ отстранить всй ті бідствія и несчастія, которыя неминуемо повлечетъ за собою война, мы готовы послать не только одного или нъсколькихъ пословъ, но если бы то было нужно, мы готовы сами лично отправиться къ королю, не останавливаясь ни предъ какими безпокойствами или муками» Diaitized by

<sup>1</sup>) V. l, p. 128, Ne 160.

Подобная рѣчь указываеть въ Изабелдѣ великую и благочестивую королеву, но, къ сожалѣнію, въ той же самой депешѣ королева поручаетъ своему послу употребить всѣ усилія, чтобы Генрихъ VII объявилъ войну Людовику XII, и прибавляетъ, что «умѣренная война не/можетъ считаться вовсе войною». То обстоятельство, что Изабелла говоритъ о политическихъ комбинаціяхъ въ первомъ лицѣ. отъ своего имени, не должно удивлять. Изабелла была очень свѣдуща въ политикѣ и вызывала къ себѣ удивленіе современниковъ: за нѣсколько дней до ея смерти, когда Изабелла не вставала уже съ постели, въ Испанію прибылъ знаменитый итальянецъ, Просперъ Коллона, и объявилъ Фердинанду, что онъ пріѣхалъ въ Кастилію, чтобы «видѣть ту женщину, которая со смертнаго одра управляетъ міромъ» <sup>1</sup>).

Изабелла обращала большое вліяніе на свои фамильныя отношенія къ государямъ европейскихъ странъ, и Фердинандъ говорилъ, что «міръ долженъ быть управляемъ при помощи браковъ и фамильныхъ союзовъ». Это не было исключительно мнініемъ испанскихъ государей; все столітіе можетъ быть по справедливости названо вѣкомъ брачнаго союза династій, и браки никогда уже болѣе не имѣли такого огром наго вліянія, какъ въ то время. И это понятно: въ тѣ времена договоры не имѣли никакой силы, не представляли никакой гарантіи-они нарушались вслідъ за произнесеніемъ торжественной клятвы въ сохранения ихъ. Казалось, въ отношеніяхъ человѣка къ человѣку не было никакого прочнаго обязательства, кромѣ освященнаго церковью брака. И Фердинандъ и Изабелла понимали это и, нуждаясь для своихъ цѣлей въ поддержкѣ англійскаго короля, они старались связать свои интересы съ выгодами Англів посредствомъ брака своей дочери съ насл'ядникомъ англійскаго престола. Переписка. касающаяся брака принцессы Екатерины, въ высшей степени любопытна и раскрываетъ вполнѣ характеръ Изабеллы.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ver una senora que desde la cama mandava al mundo. Sandoval, 1, 8.

Изабелла любила свою дочь, инфанту Екатерину, и оказывала ей предпочтение предъ другими дѣтьми <sup>1</sup>). Въ 1501 г., пятнадцатилѣтняя донна Екатерина, невѣста принца Артура Уэльскаго, отправляется въ Англію; англійскій дворъ готовитъ торжественную встрѣчу будущей наслѣдницѣ престола; Изабелла пишетъ по этому поводу своему послу въ Англію:

«Я слышала, что король, мой брать, приказаль сдёлать великолённыя приготовленія и издержаль уже много денегь на прісмъ и свадьбу принцессы.

«Я рада была услышать это, такъ какъ это показываетъ щедрость моего брата, и всякое выраженіе радости при пріем'є моей дочери мн'є пріятно. Т'ємъ не мен'є было бы бол'є согласно съ моими чувствованіями и съ желаніями моего государя (короля Фердинанда), если бы расходы по этому поводу были бы бол'є ум'єренны. Мы не желаемъ, чтобы наша дочь причинила Англіи какія-либо затраты, ни деньгами, ни ч'ємъ-либо инымъ. Напротивъ, мы желаемъ, чтобъ она была источникомъ всякаго рода благъ, и мы над'ємся, что она исполнитъ наше желаніе. Мы поэтому просимъ короля. нашего брата, ум'єрить затраты на ея пріемъ. Увеселенія, конечно, могутъ быть, но мы горячо желаемъ, чтобы главную основу торжества составила любовь, чтобъ принцесса была принята королемъ и королевой, какъ дочь, принцемъ же Уэльскимъ, какъ возлюбленная нев'єста. Передайте это королю Англіи»<sup>2</sup>.

Эта депеша не лишена чувства. Намъ могутъ замѣтить, что это пишетъ мать о своей дочери; мы укажемъ на судьбу донъ-Карлоса, на муки королевы Іоанны, которая подверглась пыткѣ по приказанію своей матери Изабеллы. Такое было время, что историкъ радъ, если встрѣтитъ чувства искренней любви даже въ матери къ ся собственному ребенку.

<sup>1</sup>) Et estoit beau à veoir comme la Rayne tenoit sa fille la pleis jeunne sur son haule, laquelle estoit la Infante donne Katerine princesse de Wales, et bour lors elle estoit de l'ayge de trois ans. *Gairdner*, p. 181.

<sup>2</sup>) I, 253, № 293.

2-го октября 1501 г. инфанта донна Екатерина высадилась въ Плимутѣ; одинъ изъ провожавшихъ ее извѣщаетъ королеву Изабеллу, что «принцесса не могла бы быть принята съ большимъ восторгомъ, если бы даже она была спасителемъ міра» <sup>1</sup>). Спустя пѣсколько мѣсяцевъ послѣ свадьбы, 2-го апрѣля 1502 г., принцъ Артуръ Уэльскій, послѣ непродолжительной болѣзпи, умеръ, и Изабелла требуетъ прежде всего, чтобъ король Англіи возвратилъ ей тѣ 100.000 скуди, которыя были выдана ему въ счетъ приданаго инфанты Екатерины<sup>2</sup>). Нѣсколько дней спустя, Изабелла поручаетъ своему послу «похлопотать, приготовить кого слѣдуетъ и заключить» брачный договоръ между ея дочерью, молодою вдовою принцессою Екатерипою Уэльскою, и младшимъ братомъ ся покойнаго супруга, принцемъ Генрихомъ Уэльскимъ<sup>3</sup>). Послѣднее полномочіе было дано послѣ долгаго раздумья...

Изабелла полна заботъ о своей любимой дочери: королева приказываетъ своему послу принять всё мёры къ тому, чтобъ принцесса Екатерина не оставалась долже въ томъ замкѣ, въ которомъ умеръ принцъ Артуръ, такъ какъ та мѣстность вообще вредна для здоровья 4); чтобъ принцесса ни въ чемъ не нуждалась •) и не была бы принуждена занимать деньги 6), чтобы посолъ какъ можно чаще посылалъ ей гонцовъ «сушею и моремъ» съ извѣстіями объ ея дочери 7)... но въ числѣ заботь, главное, такъ много безпоконвшее Изабеллу, если не какъ мать, любящую свою дочь, то какъ женщину опытную. высказано въ концѣ одного письма, цифрованнаго двумя ключами въ перебивку-посолъ долженъ употребить всѣ усилія къ тому, чтобъ узнать, дъйствительно ли былъ совершенъ бракъ между Екатериной и Артуромъ, или же только была исполнена брачная церемонія <sup>в</sup>). Для Изабеллы это быль вопросъ очень важный: донна Эльвира, главная камерфрау опо-

<sup>1</sup>) I. 262, No. 305. <sup>2</sup>) I, 267, No. 317. <sup>3</sup>) Ibid. No. 318. <sup>4</sup>) I, 267, No. 319; 270, No. 324. <sup>5</sup>) I, 270, No. 323. <sup>6</sup>) 268, No. 321. <sup>7</sup>) I, 268, No. 319. <sup>8</sup>) I, 271, No. 325. • Digitized by Google

чивальни<sup>1</sup>), доносила Изабеллѣ, что «какъ ей то положительно изв'єстно», принцесса Екатерина и покойный принцъ Артуръ не жили еще, какъ мужъ и жена<sup>2</sup>). Та же донна Эльвира, въ другомъ письмѣ, извѣщала Изабеллу, свою королеву, что англійскій король желаеть брака своего младшаго сына Генриха, теперь принца Уэльскаго, съ принцессою Екатериною, но избъгаетъ взять на себя починъ, ждетъ предложенія со стороны Испаніи. Изв'єщая объ этомъ своего посла, Изабелла совытуетъ ему быть какъ можно осторожние и не подавать вида, что она очень того желаетъ: «въ противномъ случай. узнавъ, что она того крайне желаетъ, король Генрихъ немедленно увеличить цифру приданаг) и станеть болёе требователенъ» <sup>3</sup>). Вмѣстѣ съ тѣмъ Изабелла, какъ истый знатокъ человическаго сердца и придворныхъ отношений. вирно разсчитала, что король Генрихъ тъмъ скоръе выскажется и будетъ выведенъ изъ принятаго имъ выжидательнаго положенія, чімъ онъ болье уб'єдится, что принцесса Екатерина готовится покинуть Англію. Поэтому Изабелла приказываеть своему послу дёлать всё нужныя къ отъёзду принцессы приготовленія, но не увозить ее.

Это письмо Изабеллы, отъ 10-го августа 1502 г.—chef d'oeuvre дипломатическаго искусства того времени: въ немъ высказаны такія глубокія, симпатическія чувствованія матери и такія высокія моральныя чувства женщины, что оно легко могло обмануть всякаго насчеть лица, его писавшаго. «Я приказываю вамъ,--ришетъ, между прочимъ, Изабелла, скорить сколько можно приготовленія къ отъѣзду принессы, моей дочери, такъ чтобъ она немедленно прибыла къ амъ. Чѣмъ сильнѣе потеря, чѣмъ чувствительнѣе горе, ею опессинос, тѣмъ болѣе причинъ желать, чтобъ она была анзь своихъ родителей. Сверхъ того, принцесса Уэльская пожеть выказать всю глубину чувствуемой ею потери болѣе епринужденно и дать большую волю своимъ воплямъ въ

5) I, 335, No 401. 3) I, 272, No 327. 3) I, 271, No 325 Digitized by GOOGLE

Испаніи, такъ какъ обычаи нашей страны допускаютъ то въ большей степени, нежели въ Англіи. Вы скажете королю, что мы не можемъ допустить, чтобы дочь, столь нёжно нами любимая, была бы столь далеко отъ насъ въ то именно время, когда она въ полномъ горъ, и чтобъ она не видъла при этомъ постоянно насъ, способныхъ ее утѣшить. Ей более прилично быть при насъ, чёмъ гдё бы то ни было. Вы передадите королю нашу увѣренность, что дочь наша найдеть всегда въ королі и королеві. нашей сострі, добрыхъ отца и мать, но вы выразите въ то же время наше страстное желание видъть нашу дочь на нашей груди, близь насъ, всегда на нашихъ глазахъ. Само собою разумъется, что вы усилите наши доводы, чёмъ вы то признаете нужнымъ» 1). Въ концѣ письма, довольно длиннаго, прибавлено: «Вы скажете королю, что получили уже отъ насъ приказание зафрахтовать корабли, необходимые для отправки принцессы. Вообще вы должны вести дёло такъ, чтобъ не только король. но даже всё лица, находящіяся въ штать принцессы, были бы убъждены, что отъ вздъ дъйствительно немедленно состоится».

Дёло о бракё принцессы Екатерины съ принцемъ Генрихомъ Уэльскимъ, потребовавшее участія папы<sup>3</sup>), затянулось; Екатерина не уёзжаетъ изъ Англіи, хотя корабли для ея перевоза уже давно зафрахтованы, и сама Изабелла. такъ искренно излагавшая своему послу завёдомую ложь, недоумёвала насчетъ причины подобной проволочки въ дёлё, столь ее интересовавшемъ. Смерть англійской королевы Елизаветы разрёшила всё недоумёнія: вслёдъ за смертью Елизаветы, претендентомъ на руку принцессы Екатерины, вдовы одного изъ сыновей Генриха VII и невёсты второго, является отецъ ихъ, самъ король-вдовецъ Генрихъ VII. Это невёроятно, странно, дико, но это фактъ, подтверждаемый письмомъ Изабеллы къ своему чрезвычайному послу отъ 12-го апрёля 1503 года: «Насъ извёщаютъ, что въ Англіи ходитъ слухъ о

<sup>1</sup>) I, 278, No 363. <sup>2</sup>) I, 309, No 370.

Digitized by Google

желании короля жениться на принцессь, нашей дочери. Такъ какъ это былъ бы чрезвычайно постыдный союзъ-чего никогда прежде не видано и одно упоминание о чемъ оскорблясть уже слухъ-мы ни за что на свётё не допустимъ этого. Если вамъ намекнутъ объ этомъ, не догадывайтесь; если вамъ скажуть объ этомъ что-либо, говорите, что мы никогда ничего подобнаго не потерпимъ. Вы будете говорить очень рѣшительно; вы скажете, что мы не желаемъ даже слышать подобнаго предложения, что вы не ръшаетесь передать его намъ, короче, вы будете д'йствовать такъ, чтобы король отброснаъ всякую надежду, если онъ могъ ее серьезно имѣть» 1). Изабелла до того боялась этого нельнаго брака отца съ дочерью, что тотчасъ же нашла, въ видъ отвода, иную невъсту для Генриха VII и, боясь за свою дочь, готова была на себя прииять роль свахи: «Возвращаясь къ вопросу о женитьбѣ короля Англін, намъ кажется, что для него лучше всего... королева неаполитанская, наша племянница, потому что вдобавокъ... она еще... что совершенно хорошо для утѣшенія и удобства англійскаго короля, нашего брата <sup>2</sup>). Этимъ бракомъ связь и дружба, существующія между обоими государствами, во всякомъ случаѣ усилятся. Поэтому, если вы услышите, что король хочетъ жениться, говорите и дъйствуйте въ этомъ смыслѣ, сообразно тому, какъ вы то признаете за лучшее. Если королю цонравится наше предложение, войдите съ нимъ въ подробности и передайте ихъ намъ. Но что бы ни случилось, держите все въ секреті».

Предложение Изабеллы понравилось Генриху. Слухъ о желании отца жениться на дочери затихъ. Начались переговоры о женитьбѣ Генриха VII на королевѣ Іоаннѣ неаполитанской,

<sup>1</sup>) I, 295, № 360.

<sup>2</sup>) Ibid., р. 203. Письмо это очень длинно и именно въ этомъ мѣетѣ испорчено: пъкоторыхъ словъ недостаетъ и цѣлыя фразы остаются непонятны. Упоминаемая королева неаполитанская была дочь сестры Фердицанда Католическато, королева Іоанна; въ то время сй было 26 лѣтъ. Digitized by GOOgle

при чемъ англійскій король выказаль, что обращаеть болыпос вниманіе на виі:шность своей будущей супруги: онъ просилъ выслать ему портретъ королевы-вдовы. и испанскій посолъ. извъщая объ этомъ Изабеллу, прибавляетъ: «Ваше величество должны знать, что если королева неаполитанская не только не безобразна, но даже не очень красива. то король Англіи не пожелаетъ ее имѣть ни за какія блага въ мірѣ, и онъ даже не дерзнетъ взять ее, такъ какъ англичане вообще чрезвычайно требовательны насчетъ внёшности» <sup>1</sup>). Впрочемъ, въ XVI стол. подобною требовательностью отличались не одни англичане, и если Изабелл'в предстояли въ этомъ отношении хлопоты съ Генрихомъ VII, -- хлопоты во всякомъ случаћ не очень сложныя, такъ какъ королева неаполитанская была очень хороша собою, если и не красавица, -- то Фердинанду Католическому предстояло болёе хлопотъ съ Людовикомъ XII. Въ 1514 году французскій король овдов'яль и Фердинандъ имѣлъ неосторожность предложить ему свою внучку, Madame Eleonore<sup>2</sup>). Французскіе писатели выхваляють ея красоту, но въ сущности она была безобразна до уродливости-очень худая, невмиру высокая, всегда болизненная и съ постояннымъ капилемъ, съ мокротой во рту; она была до того худощава, что многіе сомнівались, можеть ли она вообще вступить въ бракъ, и Фердинандъ приказываетъ своему послу уб'вдить короля. что «т'в ошибаются, которые выставляють худобу Элеоноры какъ какое-то неудобство; женщины худощавыя обыкновенно скорве забеременивають и рожають болёе дётей, чёмъ женщины слишкомъ полныя» <sup>3</sup>).

Предоставлян другимъ, болѣе опытнымъ въ этомъ отношеніи, рѣшить, насколько Фердинандъ былъ правъ въ своихъ

2) П. 201. № 162. Элеонора австрійская, дочь эрцгерцога Филиппа и несчастной Іоанны кастильской, старшая сестра императора Карла V. Позже, въ 1530 г., она дъйствительно вышла за французскаго короля Франциска I и была какъ бы залогомъ примиренія между Австріею и Франціею.

<sup>3</sup>) II, 205, № 163.

Digitized by GOOGLE

26

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 344. № 419.

нападкахъ на полныхъ женщинъ, мы, обращаясь къ вопросу о бракѣ принцессы Екатерины, встрѣчавшемъ столько нежданныхъ препятствій, можемъ лишь отмѣтить, что 23 іюня 1503 г., посл'я долгихъ усилій со стороны Изабеллы, былъ подписанъ, наконецъ, въ Ричмондъ брачный контрактъ между принцессою Екатериною и принцемъ Генрихомъ, вторымъ сыномъ англійскаго короля Генриха VII<sup>1</sup>). Какъ прежде смерть мужа и влюбчивость отца не дозволяли принцессть Екатерин-Б насладиться спокойною брачною жизнью и тревожили королеву Изабеллу, всегда недов врчиво смотр в будущность, такъ теперь политическія и семейныя обстоятельства заставляли откладывать свадьбой, и лишь спустя шесть лёть испанскій посоль при англійскомъ двор'в ув'вдомиль свою королеву, что 3 іюня 1509 года принцесса Екатерина сочеталась бракомъ съ Генрихомъ, но уже не принцемъ, а Генрихомъ VIII, королемъ Англіи<sup>2</sup>).

Генрихъ VIII и Екатерина любили другъ друга. Екатерина перенесла въ Англіи нечеловѣческія униженія и испытала на чужбинѣ некоролевскія оскорбленія <sup>3</sup>); она выдержала долгую борьбу, прежде чѣмъ получила руку Генриха VIII. Если бы она его даже не любила, то уже одинъ успѣхъ послѣ столькихъ лѣтъ ожиданій приносилъ удовлетворсніе и радость: но она любила Генриха. Выраженія ея довольства не ложны, она говоритъ правду: «я благодарю Бога и ваше величество за такого мужа, какъ мой», пишетъ она Фердинанду<sup>4</sup>), а, какъ извѣстно, Генрихъ VIII былъ дурнымъ мужемъ. Фердинандъ, въ свою очередь, былъ правъ, когда писалъ ей, что «добрый бракъ есть не только доброе дѣло само-но-себѣ, но п источникъ всѣхъ другихъ благъ; Господь выказываетъ свою милость къ добрымъ мужьямъ и женамъ» <sup>5</sup>). Екатерина была

<sup>1</sup>) I, 306, Ne 364. <sup>2</sup>) I, 19, Ne 17.

<sup>3</sup>) Она до того нуждалась, что продавала свои вещи и ся прислуга ходила въ лохмотъяхъ (I, VII, № 513); она нерѣдко не имѣла чѣмъ уплатить прогоны своему курьеру (I, 413, № 515); подобныхъ извѣстій много.

<sup>4</sup>) II, 38, № 43. <sup>5</sup>) II, 21, № 21.

довольна своимъ мужемъ; была ли Изабелла довольна своею дочерью? Мы не будемъ слёдить далёе переписку Изабеллы съ своими послами по поводу пребыванія въ Англіи ея дочери; представленнаго нами, кажется, совершенно достаточно, чтобъ составить себѣ понятіе о моральной личности испанской королевы; мы имѣемъ, кажется, право сказать, вопреки установившемуся мнѣнію, что Изабелла обладала двуличнымъ, безсовѣстнымъ, даже, какъ мы то увидимъ, безчестнымъ характеромъ.

Поведение Изабеллы не можетъ быть ничёмъ оправдано, между тёмъ какъ поступки Фердинанда объясняются тёми великими планами, которые онъ имѣлъ въ виду. При великихъ и обширныхъ предпріятіяхъ, Фердинандъ не могъ съ равною справедливостью относиться ко всёмъ интересамъ, которые сосредоточивались въ немъ. и ко всёмъ обязанностямъ, которыя лежали на немъ. Ради достиженія главной цёли, онъ нерѣдко былъ поставленъ въ необходимость не радѣть о побочныхъ интересахъ и пренебрегать второстепенными обязаниостями. Политические виды Фердинанда обнимали всю Европу. Трудно сказать, когда именно его планы достигли полной зрѣлости-человѣкъ, подобный Фердинанду, никогда не объявляетъ о своихъ намѣреніяхъ. Они узнаются лишь тогда, когда наступаеть уже время действовать, и очень вероятно, что его намфренія зрвли наравні съ ходомъ событій. А этотъ ходъ событій, скрытый даже для наиболѣе проницательныхъ. заставляль иногда не слишкомъ щенетильно относиться къ вопросамъ, встричавшимся на томъ пути, въ конци котораго Фердинандъ усматривалъ исполнение своей главной цёли.

Англійскій посоль при испанскомъ дворѣ, John Stile, послѣ нерваго же свиданія съ королемъ Фердинандомъ въ 1509 г., писалъ Генриху VII, что Фердинандъ «коситъ на лѣвый глазъ и шепеляетъ, за неимѣніемъ зубовъ» <sup>1</sup>), но вообще здоровый, видный мужчина, крѣпкаго сложенія; свѣтлокаштановые волосы, подрѣзанные на лбу, падали большими прядями на плечи;

D L 453 No 416.

Digitized by Google

403

на полномъ лицѣ едва замѣтны морщины: на губахъ постоянная улыбка. Онъ былъ расточителенъ не менѣе Изабеллы. и если менке ся тратилъ на дорогіе наряды, то разв'є потому только, что вообще мужской костюмъ не представлялъ возможности вогнать его въ 200.000 скуди. Моральная личность Фердинанда обрисована чрезвычайно тонкими чертами всёми историками, даже Прескоттомъ. который, по временамъ, способенъ былъ увлекаться героемъ своего прекраснаго труда 1). и должно сознаться. что историки не преувеличивають, вабрасывая на него слишкомъ густую тёнь; но отзывы ихъ разрозненны, шатки, нетверды, и въ нихъ нельзя вайти объяспенія тёмъ нерёдко низкимъ поступкамъ, которые лежать пятномъ на имени Фердинанда. Эти поступки слишкомъ извістны; выставлять дурныя стороны человіка всегда непріятно, и мы ограничимся лишь вопросомъ о главной, коренной ихъ причинѣ.

Рердинандъ ставилъ политику выше всего, выше морали и религіи, и его политическіе планы своею общирностью, своею грандіозностью указываютъ въ немъ человѣка новаго времени. Если бы событія, не зависящія отъ человѣческой воли и лежащія внѣ человѣческаго контроля, не воспрепятствовали ему привести свои планы въ исполненіе, карта Европы представляла бы уже въ его время тотъ видъ, какой она получила лишь въ пашу эпоху, 350 лѣтъ спустя по смерти Фердинанда. Изъ всѣхъ государственныхъ людей среднихъ вѣковъ Фердинандъ былъ первый, который сознавалъ, что сильное правительство не можетъ быть основано на разнородпыхъ національностяхъ и разобщенныхъ областяхъ. Объединеніе Испаніи должно быть поставлено ему въ заслугу; неестественное же соединеніе Испаніи съ Германіею не можетъ быть поставлено ему въ укоръ.

Рожденный принцемъ въ маленькомъ королевствѣ Араго-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) History of the reign of Ferdinand and Isabella, the Catholics, of Spain. London. 1850. 3 vls.

ніи, не имѣя даже правъ на корону, Фердинандъ соединилъ Арагонію съ Кастиліею и присоединиль къ созданному имъ такимъ образомъ государству три королевства: Гранадское, Неаполитанское, Наварское, и два графства-Руссильовъ и Сердану, и земли по ту сторону океана. Когда императоръ Максимиліанъ предложилъ, чтобы внукъ Фердинанда. принцъ Фердинандъ, былъ сдѣланъ королемъ Арагоніи, то Фердинандъ Католическій сразу отвергъ подобное предложеніе и рЕшительно объявилъ, что никогда и ни отъ кого не будетъ даже слушать о подобномъ раздѣлѣ Испанія: «Кастилія и Арагонія, разъ соединенныя, должны навѣки оставаться нераздѣльнымп». Склонные переносить нашъ взглядъ за триста лѣтъ назадъ и оцѣнивать давно минувшія событія современными намъ идеями, мы способны умалить значение дёла Фердинанда по объединению Испания. Но вспомнивъ политическое положение Европы, увидимъ весь государственный умъ и политическій геній собирателя испанской земли и отдадимъ тогда ему должное.

Когда Фердинандъ родился, въ половинѣ XV стол., во всемъ христіанскомъ мірѣ не было ни одного сильнаго государства. Восточная Имперія уже не существовала. Германія, кромѣ вольныхъ городовъ, состояла изъ цѣлаго легіона принцевъ, прелатовъ, графовъ, бароновъ, которые были лишь номинально подчинены, на дёлё же являлись независимыми владётелями своихъ территорій. Во Франціи сильные вассалы презирали законы страны и авторитетъ короля. Испанія была подблена на пять королевствъ, постоянно враждовавшихъ между собою. Въ Италіи было множество мелкихъ графствъ и маркизатствъ, влад'ятели которыхъ постоянно восвали другъ съ другомъ. Англія была ослаблена междоусобною войною. хоти и обладала общирными землями. но никогда Польша не имѣла большого вліянія на европейскую политику и не пользовалась большимъ значеніемъ въ Европѣ. Россію едва лишь начинали узнавать и никто еще не интересовался ею. Но именно въ то время, когда христіанскія государства были слабы и не организованы. Турецкая имперія была сильна. всегда готова къ наступательной политики своего меча, находя себѣ на югѣ Испаніи, въ маврахъ, вѣрнаго союзника для нападеній на христіанскій міръ.

Въ такомъ положении была Европа, когда на политическую сцену выступиль великій собиратель французской земли, король Людовикъ XI. Онъ укротилъ французскихъ вассаловъ, принудилъ ихъ уважать законъ страны, заставилъ ихъ признать права короны. Берри, Нормандія и Буловь, Бургундія, Анжу и Провансъ были присоединены къ коронѣ Франціп. Франція стала сильною державою. Слабые христіанскіе государи видѣли въ королѣ Франціи своего защитника, король же Франціи считаль себя покровителемь своихь слабыхь соскдей; слабые сосйди, въ свою очередь, скоро увидили, что французскіе короли. сперва защитники, потомъ покровители, легко могутъ стать угнетателями, опасными для независимости слабыхъ христіанскихъ государствъ. Письменныя свидѣтельства того времени не многочисленны, но въ нихъ очень часто высказывается боязнь, что французские короли стремятся стать «властителями вселенной», желаютъ основать «всемірную имперію», домогаются «подчинить весь міръ своей волѣ» и т. п. Лучшее противодъйствіе такимъ стремленіямъ Франція заключалось въ создании другого, столь же сильнаго государства, которое представляло бы собою противовѣсъ стремленіямъ Франціи. Фердинандъ понялъ это, и принялъ на себя подобное, не легкое, конечно, предпріятіе. Онъ стремился создать соединенное королевство Испанское рядомъ, по сосѣдству, съ соединеннымъ королевствомъ Французскимъ, и онъ успѣлъ въ этомъ. Велика была задача, трудно было ея выполнение. Тъмъ ценнъе заслуга Фердинанда, тъмъ выше должно быть поставлено его значение въ истории: въ этомъ случав онъ являлся не только благодвтелемъ Испаніи, но избавителемъ всей Европы отъ многихъ бѣдъ. Digitized by Google

Объединенная Фердинандомъ въ крѣпко сплоченное государство, Испанія того времени была насл'ядіемъ его единственнаго законнаго сына Донъ - Жуана. Когда Фердинандъ выдалъ свою вторую дочь донну Іоанну за сына римскаго короля, Филиппа, никакое человѣческое предвидѣніе не могло предсказать, что изъ этого брака произойдеть неестественное соединение Германии съ Испанией. Для возможности подобнаго событія необходимо было, чтобъ умерли четыре лица, въ то время полныя здоровья и силы: наслёдный принцъ Донъ-Жуапъ и его сынъ, старшая сестра наслъднаго принца, донна Изабелла, и ея дочь. Когда же, вследствие такого преждевременнаго пресвченія двухъ старшихъ линій, явилась неизбѣжная необходимость соединить въ одномъ лицъ всв владения Испанія, Австрія я Бургундія, то Фердинандъ задумаль такой иланъ, исполнение котораго совершенно преобразовало бы политическое положение и территоріальный видъ всей Европы. Мы не можемъ сказать положительно и не будемъ теряться въ догадкахъ насчетъ того, когда и кто именно изъ членовъ Габсбургскаго дома впервые задумалъ возсоздать Римскую Имперію; мы напомнимъ лишь, что уже императоръ Максимиліанъ I льстилъ себя подобными надеждами. Конечно, если государь, едва способный держать свое собственное государство, лелеть идею покоренія всего міра, мы въ правѣ видѣть въ этомъ не более, какъ мечту больного воображения; когда же подобная идея входить въ планы такого государя, какъ Фердинандъ Католическій, который обладаль холоднымъ разсчетомъ и непоб'ядимою `энергіею. когда такой государь объявляетъ, что коронуетъ свое политическое зданіе завоеваніемъ «lepyсалима и всей Сиріи, Константинопольской имперіи и другихъ королевствъ, провинцій и областей» 1), идея всемірной монархіи перестаетъ уже быть для насъ пустою мечтою капризнаго повелителя.

1) 11, 264, No 222.

Digitized by Google

Болфе, однако, чёмъ невёроятно. чтобы государь, прибавившій три королевства къ наслідію своего внука, поддался бы химерическому самообольщенію, чтобъ онъ дозволилъ своему нася вднику питать идею, въ высшей степени непрактическую и способную лишь угрожать устойчивости имъ же созданнаго государства. И дійствительно, какъ соединение Испания съ Австріею не можетъ быть поставлено ему въ укоръ, такъ точно мысль о создании всемірной имперіи родилась не въголовѣ холоднаго, разсчетливаго Фердинанда; эта мысль была не разъ высказана въ категорической формѣ современниками Фердинанда, папами, которые мечтали создать въ император' единую главу государства, подобно тому, какъ папа былъ единымъ главою церкви. Папа Юлій II предлагалъ уже Максимиліану І титуль «императора Востока и Запада», вмісті съ обладаніемъ Константинополемъ и всею Греціею <sup>1</sup>): папа Левъ X, поздравляя Карла V по случаю его коронація. дблаетъ ему нескрытый вамекъ на всемірную монархію<sup>2</sup>). Откровенное заявление Фердинанда о короновании своего политическаго зданія служить уже доказательствомъ, что онъ не серьсзно относился къ идеї; всемірной монархіи, въ пропивномъ случай онъ не высказалъ бы своего плана столь заблаговременно. «Тайна и осторожность всегда необходимы въ великихъ предпріятіяхъ; политическіе планы никому не должны быть извістны до тіхъ поръ. нока они не созрѣли до исполненія ихъ»<sup>3</sup>)---вотъ главное политическое правило Фердинанда, и неужели онъ отступилъ бы отъ него въ этомъ случай, если бы серьезно имѣлъ въ виду стать всемірнымъ повелителемъ? Но Фердинандъ громко объявлялъ себя за идею всемірной монархіи, чтобъ произвесть впечатленіе на своего внука и наслѣдника, на Карла V, великая будущность котораго, конечно, не ускользнула отъ политической проницательности дѣда.

<sup>1</sup>) 11. 81. № 73; ibid., p. 264. № 222. <sup>2</sup>) 11, 326, № 308. <sup>3</sup>) 11. 25, № 27. Digitized by GOOGLE

Можно многое сказать противъ Фердинанда. Но безпристрастно смотря на всю его политическую карьеру, необходимо признать, что если онъ и не былъ однимъ изъ величайшихъ королей въ высшемъ значени слова, во всякомъ случак онъ былъ государемъ, далеко превосходившимъ своихъ коронованныхъ современниковъ. Фердинандъ говоритъ правду, когда съ гордостью объявляеть, что «въ теченіе своего царствованія сдѣлалъ для Испаніи болѣе. чѣмъ было сдѣлано въ предыдущіе семь віковь». Онъ, конечно, лицо вполні отвітственное за свои дурные поступки; но справедливость требуеть не упускать изъ виду и тъ добрыя дъла, которыя онъ совершилъ. Что онъ не выполнилъ своихъ общирныхъ плановъ относительно Испаніи, что его великій иланъ завоеванія Сиріи и Грецін, если только онъ серьезно имбаз его, не былъ приведенъ въ исполненіе---это не можеть уменьшить его спрапритязаній на званіе великаго государственведливыхъ наго мужа. Задумывать планы, для выполненія которыхъ жизнь человическая оказывается слишкомъ короткою, составляетъ принадлежность энергической воли и глубокаго ума. Несмотря на темныя его стороны, на лживость, безсовістность, даже безчестность поступковъ, Фердинандъ долженъ быть поставленъ выше своихъ современниковъ, выше Генриха VII, Максимиліана и Филиппа, выше папъ Александра и Юлія. которые въ нравственномъ отношеніи стояли на одномъ уровнѣ съ нимъ и которыхъ онъ превосходилъ умомъ, энергіей, волею. Мы признаемъ темныя стороны характера Фердинанда; нікоторые же изъ новійшихъ ученыхъ не признають его высокаго государственнаго ума, и намъ кажется, что мелкая зависть и обычное недоброжелательство людей, лишенныхъ дарованій къ талантамъ и геніальности другихъ, много вліяли на составленіе такого мнѣнія о Фердинандѣ. Мы можемъ указать на довольно характерный въ этомъ отношенін прим'яръ: въ одной изъ своихъ денешъ Фердинандъ высказываетъ надежду, что «успесть еще при жизни завос-

۶

Digitized by GOOGLE

вать Константинополь и возложить на голову своего наслѣдника обѣ императорскія короны, восточную и западную»; на поляхъ этого акта чужою рукою приписано: «мысли мелочного человѣка» <sup>1</sup>).

Прежде чёмъ заняться тёми сложными политическими комбинаціями, въ которыя входила судьба всёхъ странъ Европы, Фердинандъ долженъ былъ устроить дъла внутри своего собственнаго государства. Войны противъ мавровъ были сопряжены съ большими издержками, правительство же было б'ёдно деньгами. «Внутренній заемъ» не былъ еще тогда извъстенъ и правительственная казна могла быть пополнена лишь увеличеніемъ налоговъ и податей. Главный источникъ государственныхъ доходовъ, послѣ налоговъ и податей, увеличение которыхъ скоро достигло крайняго предѣла. заключался въ конфискаціи имуществъ преступниковъ: найти новый родъ богатыхъ преступниковъ являлось въ то время такою идеею, которая. если только не противоръчила народнымъ чувствованіямъ, могла легко придти на мысль современному финансисту. Религія. казалось представляла возможнымъ реализовать подобную идею.

Въ то время въ Испаніи жили рядомъ, въ ежедневныхъ столкновеніяхъ, два различные рода убіжденій и върованій. Люди, находившіе воззрініе католической ортодоксіи слишкомъ для себя узкими, склонялись, вслъдствіе ежедневныхъ сношеній съ маврами и свреями, къ болье широкому взгляду на религіозные вопросы. Рьяные католики были встревожены такимъ явленіемъ. Слёпые приверженцы католицизма и «вольнодумцы» образовали двъ крайности, между которыми помѣщалась масса всегда болье или менъе равнодушной націи, которую легко было связать со взглядами правительства. Такимъ образомъ пресльдованіе іудеевъ и тъхъ, которые не гнушались сношеній съ ними, должно было, въ одно и то же время,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pensamiento de un hombre baxo. II, 160, Ne 133.

удовлетворить нуждамъ министерства финансовъ и польстить чувствованіямъ крайнихъ католиковъ. Масса населенія не могла въ этомъ отношеніи обезпокоивать правительство заботами о ней. Королева Изабелла, всегда сочувствовавшая суровымъ доктринамъ доминиканцевъ, не могла чувствовавшая суровымъ доктринамъ доминиканцевъ, не могла чувствовавшая суровымъ доктринамъ доминиканцевъ, не могла чувствовать большого отвращенія къ подобному проекту, и ей не нужно было дѣлать большого насилія надъ собою, чтобы не только дозволить, но и способствовать приведенію этого проекта въ исполненіе. Если религіозные мотивы не имѣли въ глазахъ Фердиванда большого значенія, то чисто политическія соображенія заставляли его склоняться въ пользу подобныхъ проектовъ: единообразіе религіи и строгость церковнаго порядка были, по его мнѣнію, хорошею школою для народа, во главѣ котораго онъ задумалъ поставить строго централизованное и политически сильное правительство.

Въ 1478 году Фердинандъ и Изабелла жили въ Севильѣ. Въ то время собирался въ городѣ небольшой кружокъ лицъ свётскихъ и духовныхъ, обсуждавшій вопросъ о тёхъ мёрахъ, которыя могли бы воспрепятствовать дурному вліянію евреевъ на христіанъ. Король и королева приняли участіе въ этомъ вопросѣ, и результатомъ недолгихъ совѣщаній былъ королевскій указъ, которымъ всѣ священники, какъ въ городахъ, такъ и въ селахъ, призывались употребить усилія къ тому, чтобъ «заблудшія овцы возвратились въ покинутое ими стадо». Не трудно было предвидъть, что подобный указъ не достигнеть своей цёли, о чемъ ясно упомянуто въ донесени первыхъ инквизиторовъ <sup>1</sup>). Вслёдъ за тёмъ Фердинандъ и Изабелла обратились къ нап'ь съ просьбою издать буллу, которою «достопочтенный отець, монахъ Оома Торквемада» былъ назначенъ главнымъ инквизиторомъ Испаніи, съ правомъ избирать себѣ помощниковъ и агентовъ. Булла была издана въ 1481 году.

<sup>1</sup>) Memoria de los Drimeros Inquisidores. que ubo en Espana etc.

Оома Торквемада былъ придворнымъ священникомъ и исповѣдникомъ короля, пе королевы, какъ то обыкновенно полатаютъ, и настоятелемъ монастыря Santa Cruz въ Сеговіи. Первый актъ перваго офиціальнаго инквизитора былъ, по собственнымъ словамъ Торквемады, «актомъ милости»: онъ издалъ эдиктъ, по которому всѣ грѣшники должны были въ извѣстный срокъ исповѣдаться и покаяться въ грѣхахъ. По истеченіи назначеннаго срока актъ милости прекращался и не покаявшіеся въ своихъ грѣхахъ подвергались преслѣдованію. Предписаніе Торквемады было прибито къ дверимъ всѣхъ церквей Испаніи; пятнадцать тысячъ человѣкъ выполнили требованія эдикта и подверглись наказаніямъ за свои прегрѣшенія; затѣмъ, по истеченіи срока, инквизиція начала свое царство террора.

Инквизиція не была ограничена сферою религіозныхъ догматовъ: общественная нравственность. семейныя отношенія. лаже мысль человъческая входили въ кругъ ся въдънія. Наказанія, которыя употребляла инквизиція, были трехъ родовъ: смерть чрезъ сожжение на кострѣ, пожизненное заточение въ казематахъ и лишеніе свободы на опредѣленный срокъ. Тѣ, которые по истечении опредбленнаго срока были освобожлаемы отъ заключения, были обязаны, ради воспоминания дней, проведенныхъ въ инквизиціонныхъ казематахъ, носить красные кресты на одежді-одинъ на груди и одинъ на спині-въ теченіе всей остальной жизни, которую, впрочемъ, святые отцы значительно сокращали орудіями пытки. Всякій испанецъ, отмѣченный краснымъ крестомъ, лишался на всю жизнь права занимать какую-либо государственную должность; ему запрещалось носить или иміть въ своемъ домі «золото, шелкъ и бархатъ». Вся Испанія, изъ конца въ конецъ, освѣтилась пламенемъ autos-da-fè. Города, провинціи, королевства шлють къ Фердинанду и Изабеллѣ депутаціи, протестуя противъ подобныхъ жестокостей, шлютъ въ Римъ посланія, прося защиты у папы. Если король не принялъ депутатовъ отъ своихъ подданныхъ, то папа внялъ мольбамъ своихъ «возлюбленныхъ сыновъ»: данная имъ булла была измёнена, наиболёе кровожадные инквизиторы смёщены, апелляція въ Римъ дозволена. Фердинандъ послалъ папё грозный укоръ; папа испугался и объявилъ, что вновь разсмотритъ жалобы и «подумаетъ еще» относительно милостей, дарованныхъ «еретикамъ»; но такъ какъ папа не отмёнилъ тёхъ милостей, которыя всё сводились къ праву не быть сожженными безъ вины, то Фердинандъ издалъ эдиктъ, которымъ объявлялъ, что всякій, безъ различія сана, пола и возраста, воспользовавшійся папскою индульгенціею, подвергается смёртной казни и конфискацін имущества <sup>1</sup>).

Не только живые, даже мертвые подвергались пресл'я ванію: давно умершіе была офиціально вызываемы предъ инквизиціонный трибуналь, всл'ядствіе ихъ неявки произносилось заочное р'яшеніе, и если они этимъ р'яшеніемъ признавались виновными, то кости ихъ вырывались изъ земли и подвергались торжественному сожженію на костр'я. Въ подобной процедур можно вид'ять гадкій фарсъ, но въ ней былъ и серьезный элементъ: богатство сожженныхъ костей отбиралось отъ насл'ядниковъ умершаго и шло въ пользу Фердинанда и Изабеллы.

Изъ числа многихъ мертвецовъ, подпавшихъ суду инквизиціи, отецъ, мать и бабка Донъ-Жуана Арія де Авилы, епископа Сеговіи, были также осчастливлены вниманіемъ агентовъ Торквемады. Епископъ, не видя для себя большой чести въ подобномъ вниманіи и предвидя въ ней крайній ущербъ для своего имущества, выгналъ всѣхъ инквизиторовъ изъ своего діоцеза и извѣстилъ Изабеллу, что не дозволитъ глумиться надъ прахомъ своихъ предковъ, тѣмъ менѣе захватить свои богатства. Когда заявленіе спископа не удостоплось вниманія королевы, онъ въ одну ночь вырылъ кости сво-

<sup>1</sup>) Encorra en la misma hora pena de muerte y confiscacion de todos sus bienes.

Digitized by Google

ихъ вызванныхъ въ судъ предковъ, спряталъ ихъ въ подземелье своего замка вмёстё съ драгоцённостями, вооружиль всю свою челядь. приказавъ ей защищаться до послёдней крайности. и самъ убхалъ въ Римъ къ папѣ. Какъ только Изабелла узнала объ отъ вздв епископа, она написала длинное письмо къ своему послу при папскомъ дворѣ, содержавшее необходимыя инструкціи для переговоровъ съ папою и кардиналами. Письмо, конечно. шифровано, подлинникъ его сожженъ; оно чрезвычайно любопытно. Епископъ Сеговія, по ея словамъ, вырылъ трупы своихъ предковъ единственно съ тою цвлью, чтобъ скрыть отъ инквизиции, что они были похоронены по іудейскому обряду. «Я причинила много несчастій странѣ, я обезлюдила города, провинціи, королевства, но все это я дѣлала и дѣлаю единственно ради любви ко Христу и его св. Матери». Одни лишь лжецы и клеветники могутъ говорить, что она дѣлаетъ это изъ любви къ деньгамъ, такъ какъ она «не дотронулась ни до одного maravedi 1) изъ конфискованнаго имущества казненныхъ лицъ»; напротивъ того, Изабелла клянется, что «давала свои деньги на воспитание сыновей и на выдачу замужъ дочерей осужденныхъ родителей». Такое торжественное заявление королевы внушало бы большое къ ней уважение, если бы оно не опровергалось собственноручными повелёніями королевы отбирать въ ея пользу богатства казненныхъ лицъ. Сохранились длинные счеты громадныхъ суммъ, полученныхъ королевою, и такъ какъ Изабелла интересовалась только цифрою maravedis, то въ счетахъ упомянуты лишь имена казненныхъ и количество конфискованныхъ денегъ, но умолчаны причины, по которымъ тѣ лица казнены<sup>2</sup>).

Папа, наконецъ, рѣшился послать въ Испанію своего легата для изслѣдованія подвиговъ инквизиціи. Изабелла думала сперва отклонить папу отъ подобнаго намѣренія, но, не успѣвъ въ этомъ, она употребила громадныя суммы, больше чѣмъ она

2) Archivo General de la Corona de Aragon. Registros o. 3686. Digitized by GOOGLE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maravedi, около одной четверти копѣйки.

даже желала, на подкупъ приближенныхъ къ папѣ лицъ, которыя должны были избрать легата. Легатъ, по прибытіи въ Испанію, былъ, въ свою очередь, подкупленъ и произведенное имъ слѣдствіе было простою формальностью. Въ бывшей по этому поводу перенискѣ между Изабеллою и ея посломъ въ Римѣ встрѣчается любопытная черта, характеризующая королеву: единственное условіе съ ея стороны состояло въ томъ, чтобы «его святость разрѣшилъ ее отъ обвиненія въ симоніи»<sup>1</sup>). Въ Барселонскомъ архивѣ хранятся списки сожженныхъ лицъ; въ числѣ пострадавшихъ встрѣчаются лица всѣхъ сословій, духовные и дворяне, военные и ремесленники, но во всѣхъ спискахъ чаще всего встрѣчаются имена негопіантовъ, купцовъ, торговцевъ. Былъ ли торговый классъ людей Испаніи особенно склоненъ къ ереси и не отличался ли онъ, какъ вездѣ и всегда, своими богатствами?

Инквизиція производила религіозное насиліе надъ сов'єстью испанцевъ и вводила политическій разврать въ ихъ убѣжденія. Во время царствованія Фердинанда и Изабеллы инквизиція сожгла болёе десяти тысячъ человёкъ и около ста тысячъ подверглось различнымъ наказавіямъ, болѣе или менѣе тяжкимъ, но необходимо сопровождавшихся потерею имуществъ. Всћ, кто только могъ. бѣжали во Францію, Италію, Англію; въ одной Кордов' опустыло болье тысячи домовъ... Фердинандъ и Изабелла преслёдовали эмигрантовъ даже на чужой территоріи, и эти пресл'ядованіи носили тотъ же фискальный характеръ, не касаясь личности «еретиковъ», но лишь имущества ихъ. Въ одномъ изъ своихъ писемъ къ королю неаполитанскому, Фердинандъ повелительнымъ, даже дерзкимъ тономъ требустъ, чтобъ были подвергнуты пыткѣ и смертной казни тѣ изъ изгнанныхъ эмигрантовъ, которые не выдадуть ничтожныхъ остатковъ отъ своихъ богатствъ, которые имъ удалось вывезти съ собою за границу. Въ письмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Esto le intienda despensando en elle su Santidad si en atdo interriniesse simonia.

къкоролю Англіи, Фердинандъ и Изабелла просятъ Генриха VII оказать имъ «особую услугу» и не выдавать нёкоторымъ евреямъ 428.000 мараведи, которые они требують по векселю съ испанскаго банкира въ Лондонѣ Diego de Loria, такъ какъ эти евреи осуждены инквизиціоннымъ судомъ<sup>1</sup>). Въ Англію было послано особое посольство съ изъявленіемъ сожалѣнія, что испанскіе эмигранты находятъ пріютъ въ Англіи и, по словамъ реляціи посла. Генрихъ VII далъ клятвенное обѣщаніе не только «отобрать имущества», но и преслѣдовать «проклятыхъ жидовъ и еретиковъ», прибывающихъ изъ Испанія<sup>2</sup>).

Испанская инквизиція была учрежденіемъ на столько государственнымъ, а не церковнымъ, что даже глава католической церкви не могъ имѣть на нее вліянія; послѣднее обстоятельство много, впрочемъ, зависѣло также отъ жалкаго положенія, въ которомъ находились представители папскаго престола наканунѣ реформаціи. Симанкасскій архивъ сохранилъ нѣсколько документовъ, которые до настоящаго времени не были извѣстны. По нимъ можно ближе ознакомиться съ «папскимъ вопросомъ», который въ началѣ XVI столѣтія сталъ постояннымъ политическимъ вопросомъ Европы.

Въ XVI столѣтіи смерть папы была важнымъ событіемъ. которое прерывало всѣ политическія дѣла, остававшіяся іп statu quo до новаго избранія. Всякій дворецъ въ Римѣ, многія церкви, всѣ домы иностранныхъ пословъ превращались въ крѣпости, куда вводплись войска съ артиллеріею и провіантомъ на нѣсколько дней. Всякій считалъ при этомъ своею обязанностью, смотря по обстоятельствамъ. или принять мѣры къ собственной защитѣ отъ врага или набрать наемниковъ для нападени на противниковъ. Народъ. подражая аристократін, предавался на улицѣ самымъ низкимъ страстямъ. На это время, отъ смерти одного до избранія другого папы, назначались особые охранители города: если они сами не при-

11 1, 51, N 89, 3) L 160, N 204.

Digitized by Google

надлежали къ той или другой нартіи, что было очень рёдко, то въ большей части случаевъ они оказывались безсильными удержать богатыхъ вельможъ отъ нападеній и народъ отъ насилій. Императорскій посолъ, изв'ящая о смерти паны, говоритъ, что «Римъ спокоенъ», и тотчасъ же прибавляетъ: улицы и дома переполнены солдатами и пушками<sup>1</sup>). Не лучше вельможъ и народа вели себя и претенденты на папскую корону, кардиналы, которымъ предстояло избрать одного изъ среды себя на м'ясто умершаго папы. Сохранился любопытный документъ «секретной консисторіи», въ которой былъ избранъ папа Пій III.

По смерти Александра VI, въ 1503 году, выборъ новаго напы интересовалъ государей Европы, которые вели по этому поводу учащенную и общирную переписку между собою. Въ одномъ изъ своихъ писемъ по этому поводу, Фердинандъ сожал'ветъ. что «кардиналы не осмѣлятся свободно высказать свои цёли» 2)-Фердинандъ ошибался: кардиналы слишкомъ свободно выразили свои планы и выказали независимость болёе полную, чёмъ можно было ожидать. 21 сентября, собравшись въ секретную консисторію, кардиналы торжественно поклялись, что тотъ изъ нихъ, который будетъ избранъ въ шаны, подпишетъ и выполнитъ тридцать шесть пунктовъ секретнаго акта, ими же составленнаго. Число пунктовъ этого акта соотвѣтствовало числу присутствовавшихъ на конклавѣ кардиналовъ, которыхъ было тридцать четыре, и двухъ папъ, только что скончавшагося и имѣющаго быть избраннымъ. Передлемъ вкратцѣ нѣкоторые изъ пунктовъ, удерживаясь отъ всякихъ комментаріевъ —всякія объясненія были бы излишни.

«Такъ какъ апостольскій престолъ, за смертью Александра VI, сталъ вакантнымъ, то кардиналы-епископы, кардиналы-пресвитеры и кардиналы-дьяконы, собравшись въ конклавъ 21-го сентября 1503 года и занявъ въ обычномъ порядкѣ свои мѣста, постановили нижеслѣдующее:

<sup>1</sup>) II, 383, No 368. <sup>2</sup>) I, 314, No 373.

Digitized by Google

417

«Такъ какъ на кардиналовъ возложены высшія обязанности, то они должны пользоваться большими привидегіями, чёмъ всі: другіе служители Христа. Поэтому всі: кардиналы. присутствовавшие на настоящемъ конклавѣ, клянутся, что тотъ изъ нихъ. кто будетъ избранъ въ папы, клятвенно обяжется, тотчасъ послі избранія, строго выполнить слідующіє пункты:

1) Папа обязанъ выплачивать по 200 золотыхъ флоривовъ сжемЪсячно каждому кардиналу, церковные доходы котораго не достигаютъ 6.000 золотыхъ флориновъ въ годъ. Пана обвщаеть оставить въ пользования кардиналовъ всё ихъ бенефицін, какъ бы противозаконно они ни были пріобрътены.

2) Будущій пана обязывается не преслѣдовать и не дозволять кому-либо преслѣдовать кардинала; равнымъ образомъ онъ никогда не произнесстъ обвинительнаго приговора противъ кардинала. Proesus non damnetur.

3) Замъщение вакантныхъ мъстъ папскаго двора не зависить отъ напы; для этого требуется согласие того кардинала, которому подвідомственно вакантное місто.

5) Будущій напа подтвердить всі привилегіи и прерогативы, данныя кумъ-либо изъ его предшественниковъ въ пользу кардиналовъ 1).

9) Всв панскія посланія, «безъ всякаго исключенія». должны быть отправляемы чрезъ напскую канцелярію и никонмъ образомъ инымъ какимъ-либо путемъ.

10) Папа не имфетъ права отправлять кардинала легатомъ противъ его воли и, такимъ образомъ, удалять изъ Рима противнаго ему почему-либо кардинала<sup>2</sup>).

11) Папа клянется, что «всю кардиналы, участвующіе въ избраніи, и каждый изъ нихъ порознь, будуть разръшены папою оть всъхъ совершенныхъ ими чрезмърныхъ преступлений

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ двадцать второмъ пунктѣ повторено это условіе, но прибавлено: «и никогда впредь не могуть быть отмѣняемы».

<sup>2)</sup> Это условіе повторено въ третьемь двадцать пунктѣ, по съ прибавкою; слегатство безь волч » можеть продолжаться долбе трехъ лѣтъъ.

и проступковъ, какъ бы они ни были велики и важны и при какихъ бы обстоятельствахъ совершены ни были. Всћ неправильности, допущенныя кардиналами при отправлении ими таниства евхаристия, должны быть забыты. Кардиналы остаются нерушимыми владътелями ихъ собственности, каются нерушимыми владътелями ихъ собственности, какимъ бы противозаконнымъ путемъ она ни была пріобрътена. Кардиналы будутъ объявлены невиновными во всѣхъ совершенныхъ ими преступленіяхъ какъ церковнымъ, такъ и свѣтскимъ судомъ, и какъ всъ кардиналы, такъ и каждый изъ нихъ порознь, еще разъ явятся столь же невинными, какъ они были при крещении.

14) Папа обязывается дать каждому кардиналу укрилленное мисто или замокъ близъ Рима.

18) Кардиналы, желающіе говорить съ папою, ожидають его выхода въ одной общей пріемной для всёхъ. Впредь же въ каждомъ дворцё, гдё будетъ находиться папа, должна быть отведена особал приличная комната для кардиналовъ, ожидающихъ папской аудіенціи.

19) При публичныхъ процессіяхъ запрещается ставить солдатъ между папою и кардиналами.

20) Папа обязывается платить ежемѣсячно 200 золотыхъ флориновъ каждому кардиналу, который, вслѣдствіе выбора въ папы того, а не другого, будетъ лишенъ какимъ-либо свѣтскимъ государемъ части своихъ доходовъ.

27) Свѣтскіе государи часто нишутъ кардиналамъ письма и требуютъ отъ нихъ безчестныхъ поступковъ, что неблагопріятно вліяетъ на честь папы и кардиналовъ. Впредь каждый кардиналъ долженъ представлять подобныя письма во святую коллегію и писать такой отвѣтъ, какой постановитъ большинство кардиналовъ.

36) Папа подвергается, ipso facto, наказанію вічнаго осужденія п проклятію, если нарушитъ какую-либо статью настоящаго постановленія. Ни онъ самъ, ни кто другой не можетъ его разр'єшить отъ подобной клятвы Всякій кардиналъ, который подчинится напскому приказанию противорічащему одной изъ настоящихъ статей, теряетъ всё свои доходы и подвергается, сверхъ того, еще другимъ наказаниямъ.

«Постановлено въ Римѣ. 21-го сентября 1503 года. Подпись папы Пія III»<sup>1</sup>).

Этотъ актъ былъ попыткою реформировать церковь, о необходимости чего такъ много говорпли въ то времи. Но подобная реформа не была благод'вныемъ для христіанства: ограничивая папу насчеть кардиналовь, обращая церковь почти въ республику, эта реформа замѣняла развратъ одною напы самодурствомъ многихъ кардиналовъ. Панство доживало свой вѣкъ среди умовъ, готовыхъ принять Лютера, но не желавшихъ промѣнять напское единодержавіе на кардинальскию олигархію. Всякая олигархія есть здо. тімъ боліе олигархія кардиналовъ XVI столѣтія. Выборъ папы, самая важная изъ вскух обязанностей кардиналовъ, описывается современниками до того червыми чертами. что имъ трудно вѣрить въ настоящее время. Одинъ посолъ, искусный дипломатический интригантъ, считавший совѣсть излишнимъ бременемъ въ человѣкѣ сознается, что для него «отвратительно упстреблять при избраніи папы тіс гадкія місры, которыя оказываются необходимыми, такъ какъ при выборѣ напы все основано на корысти и лжи» <sup>2</sup>). О кардиналахъ, которые сами избирали изъ своей среды напу, тотъ же посолъ говоритъ: «Въ аду не можетъ быть столько злыхъ и демововъ, какъ между кардиналами<sup>3</sup>).

Каковы кардиналы, таковы и паны. До настоящаго времени существуетъ между учеными довольно р'язкое разногласіе по вопросу объ участіи, какое принималъ папа Юлій II, преемникъ Пія III, въ покореніи Фердинандомъ Наварры: один говорятъ что Юлій II издалъ особую буллу, которою Јеан d'Albret отлучался отъ церкви, п, сл'ядовательно, его поддалные были освобождены отъ клятвы в Грности, ему данной, в

1) I, 310. № 371. 2) II. 383, № 368. 3) II. 385, № 470m GOODE

лишались права помогать ему; другіе же, напротивъ, утверждають, что папа особою буллою возстановляеть наваррцевъ противъ Фердинанда. Это разногласіе объясняется тою «безчестною буллою», какъ ее называетъ Фердинандъ, которую Юлій II прислалъ въ Испанію. Папскія буллы писались на очень большихъ листахъ пергамента, и такъ какъ читать строчки длиною въ 30 или 40 дюймовъ было довольно неудобно, то панская канцелярія выдавала обыкновенно вмісті съ подлинной буллой точную копію, написанную на бумагі; или на пергаментѣ обычной величины. Когда булла Юлія II и копія были привезены въ Испанію, то прочли тольхо кошію, и такъ какъ въ ней бывшій король Наварры, «Іоаннъ пзъ дома d'Albret», объявлялся отлученнымъ отъ церкви, то Фердинандъ поручнаъ своему послу въ Римѣ благодарить Юлія II. Когда же, вслёдствіе возникшихъ толковь, справились съ подлинною буллою, то оказалось. что она во многомъ отличастся отъ копіи и не имбетъ того значенія, какое ей придавали въ Испаніи. Такъ, формула отлученія была выражена въ копін довольно категорически: Eosque et tunc de cetere in reges vel dominos minime recogniscant nec appellent, въ подлинникѣ же выраженіе «minime» было опущено; въ другомъ мѣств, въ словѣ «reos», которое относилось къ королю и королевѣ, буква «г» была опущена и стояло невинное «соз». Извѣщая своего посла о такой «низости папскаго двора», Фердинандъ говоритъ, что «не можетъ пользоваться сказанною буллою, такъ какъ она не отлучаетъ короля и королеву Наваррскихъ, но скорѣе уговариваетъ подданныхъ помогать имъ» 1).

Такое безчестное поведеніе Юлія II много повредило нанской власти, и лишь смерть его освободила церковь отъ онасности утерять свътскую власть. Его преемникъ, Левъ Х, былъ совершенною противоположностью Юлія II: осторожный, терибливый, всегда любезный, онъ сходился съ своимъ горя-

149

Digitized by Google

421

чимъ и рёзкимъ предшественникомъ лишь въ любостяжаніи. Свои стремленія къ увеличенію могущества своей фамиліи Левъ Х, какъ кажется. не сумѣлъ однако примирить съ подобными же стремленіями окружавшихъ его кардиналовъ. По крайней мѣрѣ, англійскій посолъ, извѣщая своего государи о смерти Льва. 1-го декабря 1521 г., въ 8 часовъ по утру <sup>1</sup>). выражается такимъ образомъ: «Левъ, вынивъ или съѣвъ что-то такое, чего не слѣдовало употреблять въ пищу, скончался» <sup>2</sup>).

Дерзость кардиналовъ, передъ которою не устоялъ даже ловкій и увертливый Левъ Х, перепла всякія границы при скупомъ и слабомъ<sup>3</sup>) его преемникѣ. Едва только Адріанъ VI быль избрань въ папы, какъ кардиналы стали делать въ город'ь «всякія накости. чтобъ устрашить папу и предотвратить его прібздъ въ Римъ» 4): они разграбнаи папскій дворецъ, растащили ковры, драгоцівности и др. вещи <sup>5</sup>); они выкрали даже серебряные сосуды изъ дворцовой церкви наны. Что же Адріанъ VI? Онъ пишетъ въ Римъ къ своимъ друзьямъ. чтобы они. если дворецъ занятъ врагами. наняли бы для него «небольшой домикъ, но непремѣнно съ садикомъ» <sup>6</sup>). Императорскій посолъ пишетъ Карлу V: «Когда его святость прибыль въ Римъ, видъ его былъ здоровый. бодрый; тенерь онъ худъ, блёденъ. глаза внали» 7)-эту перемѣну въ Адріанѣ посолъ подмѣтилъ спустя лишь четыре мѣсяца послѣ прівзда папы въ Римъ и объясняеть ее тѣми непріятностями, которыя папа долженъ быль выносить отъ кардиналовъ. Кардиналы, «по вдохновенію Св. Духа», избрали въ наны такого хорошаго человѣка, какъ Адріанъ VI, но «тотчасъ послѣ избранія кардиналы поднали власти дьявола» <sup>8</sup>). Переводя слова императорскаго посла съ дипломатическаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II, 381. Nº 365. <sup>2</sup>) II. 382, Nº 366. <sup>3</sup>) II. 401. Nº 384. <sup>4</sup>) Avarior judicatus est et inertior. II. 592. Nº 611. <sup>5</sup>) Todos son en este y cada uno ha tomado lo que ha prodido de la camera del papa osi de tapiceria que de joyar y afforros y otras comme <sup>6</sup>) II. 406. Nº 392. <sup>5</sup>) II. 506. Nº 502. <sup>6</sup>) II. 402. 386.

языка на обычный, оказывается. что при избрании партія императорская была сильна въ Римѣ, а затѣмъ надъ нею взяла верхъ партія французская. Но посолъ не преувеличиваетъ, если судить по поведенію кардиналовъ въ моменть смерти Адріана VI: онъ умеръ 14-го сентября 1523 г., въ часъ дня 1), оставивъ по себ' въ Рим' репутацію челов' ка скупого и слабаго. «Когда папа уже отходилъ, кардиналы настойчиво требовали отъ него признанія, сколько у него денегъ и гдѣ онѣ спрятаны; они обходились съ нимъ не какъ съ напою, а какъ съ человѣкомъ, осужденнымъ на пытку; папа клялся, что не имѣетъ и тысячи дукатовъ»<sup>2</sup>). Папа Адріанъ VI, лучшій изъ папъ того времени, былъ до того извістенъ своею скупостью. что кардиналы едва ли повѣрили его предсмертнымъ увърсніямъ. Адріанъ постоянно плакался, что скоро у него не будетъ на что купить «кусокъ хлѣба» 3); по словамъ императорскаго посла, напа готовъ скорће потерять государство. чёмъ выдать деньги на что-либо \*). Слабость и нер'вшительность много вредили Адріану, подчиняя его всевозможнымъ вліяніямъ. И такъ какъ во всемъ Римѣ одинъ лишь Адріанъ VI былъ человѣкъ честный, то отзывы пословъ о взяточничеств' римскаго двора превосходять всякія ожиданія: не было ни одного прислужника. ни одного лакея, котораго не нужно было бы подкупать, такъ какъ не было столь ничтожнаго человѣка, который не могъ бы вліять на папу по дѣламъ государства и церкви <sup>5</sup>); подкупы кардиналовъ и другихъ лицъ папскаго двора совершались въ самомъ наискомъ дворцѣ, совершались безпрестанно, въ огромныхъ pasnhрахъ <sup>6</sup>), и посолъ высказываетъ откровенное сознание, что при разнородныхъ вліяніяхъ и обширныхъ подкупахъ никакіе переговоры невозможны: «Я готовъ лучше подвергнуть себя всвмъ онасностямъ войны, чёмъ вести переговоры съ папой» <sup>1</sup>).

1) II, 586, Né 601. 2) Ibid., p. 587. 3) II, 513, Né 510. 4) II, 537, Né 510. 5) II, 452, Né 445. 6) II, 539, Né 540. 7) II, 505, 502. Digitized by Google Іанское достоинство унижали систематически въ теченіе долгаго времени кардиналы и лица, болѣе всего заинтересованныя въ поддержаніи его высокаго значенія. Неудивительно, что сами напы стали, наконецъ, недовѣрчиво относиться къ своему достоинству. Преемникъ Адріана VI не гнушался ходить на поклонъ къ лицамъ, пользовавшимся довѣріемъ у императора: Климентъ VII приходилъ съ визитомъ къ Гаттинарѣ и униженно ждалъ въ пріемной, когда вліятельному совѣтнику Карла V будетъ угодно принять его <sup>1</sup>), Многіе способны оправдывать Климента тѣмъ всемірно-историческимъ значеніемъ Карла V, предъ которымъ все преклонялось; болѣе близкое знакомство съ личностью Карла V приводитъ къ результатамъ, совершенно противоположнымъ.

## II.

Карлъ былъ старшій сынъ Филиппа и Іоанны, внукъ Фердинанда Католическаго. Въ 1530 году венеціанскій посолъ въ Римѣ, Гаспаръ Контарини, видѣлъ Карла V. долго разговаривалъ съ нимъ и представилъ затѣмъ въ сенатъ Венеціанской Республики слѣдующій его портретъ: «24 февраля императору исполнилось 30 лѣтъ. Онъ не очень крѣпкаго сложенія, но здоровье его хорошо; сложенъ онъ очень пропорціонально, но одно, что портитъ его фигуру—подбородокъ. Онъ уменъ, остороженъ и очень заботливо занимается своими дѣлами<sup>2</sup>), такъ что собственноручно пишетъ довольно длинныя письма императрицѣ въ Испанію и брату въ Германію. Папа говорилъ мнѣ, что, разговаривая съ нимъ, его величество держалъ въ рукахъ записку, въ которой его же рукою было отмѣчено все, о чемъ они хотѣли говорить. Императоръ не пристрастенъ ни къ какому удовольствію<sup>3</sup>); иногда онъ ѣздитъ

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relazioni degli ambasciatori veneti al senato. II, 153, 173, 177, 179 sqq.
<sup>2</sup>) É prudente, riservato, ed attende con ogni diligenza alle sue faccende. Relazioni, p. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Non è dedito molte a piacere alcuno. Ibid.

на охоту, особенно на кабановъ, но въ Болонь онъ ридко выходиль изъ дворца, и то лишь къ объднь. въ ту или другую церковь, — онъ никогда еще не былъ такъ набоженъ. Здѣсь онъ самъ говоритъ и разговариваетъ съ другими гораздо чаще и охотне, чёмъ онъ то делалъ въ Исцании; мне случилось бес вдовать съ нимъ битыхъ два часа. Онъ уже не такъ упрямъ въ своихъ мнёніяхъ, къ чему онъ склоненъ по самой своей натурѣ<sup>1</sup>). Однажды, дружески разговаривая со мною, его величество изволиль сказать, что онъ по природ' очень упрямъ въ своихъ мнѣніяхъ, и я, желая оправдать его, возразиль: «Государь, быть твердымь въ хорошемь милніи не упрямство, а постоянство», но онъ тотчасъ же перебилъ меня: «иногда я твердъ и въ дурныхъ». Отсюда, по моему митнію, ясно, что благоразуміемъ и добрыми наміреніями его величество восторжествоваль надъ своими природными недостатками. Что же касается до его нам'вреній, они мнѣ кажутся очень добрыми и особенно склонными къ сохранению мира» '2).

Осторожный дипломать не счель удобнымь подкренить фактаки свое послёднее заявленіе и умолчаль о причинахь, заставившихь его видёть въ намёреніяхь Карла склонность къ миру. Портрегъ Карла, начерченный мастерскою рукою Контарини, не полонъ; въ немъ недостаетъ той важной черты, которая даетъ Карлу совершенно иную окраску и которая важнёе всёхъ мелкихъ подробностей его характера и привычекъ: политическія намёренія Карла обличаютъ его стремленіе не къ господству мира, а къ господству падъ міромъ.

Грандіозныя нам'вренія д'яда произвели глубокое внечатл'єніе на внука, и планы Фердиванда относительно покоренія Сиріи съ Іерусалимомъ и Греціи съ Константинополемъ рано

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Non è più così fermo nelle opinioni sue, come già la natura lo inclinasa. Ibid., p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quanto allo intenzione sua. a me para buonissima, attendente massime alla conservazione della pace. Ibid.

стали любимою мечтою Карла. Фердинандъ надёнлся «сще при жизни своей» возложить на голову своего преемника корону двухъ имперій, восточной и западной; его надежды не сбылись, но не прошли незамёченными Карломъ.

Не только близкіе родственники и предшественники, но лица постороннія и иностранные государи говорили Карлу о всемірной монархіи, какъ объ его прямомъ назначенія: папа Левъ X напомнияъ ему это въ самый день его коронаціи<sup>1</sup>). И не только государи, народы говорили Карлу то же самое: граждане города Вальядолида, въ письмѣ къ Карлу, написанномъ по случаю смерти Фердинанда Католическаго, воодушевляють его стать «властителемь міра» 2). Такихь примёровь очень много. Насколько въ XVI столѣт., какъ и сама по себѣ. ндея всемірной монархіи была практична или являлась утоніей, насколько она была благод втельна для Европы или гибельна--все равно: Карлъ былъ вскормленъ въ убѣжденіи, что ему суждено быть властителемъ міра. Его д'яз, папа. котораго голосъ принимали въ то время за выражение желанія всего христіанскаго міра. его собственные подданные просили его осуществить идею всемірнаго христіанскаго государства, и могъ ли Карлъ устоять противъ вліяній, такъ льстившихъ его самолюбію? Серьезный, скрытный, задумчивый съ дътства, воспитанный въ страствой любви къ имперіи, Карлъ взиралъ на весь міръ, какъ на собственность, принадлежащую ему въ силу божественнаго права; въ создани всемірной монархіи онъ видблъ свою обязанность къ Богу и людямъ. Религіозное чувство и имперскія страсти ослепляли сго настолько, что подчинение всего міра его диктаторской власти было, по его собственнымъ словамъ, не только полезно австрійскому дому, но «угодно Богу и Его церкви».

Исторія царствованія Карла V показываеть, какъ стара-

<sup>1)</sup> II, 326, No 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hareys à Espana Sennora de muchas tierras, y ella à Vuestra Alteza Senor del mundo etc.

тельно стремился онъ выполнить то, что считалъ своею обязанностью. Вся его энергія была направлена къ покоренію Италін, Франціи, Англін, Турціи; а такъ какъ онъ былъ уже государемъ Австріи и Испаніи, то мы, кажется, имѣемъ право вид'ять въ его стремленіяхъ стремленіе къ господству надъ міромъ. Это виділи въ немъ и современники, и Карлъ торжественно лгалъ, говоря венеціанскому послу, что его обвиняютъ въ стремленіяхъ, сму совершенно чуждыхъ: «Знайте, что я не желаю пріобрісти ни одной пяди земли, за исключеніемъ Неаполя, моей собственности; я хочу показать міру, что не желаю господства, въ чемъ меня обвиняютъ» 1). Правда, онъ часто измѣнялъ свои планы относительно мѣръ, необходимыхъ для покоренія независимыхъ отъ него странъ, правда. онъ часто мћнялъ порядокъ, въ которомъ эти страны одна за другою должны быть покорены--но онъ никогда не упускаль изъ виду ни одной изъ тѣхъ странъ, которыя должны были войти въ составъ его будущей имперіи. Франція предложила ему раздѣлить съ нимъ весь міръ, но Карлъ отвергъ подобное предложение, какъ оскорбительное для его достоинства.

Неудачи не ослабляли Карла; напротивъ, онѣ возбуждали въ немъ энергію, дѣлая его характеръ, холодный и подозрительный. все болѣе и болѣе жесткимъ и коварнымъ. Въ оппозиція своихъ политическихъ противниковъ онъ видѣлъ лишь преступленіе и безчестіе. Всегда незастѣнчивый въ выборѣ средствъ для достиженія своихъ цѣлей, онъ рано научился не отступать ни предъ какими злодѣяніями. То обстоятельство, что жертвами были враги, служило для Карла оправданіемъ его злыхъ дѣлъ. На его совѣсти лежитъ много темныхъ преступленій, въ родѣ убійства французскихъ пословъ. Наиболѣе безпристрастные историки склоняются, впрочемъ, на его сторону, предполагая, что столь великій человѣкъ не мо-

<sup>1)</sup> Sappiate che io non voglio neppure un piede di terra. se uon quello é proprio mio. e voglio far conoscere a tutto il moudo che uon voglio farmi monarca, come alcuni mi diffamarano.

жетъ быть виновенъ въ столь низкихъ преступленіяхъ; но очевидно, что характеръ Карла V является этимъ историкамъ въ самыхъ неясныхъ очертаніяхъ: его собственные акты свидѣтельствуютъ, что онъ не только былъ виновенъ въ тѣхъ преступленіяхъ. въ которыхъ его заподозрѣвали, но что онъ совершилъ еще болѣе темныя дѣла, что онъ былъ способенъ рѣшительно на всевозможныя преступленія, если только они облегчали ему путь къ достиженію его предначертаній. Совѣсть, честь, правда, нравственность были для него пустыми, лишенными содержанія словами. Одаренный отъ природы многими великими качествами, онъ, въ теченіе жизни, усиливалъ лишь въ себѣ безсовѣстную жестокость, пока не дошелъ, наконецъ, до того моральнаго и физическаго убожества, которое мы встрѣчаемъ въ жалкомъ схимникѣ монастыря св. Юста.

На основании вновь изданныхъ документовъ, хранящихся въ испанскомъ государственномъ архивѣ, мы разсмотрѣли главныя черты характера Фердинанда Католическаго и Карла V. Д'Едъ и внукъ, въ общихъ чертахъ, представляютъ родственное сходство: въ томъ и въ другомъ мы видбли великій умъ, твердую волю и низкое сердце; въ томъ и другомъ мы замѣтили одну и ту же обширность политическихъ стремленій, одно и то же направленіе политическихъ цѣлей, ихъ роднитъ еще одна общая имъ черта: и Фердинандъ, и Карлъ не останавливаются ни предъ какою мѣрою для достиженія своихъ цѣлей. Остановимся на одной изъ такихъ мвръ. самой ужасной и безчеловвчной: на исторіи страданій королевы Іоанны Кастильской, дочери Фердинанда и матери Карла. которая известна въ исторіи подъ именемъ Іоанны Безумной. Такъ какъ въ настоящее время изданы далеко еще не всь документы, относящиеся къ этому вопросу, то вся отвѣтственность за истинность разсказа, невѣроятнаго по чудовищной жестокости действующихъ лицъ, должна до врсмени остаться на авторѣ того труда, въ которомъ впервые Digitized by GOOGLC • передаваемый нами взглядъ,

428

Въ первый годъ XVI стол. смерть одного принца и рожденіе другого составили несчастіе сестры перваго и матери второго, женщины, которая менѣе чѣмъ кто-либо заслужила тяжелый вѣнецъ мученичества и болѣе всѣхъ́ имѣетъ право занять первое мѣсто въ ряду коронованныхъ мученицъ деспотизма.

۱

Въ іюлѣ 1500 года умеръ принцъ Донъ-Жуанъ, представитель обѣихъ старшихъ линій испанскаго дома; на сестру принца, на инфанту Іоанну, переходили такимъ образомъ права на короны Кастиліи и Арагоніи. какъ на старшую дочь Фердинанда Арагонскаго и Изабеллы Кастильской. Изабелла уже давно страдаетъ тяжкимъ недугомъ; ея болѣзнь неизлѣчима; съ ея смертью права на великую корону Кастиліи (согопа) переходятъ къ инфантѣ Іоаннѣ. отепъ которой, супругъ Изабеллы, долженъ ограничиться малою короною Арагоніи (coronilla). Труды и усилія всей жизни Фердинанда Католическаго разбивались въ прахъ: соединенное королевство Испан-' ское, имъ созданное, должно вновь распасться на Кастилію и Арагонію. Такимъ образомъ, неоспоримыя права Іоанны на корону Кастиліи шли въ разрѣзъ со всѣми стремленіями в цѣлями всей жизни ся отца, Фердинанда Католическаго.

Король Филиппъ Нидерландскій, сынъ императора Максимиліана, супругъ Іоанны, не имѣлъ никакихъ правъ на Испанію; но онъ былъ супругъ той. которая одна могла вести его на ступени кастильскаго трона. Филиппъ не отличался большимъ политическимъ смысломъ, но обладатель Нидерландовъ и Бургундіи былъ слишкомъ честолюбивъ, чтобъ не стремиться къ соединенной коронѣ Испаніи, а его совѣтники были слишкомъ корыстолюбивы, чтобъ не желать обогатиться въ презирасмой ими странѣ, на родинѣ нелюбимой ими супруги своего короля. Іоанна ненавидѣла совѣтниковъ своего мужа; и супругъ Іоанны и его совѣтники хорошо знали, что Іоанна, ставъ королевой Кастиліи, не допуститъ ихъ осуществить свои честолюбивые и корыстные планы. Такимъ образомъ Іоанна, служившая препятствіемъ для политическихъ плановъ отца, являлась вмѣстѣ съ тѣмъ помѣхою для честолюбивыхъ цѣлей супруга.

Карлъ, сынъ Іоанны. въ силу своего счастливаго рожденія, соединнять въ себі права на наслідство Австріи, Нидерландовъ и Бургундін, Кастилін и Арагонія. Никто не сомнівался, что онъ будетъ императоромъ; съ дітства уже ему внушали, что «Господь не даромъ сосдинилъ въ его лиці; столько силы и величія», что, сосредоточивъ въ немъ права на иять сильныхъ королевствъ, Провидбніе видимо предназначало его для осуществленія всемірной монархіи, о которой въ то время такъ много говорили. По отцу, Карлъ становился повелителемъ Нидерландо - Бургундскаго королевства: по д'єду. онъ былъ насл'єдникомъ австрійскихъ земель и императорской короны; по матери — наслѣдникомъ всей Испаніи. Его отецъ, король Филиппъ, умеръ въ 1506 г.; его дъдъ. императоръ Максимпліанъ, скончался въ 1519 г. Но его мать? Она должна передать ему права на Испанію. Но Іоанна въ цвътъ лътъ, она можетъ заставить долго ждать своей смерти, она можетъ вступить во второй бракъ; безъ испанской короны, самая мысль о всемірной монархіи является пустою мечтою. Такимъ образомъ, представляя уже препятствіе для плановъ отца и замысловъ мужа. Іоанна вмисті съ тімъ затрудняла своему сыну выполнить «обязанность передъ Богомъ и міромъ»

Іоанна имћла несчастіе свонмъ рожденіемъ стать на пути честолюбивыхъ стремленій трехъ сильнѣйшихъ государей рердинанда, Филиппа и Карла, трехъ наиболѣе близкихъ ей ицъ отпа, мужа и сына. Въ неоспоримости ея правъ на спанію заключалась величайшая для нея опасность. Тѣ, корые естественно должны были сосредоточить на ней свою бовь, питали къ ней самую искреннюю ненависть. Іоанна на пужна этимъ тремъ лицамъ: только чрезъ нее они поли права на испанскую корону; вмѣстѣ съ тѣмъ Іоанна мѣшала имъ: дочь Изабеллы, она сумѣетъ управлять своимъ королевствомъ и не передастъ своихъ правъ никому.

Если бы Іоанна умерла вслёдъ за своею матерью, то, согласно законамъ страны, отецъ и мужъ утеряли бы всякое право на Кастилію, я единственнымъ наслёдникомъ правъ Іоанны являлся ся сынъ Карлъ. Фердинандъ и Филиппъ могутъ достичь своихъ цёлей липь въ томъ случаё, когда Іоанна останется въ живыхъ и будетъ неспособна къ управленію. Какъ же это сдёлать?

Ускорить смерть можно: прошло много віковь съ тіхъ поръ, какъ человъкъ началъ практиковаться надъ улучшеніемъ средствъ, помогающихъ переселенію его ближнихъ въ лучшій міръ; но какъ продлить жизнь? Управлять государствомъ всегда трудно, хотя никогда, тімъ менйе въ началі XVI стол., способность къ управленію не пріобр'яталась иначе, какъ опытомъ; но какимъ образомъ сдёлать человёка неспособнымъ къ управлению? Об'в задачи, предстоявшия отцу и мужу Іоанны, являются такимъ образомъ выше силъ человѣческихъ, и, по словамъ современниковъ, «самъ Господь вывелъ своихъ вбрныхъ слугъ изъ такого затруднительнаго положения: Филинпъ умеръ. и Іоанна, въ горѣ по своемъ возлюбленномъ супругѣ, потеряла разсудокъ». Такъ какъ сумасшедшая Іоанна была неспособна управлять своимъ королевствомъ, то ся отецъ, Фердинандъ Католическій. сталъ «верховнымъ пожизненнымъ правителемъ» Кастили. что дало ему возможность укрѣпить созданное имъ единое Испанское королевство. По смерти Фердинанда, всѣ права несчастной Іоанны перешли къ ся сыну и Карлъ замћнилъ больную мать въ управлении Кастиліей, Арагоніей, Сициліей, Неаполемъ и другими землями въ Исвомъ и Старомъ.свѣтѣ; теперь только онъ получилъ возможность серьезно думать о созданія всемірной монархія.

Такимъ образомъ, политика Фердинанда и Карла основывалась на умопомѣшательствѣ одной женщины, которая была дочерью перваго и матерью второго. Всѣ политическіе планы того и другого рушились бы, если бы Іоанна не потеряла своего разсудка или же пріобрѣла бы его вновь. Отецъ и сынъ были заинтересованы въ, томъ, чтобы Іоанна оставалась сумаешедшею, какъ нѣсколько лѣтъ ранѣе, они же, вмѣстѣ съ ея мужемъ, были заинтересованы въ томъ, чтобъ Іоанна сощла съ ума. Близкое родство всёхъ трехъ лицъ между собою и съ Іоанной ручается въ томъ, что они не употребляли никакихъ усилій для того, чтобъ Іоанна сошла съ ума; болѣс чѣмъ естественно думать. что они приняли вст завиствиия отъ нихъ мъры къ тому. чтобъ исцілить Іоанну отъ умопомішательства. Предположить что-либо противное являлось невозможнымъ, и несчастная болізнь несчастной Іоанны принималась всёми историками, какъ фактъ, указать точныя причины котораго было ночти невозможно; оставалось лишь новторять слова соврсменниковъ, видівшихъ въ той болізни «волю Господа, судьбы котораго неисповѣдимы».

Если новѣйшія изысканія въ Симанкасскомъ архивѣ не опровергли предположенія, что ни отецъ, ни мужъ, ни сынъ Іоанны не употребляли никакихъ усилій для произведснія уменомѣшательства въ ихъ дочери, супругѣ и матери, то, вм ьстѣ съ тѣмъ, эти изысканія показали, что всякія мѣры къ исцѣленію Іоанны были совершенно излишни, такъ какъ Іоанна никогда не сходила съ ума, пользовалась всегда полнымъ разсудкомъ, была объявлена сумасшедшею, содержалась въ темницѣ подъ строгимъ надзоромъ въ теченіе 49 лѣтъ, какъ помѣшанная, и умерла въ заточеніи единственно вслѣдствіс полнтическихъ видовъ и цѣлей своего отца и сына.

Іоанна родилась въ Толедо, 6-го ноября 1479 года. До семпадцати. Г. тияго возраста, до дня своей свадьбы съ эрцгерногомъ Филиппомъ австрійскимъ, она жила у своихъ родителей, на глазахъ матери, которая сама заботилась объ ся воспитания. Наши свъдлия объ Іоаннъ въ теченіе ся жизни въ Испанія очень скудны. Что она могла видъть и слышать пъ то время? Что могло имъть вліяніе на ся духовное развитіе?

Въ то время, въ концѣ XV стол., еще не установился въ Испаніи обычай, по которому позже королевская фамилія іп согроге присутствовала при всякой церемоніи сожженія еретиковъ, при autos-da-fè. Но дворъ матери Іоанны былъ средоточіемъ, къ которому притекали всѣ извѣстія о сожженныхъ на кострѣ, подвергнутыхъ пыткѣ и заточенныхъ въ темницы; при этомъ дворъ всъ вопющіе подвиги инквизиціи разсматривались, какъ примѣры сердечной «любви ко Христу и его св. Матери». Очень возможно, что Іоанна никогда не видбла отвратительныхъ сценъ сожженія живыхъ людей; но несомнённо, что она слышала частые разговоры о дёлахъ инквизици, этого «страшнаго судилища человической мысли». и знала всѣ новости инквизиціоннаго дѣла. Подобные разсказы о звѣрствахъ, совершаемыхъ ради любви ко Христу, должны были произвесть на Іоанну известное впечатление: она должна была или подавить въ себѣ естественное чувство отвращенія къ подобнымъ дёламъ, или же возстать противъ своихъ родителей и воспитателей. Добрая, здоровая натура Іоанны взяла верхъ--она была возмущена подобными разсказами и не скрывала своего отвращенія къ злымъ дёламъ инквизиціи. Такія чувства Іоанны не могли быть терпимы при испанскомъ дворѣ, при которомъ всякое свободное движение считалось преступленіемъ, всякое противодъйствіе инквизиціи наказывалось казнью. Ювая инфанта была жестоко наказываема своею матерью за подобныя богоотступническія мысли; королева Изабелла дозволила подвергнуть свою дочь пыткв. Маркизъ Деніа, бывшій главнымъ надзирателемъ за мнимо-помѣшанной Іоанной, пишетъ въ 1522 году императору Карлу: «Если ваше величество соизволите разр'шить противъ нея пытку, то этимъ окажете во многихъ отношеніяхъ услугу Богу и ей самой благод'вяніе и милость. Лица, окружающія се. находять, что ее необходимо подвергнуть пыткѣ, и королева-бабка вашего величества такимг же точно образомь наказывала и поступала со своею дочерию, королевою, нашею высочайшею дамою».

433

Вследствіе брака съ Филиппомъ 1). Іоанна покинула Испанію и переселилась въ Нидерланды 2). Это былъ бракъ политическій; Филиппъ не любилъ Іоанны 3) и оскорблялъ ее, какъ жену. Народъ оскорблялъ ес, какъ королеву. «Фламандцы,--нишеть Фердинандъ.-отослали обратно испанскую прислугу Іоанны и отказались платить что-либо на ея содержаніе: я тоже ничего не платилъ» <sup>4</sup>). Медовый мѣсяцъ Іоанны былъ горекъ. Изъ Нидерландовъ доходили до испанскаго двора такіе слухи о королевѣ Іоаннѣ, которые были способны сильно обезпоконть Изабеллу насчетъ спасенія души ея дочери. Прошло не боле года послѣ отъѣзда Іоанны изъ Испаніи и ея мать посылаеть уже Томаса де Матіенцо, субпріора монастыря св. Креста, въ Брюссель, къ своей дочери: Томасъ долженъ удостовбриться. справедливы ли слухи о поведеніп королевы, и ссли справедливы, онъ долженъ употребить усилія. чтобъ возвратить дочь Изабеллы на правый путь. Допесенія субпріора Изабеллѣ сохранились. Томасъ нашелъ Іоанну «въ полномъ здоровьи», онъ имѣлъ удовольствіе убідиться, что «слухи преувеличены», что она не стала еще «сретичкой». что богослужение при ся дворѣ продолжается и «даже соблюдается съ большею строгостью». Но духовный посоль изв'ящаеть выесте съ темъ Изабеллу, что онъ «былъ очень холодно принятъ», что Іоанна «ни разу не спросила его о своей матери или о комъ бы то ви было изъ лицъ испанскаго двора». Томасъ съ трудомъ добился оть Іоанны отвілова на ті вопросы, которые онъ ділаль ей оть лица са матери: въ ръзкихъ выраженіяхъ жалуется онъ Изабелль на недостатокъ благочестія въ ся дочери, и въ одномъ изъ послёднихъ донесеній говорить, что «Іоанна не полвергаетъ себя даже испов'єди».

Въ глазахъ Изабеллы подобное поведеніе Іоанны являлось религіозвымъ преступленіемъ. Изабелла сожгла тысячи своихъ подланныхъ за болье мелкія провинности въ дълъ религіи. Конечно, Іоанна, супруга чужестраннаго государя, не была

11. 74. N 113; 110, N 143. 4) I. 114. N 147. 4) I. 439. N 553. 4) I. 268, N 321-

подсудна испанскимъ законамъ и инквизиціонныя наказанія были неприложимы къ ней. Но потерпитъ ли Изабелла, чтобъ еретичка была наслёдницей ея кастильской короны? Допуститъ ли она, чтобъ Іоанна уничтожила въ Испаніи святое дёло инквизиціи? Въ глазахъ Изабеллы ея дочь была преступницей противъ Бога. Ненависть матери къ Іоаннѣ не знаетъ границъ, и Изабелла находитъ, что необходимо принять мѣры къ устраненію еретички отъ престола Кастиліи. Отецъ Изабелы и все испанское духовенство заинтересованы въ томъ, чтобы разжечь ненависть Изабеллы къ Іоаннѣ и, такимъ образомъ, лишить ее правъ на корону въ Испавіи.

Изабелла была одною изъ тёхъ женщинь, которыя твердо идутъ къ предположенной цёли. Признавая свою дочь еретичкою, слушая доносы инквизиціи на Іоанну и клеветы Фердинанда на свою дочь. Изабелла ръшилась устранить Іоанну отъ испанской короны. Въ 1503 г. кортесамъ былъ предложенъ проектъ закона. въ силу котораго, по смерти Изабеллы. правителемъ Кастиліи становится Фердинандъ, въ случав «отсутствія, нежеланія или неспособности Іоанны принять на себя бразды правленія» <sup>1</sup>). Кортесы единогласно приняли это предложение, которое позже было повторено въ духовномъ завѣщаніи Изабеллы и утверждено папою. Но какъ въ Испаніи, такъ и въ Римѣ, какъ кортесамъ, такъ и папѣ. Изабелла не могла указать настоящую причину подобнаго распоряженія: инквизиція была всёми ненавидима, и оппозиція Іоанны противъ подобнаго учрежденія была бы съ восторгомъ принята большинствомъ, являлась бы въ глазахъ массы нанлучшею рекомендацією правъ Іоанны на престолъ Кастилія. Неббходимо было выдумать какой - либо мотивъ, который могъ бы оправдывать распоряжение Изабеллы, и, позже, такимъ мотивомъ было выставлено сумасшествіе Іоанны.

Изабелла умерла 26-го ноября 1504 года въ Medino del Campo<sup>2</sup>); Іоанна находилась въ это время въ Брюсселѣ. Ве-

<sup>1</sup>) Zurita, VI, lib. 6, cap. 4. <sup>2</sup>) I. 339, Nº 409.

черомъ того же дня Фердинандъ вышелъ къ народу и торжественно объявилъ, что снялъ съ своей головы корону Кастиліи, такъ какъ она принадлежитъ уже его дочери, но, с'огласно распоряженію Изабеллы и кортесовъ, будетъ продолжать править кастильскимъ королевствомъ въ качествѣ намѣстника и регента <sup>1</sup>). Въ январѣ 1505 г. Фердинандъ произнесъ рѣчь къ кортесамъ, собравшимся въ Торо, и былъ признанъ ими въ качествѣ регента <sup>2</sup>). Филиппъ протестовалъ противъ этой рѣчи Фердинанда и прогивъ принятыхъ имъ мѣръ. Въ инструкціи, данной нидерландскому послу. Филиппъ прямо и откровенно объявилъ, что «Фердинандъ выдумалъ и распространяетъ ложный слухъ о помѣшательствѣ своей дочери единственно съ тою цѣлью, чтобы имѣть предлогъ завладѣть правленіемъ Кастиліи».

Эта инструкція Филиппа чрезвычайно важна: изъ нея мы узнаемъ, что слухъ о помѣшательствѣ Іоанны былъ пущенъ еще при жизни ея супруга, когда она была несомнѣнно «въ полномъ умѣ и здравой памяти», что этотъ слухъ исходилъ отъ ея отца, Фердинанда, и, наконецъ. что этотъ слухъ былъ нуженъ ему для объявленія себя правителемъ Кастилія.

Началась борьба. Одинъ арагонецъ, подосланный Фердинандомъ, выманилъ отъ Іоанны собственноручное письмо, которымъ она предоставляла своему отцу управление Кастиліей. Письмо это было перехвачено Филиппомъ: арагонецъ былъ казненъ, Іоанна была лишена свободы и заточена въ отдаленный замокъ подъ строгій надзоръ, Филиппъ заключилъ договоръ съ Франціею <sup>3</sup>). Англійскій король, защищая права Фердинанда на регентство въ Кастиліи, требовалъ освобожденія Іоанны <sup>4</sup>); но въ то же время заключилъ договоръ съ нею, какъ съ королевою кастильскою <sup>5</sup>), а не съ ея регентомъ, и тъмъ призналъ, что считаетъ Іоанну способною къ управленію.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Peter Martyr, No 279. <sup>2</sup>) I, 355, No 432. <sup>3</sup>) Zurita, VI, 6, 8. <sup>4</sup>) Ut illa potuisset esse in sua libertate. I, 355, No 632. <sup>5</sup>) I. 385, No 455; 387, No 461.

Еще въ началѣ 1505 г. Филиппъ намѣревался ѣхать въ Испанію <sup>1</sup>), но былъ удержанъ необходимыми приготовленіями къ предстоявшей борьбѣ. Весною 1506 г. Филиппъ и Іоанна прибыли въ Испанію, чтобъ силою изгнать Фердинанда изъ Кастиліи. Гранды Испаніи подѣлились сперва между двумя соперниками. довольно равномѣрно, но чѣмъ болѣе углублялся Филиппъ внутрь страны, тѣмъ болѣе рѣлѣли ряды приверженцевъ регента. Фердинандъ, привыкшій въ теченіе многихъ уже лѣтъ не встрѣчать препятствій своей волѣ, прихо. дилъ въ бѣшеную ярость, испытывая рядъ неудачъ въ одномъ изъ главнѣйшихъ вопросовъ своей жизни; набросивъ на себя простую «сара у spada», онъ готовъ былъ одинъ ндти на борьбу съ своимъ зятемъ! Но ярость, никогда не измѣнявшая Фердинанда; холодная разсчетливость, никогда не измѣнявшая Фердинанду, даровала ему и на этотъ разъ побѣду.

Когда въ Кастилін образовалась новая партія, желавшая устранить обоихъ претендентовъ и возвесть на престолъ Іоанну, какъ единственную законную наслёдницу Изабеллы. Фердинандъ понялъ, что изъ двухъ враговъ дочь была опаснѣе зятя: loaвна, по рожденію, была испанскою инфантою и, по кастильскимъ законамъ, одна имѣла право на наслѣдство своей матери. Филипиъ же былъ иностранецъ, узурпаторъ, который могъ имбть въ Испаніи временной успбхъ, но никогда не могъ пріобрѣсти постоянныхъ приверженцевъ. Въ виду такихъ соображеній, Фердинандъ справедливо рѣшилъ, что ему слёдуетъ соединиться съ менёе опаснымъ противникомъ для взаимнаго д'яйствія противъ болье опаснаго врага. Въ ночь съ 1-го на 2-е іюня 1506 г. прибылъ Фердинандъ въ мѣстечко Villafafila del Varcarcel и тотчасъ же послалъ къ Филиппу особаго посла съ предложениемъ мира и любви. Посл'я долгихъ переговоровъ, свидание обоихъ королей было назначено на 26-е іюня. Фердинандъ оставилъ свою свиту

¹) 1, 348, № 422.

и, сопровождаемый одними болёе близкими къ нему лицами, поёхалъ на свиданіе съ зятемъ. Онъ былъ въ простой испанской одеждё, на ослё, и, по собственнымъ его словамъ, ёхалъ на свиданіе не съ оружіемъ, но съ «любовью въ сердцё и съ миромъ въ рукахъ».

Фердинанду было 54 года: съ виду это былъ добродушный старикъ, внушавший къ себі довіріе. Филишъ былъ молодъ. важенъ, хотя немного тученъ и потому нъсколько лёнивъ въ своихъ движеніяхъ; ему недоставало той тонкости очертаній лица и той свѣжей бодрости, которая необходима для мужской красоты. Окруженный нидерландскими вельможами и испанскими грандами, во глав имогочисленной толны вооруженныхъ людей, онъ былъ способенъ импонировать, внушать страхъ... но, конечно, не Фердинанду же. Посл'я первыхъ лобызаній тесть и зять отправились въ церковь. Никто не быль допущенъ быть свидътелемъ ихъ интимной бестды. О чемъ они говорили-осталось навсегда тайною: стража, стоявшая у вхеда въ церковь, видъла ихъ, до нея долетали ибкоторые звуки, но она не могла уловить ни одной связной фразы. Фердинандъ говорилъ много, говорилъ съ жаромъ; онъ. казалось, старался убѣдить въ чемъ-то своего собесѣдника. Филишъ больше слушалъ, его отвѣты были отрывчаты, рѣзки; онъ. казалось, былъ смущенъ тёмъ. что слышалъ. Кто видёлъ ихъ выходящими изъ церкви, тотъ не сомнѣвался, что Фердинандъ одержалъ большую интеллектуальную поб'єду: кто зналъ Фердинанда, тотъ былъ увёренъ, что результать свиданій окажется ве въ пользу Филиппа.

Воть почему всћ были крайне удивлены, когда было объявлено, что Фердинандъ добровольно уступаетъ Филиппу все, чего тоть требовалъ и ради чего прибылъ въ Испанію. По договору, подписанному въ самый день свиданія, всћ права на управленіе Кастиліей, безъ всякихъ ограниченій. остаются за Филиппомъ. Къ договору была присоединена секретная гтатья, въ которой сказано, что Ісанна «не рѣшается» сама управлять Кастиліей; «если бъ Іоанна, по собственному намѣренію или по уговору постороннихъ лицъ, приняла на себя управленіе Кастиліей, это привело бы страну къ окончательной погибели». Поэтому Фердинандъ и Филипиъ взаимно обязывались употребить всё имсвшіяся у нихъ средства къ тому. чтобъ исключить ее изъ участія въ управленіи Кастильскимъ королевствомъ. Неспособность Іоанны къ правленію объясняется «болізнью, опреділить которую боліє точно не дозволяеть приличіе и санъ королевы». Едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что упомянутою болѣзнью намекалось на мнимое помѣшательство Іоанны. Фердинандъ одержалъ, слѣдовательно, побёду: онъ, не видевшій свою дочь въ теченіе послёднихъ лётъ, убёдилъ Филиппа, ежедневно бесёдовавшаго со своею супругою, что она действительно больна, что Филиппъ напрасно провозглащалъ ложнымъ слухъ объ ея помѣшательствѣ!

Филиппъ съ радостью обнародовалъ виллафафильскій договоръ; онъ и его совѣтники видѣли въ этомъ договорѣ утвержденіе правъ Филиппа на Кастилію, признаніе этихъ правъ Фердинандомъ и огражденіе оть притязаній Іоанны. Опибались ли они? Если бъ Филиппъ и его совѣтники не были слишкомъ высокаго мибнія о своемъ дипломатическомъ искусств'я, если бы они лучше знали характеръ Фердинанда. имъ не трудно было бы понять, что Фердинандъ, еще не поб'я свободой, король Арагоніи, владѣтель многихъ земель, не былъ способенъ такъ откровенно, однимъ почеркомъ пера отказаться отъ Кастиліи. Они или не знали, или упустили изъ виду, что имбютъ дбло съ человѣкомъ, не признающимъ никакихъ обязательствъ, никогда не имѣвшимъ совѣсти, давно уже потерявшимъ всякую честь; они забыли, что имвють дело съ Фердинанломъ Католическимъ!

Такая грубая опрометчивость со стороны Филиппа не осталась безнаказанною. Подписывая виллафафильскій дого-

439

воръ, Фердинандъ уже сознавалъ, что никогда его не исполнитъ; онъ уже въ то время рѣшилъ, что этотъ договоръ ни къ чему его не обязываетъ. Поѣздка на ослѣ «съ любовью въ сердцѣ и съ миромъ въ рукахъ» была заранѣе обдуманною комедіею. Онъ не напрасно являлся въ лагерь своего противника безоружный, безъ свиты: все это дѣлалось съ тою цѣлью, чтобъ имѣть возможность сказать. что договоръ подписанъ имъ противъ воли, по принужденію врага, когда онъ былъ захваченъ Филиппомъ въ плѣнъ и, лишенный свободы, долженъ былъ уступить насилію.

Три дня спустя послѣ подписанія договора, 29 іюня, Фердинандъ обнародовалъ свой протестъ. Въ этомъ протестѣ Фердинандъ. между прочимъ, говоритъ, что Филиппъ несправедливо и безбожно поступаетъ съ его дочерью, своею супругою, что Филиппъ держитъ ее въ заточеніи, не имѣя на то никакого права, ни мальйшано повода, что онъ, Фердивандъ, вопреки вынужденному у него договору, считаетъ своею нравственною обязанностью освободить Іоанну и возвести ее на принадлежащій ей тровъ Кастиліи. Этотъ протестъ подписанъ королемъ Фердинандомъ, тѣмъ самымъ, который первый объявилъ Іоанну помѣшанною. Какое же значеніе, какую вѣру можемъ мы придавать слухамъ о помѣшательствѣ Іоанны, когда тѣ самыя лица, которыя распространяли этотъ слухъ, объявляютъ его ложнымъ, коль скоро ихъ интересы не вужчаются болье въ подобномъ слухѣ?

Заявивъ свой протестъ противъ виллафафильскаго догора паписаннаго «вслъдствіе насилія», Фердинандъ покинулъ спанію и убхаль въ Пталію: онъ не желалъ своимъ присутвіемт въ Испаніи дать поводъ думать. что онъ интригуетъ отивъ своего «возлюбленнаго зятя». Фердинандъ дѣйствивно убхаль въ Испаніи остался Людовикъ сррера, состаръвшійся на службѣ у Фердинанда, его любип. ваперсникъ его задушевныхъ мыслей, исполнитель его бать человъкъ безчестный, столь же безсовѣстный,

iaitized by GOOQ

какъ его государь, столь же набожный католикъ, какъ Фердинандъ. Феррера былъ оставленъ при Филиппѣ въ качествѣ посла Фердинанда. Онъ имѣлъ порученіе «блюсти интересы Фердинанда» вообще и особенно заботиться о томъ, чтобъ примирить Филиппа съ Іоанною, стараться напомнигь ему его обязанности къ ней, какъ къ супругѣ. Въ инструкціи, данной по этому поводу, Фердинандъ приказывалъ Феррерѣ заявить Филиппу, чтобъ онъ лучше обходился съ Іоанной. Фердинандъ убѣжденъ, что отъ этого много зависитъ ея выздоровленіе. Если Филиппъ вновь начнетъ рѣчь о помѣщеніи Іоанны въ какую-лисо крѣпость <sup>1</sup>), то Феррера долженъ категорически отвѣчать, что Фердинандъ никогда на то не согласится <sup>2</sup>).

Что было сділано Феррерой для семейнаго счастья Филиппа и Іоанны-неизвѣстно; но что Феррера соблюлъ интересы Фердинанда---это не подлежить сомнинію. Феррера оказаль Фердинанду громадную услугу, не слишкомъ отяготивъ свою совѣсть: едва Фердинандъ достигъ Неаполя, какъ прибылъ гонець оть Ферреры съ известіемъ, что Филиппъ скончался: Филиппъ не долго мучился: онъ захворалъ въ субботу вечеромъ, а въ пятницу по утру онъ умеръ. Всѣ были убѣждены, что Филиппъ умеръ отъ отравленія; ни для кого не было тайной, что ядъ Ферреры ускориль переходъ Филиппа изъ юдоли плача въ лучшій міръ. Врачи, бальзамировавшіе трупъ, не нашли. конечно, слёдовъ яда: судъ не могъ, конечно, вмѣшаться въ это дёло, какъ того требоваль народъ, такъ какъ самое дѣло было «слишкомъ щекотливо». Подозрѣніе было столь сильно, улики столь очевидны, обвинение столь громко, страхъ, что преступленіе откроется, быль такъ великъ, что преступники, приговоренные къ смертной казни, получали прощеніе, если соглашались дать показаніе, что Филиппъ, какъ то имъ «положительно извѣстно», умеръ отъ bocado, отъ ужа-

<sup>1</sup>) Si por aventura se fablasse en poner en alguna fortaleza a la reyna, mi fija, como ya hovieron platicado en ello.

<sup>2</sup>) I, 389. Nº 470.

лѣнія... Феррера былъ старъ; на его совъсти лежало уже такъ много темныхъ дѣлъ; его душа уже была обременена столькими тяжкими грѣхами, что смерть одного лишняго человѣка не могла слишкомъ отяготить совѣсть, обременить душу любимца Фердинанда.

Какъ подъйствовало на Іоанну извъстіе о смерти ся супруга? Филиппъ былъ дурнымъ мужемъ. Іоанна много терпѣла отъ него. Есть, однако, женщины, которыя любятъ даже недостойныхъ мужей; Іоанна была изъ числа такихъ женщинъ-она любила Филиппа, любила его страстно, но сознательно, разумно; это не была любовь женщины, лишенной разсудка. Лица, бывшія близкими къ Филиппу, присутствовавшія при его кончинѣ, ничего не знають о болѣзни Іоанны. Maquereau, экономъ при дворѣ Филиппа, подробно описываетъ кончных своего государя 1) и ни единымъ словомъ не упоминаетъ объ умственномъ разстройствѣ Іоанны. Іоаннъ Лосскій, аббать монастыря св. Лаврентія близь Льежа, слышаль коечто о сумасшествія, но полагаетъ, что Филипиъ, а не Іоанна. страдалъ этимъ недугомъ 2). Петръ Мученикъ, съ такою любовью останавливающийся на придворныхъ слухахъ и сплетняхъ, ни слова не говоритъ о сумасшествіи Іоанны, хотя его письма относятся ко времени смерти Филиппа. Одинъ Сандоваль упоминаетъ о болбзни Іоанны. Сандоваль писалъ свою исторію Карла V въ XVIII стол., 200 лѣтъ спусти по смерти Филиппа; его сочинение состоитъ изъ 1500 стр. in-folio, и о важнѣйшемъ событіи въ жизни матери его героя упомянуто лишь въ 37 словахъ. Сандоваль пользовался документами, которые не сохранились до нашего времени, и тімъ не менте упоминаетъ о сумасшествій Іоанны, какъ о слухѣ, прибавляя всегда подозрительное «какъ говорится»---рист dicen. Какую же историческую цёну можеть имёть подобное извёстіе?

<sup>1)</sup> Traité et Recueil de la maison de Bourgoigne.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Rex autem Philippus per suam uxorem, ut putatur, dementatus, infeliciter... vitam amisit et regnum

Ясно, что Сандоваль самъ не довъряетъ ему, не желаетъ на немъ останавливаться и, едва отмътивъ, спъшитъ перейти къ другимъ вопросамъ.

Іоанна осталась вдовою. Она была молода—ей было 30 лётъ, и богата — королевство Кастильское было ея приданымъ. Естественно, что явились женихи, претенденты на ея руку, въ числё которыхъ былъ Генрихъ VII, король Англіи <sup>1</sup>), и Gaston de Foix, герцогъ Немурскій, поддерживаемый королемъ Франціи <sup>2</sup>). Но Фердинандъ, конечно, ничего не выигралъ бы отъ смерти Филиппа, если бы мёсто Филиппа занялъ какой-либо Генрихъ или Гастонъ – Фердинандъ даже утерялъ бы: Генрихъ VII и Monsieur de Foix были болъе опасными противниками, чёмъ Филиппъ. Понятно, что Фердинандъ не желаетъ вторичнаго брака своей дочери и употребляетъ вск усилія. чтобъ отклонить претендентовъ на руку Іоанны.

Нѣсколько мѣсяцевъ назадъ, Фердинандъ, видя въ Филиппѣ своего врага, торжественно объявлялъ, что Филиппъ ложно приписываетъ своей супругѣ умственное разстройство и что его зять желаетъ липь воспользоваться правами его дочери на корону Кастиліи. Теперь, когда Филиппа уже нѣтъ въ живыхъ, Фердинандъ снова прибѣгаетъ къ слуху, нѣкогда имъ же распущенному, и, «съ глубокою горестью», пишетъ въ Англію и Францію такія извѣстія о своей дочери, которыя, по своей умышленной двусмысленности, не оставляютъ сомнѣнія, что рѣчь идетъ о сумасшествіи Іоанны, о чемъ ему, какъ отцу, было бы больно высказаться, и онъ употребляетъ намеки, хотя и довольно прозрачные, но, тѣмъ не менѣе, щадящіе его отцовскую нѣжность къ дочери.

Къ счастью для исторической истины, мы имѣемъ возможность не только опровергнуть справедливость этихъ намековъ, но доказать ихъ ложь. Насколько же эти намеки

1) I, 405, No 502; 412, No 514; 427, No 541; 435. No 551; 438, No 552.

Digitized by Google

<sup>2</sup>) I, 419, No 526; 435, No 551; 437, No 552.

были прозрачны, можно заключить изъ того, что испанскій посоль при англійскомъ дворѣ, получивъ отъ Фердинанда первое ув'ядомление о бол'язни Іоанны, въ которомъ онъ говорить лишь, что «желаніе короля (Генриха VII) жениться на королевѣ Кастильской должно держать въ секретѣ, потому что если Іоанна услышитъ что-либо объ этомъ, то непремѣнно воспротивится; никто лучше меня ее не знаетъ» 1), отвѣчаетъ депешей, въ которой прямо говорится о сумасшествіи: онъ находить, что Генрихъ VII для Іоанны будеть хорошимъ мужемъ, «если даже ея умономѣшательство окажется неизлѣчимымъ», такъ какъ «англичане вообще придаютъ мало значенія ея сумасшествію», особенно когда посолъ увірнать ихъ, что «сумасшествіе не мѣшаеть ей рожать дѣтей»<sup>2</sup>). Быть можетъ, англичане не придавали значенія сумасшествію Іоанны потому, что не довѣряли слухамъ; но мы можемъ опроверинуть эти слухи положительными фактами.

Извѣщая Генриха VII о высылкѣ слѣдуемыхъ ему денегъ, Фердинандъ объясняетъ свою медленность въ этомъ отношеніи тімъ, что деньги имъ были переданы Филиппу, который «внезанно» умеръ, и высылка денегъ замедлилась, такъ какъ Іоанна, «убитая горемъ, не могла подписаті необходимой бумаги», самъ же Фердинандъ былъ въ то время въ Италіи<sup>3</sup>). Это ложь: въ одномъ изъ своихъ писемъ самъ Фердинандъ удостовѣряетъ, что, вслѣдъ за смертью Филиппа, «Іоанна писала ему въ Италію и звала его въ Испанію»<sup>4</sup>).

Фердинандъ, извѣщая своего посла въ Англіи о своемъ возвращении въ Испанію, разсказываетъ, что «Іоанна, въ день Новаго Года, принуждала испанскихъ грандовъ оказывать трупу Филиппа всѣ королевскія почести, какъ будто бы онъ былъ живой человѣкъ» <sup>в</sup>). Это оцять ложь: въ то время Іоанна была въ заточении и ни одинъ грандъ Испаніи

<sup>1</sup>) I, 495, No 502. <sup>2</sup>) I, 409, No 511. <sup>3</sup>) I, 403, No 501. <sup>4</sup>) I, 404, No 502.

Digitized by Google

<sup>5</sup>) I, 453, № 577.

444

не могъ ее видѣть; Іоанна была лишена свободы еще при жизни Филиппа, по смерти же его Іоанна тотчасъ же была захвачена Феррерой.

Фердинандъ упоминаеть о томъ, что Іоанна. тотчасъ по смерти Филиппа, отправилась изъ Бургоса въ Тордесиллу и что она увезла съ собою трупъ Филиппа, не дозволяя его похоронить<sup>1</sup>). И то, и другое справедливо, но въ обратномъ смыслѣ: Іоанна была отправлена въ Тордесиллу и рядомъ съ ея каретой везли трупъ ея супруга. Іоанна была лишена свободы дъйствія, она была плѣнницей, съ которою дѣлали, что̀ хотѣли и что̀ находили необходимымъ для приданія большаго вѣроятія ея сумасшествію.

Въ Симанкасскомъ архивѣ не сохранилось актовъ, относящихся до путешествія Іоанны именно изъ Бургоса въ Тордесиллу, но сохранилось письмо тюремнаго надзирателя королевы о путешествіи Іоанны изъ Тордесиллы въ Торо: «Путешествіе должно быть совершено такъ, какъ я уже писалъ, т.-е. ся величество должна быть отправлена отсюда въ 11 или въ 12 часовъ ночи и до разсвъта должна быть отвезена въ мѣстечко Педрозу, лежащее въ трехъ миляхъ. Тамъ она должна оставаться цёлый день, пока не стемнёетъ. Въ слёдующую ночь она должна быть отправлена изъ Педрозы и въ ту же ночь прибыть въ Торо. Всѣ мѣры будутъ приняты къ тому, чтобъ никто не вид лъ ея величество, когда она изволитъ прибыть въ Торо». Что это такое? Добровольное ли это путешествіє королевы или пересылка пл'єнницы? Іоанна, будучи уже въ пл'бну, равнымъ образомъ не можетъ подлежать ответственности за то, что трупъ Филиппа сопровождалъ ее во время перећзда изъ одного замка въ другой. Эта пересылка трупа Филиппа вмъсть съ живою Іоанною не такъ безразсудна, какъ то можетъ показаться съ перваго раза.

Филишиъ умеръ въ Бургосћ; трупъ его долженъ былъ быть

<sup>1</sup>) Ibid., I, 459, Ne 586.

Digitized by Google

445

отвезенъ въ Гренаду, въ королевский склепъ; такъ какъ Тордесилла лежить на пути изъ Бургоса въ Гренаду, то эскорта, сопровождавшая Іоанну. должна была вмісті съ тімъ охравять трупъ ея супруга. Этимъ достигались двѣ цѣли: сбереженіе расходовъ на перевозку трупа и усиленіе въ народѣ увѣренности въ сумасшествіе Іоанны. Въ настоящее время всѣ правительства заботятся о сбережении: 350 лѣтъ назадъ, когда недостатокъ въ деньгахъ былъ хровическою болёзнью, испанское правительство прибѣгало ко всевозможнымъ средствамъ для сбереженія нѣсколько тысячъ скуди. Хотя весьма в в роятно, что финансовыя соображения заставляли неревозить королеву и трупъ ен супруга вмѣстѣ, въ одно время. тѣмъ не менѣе едва ли можно сомнѣваться и въ томъ, что при этомълнмѣлись въ виду и иныя цѣли. Огромныя дроги, освѣщаемыя факелами, и сзади ихъ королева, о которой уже ходили фантастические слухи, все это должно было производить глубокое впечатлініе на воображеніе народа и ділать его болбе довбрчивымъ къ подобнымъ слухамъ, какъ бы ни были они невѣроятны.

Подобная догадка не безосновательна. Трупъ Филиппа оставался нѣсколько лѣтъ въ Тордесиллѣ, такъ какъ могила въ Гренадѣ не была готова; но трупъ хранился не въ томъ за̀мкѣ, въ которомъ была заключена королева, а въ монастырѣ св. Клары, куда Іоанна ни разу не была допущена. Іоанна часто разговаривала съ маркизомъ Деніа о своемъ супругѣ; она всегда называла его «покойнымъ», никогда не говорила о немъ, какъ о живомъ, никогда не высказывала надежды, что онъ оживетъ, всегда съ полнымъ сознаніемъ, что Филиппъ умеръ, говорила объ этомъ вопросѣ, какъ всякая вдова говоритъ о смерти своего супруга. Такъ какъ она въ теченіе пятнадцати лѣтъ ни разу не высказала желанія увидѣть трупъ своего мужа, который стоялъ лишь въ нѣсколькихъ шагахъ отъ ея жилища, то изъ этого можно уже судить, насколько Фердинандъ говорилъ правду, увѣряя англійскаго короля, что

Іоанна не дозволяетъ хоронить трупъ Филиппа. Если маркизъ Деніа въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Карлу говоритъ, что при перевозкѣ Іоанны въ Аревало онъ думаетъ взять также трупъ Филиппа, для чего велитъ исправить дроги. то при этомъ, конечно. имѣлись иныя цѣли въ виду, никакъ не желаніе исполнить волю Іоанны.

Фердинандъ пережилъ Филиппа девятью годами. Въ теченіе этихъ девяти лѣтъ Іоанна содержалась въ столь строгомъ заточеніи, что ничего не знала о перемѣнахъ, совершавшихся за стѣнами за̀мка; равнымъ образомъ никто въ мірѣ не зналъ, что дѣлалось внутри тѣхъ стѣнъ. Іоанна не знала даже о смерти своего отца.

По смерти Фердинанда и до прибытія Карла въ Испанію кардиналъ Циснерій управлялъ страною въ качествѣ вицекороля Кастиліи. Циснерій отправиль въ Тордесиллу одного епископа, близкое и пользовавшееся его дов'тріемъ лицо, съ секретнымъ порученіемъ наблюсти, чтобы королева Іоанна содержалась во всемъ согласно съ предписаніями покойнаго Фердинанда. Прибывъ въ Тордесиллу, епископъ нашелъ, что Феррера жестоко обходился съ Іоанной и что его жестокость угрожала «здоровью и жизни» королевы. Феррера немедленно быль отрѣшенъ отъ должности тюремщика королевы Іоанны. Слагая съ себя званіе главнаго надзирателя за королевой, Феррера, въ то же время, отправилъ къ вице-королю оправдательное посланіе, въ которомъ выставлялъ себя невиннымъ человѣкомъ, напрасно гонимымъ, и при этомъ откровенно сознавался, что по повелёнію Фердинанда употреблялъ противъ королевы la cuerda.

Что это такое? La cuerda, веревка, особый родъ пытки, очень обыкновенный въ Испаніи того времени: веревкой, прикрѣпленной къ потолку, связывали руки и, при помощи блока, подымали жертву на нѣсколько футовъ отъ пола, при чемъ къ ногамъ привѣшивали тяжести. Эта «пытка веревкой» была однимъ изъ безчеловѣчнѣйшихъ измышленій звѣрской инкви-

Digitized by Google

447

**виціи.** У подвергаемаго этой пыткѣ хрустѣли суставы, вытягивались члены, вырывались руки, все туловище раздиралось нерѣдко на части. По приказанію Фердинанда, Іоанну не разъ вздергивали, пытали веревкой; ея мученія должны были увеличиваться вслѣдствіе сознанія, что ее пытаютъ по приказанію отца.

Кардиналь Циснерій ув'єдомиль объ этомъ Карла и просилъ утвердить отставку Ферреры. Каково же было Карлу читать донесеніе о страшныхъ пыткахъ, которымъ подвергали его мать, женщину, въ мукахъ его родившую и грудью своею вскормившую его? Если Іоанна д'яйствительно лишена разсулка, то жестокость пытки не вызоветъ ли въ сердц<sup>\*</sup>. сына ожесточенія противъ мучителей его несчастной матери?

Отвѣть Карла на донесеніе Циснерія сохранился: Карлъ не только не высказаль ни однимъ словомъ своего неудовольствія на Ферреру. но укоряль еще епископа и кардинала за то, что они суются не въ свое дѣло: «Такъ какъ заботы о чести, спокойствіи и утѣшеніи королевы, моей государыни, лежатъ на мнѣ и ни на комъ болѣе. то тѣ, которые вмѣшиваются въ это дѣло, выказываютъ лишь свои дурныя намѣренія». Намъ остается лишь напомнить еще разъ, что это пишетъ сынъ, котораго извѣстили, что его мать подвергаютъ мучительной пыткѣ.

Неужели кардиналъ Циснерій выказалъ боліє состраданія къ Іоаннѣ, чѣмъ ея собственный сынъ? Къ сожалѣнію, и этого нельзя сказать,—заботливость кардинала проистекала изъ совершенно иного источника. Циснерій былъ злой человѣкъ и слишкомъ католическій кардиналъ, чтобъ въ его душу могло проникнуть сожалѣніе о королевѣ-еретичкѣ; но онъ былъ заклятый врагъ всей арагонской партіи и въ особенности Ферреры. Несмотря на приказаніе Карла, онъ смѣнилъ Ферреру и назначилъ въ тюремные надсмотрщики надъ королевой Эстраду, котогый и занималъ эту должность до 1518 г., когда императоръ Карлъ посѣтилъ свою мать въ Тордесиллѣ и назначилъ надзирателемъ за личностью королевы маркиза Деніа (Don Bernardo de Sandoval y Royas).

Съ этихъ поръ извъстія о королевъ становятся болье полны и подробны. Письма маркиза къ императору заключаютъ въ себі точныя извістія, почти день за днямъ, о томъ, что происходить внутри тордесилльскаго замка. Переписка между императоромъ Карломъ и маркизомъ Деніа касается вопроса чрезвычайно щекотливаго; только маркизъ и императоръ знають, что Іоанна совершенно здорова, для всего остального міра она должна быть женщиной, страдающей умственнымъ разстройствомъ. Императоръ пишетъ маркизу, отъ 19-го апрѣля 1518 года. что онъ не долженъ разговаривать съ королевою въ присутствіи постороннихъ лицъ, ни даже при тѣхъ женщинахъ, которыя присматриваютъ за нею, и затымъ прибавляеть: «и обо всемь, что касается ея величества, вы не должны писать къ кому-либо, кром'ь какъ ко мнѣ, и должны пересылать ваши письма съ вѣрнымъ гонцомъ, такъ какъ это дкло чрезвычайно для меня важно и само по себк довольно щекотливо». Маркизъ "lenia не замедлилъ отвѣтомъ: отъ 27-го того же м'всяца онъ отв'вчаетъ, что вполн' сознаетъ, какъ важно сохранить это дёло въ строгой тайнё, что поэтому онъ всѣ подобныя письма пишетъ собственною рукою, не считая возможнымъ посвятить въ эту тайну даже своего секретаря. «Никто вичего не узвасть о вастоящемъ положении королевы». Маркизъ писалъ инфанту Фердинанду, младшему сыну Іоанны, передъ его отъъздомъ во Фландрію, но ничего не высказалъ въ своемъ письмѣ, «и если бы инфанта оставили въ Испаніи хоть сто лётъ, то онъ ничего отъ меня не узнаетъ о томъ, что зд'ёсь происходитъ». Но Карлъ долженъ былъ получать донесенія изъ Тордесиллы; этого требовали придворные обычаи и политическія соображенія, это было необходимо для устравенія всякаго подозрѣнія и могущихъ возникнуть толковъ. Поэтому между Карломъ и Деніа велась постоянно двойная переписка одни письма предназначались для всёхъ,

449

Digitized by GO299

другія только для Карла. Если дёйствительное состояніе королевы скрывали даже отъ инфанта Фердинанда, сына Іоанны и брата Карла, то понятно, что истинное положеніе дёла можетъ быть узнано только изъ тёхъ писемъ, которыя предназначались для одного Карла. Въ письмахъ для всёхъ не заключается ничего важнаго: въ нихъ говорится преимущественно о хозяйственныхъ распоряженіяхъ, о королевё же упоминается лишь вскользь, въ самыхъ общихъ, неопредёленныхъ выраженіяхъ, — «королева находится въ томъ же положеніи», «королевё нёсколько лучше», «королева чувствуетъ себя хуже» п т. п.

Такъ называемый «дворецъ» въ Тордесиллѣ былъ довольно миніатюрный замокъ, какіе обыкновенно строились въ XV стол. Южная сторона его выходить на р. Дуеро, черезъ которую перекинутъ передъ самымъ замкомъ каменный мостъ. За мостомъ-пески; видъ изъ замка скучный, монотонный. Замокъ построенъ въ мёстности нездоровой; климатъ ея трудно выносить: зимой-холодный вётеръ, лётомъ-невыносимый жаръ. Въ замкѣ обычное испанское расположение комнатъ: огромный залъ, окнами на рѣку, и нѣсколько небольшихъ, узкихъ, дурно осв'вщенныхъ комнатъ; вентиляціи никакой. Іоанна занимала одну изъ небольшихъ комнатъ. Въ остальныхъ помѣщались дочь королевы, малютка инфанта Каталина, маркизъ Деніа, его жена и дёти, духовный отецъ и наставникъ инфанты, женщины, ходившія за королевой, и прислуга замка. Огромный залъ предназначался собственно для королевы, но маркизъ Деніа запретиль ей входить въ него, --«окна залы велики, проходящие могутъ увидъть королеву, могутъ услышать ея голось, если бъ она закричала о помощи». День и ночь Іоанна оставалась въ небольшой, темной комнать безъ оконъ, днемъ и ночью освѣщенной дампадой.

На расходы по содержанію королевы Кастильской въ тордесилльскомъ замкѣ отпускалось первоначально 30 тысячъ скули. затѣмъ 28 тысячъ и менѣе. Ни одинъ изъ испанскихъ

грандовъ того времени не проживалъ менње 40 тысячъ. Кромѣ, того, изъ суммы, назначаемой для королевы, уплачивалось содержаніе маркиза, его семьи и всей прислуги замка. Удивительно ли, что Іоанна часто нуждалась въ самомъ необходимомъ?

Число женщинъ, ходившихъ за королевою, никогда не было менће двћнадцати, иногда же гораздо болће. Не легко держать въ повиновении одну женщину; но смотрѣть за такимъ числомъ было довольно трудно, а при томъ положении, въ которомъ онѣ находились, это являлось почти невозможнымъ. Маркизъ Деніа часто жаловался Карлу на «необузданность нрава» этихъ тюремщицъ королевы: «онѣ всѣ очень дурныя женщины». Еще бы! хорошія никогда не приняли бы на себя такой обязанности. Если маркизъ давалъ выговоръ которойлибо изъ нихъ, тотчасъ всѣ бунтовались, «какъ солдаты», и объявляли, что «непріятность, постигшая одну изъ нихъ, оскорбляеть всѣхъ». Впрочемъ, женщины и здѣсь оставались женщинами. Свадьба, крестины, похороны кого-либо изъ самыхъ отдаленныхъ родственниковъ этихъ надзирательницъ королевы приводили маркиза въ отчаяние: женщины уходили изъ замка въ городъ и передавали своимъ подругамъ и знакомымъ «нескромныя» подробности о королевѣ; возвращаясь же въ замокъ, он в разговаривали между собою о томъ, что дѣлается внѣ замка-«и все это въ присутствіи королевы!» Маркизъ приказалъ-было часовымъ не выпускать никого изъ замка, -- солдаты его не слушались. Маркизъ жалуется королю, что члены тайнаго совъта спрашивали его о такихъ вещахъ. которыя они могли узнать единственно отъ Аларсона, жена котораго была одною изъ дамъ, состоявшихъ въ тюремномъ штать королевы. «Не хорошо держать во дворць замужнихъ женщинъ, особенно же женъ членовъ тайнаго совѣта». Почему же не хорошо? «Потому что крайне необходимо, чтобы все, что происходить во дворць, оставалось тайною для всьхь, особенно для членовъ тайнаго совѣта». Если королева дѣйствительно страдаетъ разстройствомъ умственныхъ способно-

Digitized by GOOS

стей, то этого незачёмъ держать въ секретё, такъ какъ объ этомъ было уже не разъ офиціально объявлено. Но такъ какъ она совершенно здорова и лишь выдается за помёшанную, то мы понимаемъ. почему «никто и особенно члены тайнаго совёта» не должны знать истины: въ 1518 и въ двухъ слёдующихъ годахъ положение Карла въ Испании было еще не твердо.

При такомъ образѣ жизни, лишенная свѣта, воздуха, движенія, королева, хворая отъ природы. часто бывала больна, но къ ней никогда не допускали врача. Въ 1519 году маркизъ пишетъ Карлу: «Ея величество изволили въ теченіе десяти дней страдать лихорадкою и желали, чтобы былъ приглашенъ врачь; но такъ какъ лихорадка стала уменьшаться, то я не счель нужнымь звать врача». Убійственная логика: такъ какъ цихорадка стала уменьшаться, то маркизъ не считалъ нужнымъ приглашать медика въ теченіе тѣхъ десяти дней, когда ихорадка была сильна. У инфанты Каталины, вследствіе дурного, въ гигіеническомъ отношеніи, ухода за нею, обнаружилась чесотка; ее лёчили домашними средствами, запустили болѣзнь и малютка занемогла довольно опасно. Помощь врача крайне необходима: впускъ въ замокъ посторонняго лица воспрещенъ; какъ быть? Въ городѣ Тордесиллѣ жилъ докторъ Сото, дряхлый старикъ, бывшій нѣкогда лейбъ-медикомъ королевы Іоанны Когда королева была заточена, Сото быль отставленъ и лишился жалованья. Такъ какъ Сото, вѣроятно, догадывался, если только не зналъ положительно, о настоящемъ состоянии королевы, то маркизъ Деніа находилъ, что слёдуеть выбрать изъ двухъ золъ меньшее: пригласить Сото все-таки лучше, чымъ совершенно постороннее лицо. Но при этомъ маркизъ считаетъ необходимымъ подкупить доктора возвращеніемъ ему прежняго содержавія.

Если въ тордесилльскомъ замкѣ не было ни одного врача, зато былъ излишекъ въ священникахъ: монахъ Хуанъ де Авила жилъ постоянно во дворцѣ. Антоніо де Виллегасъ и др. часто

4

нав'ыцали обитателей замка. Карлъ р'ёшилъ, во что бы то ни стало, обратить мать «на путь истинный».

Прежде королева нидерландская отказывалась отъ исповеди: теперь, тордесилльская илённица не хотёда ни исповёдываться, ни слушать об'ёдни. Маркизъ Деніа пишетъ Карлу отъ 22-го іюня 1518 года: «Что же касается меня, то мы заботимся о томъ непреставно. Ея величество желаетъ, чтобъ месса служилась въ корридорѣ, гдѣ бы ея величество могла все видѣть, между тѣмъ какъ мое желаніе состоитъ въ томъ, чтобъ месса служилась въ комнатѣ. сосѣдней съ покоемъ ея величества. Но въ томъ или другомъ мѣстѣ, месса все-таки скоро будетъ отслужена». Прошла недъля, и маркизъ отъ 30-го іюня шишеть Карлу ті же одні надежды: «Каждый день мы заботимся о месс'ь; если д'вло замедлилось. то единственно потому, что мы желаемъ получить на то добровольное согласие ся величества. Это было бы самое лучшее; но во всякомъ случаѣ, при помощи Божіей. ея величество скоро услышить мессу». Прошло однако же около трехъ мѣсяцевъ, и лишь въ сентябрі мисяці, въ корридорі, какъ того желала королева, была устроена небольшая капелла и въ ней была отслужена месса, на которой присутствовали королева и ея двінадцатилітняя дочь, инфанта Каталина. Королева была окроплена святою водою, она становилась на колёни. читала молитвы такъ громко, что всѣ слышали ен голосъ. Когда же. по обычаю мессъ для коронованныхъ особъ, Хуанъ де Авила поднесъ королевѣ евангеліе и распятіе, она не хотвла взять въ руки ни того, ни другого и произошло небольшое замѣшательство: маркизъ. стоявшій рядомъ съ королевой. шеннулъ ей что-то на ухо. и Іоанна повиновалась. Мы не знаемъ, что маркизъ шепталъ королевѣ: быть можетъ, онъ пригрозилъ ей пыткой. муки которой еще были св'яжи въ ен намяти и слёды которой еще были видны на ея тёлё; быть можетъ, онъ соблазнилъ се надеждой быть еще королевой Понаній и посов'ятоваль не идти въ раздоръ съ католическимъ Digitized by GOOGLE обычаемъ страны.

Какъ бы то ни было. но очевидно, что королева дъйствовала не свободно: какъ только она потеряла всякую надежду стать королевой, она тотчасъ же возстала противъ того религіознаго насилія, которое сносила ради политическихъ цёлей. Отъ 25-го января 1522 года маркизъ извъщаетъ императора, что королева пришла изъ своей комнаты въ капеллу, прервала богослужение и увела инфанту. Подобныя сцены повторялись часто, и маркизъ считаетъ необходимымъ не только увеличить число священниковъ, но просить Карла дозволить ему употребить «premin» противъ королевы, хотя и прибавляетъ въ письмѣ отъ 23-го марта 1525 г., что «для вѣрноподдавнаго тяжело даже подумать употребить подобную мёру противъ своей верховной государыни». «Premin» есть ни что иное, какъ юридическій инквизиціонный терминъ для обозначенія пытки веревкой «la cuerda», которую уже не разъ испытывала Іоанна. Карлъ не ръшился дать положительнаго дозволенія, и маркизъ пишетъ ему: «если ваше величество приказываете, чтобъ съ ея величествомъ обходились съ уваженіемъ, то ваше величество поступаете, какъ добрый сынъ; но само собою разумиется, что я, каки вассаль, должень дилать то, что полезно для си величества». Карлъ хорошо понималъ незагадочнюй смыслъ этихъ словъ: уже не разъ маркизъ нисалъ ему, что для королевы «была бы болѣе всего полезна пытка», что «и Богу, и ей самой пытка оказала бы услугу», и при этомъ ссылался, какъ мы видбли. на королеву Изабеллу, которая тоже пытала свою дочь. Карлъ обходилъ этоть вопросъ молчаніемъ. не отв'ячая на него: но онъ хорошо зналь, что маркизъ во всякомъ случаћ прибѣгнетъ къ пыткѣ, если положительно не запретить ему этого, и Карлъ не запрещаль.

Хуанъ де Авила былъ того мнѣнія, что для спасенія души королевы Іоанны дозволительны всѣ средства. но что какъ только спасеніе ея души будетъ обезпечено, ова должна быть окружена любовью и уваженісмъ. Де Авила, очевидно, не по-

Digitized by GOOGLE

нималь настоящей причины заточенія Іоанны: онь видёль въ Іоаннѣ еретичку, которая не желаетъ слушать мессу, не признаетъ исповѣди и тѣмъ губитъ свою душу; онъ не подозрѣвалъ, что предъ нимъ политическая преступница, тъмъ более опасная. что ея права на корону Кастиліи неоспоримы. тёмъ болёе несчастная, что ся стремленія не согласуются съ цвлями ближайшихъ ея родственниковъ. Послѣ того, какъ Іоавна, въ сентябрѣ 1518 г., отслушала мессу, Хуанъ де Авила сталь ея покорнымъ слугой, ея другомъ; онъ искренно и убъдительно просить Карла не дозволять мучить Іоанну и приказать отдавать своей матери королевскія почести. Но императоръ и его вассалъ ожидали отъ Іоанны большаго. чёмъ священникъ; они хотбли отъ Іоанны чего-то другого, что въ ихъ глазахъ было важнѣе слушанія мессы. Чего именно-въ письмахъ о томъ не упомянуто ни единымъ словомъ. Въ довольно общирной перепискѣ ни императоръ, ни маркизъ не обмолвились ни разу, чего именно ожидають они отъ королевы: въ этой перепискѣ встрѣчаются лишь темные намеки и упоминается какая-то инструкція, данная маркизу словесно, въ бытность императора въ Тордесиллѣ. Соображая однако, всі политическія обстоятельства того времени, не остается ни малъйшаго сомньнія въ томъ, что отъ Іоанны требовали формальнаго отречения отъ ен правъ на кастильскій престоль <sup>1</sup>). Хуанъ де Авила, быть можетъ. хорошій служитель алтаря, былъ однако плохой политикъ; онъ до тёхъ поръ не могъ понять значенія узницы тордесильскаго дворца, пока, наконецъ, его настоятельныя мольбы къ Карлу по поводу Іоанны не перешли дозволенныхъ тайною предбловъ: Хуанъ де Авила былъ изгнанъ изъ дворца, изъ Тордесиллы, заключенъ въ монастырь, въ тюрьму, подвергнутъ гоненію, пыткѣ. и скоро его голосъ христіанской любви къ сыну по поводу муки матери заглохъ окончательно, неизвѣстно когда. неизвѣстно гдѣ.

¹) I, 464, № 587.

Младшая дочь королевы Іоанны, инфанта Каталина. находилась постоянно въ Тордесиллѣ при матери, пока не выщла замужъ за португальскаго короля. Каталина родилась въ каретв. во время перевозки ся матери изъ Бургоса въ Тордесиллу, ночью, когда передъ каретою Бхали дроги съ трупомъ ея отца. Съ тѣхъ поръ она не покидала тордесилльскаго дворца, и затворническая жизнь, среди мучителей ея матери, не казалась ребенку тяжелою: она не знала иной жизни. Достигнувъ десятилѣтняго возраста, она начала писать небольшія письма своему старшему брату, Карлу,-письма дышать довольствомъ. Міръ. въ которомъ она жила. былъ малъ, но полонъ: маркизъ и маркиза, которые ее такъ любятъ; дѣти маркизы. съ которыми она такъ весело играетъ въ большой залѣ; Хуанъ де Авила, Антоніо, даже дамы, ходившія за ея матерью-вск ее любятъ, и чкмъ же она можетъ бытъ недовольна? Читая эти письма. невольно удивляешься гибкости челов и ческой натуры, способной ко всему привыкнуть. везды ужнться, всёмъ довольствоваться, даже тюрьмой, заточеніемъ, какъ будто чувство свободы не прирождено человѣку! Эти письма-непостиимая загадка.

Загадка, впрочемъ, скоро разъяснилась. Въ августѣ 1521 года, Каталина нашла случай переслать императору письмо помимо маркиза, тайкомъ отъ тордесильскихъ соглядатаевъ; при письмѣ была приложена тетрадь,—записки, писанныя рукою самой инфанты. Всѣ ся предыдущія письма къ брату были писаны подъ диктовку маркиза, рукою ся водило насиліе, и все, что въ нихъ заключалось, все ложь, ложь и ложь! За нею такъ строго присматривали, что она не могла свободно говорить даже съ женщинами, что надзирали за ся матерью. Всѣхъ, кто только подходилъ къ ней, всѣхъ тщательно обыскивали; она допускалась къ разговору съ кѣмъ бы то ни было не иначе, какъ послѣ обыска,—боялись, чтобъ въ складкахъ ся платья не былъ скрытъ какой-либо исписанный лоскутокъ бумаги. Маркизъ и его супруга обходились съ нею высокомѣрно, гордо; дочери маркиза глумились надъ нею, оскорбляли, обижали ее -- он в носили ея платья, украшались ея драгоцённостями. Каталина просить императора, чтобъ онъ запретилъ мучить ее во дворці ея матери, королевы; она умоляетъ его не удалять Хуана де Авилу. единственнаго человѣка, который способенъ принести утѣшеніе королевѣ въ ея несчастія. «Христомъ-Богомъ заклинаю ваше величество дозволить королевѣ. моей государынѣ. прогуливаться по корридору и въ той комнатѣ, гдѣ хранятся рогожи, и не запрещать ей входить въ залу, гдѣ она могла бы дышать свѣжимъ воздухомъ». Когда королева входить въ комнату Каталины, своей дочери, маркизъ тотчасъ же уводитъ ее прочь, обратно въ темную комнату. — инфанта просить императора дозволить королевѣ посѣщать ее. Къ этимъ запискамъ приложено письмо, пом'вченное 19 августа; письмо писано неизв'естною рукою и въ концѣ его приписка: «Прошу извиненія у вашего величества, что письмо писано чужою рукою. У меня нѣтъ болѣе силь писать!» Эта приниска сдѣлава рукою инфанты Каталины, принцессы австрійскаго дома, будущей королевы португаль-Ской....

Іоанні было запрещено говорить съ кімъ бы то ни было, кромі ея тюремщика, маркиза Деніа. Съ нимъ она часто и много разговаривала: по пяти, по шести часовъ сряду бесѣдовая́а она съ нимъ о своемъ заточеніи, о политикі, о своей семьі. Перечитывая донесенія объ этихъ разговорахъ, испытываешь чрезвычайно непріятное чувство, какъ будто находишься въ домі умалишенныхъ: лица, давно умершія, встаютъ изъ гробовъ своихъ, дійствуютъ среди живыхъ людей, управляютъ судьбами міра; о новыхъ діятеляхъ не упоминается, или же ихъ діянія представлены въ извращенномъ виді; событія, давно закончившіяся, составляютъ иптересъ дня, являются какъ бы продолжающимися и занимающими умы всіхъ, и т. п.

Эти нелілюсти, свойственныя лишь разстроенному раз-

судку, истекали, однако, не отъ Іоанны, но отъ самого маркиза Деніа. Два, три прим'вра, какимъ образомъ маркизъ Деніа лгаль Іоаннѣ, извращаль ей смысль событій, запутываль ее: король Фердинандъ умеръ 23 января 1516 г.; маркизъ Деніа, въ теченіе трехъ літъ, до августа 1519 года, говорилъ Іоаннъ, что ея отецъ живъ; неизвъстно почему, во Іоанна не дов'єряла въ этомъ отношении маркизу, не смотря на то, что маркизъ не разъ завѣрялъ справедливость этого своимъ честнымъ словомъ. Вслъдствіе возстанія. бывшаго въ 1519 году, Карлъ, ради политическихъ цёлей и приличія. посътилъ Іоанну; маркизъ увѣрялъ Іоанну, что Карлъ прітэжалъ въ Испанію единственно для того, чтобъ просить Фердинанда, своего д'яда, обходиться съ его матерью не такъ жестоко. Императоръ Максимиліанъ умеръ въ январѣ 1519: спустя полтора года, маркизъ показываетъ Іоаннѣ собственноручное письмо, пом'вченное 20 августа 1520 г., и просить Іоанну написать письмо къ Максимиліану.

Что же это такое? зачёмъ. для какой цёли Іоанна вводилась въ систематический обманъ и осуждалась на жизнь, обставленную ложными представленіями? Маркизъ Деніа самъ объясняетъ намъ эту цёль въ письмё къ Карлу: «Я сказалъ королевѣ, нашей государынѣ, что король. мой государь и ея отецъ, еще живъ: я сдѣлалъ это съ тою цѣлью, чтобъ убѣдить ее, что все испытываемое ея величествомъ дѣлается по его приказанію. Такъ какъ королева очень любитъ своего родителя, то такимъ образомъ она переносить свой жребій гораздо легче, чёмъ если бы она знала, что онъ уже умеръ. Кром' того, это полезно для вашего величества по многимъ другимъ соображеніямъ». Осторожный маркизъ умалчивалъ объ этихъ «другихъ соображеніяхъ». но они ясны: говоря народу, что Іоанна лишилась разсудка, приводили, что она будто бы не вѣритъ, что Фердивандъ умеръ; теперь, на всякій случай, подготовляли новое доказательство ея сумасшествія. Кто не считаль бы Іоаних помішанною, еслибь услышаль оть нея

отзывъ о Фердинандъ и Максимиліанъ, какъ о живыхъ, между тѣмъ какъ они уже давно умерли? Собственноручное письмо Іоанны къ Максимиліану, умершему уже два года тому назадъ, было бы въ этомъ отношеніи чрезвычайно драгоцѣнно. Знала ли королева о смерти Максимиліана—неизвѣстно; но во всякомъ случаѣ, то обстоятельство, что маркизу не удалось получить отъ нея подобнаго письма, свидѣтельствуетъ о такой сообразительности Іоанны, которая невозможна въ человѣкѣ. страдающемъ разстройствомъ мозга, и которая могла бы сдѣлать честь самому маркизу.

Соображая вск обстоятельства, при которыхъ Іоанна содержалась въ Тордесиллю — внёшнюю обстановку, отношенія кълицамъ, окружавшимъ ее въ замкъ, систематическій обманъ относительно лицъ, находившихся внё замка, мелочныя непріятности на каждомъ шагу и, по временамъ, мученія пытки необходимо признать, что Іоанна жила въ атмосферѣ, способной свести съ ума организмъ даже не столь слабый, какимъ въ большей части случаевъ бываетъ организмъ женщины. Между тѣмъ, самыя тщательныя наблюденія и изысканія не могли открыть въ ней никакихъ слѣдовъ душевной болѣзни.

Маркизъ Деніа, вся цѣль котораго состояла въ томъ, чтобъ представить Іоанну сумасшедшею, постарался, конечно, собрать всѣ, даже мельчайшіе признаки. которые, по его мнѣнію. должны свидѣтельствовать о томъ. что Іоанна страдаетъ разстройствомъ разсудка. Вотъ эти признаки: королева ведетъ нерегулярную жизнь—обѣдаетъ и ложится спать не всегда въ одинъ и тотъ же назначенный для того часъ—она небрежна къ своей одеждѣ и однажды побила даже женщипъ, присматривающихъ за ней. Не придавая никакого значенія подобнымъ обвиненіямъ, мы удивляемся лишь тому, что она не побила самого маркиза: кого же нельзя было бы признать сумасшедшимъ на основаніи подобныхъ признаковъ? кто рѣшится назвать Іоанну помѣшанною на основаніи того, что она «ложится иногда спать слишкомъ поздно».

459

Не считая подобныя явленія признаками сумасшествія, мы видимъ въ поведении Іоанны несомнѣнныя указанія, что она и въ заточении сохранила своей ясный. здравый смысль и нѣжное, теплое сердце. Она сознаетъ себя узницей и не вѣрить злымъ измышленіямъ маркиза, не смотря на все искусство, съ какимъ онъ старается убіднть Іоанну, что говоритъ ей «одну лишь истину». Въ Тордесиллѣ Іоанна не можетъ узнать ничего, что дѣлается за стѣнами замка, и она употребляетъ всю изворотливость своего ума, чтобъ выйти изъ заточенія, чтобъ переступить порогъ своей комнаты: то недостатокъ воздуха, то желаніе им'ять движеніе, то нервная боль. то скука однообразія заставляють ее просить маркиза о повздкв въ Вальядолидъ. Не безъ ея, конечно, ведома писала Каталина свои записки. Іоанна готова даже выслушать мессу въ монастырѣ св. Клары, лишь бы увидѣть кого-нибудь, лишь бы услышать что-либо... Іоанна не требуетъ. не выходитъ изъ себя, она нѣжно проситъ, умоляетъ со слезами на глазахъ, она способна растрогать даже безчувственнаго маркиза. «Ея рѣчи такъ трогательны 1), что и для меня, и для маркизы тяжело ей отказывать». «Ея жалобы вызывають во мнѣ состраданіе къ ней». «Она въ состояніи разжалобить даже камни» 2). «Къ ней нельзя никого допустить — она въ состояни убѣдить всякаго». Это отзывы самого маркиза изъ его писемъ къ императору, ---отзывы человѣка, котораго едва ли даже самъ Карлъ могъ заподозрить въ пристрастіи къ Іоаннѣ. Маркизъ остался, однако, въренъ себъ и его не смутили ръчи, способныя «разжалобить даже камни»: маркизъ находилъ, что всябдствіе такихъ способностей королевы необходимо усилить надзоръ и обходиться съ нею более строго.

Просьбы и мольбы Іоанны дошли до насъ лишь въ письмахъ маркиза; несмотря на то, что эти жалобы переданы сокращенно, выражены въ той формѣ, какую маркизъ считалъ

<sup>1</sup>) Tantas buenas. <sup>2</sup>) Mover piedras.

для себя болѣе приличною, и прошли чрезъ черствую душу маркиза, въ нихъ все-таки видны прекрасныя черты ума и сердца несчастной королевы. «Послѣ того, какъ я послалъ къ вашему величеству мое посл'бднее письмо, ея величество два раза звала меня къ себѣ. Она просила меня написать королю, ея государю<sup>1</sup>), что она не можетъ болѣе выносить той жизни, на которую она обречена, и что она уже слишкомъ давно находится въ заключении и ллёну. Такъ какъ она его дочь, то онъ долженъ оказывать ей любовь и обходиться съ нею лучше. «Здравый смыслъ, --- говоритъ она, -- требуетъ, чтобъ она жила въ такомъ мъстъ, гдъ могла бы имъть хотя какіялибо свёдёнія о дёлахъ». На это маркизъ отвёчалъ Іоаннь, что Фердинандъ поселилъ ее въ Тордесиллѣ, потому что этотъ городъ лежитъ въ центрѣ ея королевства, что съ нею обходятся такъ, какъ она того заслужила, и т. п. Королева на это возражала, что «она передаетъ мнѣ свои жалобы лишь для того, чтобъ облегчить свое сердце». Она жаловалась также на то. что къ ней не допускаютъ инфанта<sup>2</sup>), между тѣмъ какъ по смерти короля, ея государя (Филиппа), онъ и инфанта (Каталина) составляють ся единственное утѣшеніе... «Инфантъ теперь во Фландріи, и хотя та страна лучше Испаніи, но мнѣ все-таки хотѣлось бы, чтобъ мой сынъ былъ близъ меня, чтобъ я могла его видеть, и я все боюсь, что они дадутъ ему чего-либо. что убьетъ его». Въ этомъ отношении она высказала тысячи опасеній... Съ нѣкоторыхъ поръ она очень боится за инфанту и ежеминутно зоветь ее къ себѣ; я спросилъ ея величество, зачёмъ она это дёлаетъ, и королева отвѣчала мнѣ: «Я боюсь, чтобъ король не взялъ ее отъ меня; но даю честное слово, что если онъ это сдѣлаетъ, я выброшусь изъ окна или перерѣжу себѣ горло!» Считаю долгомъ

<sup>2</sup>) Фердинанда, младшаго брата императора Карда.

Digitized by Google

461

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Фердинанду Католическому. По словамъ маркиза Деніа, королева Іоанна не відніла смерти своего отца.

передать это вашему величеству». Опасснія Іоанны на счеть участи своихъ дѣтей болѣе чѣмъ естественны: она была супруга Филиппа, который умеръ отъ яда, и дочь Фердинанда, / который убилъ двухъ своихъ родственниковъ. Какимъ образомъ Карлъ могъ хладнокровно читать подобныя письма осталось бы для насъ загадочнымъ, еслибъ мы пе были знакомы съ XVI стол., съ суровыми характерами лицъ тсй эпохи, которая отличалась величіемъ даже въ преступленіяхъ...

Въ началѣ 1519 г., неудовольствіе испанцевъ на Карла, на его нидерландскихъ представителей въ Испаніи, управлявшихъ страною, которую они ненавидбли, и народомъ, который они презирали, дошло до крайнихъ предбловъ и весною же возстали Кастилія и Валенсія, за ними Аррагонія и другія области испанскаго королевства. Дворянство и города впервые действоваля за одно; ихъ соединяла общая ненависть къ чужеземному игу узурпатора. Честный, благородный образъ д'ыствія Дона Хуана Падильи, руководившаго революціоннымъ движеніемъ, былъ для всёхъ примёромъ, и примёръ его энергической, красивой супруги Донны Маріи Пачеко, защищавшей Толедо отъ королевскихъ войскъ. всёхъ воодущевлялъ. Неестественный союзъ аристократовъ по рожденію съ демократами по принципамъ скоро распался: дворянство измѣнило народу и передалось на сторону короля Карла. Коммунеросы прокляли измѣнниковъ, но не оставили своего справедливаго дёла и рёшились устранить Карла возведеніемъ на испанскій престоя его матери, королевы Іоанны.

Въ августѣ 1520 г. коммунеросы явились въ Тордесиллу. Для нихъ было чрезвычайно важно узнать, дѣйствительно ли королева страдаетъ разстройствомъ разсудка и не справедливы ли тѣ толки, которые лишъ шопотомъ передавались друзьямя и о которыхъ нельзя было заикнуться публично, не рискуя всѣмъ, что мило и дорого человѣку. Коммунеросы спросили всѣхъ, кто жилъ во дворцѣ и ежедневно видѣлъ королеву. Къ сожалѣнію, показанія этихъ лицъ не отыскались

462

въ Симанкасскомъ дворцѣ; вѣроятно, они были уничтожены по приказанію Карла; сущность же показаній сохранилась въ письмахъ кардинала Адріана, который былъ въ то время вицекоролемъ Испаніи. Въ письмѣ отъ 4 сентября онъ, между прочимъ, пишетъ: «Почти всѣ слуги и дамы королевы объявили, что съ ея величествомъ обходились несправедливо и что насильно содержали въ этой крѣпости въ теченіе четырнадцати лётъ, подъ предлогомъ, что, будто бы, ея разсудокъ помраченъ, между твмъ какъ она въ такой же степени обладаетъ разумомъ, какъ въ началѣ своей супружеской жизни». Въ другомъ письмі: «Вопросъ идетъ не о потеръ денегъ, но о томъ, что ваше величество изволили силою захватить королевскій титуль и что вы держали въ заточении королеву, подъ тімъ предлогомъ, что она помѣшана, между тЕмъ какъ Іоанна обладаеть полнымъ разумомъ, какъ то всѣ утверждаютъ». Такихъ писемъ нѣсколько. Не можетъ быть никакого сомнѣнія въ томъ, что лица, окружавшія королеву, будучи спрошены представителями революціоннаго движенія, дали показаніе, свидѣтельствовавшее въ пользу умственныхъ способностей королевы Іоанны. Кто же изъ нихъ могъ рѣшиться говорить ложь въ данномъ случаъ и какія они могли имѣть побужденія скрывать истину?

Въ теченіе 103 дней, во все время, пока коммунеросы владѣли Тордесиллой, королева пользовалась полной свободой. Ея поведеніе въ теченіе этихъ 103 дней показываетъ, что она обладала здравымъ смысломъ, даже послѣ четырнадцатилѣтней насильственной порчи ея умственвыхъ способностей: она тотчасъ удалила отъ себя маркиза, его супругу, дѣтей ихъ, и всѣхъ присматривавшихъ за ней женщинъ, за исключеніемъ одной. Іоанна, располагающая своимъ временемъ, предоставленная самой себѣ, обращаетъ вниманіе на свою внѣшность и даже маркизъ Деніа не могъ бы упрекнуть ее въ небрежности къ своей одеждѣ. Событія и вопросы самаго серьезнаго характера представились ей съ первой же минуты ея освобожденія,

и Іоанна доказала, что не потеряла ни трудной способности управлять страною, ни осторожной разборчивости въ оцѣнкі: сложныхъ политическихъ комбинацій, послі: продолжительнаго заточенія она осталась по прежнему дочерью Изабеллы Нотаріальныя записи тѣхъ переговоровъ, которые Іоанна вела съ депутатами отъ городовъ, представляютъ точную и не ложную картину дѣятельности Іоанны въ теченіе немногихъ дней свободы. Тайные агенты кардинала Адріана подтверждаютъ въ своихъ донесеніяхъ, что записи вѣрно передали смыслъ бывшихъ переговоровъ. Самая главная аудіенція, данная Іоанной депутатамъ, происходила 24 сентября; она пнтересна во многихъ отношеніяхъ:

Докторъ Цунига, изъ Саламанки, говоритъ рѣчь отъ имени хунты. Онъ излагаетъ жалобы испанскаго варода на Карла и его совѣтниковъ, стоя на колѣняхъ передъ королевой---- Іоанна просить его встать, чтобъ «лучше разслышать его рѣчь»: рѣчь довольно длинна-Поанна велитъ принести себѣ кресло, говоря, что желаетъ «спокойно выслушать и основательно обсудить» всѣ жалобы своего народа. Выслушавъ р'вчь Цуниги, Іоанна отв'ячаетъ на нее спокойно. съ большимъ тактомъ, съ большимъ политическимъ смысломъ: едва упомянувъ о своемъ заточении, она говоритъ о тѣхъ заыхъ людяхъ, которые окружали ее и намъренно обманывали. скрывъ отъ нея даже смерть отца. Перейдя затемъ къ любимымъ ею Нидерландамъ, отъ которыхъ испанцы такъ много страдали. Іоанна выражаетъ лишь удивленіе. что Испанія могла такъ долго сносить притксненія, не прибъгая къ мести -- «я сочувствую всему доброму и ненавижу все дурное». О своемъ отцѣ, Фердинандѣ, Іоанна отзывается съ любовью и старается извинить его ошибки дурнымъ вліяніемъ на него второй супруги, Germaine de Foix, ен мачихи; въ своей ричи, Іоанна избигаеть говорить о Карли, не желая представлять своего сына и короля въ темномъ свътъ. Въ заключение она объщаетъ уничтожить всѣ злоупотребления.

Digitized by Google

464

насколько это позволить ей ея слабое здоровье, и предлагаеть депутатамъ избрать изъ своей среды четырехъ довѣренныхъ лицъ, съ которыми она могла бы обсудить тѣ мѣры, которыя необходимы для искорененія злоупотребленій. Хуанъ де Авила предлагаетъ, чтобы для переговоровъ съ депутатами былъ назначенъ одинъ опредѣленный день въ недѣлѣ, на что loaнна возражаетъ: «Я хочу видѣть депутатовъ моего народа и говорить съ ними такъ часто, какъ то будетъ необходимо».

Таково было поведеніе Іоанны въ знаменитый день 24 сентября 1520 г. Неужели это поведеніе сумасшедшей? Будучи помѣшанною. могла ли бы она такъ здраво, разумно и осторожно вести переговоры съ дѣятелями революціи? Тактъ, съ которымъ она выражаетъ свои мнѣнія, осторожность, съ которою она относится къ требованіямъ революціи, политическій смыслъ, выраженный при обсужденіи вопросовъ, поднятыхъ революціоннымъ движеніемъ-все это ясно свидѣтельствуетъ, что изъ четырнадцатилѣтняго заточенія Іоанна вышла съ тѣмъ же здравымъ смысломъ, какимъ она обладала въ первый день своего плѣна.

Отчего Іоанна вновь потеряла свою свободу? Какимъ образомъ она опять попала въ руки своихъ мучителей? Политическія обстоятельства того времени и личныя убѣжденія Іоанны необходимо должны были привести ее, послѣ кратковременнаго пользованія свободой, къ прежнему состоянію тордесилльской узницы.

Освобожденіе королевы Іоапны тёсно связано съ успѣхами революціонной партіи. Цёль возстанія заключалась, конечно, не въ освобожденіи тордесилльской плѣнницы: но несомнѣнно, что безъ этого возстанія Іоанна не пользовалась бы свободой даже въ теченіе 103 дней. Поднявъ оружіе противъ Карла, пародъ склоненъ былъ видѣть въ его матери свою союзницу, такъ какъ уже давно насильственное заключеніе Іоанны не было тайной ни для кого въ Испаніи: маркизъ Деніа, задолго до начала революціи, жалуется императору,

30<sup>°</sup>

что «тайна» всёмъ извёстна, что его называютъ «тираномъ, тюремщикомъ» и публично бранятъ. Какъ же смотръла Іоанна на революціонное движеніе. освободившее ее?

Іоанна сама объявила, что равно любитъ всѣ сословія своего народа, и мы не имћемъ основаній сомићваться въ искренности ея словъ. Іоанна происходила отъ королсвской крови; она равно любила всёхъ своихъ подданныхъ, но нигдёни въ Италіи, въ домѣ своихъ родителей. ни въ Нидерландахъ, во дворці своего супруга, ни въ Тордесиллі. въ своемъ затворническомъ казематѣ, ни отъ кого, - ни отъ Фердинанда, своего отца, ни отъ Филипиа, своего супруга, ни отъ маркиза Деніа. своего тюремщика, — никогда она не слышала, чтобъ профессора и адвокаты, врачи и ремесленники имбли бы право голоса въ дѣлахъ, подлежащихъ вѣдѣнію короны. Іоавна д'ялала уже большое насиліе т'ямъ понятіямъ, въ которыхъ она была воспитана, когда допускала, что въ крайнихъ случаяхъ, и то «лишь въ крайнихъ», высшее дворяяство и королевские совѣтники могутъ принимать участие въ государственныхъ дѣлахъ страны. Будучи въ плену, въ заточении, она часто вспоминала о высшемъ сословии и не разъ спрашивала: «гдѣ же испанскіе гранды? что дѣлаетъ мое дворянство?» но никогда, ни разу не спросила она, гдѣ ея народы. что дѣлаетъ низшее сословіе.

Отношенія высшаго и средняго сословія къ Іоанні были прямо противоположны. Гранды Испаніи ничего не сділали въ пользу Іоанны, народъ же вспомнилъ о ней въ первый день возстанія: народъ послалъ войско въ Тордесиллу и освободилъ Іоянну, гранды же взяли штурмомъ тордесилльскій замокъ и предали Іоанну опять въ руки власти.

Среднее сословіе страдало отъ поборовъ и оскорбленій, которые ему наносилъ Карлъ и его нидерландскіе совѣтники. Но такъ какъ Іоанна уже давно не имѣла никакихъ связей съ Нидерландами и такъ какъ она была насильно заточена <sup>истъ</sup> томъ, то среднее сословіе желало возвести ее на тронъ

Кастилін. чтобъ, такимъ образомъ. уничтожить ненавистное соединение объихъ странъ. Испании и Нидерландовъ. Испанское же дворянство, въ теченіе трехъ послѣднихъ правленій — Филиппа, Фердинанда, Карла – получило въ даръ многія государственныя земли, чёмъ оно было подкуплено въ пользу узурпацін и за что оно дало свое молчаливое согласіе на соединение Испании и Нидерландовъ. Возведение Іоанны на тронъ Кастиліи отнимало у дворянства ть богатыя имьнія, которыя были предоставлены ему въ ущербъ государственнымъ интересамъ. Среднее сословіе страдало отъ религіознаго гнета католическаго духовенства и возстание являлось оппозицией испанско-католической церкви; въ то время въ Испаніи было болёе приверженцевъ Лютерова ученія, чёмъ, быть можетъ, въ самой Германія; Іоанна же, по меньшей м'яр'я, не была католичкой. Высшее сословіе въ Испаніи было фанатическимъ приверженцемъ католицизма и не могло равнодушно относиться къ королевѣ-еретичкѣ.

Едва ли можетъ быть сомвѣніе въ томъ, чью сторону должна была принять Іоанна. Она не могла полагаться на върность къ ней высшаго сословія; если бы Іоанва перешла на сторону возставшаго средняго сословія, всякое сопротивленіе стало бы невозможнымъ и Карлъ потерялъ бы испанскую корону. Кардиналъ Адріанъ, первый приверженецъ Карла, писалъ ему, что если Іоанна подпишетъ прокламацію о готовности принять въ свои руки бразды правленія, онъ тотчасъ же - выйдеть изъ Испаніи, такъ какъ дальньйшая борьба будеть уже невозможна. Въ послъднемъ случат высшее сословіе готово было заключить съ королевою миръ, чтобы сохранить за собою возможность отстаивать свои права на полученныя имъ земли; Іоанна держала въ своихъ рукахъ матеріальную судьбу высшаго сословія. Но Іоанна-королева, дочь Фердинанда и мать Карла, не могла принять сторону средняго сословія: она была рождена и воспитана королевой, она была вся пропитана аристократическими, королевскими идеями. Ея

убѣжденія не измѣнились и въ тордесильскомъ заточеніи; королева Іоанна должна была переродиться, прежде чѣмъ встать во главѣ возстанія. Когда депутаты отъ городовъ, которымъ она была обязана своимъ освобожденіемъ, упомянули о дурныхъ поступкахъ Карла съ нею и объ его дурномъ управленіи Испаніею, Іоанна прервала ихъ рѣчь словами: «Напрасно вы старастесь поссорить меня съ Карломъ; все мое принадлежитъ ему и онъ сумѣетъ позаботиться о благосостояніи государства».

Къ этимъ общимъ причинамъ, по которымъ для Іоанны невозможно было согласиться на предложенія революци, поднятой среднимъ сословіемъ, присоединились причины болѣе частныя, но, въ данномъ случаѣ, не менѣе важныя.

Іоанна не знала положенія партій; ей были неизвъстны силы революціи. Въ теченіе четырнадцати літь маркизъ Деніа не напрасно извращалъ ей всё событія и представлялъ все въ ложномъ свѣтѣ. Теперь, получивъ свободу, она была окружена людьми липь одной возставшей партіи. Могла ли Іоанна довърять имъ? А между тъмъ шпіоны Карла. подосланные кардиналомъ Адріаномъ, по большей части лица духовнаго званія, ув'єряли ес, что революціонная партія желаеть лишь воспользоваться ея именемъ, чтобъ сложить на одну ее всю отвѣтственность передъ королемъ и народомъ. «который не принимаетъ никакого участія въ возстаніи»; Іоанні была показана прокламація Карла отъ 7-го октября 1520 г., въ которой она, между прочимъ, прочла слѣдующія строки: «Не могу выразить словами то горе, которое я чувствую, когда подумаю, какъ дерзко и надменно обращаются депутаты отъ городовъ съ королевою. моею государынето»; ей было показано воззвание коннетабля Кастили, въ которомъ онъ призываль грандовъ Испаніи къ «святому предпріятію», къ освобождению законной королевы отъ «варварскаго деспотнама средняго сысловія» Могла ли Іоанна не дов врять королю и грандокт Испаніи?

Іоанна рѣшилась спасти свою Испанію отъ «произвола революціи». Съ большимъ тактомъ и знаніемъ дѣла она затягивала переговоры съ хунтой, чтобы дать время грандамъ Испаніи вооружиться для подавленія возстанія. Депутаты отъ городовъ, видя, что они только теряютъ время въ переговорахъ съ королевою, рѣшились обратиться къ ней съ мольбами: они стали передъ ней на колѣни, взяли въ руки готовую прокламацію, перо, чернила и умоляли ее подписать свое имя, согласиться быть королевой и тёмъ спасти Испанію отъ окончательнаго разоренія, освободить народъ отъ тяжкаго ига. Іоанна осталась непоколебима. Черезъ два дня гранды Испаніи стояли у воротъ Тордесилы. Черезъ герольда извѣстили они Іоанну. что явились служить ей. какъ вѣрные и покорные подданные. Іоанна приказала отворить городскія ворота. «Гранды и дворяне-мои законные слуги,-говорила Іоанна депутатамъ, — они никого не обидятъ». Но члены хунты хорошо знали этихъ испанскихъ грандовъ и дворянъ; они отказались пустить ихъ въ городъ. Тордесилла была взята приступомъ. Іоанна у воротъ дворца встрѣтила вельможъ Испаніи: она была рада видѣть себя окруженною представителями знатнъйшихъ испанскихъ фамилій. Іоанна спасла Испанію отъ революціи.

Въ числѣ представителей знатныхъ испанскихъ фамилій находился и маркизъ Деніа, хорошо извѣстный Іоаннѣ. Нѣсколько дней спустя. она опять была его плѣнницей, онъ — ея тираномъ. Только теперь поняла Іоанна, что разумѣлось подъ «священнымъ предпріятіемъ для освобожденія законной королевы»; ей оставалось лишь оплакивать свою ошибку. Опять темная комната тордесилльскаго замка стала для нея казематомъ, опять явилась на сцену пытка, какъ успокоивающее средство...

Вторичное заточеніе Іоанны отличалось большею жестокостью и доходило по временамъ до звърства. Маркизъ Деніа чувствовалъ потребность выместить на Іоаннь ть поруганія,

Digitized by GOOGLE

которымъ онъ подвергся отъ народа: Іоанна, послё 103 дней свободы, уже не такъ легко переносила оскорбленія и муки ее страшно мучило сознаніе своей ошибки и медленно жгло чувство безнадежности своего положенія. Съ Іоанной стали обращаться еще безцеремоннѣе, еще строже. Инфанта Каталина была взята отъ своей матери и выдава за португальскаго короля. Казалось, Іоавна не вынесетъ этой разлуки, не выдержитъ удара, умретъ отъ тоски по дочери... но ей не дано было счастья умереть. Отчаяніе овладѣло нравствевнымъ существомъ Іоанны; пытки разстроили организмъ королевы. Долгія усилія отца, мужа, сына увѣнчались успѣхомъ королева Іоанна сошла съ ума.

Въ послѣдніе годы своей жизни Іоанна лишилась разсудка. Злые духи окружали ее; они дразнили ее, мучили, хохотали вокругъ нее и ругались надъ всякимъ добрымъ движеніемъ ея сердца... Огромная, злая кошка разрывала въ ея присутствіи своими длинными когтями души ея отца и мужа; она сжеминутно готова была растерзать на части Іоанну: она бросалась на нее, и Іоанна дрожала всѣмъ тѣломъ, кричала, молила о помощи и въ страхѣ билась головой о холодный камень темницы...

По временамъ, однако, все рѣже и рѣже, Іоанна приходила въ себя. Маркизъ Деніа подмѣчалъ эти свѣтлыя минуты и пользовался ими съ звѣрскою злобою: въ эти именно минуты онъ пыталъ ее «веревкой». Физически Іоанна была низведена своимъ сыномъ до степени животнаго: она не покидала своей постели; бѣлье никогда на ней не смѣнялось; она гнила вмѣстѣ съ рогожей, на которой лежала; черви ѣли ее, солому, которая была подъ ней, тѣ рубища, которыми она была прикрыта. Воздухъ былъ полонъ міазмовъ.

Въ такомъ положении доживала свой вѣкъ родоначальница испано-австрійскаго дома. Наконецъ, приблизились давно съ радостью ожидаемые ею послѣдніе дни. Наступилъ апрѣль 1555 г., въ которомъ ей суждено было умереть послѣ сорока

девяти лёть заключенія въ тордесилльскомъ замкв. Измучивъ ее заточеніемъ, поруганіями, пыткой. ей, казалось, дозволять умереть спокойно. Ея смерти желали всь. Но честь бургундо-габсбургскаго дома требовала, чтобъ Іоанна исповѣдалась передъ смертью въ своихъ грѣхахъ. Въ послѣднія минуты жизни, у одра умирающей матери императора Карла V, совершались какія-то чудовищныя сцены, по счастью, намъ неизвѣстныя: раздирательные стоны и нечеловѣческіе крики вылетали изъ тордесильскаго замка и пугали проходившихъ мимо поселянъ... Маркизъ Деніа, сынъ тюремщика Іоанны, извѣщалъ государственнаго секретаря. что Іоанна умерла безъ исповѣди, какъ еретичка; принцесса Іоанна, дочь Карла. нисала своему отцу, что королева Іоанна, его мать, удостоилась причаститься Св. Тайнъ. Такъ или иначе, но 12-го апрѣля 1555 г., по утру, между 5-ю и 6-ю часами, королева Іоанна, наконецъ, умерла.







X

## АББАТЪ ПОЛИНЬЯКЪ

H

## ПОЛЬСКОЕ БЕЗКОРОЛЕВЬЕ.

«Отечеств. Записии», 186 9.





Digitized by Google

## Аббатъ Полиньякъ и польское безкоролевье.

I.

Не только въ цольской литературѣ того времени, но и въ иностранныхъ, преимущественно французскихъ изданіяхъ цылыя страницы книгъ и столбцы газетъ посвящены описанію блистательныхъ побѣдъ, покрывшихъ славою польское оружіе въ 1660 году, во время войны Польши съ Россіею. Сапъга и Чарнецкій разбивають на-голову князя Хованскаго близь Слонима, на границѣ Польши; князь Долгорукій разбить на Прон'ь; князь Трубецкой терпитъ неудачи въ Украйн'ь; Шереметьевъ теряетъ на Волыни весь свой обозъ и часть своего стотысячнаго войска; Георгій Хмѣльницкій, сынъ знаменитаго Богдана, разбитый Собескимъ подъ Слободицей, подчиняется побидоносной республики. Слава этихъ побидъ пронеслась по всей Европѣ и возбудила въ ней предчувствіе великихъ перемѣнъ на восточныхъ границахъ: Европа ожидала, что могущественная Польша возьметь опять Кіевъ, займетъ Украйну, распространить панику по всей России...

Прошло нёсколько мёсяцевъ. Сеймъ 2-го мая 1661 года буренъ и грозенъ. Король Янъ Казиміръ об'єщаетъ уважать свободу избранія, но, предчувствуя скорую кончину и предвидя злыя для страны посл'єдствія безкоролевья, король предлагаетъ собранію назначить ему преемника при его жизни. Сеймъ отв'єчалъ крикомъ негодованія на такое предложеніе; онъ вид'єлъ въ немъ нарушеніе одного изъ самыхъ дорогихъ ему правъ; шумъ, крики, брань вышли изъ границъ. Чар-

нецкій велить принести сотни знамень, трофен недавнихъ побѣдъ; но ихъ видъ не въ силахъ утушить бури. Король покинулъ засъдание; вопросъ отложенъ. Спустя мъсяцъ. 4-го іюня, сеймъ собрался опять; опять члены его защищали свои права съ крайнею настойчивостью; они сознаютъ все зло безкоролевья, но не умѣютъ отказаться отъ права выбирать себѣ новаго короля лишь по смерти прежняго. Опять шумъ. крики, брань. Задумался Янъ Казиміръ. Онъ проситъ слова и, среди молчанія, скрывавшаго затаенную ненависть, произносить роковыя слова: «Дай Богъ, чтобы я быль ложнымь пророкомъ; но если вы не примете мъръ противъ тахъ бъдствій, которыя угрожають странк вследствіе вашихь пресловутыхъ правъ свободнаго избранія. славная республика станетъ добычею сосѣднихъ народовъ. Московія захватитъ Литву; Бранденбургія овладбеть Пруссіею и Познанью; Австрія возьметь Краковію и Польшу. Каждое изъ трехъ государствъ предпочтеть лучше раздёлить польскую республику. чёмъ владёть ею безраздѣльно, но съ сохраненіемъ вашихъ вольностей...»

То были пророческія слова. Сбылись предсказавія Яна Казиміра скорѣе, чѣмъ, быть можетъ, думалъ самъ Янъ.

Польскому королю не трудно было быть пророкомъ; возможность такого исхода предвидѣли даже иностранные государи. Въ 1666 году .lюдовикъ XIV послалъ въ Стокгольмъ чрезвычайнаго посла, маркиза де-Помпоннъ, для подписанія договора, въ 5-мъ § котораго сказано: «Le prêt d'un corps de trois mille cavaliers suédois, qui, réunis à quatre mille fantassins français, iraient. sous le prince de Condé, protéger, sur sa demande, le roi de Pologne contre le maréchal Lubomirski et les confédérés, et empêcher aussi que l'empereur, le Moscovite, et l'électeur de Brandenbourg ne partageassent entre eux les états de la couronne de Pologne, après la mort du roi Casimir»<sup>1</sup>).

<sup>•)</sup> Швеція обязывается доставить вспомогательный корпусь изъ трехъ тысячъ кавалеристовъ, которые, вийстѣ съ четырьмя тысячами французской пѣхоты, подъ предводительствомь принца Конде, должны воспрепятствовать,

Сто лётъ тому назадъ, по смерти послёдняго изъ дома Ягеллоновъ, съ 1572 г., польская корона стала достояніемъ свободнаго избранія. Въ то время, когда во всёхъ странахъ Европы королевская власть пріобрѣтала все болёе й болёе значенія, одна Польша хвалилась тёмъ, что сумѣла обуздать эту власть, одни поляки называли свою родину республикой и избирали себѣ короля... То̀, чѣмъ хвалились поляки, то̀, по мвѣнію Яна Казиміра, составляло роковое бѣдствіе страны, отъ котораго она рано или поздно станетъ добычею сосѣдей.

По смерти короля начивалось въ Польшѣ безкоролевье. Le roi est mort, vive... l'interrègne. Во время безкоролевья архіепископъ Гнѣзненскій, какъ примасъ королевства, становился во главѣ государства; онъ сзывалъ сеймъ, который долженъ былъ заняться свободнымъ избраніемъ новаго короля. Какъ только депутаты съѣзжались въ Варшаву, они избирали маршала. который руководилъ избирательнымъ сеймомъ. Избраніе короля происходило въ долинѣ между Варшавой и Волой; всякій дворянинъ имѣлъ право голоса; никто не имѣлъ права являться на мѣсто избранія съ вооруженными людьми. Послѣднее условіе никогда не исполнялось: ни одно избраніе не проходило безъ участія военной силы. Подкупы и интриги доходили до чудовищныхъ размѣровъ.

Когда Янъ Казиміръ отрекся отъ польскаго престола и удалился во Францію д'ялить свой досугъ между молитвами въ аббатствъ Сенъ-Жерменъ де-Прѐ и ласками красивой Ниноны де-Ланкло, между торжественными служеніями въ монастыръ S.-Martin и веселыми оргіями въ домѣ извъстной прачки Маріи Миньо, впослѣдствіи жены маршала Лопиталя, то покидалъ Польшу послѣдній отпрыскъ изъ дома Ягеллоновъ, послѣдній изъ дома Вазы. послѣдній изъ дома Пястовъ. Съ этого времени избраніе короля не будетъ уже руково-

чтобы императоръ, царь московскій и курфирстъ бранденбургскій не поділили между собой, по смерти короля Казиміра, Польскаго королевства. Согrespondance de Suède, v. XXIX. du 10 février 1666.

477

диться никакими историческими преданіями; всѣ связи съ прошлымъ порваны. Теперь всякій имѣлъ равное право бытъ избравнымъ въ короли: теперь, при всякомъ избраніи, становилось все болѣе и болѣе яснымъ, что близокъ часъ, въ который суждено осуществиться пророчествамъ Яна Казиміра.

Выборы 1669 года были болже чёмъ бурны, они были кровопролитны. Михаилъ Радзивилъ съ 1.600 драгунами. Сапъга съ полкомъ въ 5.000 человъкъ, Вишневецкій съ цълою арміею и мн. др. явились на місто избранія съ явною цілью поддержать оружіемъ свой голосъ. Если польскіе магнаты съ ихъ воинами и гайдуками обращали выборы въ междоусобную распрю, то военная свита иностранныхъ пословъ обращала распрю въ настоящую войну, съ тою лишь разницею, что эта война была популярною, ее любилъ народъ, онъ желалъ ее. какъ средство поживиться и весело пожить на чужой счетъ. Франція и Австрія принимали самое діятельное участие въ выборахъ новаго короля; посолъ Алексвя Михайловича не былъ въ нихъ бездѣятеленъ: іезуиты. съ отцомъ Рикетомъ во главѣ, выказывали при этомъ всю ловкость своего ордена въ интригахъ и козняхъ; двадцатидвухлѣтній Лейбницъ писалъ свою политическую брошюру въ пользу одного изъ кандидатовъ. Глаза всей Европы были устремлены на долину между Варшавой и Волой. Изъ девяти кандидатовъ только трое обращали на себя серьезное внимание; то были три принца: Конде, Нейбургскій и Лотарингскій. Нетолько вельможи, но ихъ жены, сестры. дочери подѣлились между тѣми тремя кандидатами и употребляли всё дозволенныя и, будемъ откровенны, даже недозволенныя средства въ пользу того или другого лица. М-те Собъская, принцесса Радзивилъ, m-lle Острогъ, красивѣйшая изъ всѣхъ дамъ польской аристократіи, принимали живое участіе въ выборахъ: со стаканомъ вина въ рукахъ, онѣ интриговали пословъ, выманивали у нихъ деньги, продавая имъ дорогою цёною голосъ мужа, брата, любовника; переговоры, начатые въ гостиной, неръдко въ уборной, прог Digitized by GOOGLE должались во время ночныхъ свиданій; звонъ золотыхъ монетъ замѣнялъ звуки поцѣлуя и слова любви уступали дебатамъ о государственныхъ дѣлахъ...

Въ Варшавћ подробно разбирали личность каждаго изъ тѣхъ трехъ кандидатовъ. Такъ, напримѣръ, противъ принца Нейбургскаго говорили, что «ему уже 60 лѣтъ; онъ не знаетъ ни нравовъ, ни языка польскаго; ни въ мирѣ, ни на войнѣ онъ не сдѣлалъ ничего славнаго, кромѣ одиннадцати душъ дѣтей, которыхъ онъ привезетъ съ собою, и, какъ всѣ нѣмцы, радъ кормить икъ на чужой счетъ». Одна современная брошюра такъ отзывалась о принцѣ Конде: «Въ молодости онъ былъ бунтовщикомъ; тецерь же, устарѣвъ, никуда не годенъ. ни въ совкть, ни на войнк; религи у него нкть никакой-онъ танцуеть по праздникамъ и встъ мясо по пятницамъ; его преддагають Польшё, желая лишь избавить отъ него Францію: фран-цузы стремятся къ господству. не уважаютъ никакого на рода, за исключеніемъ своего, и желають, при помощи короля французской крови, офранцузить всю Польшу». Еще задолго до выборовъ, французскій посолъ доносилъ своему государю: «Поляки примуть сторону того, кто имъ болѣе заплатить; они охотнѣе принимаютъ сегодня одинъ рубль на выпивку, чёмъ всё тысячи, которыя имъ об'єщають въ будущемъ. Никто не можетъ предсказать результата выборовъ. Знатные поляки опустили руки; вся сила перешла къ мелкой шляхтѣ. Польскій король будеть избрань не імбрами державь, не переговорами ихъ пословъ, но случайностью и корыстью»<sup>1</sup>).

Французскій посоль не опибся. Всё интриги магнатовь, стоившія столькихъ денегъ и хитростей, униженій и безчестій, не привели ни къ чему: послё цёлаго года публичныхъ дебатовъ и подпольныхъ усилій со стороны аристократіи, шляхта взяла верхъ и провозгласила польскимъ королемъ Михаила Коривута.

<sup>1)</sup> Lettre de Forbin-Janson, du 20 décembre 1668.

Михаилъ Коривутъ Вишвевецкій былъ сынъ знаменитаго Іереміи Вишневецкаго, изв'єстнаго своими кровавыми подвигами противъ православія и казаковъ. Сынъ не былъ похожъ на отца: это была жалкая посредственность, выдвинутая впередъ раздоромъ партій, интригой, подкупомъ. Отецъ былъ грозою казаковъ; а при сынѣ славный Дорошенко унизилъ цѣну плънныхъ поляковъ на турецкихъ рынкахъ до щепотки табаку... Французскій посолъ, Forbin-Janson, доносилъ Людовику XIV о новоизбранномъ королѣ: «Король окруженъ низкими людьми, которые совѣтуютъ ему держаться на тронѣ тѣми же средствами, при помощи которыхъ онъ получилъ корону, то-есть. насиліемъ противъ магнатовъ и подкупомъ голодной шляхты. Чтобы подлержать любовь и приверженность шляхты, король распускаетъ слухи. что магнаты хотять его низложить, что его жизнь въ опасности и т. п. Въ послёдніе дни онъ очень смущенъ, полагая, что уже принялъ ядъ, подсыпанный ему магнатами. Онъ малъ ростомъ, сутуловатъ, носитъ парикъ. Все предсказываетъ краткое, несчастное царствованіе. если только Господь не сдблаеть чуда» 1).

Какъ и слѣдовало ожидать, Господь не сдѣлалъ чуда, и четырехлѣтнее правленіе Михаила Коривута было рядомъ политическихъ ошибокъ. Общее недовольство королемъ постоянно возрастало. Шляхта, выбравшая его въ короли, скоро сознала свою ошнбку. Въ одномъ современномъ памфлетѣ сказано: «Мы были обмануты, когда избирали его; онъ оказывается неспособнымъ ни на войнѣ, ни въ мирѣ; онъ не расширяетъ границъ государства, желаетъ обложить дворянъ данью, желаетъ жениться на австріячкѣ безъ согласія аристократіи, не шлетъ пословъ въ чужія страны, даритъ своимъ довѣріемъ лишь неопытныхъ и льстецовъ; заботится болѣе о пищѣ и винѣ, чѣмъ объ общественномъ благѣ» и т. п. Послѣднее обвиненіе было вполнѣ справедливо: насколько король за-

<sup>1</sup>) Lettre de Forbin-Janson. du 26 juin 1669.

ботился объ общественномъ благѣ, доказываетъ безславный буджакскій миръ, по которому Польша утерила Украйну и Подолію, а его смерть оправдала обвиненіе его въ чревоугодіи: онъ умеръ отъ неумѣреннаго употребленія китайскихъ яблоковъ, подаренныхъ ему городомъ Данцигомъ. Послѣдній годъ своей жизни, когда турки и татары все смѣлѣе и дерэче наступали на Польшу, король посвятилъ низкимъ интригамъ противъ славнаго своего полководца Яна Собѣскаго; онъ и умеръ наканунѣ знаменитой Хоцимской битвы, когда Собѣскій жестоко отомстилъ туркамъ.

Умерь Михаиль Коривуть. Настало безкрулевье, а съ нимъ раздоры, интриги, козни. Подъ впечатлёніемъ блистательной Хоцимской битвы, Европа видёла въ побёдителё прямого преемника Коривута: «Провидёніе, даровавъ побёду Собёскому на другой день по смерти Коривута, ясно указывало на его божественное избраніе; Провидёніе какъ бы нредназначало его занять тронъ, имъ спасенный» <sup>1</sup>). За полгода до открытія избирательнаго сейма, m-me de Sevigné пиmетъ къ своей дочери:

«Il y a une nouvelle de l'Europe qui m'est entrée dans la tête; je vais vous la mander contre mon ordinaire. Vous savez que le roi de Pologne est mort. Le grand maréchal, mari de M-lle d'Arquien (Jean Sobieski) est à la tête d'une armée contre les Turks. Il a gagné une bataille si pleine et si entière, qu'il est demeuré 15.000 Turks sur place. Il a pris deux bassas; il s'est logé dans la tente du général, et cette victoire est si grande, qu'on ne doute point qu'il ne soit élu roi. d'autant plus qu'il est à la tête d'une armée, et que la fortune est toujours pour les gros bataillons. Voilà une nouvelle qui m'a plu» <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Mercure hollandais, année 1673.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Есть новость, которая сильно заняла меня, и я, вопреки обычаю, сообщаю вамь о ней. Вы знаете, что польскій король учерь. Великій маршаль, мужъ мадмуазель д'Аркіенъ (Янъ Собъскій), находится во главѣ арміи, дѣйствующей противъ турокъ. Онъ вышераль полиѣйшее сраженіе и положиль на мѣстѣ 15,000 турокъ. Онъ взяль въ плѣнъ двухь пашей и занялъ пааатку Digitized by

Европейская новость, которая такъ занимала г-жу Севинье и такъ ей нравилась, дбиствительно осуществилась.

Одержанныя побёды надъ турками дёлали вакантный тронъ Польши слишкомъ заманчивымъ. Всѣ коронованные лом́а Европы предъявили своихъ кандидатовъ, число которыхъ доходило до семнадцати. Въ числѣ соискателей былъ, между прочимъ, принцъ Оранскій, будущій король Англіи, и Өедоръ Алексбевичъ. старшій брать Петра Великаго; великій Конде и ничтожный Яковъ Стюартъ, позже несчастный Яковъ П-й Донъ-Жуанъ Австрійскій и Михаилъ Абаффи Трансильванскій; Карль Лотарингскій и Филиппъ Нейбургскій. Послы всъхъ странъ Европы явились въ Варшаву, щедрые на деныти и еще болће на обћщанія; они привезли съ собою собственноручныя письма своихъ государей почти ко всёмъ вліятельнымъ магнатамъ Польши. Папскій нунцій Buonvisi, императорскій посоль, графъ Schaffhorst, испанскій посланникъ Don Pedro de Ronquillos, полномочный министръ Людовика XIV епископъ Forbin-Janson, послы Россіи и Англіи, Голландіи и итальянскихъ принцевъ не жалѣли обѣщаній, не скрывали своего безстыдства и развращали страну подкупами и интригами, открытыми кровопролитіями и тайными отравленіями. Ісэуиты и въ этотъ разъ доказали свое превосходство.

Вся республика подѣлилась на двѣ партіи, которыя вскорѣ стали двумя враждебными лагерями: съ одной стороны— Польша, Нейбургъ и Франція, съ другой—.Литва, Лотарингія и Австрія. Посреди этихъ двухъ партій стояла низкая интригантка, распутная, но красивая женщина, молодая супруга умершаго Михаила Коривута, вдова Елеонора, равно готовая поддержать обоихъ кандидатовъ, но подъ непремѣннымъ условіемъ брака съ нею. Не проходило дня безъ пролнтія крови;

турецкаго главнокомандующаго. Побѣда такъ велика, что никто не сомнѣвается, что онъ будетъ выбранъ королемъ, тѣмъ болће, что онъ стоитъ во главѣ арміи, а счастье всегда на сторонѣ силы. Эта новость очень мнѣ по сердцу.

даже діли на улицахъ играли «въ литвиновъ и поляковъ», при чемъ ихъ споры оканчивались нерідко свалкой между ихъ родителями.

Въ этихъ насиліяхъ свободнаго избранія принимала участіе вся Польша. Одинъ лишь человѣкъ держалъ себя вдали отъ избирательныхъ страстей.

Янъ Собъскій давно уже не былъ въ Варшавъ. Поляки не видъли его со дня Хоцимской битвы. Онъ жилъ въ Жолкевѣ, день и ночь у постели своей супруги, отравленной, какъ говорили тогда, Елеонорою, которая надиялась найти въ Собѣскомъ новаго искателя своей руки, какъ вдовствующей королевы. Собѣскій прібхалъ въ Варшаву накануні дня, назначеннаго для окончательнаго выбора, и громко высказался за великаго воина, принца Конде. За принца говорила вся его жизнь, поб'яды, имъ одержанныя, приговоръ всей Европы, единогласно признававшей обширность его ума и величіе его сердца. Противныя партіи выпустили нісколько памфлетовь, въ которыхъ взводили на Конде самыя безцеремонныя обвиненія. Мало кто в'єриль такимъ обвиненіямъ, но и ті, которые върили, если и становились противъ Конде, все же соглашались, что для Польши нуженъ теперь храбрый полководецъ, который могъ бы защитить ее отъ турокъ и казаковъ. Это-то убъждение заставило всъхъ обратить внимание на недавняго поб'єдителя враговъ республики. Когда Станиславъ Яблоновскій предложиль сейму избрать въ короли Яна Собескаго, это предложение было встричено почти единодушнымъ одобреніемъ. 21-го мая 1674 года маршалъ Янъ Собъскій былъ провозглашенъ королемъ Іоанномъ III.

Яну Соб'вскому было въ то время около 50 л'втъ. Онъ былъ выше средняго роста; полнота не перешла еще въ тучность. Поляки гордились его славными подвигами на войн'в, заглядывались на типическія черты его красиваго лица: высокій, открытый лобъ; густыя брови; правильный, большой носъ; небольшой ротъ, покрытый польскими усами; маленькій

подбородокъ: все лицо освѣщалось глубокими. умными глазамп; года и заботы, военныя тревоги и тяжелыя думы провели дві: різкія морщины на лбу: нісколько самолюбивая осанка и какая-то самоувѣренность въ движеніяхъ виушали къ нему уважение. Его высоко цёнили не только его соотечественники, суль которыхъ могъ быть подкупленъ славою его побіль: его высокія дарованія признавались всей Европою. Bussy-Rabutin, въ одномъ изъ своихъ писемъ, говоря объ избраніи Собъскаго. прибавляетъ: «Quand je serais maréchal de France. duc et pair, enfin tout ce que je devrais être aussi bien que les autres, je regarderais toujours Sobieski à cent piques au-dessus de moi» 1). Собъскій возбуждаль удивленіе, быль въ состоянія привести въ восторгъ: когда овъ спасъ Вѣну отъ турокъ и входиль въ соборъ св. Стефана, чтобы торжественнымъ Те Denm возблагодарить Бога за одержанную поб'яду, епископъ привѣтствовалъ его библейскими словами: «Fuit homo missus a Deo, cui nomen erat Johannes»

«Я хорошо знаю, — говорилъ Собъскій приближеннымъ. съ какою цёлью народъ возвелъ меня на тронъ: народъ назвалъ меня королемъ для того, чтобы я побъждалъ враговъ его. Мое назначеніе — восвать турокъ: въ этомъ мое право на королевскую корону». Il Собъскій. такъ ясно сознававшій свое патріотическое назначеніе. выполнилъ его съ тъмъ безукоризненнымъ геройствомъ. которое доставило ему титулъ великаго полководца своего времени и почтило его изысканною похвалою великаго Конде. Собъскій провелъ всю жизнь свою въ войнахъ. При его избраніи, тронъ въ церкви былъ убранъ 66 зпаменами, трофеями Хоцимской битвы.

Вскорћ послћ его выбора въ короли пришло извћстіе о враждебныхъ Польшћ намћреніяхъ турокъ: извћстіе подтвер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если бъ я быль маршаломъ Франціи, герцогомъ и поромъ, однимъ слономъ, встать, чтать бы я могъ быть подобно прочимъ, я всегда бы говорияъ, что Собтехій на сто кратъ выше меня Lettres de Roger de Rabutin comte de

<sup>&</sup>quot;I, 72 (14 juin 1674).

дилось движеніемъ турецкихъ войскъ, и Собѣскій выступнлъ въ походъ. Походъ былъ непродолжителенъ, но славенъ для намяти новоизбраннаго короля знаменитымъ пораженіемъ турокъ подъ Львовомъ, въ Галиціи. Въ современныхъ газетахъ такъ говорилось объ этомъ походъ: «Потомство съ трудомъ новѣритъ, чтобы король польскій съ 4 или 5.000 войска, безъ всякой другой помощи, кромѣ собственнаго благоразумія и храбрости, могъ противостоять болье 150.000 турокъ и татаръ и въ теченіе шести неділь отбивать ихъ атаки на свои аванносты; чтобъ онъ, наконецъ. одержалъ надъ ними столь рѣшительную побѣду, что невѣрные въ одну ночь пробѣжали болѣе пространства, нежели сколько они сдѣлали передъ тёмъ въ три дня, чтобы атаковать его величество. Небо ясно показало, что король защищаль передовые посты христіанства. Въ этотъ день более, чемъ когда-либо узнали, что поляки не могли избрать болёе достойнаго государя» 1).

Волненія въ Вевгріи были главнымъ поводомъ къ войнѣ 1683 года. Уже давно венгерцы тяготились австрійскимъ игомъ. Въ 1670 г., графы Sezeni, Nadasti, Frangipani, Vesselini. Tettembach и др., во главѣ четырнадцати округовъ, возстали, но неудачно: побѣжденные, взятые въ плѣнъ, они сложили свои головы на эшафоті, въ Віні, и императоръ Леопольдъ I воспользовался этимъ возстаниемъ, чтобъ отнять у Венгріи ть національныя привилегіи, которыя онъ, вступая на тронъ, клялся соблюдать. Раздраженные, наущаемые тайными агентами Людовика XIV, венгерцы возстали вторично въ 1678 году, подъ предводительствомъ знаменитаго графа Emerik Tekeli. Франція прислала ему помощь денежную, Турція и Трансильванія-военную. Tekeli вошель въ Пешть и тамъ торжественно объявилъ себя королемъ верхней Венгріи подъ верховнымъ покровительствомъ Оттоманской Порты. Турція объявила войну Австріи. Султанъ Магометъ IV былъ ярый фанатикъ: его визирь, Кара Мустафа, способный и

<sup>1) «</sup>Gazette de France», 9 octobre 1676.

храбрый, но гордый и самоувѣренный, надѣялся затмить славу Солимана покореніемъ императорской столицы. Леонольдъ просилъ помощи у польскаго короля, предлагая емузаключить союзъ.

Безпокойная, самолюбивая, охватывавшая всй части Евроны политика Людовика XIV и сильная рука турокъ. тяготѣвшая надъ Польшею, заставляли Яна Собѣскаго опредѣлить себѣ точный путь дѣйствій и, въ виду автагонизма между Франціей и Австріей, рѣшительно пристать къ политикѣ той или другой державы. Союзъ съ Австріею представлялся неудобнымъ по ея слабости— союзъ со слабымъ всегда опасенъ; императоръ не могъ дать обезпеченій, что исполнитъ обѣщаемое; наконецъ, Россія и Швеція могли соединиться съ врагами Польши. Но турки были врагами какъ Австріи, такъ и Польши. И союзъ Польши съ Австріею являлся естественною необходимостью. Къ тому же, трудно было ожидать, чтобъ Швеція при Карлѣ XI начала наступательную войну, или чтобъ Россія вошла въ союзъ съ Турціею.

Рядомъ съ этими государственными соображеніями являлись болёе мелкія придворно-ссмейныя обстоятельства: союзъ съ Австріею замедлялся потому, что императоръ. хоть и стѣсненный со всёхъ сторонъ, не желалъ дать королю Польши титуль величества, между тёмъ какъ. съ другой стороны, императоръ подавалъ надежду, что согласенъ на бракъ старшаго сына Собъскаго съ эрцгерцогиней, и высказывалъ готовность хлопотать о насл'ядственности польской короны. Въ то же время Собъскій или, върнъе, супруга его была раздражена противъ Франціи тёмъ, что Людовикъ XIV отказался возвести ея отца, маркиза d'Arquien, въ герцоги; мало того, одно изъ донесеній французскаго посла къ своему государю было перехвачено, а въ немъ говорилось, что «поляки вообще народъ продажный. въ немъ нѣтъ ни честности, ни правдивости». Собъскій заключиль союзь съ Австріею и двинуль свои войска на спасение Вѣны, которую осаждали туркп. Digitized by GOOGLE

У самыхъ стінъ Віны Собіскій на-голову разбиль турокъ, взяль весь ихъ обозъ, многихъ полонилъ, остальныхъ обратилъ въ бігство. Бой продолжался двое сутокъ; на третьи, усталою еще отъ тяжелой сабли рукою, Собіскій написалъ своей супругі реляцію о знаменитой побіді <sup>1</sup>). Это письмо ходило въ то время по рукамъ въ тысячі копіяхъ; въ письмахъ m-me de Sévigné находятся дословные отрывки изъ того письма; Вольтеръ пользовался одною изъ такихъ копій. Письмо характерно и не лишево интереса:

> "Въ палаткъ визиря. 13-го сентября, ночь. «Единственная радость души моей, прелестная и возлюбленная Маріетта!

«Благословенъ Господь во въки! Онъ далъ намъ побъду. Онъ даровалъ намъ такой тріумфъ, подобнаго которому не видимъ въ исторіи прошлихъ столътій. Мы захватили всю артиллерію, весь лагерь мусульманъ, со всъми его несмѣтными богатствами. Пригородныя мѣста, поля, окружающія Вѣну, покрыты тѣлами невѣрныхъ; оставшіеся въ живыхъ бѣгутъ. Наши приводятъ безпрестанно верблюдовъ, муловъ, быковъ, овецъ, бывшихъ въ турецкомъ обозѣ. Мы взяли множество турокъ въ плѣнъ; сверхъ того, мы захватили много перебѣжчиковъ, по большей части ренегатовъ. Побѣда была столь быстрая и до того необыкновенная, что какъ въ городѣ, такъ и въ нашемъ лагерѣ всѣ были постоянно въ тревогѣ, всѣ ожидали, что непріятель возвратится. Онъ бросилъ пороху и амуниціи на сумму до милліона флориновъ.

«Визирь, обратившись въ бъгство, покинулъ все; онъ захватилъ лишь свою обычную одежду и своего коня. Я сталъ теперь его наслъдникомъ, такъ какъ большая часть его богатства досталась мні въ руки.

«Находясь впереди всѣхъ и гоня передъ собой визиря, я илѣнилъ одного изъ его слугъ, который проводилъ меня въ

487

<sup>&#</sup>x27;) Lettres du roi de Pologne Jean Sobieski, p. 59.Digitized by GOOgle

палатки его частнаго дворца; дворецъ этотъ занимаетъ пространство большее, чёмъ Варшава или Львовъ. Я захватилъ всѣ значки и знамена, которые обыкновенно носятъ передъ визиремъ. Большой штандартъ Магомета, который султанъ вручилъ визирю для этой именно войны, я переслалъ святому отцу папѣ<sup>1</sup>). Сверхъ того, мы взяли богатыя палатки, великолѣпные экипажи и тысячи другихъ богатыхъ бездѣлушекъ. Я еще не видѣлъ всего, но добычи нельзя и сравнивать съ тѣмъ, что̀ мы видѣли въ Хоцимѣ. Только четыре или пять колчановъ, украшенныхъ рубинами и сапфирами, стоятъ уже нѣсколько тысячъ дукатовъ. Ты мнѣ не скажешь, мое сердце. какъ татарскія жены своимъ мужьямъ, когда они возвращаются безъ добычи: tu n'es pas un guerrier. puisque tu ne m'as rien гарротté; car il n'y a que l'homme qui se met en avant qui peut attraper quelque chose<sup>2</sup>).

«Мив досталась также верховая лошадь визиря, со всею сбруею. Визиря мы преслёдовали по пятамъ, но онъ убъжалъ. Его первый адъютантъ убитъ, равно какъ и другіе офицеры высшихъ чиновъ. Солдаты захватили много сабель въ золотой оправѣ. Ночь заставила насъ прекратить преслѣдованіе, и къ тому же турки, отступая, защищались отчаянно. Тѣмъ не. менѣс янычары были забыты въ траншеѣ и ночью всѣ перерѣзаны. Турки до того были увѣрены въ своихъ силахъ, что въ то время, какъ одна часть ихъ арміи вступала съ нами въ битву, другая шла приступомъ на Вѣну И правда, войска у нихъ было довольно. Я полагаю, что, не считая татаръ, ихъ было до 300.000 человѣкъ; другіе насчитываютъ до 300.000 палатокъ, что составитъ громаднѣйшую армію, какую когда-

<sup>1</sup>) Въ то время вся Европа интересовалась этимъ штандартомъ. Въ газетѣ «Mercure Galant» приведена была рѣчь, сказанная посломъ Собѣскаго папѣ при врученіи ему подарка отъ польскаго короля. Въ настоящее время, доказано, что то была опшбка—тотъ пітандартъ не былъ знаменштымъ знаменемъ Магомста.

<sup>2</sup>) Ты не воинъ, потому что ты ничего не принесъ; только тоть. кто идеть впереди, можеть добыть что-нибудь. Digitized by GOOGLE либо видѣлъ свѣтъ. Я же считаю до 100.000 палатокъ; онъ занимали три огромныхъ лагеря. Теперь эти лагери отданы солдатамъ на разграбление; даже городские солдаты явились за добычей: нужно дней восемь, чтобъ успѣть разграбить весь лагерь. Турки покинули много плѣнныхъ, особенно женщинъ, но, убъгая, не забыли умертвить ихъ. Да, много женщинъ убито, но многія только ранены и подаютъ надежду на выздоровленіе. Вчера я видѣлъ мальчика трехъ літъ, красивенькаго ребенка, --- турки разорвали ему ротъ. Визирь захватилъ въ одномъ изъ замковъ императора прекраснаго живого страуса и, убѣгая, отрубилъ ему голову, чтобъ онъ снова не достался христіанамь. Невозможно описать всю роскошь палатокъ визиря; тутъ устроены бани, сады съ каскадами, изгогоди для кроликовъ, даже былъ попугай, за которымъ гонялись наши солдаты, но поймать не могли.

«Сегодня я іздиль осматривать городь; онь не выдержаль бы и шести дней осады. Дворець императора пронизанъ ядрами

«Всѣ наши войска прекрасно выполнили свой долгъ. Въ моменть, когда непріятель началь отступать (самая сильная стычка была именно тамъ, гдѣ находился я, насупротивъ визиря), ко мнѣ подъѣхалъ принцъ Вальдекъ, курфирстъ Баварскій и др.; они меня обнимали. цізовали; генералы ціловали моп руки и ноги: офицеры, солдаты кричали: Ah, unser brave König! Всѣ новиновались мнѣ еще болѣе, чѣмъ мои собственныя, польскія войска.

«Только сегодня утромъ я увидълся съ принцемъ Лотарингскимъ и съ курфирстомъ Саксонскимъ; мы не могли свидѣться вчера, ибо они были на противоположной сторонѣ. Комендантъ В'яны, Stahremberg, тоже являлся сегодня ко мні. Всі они обнимали меня, называли своимъ спасителемъ. Я быль въ двухъ церквахъ. гдѣ народъ цѣловалъ мои руки, ноги, одежду; тѣ, которые не могли подойти поближе, кричали: «О, дайте намъ поцѣловать ваши побѣдныя руки!». Они Digitized by GOOGLE

хотёли даже кричать vivat, но воздержались, боясь своихъ офицеровъ. Народъ же кричалъ на улицахъ vivat. Я замѣтилъ, что это не нравилось начальникамъ; вотъ почему, пообъдавъ у коменданта, я тотчасъ же выъхалъ изъ города. Толпы народа провожали меня до воротъ. Императоръ далъ мнъ знать, что онъ за тысячу верстъ отъ меня... Но уже свътаетъ, я долженъ окончить письмо. Я не имъю времени наслаждаться долъ милою бесъдою съ тобою.

«Сегодня же мы идемъ въ походъ, чтобъ преслѣдовать непріятеля въ самой Венгріи.

«Когда визирь убѣдился, что не можетъ болѣе держаться, онъ позвалъ своихъ сыновей и рыдалъ, какъ ребенокъ.

«Настоящее письмо—лучшая газета; ты можешь имъ воспользоваться въ этомъ смыслѣ, предваряя всѣхъ, что это письмо короля къ королевѣ.

«Я написалъ королю Франціи; я сказалъ въ письмѣ, что ему, какъ христіаннѣйшему королю, долженъ я дать отчетъ de la bataille gagnée et de salut de la chrétienté».

Авторъ письма правъ: участь всего христіанскаго міра зависѣла до нѣкоторой степени отъ исхода вѣнской кампаніи. Но судьба императора Леопольда была вся въ рукахъ Яна Собѣскаго; и изъ всего христіанскаго міра одинъ только императоръ, вѣрный своей австрійской гордости габсбургскаго дома, не желалъ унизиться до признанія своимъ спасителемъ выборнаго короля; онъ не хотѣлъ даже поблагодарить его, и за свою не ловкую рѣчь былъ достойно наказанъ отвѣтомъ Яна: «Mon frère, je suis bien aise de vous avoir rendu ce petit service!» <sup>1</sup>).

Таковъ былъ Янъ Собъскій, какъ воинъ, какъ полководецъ. Если съ поля битвы перейдемъ къ домашнему очагу польскаго короля, мы не узнаемъ въ немъ того храбраго

<sup>1) «</sup>Любезный брать, я очень радь, что могь оказать вамъ эту маленькую услугу».

героя, котораго славили современники, котораго благословляетъ потомство.

За нѣсколько дней до избранія Яна Собѣскаго въ короли, одна изъ партій, волновавшихъ въ то время польское общество, партія вдовствующей королевы Елеонори, выставила непремѣннымъ условіемъ избранія Собѣскаго разводъ съ его супругою и бракъ со вдовою Михаила Коривута. Это предложеніе глубоко оскорбило сердце Яна Собѣскаго, п онъ отвѣчалъ на него рѣшительнымъ отказомъ отъ польской короны: «Я не обѣщалъ вамъ принять во что бы то ни стало бразды правленія; между нами еще не заключенъ контрактъ. Если такова цѣна вашей короны, я не хочу носить ее». Супруга была для его сердца несравненно дороже, чѣмъ польская корона для его самолюбія. Кто же та женщина, которая была въ состояніи такъ всецѣло овладѣть сердцемъ лучшаго человѣка во всей Польшѣ?

· Marie Casimire Lagrange d'Arquien, дочь капитана гвардіи герцога Орлеанскаго (la garde suisse de Monsieur), прибыла въ Польшу въ свити Луизы Гонзаго, нареченной невисты Владислава Вазы. Маріи было тогда лѣть десять. Она очень молодою вышла замужъ за сандомірскаго старосту, пана Замойскаго. Ей не было двадцати-пяти лѣтъ, когда она овдовѣла и вскорћ снова вышла замужъ за великаго маршала и короннаго гетмана Яна Собъскаго. При избрании Собъскаго въ короли, ей было за тридцать л'втъ. Она была удивительно хороша; уже около двадцати лётъ она привыкла видёть у ногъ своихъ всѣхъ гордыхъ магнатовъ Польши; ею всѣ увлекались. Къ чарующей красотѣ, полученной ею отъ природы, къ привлекательнымъ манерамъ, вывезеннымъ ею изъ Франціи, присоединялась теперь добытая опытомъ повелительность, иногда оскорбительная, но никогда не допускавшая возможности ослушанія. Мы не знаемъ, которое изъ этихъ качествъ, или, быть можетъ, всё они вмёстё очаровывали храбраго героя настолько, что онъ становился лишь исполнителемъ ен Digitized by GOOSIC прихотей и капризовъ.

Образъ Маріи-Казиміры привлекателенъ для потомства тою любовью, которую питалъ къ ней Янъ Собъскій. Въ своихъ письмахъ къ королевѣ Янъ Собѣскій раскрываетъ свое нѣжное сердце, отданное имъ во власть женщинѣ, которая не умѣла его цѣнить. То не были пустыя слова, когда онъ писалъ своей супругѣ 1): «Хотя любовь и предестна въ самихъ своихъ воспоминаніяхъ, но она еще лучше въ дъйствительности. И если я не могу пользоваться ею въ дъйствительности, я даю волю моему воображенію и цёлую 1.000 разъ мою обожаемую Маріетту». Мы увидимъ еще, насколько было правды въ этихъ словахъ. Взамінь того чувства, которое наполняло всю жизнь Собѣскаго, супруга дарила его лишь непріятностями и безпокойствами. Король иишетъ своей супругѣ<sup>2</sup>): «Твое письмо, моя душа, вмѣсто того, чтобъ принести мнѣ утѣшеніе, только безпоконтъ меня. Ты объявляешь мнй. дорогое мое сердце, что сильно мною недовольна. Вотъ какова моя судьба, вотъ какъ утъшаютъ меня за всѣ мои заботы и труды». Въ другомъ письмѣ, упоминая о противодъйстви королевы его распоряжениямъ, онъ восклицаетъ <sup>3</sup>): «Я такъ несчастливъ, что никого не могу убѣдить ни въ чемъ». Королева не исполняла иногда и довольно важныхъ его распоряженій: «Я съ неудовольствіемъ узналъ, что ты приказала напечатать то, что я желалъ держать въ секретѣ, и напечатать, къ тому же, въ видѣ отрывка изъ моего письма къ тебъ. Я заклинаю тебя скупить всъ нумера той газеты и сжечь. Это меня сильно безпоконтъ» \*). Этимъ пассивнымъ безпокойствомъ оканчиваются всв противодъйствія короля по отношенію къ его супругь; долье этого онъ не шелъ. Былъ лишь одинъ вопросъ. по которому король оказываль д'яствительную оппозицію своей супругі: она предпочитала второго сына первому, и это было причиною довольно серьезныхъ неудовольствій между супругами.

<sup>1</sup>) Lettres., p. 125. <sup>2</sup>) Ibid., p. 150. <sup>3</sup>) Ibid., p. 223. <sup>4</sup>) Ibid., p. 188. Digitized by GOOGLE Именно по поводу этого вопроса въ депешахъ французскаго посла Полинъяка къ своему государю встрѣчается единственное упоминание о серьезномъ противодѣйстви короля намѣреніямъ королевы: «Le roi continue de blâmer la reine et à traverser ses desseins» <sup>1</sup>).

Въ письмахъ Яна Собъскаго ясно обрисовывается довольно грязная черта Маріи-Казиміры — ея корыстолюбіе. «Ты жалёешь о томъ бунчукѣ, который я отдалъ императору; уснокойся, у меня ихъ много еще осталось, и, сверхъ того, нѣсколько знаменъ очень дорогихъ, шитыхъ золотомъ»<sup>2</sup>). Въ другомъ письмѣ онъ съ ироніей замѣчаетъ, что Марія не имѣетъ права отнести кь нему укора татарокъ къ своимъ мужьямъ, возвращающимся безъ добычи<sup>3</sup>). Эта черта польской королевы отмѣчена въ современныхъ мемуарахъ герцога С.-Симона; говоря о любви королевы къ двумъ младпимъ своимъ сыновьямъ, герцогъ прибавляетъ: «Mais ses trésors lui étaient plus chers encore» <sup>4</sup>).

Честолюбіе Маріи-Казиміры не имѣло границъ. Дочь канитана, ставъ королевой, хотѣла удивить самого «великолѣннаго» Людовика XIV. Въ Парижѣ вообще были довольны тѣмъ обстоятельствомъ, что польскій тронъ занимаетъ француженка. М-lle de Scuderi, узнавъ объ избраніи Яна Собѣскаго, нисала: «Маршалъ Собѣсскій избранъ королемъ Польши, и наша д'Аркьенъ—королева. Это недурно, и дѣластъ честь французскому дворянству». Честолюбивая Марія желала теперь въ самой Франціи порисоваться своимъ королевскимъ титуломъ, во Франціи, которая знала ее лишь, какъ дочь простого капитана. «Здоровье ея требовало родного воздуха и ея французскіе доктора совѣтовали ей воды Бурбонъ-Ларшамбо. Приготовленія къ путешествію королевы дѣлались

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Король продолжаеть порицать королеву и противодъйствовать ся намърсніямъ. Lettres de l'abbé de Polignac, du 23 mars 1696.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lettres, p. 118. <sup>3</sup>) Lettres, p. 61. <sup>4</sup>) «Но богатства ся были сй сще дороже». Ме́т. de S.-Sim. V, 437.

среди праздничныхъ торжествъ; вся Европа знала о намъреніи польской королевы посѣтить Францію». Г-жа де-Севинье писала: «Польская королева Едеть въ Бурбонъ. Я полагаю. что она охотно соединитъ заботу о возстановлении своего здоровья съ удовольствіемъ попервенствовать надъ королевою Франціи. Я ув'єрена, что на возвратномъ пути она побываетъ въ Парижѣ. Вы увидите ее и поймете, что значитъ счастье». Но Людовикъ XIV не допустилъ польскую королеву «попервенствовать»: онъ не соглашался даже принять ее, какъ равную, и, отклоняя ся визить, даль ей замвтить, что помнить ее, какъ дочь французскаго капитана. С.-Симонъ записалъ въ своихъ мемуарахъ: «Польская королева была предувѣдомлена, что королева Франціи не подастъ ей руки» 1). Всліздствіе неудавшейся потздки Маріи-Казиміры, Собъскій измьнилъ свою политику по отношенію къ французскому двору; польская королева оскорбилась отказомъ Людовика XIV и, по словамъ герцога С.-Симона, воспользовалась своимъ вліяніемъ на короля, чтобъ заставить его принять политику, враждебную Франціи<sup>2</sup>).

Марія-Казиміра была бичомъ того героя, который возложилъ на нее королевскую корону. Она наполняла дворецъ низкими интригами, республику — преступными заговорами; она вмѣшивалась во всѣ дѣла, какъ придворныя, такъ и государственныя, и всюду вносила раздоръ и порчу; она отравляла Яну всю жизнь своимъ непостоянствомъ, безпокойнымъ характеромъ, честолюбіемъ; она ревновала своего супруга ко всѣмъ и столько же боялась утерять его довѣріе, какъ онъ ея любовь. Она удалила отъ двора всѣхъ, не только женщинъ, но и мужчинъ, извѣстныхъ своимъ умомъ, познаніями, или желаніемъ быть пріятными королю: она удалила свою родную сестру, супругу великаго канцлера Велопольскаго, свою двоюродную сестру. княгиню Радзивилъ, ученаго За-

<sup>1</sup>) Mém de S.-Sim. V, 437. <sup>2</sup>) Ibid.

Digitized by Google

١

лужскаго... Когда умеръ Велопольскій, Янъ Собѣскій напомнилъ Залужскому, что не забылъ своего обѣщанія назначить его великимъ канцлеромъ, но прибавилъ: «Другъ мой! что будетъ со мною, если ты примешь это назначеніе? Я принужденъ буду бѣжать изъ моего собственнаго дома, и, Богъ знаетъ, найду ли гдѣ мѣсто, чтобъ умереть спокойно!»

Таковъ былъ Янъ Собёскій, такова была Марія-Казиміра. Неровныя отношенія супруговъ сглаживались до извѣстной степени пассивною уступчивостью короля; Собъскій безропотно перевосиль тяжелое настоящее, при помощи всеоблегчающей любви къ своей супругѣ: но будущее страшило его: онъ видѣлъ, что мать станетъ несчастіемъ для своихъ дѣтей, и желаль при жизни еще устроить до извъстной степени судьбу ихъ. Любовь отца къ дътямъ согласовалась въ этомъ случав съ заботами короля о республики, и чимъ старие, тѣмъ чаще и чаще вспоминалъ Собѣскій о тѣхъ неурядицахъ, которыя подымутся вслёдъ за его смертью. Примёръ всей Европы и попытка Яна-Казиміра все болѣе и болѣе убіждали его въ необходимости наслёдственности польской коровы. Современники сравнивали Собъскаго съ Веспасіаномъ 1); въ немъ видбли они достоинства и недостатки римскаго императора; для полноты сравненія необходимо было, чтобъ Собѣскому насяѣдовалъ его сынъ: быть можетъ, Польша пріобр'вла бы въ немъ своего Тита, но польская конституція не дозволяда того.

Попытка Яна-Казиміра не удалась; она вызвала бурю въ польской аристократіи. Но теперь, думалось Собъскому, обстоятельства измънились: онъ предлагаетъ назначить ему въ преемники не иностраннаго князя, но польскаго принца, своего сына; предложеніе исходитъ отъ лица, покрывшаго славою польское оружіе и польское имя. Собъскій предвидълъ всь трудности провести свое предложеніе, но онъ на-

1) Parthenay, Hist. de Pol, I, 16.

ł

дѣялся, и ошибся. Это предложеніе сразу уронило Яна Соо́ѣскаго въ глазахъ аристократической партіи; онъ сталъ теперь «деспотомъ, тираномъ, разрушителемъ свободы нація и ея вольностей»: въ сенатѣ онъ былъ публично названъ «Врагомъ отечества». Своимъ предложеніемъ, въ которомъ Янъ Собѣскій видѣлъ единственное средство спасти родину, король возстановилъ противъ себя всѣхъ: онъ видѣлъ, какъ терялъ даже то уваженіе, которое пріобрѣлъ собственною кровью. Облилось желчью его сердце, когда онъ услышалъ. что его считаютъ врагомъ отечества; горечью отозвались въ немъ эти страшныя слова и заставили излить свою душу въ рѣчи къ сенаторамъ,—въ рѣчи, которая достойна своего оратора:

«Тоть хорошо зналь мученія души человівческой, кто сказаль, что мелкія несчастія вызывають къ слову. глубокія же оскорбленія затаиваются и д'блають человіка німымъ. Весь міръ онімкеть, взирая на насъ и наши совіщанія. Кажется, сама природа поражена удивленіемъ. Природа, добродътельная мать, одарила всъ существа инстинктомъ самосохранения, она дала самымъ слабымъ изъ нихъ орудіе для защиты себя: лишь мы одни, лишь мы, поляки, обращаемъ это орудіе противъ насъ самихъ же. Инстинктъ самосохраненія похищенъ у насъ не какою-либо высшею силою, не неизбѣжною судьбою, но нашею добровольною слѣпотою, нашими страстями, нашею потребностью вредить другъ другу. О, какъ велико будетъ удивленіе потомства, когда оно узнаетъ, что мы низвергли нашу родину въ бездну съ верха ея величія и славы, когда имя польское наполняло весь міръ. И мы низвергнемъ ес, увы, навсегда!.. Что касается меня. я сумћаъ выигрывать вамъ побѣды, но считаю себя не въ силахъ спасти родину. Мнѣ остается только ввѣрить будущность моей возлюбленной родины не судьбѣ, такъ какъ я христіанинъ, но всемогущему Богу...

«Правда, мнѣ говорятъ, что есть еще средство помочь Digitized by COOR бедствіямъ республики, и что это средство заключается въ согласін короля со свободою. Но кто же похитилъ вашу свободу? Сенаторы! та святая свобода, въ которой я родился, въ которой я выросъ, обезпечена моими клятвами, а я никогда еще не былъ клятвопреступникомъ. Я посвятилъ той свободі: всю мою жизнь: съ юныхъ лѣтъ родные мои научили меня видъть въ свободъ главную основу моей славы. Кто сомнъвается въ томъ, пусть посѣтитъ гробницы моихъ предковъ: по слёдамъ крови отцовъ моихъ онъ дойдетъ до странъ татарскихъ и до степей валашскихъ. гдѣ они пролили свою кровь за свободу; изъ-за могильныхъ плитъ онъ услышитъ торжественный крикъ моихъ дъдовъ: «Да познаютъ всѣ, что славно и сладко умирать за отечество!» Я могъ бы вызвать въ васъ воспоминание о моемъ отцѣ, который заслужилъ названіе «щита свободы»... В'єрьте мні: ваше трибунское краснорѣчіе принесло бы болѣе пользы, если бы было направлено противъ тѣхъ, которые своими поступками накликаютъ на нашу родину глаголъ пророка, — глаголъ, который я какъ бы слышу надъ нашими головами: еще 40 дней и Ниневія будеть разрушена!..

«Сенаторы! вы хорошо знаете, что я не вѣрю авгурамъ. не прибѣгаю къ оракуламъ, не придаю значенія снамъ. Не сны, не оракулы, вѣра научаетъ меня. что повелѣнія Провидѣнія исполнятся надъ нашею родиною. Всемогущество и справедливость того, который сотворилъ міръ. управляетъ всѣми странами; и тамъ, гдѣ безнаказанно воздвигаются алтари ложнымъ богамъ, тамъ, гдѣ все возможно при жизни короля, тамъ грохочутъ уже предвѣстники мщенія Всевышняго...»

Рѣчь произвела волненіе; многіе плакали; всѣ просили короля успокоиться. Рѣчь привела, однако, лишь къ тому, что указывала на близкія перемѣны въ Польшѣ. Этими перемѣнами интересовалась не только Варшава и вся Рѣчь Посполитая, ими была озабочена вся Европа. и изъ европей-

Digitized by GOOSIC

скихъ дворовъ, болѣс всѣхъ французскій. Еще задолго до смерти Яна Собъскаго прибыль въ Варшаву посоль французскаго короля Людовика XIV, аббатъ Полиньякъ.

Н.

Мельхіоръ де-Полиньякъ. второй сынъ Луи Армана виконта де-Полиньякъ. маркиза де-Шалансонъ, происходилъ отъ древней французской фамиліи, члены которой еще въ Х стольтін именуются виконтами и къ началу XII стольтія пріобрѣтаютъ во французскомъ народѣ прозваніе горныхъ королей, reguli montium <sup>1</sup>). Какъ второй сынъ. Мельхіоръ съ колыбели предназначался на церковное поприще. Онъ получилъ лучшее для своего времени образование: онъ началъ съ іезуитскихъ коллегій и окончилъ Сорбонной. Здъсь-то, на школьной скамьй, образовался тотъ товкій, изворотливый умъ, которому современники удивлялись въ немъ, какъ въ дипломатѣ.

Въ то время, въ школахъ, царилъ еще Аристотель. Изъ уваженія къ своимъ учителямъ, ех officio изучалъ Полиньякъ философію знаменитаго грека и все свободное время посвящаль чтенію Декарта. Въ занятіяхъ даровитаго юноши объ философін, часто противорѣчивыя, нерѣдко противоположныя, шли рядомъ, не сталкиваясь: поутру онъ приводилъ въ восторгъ рьяныхъ перицатетиковъ, которые думали видъть въ немъ будущаго защитника дорогой имъ доктрины, и вечеромъ опровергалъ тѣ положенія. которыя такъ убѣдительно доказываль нёсколько часовь назадь. Передь выходомъ изъ Сорбонны Мельхіоръ Полиньякъ сказалъ рѣчь, въ которой съ увлекательнымъ краснорѣчіемъ подтвердилъ теоріи Аристотеля неопровержимыми доказательствами и, два дня спустя. облеченный во всеоружіе картезіанизма, склонилъ къ ученію Декарта самыхъ злыхъ, самыхъ рьяныхъ враговъ его. Буду-

1) Bruzen de Martinière. Hist. de Louis XIV. v. IV, p. 1017. Digitized by GOOGLE

щій посоль въ Варшавѣ, дипломатическій агенть при утрехтской конференціи, быль уже вполнѣ образовань при самомъ выходѣ изъ Сорбонны.

Мельхіоръ Полиньякъ высокъ ростомъ, хорошо сложенъ; благородная, даже важная, но не гордая поступь; живые, проницательные глаза придають всей физіономіи какую-то ръзкость, которая умърнется доброю улыбкою, не сходящею съ его устъ; аристократическая гордость, полученная имъ при рождения, смягчается кротостью его священническаго сана. Казалось, онъ рожденъ для того, чтобъ очаровывать, пленять скорве, чыль побыждать. Его вырно охарактеризовала m-me de Sévigné въ одномъ изъ своихъ писемъ: C'est un des hommes du monde dont l'esprit me parôit le plus agréable; il sait tout, il parle de tout, il a toute la douceur, la vivacité, la complaisance qu'on peut désirer dans le commerce 1). Такъ о немъ отзывались почти всѣ, им вшіе съ нимъ какія-либо сношенія; всякій чувствоваль себя свободнымь въ его обществѣ; его умъ никого не подавлялъ, его знанія никому не мѣшали; онъ умћаъ скрыть и то, и другое, предоставляя другимъ высказывать то, на что онъ ихъ наводилъ, ничего не договаривая. Его познанія были общирны, но онъ никогда не рисовался ими; онъ видёлъ лишь въ нихъ средство склонять своихъ противниковъ въ пользу своего микнія. Онъ охотно разговаривалъ, но никогда не высказывалъ того, о чемъ считалъ нужнымъ умолчать; откровенный на первый взглядъ, онъ былъ скрытенъ настолько, что никто не могъ точно опредћинъ направленіе его мыслей.

Аббату Полиньяку было двадцать восемь лётъ, когда онъ выступилъ на общественную д'ятельность въ вопрос'ь, въ высшей степени деликатномъ.

Отношенія Людовика XIV къ римскому двору были въ то

499

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это свътскій человъкъ, когораго умъ очень пріятенъ; онъ все знаетъ, обо всемъ говорить; его обхожденіе замъчательно мягкостью, любезностью и живостью.

время чрезвычайно натянуты; вопросъ о вольностяхъ галиканской церкви быль способень лишь еще болье охладить оба двора, а «право убѣжища въ домахъ пословъ». такъ горячо защищаемое Людовикомъ XIV, подливало лишь масла въ огонь. Когда уже всй посольства отказались отъ этого права, Людовикъ XIV говорилъ: Je ne suis pas accoutumé à me régler sur la conduite d'autrui; Dieu m'a établi pour donner l'exemple aux autres, non pour le recevoir 1). Папа Иннокентій XI считаль для себя личнымь оскорбленіемь такую гордость Люловика XIV и наложилъ интердиктъ на домовую церковь французскаго посла въ Римћ. Французскій король, съ своей стороны, занялъ Авиньонъ, заключилъ въ темницу авиньонскаго нунція и созвалъ містный соборъ, съ цілью возвести архіепископа города Парижа, де-Тарле, въ патріарха коро**девства** Франціи. Папа, сознавая невозможность бороться пуховными средствами съ сильнѣйшимъ государемъ Европы. прибѣгаетъ къ свѣтскимъ силамъ: Иннокентій XI плетъ денежную помощь австрійскому императору Леопольду. входить въ сношения съ Вильгельмомъ Оранскимъ и подготовляетъ ту европейскую коалицію, которая погубить Людовика XIV и его вепрочную славу. Въ такомъ положени были дъла. когда Иннокентій умеръ и въ Рим'я открылся конклавъ для избранія новаго папы. Людовикъ XIV шлетъ въ Римъ кардинала де-Булльона и аббата Полиньяка, съ цёлью вліять на выборы въ смысл' французской политики и уладить возникшія неудовольствія.

Людовикъ XIV сознавалъ, что упрямство Иннокентія XI и еще болёе собственная гордость увлекли его въ спорё съ напою слишкомъ далеко. Уже поднимался вопросъ объ испанскомъ наслёдствё, для разрёшенія котораго Людовикъ XIV нуждался въ полной свободё дёйствій. Раздоръ съ Римомъ стёснилъ бы его. Окончить съ честью для короля неудоволь-

<sup>1</sup>) Я не привыкъ руководиться чужный; Богъ возвысиль меня, чтобы подавать примЪръ другимъ. а не для того, чтобы подражать.

Digitized by Google

ствія съ Римомъ, не ствсняясь даже небольшими уступкамитакова была программа, начерченная Людовикомъ XIV для его римскаго посольства. Въ выполнении той программы - аббатъ Полиньякъ игралъ, правда, второстепенную роль, но роль замётную, и играль ее съ такимъ тактомъ и пскусствомъ, что французскій посолъ въ Римь, duc de Chaulnes, писалъ Людовику XIV о необходимости оставить въ Рим<sup>4</sup> молодого аббата Полиньяка, «какъ единственнаго человѣка, который способенъ подъйствовать на новаго папу (Александра VIII) и убѣдить его исправить зло. сдѣланное его предмъстникомъ» 1). Цряхлый Александръ VIII былъ въ восторск отъ Полиньяка и вполнѣ подчинился его вліянію; онъ говорилъ о немъ: «аббатъ Полиньякъ никогда не противорѣчитъ мнѣ, онъ всегда согласенъ съ моимъ мнѣніемъ, и я не знаю, какимъ образомъ, но всегда оканчивается тёмъ, что я дёйствую согласно его желанію». Посл'є пятнадцатим ісячнаго панствованія, уже чувствуя приближение смерти, Александръ VIII написалъ Людовику XIV письмо, которое повезъ Полиньякъ. Передавая своему государю письмо папы, аббатъ Полиньякъ объяснилъ Людовику XIV положение дель въ Риме, и король почтиль аббата отзывомъ, который лишь внёшнимъ образомъ противорѣчитъ приведенному отзыву папы, а въ существѣ есть повтореніе церваго: «Je viens de causer avec un homme, et un jeune homme, qui m'a toujours contredit sans que j'aie pu me fåcher un seul moment»<sup>2</sup>). Возвратясь въ Римъ, Полиньякъ не мало способствовалъ победе французской партіи надъ испанской и выбору Иннокентія XII, надолго изгнавшаго изъ Рима антифранцузскую политику, которой слёдоваль римскій дворь со времени Урбана VIII.

Окончивъ возложенное на него поручение, аббатъ Полиньякъ возвратился въ Парижъ и. избъгая двора, поселился въ се-

1) Lettres de Chaulnes à Louis XIV, du 3 novembre 1690.

<sup>2</sup>) Я сейчась говорплъ съ человѣкомъ, къ тому же съ молодымъ человѣкомъ, который постоянно мнѣ противорѣчилъ, ни разу не разсердивъ меня. Digitized by минаріи «Добрыхъ Дѣтей» (des Bons-Enfants), гдѣ оставался въ теченіе трехъ лѣтъ, старательно изучая прошлыя судьбы человѣчества и у исторіи допрашивая секрєтъ могущества дипломатіи.

. Лѣтомъ 1693 года, извѣщенный уже о слабомъ здоровьѣ Яна Собѣскаго. Людовикъ XIV оторвалъ Полиньяка отъ книгъ и назначилъ его посломъ къ варшавскому двору. Главная задача его миссіи состояла въ томъ, чтобъ противодѣйствовать австрійскому вліянію въ Варшавѣ и, при предстоящихъ выборахъ новаго короля, посадить, если можно. на польскій тронъ принца французской крови. Задача не легкая. Предъ глазами посла былъ уже примѣръ неудачи подобной попытки; еще были живы люди, которые участвовали въ пораженіи французскаго кандидата на предшествовавшихъ выборахъ...

29-го іюля, французскій посолъ, аббатъ Полиньякъ, въёхалъ въ Варшаву. Янъ Собѣскій былъ еще живъ, хотя и нельзя сказать, чтобъ онъ царствовалъ. Въ послѣдніе годы своей жизни польскій король много измѣнился; но эти измѣненія были естественнымъ послѣдствіемъ его личной натуры и тѣхъ обстоятельствъ, въ которыя онъ былъ поставленъ.

Военный талантъ, которому удивлялись въ тотъ вѣкъ, столь богатый знаменитыми полководцами, гроза турокъ. которые бѣжали лишь заслышавъ имя Собѣскаго, спасптель Вѣны, Польши, Европы, всего христіанскаго міра отъ мусульманскаго фанатизма, неустрашимый на полѣ битвы, непобѣдимый въ сраженіи, Янъ Собѣскій доканчивалъ свою славную жизнь слабымъ послушникомъ чужихъ страстей, постыднымъ угодникомъ своего чрева, позорною жертвою безснлія воли, безхарактерности и плотскихъ наслажденій. Янъ Собѣскій пережилъ уже свою славу; онъ переживалъ теперь самого себя. Слишкомъ слабый, чтобъ противиться малѣйшимъ желаніямъ женщины, которую боготворилъ, онъ былъ и желалъ навсегда остаться угодливымъ рабомъ своей супруги; глубоко сознававшій недостатки польской конституціи, онъ

примирился съ ними, не находя уже въ себѣ силъ на новую борьбу. Въ борьбѣ протекла его жизнь, она его измучила, онъ усталъ и искалъ лишь покоя своему отучнѣвшему, оплывшему жиромъ тёлу: лишенный силы воли, необходимой для проведенія въ польскую жизнь принципа наслёдственности польской короны, онъ не нашелъ въ себів, однако, необходимой сдержанности, чтобъ не требовать отъ націи такого знака иризнательности къ своимъ заслугамъ. Уже предчувствуя и предвидя убійственную для его родины анархію безкоролевья. лишенный уваженія въ государствѣ, покорно перенося оскорбленія въ своей семьї, убитый горемъ, сознаніемъ своего безсилія и удрученный собственною тучностью, доживаль онь свой въкъ и, быть можетъ, съ радостью помышлялъ о скорой смерти. Онъ покинулъ бы этотъ міръ безъ сожалівнія, еслибъ не скорбь о той, которая отравила ему всю жизнь. убила въ немъ всъ честные инстинкты и холодною рукою свела его въ могилу. И умирая, Янъ Собъскій скорбъль о «единственной радости души своей. прелестной и возлюбленной Маріетть».

Марія Казиміра была злымъ геніемъ Яна Собѣскаго. Въ ихъ сближении заключенъ секретъ всёхъ несчастий, всего глубокаго паденія лучшаго изъ людей, когда-либо рождавшихся на польской почвѣ. Природа одарила Яна Собѣскаго великимъ духомъ; какъ всѣ великія натуры, онъ былъ чуждъ умѣренности, осторожности, мелкаго разсчета, и, предаваясь чемулибо, отдавался весь, со всёмъ величіемъ своей души. Время вызвало его на поле брани, и онъ сталъ великимъ полководцемъ, отдавшись военному дѣлу вполнѣ и всецѣло. Несчастная звъзда столкнула его съ Маріей Казимірой, и онъ отмътилъ величіемъ духа свои чувства къ этой женщинѣ; онъ отдался ей весь. со всёмъ своимъ геніемъ, со всёми своими заслугами, со всёми своими помыслами. Въ своей любви.къ ней онъ былъ великъ, онъ былъ въренъ себъ. Еще молодымъ офицеромъ польской конницы, прославляемый всёми за свою храбрость, онъ дрожалъ отъ одного взгляда прекрасной сан-Digitized by

503

домірской старостины; обв'єнчавшись со вдовою Замойскою, онъ, рядомъ поб'єдъ, удивлявшихъ всю Европу. думалъ пріобр'єсти право на искренность ся сочувствія: всё его помыслы сосредоточились на любимой имъ женщинѣ, для нея одной онъ жилъ. о ней одной онъ думалъ и весь подчинился ся вліянію добровольно, охотно, подчинился до самоуничиженія, до самоубійства, до позора. Уже больной, лежа на постели, съ которой ему не суждено было встать, онъ оживлялся лишь при виді: дорогихъ его сердцу чертъ супруги...

Блестящая красота, французская живость движеній, игривость взгляда, очаровательность улыбки, вся эта обворожительная вибшность скрывала довольно низкую душу Маріи Казиміры. Слишкомъ честолюбивая, чтобъ помириться съ своимъ положеніемъ королевы, она не удовлетворялась честью быть супругой Яна Собѣскаго. Будучи дочерью капитана французской гвардіи, она считала для себя честью стать женою польскаго магната пана Замойскаго: ставъ супругой знаменитбитаго человбка своего времени, она даетъ полную волю своему честолюбію, которое не довольствуется даже королевской короной -сдёлавшись королевой, она желаетъ управлять королевствомъ. Она хотћла царствовать, и въ то время, какъ Собъскій писаль ей съ поли битвы посланія, полныя страстной любви и глубокаго чувства привязанности, она. нечувствительная къ слави знаменитаго побидителя, чуждая интересамъ не родной ей страны, заботилась лишь о своихъ личныхъ, не всегда чистыхъ, интересахъ. и наполняла дворецъ и государство интригами, заговорами, раздорами, кознями. Предвиди скорую кончину своего супруга и сознавая, что его смерть набросить на нес полное забвение со стороны республики, она не задумалась интриговать даже противъ своихъ собственныхъ дётей: ненавидя своего старшаго сына, принца Якова, она стала подкупать голоса польскихъ магнатовъ въ пользу второго сына, Александра, котораго хотвла ко роновать польскою короно 114 и своей она не достигла; но упор-Digitized by GOOGLE ство, съ которымъ шла къ ней, придавало вѣроятность распространившемуся слуху, что отцомъ Александра былъ не Собъскій, а Яблоновскій. Нанося такимъ образомъ безчестіе тому, кого она почтила своею любовью, и горе тому, кого она преслѣдовала своею женскою ненавистью, Марія Казиміра стала теперь бичомъ своей семьи. будучи всю свою жизнь злымъ геніемъ своего супруга.

Вотъ какихъ лицъ встрётилъ аббатъ Полиньякъ близъ польскаго трона. Призванный жить и действовать среди нація. политическое устройство и общественный быть которой были ему совершенно чужды, французскій посоль старался ознакомиться, прежде всего, съ политическою организаціею страны, какъ съ вопросомъ, болѣе доступнымъ для изученія и могущимъ служить указаніемъ главныхъ чертъ національнаго характера. Если воспитанникъ ісзуитовъ легко понялъ характеры короля и королевы, то ученикъ Аристотеля и Декарта безъ труда предугадалъ въ польской конституціи секреть всёхъ бъдствій страны. Подданный Людовика XIV съ удивленіемъ говорить о тёхъ особенностяхъ польскаго общества и государства, которыми такъ дорожили и гордились поляки, и которыя, по мнінію французскаго посла, заключали въ себі лишь отрицательную цёну. Что же особенно дурного находилъ французскій дипломать въ польской конституціи?

Польское общество состояло изъ двухъ классовъ, неизмѣнно, въ теченіе вѣковъ, стоявшихъ рядомъ другъ съ другомъ или, вѣрнѣе, лежавшихъ одинъ на другомъ—изъ высшаго класса, вполнѣ независимаго, удержавшаго за собою всѣ древнія права страны, и низшаго, предназначеннаго на трудъ и рабство. Ничего общаго не было и быть не могло между этими двумя классами, изъ которыхъ одинъ постоянно давилъ другого и видѣлъ въ его членахъ лишъ одушевленную вещь. Не имѣя точныхъ свѣдѣній, мы можемъ лишь догадываться, что французскій посолъ не слишкомъ былъ удивленъ такою общественною организаціею; ему не нужно было многое за-Digitized by быть, чтобъ понять ее; но онъ долженъ былъ многое всиомнить, чтобъ уразумъть смыслъ политической организаціи польскаго государства.

Польша въ теченіе вѣковъ свято сохранила черты своей первоначальной организации. Это была республика, во глав в которой стояль король, и вмёстё съ тёмъ монархія, сохранившая древніе обычаи славянь: такимь образомь, ни выгоды республиканскаго строя, ни гарантіи монархіи не существовали для страны. Въ то время, какъ во всей Европѣ, вслѣдствіе завоеванія, установился феодализмъ, который своею сложною іерархіею связываль тронь съ землею, государя съ землепащемъ, и вскорѣ выдвинулъ на взаимную борьбу дворянство, общины и королевскую власть, на борьбу, результатомъ которой было смѣшеніе классовъ -- въ то время въ Польш' чувство гордой независимости и полнаго равенства вкоренилось въ вѣсколькихъ тысячахъ привилегированныхъ фамилій, которыя, искренно вѣря, что онѣ рождены для свободы такъ же точно, какъ всв другіе для рабства, присвоили себв право защиты государственныхъ границъ, а съ нимъ и всѣ политическія права. Всѣ эти фамиліи были совершенно равны между собою, за исключениемъ того неравенства, которое естественно должно было проявиться современемъ, неравенства богатства: одни изъ нихъ были слугами, но никогда вассалами другихъ; они называли себя братьями, считали себя подданными республики и каждый изъ нихъ въ отдёльности имблъ власть противостоять мибнію всбхъ.

Этотъ привилегированный классъ польскаго общества естественно старался сохранить свои права и привилегіи; съ этою цёлью сложились въ теченіе въковъ и вошли въ его нравы три политическіе принципа, изъ которыхъ каждый былъ въ состояніи не только удивить, но и остаться непонятнымъ для фравцузскаго посла. Эти принципы были: необходимость единогласнаго ръшенія, право конфедераціи и выборная система. Несмотря на искречнія, но иозднія раскаянія, поль-

١

ская аристократія никогда не рѣшалась отказаться отъ этихъ принциповъ, часто признаваемыхъ опасными. но всегда уважавшихся. По мнѣнію аббата Полиньяка. первый изъ этихъ принциповъ, предоставлявшій каждому возможность противодѣйствовать волѣ всѣхъ пресловутымъ liberum veto, и второй, возводившій народное возстаніе въ законный институтъ, были бы менѣе опасны, если бы третій принципъ, выборная система, не вызывалъ къ практикѣ все чаще и чаще первые два.

Между тымъ какъ въ Европф королевская власть все более и более возвышалась и достигла при Людовике XIV выстаго выраженія монархическаго авторитета, польская корона предлагалась теперь всякому лицу. Право выбора никогда не прекращалось въ Польшѣ: но, предводимые своимъ крулемъ, поляки легко привыкли избирать его изъ одной и той же фамиліи, сперва изъ дома Пястовъ, потомъ изъ рода Ягеллоновъ; даже болѣе: съ какою-то щепетильностью они стараются возводить на тронъ лишь лицъ. имѣющихъ родственную связь съ однимъ изъ тѣхъ родовъ. Но за родомъ Пястовъ вымеръ, наконецъ, и домъ Ягеллоновъ, вымеръ окончательно, не оставивъ никакой, даже самой далекой вътви. Тогда-то выборное начало, всегда сохранявшееся въ Польшѣ. выказало всѣ свои уродливыя стороны. Полякамъ представлялась незавидная дилемма: или избрать королемъ одного изъ среды себя, и, въ такомъ случаћ, следить, чтобъ избранный не сдѣлалъ данную ему власть наслъдственною въ своемъ родѣ, или избрать въ короли кого-либо изъ иностранныхъ принцевъ, который взойдетъ на престолъ при помощи интригъ и подкупа, и будетъ удерживаться на немъ ограниченіемъ своихъ королевскихъ правъ, уступками и, въ крайности, что еще хуже, помощью иностранныхъ державъ.

Полиньякъ хорото понималъ эту дилемму, которая неизбѣжно представлялась полякамъ каждый разъ, какъ они извѣщались о кончинѣ своего короля. Полиньякъ видѣлъ. что

Digitized by GOOGLE

царствующій еще, но уже приближающійся къ смерти Янъ Собѣскій принадлежалъ къ первой категоріи выборныхъ королей, и онъ безъ труда объяснилъ себѣ какъ ту политику, которой держался варшавскій дворъ въ моментъ прибытія къ нему французскаго посла, такъ и тѣ причины, которыя привели Яна Собѣскаго къ его настоящему положенію.

Сто лѣтъ назадъ, Стефанъ Баторій былъ провозглашенъ польскимъ королемъ; хотя онъ не былъ въ родствѣ съ домомъ Ягеллоновъ, но возведенъ былъ на тронъ подъ непремынымъ условіемъ брака съ Анною, сестрою Сигизмунда Августа, изъ дома Ягеллоновъ. Немного ран в былъ избранъ Генрихъ Валуа, но онъ принадлежалъ къ царственному дому. Янъ Собъскій былъ первый, который не былъ въ родствъ ни съ однимъ изъ царствовавшихъ домовъ: онъ первый былъ выведенъ изъ толпы и поставленъ во главъ польскихъ аристократовъ, храбрыхъ, предпріимчивыхъ, великодушныхъ, но вибсть съ тымъ щепетиленыхъ, надменныхъ; во главь техъ аристократовъ, которые видѣли въ король лишь перваго изъ среды себя, которому они дозволяли царствовать, но запрещали повелёвать ими; во главё тёхъ, наконецъ, аристократовъ, которые, по словамъ пана Замойскаго къ Сигизмунду III, были «избирателями королей, но губителями тирановъ», и которые, вслёдствіе такого своего призванія, старались по возможности ограничить королевскую власть. При такихъ условіяхъ, положеніе короля было крайне стѣсненное. «Первый изъ аристократовъ», король пользовался меньшею свободою, чких всякій другой члень этой республиканской аристократія. И несмотря на такое стѣсненное положеніе, Собъскій, казалось, болье чымъ кто-либо другой имвлъ возможность отстранить неудобство выборной системы основаніемъ новой династіи: овъ возвысился надъ всѣми согражданами единственно въ силу своей личной славы и слѣдовательно, чувство общаго равенства не было оскорблено его возвышеніемъ: къ тому же, онъ былъ простъ, добръ, уступ-Digitized by GOOGLE чивъ. Если къ этому прибавить тѣ испытанныя уже страною неудобства выборнаго начала, которыя, по словамъ Яна Казиміра. должны были отдать страну въ добычу сосѣдямъ, то понятно, что Собѣскій имѣлъ основаніе надѣяться на успѣхъ своей попытки ввести принципъ наслѣдственности королевской власти. Мы видѣли, однакожъ, что эта попытка, вслѣдствіе оппозиціи важнѣйшихъ институтовъ въ Рѣчи Посполитой, не удалась.

Эта неудача заставила Собѣскаго пзмѣнить политику. Не найдя опоры въ государствѣ, онъ сталъ искать ее внѣ его и, должно сказать, вступилъ на южный путь. Собѣскій сознавалъ, что, послѣ его смерти, дѣти его будутъ низвергнуты со ступеней трона опять въ ту толпу гражданъ, изъ которой они были выведены славою побѣдъ ихъ отца. Желая обезщечить будущность дѣтей, Собѣскій, послѣ того, какъ его предложеніе о наслѣдственности короны было отвергнуто, ищетъ въ иностранныхъ державахъ будущихъ союзниковъ своимъ дѣтямъ. Не польза республики, а судьба дѣтей даетъ теперь направленіе его политикѣ; въ этомъ заключалась ложь того пути, на который онъ вступилъ въ послѣдніе годы жизни.

Послѣ того, какъ Собѣскій спасъ подъ стѣнами Вѣны императора Леопольда I, невѣрнаго и неблагодарнаго союзника, онъ, вмѣсто того, чтобъ остаться независимымъ, нейтральнымъ, у котораго заискивала бы и Австрія, еще нуждавшаяся въ немъ, и Турція, ослабленная его недавними побѣдами, вступаетъ въ христіанскую лигу, надѣясь въ ея членахъ найти вѣрныхъ союзниковъ, которые, въ память услугъ отца. помогутъ дѣтямъ удержать за собою его тронъ. По корыстному совѣту Леопольда, Собѣскій нападаетъ на Молдавію и вторично испытываетъ невѣрность австрійскаго императора, который не прислалъ ему обѣщанной помощи. Года и болѣзни заставляютъ Собѣскаго удалиться съ театра войны; геопытные полководцы, принявшіе начальство надъ польскимъ войскомъ, териятъ пораженіе; одинъ изъ сыновей короля убить въ сражении. При такихъ-то обстоятельствахъ, видя себя покинутымъ своими неблагодарными союзниками. угрожаемый сильными врагами, Соб'ескій заключаетъ договоръ съ Москвою Собъскій проливалъ слезы, подписывая этотъ договоръ 1); онъ видёлъ въ немъ первый симптомъ предсмертной агоніи, которою мучилась разлагавшаяся Польша. Полиньякъ полагалъ, что тотъ договоръ окончательно губилъ всю популярность дома Собѣскихъ<sup>2</sup>)...

Положение России въ то время ясно показываетъ, что Собъскій не напрасно проливалъ слезы. что Полиньякъ не ошибался.

Миръ въ Оливѣ 1660 г. и перемиріе въ Андрусовѣ 1667 г. измѣнили восточныя границы Рѣчи Посполитой. Польша утеряла Смоленскъ, Кіевъ и другія области, которыя отошли къ Россія. Несмотря на громкія поб'єды надъ турками. несмотря на льстивыя надежды Европы, Польша не была въ состояния силою возвратить утерянныя области, и въ 1678 году Янъ Собъский шлетъ торжественное польско-литовское посольство въ Москву. Посломъ польскимъ былъ князь Чарторыйскій, воевода волынскій, и литовскимъ-Янъ Казиміръ Сапѣга, воевода полоцкій. Свита посольства состояла изъ 2.000 человѣкъ; въ этой свидѣ находился богемецъ Бернардъ-Леопольдъ-Францискъ Таннеръ, оставившій намъ довольно обстоятельное описаніе того посольства <sup>3</sup>).

17-го мая посольство прибыло въ Москву. «Почти до 5-го іюня продолжались весьма спорныя сов'єщанія. Особенно много труда было возвратить воеводство Смоленское, Кіев-

<sup>1)</sup> Lettre de Forbin-Jonson, du 19 décembre 1678.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lettre dc Polignac, du 8 mai 1695.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Legatio Polono-Lithuanica in Moscoviam Potentissimi Poloniæ Regis ac Reipublicae mandato et consensa anno 1678 feliciter suspecta, nunc breviter sed accurate singula notabilia descripta a teste oculato Bernhardo Francisco Tannero Boemo Pragense, Dn. Legati Principis Camerario<sup>•</sup> Germanico. Переводъ на русскій языкъ, къ сожалѣнію, съ выпусками, помѣщенъ въ «Сѣверномъ · т. I. Обозр‡т

ское и староство Велижское, въ которомъ лежатъ города Съверскъ, Невель и Велижъ. Царь не хотълъ ихъ отдать, предлагая какое-нибудь другое вознаграждение. Послы объявили, что согласны взять шесть милліоновъ червонцевъ. Бояре изумились, услыхавъ такую огромную сумму. Послы говорили, что такъ хочетъ король польскій, «а если вы не согласны дать доброй волей, то онъ возьметъ оружіемъ». На такія рѣчи самъ царь отвѣчалъ: «а я тотчасъ же пошлю посольство въ Турцію и соединюсь съ султаномъ противу Польши» 1). Спустя около трехъ недбль, «23-го іюля все устроилось. Согласились уступить Польш'ь староство Велижское. а за Смоленскъ и Кіевъ заплатить два милліона наличными деньгами»<sup>2</sup>). Въ обычныхъ церемоніяхъ присяги и подписанія договора прошель мѣсяцъ. «19-го августа пріѣхали телёги, нагруженныя деньгами. Часть ихъ была золотомъ, а часть копъйками. Ихъ считали три дня. Счетчикомъ былъ цанъ Гумовскій, а на возы клалъ панъ Зброжекъ. 24-го августа мы оставили Москву» <sup>3</sup>).

Янъ Собѣскій плакалъ, видя невозможность возвратить отъ Россіи области, утерянныя его предшественникомъ; онъ илакалъ, сознавая историческое тяготѣніе къ Россіи восточныхъ провинцій Рѣчи Посполитой. Не сознавали этого поляки. Въ донесеніи русскаго посла при польскомъ дворѣ сказано: «Графъ Седлницкій, аблегатъ бывшій при дворѣ иольскомъ, будучи у посланника, говорилъ: сторонѣ царскаго величества они (поляки) есть непріятели, и предъ всѣми иноземскими послы хвалятся и ему многажды говаривали не токмо шляхта, но и сенатори, что у нихъ съ Москвою миръ не крѣпокъ ничѣмъ, одинъ-де король подтвердилъ, а Рѣчью Посполитою и сеймомъ не подтвержено; пооправясь-де ста-

<sup>а</sup>) Тамъ же, стр. 759.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таннеръ, стр. 751.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 755. Здёсь разумёются два милліона польскихъзлотыхъ около 200.000 червонцевь.

нутъ все отыскивать, пособятъ-де имъ въ томъ и иные сосћди» <sup>1</sup>). Поляки негодовали на короля за договоръ съ Россјею; они уже тогда прјучались ложно смотрѣть на Россію.

А силы Россіи въ то время были велики; ихъ признавала такими сама Европа.

Въ переговорахъ съ польскими послами царь московский угрожаетъ союзомъ съ Турціею. Въ то время Турція безпокоила Польшу своими набъгами. Спустя пять лѣтъ послѣ знаменитаго погрома турокъ подъ стѣнами Вѣны, послѣ 1683 г., Турція перестаетъ быть грозою для Польши. Измѣнятся ли теперь отношенія Польши къ Россіи? не будетъ ли Польша требовательнѣе? не станетъ ли Россія уступчивѣе?

Мы уже говорили и онять повторяемъ: въ то время дипломатія не создала еще несчастнаго восточнаго вопроса; въ то время турки понимались всѣми за турокъ, и христіанская Европа видѣла въ Россіи свою будущую избавительницу отъ мусульманской Турціи. Мало того: Европа униженно просила Россію взять Константинополь и прогнать турокъ въ Азію.

Въ май 1684 г. прибыли въ Москву послы императора. Въ присутствіи Софіи баронъ Блумбергъ произнесъ різъ<sup>2</sup>) къ малолітнимъ Өедору и Петру. Посолъ доказывалъ, что пораженіе подъ Віной нанесло такую рану Турціи, отъ которой она не излічится уже никогда, и совітовалъ царямъбратьямъ воспользоваться такимъ положеніемъ ділъ. «Черное море страстно желаетъ принять васъ въ свои распростертыя объятія; вся Греція и Азія ожидаютъ васъ; какъ прежде Россіи трудно было стать твердою ногою въ Крыму,

<sup>1</sup>) Hansth., VIII, 141.

<sup>2</sup>) Oraison que le 28 may la grande deputation impériale fit en langue latine aux grands dues de Moscowie par la bouche du baron Blomberg. Въ «Памятникахъ дипломатическихъ спошеній древней Россіи съ державами иностранными» сказано, что въ мат 1683 года послами отъ императора были «Яганъ Христофоръ возной баронъ съ Жирова Жировскій и Севастьянъ колной баронъ съ Блюмберка», причемъ приведены рѣчи каждаго изъ цословъ, но совершенно иного содержанія. См. VI, 504, 199.

такъ въ настоящее время для васъ легко это исполнить. Настало время подчинить вашему господству эту хищную птицу и заставить этихъ душегубцевъ поклоняться вашей корон'ь». Посолъ высказываетъ любопытный взглядъ на отнотеніе христіанской Европы къ Турціи, любопытный и для многихъ наставительный даже въ наше время: «Христіанинъ, не помогающій другому противъ коренного врага христіанства, есть самъ себѣ врагъ. Никто не долженъ быть болѣе друженъ, какъ христіане между собою, ибо не помнящій своихъ членовъ есть не болье, какъ мертвое и безчувственвое тіло. Дозволите ли же вы, чтобы ваши члены были угнетаемы подъ игомъ тираніи?» 1) Въ заключеніє высказывается категорическая просьба: «Сражайтесь за кресть Іисуса Христа! идите впередъ, да погибнутъ невѣрные! Возьмите Константинополь, въ которомъ долженъ находиться престолъ eauuxs nampiapxoes» 2).

Спустя двѣсти лѣтъ читаешь эти строки съ какимъ-то невольнымъ недовѣріемъ и еще болѣе становится непонятнымъ негодованіе поляковъ на своего короля за союзъ съ Россіею, мощное значеніе которой признала тогда вся Европа.

## Ш.

Первые шаги Полиньяка на его новомъ дипломатическомъ постѣ отмѣчены въ общихъ чертахъ въ одной изъ первыхъ депешъ посла къ де-Круасси, министру иностранныхъ дѣлъ во Франціи.

<sup>1</sup>) Lors qu'un chrestien n'aide pas l'autre contre l'ennemy hereditaire des chrestiens, il est luy mesme ennemy. Personne ne doit estre plus grand amy que les chrestiens entre eux, parceque qui ne se souvient pas de ses membres est un corps mort et insensible. Permettez vous que vos membres soient oppressez sous le joug de la tyrannic?

<sup>2</sup>) Combattez pour la croix de Jesus Christ, marchez devant afin que ces impies soyent exterminez. Prenez Constantinople où vos patriarches doivent avoir le siège. Если энциклопедическое образованіе и общирныя литературныя св'ядінія легко сближали его съ королемъ, который даже въ военныхъ походахъ не разставался съ своими любимыми классиками, то изысканность манеръ, кажущаяся простота отношеній, веселость нрава и французская любезность помогли Полиньяку занять видное м'всто при элегантномъ и веселомъ варшавскомъ дворѣ. Своимъ угодливымъ обхожденіемъ и знаніемъ людей, Полиньякъ тотчасъ же пріобрѣлъ всеобщее уваженіе. Le sénat et la noblesse eurent bientôt pour l'abbé de Polignac de grands sentiments d'estime <sup>1</sup>), сказано въ одной исторіи Польши, писанной современникъ Полиньяка, оставилъ по себѣ дурную память въ Польшѣ, и аббатъ старался теперь загладить оплошность маркиза; онъ угождаетъ всёмъ и всѣхъ располагаетъ къ себѣ.

Собъскому, врагу всякихъ церемоній, онъ даетъ знать, что желаль бы въбхать въ Варшаву какъ можно скромибе, тише; примасу Польши, будущему главѣ республики во время предстоящаго безкрулевья. Онъ везетъ отъ лица своего государя богатые подарки, зная слабость архіенископа Гифзненскаго. Старшему сыну короля, принцу Якову, посолъ напоминаетъ, что Людовикъ XIV его крестный отецъ; его младшимъ братьямъ, которые наслѣдовали отъ матери любовь къ Франціи, онъ совѣтуетъ путешествіе въ Парижъ<sup>2</sup>). Варшавскій дворъ не похожъ на другіе европейскіе дворы. при которыхъ достаточно угодить королю, фавориту, или, быть можетъ, фавориткѣ; варшавскій дворъ, дворъ выборнаго короля, поставленъ въ иныя условія: здѣсь необходимо заручиться расположениемъ послёдняго изъ дворянъ, и Полиньякъ видится со всёми ими, лестить имъ, ласкаетъ ихъ. Для вліятельнѣйшихъ изъ аристократовъ, для Яблоновскихъ,

Digitized by Google

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сенать и дворянство очень скоро возымѣли къ аббату Полиньяку большое уваженіе. Parthenay, II, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lettre de Polignac à M. de Croissy, du 16 octobre 1693.

Сап'єгъ, Опалинскихъ, Лещинскихъ, у него готово льстивое ув'єреніе въ уваженіи, которое питаетъ къ нимъ Людовикъ XIV; для остальныхъ всегда открытъ его кошелекъ и предложеніе помощи сильн'єйшаго изъ европейскихъ монарховъ. Самые незначительные изъ польскихъ дворянъ чувствуютъ себя какъ бы дома на великол'єпныхъ празднествахъ, даваемыхъ французскимъ посломъ, на его загородной вилл'є Fleuron, которую такъ охотно пос'єщаетъ весь дворъ, полюбившій хозяина виллы<sup>1</sup>)... Неудивительно, что и французскій посолъ принятъ какъ свой челов'єкъ въ будуар'є польской королевы, въ которомъ р'єшались въ то время важнісйшія государственныя д'яла.

Въ теченіе первыхъ трехъ лють пребыванія въ Варшавѣ Полиньякъ пользовался неограниченнымъ вліяніемъ на королеву. «Когда имбешь сердце-имбешь все», писалъ кардиналъ Мазарини королю Людовику XIV<sup>2</sup>); аббатъ на опытѣ провѣрилъ справедливость словъ кардинала. Въ современныхъ брошюрахъ, особенно же въ памфлетахъ, отношенія королевы къ французскому послу, молодому, красивому соотечественнику, описаны въ такихъ чертахъ, которыя не оставляють сомнѣнія насчеть главной причины того вліянія, которое имблъ Полиньякъ на Марію Казиміру. Королевѣ было въ то время 52 года; она была еще очень хороша и сохранила св'єжесть чувства. Не проходило ни одного дня безъ того, чтобъ они не видблись; Полиньякъ встричалъ неридко восходъ солнца въ будуарѣ королевы; ичтимность ихъ отношеній была всёмъ извёстна. Правда, только своимъ друзьямъ, въ минуты откровенности, въ знакъ своего особаго довѣрія, посолъ показывалъ «дорогой и милый его сердцу подарокъ» королевы — ея портретъ, висівшій надъ его постелью; но у носла не было недруговъ между польскими аристократами и,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lettre de Polignac, du 16 novembre 1696: Il faut partout des festins et de petits présens pour engager les principaux, les plus hardis et ceux qui crient le plus haut.

<sup>2)</sup> Lettre du cardinal Mazarin à Louis XIV, du 28 août 1659000

каждому поодиночкі, онъ показаль этотъ портретъ всёмъ. Насколько тотъ портретъ былъ милъ сердцу аббата, сказать, конечно, трудно; но онъ былъ настолько дорогъ для посла, что королева должна была сама войти къ нему въ спальню и собственными руками снять п унести свой подарокъ, вслідствіе чего размолвка между нею и аббатомъ стала тотчасъ же извёстна всей Варшавѣ. Мы не думаемъ, однако, чтобъ посолъ сожалѣлъ о томъ, что разрывъ его добрыхъ отношеній къ королевѣ сопровождался такимъ скандаломъ: этотъ разрывъ привлекалъ къ нему симпатіи поликовъ, а посолъ никсгда еще не сожалѣлъ о томъ, что̀ представляло какую-либо выгоду для его главной цѣли.

Намъ не нужно прибавлять. что Полиньякъ сумѣлъ воспользоваться своими отношеніями къ членамъ королевской фамиліи и ко всему варшавскому двору для главной цѣли своего посольства. Цѣль же эта была теперь опредѣлена до извѣстной степени довольно точно: уронить въ глазахъ королевы значеніе вѣнскаго двора, привязать къ себѣ польскую аристократію заслугою противодѣйствія антинаціональной политикѣ короля и отвратить всю Польшу отъ принца Якова, старшаго сына короля и главнаго соперника французскому кандидату на предстоящихъ выборахъ. Полиньякъ не зналъ лишь имени того, кого назоветъ своимъ кандидатомъ Людовикъ XIV; объ этомъ онъ могъ лишь догадываться.

Относительно принца Якова польская королева и французскій посоль сходились въ своихъ цѣляхъ: оба они желали отстранить его отъ трона, но съ тою разницею, что королева желала этого ради своего второго сына, а посолъ ради принца французской крови. что онъ, копечно. скрывалъ до времени отъ королевы. Если справедливо. что отцомъ второго сына королевы. Александра, былъ панъ Яблоновскій, то въ такомъ случаѣ предпочтеніс, отдавасмое ему матерью, понятно-дѣти незаконнорожденныя всегда дороже родительскому сердцу. Но, кажется, въ данномъ случаѣ причина нелюбви матери Digitized by къ своему старшему сыну заключалась въ самомъ же сынѣ. Яковъ былъ почти уродъ: маленькій, некрасивый, онъ, по словамъ маркиза де-Бетюна, «носилъ на лицѣ своемъ печать отверженія» <sup>1</sup>); Александръ же, напротивъ того, былъ хорошъ собою, уменъ, ловокъ. Полиньякъ, для котораго оба, какъ Яковъ, такъ и Александръ. были равнымъ образомъ помѣхою, съ похвалою отзывается объ Александрѣ въ одномъ изъ своихъ донесеній Людовику XIV, какъ о человѣкѣ, любящемъ размышлять и не имѣющемъ пристрастія къ обычнымъ развлеченіямъ молодости <sup>2</sup>). Полиньякъ не былъ, однако, за Александра: онъ былъ лишь противъ Якова.

Уронить австрійскій дворъ въ глазахъ королевы было не трудно: императорская надменность давала къ тому много поводовъ. Такъ, когда шли переговоры о бракѣ польской принцессы Терезы Собѣской съ курфирстомъ баварскимъ Максимиліаномъ, императоръ далъ знать курфирсту, что этотъ бракъ былъ бы неудобенъ, потому что дѣти, которыя отъ него произойдутъ, какъ связанныя съ фамиліей Аркьеновъ, не будутъ имѣть права на мѣста канониковъ. Полиньякъ не упустилъ случая разъяснить королевѣ, насколько для нея оскорбителенъ такой отзывъ императора объ ея домѣ, а въ то же время онъ передалъ отцу королевы высшіе знаки ордена св. Духа, le collier du St.-Esprit, только что присланные для него Людовикомъ XIV.

То и другое было услугою въ глазахъ королевы: вскорѣ французскій посолъ оказалъ услугу всей польской аристократіи. Когда принцъ Яковъ хотѣлъ ѣхать въ Вѣну, Полиньякъ доказывалъ ему вредныя послѣдствія поѣздки такими слабыми аргументами, что даже для Якова не представляло особеннаго труда опровергнуть ихъ, и, въ то же время, неопровержимыми доводами Полиньякъ убѣдилъ отца запретить сыну ѣхать къ императору. Затѣмъ, когда поѣздка

2) Lettre de Polignac, du 3 août 1696.

Digitized by Google

5,17

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lettre du marquis de Béthune, du 15 février 1689.

состоялась, польское дворянство было благодарно французскому послу за его совѣты и было раздражено противъ принца, который, вопреки волѣ отца, сдѣлалъ поступокъ, который заградилъ ему путь къ трону <sup>1</sup>), какъ доносилъ Полиньякъ Людовику XIV.

Французскій посоль быль занять въ Варшавь не только придворными интригами и очищеніемъ дороги къ польскому трону для принца французской крови. Ему посчастливилось оказать своему государю услугу более значительную. Въ то время противъ Людовика XIV составилась общирная коалиція, во главѣ которой стояль императоръ Леопольдъ. Полиньякъ понималь, что въ случай мира между Польшей и Оттоманской Портой. Турція, освободившись отъ врага. можетъ направить всё свои силы противъ Австріи и оказать, такимъ образомъ, большую услугу Франціи. Искусною рукою отклонивъ догадливую подозрительность панскаго нувція, который видблъ въ союзі: Польши, Австріи и Венгріи противъ Турцін елинственное спасение христіанской церкви отъ исламизма, Полиньякъ, послѣ долгихъ усилій, склонилъ, наконецъ, и Яна Собъскаго въ пользу мира съ Турціею, доказывая ему, что этотъ миръ необходимъ не для Франціи, а для самой Польши<sup>2</sup>). Полиньякъ такъ искусно велъ переговоры объ этомъ мирѣ съ нослами султана, что удостоился полной похвалы отъ Людовика XIV, который писалъ ему по этому поводу<sup>3</sup>):

«Continuez à vous charger de la conclusion de la paix avec la Porte. Je vois avec plaisir que vous ètes bien instruit de la manière dont il faut se conduire avec les Polonais pour leur faire prendre un bon parti, et je m'assure que vous y ferez tout ce que je puis attendre de votre adresse» <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Lettre de Polignae, du 14 décembre 1695.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lettre de Polignac à M. de Croissy, du 2 janvier 1696.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lettre de Louis XIV, du 29 octobre 1695.

<sup>4) «</sup>Продолжайте ваши старанія по предмету заключенія мира съ Портою.

Я съ удовольствіемь вижу, что вы хорошо поняли, какъ надо дайствовать.

При этомъ письмі: короля находится небольшая приписка маркиза де-Круасси, министра иностранныхъ дёлъ:

«Je prends la plume pour vous dire une vérité que j'avais prévue depuis que j'ai l'honneur de vous connaître, qui est que Sa Majesté convient qu'elle ne pouvait employer personne dans ses ambassades qui pût la servir mieux que vous» <sup>1</sup>).

Несмотря на вск старанія Полиньяка, онъ не успёль; миръ между Турцією и Польшею не былъ заключенъ. Противъ этого мира было большинство націи, несмотря на полное согласіе короля, или, вёрнѣе сказать, именно вслѣдствіе этого согласія: въ то время нація утеряла уже всякое довѣріе къ Яну Собѣскому и противодѣйствовала всёмъ его желаніямъ; нація была убѣждена, что эти желанія, направляемыя королевой-француженкой, клонятся во всякомъ случаѣ къ пользѣ Франціи, если не ко вреду Польши.

Непринятіе нацією предложенія короля о мирѣ съ Турціей нанесло новый ударъ Яну Собѣскому. Уже давно онъ видѣлъ, какъ уменьшалась его популярность, какъ росло недовѣріе націи къ нему, какъ къ королю. Еще въ періодъ полной своей славы, изъ-подъ стѣнъ спасенной имъ Вѣны, онъ писалъ<sup>2</sup>): «всѣмъ услуживать и ничего ни отъ кого не ожидать, кромѣ Бога—такова моя судьба». Съ тѣхъ поръ прошло двѣнадцать лѣтъ. Государственныя неудачи и политическія ошибки, семейныя невзгоды и придворныя интриги раздражали короля, отношенія его къ націи становились годъ отъ году болѣе и болѣе натянутыми; въ послѣдніе годы онъ встрѣчалъ въ однихъ—бездѣльную апатію, въ другихъ—упрямую

съ поляками, чтобы заставить ихъ стать на надлежащій путь, и увѣренъ. что вы сдѣлаете въ этомъ смыслѣ все, что̀ я въ правѣ ожидать отъ вашей Яовкости».

<sup>1</sup>) «Беру перо, чтобы сказать вамъ истину, въ которой я убъдился съ тѣхъ норъ, какъ имѣлъ честь васъ узнать, именно: что его величество вполнѣ согласенъ, что въ дѣлахъ дипломатіи никто лучше васъ не исполнялъ порученія кородя».

<sup>2</sup>) Lettres, p. 69.

оппозицію, во всіхъ—иолное недов'тріе. Изр'єдка, въ тяжелыя минуты республики. нація какъ бы инстинктивно обращала къ нему свои взоры, облекала его своимъ дов'тріемъ, но это было ненадолго: проходила опасность, и для короля вновь настунало время разочарованія. Не легко было сносить укоры сенаторовъ, крики сеймовъ, угрозы толпы. Кр'єпкое сложеніе Яна Соб'єскаго, ослабленное уже тревогами войны, не вынесло грустныхъ думъ о будущемъ семьи, тяжелаго сознанія о потерянной любви народа, горькаго уб'єжденія въ безполезности прошлыхъ заслугъ.

Король занемогъ. Его супруга, уже давно и часто напоминавшая ему о духовномъ завѣщаніи, неотступно требовала теперь отъ него письменнаго заявленія послѣдней воли. Другъ королевы, епископъ Залужскій, напоминалъ ему о томъ же. Въ одну изъ тъхъ минутъ, когда Янъ Собъскій еще болжлъ сердцемъ о судьбѣ любимой родины, онъ отвѣчалъ имъ: «Чѣмъ могу я помочь? Посмотрите, сердца всёхъ испорчены, умы полны лишь козней и интригъ. Могу ли льстить себя надеждою, что своимъ духовнымъ завъщаніемъ внесу порядокъ въ организмъ республики? Несчастные короди! При жизни мы повел ваемъ – намъ не повинуются; будутъ ли насъ слушать послѣ смерти?!» Такія минуты искренней заботы о республикѣ приходили все рёже и рёже. Яномъ Собъскимъ овладъла апатія, «флегма напала» 1). Онъ сталъ тучнёть, облёвнися и не хотблъ ви о чемъ думать, пересталъ заниматься дълами. Полиньякъ доносилъ Людовику XIV: «Король вовсе не думаетъ о томъ, что будетъ послѣ него: привыкнувъ во всемъ полагаться на Провидініе, онъ охотно поручаеть ему заботу объ интересахъ королевства»<sup>2</sup>). Король изрѣдка выходилъ изъ своей комнаты. чтобъ погулять съ неизмённымъ своимъ другомъ, французскимъ посломъ аббатомъ Полиньякомъ, въ великолёпныхъ садахъ своей Новой Виллы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Памятн., VIII, 93.

<sup>2)</sup> Lettre de Polignac, du 10 février 1696.

Въ одну изъ такихъ прогулокъ, 17-го іюня 1696 г., король внезапно подвергся сильному пароксизму лихорадки. Полиньякъ съ трудомъ перенесъ его во дворецъ. На слѣдующій день, день рожденія Яна Собъскаго и коронаціи короля, онъ могъ еще сойти въ садъ, поддерживаемый Полиньякомъ и Залужскимъ, но долженъ былъ тотчасъ же возвратиться во дворецъ и лечь въ постель. Чернь шумбла подъ его окнами, пьяно празднуя двойной праздникъ; отецъ королевы, маркизъ д'Аркіенъ, пировалъ съ толпою магнатовъ въ одной изъ залъ дворца, неподалеку отъ опочивальни короля. Съ королемъ оставались лишь три лица-Марія Казиміра, аббатъ Полиньякъ и епископъ Залужскій. Часовъ въ 5 вечера короля поразилъ ударъ. Королева вскрикнула. Ея отецъ прибъжалъ на крикъ дочери; съ нимъ ввалилась въ комнату полупьяная толпа пановъ; видя, что король еще живъ, они ушли продолжать пирушку... Спустя нЕсколько часовъ-новый ударъ, и не стало героя, который, по словамъ Карла XII, «не долженъ былъ бы никогда умирать».

Аббатъ Полиньякъ, до конца присутствовавшій при этой сценѣ смерти, ночью же отправилъ курьера въ Парижъ: своему министру, де-Круасси, онъ описыватъ всѣ подробности послѣднихъ дней жизни и кончины Яна Собѣскаго; у своего государя, Людовика XIV, просилъ новыхъ инструкцій для дѣйствій при наступившихъ новыхъ обстоятельствахъ.

## IV.

Въ 1672 году, когда польскіе магнаты составили заговоръ противъ Михаила Коривута, съ цёлью свергнуть его съ трона, великій маршалъ Янъ Собъскій, руководившій заговоромъ, писалъ Людовику XIV: «Donnez nous pour roi ou Turenne, ou Condé, ou un prince de Conti, encore enfant, dont Turenne seroit le tuteur» <sup>1</sup>). Съ избраниемъ Яна Собъскаго забылась память

<sup>1</sup>) Lettre de Sobieski à Louis XIV, du 14 juillet 1672. «Дайте намъ въ короли или Тюрения, или Конде, или малолѣтиято принца Конти. подъ опакой Тюрения». объ этой просьбѣ; теперь смерть Яна, о которой Полиньякъ извѣщалъ своего государя, воскресила въ Людовикѣ XIV воспоминаніе о желаніи Собѣскаго, высказанномъ отъ лица польскихъ магнатовъ.

Въ смерти Яна Собъскаго Людовикъ XIV справедливо предвидѣлъ удобный случай къ изъятію польской республики отъ австрійскаго вліянія. Пріобрѣтеніе въ Польшѣ если не союзника Франціи. то врага Австріи должно было усилить вліяніе французскаго короля на ходъ европейскихъ событій, которыя уже тогда обрисовывались довольно ясно.

Въ то время Европа находилась въ томъ періодѣ затишья и выжиданія, которымъ всякій государственный умъ долженъ умъть воспользоваться, чтобъ приготовиться къ тъмъ великимъ событіямъ, которыя готовы совершиться. Съ напряженнымъ вниманіемъ слідила Европа за извістіями изъ Мадрида, гав умираль последний представитель испанской линии, несчастный Карлъ II, слабый, больной отъ рожденія, умиравшій уже въ теченіе 30-ти л'ьтъ. Два сильн'ъйшихъ дома Европы, Бурбоны и Габсбурги, давно уже готовятся къ близкой и неизбѣжной борьбѣ; тотъ и другой ищутъ себѣ союзниковъ, укрѣпляютъ свое положеніе. Понятно. что оба дома слишкомъ заинтересованы въ избраніи преемника Яну Соб'єкому: понятно, что на избирательномъ сеймѣ Польши, сильнѣйшей изъ восточныхъ державъ, столкнутся интересы Австріи и Франціи въ лицѣ ихъ кандидатовъ на польскій тронъ, разыграется прологъ къ кровавой драми, извъстной въ литописяхъ европейской исторіи подъ именемъ войны за Испанское Наслѣдство.

Изъ трехъ кандидатовъ, названныхъ двадцать лѣтъ тому назадъ Собѣскимъ въ его письмѣ къ Людовику XIV, Тюрення и Конде не было уже въ живыхъ: третій, принцъ Конти, былъ уже ве ребенокъ.

François Louis, prince de Conti, племянникъ великаго Конде, обладалъ всбми достоинствами своего знаменитаго дяди и превосходилъ его отсутствіемъ тёхъ недостатковъ. которые Digitized by были замѣтны въ Конде. Это подмѣтилъ еще Вольтеръ, когда задумывался надъ вѣкомъ .Людовика XIV: «Ressemblant au grand Condé son oncle par l'esprit et le courage, il était animé du désir de plaire qui avait manqué quelquefois au grand Condé» <sup>1</sup>). Не только потомство, современники отзывались о немъ въ самыхъ лестныхъ для него выраженіяхъ. Маркизъ de la Fare говоритъ о принцѣ<sup>2</sup>): «Le prince de Conti marqua du courage et des talents pour la guerre; il avoit beaucoup d'esprit et l'avoit fort orné par la lecture; avec cela une humeur douce qui le rendoit de la plus aimable conversation qu'un homme puisse être». Даже скупой на похвалы герцогъ С.-Симонъ записалъ о немъ въ своихъ мемуарахъ<sup>3</sup>): «Le prince de Conti étoit les constantes délices de la cour et des armées, la divinité du peuple, le héros des officiers, l'amour de parlement et l'admiration des savants les plus profonds».

Вотъ кого Людовикъ XIV предназначалъ въ короди Польни. Почему именно его, покрытаго уже заслугами, всѣми уважаемаго, составлявшаго честь Франціи? Въ этомъ случаѣ Людовикомъ руководили не заботы объ интересахъ Польши, а личная непріязнь къ принцу. Таланты, извѣстность, популярность принца Конти пугали великаго короля; Людовикъ XIV былъ, однако, слишкомъ гордъ, чтобъ бояться за себя: онъ

<sup>2</sup>) Mém. du marquis de la Fare, Collect. de Monmerqué, v. XXV, p. 253. Charles Auguste marquis de la Fare быль капитаномъ гвардіи герцога Орлеанскаго, и если не имѣль успѣха въ военной службѣ, то единственно вслѣдствіе большого успѣха, какъ многіе думали, у m-me la maréchale de Rochefort, въ которую былъ влюбленъ военный министръ Лувуа. По поводу этого маркизъ говорить въ своихъ мемуарахъ: «Louvois et Le Tellier s'imaginèrent tous deux que j'eu étois amoureux et mieux traité que je ne l'étois effectivement. Il y avoit plus de coquetterie de ma part et de la sienne que véritable attachement: quoi qu'il en soit, c'a été l'écueil de ma fortune, et ce qui m'attira la persécution de Louvois».

<sup>3</sup>) Mém. de S.-Sim., VI, 417.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Походя на великаго Конде, своего дядю, уможъ и храбростью, онъбыль одушевленъ желаніемъ нравиться, котораго иногда не доставало всликому Конде.

боялся, что при принцѣ Конти еще разъ выступитъ наружу неспособность дофина и бездарность мэнскаго герцога (duc de Maine). Чистота крови принца Конти, который, по словамъ герцога С.-Симона, était le seul de sa maison, dont la pureté du sang ne fût point flétrie par le mélange de la bâtardise 1), эта чистота крови служила укоромъ, который сжедневно оскорблялъ щепетильность m-me de Maintenon и подозрительность Людовика XIV. Къ этому присоединялось личное оскорбление, нанесенное принцемъ Конти королю и его любовницѣ: въ шисьмахъ, перехваченныхъ королемъ, принцъ довольно рѣзко отзывался о нихъ; по словамъ лица, читавшаго тѣ письма, le prince de Conti parloit dans ces lettres en vrai étourdi, et y traitoit le Roi de gentilhomme compagnard, affainéanti auprès de sa vieille maîtresse, avec des termes si méprisans, que le Roi ne l'a jamais oublié 2). Въ этихъ же письмахъ, не дошедшихъ по адресу, принцъ нодсмѣивался надъ военнымъ минястромъ Louvois, который не желалъ отпустить его въ Венгрію: Louvois быль тогда въ силѣ и, конечно, только разжигаль злобу короля противъ принца. Людовикъ XIV старался удалить принца отъ своего двора, онъ былъ готовъ на многія жертвы, лишь бы видіть его на польскомъ троні: этимъ удовлетворялась в ревнивая антипатія отца, который такимъ образомъ удалялъ отъ своихъ сыновей невыгодное для нихъ сравненіе, и самолюбивые интересы монарха, который пріобрѣталъ въ польскомъ королѣ союзника, какъ принца французской крови.

Министръ иностранныхъ дѣлъ де-Круасси, послѣ частыхъ и продолжительныхъ аудіенцій у короля, послалъ аббату Полиньяку подробныя инструкціи поддерживать всѣми мѣрами кандидатуру принца Конти. Посолъ, естественно предполагая

<sup>3</sup>) «Принцъ Конти говориль въ этихъ письмахъ о королѣ, какъ о деревенскомъ мужланѣ, ожпрѣвшемъ въ обществѣ своей старой наложницы, и говорилъ въ такихъ презрительныхъ выраженияхъ, что король шкогда не забывалъ объ этомъ». Mém. du marq. de la Fare. p. 252.

524

<sup>1)</sup> Mém. de S.-Sim., II, 24.

полное согласіе со стороны самого принца, хотя въ инструкціяхъ о томъ ничего не говорилось. хладнокровно, какъ истый дипломатъ, разсмотрѣлъ положеніе дѣлъ, далъ сравнительную оцѣнку каждому изъ кандидатовъ и, не скрывая отъ себя трудностей возложеннаго на него порученія, пришелъ, однако же, къ тому заключенію, что изъ всѣхъ кандидатовъ шансы все-таки были на сторонѣ французскаго принца.

А кандидатовъ на польскій тронъ было много. Въ числѣ иностранныхъ кандидатовъ встръчаются представители почти всёхъ европейскихъ державъ: Яковъ II, король англійскій, и Петръ Алексћевичъ, царь московский; принцъ Конти. родственникъ Людовика XIV, и принцъ Одескальки, племянникъ Иннокентія XII: Фридрихъ XIII, курфирстъ Бранденбургскій, и Леонольдъ, герцогъ Лотарингскій: Фридрихъ-Августъ, курфирстъ Саксонскій, и Леопольдъ, курфирстъ Баденскій, который, по злому замѣчанію герцога С.-Симона, выступилъ кандидатомъ, plus pour l'honneur de prétendre au trône que par aucune espérance d'y rèussir 1). Польская аристократія выставила не меньшее число кандидатовъ: Янъ Казиміръ Сапъга, великій гетманъ литовскій, и Лука Опалинскій, великій коронный маршаль; Мартинъ Контскій, староста кіевскій. н Рафанлъ Лещинскій, генеральный староста; Станиславъ Яблоновскій, великій коронный гетманъ, и братья Соб'єскіе, сыновья умершаго короля. Царь московскій интересовался положеніемъ партій; отъ своего резидента въ Варшавѣ, Алексѣя Никитина, Петръ требовалъ точныхъ свѣдѣній о томъ, «сколько на королевство Польское кандидатовъ, и при которомъ кто стоитъ, и чья сторона силняя». Алексви Никитинъ въ своемъ донесени царю такъ обрисовалъ положение партий въ Варшавь: «Кандидатовъ на королевство много, толко еще подлинно никто не можетъ в'дать, кому быть. Примасъ и под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Болће для того, чтобы имћть возможность хвастать, что онъ быль въ числа претендентовъ на престолъ, нежели съ надеждой на успѣхъ». Mém. de S.-Sim., I, 437.

скарбей корунной съ другими Любомирскими и Сапѣги при Французѣ; маршалокъ великой корунной, бискупъ Куявской. воевода Краковской, Сирацской и Полотцкой—всѣ при королевичѣ Інковѣ; генералъ Великополской, Лещинской и гетманъ великокорунной при королевѣ и при меншихъ королевичахъ; а Рѣчь Посполитая никого изъ тѣхъ не хочетъ, а хочетъ либо Найбурчика или Лотаринчика» <sup>1</sup>). Само собою разумѣется, что изъ числа польскихъ кандидатовъ Полиньякъ обратилъ преимущественное вниманіе на дѣтей своего политическаго друга, «польскаго короля»

Янъ Собескій оставиль четырехъ дітей. Изъ трехъ его сыновей, старшій. видя слабость отца и ненависть матери, явно обнаружившуюся тотчась по смерти отца, отдался весь вћискому двору, вполић подчинился его вліянію и потерялъ всякую популярность въ Польшѣ. Принцъ Яковъ. видя себя всёми оставленнымъ, заявлялъ свои притязанія на корону не столько въ надеждё на успёхъ, сколько ради противодёйствія своимъ младшимъ братьямъ, въ которыхъ онъ, благодаря матери, рано научился видёть своихъ личныхъ враговъ. Его два брата, Александръ и Константинъ, оба были щедро одарены природою, и если Александръ отличался серьезностью ума и солидностью мысли, то Константинъ привлекалъ ласковостью взгляда и любезностью обхожденія. Но оба они им'вли мало шансовъ на успѣхъ; младшему, Константину, не было еще 25-ти лётъ. требуемыхъ конституціею польской республики для права быть избираемымъ; старшій, Александръ, былъ любимецъ матери и потому уже пользовался нелюбовью всёхъ польскихъ магнатовъ. Кромѣ сыновей, дочь Яна Собѣскаго, принцесса Тереза, была супругою курфирста Баварскаго; поляки громко и открыто говорили, что если будетъ избранъ супругъ Терезы, то республикою будетъ управлять вдовствующая королева чрезъ своего зятя. Марія Казиміра ни-

<sup>1</sup>) Памятн., VIII. 858.

когда не пользовалась популярностью въ Польшѣ; по смерти же супруга, своимъ образомъ дъйствій она вселила во всѣхъ ненависть къ себѣ, такъ что болѣе вредила тѣмъ, кого поддерживала, нежели тѣмъ, кого преслѣдовала своею ненавистью.

Какъ только Собъскій скончался, его супруга захватила всё драгоцённости, и въ томъ числё регаліи короля. Отъ нея потребовали королевскую корону, которая должна была быть на челё короля до его погребенія; Марія Казиміра, боясь, что принцъ Яковъ овладъетъ короной, отказалась выдать ее, и одинъ изъ придворныхъ надълъ на чело Яна Собъскаго простую солдатскую каску. Такой поступокъ королевы вооружилъ противъ нея всю Варшаву.

Спустя нѣсколько дней она сумѣла возстановить противъ себя и всю Польшу. Тъло умершаго короля должно было, по обычаю, быть перенесено въ королевскій замокъ въ Варшавъ. Замкомъ овладълъ принцъ Яковъ. Онъ былъ согласенъ впустить трупъ отца, но безъ матери, сопровождавшей твло. Марія Казиміра, не будучи въ состояніи силою проникнуть въ замокъ, не отдала тила своего супруга и увезла его съ собою обратно въ Новую Виллу. Начались переговоры между сыномъ и матерью. Во время переговоровъ трупъ польскаго короля Яна Собъскаго не разъ таскали изъ замка на загородную виллу и обратно. Скандаль возмутиль всю Польшу. Цинизмъ матери одержалъ, однако, верхъ; сынъ уступилъ: подъ прикрытіемъ смертныхъ останковъ своего супруга, Марія Казиміра проникла въ замокъ и завладіла королевскими покоями. Этимъ не окончилась распря матери съ старшимъ сыномъ; въ ней приняда участие вся семья Собъскаго. Памфлеты посыпались съ обжихъ сторонъ. Съ одной стороны, Марія Казиміра, ен отецъ, маркизъ д'Аркіенъ, и два младшихъ ея сына не щадять никакихъ средствъ, чтобъ уронить принца Якова въ глазахъ всёхъ; съ другой стороны, старшій сынъ Яна Собъскаго раскрываетъ вст потаенныя, темныя дъла

матери и братьевъ. Клеветы, оскорбленія, брань раздаются съ обѣихъ сторонъ и чернятъ въ глазахъ народа какъ ту. такъ и другую. Въ то время, какъ народъ остается еще спокойнымъ подъ впечатлѣніемъ обрушившагося на него тяжелаго удара, королевская семья подаетъ примѣръ разъедпненія, корысти, низости.

Народъ оставался, однако, не долго спокойнымъ: онъ скоро оправился отъ удара. Нъсколько недъль спустя по смерти Яна Собъскаго начали собираться сеймики. Полиньякъ слъдилъ за движеніемъ партій и извіщалъ обо всемъ своего министра иностранныхъ дёлъ. Приведемъ одну изъ его депешъ.

«Bapwasa, 31-10 августа 1696 1.

Digitized by Google

«Сеймикъ открытъ 29-го текущаго місяца. Вмісті съ нимъ начались интриги и раздоры.

«Кардиналъ Радзіевскій, который долженъ былъ соверипать богослуженіе, приказалъ принести балдахинъ. Паны Любомирскіе, недовольные тімъ, что онъ поддерживаетъ сторону королевы, возстановили противъ него нікоторыхъ изъ высшихъ чиновъ духовенства, которые заявили, что кардиналъ превышаетъ свои права, и вышли изъ церкви. Великій коронный маршалъ Любомирскій, съ своей стороны, прислалъ протестъ противъ «злоупотребленій примаса», какъ онъ выражается. Это произвело большой скандалъ во время религіозной церемоніи.

«Въ первое же засѣданіе былъ поднятъ вопросъ объ избраніи маршала сейма. Этотъ маршалъ избирается обыкновенно по очереди одною изъ трехъ провинцій республики: Великою Польшею, Литвою и Малою Польшею. Въ данномъ случаѣ вопросъ былъ о томъ, которая изъ провинцій должна избирать; такъ какъ послѣдній варшавскій сеймъ былъ сорванъ, то многіе недоумѣвали, считать ли его состоявшимся или признать его какъ бы не собиравшимся.

«.Титвины доказывали. что сеймъ тотъ должно считать состоявшимся; это увеличивало ихъ право на избрание маршала для предстоящаго избирательнаго сейма, что было для нихъ очень важно. Засъдание было чрезвычайно бурно, но въ концъ концовъ разръшилось довольно забавно: епископъ познанский. въ полномъ облачения, съ крестомъ въ рукахъ, предшествуемый ксёндзами съ зажженными свъчами и св. водою, является въ засъдание и объявляетъ, что онъ желаетъ благословить собрание; кто-то изъ присутствовавшихъ спросилъ, не для изгнания ли изъ республики нечистаго духа принесъ онъ св. воду: всъ расхохотались; сконфуженный епископъ удалился.

«Въ тотъ же день въ сенаторской камерѣ былъ снятъ балдахинъ надъ трономъ, чтобъ отнять у кардинала-примаса желание возсъсть на тронъ.

«Когда засѣданіе окончилось, Любомирскіе старались отклонпть кардинала отъ королевы, которая не выѣзжаетъ изъ Варшавы; чѣмъ болѣе королева упорствуетъ, тѣмъ болѣе дворянство боится ея интригъ, тѣмъ настоятельнѣе требуетъ ея выѣзда.

«Кардиналъ Радзіевскій сказалъ, что онъ требуетъ балдахина, какъ кардиналъ, имѣющій на то право, а не какъ примасъ, при чемъ онъ прибавилъ, что если требуетъ балдахина надъ своею головою, то въ сердцѣ своемъ онъ не желаетъ короны. Это былъ ядовитый намекъ на Любомирскаго, который, какъ говорятъ, имѣетъ намѣреніе стать королемъ.

«Королева, довольная такими раздорами, подстрекаетъ кардинала чрезъ посредство кастелянши ленчицкой, хорошенькой г-жи Товіянской. Женщины вообще, насколько могутъ, возбуждають своихъ мужей и братьевъ, и можно сказать, что женщины волнуютъ Польшу.

«Ни вчера, ни сегодня не произошло соглашенія на счеть выбора маршала; если дёла такъ пойдутъ, то сеймъ не окончится и въ пятнадцать дней, а въ такомъ случай возможно, что дворяне сядутъ на коней и провозгласятъ королемъ коголибо, о комъ теперь менёе всего можно догадываться.

«На границахъ новые безпорядки; тамъ возмутились войска, составили конфеферацію, какъ здѣсь выражаются. Во главѣ ихъ находится Барановскій. Два отряда войскъ краковскаго кастеляна присоединились къ конфедератамъ. Его враги говорятъ, что это возмущеніе вызвано имъ и королевской фамиліей. Богъ вѣсть, чѣмъ все это окончится для кастеляна!

«Сюда приведено нѣсколько татаръ, которые обвиняютъ краковскаго кастеляна въ томъ, что онъ писалъ татарскому хану и убѣждалъ его выслать свою орду на Волынь, Подолю и Рутенію (Галицію), гдѣ находятся имѣнія Любомирскихъ и Потоцкихъ. Это гнусная клевета, но она распускается для того, чтобъ погубить кастеляна, который вѣрно служитъ королевѣ.

«Я держу себя въ сторонъ отъ этихъ раздоровъ и набираю себъ друзей въ ожидании, когда придетъ время дъйствовать.

«Литовскіе сеймики поручили своимъ уполномоченнымъ не выбирать въ короли ни королевскихъ принцевъ, ни Пястовъ<sup>1</sup>).

«Остаюсь съ глубокимъ уваженіемъ и т. д.

«Аббатъ Полиньякъ».

Французскій посолъ отмѣтилъ состояніе Польши по смерти Яна Собѣскаго хотя въ общихъ, но довольно вѣрныхъ чертахъ. Зная его за человѣка умнаго, можно вѣрить, что онъ держалъ себя въ сторонѣ отъ раздоровъ. Онъ держалъ себя на готовѣ, дѣйствовалъ осторожно, но не упускалъ изъ вида задачи, возложенной на него версальскимъ старцемъ.

Эта задача, повторяемъ, была не легка: посолъ сознавалъ всю тяжесть ея, но не страшился громаднаго числа кандидатовъ. Напротивъ того, онъ видълъ въ этомъ облегчение

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскій посоль въ Вѣнѣ доносилъ Петру: «на сеймикахъ въ Корунѣ и въ Литвѣ единогласно постановлено, чтобъ изъ королевичей и ни одинъ Пястъ королемъ не былъ, а хотятъ иноземца». Памятн. VII, 1148; VIII, 192. Digitized by

провести кандидатуру принца Конти: чёмъ болёе партій, тёмъ слабёе каждая изъ нихъ въ отдёльности.

Прежде всего, прежде даже, чёмъ произнести имя своего кандидата, Полиньякъ громко объявилъ, что онъ желаетъ сохранить полную свободу действій и что онь не высказывается ни за одного изъ заявленныхъ уже кандидатовъ. «Полученныя мною инструкцій, ---говориль онь, ---запрещають мнѣ вмѣшиваться въ предстоящіе выборы, лишь бы былъ избранъ король либеральный, достойный и независимый отъ вѣнскаго двора» 1). Полиньякъ съ особенною силою ударялъ на послёднее условіе; оно должно было дать ему право покинуть сторону королевы, къ которой онъ до того времени принадлежаль и которую теперь должень быль оставить въ виду полученнаго изъ Парижа повелѣнія поддерживать кандидатуру принца Конти. Посолъ вполнѣ воспользовался своими связями съ королевой при жизни ея супруга; но продолжение этихъ добрыхъ отношеній къ Маріи Казимірѣ становилось уже невозможно: они могли подорвать его популярность въ Польшѣ. Не могло быть, однако, никакого сомпѣнія въ томъ, что воспитанникъ іезуитовъ до конца воспользуется своимъ вліяніемъ надъ красивою и умною, но слабою и усталою уже женщиной: прежде чёмъ выступить противъ королевы, онъ постарается, при ея же помощи, удалить со сцены тѣхъ, которые могутъ въ будущемъ послужить помѣхою для его дѣйствій.

Марія Казиміра, своею непопулярностью равно повредившая обоимъ своимъ сыновьямъ-кандидатамъ, Александру и Константину, поддалась, наконецъ, коварному совѣту своего невѣрнаго друга. Послѣ долгихъ и старательныхъ усилій, Полиньякъ убѣдилъ, наконецъ, королеву отправить во Францію обоихъ сыновей и переслать туда же свои капиталы. Послушалась королева своего друга, не подозрѣвая, конечно, что они помѣнялись ролями: не Полиньякъ помогаетъ ей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lettre du Roi à Polignac, du 5 juillet 1696.

удержать тронъ за ея домомъ, но Марія Казиміра д'єйствуетъ въ пользу кандидата, котораго готовъ предложить французскій носолъ.

Сыновья Марін Казиміры мішали французскому послу; своимъ положеніемъ, какъ д'яти короля, они агитировали въ Польшѣ, отвлекали на свою сторону часть польской аристократін; народъ любилъ въ нихъ детей своего славнаго Яна Ш. Осенью 1696 г. принцы Александръ и Константивъ прибыли въ Парижъ. Они были приняты съ большимъ почетомъ. какъ сыновья короля. Свидътель ихъ перваго пріема при дворѣ, герцогъ С.-Симонъ говоритъ: «Le roi leur donua comme aux gens titrés la distinction de baiser la princesse et Madame» 1). .Itoдовикъ XIV, развлекая ихъ версальскими празднествами, сумблъ удержать ихъ вдали отъ Польши, на все то время, когда ихъ присутствіе въ Варшавії было необходимо для ихъ личных интересовъ. Принцы возвратились въ Варшаву, но уже было поздно: они могли лишь присутствовать при сборахъ матери къ отъёзду, котораго требовалъ сеймъ, и сопровождать ее въ "Lанцигъ, который она избрала своимъ мѣсто-пребыванісмъ, на время выборовъ. Подобная же участь постигла капиталы Маріи Казиміры. Послушная совѣту Полиньяка, она переслала въ Парижъ огромную для того времени сумму денегъ-около 4 милліоновъ франковъ. Эта сумма была позже тайно переслана обратно въ Варшаву, но уже не къ королевѣ, а къ французскому послу, для поддержки кандидатуры принца Конти. Такимъ образомъ, Марія Казиміра вручила свои капиталы французскому послу для подкупа польскихъ магнатовъ противъ ся д'ятей.

Марія Казиміра обладала умомъ, но она была женщина; страсть ослѣпляла ее до того, что она теряла сознаніе своихъ поступковъ и тогда ея умъ вредилъ ей. Желаніе удержать за собою корону обратилось у нея въ страсть, которая мѣшала ей ясно представить себѣ цѣль, къ которой она стре-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mém. de S.-Sim. I, 438.

милась, и хладнокровно обсудить средства, которыя она употребляла.

Когда сыновья королевы убхали въ Парежъ, Марія Казиміра, сознавая уже невозможность видѣть на польскомъ троні своихъ дітей, сочла возможнымъ возвести на престоль того, кто согласится быть ея супругомъ. Вдова славнаго Собѣскаго, она не задумалась предложить свою руку сперва старості Контскому, затімъ гетману Яблововскому. Эта рука была, однакожъ, отвергнута и тѣмъ, и другимъ: Контскій хорошо зналъ, насколько сердце той, которая предлагала ему свою руку. запятвано низкими страстями; Иблоновскій же понималъ, что такой бракъ могъ лишь отдалить его отъ трона. Самолюбивая женщина, раздраженная отказомъ Яблоновскаго, того самаго Яблоновскаго, который нікогда, лежа у ея ногъ, не находилъ, быть можетъ, словъ для выраженія своей любви къ ней, обратилась теперь къ Полиньяку съ просьбою предложить корону герцогу Вандомскому (duc de Vendôme), подъ условіемъ брака съ нею. Когда же французскій посоль естественно отклониль оть себя деликатное порученіе и высказался противъ подобной комбинаціи, Марія Казиміра, видя. что она не можетъ быть супругой, захотіза быть хоть матерью будущаго короля. Она примирилась съ своимъ старшимъ сыномъ Яковомъ; но уже было поздно. Союзъ Якова съ матерью могъ теперь лишь повредить ему: враги Маріи Казиміры стали врагами принца Якова; друзья же королевы слишкомъ научились отъ нее же самой ненавидъть Якова, чтобы стать его сторонниками. Марія Казиміра предвиділа такія послідствія и, желая гарантировать себѣ успѣхъ. обратилась опять къ Полиньяку и просила его поддержать своимъ вліяніемъ кандидатуру старшаго сына. Французскій посолъ сослался на полученныя имъ изъ Парижа инструкціи, на невозможность защищать кандидата, столь преданнаго вѣнскому двору; онъ не забылъ при этомъ напомнить Маріи Казимір'ї, какъ, нісколько місяцевъ назадът бу-

дучи еще въ ссорѣ съ своимъ старшимъ сыномъ, она вполнѣ сочувствовала нежеланію французскаго правительства видіть на польскомъ престолі; сторонника австрійской политики. Королева потерпила новую неудачу, болие чувствительную, чѣмъ всѣ предыдущія; съ отказомъ Полиньяка она теряла послёднюю надежду удержать за собою власть. Женщина страстная, она дала полную волю своему гивру; окруженная свитою, сопровождаемая толпою гайдуковъ, она бѣжитъ въ домъ французскаго посольства, врывается въ спальню Полиньяка и собственными руками срываеть свой портреть, ею же подаренный нѣкогда своему возлюбленному. Не довольствуясь этимъ, она написала Людовику XIV жалобу на его представителя въ Варшавѣ, который, по ея словамъ, «извращаетъ смыслъ инструкцій своего монарха и вредить интересамъ Франціи». Спустя нѣсколько недѣль, королева получила отъ Людовика XIV слёдующій короткій отвёть:

Versailles, le décembre 1696.

Madame,

Rien n'est plus sincère que ce que mon ambassadeur Vous a fait voir de mes sentiments pour tout ce qui Vous regarde. Vous et vos enfants en deves être persuadés, comme de ma part je le suis des assurances que Votre lettre me donne de Votre amitié. Je me remets du surplus au même ambassadeur et suis toujours avec une estime particulière, Madame ma soeur

Votre bon frère

Louis 1).

١

Министръ иностранныхъ дѣлъ де-Круасси подробно извѣстилъ французскаго посла въ Варшавѣ о перепискѣ польской королевы съ французскимъ королемъ, приславъ ему

<sup>&#</sup>x27;) «Государыня! Ничего не можеть быть искреннѣе тѣхъ чувствъ, которыя мой посланникъ вамъ передалъ отъ моего лица. Вы н дѣти ваши должны быть увѣрены въ нихъ точно такъ же, какъ я увѣренъ въ тѣхъ изъявленіяхъ дружбы, которыя заключаются въ вашемъ письмѣ. Ссылаясь по прежнему на того же посланника, остаюсь всегда, моя сестра, съ особеннымъ уваженіемъ вашъ добрый братъ Людовикъ».

копіи съ обоихъ писемъ. Въ то время, какъ Марія Казиміра читала и перечитывала письмо Людовика XIV, которое такъ ее удивило и опечалило, но все-таки не сняло повязки съ ен глазъ, Полиньякъ вздохнулъ свободнѣе. Жалобы королевы окончательно развязали ему руки; онъ могъ дѣйствовать совершенно свободно. Это было для него важно не потому, чтобъ совѣсть его была очень щепетильна, но потому, что разрывъ съ королевой, громкій, всѣмъ извѣстный, пріобрѣталъ ему многихъ сторонниковъ именно въ то время, какъ наступала пора дѣйствовать болѣе положительно. Нація успѣла уже достаточно ознакомиться съ большинствомъ кандидатовъ; ихъ несостоятельность была достаточно понята всѣми. Наступила пора, если не назвать громко французскаго кандидата, то подготовить польское общество къ тому имени, которое готовъ произнести французскій посолъ.

Полиньякъ подходитъ къ своей цѣли осторожно. Онъ собираетъ въ своемъ домѣ знатнѣйшихъ и вліятельнѣйшихъ членовъ польской аристократіи, изъ которыхъ многіе стремятся къ трону. На обѣдахъ, вечернихъ ассамблеяхъ и ночныхъ пирушкахъ часто заходитъ рѣчь о вакантномъ тронѣ, часто пересчитываются кандидаты, но хозяинъ какъ-то неохотно, какъ бы вопреки желанію принимаетъ участіе въ разговорѣ. Онъ не говоритъ ни о комъ въ отдѣльности, онъ искренно убѣжденъ лишь въ томъ, что польскіе магнаты, равные между собою по рожденію и заслугамъ, ни въ какомъ случаѣ не будутъ поддерживать и возвышать одного изъ среды себя — «это значило бы нарушить то равенство, на которое съ завистью смотритъ вся Европа и въ которомъ заключена вся слава прошлаго и все величіе будущаго польской аристократіи».

Если для поддержанія равенства польской аристократіи выборъ въ короли Польши долженъ пасть на одного изъ иностранныхъ принцевъ, то на котораго же?

Пробѣгая всѣ страны Европы, которыя предлагають

Польшѣ короля, французскій посоль исключаеть прежде всего Россію, Швецію, Данію и Англію: «религія этихъ странъ не позволяетъ останавливать своего взора на принцахъ крови царствующихъ въ тѣхъ странахъ домовъ». Примѣры, почерпаемые изъ самой польской исторіи, помогаютъ Полиньяку доказывать, что «выборъ одного изъ германскихъ принцевъ можетъ навлечь на Польшу одни лишь бѣдствія». Остаются еще дві страны, Италія и Франція; но король Польши, вслідствіе географическаго ся положенія и политическаго отношенія къ сосіднимъ державамъ, созданнаго недавнимъ прошедшимъ, долженъ быть прежде всего полководецъ, вопнъ. а въ Италіи уже давно угасли военные таланты; «полководческій геній ея сыновъ убить вковымъ миромъ, въ которомъ находится Италія и до настоящаго времени». О Франціи посолъ умалчивалъ: онъ предоставлялъ другимъ подную волю объяснять его молчание...

15-го мая 1697 года открылся подготовительный сеймъ для избранія маршала, который будеть руководить выборами въ короли <sup>1</sup>). Роль и значеніе этого маршала избирательнаго сейма велики: онъ служитъ посредникомъ между всѣми частями республики. между всёми партіями общества: онъ собираетъ голоса, онъ считаетъ ихъ. Избраніе маршала чрезвычайно важно; неудивительно, что въ дебатахъ по этому поводу прошель цёлый мёсяць. Выборь паль на Станислава Бялинскаго, человіка вполні преданнаго французскимъ интересамъ. Что на результатъ выборовъ вліялъ французскій посоль. можно догадываться уже по тому, что вслёдъ за избраніемъ маршала, скрытный до того времени, Полиньякъ громко провозглашаетъ имя кандидата, котораго предлагаетъ польской республики сильнийший изъ европейскихъ государей, и защиту котораго принимаетъ на себя искуснъйшій изъ дипломатическихъ агентовъ того времени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lettre de Polignac, du 17 mai 1697.

Полиньякъ до конца остается въренъ себъ: уже заявивъ о своемъ желаніи сдълать сейму предложеніе новаго кандидата, онъ подходитъ къ вопросу чрезвычайно осторожно. Онъ знаетъ, что его предложеніе вызоветъ оппозицію; онъ знаетъ, что московскій царь наказывалъ Алексъю Никитину «послужить радътельно, чтобъ одноконечно изъ Өранцыи Барбонской князь Деконтій въ Польшъ королемъ не былъ» <sup>1</sup>). Французскій посолъ знаетъ все это, и его льстивая ръчь, очевидно, приготовлена для такой аудиторіи, которая ему хорошо извъстна:

«Достопочтенные сенаторы и преславные рыцари!

«Не безъ внутренняго волненія рѣшаюсь я предстать передъ вами. Въ то время, какъ ваша славная республика, лишенная главы, старается вознаградить понесенную ею утрату и изыскать мѣры къ отраженію тѣхъ бѣдствій, которыми грозятъ ей какъ ея враги извнѣ, такъ и ея недруги внутри, я лишь съ трудомъ рѣшился прервать ваши совѣщанія, пріостановить на время ихъ теченіе. Но ваше расположеніе къ королю, моему государю, и его любовь къ вамъ, даютъ право надѣяться, что вы благосклонно выслушаете меня, тѣмъ болѣе, что я имѣю королевское приказаніе публично объявить и торжественно увѣрить васъ въ искренности тѣхъ чувствъ его величества, которыя онъ не разъ высказывалъ вамъ въ своихъ письмахъ.

«Я считаю излишнимъ распространяться о томъ горѣ, которое причинила моему государю вѣсть о кончинѣ вашего преславнаго короля Яна III. Августѣйшій покойникъ при своей жизни, вызывалъ къ себѣ удивленіе государей всей Европы; по своей смерти онъ сталъ предметомъ всеобщаго сожалѣнія; но, конечно, никто не сожалѣлъ о немъ такъ глубоко и искренно, какъ король, государь мой. Вы знаете, что они были связаны братскою дружбою и, быть можетъ,

<sup>1</sup>) Памятн. VIII, 872.

еще болёе узами геройской добродётели: по смерти Яна III нётъ уже государя равнаго Людовику Великому ни по воинскимъ трудамъ, ни по числу одержанныхъ побёдъ.

«Но не думайте, что съ потерею столь великаго короля вы утеряли и дружбу моего государя. Вашъ покойный король пріобрѣлъ его дружбу своими добродѣтелями; но онъ трудился и побѣждалъ не только лично для себя. Не со вчерашняго дня наши націи питають взаимную привязанность другъ къ другу. Въ лѣтописяхъ исторіи нашихъ странъ вы встрѣтите доказательства, какъ стара, какъ прочна дружба, связывающая Францію съ Польшей. Исторія не представляетъ намъ ни одного примѣра раздора этихъ двухъ странъ; Польша единственная нація, съ которою Франція никогда не воевала. Я вижу въ этомъ волю творца небеснаго, который предопредёлиль нась къ вёчной дружбё и постоянному союзу, если не по оружію, то по взаимной привязанности. Можно сказать, что мы всегда представляли какъ бы одну націю, и въ такомъ единстве чувствъ и деяний мы всегда должны жить и на будущее время. Я осмѣливаюсь высказать мое глубокое **<u><u>vóbжленіе</u>**, что наше доброе согласіе происходить не столько</u> оть отдаленности территоріальнаго положенія нашихъ странъ. сколько отъ взаимной любви обоихъ народовъ... Для вашей республики дружба Франціи бол'ве полезна, чімъ дружба какой-либо другой страны, даже наибол'е близкой къ вамъ по географическому положенію. Когда вы заключали союзы безъ нашего участія, тв союзы отличались лишь безполезными для васъ затратами и нисколько не ограждали вашей свободы. Всёмъ извёстно могущество христіаннёйшаго короля. его вёрность союзникамъ; онъ равно непобёдимъ какъ въ защить друзей, такъ и въ поражении недруговъ. Я предлагаю вамъ отъ лица моего государя всѣ его воевныя силы. Какъ не было у васъ ни одного безкрулевья, въ которое мой государь не выразиль бы вамъ особеннаго вниманія, такъ и въ настоящемъ случав онъ предлагаетъ вамъ войска, денежную Digitized by **GOC** 

помощь и всякое вспоможеніе, насколько то отъ него зависитъ; онъ желаетъ, чтобъ ваша нація сохранила нерушимо древнюю славу свою и драгоцённое право свободы.

«Что же касается меня, я считаю себя счастливымъ, что могъ присутствовать въ такомъ славномъ собраніи. Мнѣ пріятно заявить вамъ торжественное свидѣтельство благорасположенія къ вамъ короля, моего государя; я имѣю отъ него порученіе представить вамъ доказательства, еще болѣе сильныя, его симпатіи, когда предстану въ моментъ выбора короля предъ лицо націи, которая одна во всей Европѣ сохранила за собою право короновать добродѣтель...»

Съ такою же ловкостью и съ неменьшимъ краснорѣчіемъ пересчитываетъ французскій посолъ тв качества, которыя необходимы для будущаго короля, и находить, что принцъ Конти соединяетъ въ себѣ всѣ потребныя условія. Сказавъ, напримѣръ, что Польша, по своему географическому и политическому положенію, должна быть управляема великимъ полководцемъ, который былъ бы въ состоянии противиться угрозамъ державъ, окружающихъ республику, онъ яркими красками рисуетъ воинскіе подвиги Конти. которые «заслужили ему публичную похвалу маршала Люксенбурга». Указавъ затѣмъ на раздоры, волнующіе Польшу, и на необходимость, чтобъ будущій король былъ ум'вренъ и уступчивъ, посолъ доказываетъ, что французскій кандидатъ, изв'ястный мягкостью своего характера, любезностью обхожденія и справедливостью сужденія, удовлетворяеть всёмъ этимъ условіямъ. Въ заключеніе посоль прославляеть рожденіе и храбрость принца Конти, унася вдованныя имъ отъ своего знаменитаго дяди и учителя, великаго Конде, и, чтобъ окончательно склонить собрание на сторону своего кандидата, онъ обѣщаетъ отъ его имени возвратить польской республикѣ Каменець; онъ говорить, что «побъдитель турокъ въ Венгріи сумћетъ быть побѣдителемъ ихъ и на границахъ Польши».

Предложение французскаго посла было выслушано боль-

Digitized by GOOGLE

шинствомъ присутствовавшихъ съ большимъ сочувствіемъ. Подъ впечатлёніемъ обаятельнаго краснорёчія, которымъ Полиньякъ умёлъ искусно затронуть самыя чувствительныя стороны польскаго сердца, и подъ вліяніемъ щедрыхъ обіщаній, которыя не могли казаться неисполнимыми, какъ предлагавшіяся отъ лица роскошнаго короля Людовика и храбраго принца Конти, забылись на время тѣ соображенія. которыя должны были много ослабить убѣдительность доводовъ французскаго посла. Австрійскій посолъ не замедлялъ напомнить собранію эти соображенія. Антагонизмъ между Францією и Австріею выступилъ наружу.

Посолъ императора старался, прежде всего, представить собранію ту опасность, которая грозить Европ'є со стороны Людовика XIV, стремящагося, по словамъ австрійскаго посла. ко всемірному господству, къ образованію всемірной монархін съ французскимъ королемъ во главѣ, причемъ «занятіе польскаго трона принцемъ французской крови обратитъ польскую республику въ французскую провинцію». Полиньякъ выслушаль австрійскаго посла съ полнымъ хладнокровіемъ и отвѣчалъ. что Франція слишкомъ отдалена отъ Польши и польская республика «слишкомъ могущественна», чтобъ мысль о порабощении ея Франціей не могла показаться «насмішкой надъ здравымъ смысломъ собранія и оскорбленіемъ военной чести нація». На обвиненіе Франціи въ посягательстві на европейскую свободу посолъ отвѣчалъ, что это обвинение съ большимъ основаніемъ должно быть обращено «на тотъ домъ, который владычествуеть уже въ Германіп и Испанін, въ Сардиніи, Неаполѣ и Сициліи». Публичные, въ присутствіи всего сейма, дебаты между Франціей и Австріей рѣзко выставили неравенство политическихъ дарований и ораторскихъ способностей представитслей тёхъ державъ: хладнокровному, всегда готовому на отвѣтъ умный и увлекательно выраженный, противостояль запальчивый, неловкій нёмець, съ тяжелою аргументаціею, облеченною въ крайне неизысканную форму. Конецъ этихъ дебатовъ былъ комиченъ: несчастный австрійскій посолъ до того старательно напрягалъ свои умственныя способности, что обливался потомъ, возбуждая улыбку собранія, пока, наконецъ, кровь пошла у него изъ носу, измарала его дорогое платье и онъ долженъ былъ прервать свою рѣчь и удалиться. сопровождаемый общимъ хохотомъ, шиканьемъ и остротами.

Дебаты тымъ не кончились. Сторонникъ австрійской политики, Станиславъ Домьскій, спископъ куявскій. желая набросить твнь на принца Конти и очернить французскаго кандидата въ глазахъ своихъ соотечественниковъ, заявилъ въ иосланіи ко всему польскому дворянству, что предлагаемый Полиньякомъ кандидатъ, по своему происхожденію, во всемъ подобенъ вдовствующей королевѣ, которая навлекла на себя справедливый гибвъ польскаго народа. Ненависть къ Маріи Казимір: была слишкомъ сильна, ся поступки были еще въ памяти всёхъ, и заявленіе епископа куявскаго, само по себъ совершенно ничтожное и принятое большинствомъ дворянъ съ крайнимъ неудовольствіемъ <sup>1</sup>), обратило на себя особенное внимание французскаго посла. Полиньякъ отвечалъ на это заявление пространнымъ письмомъ къ епископу, въ которомъ категорически опровергалъ не только уподобление, но даже возможность сравненія между Маріей Казимірой и принцемъ Конти. Посолъ послалъ къ своему министру въ Парижъ французскую копію съ того письма, сущность котораго можетъ быть выражена немногими сгроками той копіи: «On ne saurait appréhender une ressemblance de moeurs et d'inclination que chez ceux qui sont du même sang, et par conséquent les fautes commises par Marie Casimire ne doivent écarter que ces enfants. Du reste, par quels conseils la femme de Sobieski s'est-elle attiré la haine de toute la nation? Est-ce par ceux de la France ou par

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dans la petite Diète de Stroda un Gentilhomme demanda la lettre de l'evêque de Cujavie, et s'en servit à un usage que la bienséance ne permet pas de nommer. *Parthenay*, I, 67.

ceux de la maison d'Autriche? A qui a-t-elle voulu plaire quand elle a retiré les troupes de la Hongrie, quand elle a uni la Pologne à l'Allemagne, quand elle a marié le prince Jacques avec la princesse de Neuborg?»<sup>1</sup>).

Отвѣчая на различные доводы противъ избранія принца Конти, предъявляемые императорскою партіею, французскій посолъ не только защищалъ своего кандидата, но, въ свою очередь, нападалъ на кандидатовъ, предложенныхъ императоромъ. Въ краснор и чивомъ обращении къ сейму онъ предостерегалъ республику отъ австрійской политики и указываль на судьбу Венгріи и Чехін. «Императоръ слишкомъ близкій сосказ; его должно опасаться. Король Франціи слишкомъ отдаленъ географически отъ Польши; онъ не можетъ вредить республикѣ и можеть быть ей полезень. Германская имперія, предлагая вамъ короля, имѣетъ въ виду лишь интересы своего честолюбія. Франція, предлагая своего кандидата, правда, желаеть нанести ущербъ вѣнскому двору, но лишь тѣмъ, что избавитъ васъ отъ вліянія Австріи... Вы спрашиваете сторонниковъ принца Конти: «Что скажеть императорь?» Что скажеть императоръ! Императоръ долженъ будетъ признать, что поляки обладають большею мудростью и осторожностью, чёмъ венгры и чехи! Вотъ почему ваши предки, находясь нѣкогда въ такомъ же положеніи, какъ вы въ настоящее время, предпочли Генриха Валуа Эрнесту Австрійскому». Но Генрихъ III бѣжалъ изъ Польши. и посолъ, касаясь этого деликатнаго вопроса, обращаетъ самый фактъ бъгства въ пользу своего кандидата: «слезы, проливаемыя тогда поляками, выражали не сожалѣніе объ его избраніи, но скорбь о потерѣ избраннаго. Ни-

<sup>1</sup>) «Можно ссылаться на сходство нравовъ и наклонностей только относительно такихъ лицъ, въ жилахъ которыхъ течетъ одна и та же кровь; слѣдовательно, ошибки Маріи Казиміры могутъ имѣтъ вліяніе на удаленіе только дѣтей ея. Во всякомъ случаѣ, слѣдуя чьимъ совѣтамъ, супруга Собѣскаго навлекла на себя ненавистъ цѣлой націи? Совѣтамъ ли Франціи или австрійскаго дома? Въ угоду кому она отозвала войска изъ Венгріи, заключила союзъ Польши съ Германіей, женила принца Іакова на принцессѣ Нейенбургской? чего подобнаго не можетъ случиться съ принцемъ Конти: въ порядкѣ престолонаслѣдія девять принцевъ отдѣляютъ его отъ французскаго трона».

Такъ говорилъ аббатъ Полиньякъ; но не такъ думалъ принцъ Конти. Уже въ то время онъ вполнѣ раздѣлялъ отвращеніе Генриха Валуа къ польской коронѣ и, впослѣдствіи. обстоятельства заставили его подражать Генриху III даже въ его бѣгствѣ.

Предлагая принца Конти въ короли Польши, Людовикъ XIV не считалъ своею обязанностью испросить на то согласие самого принца: Полиньякъ, защищая предложение своего государя, не имблъ права сомнъваться въ этомъ согласіи. Между тъмъ принцъ Конти не только не желалъ быть избраннымъ въ короли Польши, овъ даже боялся, чтобъ старанія аббата Полиньяка не увѣнчались успѣхомъ. Овъ былъ цринцъ крови; онъ пользовался уваженіемъ французскаго общества и любовью народа; незаслуженная антинатія, которую питалъ къ нему Людовикъ XIV, только увеличивала сочувствіе всёхъ къ молодому принцу; воспитанный вмѣстѣ съ дофиномъ, связанный искрепнею дружбою съ наслъдникомъ французскаго престола, онъ справедливо надъялся, что въ царствование сына будетъ вознагражденъ за всѣ немилости отца. Выше всего этого стояло еще одно обстоятельство, столь важное, что отъёздъ изъ Парижа представлялся принцу дёломъ положительно невозможнымъ: принцъ Конти былъ страстно влюбленъ въ Луизу-Франциску, герцогиню Бурбонскую, дочь Людовика XIV и г-жи Монтеспанъ. La duchesse était charmante,--говоритъ герцогъ С.-Симонъ<sup>1</sup>),--et son esprit autant que sa figure. Герцогиня любила принца: quoique M. le duc fût fort étrange et étrangement jaloux, M. le prince de Conti ne laissait pas d'être parfaitement heureux <sup>2</sup>). Никакая изъ европейскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Герцогиня прелестна и по лицу, и по уму». Ме́т. de S.-Sim. II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Хотя герцогъ очень ревнивъ, это не мѣшаетъ принцу Конти быть совершенно счастливымъ». Ibid.

коронъ, не только польская, не соблазняла его настолько, чтобъ онъ согласился нанести подобный ударъ своему сердцу. Насколько могъ, принцъ противодъйствовалъ планамъ Людовика XIV и не скрывалъ своего нежеланія быть польскимъ королемъ: онъ не довърялъ извъстіямъ изъ Варшавы объ успѣшномъ ходъ его кандидатуры, не высылалъ денегъ для поддержки своей партіи и медлилъ отъъздомъ изъ Парижа, несмотря на настоятельныя просьбы Полиньяка, который считалъ его присутствіе въ Польшь необходимымъ.

Зная намѣренія принца Конти, можно положительно утверждать, что его присутствіе въ Варшавѣ могло лишь повредить Полиньяку. Если французскій носолъ, обманутый въ намѣреніяхъ своего кандидата, ошибался, считая его присутствіе необходимымъ, то онъ былъ совершенно правъ, когда слалъ въ Парижъ гонца за гонцомъ съ требованіемъ денегъ. Не имѣя денегъ, французскій посолъ ограничивался обѣщаніями; но наступала пора, когда обѣщанія теряли уже всякое значеніе. Полиньякъ писалъ по этому поводу Людовику XIV<sup>1</sup>): Votre Majesté peut croire par la force du parti que j'ai formé, qu'il a fallu mettre souvent la main à la bourse. et que plus les Polonais sont avides. plus on est obligé de suivre leur humeur et de satisfaire leur faible.

Поляки были дёйствительно слабы къ деньгамъ. Знаменитая корона, украшавшая Ягеллоновъ, Собѣскихъ, стала́ теперь предметомъ корыстной спекуляціи. Это высказалось особенно рѣзко при составленіи договорныхъ статей, Pacta Conventa будущаго царствованія. Въ старину, Pacta Conventa служили наилучшею охраною общественныхъ вольностей и политической свободы. теперь они вели лишь къ безстыднымъ требованіямъ съ одной и низкимъ уступкамъ съ другой стороны; прежде они ограждали права и привилегіи гражданъ рес-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ваше величество, по сплѣ партін, которую я успѣль составить, можете судить, что къ кошельку предстоядо прибѣгать нерѣдко, в что чѣмъ жаднѣе поляки, тѣмъ болѣе слѣдуетъ удовлетворять ихъ слабости». Lettre de

публики, теперь они стали главнымъ средствомъ обогащенія лицъ, вліявшихъ на выборы. Въ этихъ статьяхъ упоминались вск объщанія, которыми забрасывали сеймъ многочисленные кандидаты. Здъсь. рядомъ съ объщаніями невозможными — Августъ II объщаетъ отвоевать у Швеціи Ливонію и присоединить ее къ польской республикъ —встрѣчаются объщанія довольно игриваго свойства: племянникъ папы Livio Odescalchi объщаетъ уступитъ республикъ всъхъ своихъ любовницъ!

Въ то время. какъ въкоторые кандидаты даютъ объщавія съ очевидною цёлью ве исполнить ихъ, французскій посолъ своими объщаніями доказаль, что хорошо знасть и польскую аристократію, и польскую республику: вліятельнікищимъ изъ польскихъ магнатовъ онъ об'вщаетъ дорогіе подарки, польской республики обищаеть взять Каменець, которымь завладћли турки и который былъ такъ важенъ для территоріальной безопасности Р'вчи Посполитой. «Французъ и Каменецъ-Подольской достать объщаетъ, къ чему имъя лакомство, многіе изъ поляковъ къ тому склоняются» 1), изв'єщалъ Петра русскій посоль изъ Візны, дьякъ Кузьма Никитичъ Нефимоновъ. Объщанія Полиньяка были довольно умъренны, и если его партія въ Варшаві была сильна, то это должно приписать его личному вліянію. Можно догадываться, что составленная имъ партія была сильнѣе всѣхъ остальныхъ; на это указываютъ мѣры, къ которымъ прибѣгали враги французской партіи.

Австрійская партія, прежде всего, требовала удаленія аббата Полиньяка изъ Варшавы, находя, что онъ стёсняеть свободу выборовъ; французскій посолъ былъ согласенъ покинуть столицу республики, но подъ условіемъ удаленія изъ Варшавы пословъ всёхъ другихъ державъ. Когда такимъ образомъ удаленіе Полиньяка отъ мъста избранія оказалось невозможнымъ, тогда составился громадный заговоръ на его жизнь. Во главѣ

<sup>2</sup>) Памятн. VII, 1148; VIII, 192.

and only a state of the state o JYNE BY BLANKING BERTH, STREAMENT, STREAMENT Haro sapata a bergadi manan i inter i terreterin de ANALYSIS NEW YORK I SPECIFIC TRANSFERRE MALE INC. HATELOJN CIJERT, MARTIN TAURANA - LINGUNCTAL # THE CTORBON OTO JELOBROWEN CART. 2 TA CALTURE, JOCTORINE, JON NUTRINGERTO RECEDENCES ONE THE THE CONTRACTOR "personance superson Spream States of Control Hantbpenie, by +2+ arra-signareas inter-INTIPRINTY & LAGRATY TIMES ACCORDING THE RACE, BUILDING BU улачи. Она приблала за средства, заме знат. Истосковност но H OTHER OTHER AND IN DALES OF COME SOUND READING HE ETO BOTTE SUBSCRIPTE SUBSCRIPTE TO CHERREN TO HERE spackants ero non-lenie a. same accounting any some months Jogonnka XIV upsciari lostpesses and Birriger Murai in yohantica na whert, same services to marte a be being которой Полишьякъ требуеть невезаных Свезству. Піднятам. анновы французскаго посла взвістала Делинана с Сончmanin Thay, Gymain, Rotopian Boness Bi Harris . Vers at polenia, noromy are by ophomy are process lieures as in ловинсу XIV. отправленномъ въ это ямсяно время. нежни пре-«math, ronoparen '): Je demande une grâce à Votre Majeste avec 10 plus grande soumission, c'est que, si elle n'a pas cofiance en moi. Pour croire que l'affaire dont je suis chargé soit en si bon état que Thi annoncé, elle ait la bonté d'envoyer quelqu'un de sa part Pologue pour voir tout ce qui s'y dit et ce que l'on fait parmi grande et la petite noblesse, sur quel pied sont les concurrents, à viendra de Vetre part solt as henrie royal. Pourvu que celui anombra de Notre part soit un homone juste et sincère, et, and many many many attaches at service the Vertre Majesté, qu'il prinnen als many actioner of this program particles auprès de tais auprès de l'Arcimes, aussi Digitized by Google

¢.

bien dans les assemblées que partout ailleurs, plus elle montre la faiblesse de sa faction et toutes les tentatives qu'elle fait contre moi, ne servent, Dieu merci, qu'à faire prendre des résolutions vigoureuses contre elle <sup>1</sup>).

Французскій король зналъ Марію Казиміру и не дов'єряль ея жалобамъ; но. всегда недов'єрчивый, въ посл'єднее время онъ сталъ подозрителенъ и вид'єлъ теперь въ шисьм'є Полиньяка удобный случай пров'єрить донесеніе своего посла въ Варшавѣ. Съ этою ц'єлью былъ отправленъ въ Польшу чрезвычайнымъ посломъ аббатъ Шатонефъ. Новый посолъ французскаго короля остался вполн доволенъ д'єйствіями Полиньяка, и во все время пребыванія въ Варшавѣ игралъ лишь второстепенную роль. Аббатъ Шатонефъ доносилъ Людовику XIV, что нашелъ положеніе д'єлъ въ Варшавѣ вполнѣ согласнымъ съ общимъ духомъ донесеній Полиньяка, и что «почти все польское дворянство на сторонѣ принца Конти, кандидата его величества»<sup>2</sup>).

Не ошибается ли. однако, аббатъ Шатонефъ?

### V.

Paris vaut une messe, сказалъ Генрихъ IV, убѣдившійся тяжелымъ опытомъ, что такова была въ то время цѣна на господство во Франціи. Соображенія государственнаго по-

2) Parthenay. II. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Я прошу одной милости: прислать въ Польшу кого-нибудь, кто могъ бы видѣть на мѣстѣ, что происходить въ дворянствѣ, въ какомъ положеніи находятся конкуренты на престолъ, а также королева и принцъ Яковъ. Желательно было бы только, чтобы тоть, кто пріѣдеть отъ имени вашего величества, былъ человѣкъ искренній и справедливый и настолько же преданный интересамъ вашимъ, насколько преданъ я самъ. Тогда — пусть онъ будетъ свидѣтелемъ моихъ дѣйствій и тѣхъ успѣховъ, которые мною добыгы. Чѣмъ больше прибѣгаеть дворъ къ крайнимъ мѣрамъ въ сеймикихъ и всюду, тѣмъ больше выклаываеть онъ слюбость своей партіи, и всѣ его попытки противъ меня служатъ, слава Богу. только къ принятію болѣе строгихъ мѣръ противъ него.

рядка и интересы высокаго характера нетолько объясняють но и оправдываютъ до извѣстной степени французскаго короля. Если при этомъ примемъ во вниманіе, что современники дѣйствуютъ, мало заботясь о будущемъ приговорѣ нотомства. то станемъ на ту точку зрѣнія, которая ни въ какомъ случаѣ не можетъ заслужить укора въ бездушной строгости или несправедливой жестокости сужденій. Такія соображенія весьма важны, когда представляется необходимость говорить о личности, низкія намѣренія которой едва понятны уму и темные поступки которой возмущаютъ душу.

Явъ Пржебендовскій былъ рожденъ для интригъ: употребляя самыя нечистыя средства, онъ не имфлъ даже језуптской возможности оправдывать ихъ цёлими, такъ какъ эти цёли были всегда низки и грязны: не дорожа своею честью, запятнанною слишкомъ часто, онъ нарушалъ даваемыя клятвы съ непринужденностью, по истин' удивительною; лишенный совъсти, онъ рано утерялъ всякій стыдъ. Это былъ дурной человікь; такимъ понимали его современники, такимъ рисуетъ сго и исторія. Онъ быль протестанть по рожденію: ради званія сенатора и м'яста кульмскаго кастеляна онъ перешелъ въ католичество: по своимъ убъжденіямъ онъ не принадлежалъ ни къ одному изъ этихъ исповеданий и вопросы вёры для него не существовали. Таковъ онъ былъ и въ политикѣ. До тѣхъ поръ, пока партія принца Якова была сильна. онъ обязательно поддавался ся подкупу и громко поддерживалъ кандидатуру старшаго сына Яна Собъскаго; позже. овъ перешелъ на сторону баденскаго принца, но скоро убѣдился въ денежной слабости этой партін и предложиль свои услуги французскому послу. Полиньякъ зналъ Пржебендовскаго, не довѣрялъ ему, но не желалъ раздражить отказомъ: ограждая себя, однако, оть новой измёны, аббать, въ присутствіи многихъ познанскихъ поляковъ, взялъ съ него торжественную клятву въ върности. Новый адептъ французской партіи былъ въренъ. данной имъ клятвѣ лишь нѣсколько мѣсяцевъ и затѣмъ исчезъ изъ Варшавы, и отправился въ "Lpeзденъ. Digitized by Google

Фридрихъ - Августъ, курфюрстъ Саксонскій, долго жилъ во Франціи, изучая военное искусство въ битвахъ съ своими врагами въ Franche-Comté; изъ Франціи же вывезъ онъ тотъ ИЗЫСКАННЫЙ ВКУСЪ И ЭЛЕГАНТНЫЙ ТОНЪ, КОТОРЫМЪ ОТЛИЧАЛСЯ ВЪ его время дрезденскій дворъ. Ему было лишь 27 літь: его войско было испытано въ бояхъ; его честолюбіе искало лишь повода расширить границы власти, и онъ ласково принялъ Пржебендовскаго, который прівхаль къ нему съ предложеніемъ агитаціи въ его пользу на выборахъ. Курфюрсть со вниманіем выслушаль лестное для него предложеніе польской короны и сдѣлалъ лишь одно возраженіе, которое, по его понятіямъ, было столь существенно, что отстраняло всякую вѣроятность усп'ышнаго исхода: «Я протестантъ, а королемъ Польши можетъ быть лишь католикъ». Такой доводъ настолько важный по мнёнію Фридриха - Августа, что онъ не считалъ себя даже въ правъ выступать кандидатомъ на варнавскихъ выборахъ, былъ лишенъ всякой силы въ глазахъ Пржебендовскаго, который далъ характерный отвётъ саксонскому принцу: «Только тѣ средства дурны, которыя не ведутъ къ успѣху; я сдѣлался католикомъ, чтобъ стать сенаторомъ; ваше высочество можетъ сдѣлать то же ради польской короны». Такое общее положение было тотчасъ же подкриплено историческимъ прим'яромъ: «Въ 1530 году, Карлъ V угрожаль одному изъ предковъ вашего высочества лишить его владеній. если онъ не будетъ присутствовать, въ качестві: имперскаго полководца, на торжественной католической мессь, совершавшейся въ Аугсбургѣ — и предокъ вашего высочества сталь католикомъ». Но принять католичество не значило еще стать королемъ Польши, а вторичный переходъ, обратно въ протестантство, казался саксонскому курфюрсту уже слишкомъ неловкимъ. Такая щепетильность удивила, но не остановила Пржебендовскаго, и онъ указалъ на другой историческій приміръ, который могъ служить въ данномъ случай наставленіемъ: «Въ 1540 году протестантскіе

÷.,

.

l

Digitized by GOOSIC

теологи дозволили ландграфу гессенскому, ради сохраненія его положенія и земель, сдёлать видъ, будто онъ перешелъ въ католичество и исполнять наружно всё обряды, требуемые римскою церковью». Не устоялъ Фридрихъ-Августъ: казаться католикомъ не значило еще перестать быть протестантомъ; играть роль въ Европъ, будучи только 27 лътъ, заманчиво, а вдали соблазнительно переливались разноцвътнымъ блескомъ алмазы польской коровы.

За двё недёли до дня, назначеннаго для окончательнаго избранія польскаго короля, Фридрихъ-Августъ прибылъ въ Баденъ, близъ Вёны. Здёсь епископъ раабскій, Цейцъ, ради честолюбивыхъ цёлей перешедшій изъ протестантства въ католичество и многимъ обязанный саксонскому курфюрсту, снабдилъ Фридриха-Августа письменнымъ актомъ, свидётельствовавшимъ о принятіи имъ католичества; согласно условію, этотъ переходъ долженъ былъ быть офиціально объявленъ лишь послѣ избранія. Пржебендовскій поскакалъ съ этимъ актомъ въ Варшаву.

Между тімъ Фридрихъ-Августъ сдвигаетъ свои войска къ польской границѣ, продаетъ герцогу Ганноверскому свои права на герцогство Саксенъ-Лауенбургское, закладываетъ саксонскому духовенству свой Миснійскій удбль и, зная жадность польскихъ магнатовъ, заключаетъ съ нѣмецкими евреямибанкирами договоръ. по которому они обязались доставлять ему необходимыя суммы денегъ по первому его требованію. Скрывая свои намфренія, Фридрихъ-Августъ даетъ знать о своемъ обращении въ лоно католической церкви папѣ Иннокентію XII, который т'ямъ болже порадовался такому обращенію, что Саксонія была колыбелью лютеранизма. Съ Людовикомъ XIV такая скрытность была излишня, и Фридрихъ-Августь, откровенно извещая французскаго короля о той цкли, для которой онъ обратился въ католика, проситъ Людоинка XIV поддержать своимъ вліяніемъ его кандидатуру на нольскій тронъ. Эта просьба ставила французскаго короля въ

чрезвычайно неловкое положеніе: Людовикъ XIV не объявляль державамъ о кандидатурѣ принца Конти и теперь боялся или повредить избранію, или уронить свое достоинство офиціальнымъ объявленіемъ объ этой кандидатурѣ, которая могла и не имѣть успѣха. Версальскій мудрецъ рѣшился молчать о полученномъ отъ Фридриха-Августа извѣщеніи; онъ скрылъ это даже отъ своего посла въ Варшавѣ.

Но Полиньякъ слёдилъ за всёмъ, все зналъ; французскій посолъ извёщалъ своего государя о предстоящей кандидатурі; курфюрста Саксонскаго, о чемъ его увіздомилъ un certain Chevalier Fleming<sup>ч</sup>), родственникъ Пржебендовскаго. Полиньякъ съ такою же ловкостью противодъйствовалъ планамъ Пржебендовскаго, съ какою тотъ составлялъ ихъ.

Когда кандидатура Саксонскаго курфюрста была офиціально объявлена, папа тотчась же извѣстиль избирательный сеймъ, что будетъ держать полный нейтралитетъ между кандидатомъ, предложеннымъ отъ имени христіаннъйшаго короля Людовика XIV, и новообращеннымъ католикомъ: между тёмъ панскій нунцій, кардиналъ Доріа, присланный изъ Кёльна въ Варшаву съ цёлью защиты католическихъ интересовъ. громко высказывается въ пользу Фридриха-Августа, называетъ его обращеніе «чудомъ, совершеннымъ въ честь Рѣчи Посполнтой», и такимъ образомъ фанатизируетъ горячія головы поляковъ. Французскій посолъ тотчасъ же написалъ нунцію довольно самоувѣренное письмо, въ которомъ, между прочимъ, говорилъ: «Я удивляюсь, что тотъ, который представляеть собою общаго отца всёхъ христіанъ, высказываетъ въ этомъ дёлё столь возмутительное пристрастіе... Я прошу васъ вспомнить, что мы оба, вы и я, подвластны государямъ, которые будуть судить о нашихъ дъйствіяхъ по тёмъ результатамъ, которыхъ мы достигнемъ». Полиньякъ употребляль всв мёры къ тому, чтобы набросить тёнь подозрёнія

1) Lettre de Polignac, du 31 mai 1697.

на слухъ объ обращеніи Фридриха-Августа, и указывалъ на его супругу, Христину, которая оставалась протестанткой и даже отвергала возможность подобнаго поступка со стороны курфюрста; французскій посолъ доказывалъ, что Фридрихъ-Августъ, въ случаѣ избранія, окажется такимъ же протестантомъ, какимъ былъ прежде, до избранія. Когда же Пржебендовскій объявилъ, что Полиньякъ далъ республикѣ такія обѣщанія, которыя его кандидатъ не въ состояніи будетъ выполнить, то французскій посолъ отвѣчалъ небольшой брошюрой, въ которой подробно доказывалъ исполнимость этихъ обѣщаній и прибавлялъ: «Фридрихъ-Августъ выступилъ кандидатомъ слишкомъ поздно, единственно съ тою цѣлью, чтобъ не дать никому времени снять маску съ этого подозрительнаго кандидата и провѣрить искренность его обѣщаній».

За нисколько дней до избранія, Пржебендовскій, сознавая силу французской партіи и не над'яясь на усп'яхъ, предлагаеть сділку. По его совіту, нікоторые изъ польскихъ магнатовъ отправятся къ французскому послу, укажутъ ему на б'яствія, которыя грозять Польш'я отъ двухъ враждебныхъ партій, и предложать Полиньяку средство, которое должно, съ одной стороны, успоконть республику, съ другой-обезопасить честь Франціи и личные интересы ея представителя. Средство это не сложное: въ короли Польши избирается курфюрсть Саксонскій; Фридрихъ-Августъ обязуется уплатить Людовику XIV всі понесенные имъ расходы по кандидатурі: привца Конти, объщаетъ Полиньяку кардинальскую шанку. Полиньякъ во-время узналъ о такомъ новомъ планѣ Пржебендовскаго, и накануни того дня, въ который къ нему должна была прибыть депутація съ предложеніемъ сділки, онъ явился въ сенатъ. Съ гордостью и негодованиемъ онъ отвергъ оскорбительную сдёлку; объявиль, что ни въ какомъ случай не отступить оть порученія, возложеннаго на него его государемъ, и въ заключение выразилъ удивление. что польская нація, всегда такая ревнивая къ своей свободь, задумывается

надъ избраніемъ въ короли одного изъ німецкихъ принцевъ, между тімъ какъ до настоящаго времени она отвергала ихъ всякій разъ, когда они были предлагаемы. «Если курфюрстъ Саксонскій взойдетъ на тронъ, віра отцовъ вашихъ подвергнется преслідованіямъ. Если сенатъ можетъ состоять только изъ, католиковъ, то потерпитъ ли нація, чтобъ скипетръ ея республики находился въ рукахъ протестантскаго принца, послі того, какъ его держалъ король Казиміръ, которому римскій дворъ пожаловалъ титулъ «ортодоксальнаго» за очищеніе. сената отъ еретиковъ?»

Полиньякъ говорилъ свою послёднюю рёчь въ сенатё 23-го іюня 1697 г. На 25-е іюня назначенъ день избранія. Двё партіи волнуютъ польскую республику; эти двё партіи подёлили всёхъ представителей Рёчи Посполитой; во главѣ каждой стояли лица, испытанныя въ интригахъ, ловкія въ дебатахъ, всегда готовыя на бой, никогда не устающія. Кто же одержитъ верхъ, Пржебендовскій или Полиньякъ? кто будетъ избранъ въ польскіе короли, курфюрстъ Фридрихъ или принцъ Конти? Казалось, можно было быть увѣреннымъ хотя въ томъ, что изъ двухъ кандидатовъ будетъ избранъ только одинъ, не оба.

Наступилъ давно жданный день выборовъ, день, въ который еще разъ совершится великій актъ народнаго самодержавія.

Долина Волы, близъ Варшавы, полна народа и представлястъ величественное зрѣлище. По окраинамъ ея разставлено безчисленное множество палатокъ и шалашей; въ срединѣ длинное четырехугольное пространство огорожено невысокою стѣною и окопано рвомъ: стѣна не высока, чтобъ совершающееся за оградою было доступно взорамъ всѣхъ, и ровъ глубокъ, чтобы всадники не могли проникнуть за ограду. Трое воротъ, по числу трехъ областей Рѣчи Посполитой, ведутъ въ огороженное мѣсто: ворота Великой Польши на западной сторонѣ, Малой Польши—на южной, Литвы—на восточной. За

553

!

оградою великолѣпный цавильонъ, szopa — для сенаторовъ; остальное пространство, kolo — для представителей высшаго сословія.

Съ ранняго утра спёшатъ въ долину Волы избиратели, окруженные своими гайдуками. Болѣе 100 тысячъ дворянъ, верхами. по воеводствамъ: одежды ихъ блещутъ роскопью: золото и мѣха, драгоцѣнные каменъя и парча, бархатъ и шелкъ: каждый щеголяетъ своимъ оружіемъ, конемъ. свитою; каждый имѣетъ право на польскую корону, каждый гордъ...

Вокругъ избирателей толпится несмѣтное множество народа. Крики людей, удары сабель, хлопанье бичей, ружейные выстрѣлы, ржанье коней, говоръ, хохотъ, брань, вопли, общее движеніе. Кортежи воеводъ и кастеляновъ снуютъ промежъ народа, набирая голоса и бросая деньги. Епископы верхомъ на лошадяхъ, съ крестомъ въ рукѣ, разъѣзжаютъ по долинѣ, кропя встхъ св. водою и призывая къ согласію. Здъсь толпа сошлась поговорить о достоинствѣ кандидатовъ, поспорила, и вотъ сверкаютъ лезвія сабель, течетъ кровь 1). Тамъ группа молодыхъ людей устроила конное ристалище и, среди забавы, неосторожное слово о кандидатѣ привело къ дуэли. Вдали эскадроны скачуть подъ громъ военной музыки; ближе, раздаются національныя пісни, какъ бы взывая къ патріотизму избирателей. Тамъ и сямъ разсѣяны отряды гайдуковъ и вонновъ, разставлены пушки и гаковницы. Вездѣ-грязные еврен съ ихъ услугами. съ предложеніемъ денегъ, съ жидовскими процентами. Повсюду яркій блескъ дорогого оружія. раскраснѣвшіяся лица гордыхъ сыновъ Польши, золотыя попоны на арабскихъ коняхъ, позолоченные экипажи.

Епископъ плокскій проситъ слова. Онъ говоритъ не длинную рѣчь п высказывается въ пользу французского канди-

<sup>1)</sup> Ф. Таннеръ, стр. 723: «Надобно замѣтить, что въ Польшѣ, если сенаторы и паны начнуть между собою войну на словахъ, то челядь ихъ и солдаты начинають также спорить между собою, а потомъ берутся за сабли, и часто проливается не мало крови».

дата. Его поддерживаетъ примасъ Радзіевскій; воеводы сѣрадзскій, раваскій, плокскій и прусскій крикомъ выражаютъ свое согласіе. Пржебендовскій желаетъ сказать рѣчь противъ принца Конти: дворянинъ Шапскій останавливаетъ его бранью: «Измѣнникъ, ты скоро забылъ твои клятвы!» и наводитъ на него дуло пистолета; какой-то ксёндзъ отвелъ дуло своимъ посохомъ и Шапскій выстрѣлилъ на воздухъ. Энтузіазмъ, возбужденный рѣчью плокскаго епископа, растетъ; уже слышится тамъ и сямъ виватъ принцу Конти. Пржебендовскій, зная, какъ поляки дорожатъ даже пустыми формами своей конституціи. вспоминаетъ, что примасъ не провозгласилъ еще офиціальнаго списка именъ кандидатовъ; онъ спѣшитъ къ тѣмъ воеводамъ. которые еще не высказались за Конти, указываетъ на нарушеніе конституціи. Пржебендовскій выигрываетъ время, выборы отложены до завтра.

26 іюня, раннимъ утромъ. сенаторы и воеводы, съ примасомъ во главѣ, собрались въ каеедральный соборъ св. Яна. помолились не долго и въ торжественной процессіи отправились въ долину Волы. Войдя въ павильонъ, примасъ громкимъ голосомъ провозгласилъ имена кандитатовъ: онъ началъ принцемъ Конти, которому разсыпался въ похвалахъ, и окончилъ Фридрихомъ-Августомъ, котораго лишь назвалъ по имени<sup>1</sup>). Затѣмъ, по обычаю, всталъ передъ павильономъ, въ виду всѣхъ, и. преклонивъ колѣна, началъ молиться, призыван благословеніе на взволнованную толпу, которая будетъ выбирать главу государства. Гробовое молчаніе. Всѣ преклоняются предъ прелатомъ, который встаетъ и, обращаясь на всѣ четыре стороны, благословляетъ народъ. Выборы начались.

Три краковскихъ и одинъ познанскій эскадронъ провозгласили имя принца Якова, но слабо, нерѣшительно. То былъ какъ бы сигналъ. Крикъ: Конти! Конти! раздался по долинѣ. Три другихъ краковскихъ эскадрона, пять познанскихъ и всѣ

<sup>1</sup>) Parthenay, I, 107.

виленскіе требовали избранія принца Конти. Въ то же время тамъ и сямъ слышно было имя Фридриха-Августа—то былъ крикъ двухъ воеводствъ, Самогитіи и Мазовіи, и нѣсколькихъ эскадроновъ Пруссіи. Общее смятеніе <sup>1</sup>). Три различныхъ крика потрясаютъ воздухъ; противники бросаются другъ на друга, схватываются, сабли на голо — пыль не дозволяетъ разсмотрѣть подробности схватки. Панъ Папіескій, раненый однимъ изъ сторонниковъ Конти, подходитъ къ павильону, къ примасу, и отрываетъ руку отъ раны – кровь брызнула на платье примаса и краснорѣчиво пояснила, что дѣлается за этою пылью...

Среди общей сумятицы является Пржебендовскій. Въ рукахъ у него письменное удостов врение папскаго нунція объ обращении саксонскаго курфюрста. Онъ предлагаетъ полякамъ нэбрать Фридриха-Августа. Подлинность акта невозможно провѣрить. Сторонники принца Конти утверждаютъ, что онъ подложенъ. Жизнь Пржебендовскаго опять въ опасности: друзья едва могли защитить его отъ сабель противниковъ. Кардиналъ-примасъ, видя, что вск подблились между двумя кандидатами, французскимъ и саксонскимъ, желаетъ раздѣлить противниковъ и такимъ образомъ предотвратить возможность общей свалки; онъ приказываетъ маршалу распорядиться, чтобъ желающіе принца Конти отошли на правую сторону, а Фридриха-Августа — на лівую. Результать этой мбры оказался въ пользу французскаго кандидата: 220 эскадроновъ стоятъ на правой сторонѣ и лишь 40 на лѣвой 2).

Выборъ состоялся. Принцъ Яковъ, всѣми оставленный, бѣжитъ въ Варшаву. Полиньякъ отправляетъ въ Парижъ гонца съ поздравленіемъ. Папскій нунцій, сторонникъ Фридриха-Августа, поздравляетъ Полиньяка. Съ долины Волы до-

<sup>2</sup>) Journal du marquis de Dangeau, II, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Ф. Таннер*а, стр. 763: «На сеймахъ все щао хорошо, пока не начинался крикъ; обыкновенно кричали такъ громко, что нельзя было понять ни одного слова».

носится въ Варшаву народный кликъ: «да здравствуетъ Конти!»

Въ виду такихъ несомнѣнныхъ заявленій о результатѣ выборовъ, нужно было глубоко знать характеръ польской націи и систему польскихъ выборовъ, чтобъ еще сомнѣваться въ избранін принца Конти. И за всѣмъ тѣмъ, тѣ, которые считали принца Конти польскимъ королемъ, ошибались. Винить ихъ нельзя: только въ Польшѣ былъ возможенъ такой случай, чтобъ изъ двухъ кандидатовъ оба были избраны въ короли. Дѣло было такъ.

Послѣ провозглашенія вивата принцу Конти, вся саксонская партія считала свое діло окончательно проиграннымъ. Не такъ смотрѣлъ на свое дѣло Пржебендовскій. По его совѣту, 40 эскадроновъ, бывшихъ на сторонѣ саксонскаго кандидата, дали знать примасу, что наступившіе сумерки затрудняютъ всякое движеніе, по что завтра поутру они перейдуть на правую сторону и увеличать огромное большинство, высказавшееся за принца Конти. Полиньякъ понялъ, что Пржебендовскій желаетт лишь выиграть время, чтобъ употребить ночь на новую агитацію, и просиль примаса не откладывать своей санкціи до завтра, но объявить тотчасъ же выборы состоявшимися въ пользу принца Конти. Кардиналъпримасъ не согласился на просьбу Полиньяка и отложилъ до следующаго утра окончательное признание французскаго принца польскимъ королемъ. Почему? Желалъ ли онъ придать болѣе торжественности такому признанію? Надвялся ли достичь на завтра единогласнаго избранія? Былъ ли онъ подкупленъ? Или, быть можетъ, въ этомъ должно видъть честолюбивое стремленіе продлить свою власть еще на нёсколько часовъ? Какъ бы то ни было, но примасъ отказалъ французскому послу и отдалъ приказаніе, чтобъ всё оставались на своихъ мёстахъ всю ночь. Самъ примасъ расположился въ экипажѣ и ожидалъ утра.

Настала ночь. Но никто не спалъ въ долинъ Волы. Прже-

бендовскій, ловко выигравъ нёсколько часовъ, съ искусствомъ воспользовался ими. Онъ объгалъ всёхъ пословъ, агитировавшихъ противъ Франціи; съ каждымъ изъ нихъ поговорилъ наединћ, глазъ на глазъ. Затћиъ, въ глубокую полночь, онъ собраль ихъ въ палаткѣ папскаго нунція; на этомъ ночномъ сов'єщаніи присутствовали: посланникъ Австріи и послы Саксоніи, Баваріи, Бранденбурга, Лотарингія, Нейбурга и Венеція; въ немъ принимали участіе и двое изъ польскихъ магнатовъ, епископъ куявскій и князь Сапѣга, истые поляки, всегда по принципу бывшіе противъ партія, одержавшей верхъ. Въ рѣчи краткой, но энергической, Пржебендовскій изложилъ представителямъ иностранныхъ державъ весь вредъ, могущій произойти отъ новаго усиленія могущественной уже Франціи; представителей польской націи онъ убѣждалъ положиться скорфе на Фридриха-Августа, который стоить уже со своими войсками на границахъ Польши, готовый пролить свою кровь за республику, чёмъ на принца Конти, утопаюпаго въ вакханаліяхъ версальскихъ празднествъ. Пржебендовскій говориль съ жаромь; казалось, торжественность мннуты, въ которую ришалась судьба его родины, вызвала въ немъ весь горячій патріотизмъ поляка; казалось, ричь его лилась прямо изъ сердца; онъ былъ увлекателенъ. ему нельзя было не върить... Въ два часа ночи окончилось засъдание въ налаткѣ панскаго нунція и участники его разъвхались въ разные концы.

558

На утро, когда солнце освѣтило долину. французская партія уб'єдилась, что ся догадки были справедливы: лівая сторона, саксонская, еще вчера столь слабая, почти ничтожная, сегодня уже была равна сторон' французской. Удивился кардиналъ-примасъ. Его попытки привести обѣ партіи къ взаимному соглашенію не имѣли успѣха. Раздраженіе сторонъ достигло крайняго предела. Наконецъ, около шести часовъ вечера, примасъ, согласно обычаю. провозглашаетъ, по требованію большинства, Франциска-Людовика Бурбона принца

Конти королемъ Польши и великимъ княземъ Литвы. Затёмъ, французская партія, съ примасомъ во главѣ, отправляется въ Варшаву, отгоняетъ сторонниковъ саксонской партіи, занявшихъ входъ въ соборъ св. Яна, и торжественное «Те Deum» потрясаетъ своды храма<sup>1</sup>).

Въ то же время епископъ куявскій, во главѣ саксонской партіи, оставшейся въ долинѣ Волы, пользуясь отсутствіемъ примаса, не менѣе торжественно провозгласилъ королемъ Польши и княземъ Литвы Фридриха-Августа, курфюрста Саксонскаго. Въ полночь прибыли они въ Варшаву, въ тотъ же соборъ св. Яна, и пропѣли тотъ же «Те Deum», заглушая грохотъ пушекъ, раздававшійся въ честь принца Конти.

Кончилось для Польши тяжелое время безкрулевья, но кончилось какъ никогда еще; республика впала изъ одной крайности въ другую: вчера не было короля, сегодня ихъ два Въ Москву пришло извѣстіе, «что полскіе сенаторы имѣютъ между собою великое разгласіе и сердца раздвоенные, и обраны два короля — князь Деконтій съ өранцузской стороны да курфистръ Саксонской, и стоятъ одни при Деконтіи, другіе при курфистрѣ, и которая сторона сильняе будетъ тому впредь время покажетъ»<sup>2</sup>). Республика поставила себя въ положеніе столь же грустное, какъ и комическое.

#### VI.

Въ четвергъ, 11 іюля, прибылъ въ Марли, гдѣ въ то время находился французскій дворъ, Галлеронъ, секретарь французскаго посла въ Варшавѣ, аббата Полиньяка, отправленный имъ 26 іюня, прямо съ долины Волы. Галлеронъ привезъ съ собою два собственноручныхъ письма Полиньяка: одно, къ королю Людовику XIV, въ которомъ посолъ извѣщалъ своего государя объ избраніи принца Конти 220 эскадронами про-

<sup>1</sup>) Dangeau, II, 76. <sup>2</sup>) Памятн., VIII, 87.

тиву 40; другое, къ принцу Конти, было адресовано à Sa Majesté Polonaise<sup>1</sup>).

Людовикъ XIV поздравилъ принца и хотѣлъ тотчасъ же отдать ему королевскія почести, но Конти просилъ повременить, пока его избраніе будетъ вні всякаго сомнѣнія. Эта скромность заслужила похвалы всего версальскаго семейства: одинъ лишь Людовикъ XIV не могъ долѣе скрывать своей радости—избраніе принца радовало его: оно удаляло отъ него нелюбимаго человѣка. Выходя изъ опочивальни г-жи Ментенонъ, которой король поспѣшилъ передать давно желанную вѣсть, Людовикъ XIV, обращаясь къ придворнымъ, сказалъ: Je vous аmène un roi. Новость быстро разнеслась и всѣ снѣшили поздравить польскаго короля до его отъѣзда въ свое королевство<sup>2</sup>).

Но принцъ Конти не торонился отъ вздомъ. Оставивъ безъ отвёта двухъ курьеровъ Полиньяка, онъ лишь 1-го августа отвѣчалъ ему короткимъ, сухимъ письмомъ: принцъ извѣщаяъ посла, что принимаетъ польскую корону и благодаритъ его за труды. Спустя місяць, 1-го сентября. принць долго и много разговаривалъ съ Людовикомъ XIV въ его версальскомъ кабинетъ; когда онъ выходилъ, придворные замътили слезы на его глазахъ <sup>3</sup>). Мы знаемъ причину этихъ слезъ; знали ее и тѣ придворные. что поторопились извѣстить о нихъ Людовика XIV и тъмъ еще болъе возстановили короля противъ принца. Герцогъ С.-Симовъ въ своихъ мемуарахъ, передавая довольно обстоятельно отношенія всёхъ лиць версальской семьи, говоритъ, что избраніе принца Конти въ короли Польши обрадовало всёхъ, кромф герцогини Бурбонской. Даже въ сердцѣ С.-Симона нашлось сочувственное сожальніе къ положенію герцогини: Qui fut à plaindre? Ce fut m-me la Duchesse. Elle aimait, elle étoit aimée, elle ne pouvait douter qu'elle ne le fût plus que l'éclat d'une couronne. Il fallut

1) Mem. de S.-Sim. II, 22. Dangeau, 11, 74.

- Я приложу вамъ короля». Mém. de S.-Sim. II, 23. прем. II, 77. Mém. S.-Sim. II, 23. prendre part à une gloire si proche, à la joie du roi, à celle de sa famille qui l'observait dans tous les moments, qui voyait clair, mais qui ne put mordre sur les bienséances <sup>1</sup>). Вотъ почему были слезы на глазахъ принца Конти послѣ аудіенціи, на которой былъ рѣшенъ отъѣздъ его въ Варшаву. Во вторникъ, 3-го сентября, въ 11 часовъ вечера, онъ выѣхалъ изъ Парижа.

Вскорѣ послѣ отъѣзда принца Конти, въ Парижѣ были получены нѣсколько запоздавшія въ дорогѣ донесенія аббата Полиньяка о дальнѣйшихъ дѣйствіяхъ избирательнаго сейма. Эти донесенія кратки и осторожны; но въ письмахъ къ частнымъ лицамъ, отправленныхъ съ тѣми же курьерами, посолъ откровенно указываетъ на главную причину выбора двухъ королей. Въ этомъ отношеніи особенно важны его письма къ М. de Torcy, который всегда поддерживалъ и защищалъ Полиньяка предъ королемъ, и съ которымъ аббатъ былъ вполнѣ, откровененъ <sup>2</sup>). Въ одномъ изъ писемъ сказано:

Si les fonds nécessaires eussent été envoyés et le prince élu présent ou du moins dans le voisinage, la double élection ne se serait pas faite, ou elle n'aurait pas subsisté un seul jour. Mais je me trouve, avec un titre incontestable, c'est-à-dire après une élection légitime sans roi et sans argent, au lieu que l'électeur de Saxe est aux portes du royaume avec ses troupes et l'assistance de tous les Etats voisins intéressés à le soutenir <sup>a</sup>).

Въ другомъ письмъ, писанномъ нъсколько дней спустя, уже проглядываетъ та желчная раздражительность и то отчаяніе, которое начало овладъвать французскимъ посломъ:

<sup>1</sup>) «Всѣхъ больше была достойна сожалѣнія герцогиня. Она любила, была любима; она не сомнѣвалась, что ее предпочитали коронѣ. И за всѣмъ тѣмъ, ей предстояло показывать участіе въ радости короля и всего ся семейства, которое зорко за ней наблюдало». Mém. de S.-Sim. II, 25.

<sup>2</sup>) Mém. de S.-Sim. III, 150; V, 86.

<sup>а</sup>) «Еслибъ я имелъ нужныя суммы, и принцъ былъ на месте или, по крайней мере, по соседству, двойное избраніе не могло бы иметь места. Но у меня неть ни денегь, ни короля, тогда какъ саксонскій курфюрсть стоить у пределовъ королевства съ войсками и съ поддержкой всехъ соседнихъ государей». Lettre de Polignac, du 17 aoùt 1697.

1 :

тиву 40; друго Majesté Polonai INTORNE'S N отдать ему кор менить, пока скромность зас off, dunk June .. дости-избрани любимаго чело которой кород Людовикъ XIV amène un roi. [] вить польска! Но прявал orstra ABYX' но статячаль см BEATS BOCAR, его за труді и много раз! CEON'S KROHM CJE3N Bà et 3BAJE CC II DECK. #ZEB sporas's III nepetasan CALLCEON CO seperat Ileo csoil lago gartaie w m-me la 11 douter qu

> 0 Mem 1 + 2 0 9 Don:

sine viribus ira <sup>1</sup>). Сторонники (ранцузскаго посла утеряли довкріє къ его словамъ, охладкли къ его дклу, и, сперва апатіей, потомъ противодкиствіемъ его планамъ, ркшили вопросъ объ избраніи польскаго короля въ пользу Фридриха-Августа.

Въ дѣлахъ государственныхъ слова имѣютъ мало значенія; только то мѣропріятіе носитъ на себѣ характеръ государственной мудрости, которое обставлено извѣстною силою, достаточною для его поддержанія. Въ этомъ отношеніи сторона саксонскаго кандидата выказала болѣе политическаго смысла, нежели сторона кандидата французскаго.

Нѣтъ сомнѣнія, что законность избранія была вся на сторонѣ принца Конти; но представитель его въ Варшавѣ былъ лишенъ средствъ, которыя понадобились для защиты его правъ. и королемъ Польши сталъ Фридрихъ-Августъ. Вслидствіе убѣжденій Полиньяка, почти вск епископы королевства высказались за принца Конти; но Фридрихъ-Августъ, во главѣ своихъ войскъ, не обращалъ вниманія на угрозы церковныхъ сановниковъ. По настоятельнымъ просьбамъ франпузскаго посла. примасъ приставилъ стражу ко гробу Собъскаго, чтобъ саксонская партія не овладбля имъ--по польскимъ обычаямъ, коронование избраннаго короля и погребе-. ніе умершаго должно совершаться въ одно в то же время, въ Краковѣ-но Фридрихъ-Августъ приказалъ сдѣлать гробницу, подобную той, въ которой покоилось тыло его предшественника, и 15-го сентября быль торжественно коронованъ епископомъ куявскимъ въ каоедральномъ соборѣ Кракова<sup>2</sup>). Примасъ протестуетъ противъ нарушенія его правъ спископомъ куявскимъ; но панскій нунцій поддерживаетъ спископа, дъйствующаго вопреки обычаямъ и постановленіямъ католической церкви.

При такомъ направлени дёлъ Полиньякъ былъ безсиленъ. Его дёятельность ограничивается унизительными просьбами къ сторонникамъ, безсильными протестами противъ против-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. <sup>2</sup>) Mém. de S.-Sim. II, 27. Памятн. VIII. 959, 964.

никовъ жалобами на враговъ. Такъ, на дъйствіе плискаго нунція въ Варшавѣ овъ жалуется карциналу Жавсову, французскому послу при рамскомъ цворѣ, и въ видѣ утѣшеніл, получаеть отъ него слѣдующій отвѣть:

Mon cher's igneur.

Jal hi avec le plus grand deplaisir la lettre de Votre Excellence on mappend la double election qui sost faite pour donnér un roll à la Pologne, et la conduite pas optitable qu'i tenne le neuer apestolique. Sa Saintete nimerait pas ce pi sist passo dans la diéte, Sin courrier est arrive. Je ne pasvous exprender la douleur dont est renerre Sa Saint-te à la vue du dauger qui menace notre saler piègèn fans ce piguame par l'élection de l'électeur de Saxe, boit l'aléuration nons 🛹 tressuspects. Manufolias, nons esperiors que ceux qui ont prisle bon chemin se southendront et paris rememerant les personnes qui sen sont ceartees. Le Saint Dire a stand une commention d'Etat de dix-sept cardinaux das at vor lesavergene la combure du nonce. Cependant ils n'our succe men dersie, parterm attendent in antre courrier, al loit armer 5 27 in possimois. Je l'attends moi-même n' e imparience, afin me je pen-se Attes instruit avant non depart le corre vice le l'otat les affair de Votre Excelience 1.

Солоние или аболи Полиньна, было тэр рузу 30-25 полиние во среди или полиния во среди или топольсона было или стио, что среди или было стобогу цизний челоти было леги должной средской должной

the in market of America i states more sector. may 1.51 min superit phierred torsupply, many provide a provide a straight of the . Ityle former former b · · · THE R. LEWIS CO., LANSING MICH. CON THE C Digitized by GOOGLE •--- -the same descent of the same

илылъ Конти, бросила якорь въ Данцигѣ 1). Сапѣга, Залужскій, Контскій и многіе другіе изъ польскихъ магнатовъ вывхали къ нему на встрвчу<sup>2</sup>). Протестантский Данцигъ отказалъ католическому принцу въ королевскихъ почестяхъ, и Конти оставался на судахъ, гдѣ привималъ польскихъ депутатовъ, проклиналъ свою судьбу и задумывался о герцогинъ Бурбонской... Это путешествіе, приближавшее его къ польскому трону, было для него ненавистно: оно удаляло его оть той. для которой онъ былъ готовъ пожертвовать всізмъ, даже славою своей храбрости, въ которой теперь многіе начинали сомнъваться. Когда его прівздъ оживилъ вновь надежды Полиньяка, когда многочисленная партія выслала къ нему своихъ депутатовъ, онь давалъ новодъ думать, что его останавливаетъ страхъ предъ войсками Фридриха-Августа. Мало кто зналъ настоящую причину его неръшительности, а изъ знавшихъ, мало кто находилъ ее уважительною.

6-го ноября принць. Конти узналъ, что Фридрихъ-Августъ разбилъ часть войскъ его приверженцевъ. Никогда еще не радовался онъ такъ побъдѣ, какъ въсти объ этомъ пораженіп <sup>3</sup>): онъ тотчасъ же отдалъ приказъ плыть обратно во Францію, въ Парижъ. На письмо примаса, который съ непритворною досадою передавалъ ему свое сожалѣніе о предпочтеніп. оказываемомъ Фридриху-Августу, принцъ Конти, между прочимъ, отвѣчалъ: я очень радъ, что моему сопернику отдали предпочтеніе; когда имѣешь честь быть принцемъ крови во Франціи, то трудно желать что-нибудь больше. Принцъ Конти не скрывалъ своего удовольствія по случаю возвращенія въ Парижъ. Въ субботу, 14-го декабря, онъ уже былъ на балѣ у герцогини Бургундской \*).

Съ отъћздомъ принца Конти обратно во Францію руши-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пришла вѣдомость, что «князь "Цеконтій пріѣхаль во Гданескъ и жинеть во Гданску, а проводиль его до Гданска морского разбойническаго каравана генераль Янъ Барть». Памятн. VIII, 875.

<sup>2)</sup> Mém. de S.-Sim. II, 28. 3) Mém de S.-Sim. 11. 31 GOOGLE

<sup>4)</sup> Dangeau, 11, 98.

лась послѣдняя надежда французской партіи, утерялся, послѣдній мотивъ ея существованія, и она сама собою уничтожилась. Положеніе Фридриха-Августа становилось все болѣе и болѣе прочнымъ. Празднества, по случаю его коронованія, были великолѣпны. Въ оргіяхъ, застольныхъ пирушкахъ, нъ пѣніи и танцахъ придворныхъ ассамблей забыли поляки о славѣ прежнихъ дней, примирились съ настоящимъ положеніемъ вещей и не заглядывали въ будущее. Аргès nous le déluge сказывалось во всякой чертѣ тѣхъ увеселеній, которыми праздновала Польша вступленіе на престолъ новаго короля.

Но два лица омрачали увеселенія въ столицѣ гордой республики: Марія Казиміра—своимъ участіемъ въ пьяныхъ поминкахъ по своемъ великомъ супругѣ, и Полиньякъ—своимъ непоявленіемъ при дворѣ польскаго короля.

Вдова Собъскаго имъла еще безстыдство явиться въ Варшаву. Она надъялась получить личное вліяніе на Фридриха-Августа, и чрезъ него на дъла королевства. Марія Казиміра ошиблась. Она была изгнана изъ предъловъ Польши и жестоко наказана за свою грѣшную жизнь: она имъла несчастіе прожить еще двадцать лътъ, влача безпокойную старость по мелкимъ дворамъ Германіи и Италіи, пока, наконецъ, не умерла въ Блуа, семидесяти-пяти лътъ отъ роду.

Аббатъ Полиньякъ переживалъ теперь въ Варшавѣ тяжелыя минуты. Противники глумились надъ нимъ; сторонники покинули его; онъ остался одинокъ, испытывая на себѣ, какъ люди способны преклоняться предъ успѣхомъ, и какъ безжалостны къ неуспѣвшему. Ни въ комъ онъ не видѣлъ участія къ своему положенію, ни въ комъ не встрѣчалъ ни утѣшенія, ни признанія своихъ трудовъ. Неуспѣхъ давалъ всѣмъ жалкое право клеймить его усилія. А труды его были велики. Онъ достигъ цѣли въ странѣ ему чужой, достигъ единственно личнымъ умомъ, краснорѣчіемъ, ловкостью; онъ рисковалъ не разъ жизнью, разстроилъ здоровье, потерялъ имущество, которое было ограблено въ Данцигѣ при его возвращеніи на родину. Тотъ, для котораго онъ съ такимъ трудомъ добывалъ польскую корону, отказался надъть ее.

Людовикъ XIV былъ до крайности раздраженъ неуспѣхомъ своихъ плановъ въ Варшавѣ. Какъ король, онъ былъ опечаленъ тѣмъ, что на польскій тронъ избранъ не принцъ французской крови; но какъ человѣкъ. онъ, быть можетъ, еще болѣе негодовалъ на то, что французскій принцъ, къ которому онъ питалъ такую искреннюю ненависть, опять возвратился къ его двору. Ослѣпленный гнѣвомъ, Людовикъ XIV забылъ всѣ услуги, оказанныя Полиньякомъ въ Римѣ и даже въ Варшавѣ; онъ видѣлъ лишь нежданный результатъ возложенной на него миссіи и, подъ диктовку г-жи Ментенонъ, написалъ короткую записку аббату Полиньяку:

Il est aisé de comprendre, Monsieur, que vous n'avez désormais aucun service à me rendre dans le voisinage de la Pologne. Le seul ordre que j'aie donc à vous donner est de revenir incessament dans mon royaume et d'attendre sur la frontiêre que je vous fasse recevoir mes instructions <sup>1</sup>).

Полиньякъ не долго ждалъ приказаній отъ своего короля. Еще не доїзжая до границъ Франція, встрітилъ онъ курьера, который передалъ ему письмо Людовика XIV:

Monsieur l'abbé de Polignac,

Je vous écris cette lettre pour vous faire savoir que mon intention est que vous vous rendiez de suite dans votre abbaye de Bomport et que vous y demeuriez jusqu'à nouvel ordre.

«Louis»<sup>2</sup>).

Удаленіе отъ двора и запрещеніе въёзжать въ Парижъ не было наказаніемъ для философа, хотя, быть можеть, оно было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>). «Вы, конечно, поймете, что отнынѣ отъ васъ не требуется никакихъ услугъ въ дѣлахъ Польши. Единственное приказаніе, которое я могу вамъ дать, заключается въ томъ, чтобы<sup>ч</sup>вы не медля возвратились въ мое королевство, и на границѣ ожидали отъ меня дальнѣйшихъ приказаній».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Господинъ аббатъ де-Полиньякъ. Пишу къ вамъ настоящее письмо, чтобъ дать вамъ знать, что вы обязаны тотчасъ же отправиться въ ваше Бонпортское аббатство, гдъ и будете жить до новаго распоряжения. Людовикъ».

оскорбленіемъ для дипломата. Въ бес ідахъ съ Bayle'емъ въ Роттердамѣ, въ думахъ надъ своею философскою поэмой Anti-Lucrèce въ своемъ аббатствѣ, въ Нормандіи, философъ забылъ гнѣвъ версальскаго старца; но умъ и талантъ дипломата заставили упрямаго старика снова вызвать аббата къ дѣятельности. Пятилѣтнее изгнаніе Полиньяка послужило въ пользу: онъ не раздражалъ своимъ присутствіемъ Людовика XIV, не напоминалъ о себѣ. предоставивъ времени смягчить гнѣвъ монарха.

Противное тому испыталъ принцъ Конти. Онъ долженъ былъ жить при дворѣ, всегда на глазахъ короля, который не могъ его выносить. Le roi ne pouvait voir Conti.—говоритъ C.-Симонъ,—sans un grand déplaisir de n'avoir pu s'en défaire `honnétement par une couronne <sup>1</sup>). Конти, однако, не нечалился: въ любви герцогини Бурбонской онъ находилъ полное удовлетвореніе за гнѣвъ короля и въ объятіяхъ молодой красавицы забывалъ о существованія августѣйшаго старца.

Конти, такъ чистосердечно проклинавшій усялія Полиньяка возложить на него польскую корону, этотъ Конти быль ли, по крайней мърѣ, благодаренъ теперь ему за неуспѣхъ? Герцогъ С.-Симонъ прекрасно отвѣтилъ на это въ своихъ мемуарахъ: Le prince Conti pardonna difficilement à Polignac la peur qu'il lui avait donnée <sup>2</sup>).

#### конецъ перваго тома.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Кородь не могъ безъ досады видѣть Конти, отъ котораго не могъ отдѣлатъся даже посредствомъ короны». Ме́т. de S.-Sim. II. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Принць Конти никогда не забыль Полиньяку тоть страхь. который онъ заставиль его испытать». Mém. de S.-Sim. II. 200.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                        |     |   |   |   |   |   |   | CTP.       |
|----------------------------------------|-----|---|---|---|---|---|---|------------|
| Музей христіанскаго искусства          | •   | • | • | • |   | • | • | 3          |
| Легендарный образъ Кирилла и Мееодія.  | •   |   | • | • |   |   |   | <b>4</b> 5 |
| Женщина-папа (средневъковое сказаніе). |     |   |   |   | • |   |   | 121        |
| Монахиня Росвита, писательница Х въка  |     |   | • |   |   |   | • | 167        |
| Документы Матвъя Парижскаго            |     |   | • | • |   |   | • | 247        |
| Чехъ Янъ Гусъ изъ Гусинца.             | •   |   |   | • | • | • | • | 273        |
| Іоанна Везумная                        | •   |   | • |   | • |   | • | 381        |
| Аббатъ Полиньякъ и польское безкоролев | ьe. |   |   |   |   |   |   | 475        |





# Того же автора:

- Крестовый походъ императора Фридриха Втораго (магистер ская диссертація). Спб., 1863.
- Поповскій Король. Геприхъ IV Расис (докторская доссертаnis). Сиб., 1867.

Кириллъ и Миеодій, въ двухъ томахъ:

- I) по документальнымъ источникамъ. Спб., 1868.
- II) но западнымъ легендамъ. Сиб. 1871.

Дидро въ Петербургѣ. Спо., 1884.

Jeanne Elisabeth, mère de Catherine II. St. Pétersbourg, 1889.

Исторія Екатерины Второй, въ двѣнадшати томахъ:

- Екатерина до вопарснія. Слб., 1890.
- П) Вопарение Екатерины. Спб., 1891.
- ХП) Обзоръ иностранныхъ сочинений о Екстерний. Берлинъ, 1896.

## СКЛАДЪ ИЗДАШЯ

въ книжномъ магазинъ Товарищества М. О. Вольфъ.

С.-Петербургь, Гостный дворь, № 18.