

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

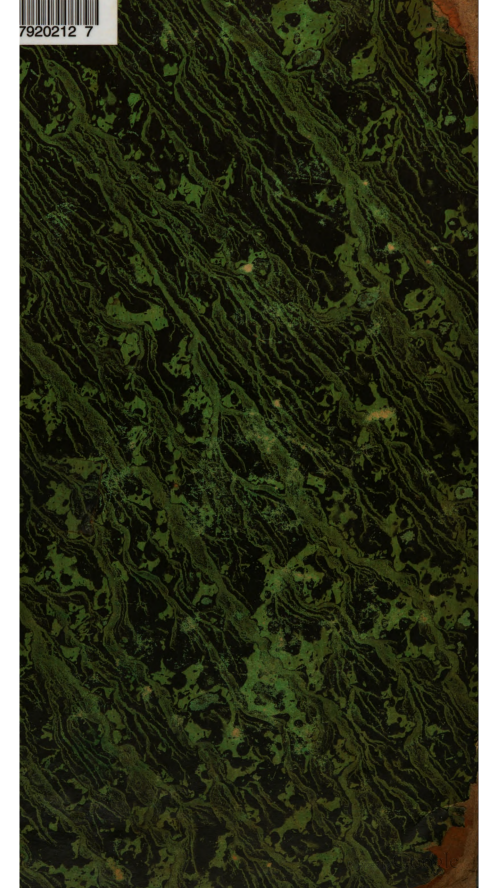
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



My 76

\*QCA Pavalarmy

Digitized by Google

# ПРАВОСЛАВНЫЙ

собестаникъ,

**HBJ**ABARMЫÜ

ПРИ

казанской духовной академіи.

1864.

часть вторая.

казань.

въ университетской типографіи.

THE NEW YORK
PUBLIC LIBRARY
118632B
ASTOR, LENOX AND
TILDEN FOUNDATIONS
B 1941 L

Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать дозволяется. 3 мая 1864 года.

Цензоръ, протоіерей А. Іорданскій.

## СЛОВО

### ВЪ ВЕЛИКІЙ ПЯТОКЪ.

«Братія! Господь и Спаситель нашъ во гробъ. Будемъ плакать и молиться»!

Слова преп. Антонія великаго.

Вотъ что сказалъ нъкогда братіи своей о Господъ преподобный Антоній великій, когда она, очами въры созерцая Господа лежащимъ во гробъ, ожидала отъ него, учителя своего, слова назиданія. Не тоже ли самое подобаетъ и намъ, нивнощимъ благодать учительнаго слова, сказать вамъ, братія наши о Господъ, очами въры же зрящимъ святыя страданія тогоже Господа—Спасителя, а сердцемъ ожидающимъ отъ насъ слова назиданія? Братія! Господь и Спаситель нашъ созерцается теперь нами преданнымъ въ руки человъковъ гръшниковъ на поруганіе и біеніе, на судъ и осужденіе, на несеніе креста и на вознесеніе на крестъ, предающимъ духъ свой

посредь двухъ разбойниковъ и снемлемымъ со креста для положенія во гробъ. Будемъ же пла-кать и молиться!

Въруемъ сердцемъ въ правду, устами же исповъдуемъ во спасеніе (Римл. 10, 10), что Господь Іисусъ Христосъ есть Пророкъ пророковъ (Втор. 18, 15), Царь велій по всей земль (Псал. 46, 3) и Первосвященникъ на въкъ по чину Мелхиседека (Евр. 6, 20); но какъ Онъ, въ позоръ ангеламъ и человъкамъ, униженъ и избіенъ, истощенъ и истерзанъ! Какъ Пророкъ пророковъ, Онъ возвъщалъ людямъ то, что слышаль отъ Отца небеснаго (Іоан. 15, 15), ходя посреди людей явно (Іоан. 11, 54), училь и благовъствовалъ при нихъ и въ церкви (Мато. 26, 55. Лук. 20, 1) и въ синагогъ (Марк. 6, 2) и въ другихъ мъстахъ, тайно же ничего не говориль (Іоан. 18, 20); а что говориль, чему училь и что благовъствоваль, то все было истинно, какъ слово Лица, на то и родившагося и на то и пришедшаго въ міръ, чтобы свидьтельствовать объ истинъ (Іоан. 18, 57): между темъ, около полуночи Его схватывають въ вертоградъ геосиманскомъ измъннически (Мато. 26, 36. 47, 50), связывають какъ какого нибудь разбойника (Іоан. 18, 12. Мато. 26, 55), ведуть къ первосвященникамъ іудейскимъ въ собраніе злобныхъ книжниковъ и старъйшинъ (Іоан. 18, 13. Мато. 26, 57), отыскивають для обвиненія Его лжесвидьтелей (Мато. 26, 59), выдають Его за человъ-

ка дерзкаго, хвастливаго, неуважительнаго къ святынь (Мато. 26, 61), мятежнаго, въ отношеніи къ людямъ — возмутительнаго, въ отношеніи къ властямъ-враждебнаго (Марк. 14, 57. 58. Лук. 23, 2). Какъ Царь велій по всей земль, Господь Інсусъ Христосъ повсюду, гдв только, уча и благовъствуя, встръчалъ въру (Марк. 6, 5). совершаль въ виду народа дивныя знаменія своего божественнаго посольства (Лук. 4, 18), царственнаго владычества (Іоан. 9, 1-7) и всемощной силы, чвиъ и засвидетельствоваль, что Онъ могъ даровать имавшимъ уваровать въ Него жизнь въчную (юзн. 11, 21—27. 43.44); между твиъ, надъ Нимъ издеваются съ крайнимъ преэрвніемъ и ненавистію, одвають Его въ хламиду червленую (Мато. 27, 28), возлагають на главу Его вънецъ терновый (Марк. 15, 17), даютъ Ему въ десницу тресть (Мате. 27, 29), которую беруть обратно и быоть Его ею по головъ (Марк. 15, 19), плюють на Него (Мато. 27, 30), закрывая Ему глаза, ударяють Его по лицу и справивають Его: прореки, кто удариль тебя (Лук. 22, 64)?, становясь предъ Нимъ на кольна, кланяются Ему (Марк. 15, 19), ругаясь н говоря: радуйся, царь іудейскій (Мате. 27, 29), и много иныхъ хуленій произносять противъ Него (Лук. 22, 65). Какъ Первосвященникъ по чину Мелхиседека на въкъ, Господь Іисусъ Христосъ уничижиль Себя самого, принявъ образъ раба и смирилъ Себя, бывъ послушнымъ

даже до смерти и смерти крестной (Фил. 2, 7. 8), чтобы для всъхъ послушныхъ Ему быть виновникомъ въчнаго спасенія (Евр. 5, 9) и всегда ходатайствовать за нихъ предъ Отцемъ небеснымъ (Евр. 7, 25) и потому во дни плоти своей (Евр. 5, 7) всемъ благотворилъ, всехъ принималь, никъмъ не пренебрегаль, никого не отметаль, за всвхъ, за близкихъ и дальнихъ (Ефес) 2, 17), за друзей и враговъ (Іоан. 17, 20. Лук. 23, 34), приносиль молитвы и моленія къ Отцу небесному съ сильнымъ воплемъ и со слезами (Евр. 5, 7): между твмъ, Его влословятъ, кивая головами и говоря: разрушающій храмъ и въ три дня созидающій! спаси себя самого. Если ты Сынъ Божій, сойди со креста (Мато. 27) 39. 40). Другихъ спасаль, а себя не можетъ спасти? Христосъ, царь израилевъ, пусть сойдетъ теперь со креста, чтобы мы видъли, и увъруемъ (Марк. 15, 31. 32). Уповалъ на Бога; пусть теперь избавить его, если онъ угоденъ Ему; ибо онъ сказаль: л Божій Сынь (Мате: 27, 43). Вотъ какое страшное и преславное таинство днесь дъйствуемо врится предъ очами въры нашей! Неосязаемый удержавается, Разрышаяяй Адама отъ клятвы вяжется, Испытуяй сердца и утробы веправедно испытуется, бездну Затворивый — въ темницъ затворяется, Емуже съ трепетомъ предстоять небесныя силы, предстоить Пилату, иже созданія Создатель заушается рукого созданія, Судяй живымъ и мертвымъ на

древо осуждается (1). Что же сіе бысть, еже о насъ таинство? За что такъ страждетъ и терпить красный добротою паче сыновъ человъческихъ (Псал. 44, 3), помазанный елеемъ радости паче причастниковъ евоихъ (Псал. 44, 8), держащій все словомъ силы своей (Евр. 1, 3), благословенный во въкъ (Псал. 44, 3), вочеловъчившійся Сынъ Божій? За что преславное имя Его, предъ которымъ должно преклоняться всякое кольно небесныхъ, земныхъ и пресподнихъ (Фил. 2, 10), такъ жестоко кулится посреди неба и земли? За что пренепорочная душа Его скорбитъ и тужитъ смертельно (Мато. 26, 38), а каждый члень пресвятой плоти Его претеривваетъ безчестіе: глава — терніе, лице — оплеванія, даниты — заушенія, уста — въ оцтв растворенную желчь, ушеса — хуленія, плещи — біенія, рука трость, все твло — протяжение на кресть, членове — гвозділ и ребра — копіе (2)? — Братія! будемъ плакать! Господь Інсусъ Христосъ, не сдълавший никакого гръха, такъ что не было даже лести въ устахъ Его (1 Петр. 2, 22), страдаетъ не за Себя самого. Онъ наши гръхи носитъ и о наст бользнуетт. Мы вмынихомт Его быти въ трудъ, и въ язвъ отъ Бога, и въ озлобленіи. Онь уязвляется за наши гръхи, и

<sup>(1)</sup> Въ свят. и вел. пяток. вечер. на стихир. самогл. и нынг... (2) Служб. во свят. и вел. пяток. вечер. на Всяк. дыхан... стихир. самогл. 2.

мугится за наши беззаконія (Иса. 53, 4. 5). Содержащій въ рукъ своей всь концы земли (Псал. 94, 4), Онъ грядетъ на страданія по благости своей, изволяеть распяться на древь позора, чтобы спасти насъ, гръшниковъ, не кровію козловъ и тельцовъ, но своею собственною, пріобратая намъ вачное искупленіе (Евр. 9, 12). Такъ тяжекъ грвхъ, съ такою легкостно содълываемый нами! Для изглажденія его изъ свитка правды Божіей потребна была не смерть какого нибудь животнаго, не могущаго уничтожать гръхи (Евр. 10, 4), не смерть человъка-гръшника, безсильного дать выкупъ за душу свою (Псал. 48, 8. 9), даже не смерть ангела-праведника, въ которомъ, при всей чистотъ его, Господь усматриваеть недостатки (Іов. 4, 18), но смерть единороднаго Сына Божія, вочьютившагося и вочеловъчившагося, дабы всякій, върующій въ Hero, не погибъ, но имълъ жизнь въчную (Ioan. 3, 16). Не говорите: «Господъ Інсусъ Христосъ, Богъ во плоти, давно уже все претерпъль за грахи рода человаческого, а потому и наши,давно уже испиль чашу гизва Вожін, изъ которой должень пить каждый человъкь, какъ гръшный». Намъ предъ глазами предначертанъ теперь Спаситель, какъ-бы въ насъ распятый (Гал. 3, 1). Дерзнетъ ли кто изъ насъ, созерцающихъ страданія Его, приблизиться къ Нему върою, вложить перстъ свой въ прободенныя ребра Его и сказать: я невиновенъ въ крови праведника сего

(Мато. 27, 24)? Не часто ли нашъ бъдный умъ безбояненно называль худое добрымъ и доброе кудымъ (Иса. 5, 20)? Не ежечасно ли непотребное сердце наше съ услажденіемъ плънялось красотою похотей міра сего (1 Іоан. 2, 16)? Не ежеминутно ли дерзостная воля наша устремлялась въ смертному древу гръха, котораго не довволено намъ не только вкушать, но и прикасаться, дотрогиваться (Кол. 2, 21)? Вспомнимъ, что мы — чада Отца небеснаго (Мате. 6, 8. 9), рожденные отъ воды и Духа (юм. 3, 5), родъ избранный, царственное священство, народъ святый, люди святые въ удълъ, дабы возвъщать совершенства призвинияго насъ изъ тмы въ чудный свъть свой (1 Петр. 2, 9), при помощи Его же мощныхъ смлв, потребныкъ для жизни и благочестія шашего (2 Петр. 1, 3). Припамятуемъ вмъстъ съ симъ и вършую и всяваго прі-ятія достойную ръчь св. апостола, въ которой онъ благовъствуетъ, что согръщившие послъ рожденія отъ воды и Духа снова распинають въ себъ Сына Божін и ругаются Ену (Евр. 6, 6). Тогда и уразумвемъ, что каждый грвхъ, содвлываемый нами, снова причиняеть Спасителю нашему муку; каждое беззаконіе, совершаемое нами, снова уязвляеть Его; каждое сограниение и прегръщение и гръхонадъние, творимыя нами, снова заставляють Его скорбыть и тужить; а мы пьемъ беззаконія, какъ воду, разливаемъ гръхи въ костяхъ своихъ, какъ елей, не разсуждая и

не разумъвая, что наши помышленія на злое снова уязвляють пречистую главу Спасителя нашего терновымъ въщемъ, наше невоздержание въ словъ снова хулитъ Его, наша неумъренность въ пищь и питіи снова напаяеть Его оцтомъ и желчію, наше превращеніе богозданной красоты твла своего въ предметъ соблазна снова покрываетъ тъло Его заплеваніями и біеніями. Какъ же намъ не сокрушаться, когда Господь нашъ бываеть преогорчаемъ гръхами нашими? Какъ намъ ше скорбъть, когда каждое беззаконіе наше донынь уязвляеть Искупителя нашего? Какъ намъ не плакать, когда каждое согращение, прегращеніе и гръхопаденіе наше доднесь мучить Спасителя нашего? Св. пророкъ Исаія, когда увидълъ Господа на высокомъ и превознесенномъ престоль славы, торжественно воспъваемаго темъ ангеловъ, въ ужасъ воскликнулъ: о окаянный азъ (Иса. 6, 5)! Почему же?-Потому, говорить онь, что я человъкъ нечистый устами и обитаю среди народа нечистаго устами, а очи мои увидъли Царя, Господа Саваооа (Иса. 6, 5). Намъ же ли не вопіять, послъ сего, объ окаянствъ своемъ, когда мы видимъ тогоже Господа Саваооа не съдящимъ на высокомъ и превознесенномъ престолъ славы, но снова, по не ложному и истинному слову св. апостола, распинаемымъ гръхами нашими? Братія! будемъ плакаты!

Для духа сокрушеннаго, для сердца смиреннаго, для очей, плачущихъ о вторичномъ рас-

пятіи Господа гръхами нашими, не погибла еще надежда на воспріятіе всыновленія отъ Отца небеснаго, не угасъ еще лучъ благаго упованія на всепрощающую милость Божію. Требуется только, прежде всего, чтобы, проливая слезы о гръхахъ своихъ, мы со страхомъ и трепетомъ приступили къ благодатному престолу покаянія, и тамъ, пришедши въ себя, подобно блудному сыну воззопили къ Отцу милосердія и щедротъ отъ всей кръпости своей: Оте, согрымих на небо и предъ Тобою, и уже нъсль достоинъ нарещися сынъ твой (Лук. 15, 17. 18. 19). Человъколюбецъ Богъ всегда человъколюбивъ: Върный въ обътованіяхъ своихъ и относительно прощенія гръховъ человъческихъ, отъ которыхъ и праведные весвободны, Онъ не уничтожить сокрушающагося и смиряющагося сердца; но, принявъ его смиреніе и самоуничиженіе въ жертву благую и благоугодную, отыметь всв согрышенія, очистить всь беззаконія, простить всь грехопаденія его. Неумолимо строгій къ тъмъ, которые, исповъдуя грахи свои, не трепещутъ страшнаго суднаго дня, Онъ неизреченно щедръ и милостивъ къ тъмъ, которые искренно повъдають Ему всв беззаконія свои, чтобы оправдаться. Смотрите, какую любовь составляеть къ намъ Богъ Отецъ! Богатый въ милости, Онъ такъ возлюбилъ міръ, что и единороднаго Сына своего не пощадълъ, но за всъхъ насъ предалъ Его, сотворивъ Его, невъдъвшаго гръха, жерт-

вого граха по насъ, да будетъ Онъ умилостивженіемъ за грвки всего міра, а всякій въруюпий въ Него не погибнеть, но имъеть жизнь въчную и будетъ оправданъ имъ. Вонмите и тому, какую любовь составляеть къ намъ Сынъ Божій! Еще гръмникамъ намъ сущимъ, Онъ, будуши образомъ Божівмъ, уничижилъ Себя самого, нринявъ образъ раба, сдълавшись подобнымъ человъкамъ, и по виду ставъ какъ человъкъ, смириль Себя, бывъ послушнымъ даже до смерти, и смерти крестной, дабы своею смертію упразднивъ имъющаго державу смерти, избавить тахъ, кон, изъ страха смерти, подвержены были работв чрезъ всю жизнь, а со креста не съ кровти козловъ и тельцовъ, но съ своею собственного кровію единожды войти въ премірное святилище, предстать тамъ лицу Бога Отца для ходатайства о насъ, и, упраздиивъ такимъ образомъ всь жертвы, оставить посль Себл отверстымъ для всякаго, неприступный дотоль, путь къ престолу благодати. Ужели же дерзнемъ, послъ сего, помыслить, что Отецъ небесный не оставить мамъ неправдъ напихъ, если повъдаемъ ихъ Ему со всею искренностио и со скорбію истивною, когда Онъ для того и предаль Сына своего на смерть, чтобы Онъ быль умилостивительною жертвою за пръхи наши? Ужели дерзнемъ усомнитька въ томъ, что и Сынъ Божий не умолить Отпа небеснаго простить намъ согръщения наши, омынаемым покажиными слевами нашими, когда

Онъ для того и благоизволиль вознестись на крестъ, чтобы пригвоздить на немъ дерзновенный Адамовъ гръхъ и разодрать рукописание согръшеній нашихъ? Ей, оставить! Смотрите, чтобы увъриться въ этомъ: какая благость, милость и человъколюбіе окружають Господа, посль тажкихъ страданій вознесеннаго на кресть! По правую и по левую сторону Его стоять два креста, а на нихъ распяты злодви. Тотъ и другой влодый во всь, можеть быть, дни жизни своей ванимался только преступными двлами. Оба они провели, можетъ быть, жизнь свою внъ Бога и какъ-бы безъ Бога. И что же? Одинъ изъ нихъ отъ сердца истинно сокрушеннаго и смиреннаго, предъ лицемъ цълаго народа, со всею искренностію, вопість къ распятому Царю славы: помяни меня, Господи, когда придешь въ царствіе твое; а Господь отвътствуеть ему: истинно говорю тебъ, нынъ же будешь со мною въ рано (Лук. 23, 42. 43). Доведенный до истощенія, Господь предаеть дукъ свой въ руки Отща небеснаго. Последній глаголь Его: совершищася приводить въ грозное движение весь міръ, потрясаеть небо и землю; но что вреднаго для гръшниковъ производить цълый рядъ последованинкъ за тъмъ дивныкъ знаменій? Въ минуту смерти Господа потряслась земля съ такого силою, что многія изъ каменныхъ скаль, находившихся въ Іуден, разсълись; а убійцы Богочеловька, съ такимъ упорствомъ кричавшие: расини, распни Его

(Лук: 25, 21: 23), стоять на земять этой безонасно. Гробницы, бывшія въ скалахъ, отъ сильнаго потрясенія земли немедленно разверзлись; но они не поглощають жестоковыйных іудеевь, ва убійство Мессіи достойных в в чнаго гроба. Изъ разверзшихся гробницъ возстаютъ многіе усопшіе святые, входять въ святый градь и являются многимъ, но не для того, чтобы нотребить жестокосердыхъ чадъ Авраама, а чтобы вовбудить: въ::нихъ спасительную печаль по Богъ и въру въ распятаго ими Господа славы. Такъ щедръ и милостивъ, долготерпълнвъ и многомилостивъ Господь Богъ, хотящій не смерти грашника, но того, чтобы онъ отсталъ отъ порочнаго пути своего и жилъ (leз. 33, 11)! При такомъ: милосердіи уже нътъ и быть не можеть ни одного бевзаконія, которое бы, при искреннемъ сокрушени сердца, не было оставлено ради единороднаго Сына Божія, поруганнаго, избіеннаго и пропятаго на креств въ очищение гръговы всего міра; нать уже и быть не можеть никакой нечистоты, которая бы, если будеть оплакана, не могла быть омыта въ крови пренепорочнаго Агнца Божія, Господа Інсуса Христа, взявшаго на Себя нечистоты всего рода человъческаго. Если бы кто согращиль, говорить св. апостоль Іоаннь, на самомь себь испытавшій все богатство дивной, непостижимой, всепрощающей милости Бога Отца, всегда преклоняющейся на моденія единороднаго Сына своего, взявшаго на

Себя грвхи міра, - есля бы пто согръщиль, то мы имвемъ ходатая предъ Отцемъ, Інсуса Христа, праведника (1 Іоан. 2, 1). Имъемъ ходатая Інсуса Христа. Въ самомъ дъль, кто изъ насъ на самомъ себъ не испыталъ истину притчи этого ходатая о безплодной смоковницъ, судьба которой изображаетъ безпредъльное величіе непостижимой любви Отца небеснаго къ гръшникамъ; за которыхъ выну предстательствуетъ Сынъ Божій? Сколько уже льть приходиль къ намъ Отецъ небесный, чтобы принять отъ насъ плоды царствія, внутрь насъ насажденнаго Духомъ Святымъ; но обрвлъ ли Онъ у насъ хотя въ одно льто чаемый должный плодъ? Казалось бы: время уже Ему, Владыкъ жизни и смерти, сосчитаться съ нами, дълателями царствія Его алыми, чтобы злы погубить насъ; но Онъ еще и еще медлить наказать насъ, не желая, да погибнемъ; но да въ покаяніе пріндемъ. Въ тайномъ совъть Божества Сынъ Божій молится о насъ къ Отцу небесному: оставь ихъ и се льто, дондеже оконаю окресть: можеть быть, сотворять плодъ; аще жи же ни, въ грядущее льто посьчеши ихъ (Лук: 13, 8. 9), — и вотъ Отецъ небесный до сего дня долготерпить намь и милостиво щадить насъ: не погубилъ насъ, но соблагоизволилъ дароватв намъ время благопріятно и дни спасенія, да пріндемъ въ покаяніе. Будемъ только молить Господа, чтобы это время во-истину было благопріят-HEIME RESIDENCE OCTAVOLICES AND MUSICAL STATE OF STATES нашей во-истину были для насъ днями спасенія, въ которые Онъ помиловалъ бы насъ по своей великой, всепрощающей милости.

Вмъсть съ этимъ не забудемъ никогда, но всегда будемъ помнить, что наша увъренность въ великомъ милосердіи Господа и наше уповаваніе на всепрощаущую милость Его могутъ иногда посрамить насъ, жотя бы мы и проливали о гръхахъ своихъ горькія слезы. Есть случай, когда, и свтуя о грвхахъ своихъ, мы не можемъ обръсти благодать отпущения ихъ въ благовременія. Такъ будетъ тогда, когда мы будемъ только слезы иногда лить, а объ исправлени своемъ забудемъ и думать, когда мы будемъ только молить Господа о милости, но въ тоже время забывать о Его правдъ, когда будемъ просить Его объ отпущени граховъ своихъ, а съ своей стороны не будемъ употреблять всъхъ усилій на то, чтобы жить свято, праведно, благочестиво. Кто плачеть о своихь грахахъ, но не радить о принесены плодовь покаяния, тоть воздвигаеть храмину спасенія своего на пескъ, которая рушится отъ перваго искушения со стороны правды Божіей. Только неизмъщное покаяніе, состоящее въ отвращенія отъ граковъ и въ прилепланія къ добру, производить спасеніе. Помяни, сказано было ангелу ефесской церкви, откуду спаль еси, и покайся, и первыя дела сотвори: аще же ни, гряду тебь скоро, и двигну светильникъ твой отъ мъста своего (Апок. 2, 5).

«Не тотъ, научаютъ насъ и святые Божіи, не тотъ исповъдуетъ гръхъ свой, кто сказалъ: согръщилъ я, и потомъ остается во гръхъ; но тотъ, кто, по слову псалма обрълъ гръхъ свой, и возненавидълъ (Псал. 35, 3). Какую пользу принесетъ больному попеченіе врача, когда страждущій бользнію крыпко держится того, что разрушительно для жизни? Такъ, нътъ никакой пользы отъ прощенія неправдъ дълающему еще неправду, и отъ извиненія въ распутствъ продолжающему жить распутно» ('). «Кающійся долженствуеть не только омыть слезами свои согръщенія, но и какъ-бы прикрыть ихъ добрыми дълами, да не вмънитъ Господь ему гръха» (2). Иначе и быть не можетъ. Въруемъ, въ упованіе жизни въчной, что Господь Івсусъ Христосъ для дого и пострадаль и распять на кресть, чтобы принести Отцу небесному жертву умилостивленія за гръхи рода нашего. Знаемъ также, что, кромъ вочеловъчившагося Сына Божія, никто не могъ принести этой жертвы. Будемъ же помнить, что жертвоприношеніе за гръхи наши совершено на креств. Ввиная правда Отца небеснаго требовала, чтобы примиритель неба и земли удовлетворилъ ей за всъ гръхи человвчества. Смотрите же на крестъ Господа славы и примъчайте, съ какою точностію исполняется требованіе этой правды Распятымъ на немъ! Мы утратили по-

() CB. Amep. meo. D norden. RH. 2. 13. 5. Mec. 25. Cno.1778, COS. II. 2

<sup>(1)</sup> Св. Васил. в. Толк. на пр. Исаію: твор. ч. 2. стр. 58. М. 1853. (3) Св. Амер. мед. О покаян. кн. 2. гл. 5. лис. 23. Спб.1778.

добіе Божіе, и помрачили въ себъ образъ Божій, по которому были сотворены: Сынъ Божій, образъ упостаси Отчей (Евр. 1, 3), чтобы облечь насъ въ первобытную одежду чистоты и невинности, уничижилъ самого Себя, принявъ образъ раба, и не имъетъ ни вида, ни красоты (Иса. 53, 2). Надъ нами тяготъло бремя гръха и проклятія: Агнецъ Божій, не имъющій гръха, взялъ на Себя гръхи міра и вознесъ ихъ тъломъ своимъ на древо (1 Петр. 2, 24), чтобы искупить насъ отъ клятвы закона, сдълавшись за насъ клятвою (Гал. 3, 13). Чрезъ гръхъ мы престали быть чадами Божінми, сдълались врагами Божінми, ставъ по природъ чадами гнъва (Ефес. 2, 3): Господь Інсусъ Христосъ предаль Себя за насъ въ приношение и жертву Богу Отцу, въ благоуханіе пріятное (Ефес. 5, 2), чтобы мы сдълались въ Немъ праведными предъ Богомъ (2 Кор. 5, 21), и, будучи врагами, примирились чрезъ Него, смертію Его, съ Отцемъ небеснымъ (Рим. 5, 10). Гръхами мы удалились отъ жизни Божіей на страну далече, разлучились съ Богомъ: Сынъ Божій простеръ свои руки на крестъ, чтобы, собравъ расточенныхъ чадъ, привить ихъ къ корню жизни, отъ котораго они самовольно отторглись. Помышеніями на зло, такъ часто прилежащими намъ и еще чаще измышляемыми нами, омрачились главы наши: Сынъ Божій уязвляется во главу вънцемъ терновымъ. Мы употребили во эло драгоцъннъйшій даръ Божій—слово: Господь Іисусъ Христосъ повсюду какъ агнецъ безгласенъ для укоризнъ и хуленій. Богозданную красоту тъла мы превратили въ предметъ чествованія: тъло Спасителя не имъетъ цълости, все въ язвъ, и трудъ, и въ озлобленіи (Иса. 53, 4). Мы радовались, совершая тотъ или другой гръхъ: Спаситель скорбить и тужить смертельно. Аще же въ суровъ древъ сіл творить правда Божія, въ сусть гто будеть (Лук. 23, 31)? Что будетъ съ христіаниномъ-гръшникомъ, плачущимъ о своихъ гръхахъ, но не приносящимъ плодовъ покаянія, когда Господь правдою своею назрить всв, уже послв покаянія содвланныя имъ, беззаконія его, явныя и тайныя, въдомыя и невъдомыя, яже въ словъ, яже въ дъль, яже въ умъ и помышленіи? Какую вину вознепщуетъ онъ о гръхахъ своихъ, какое оправдание принесеть онь въ своей порочности въ то время, когда Господь престанеть быть съ сътующими гръщниками сътующимъ, съ плачущими беззаконниками плачущимъ? Времени для принесенія плодовъ покаянія, послъ омытія ихъ слезами и разръшенія отъ нихъ въ благодатной врачебницъ покаянія, было у него много. Желаніе добра и спасенія всегда было у него и при немъ. Божественная благодать, врачующая все немощное и восполняющая оскудъвающее, всегда готова была излиться на него со всъми силами, потребными къ жизни и благочестію. Двери милосердія Божія всегда были отверсты для него. Самъ Господь день и нощь стояль за ствною души его, говоря: приди, ближняя моя, хочу не смерти твоей, но чтобы ты обратилась и жила. Любвеобиленъ Господъ? Но безъ всякаго сомнънія, Онъ гораздо болъе, чъмъ гръшниковъ, любитъ единороднаго Сына своего, не сдълавшаго им единаго гръха; а, между тъмъ, какую правду явнлъ Онъ на этомъ Сынъ, благоволившемъ только изять на себя гръхи человъковъ?! Милосердъ Отецъ небесный? Но, какую чашу скорбей и болвэней подаль Онъ своему возлюбленному Сыну, по требованію правды своей?! Долготерпъливъ Онъ и многомилостивъ? Но, у Него стало долготеривнія на то, чтобы взирать на страданія Сына своего, не сдълавшаго гръха: ужели не станетъ у Него долготерпвија на то, чтобы взирать на страданія того, кто самъ себя подъ гръхъ и тъмъ самъ обрекаетъ себя на страданія нескончаемыя, въчныя? О, кто дасть главъ нашей воду и очесемъ нашимъ источникъ слезъ, да плачемся день и нощь о содъянныхъ нами гръхахъ (Іер. 9, 1)!

Господь-Спаситель страждеть за наши грвжи въ показание своей любви и въ явление своей правды по отношению къ гръшникамъ. Восплачемъ же, братія-христіане, и будемъ молиться! Восплачемъ, да не будеть часть наша съ Іудою предателемъ! Будемъ молиться, да дастъ намъ Господь въ разумъ покаянія пріити! Будемъ плакать и молиться, да утвердитъ Онъ насъ Духомъ своимъ Святымъ во всякой святынъ съ цъломудріемъ. Аминь.

## домашній бытъ

### ПЕРВЕНСТВУЮЩИХЪ ХРИСТІАНЪ (').

Для человъка благочестиваго нътъ дъйствій совершенно безразличныхъ; все, что ни дълаетъ онъ, дълаетъ съ желаніемъ угодить Богу, по заповъди апостола: аще ясте, аще ли піете, аще ли ино тто творите, вся во славу Божію творите (1 Кор. 10, 30. 31).

Христіане не были такъ неразборчивы и неумъренны въ пищъ, какъ язычники.—«Мы живемъ не для того, чтобъ ъсть, говорили христістіане. Пища дана намъ для поддержанія жизни и сохраненія здоровья, а не для удовлетворенія разнымъ прихотямъ желудка обильными и изысканными яствами, пресыщеніе которыми производить разстройство въ душъ и тълъ» (2). Не

<sup>(°)</sup> Начало статьи этой помъщено въ «Православномъ Собесъдникъ» 1860 г. ч. 3. стр. 35—70.

<sup>(2)</sup> Kaum. arekc. Paedag. l. II. c. f. p. 163.

только въ постные дни, когда положено было говъть до извъстнаго времени, а иногда и въ продолжение цвлыхъ сутокъ ('), но и вообще, во всъ дни, христіане тщательно избъгали препищъ (2). Они не сыщенія и изысканности ВЪ любили тъхъ искусственныхъ яствъ, которыя даже въ сытомъ человъкъ, какъ будто противъ воли, пробуждають новый аппетить (в); но употребляли въ пищу самыя простыя произведенія природы, зная, что полезное для здоровья разнообразіе въ пищъ можно соблюсти и при умъренности. «Не должно, говоритъ Климентъ александрійскій, совершенно отвергать разнообразіе въ пищъ, только не должно чрезмърно о томъ заботиться. Развъ при воздержности нельзя соблюсти разнообразія въ пищъ? Можно употреблять лукъ, маслины, овощи, молоко, сыръ и, если угодно, мясо вареное или жареное» (1). «Изъ яствъ самыя удобивйшія для употребленія суть тв, которыя приготовляются безъ помощи огня, потому что за ними менъе хлопотъ; потомъ тъ, которыя необременительны для желудка, а дешевы. Тъ же, которыя составляють роскошь стола и бываютъ причиною болъзней, носятъ въ себъ демона обжорства, котораго я не колеб-

<sup>(1)</sup> Хрис. чт. 1825. к. 3. стр. 213.

<sup>(2)</sup> Krum. arekc. Paedag. l. II. c. I. p. 164.

<sup>(8)</sup> Tamme, p. 173.

<sup>(4)</sup> Тамже, р. 173—174.

люсь назвать демономъ чрева, затышимъ и пагубнъйшимъ изъ всъхъ демоновъ» (').

Общеупотребительнымъ напиткомъ первенствующихъ христіанъ была вода, самое естественное средство утоленія жажды (2). Впрочемъ и вино было у нихъ въ употребленіи. То и другоеравно дары Божін, данные на пользу человъку (5). Вино употреблялось и для укръпленія силъ тълесныхъ (4). Такъ какъ вино оказываетъ различныя дъйствія, то полезныя, то вредныя, смотря по количеству пріема, времени и разнымъ возрачеловъка: то первенствующие христіане относительно употребленія вина, притомъ винограднаго, держались слъдующихъ правилъ: употребляли вино умъренно (1 Тим. 5, 23), смъшивали его съ водой (5), считали лучшимъ употреблять его во время вечерней прохлады, чъмъ во время полуденнаго жара (6), молодымъ людямъ, по свойственной ихъ возрасту горячности, вовсе не совътовали употреблять его (7).

Стремившіеся къ высшему совершенству держались еще строжайшихъ правилъ относительно

<sup>(1)</sup> Клим. алекс. Paedag. l. II. с. l. p. 173—174.

<sup>(2)</sup> Tamme, l. II. c. II. p. 177.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамже, р. 180.

<sup>(4)</sup> Тамже, р. 180.

<sup>(5)</sup> Тамже, р. 180.

<sup>(6)</sup> Тамже, р. 179.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) Тамже, р. 178.

употребленія пищи и питія. «Есть христіане, говорить Тертулліанъ, которые воздерживаются отъ употребленія вещей, самимъ Богомъ дозволенныхъ, какъ то: отъ мяса и вина» (1). Но это было добрымъ произволеніемъ нъкоторыхъ возлюбившихъ постоянное воздержаніе, а не обобщимъ правиломъ Церкви. Въ правилахъ апостольскихъ осуждаются удаляющіеся отъ мяса и вина не по любви къ воздержанію, а по гордости. «Аще кто изъ священнаго чина удаляется отъ брака, мяса и вина, не ради подвиза воздержанія, но по причинъ гнуменія, забывъ, что вся добра эъло..... или да исправится, или да будетъ изверженъ изъ священнаго чина, и отверженъ отъ Церкви. Такожде и мірянинъ» (2).

На каждое честное и полезное занятіе первенствующіе христівне смотръли, какъ на дополненіе къ благочестію, которое считали они главнымъ своимъ долгомъ. Поэтому они чуждались всякаго рода дълъ, которыя были опасны для ихъ въры, или препятствовали свободному отправленію христіанскихъ обязанностей.

Болъе всего отвращались отъ занятій и дълъ, связанныхъ съ идолопоклонствомъ. По мнънію ихъ, всякое искусство, всякое занятіе, всякое торговое дъло, относящееся къ кумирамъ и къ утвержденію ихъ владычества, подвергалось винъ идоло-

<sup>(</sup>¹) *Тертул*. объ украш. женщ. lX. 186.

<sup>(2)</sup> Прав. апост. 51.

- тюклонства» (1). Къ этому роду запрещенныхъ занятій въ частности причислялись:
- а) Двланіе идоловъ, «Богъ, говоритъ Тертулліанъ, равно запрещаеть и дълать идоловъ и покланяться вмъ (2).—Но мы, говоришь ты, только дълаемъ ихъ, а не покланяемся имъ. Я же скажу прямо, что ты имъ именво покланяещься, потому что безъ тебя они и не существовали бы. Ты возжигаешь имъ не огонь жертвы, но огонь твоего ума; ты отдаешь имъ не жизнь какого нибудь скота, но собственную свою душу; ты жертвуешь имъ своимъ дарованіемъ, своимъ трудомъ; ты дълаешь имъ возліяніе потомъ лица твоего. Ты у ложныхъ боговъ важиве жреца; потому что чрезъ тебя они получають жрецовъ. Трудъ твой составляетъ всю ихъ славу. Ты думаешь, что, делая идоловь, не покланяешься имъ, а они считають тебя своимъ поклочинкомъ; потому что ты приносишь имъ самую богатую, самую тучную жертву, жертву твоего спасенія» (5).
- б) Занятіе магіею и астрологією, науками, основанными на суевъріи и обмань (1).
- в) Преподавание словесныхъ наукъ въ лаыческихъ школахъ, не потому, что бы изучение наукъ христіане считали совершенно безполезнымъ, но потому, что «върующій, преподавая

<sup>(1)</sup> Тертул. объ ндолопоклонствъ. XI. 131.

<sup>(2)</sup> Tamme, V. 120.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамже, VI. 122.

<sup>(4)</sup> Tamme, IX. 125-126.

язычникамъ ихъ словесныя науки, наполненныя ученіемъ о ложныхъ богахъ, долженъ хвалить ихъ предъ ними; приводя въ примъръ басни, долженъ ихъ утверждать; повъствуя объ исторіи ложныхъ боговъ, долженъ имъ благопріятствовать и, именуя ихъ богами, долженъ нарушать законъ, повелъвающій: не призови имени Бога твоего всуе» (1).

г) Обученіе театральному искусству. Объ одномъ христіанинъ, обучавшемъ язычниковъ этому искусству, вотъ что пишетъ св. Кипріанъ епископу мъстной церкви: «Если таковый ссылается на недостатокъ и нужду отъ бъдности; то въ этой нуждъ можно помочь ему въ числь твхъ, которые питаются отъ церкви, только бы захотвль довольствоваться хотя умъреннымъ, но за то невиннымъ содержаніемъ. Притомъ пусть онъ не думаетъ, что его надобно искупить платою, чтобы пересталь гръшить: въ этотъ не наша, а его польза. Потому, употреби всъ возможныя міры къ тому, чтобы обратить его отъ занятія столь зазорнымъ и безславнымъ ремесломъ на путь невинности и упованія жизни, убъдивъ довольствоваться содержаніемъ отъ церкви, хотя умъреннымъ, но спасительнымъ. Если бы у васъ въ церкви не было достаточныхъ средствъ для доставленія содержанія нуждающимся, онъ можетъ перейти къ намъ, получить здъсь необ-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тертул. объ ндолопоклонствъ. Х. 128—129.

ходимое для пищи и одежды и затъмъ учиться въ церкви одному спасительному, вмъсто того, чтобы другимъ давать пагубные уроки внъ церкви» (¹).

д) Исполненіе языческихъ обрядовъ и обычаевъ, соединенныхъ съ гражданскими должностями. У Тертулліана мы читаемъ: «спрашивается: въ случаъ, если бы служитель Божій приняль на себя исполненіе какой нибудь общественной должности, можетъ ли онъ воспользоваться милостію начальства, или даже хитростію своею, чтобы воздержаться отъ всякаго рода идолопоклонства? Отвътъ на это мы находимъ въ поведеніи Іосифа и Даніила, которые воздержались отъ идолопоклонства, бывъ облечены багряницею для управленія двумя великими царствами, египетскимъ и вавилонскимъ. Стало быть, намъ надобно върить, что христіанинъ можетъ оставаться невиннымъ, проходя путь почестей и чиновъ, съ тъмъ только, чтобы не приносилъ онъ жертвъ, не споспъшествовалъ жертвоприношеніямъ, не доставлялъ къ тому животныхъ, не прилагалъ старанія къ поддержанію храмовъ ни самъ собою, ни чрезъ другихъ, не взыскивалъ доходовъ въ пользу ихъ, не давалъ игрищъ ни на свой счетъ, ни на счетъ казны, не предсъдалъ на нихъ, не учреждаль пиршествъ и не произ-

<sup>(</sup>¹) Св. Кипріан. письм. 2: твор. т. І. стр. 21. 22. Кіевъ. 1860 г.

носиль (языческихъ) клятвъ, не издавалъ приговоровъ ни на чью жизнь, или честь (исключая дъйствительныхъ преступниковъ), никого безвинно не судилъ, не осуждалъ, не заключалъ въ оковы и темницы, не предавалъ пыткамъ» (1).

Первенствующіе христіане не любили и таких занятій, которыя хотя, сами по себъ, непредосудительны, но, при тогдашних обстоятельствахъ, препятствовали имъ надлежащимъ образомъ исполнять обязанности въры. Къ занятілюъ этого рода принадлежала торговля въ большихъ размърахъ.

Но мивнию первенствующих христіань (2), торговля питаетъ страсть любостяжанія; цъль едобогащеніе земными благами, такъ вредными въ
дъль спасенія; успъщное ея производство неръдко соединяется съ ложью и обманами. «Мы, говоритъ Таціанъ, не желаемъ быть богатыми; не котимъ переплывать моря для удовлетворенія ненасытнаго корыстолюбія» (3). «Составляетъ ли торговля приличное занятіе для служителя Божія?» — вопрошаетъ Тертулліанъ, и отвъчаетъ:
«сотнявши сребролюбіе, пекущееся только о стяжавіяхъ всяваго рода, едвали найдете затъмъ
какіе либо предлоги къ торговлъ» (4). Впрочемъ

<sup>(</sup>¹) Тертул. объ идолопокл. XI. 129.

<sup>(2)</sup> Antignost. Geist des Tertull. Neander. 1849. crp. 45.

<sup>(3)</sup> Tatian. arat. cont. gent. n. II.

<sup>(4)</sup> Тертул. объ идолопокл. XI. 129.

торговля въ небольшихъ разиврахъ, предпринимаемая не въ видахъ обогащенія, а по необходимымъ потребностямъ жизни, считалась позволительнымъ занятіемъ, и была производима у христіанъ честно, безъ обмана (1).

Чуждаясь занятій, несовитьствикъ съ обязанностями въры, первенствующе хрістіане въ тоже время съ любовію и ревностію занимались встми ремеслами и искусствами честными, т. е. такими, которыя можно было совершать безъ укора совъсти, безъ нарушенія благопристойности и безъ обиды ближнему. Изъ самыхъ апостоловъ одни были рыбарями, другіе занимались дъланіемъ палатокъ, а иные воздълывали землю (2). «Домиціанъ спросиль двухъ внуковъ Іуды, брата Господа по плоти: справедливо ли приписываютъ вамъ происхождение отъ Давида? - Справедливо. отвъчали они. Потомъ на вопросъ императора: какъ велико ваше имущество, какими суммами денегь вы владъете? - Наше имущество, сказали они, состоить только въ 9,000 динаріяхъ; изъ него каждому принадлежитъ половина; но оно не въ цънъ земли. Обработывая въ деньгахъ, а эемлю собственными руками, мы и подати вносимъ, и сами питаемся. Тутже показали они свои руки и затвердълыя на рукахъ мозоли, какъ сви-

<sup>(1)</sup> Тертул. Аполог. XLII. 84. Объ пдолоновлонства XI. 130.

<sup>(2)</sup> Const. Apost. l. II. c. LXIII. (Cot. I. 274).

двтельство трудовъ своихъ» (1). - Цельсъ, все извращавшій и изыскивавшій всевозможные случаи унижать христіанъ, поставляетъ имъ въ укоръ, «что поденщики, сапожники, кожевники, необразованые люди принадлежатъ къ ихъ обществу» (2). Но и тъмъ прожысламъ, которые въ рукахъ язычниковъ служили средствами постыднаго обогащенія и разврата, христіане придавали свътлый, благородный видъ (8). Корчемница св. <del>О</del>еодота анкирскаго представляетъ прекрасный образецъ, какъ подобныя заведенія могуть быть содержимы съ честію и пользою; гонимые христіане находили въ ней убъжище (4). Нъкоторые изъ христіанъ занимались и такъ называемыми изящными искусствами. «Если, говоритъ Тертулліанъ, искусства роскоши необходимы: то много есть способовъ выполнять ихъ, не нарушая закона и не дълая идоловъ. Живописецъ, скульпторъ, или ваятель, могутъ производить разныя, принадлежащія къ ихъ искусствамъ, вещи, не столько затруднительныя, какъ дъланіе идоловъ. Натъ искусства, которому бы другое искусство не было отцомъ или матерью; вътвей ихъ столько же, какъ и желаній у человъка» (5). Изъ преданія извъстно, что св. Лука былъ живописцемъ.

<sup>(1)</sup> Евсев. Ист. к. III. гл. XX. стр. 144.

<sup>(2)</sup> Origen. contr. Cels. III. 15. Neand. Denkwürdigkeiten... I. 21.

<sup>(\*)</sup> Neander: Denkwürd. I. 119—120.

<sup>(4)</sup> Passio Theodot. Ancyr. vid. Ruinart. acta primorum mart. Amst. 1713. p. 336.—Четь-минеи, 18 мая. стр. 130.

<sup>(</sup>в) Тертул. объ идолопокл. Х. 123—125.

Вообще христіане любили трудъ, какъ средство для укръпленія силь душевныхъ и тълесныхъ (1), и ненавидъли лъность, почитая ее величайшимъ порокомъ (2). Юношей заранъе старались пріучить къ труду, чтобы въ послъдствіи они сами могли снискивать честное пропитаніе и помогать нуждащимся (3). И женщины чужды были изнъженности. «Женщины, говоритъ Климентъ александрійскій, не должны быть отвлекаемы отъ тълеснаго труда. Не надобно однакожъ внушать имъ, чтобы онъ занимались борьбою и бъганьемъ, но чтобъ занимались пряденіемъ шерсти и тканьемъ, и, если нужно, мололи хлъбъ, готовили съъстное; нисколько нестыдно имъ работать на мельницъ, и нътъ ничего неприличнаго для жены, -- хозяйки дома и помощницы мужа, заниматься вареніемъ пищи, чтобы это было пріятно мужу» (1). Мужчины исрпавлями болъе трудныя работы (<sup>5</sup>).

Но при всей любви къ труду, христіане почитали неблагоразумнымъ трудиться до изнуренія силъ. «Какъ хорошо, говоритъ Климентъ александрійскій, чтобы труды предшествовали вкушенію пищи: такъ весьма худо, и тягостно, и

<sup>(</sup>¹) Клим. алекс. Paedag. l. III. с. X. p. 282—285.

<sup>(2)</sup> Const. Apost. l. II. c. LXIII. Cot. I. 274.

<sup>(</sup>в) Тамже, р. 274.

<sup>(4)</sup> Клим. алекс. Paedag. l. III. c. X. p. 283.

<sup>(</sup>s) Tamme, p. 284.

вредно для здоровья трудиться сверхъ мъры. Не должно быть празднымъ, но и не должно извурять себя трудомъ. Не должно проводить жизни въ роскоши и нъгъ, да и не слъдуетъ вдаваться въ противоположную крайность; должно идти путемъ среднимъ: жить воздержно, но и въ воздержании соблюдать надлежащую мъру, избъгать двухъ недостатковъ: не предаваться роскоши и не отказывать себъ въ необходимомъ» (1).

Въ такомъ духъ первенствующіе христіане дозволяли себъ, по временамъ, невинныя удовольствія. Такъ иногда сходились они и составляли скромныя вечери, походившія впрочемъ больше на богослужение, чъмъ на пиршества. Здъсь умъренно наслаждались они пищею и питьемъ, дружелюбно разговаривали между собою о спасительныхъ предметахъ, пъли священные гимны. «Вы знаете, говоритъ Тертулліанъ, обращаясь къ язычникамъ, какъ наши вечери благочестивы: все, что на нихъ происходитъ, благоприлично и учреждено соотвътственно духу въры. Во время вечери мы не терпимъ никакой низости, никакой нескромности: садятся у насъ застолъ не иначе, какъ помолясь Богу; ъдятъ столько, сколько нужно для утоленія голода; пыотъ, какъ пристойно людямъ, строго наблюдающимъ воздержание и трезвость; насыщаются такъ, что въ туже ночь могуть возносить молитвы къ Богу; бесъдують,

<sup>(1)</sup> Клим. алекс. Paedag. I. III. с. X. p. 285.

зная, что Богъ все слышитъ. По омовеніи рукъ и зажженіи свътильниковъ, каждый приглашается пъть хвалебныя пъсни Богу, извлеченныя изъ священнаго Писанія, или къмъ либо сочиненныя. Вечеря оканчивается, какъ началась, молитвою. Идутъ домой тихо, скромно, цъломудренно: выходять, лучше сказать, изъ школы добродътели, чъмъ съ вечери» (1). - Христіане могли даже присутствовать на семейныхъ праздникахъ у язычниковъ, напр. по случаю брака или рожденія младенца, только съ условіемъ не принимать никакого участія въ языческихъ обрядахъ и вести себя скромно и умъренно (2). - Хотя христіане были увърены, что разумная пъснь человъка гораздо опредъленнъе и возвышеннъе можетъ выражать святыя чувствованія человъческого сердца. чъмъ звукъ бездушныхъ музыкальныхъ орудій: впрочемъ позволяли, кому угодно, заниматься музыкою во славу Божію (3).—Нъкоторые позволяли себъ иногда и приличныя шутки, сохраняя только совершенную скромность (1). Никому не запрещалось полезное употребление бань (в). Молодые люди, въ свободное отъ важныхъ занятій время, могли заниматься и увеселяться благо-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> *Tepmys.* Anosor. XXXIX. 83.

<sup>(2)</sup> Тамже, объ идолопокл. XVI. 139.

<sup>(3)</sup> Клим. алекс. Paedag. l. II. с. IV. p. 193. 194.

<sup>(4)</sup> Өеона къ Лукіану (Хр. чт. 1825. к. 4. стр. 146).

<sup>(5)</sup> Тертул. Апол. XLII. 88. Клим. алекс. Paedag. l. III. c. IX.

пристойными играми, полезными для развитія и укръпленія тълесных силь (').

Но никакъ не терпъли первенствующіе христіане буйныхъ пиршествъ, гдъ развивались необузданныя страсти, гдъ раздавался громкій смъхъ, гдъ разговоръ сопровождался остроумнымъ злоръчіемъ и непристойными шутками, гдъ веселье возбуждалось виномъ, гдъ объ умъренности совершенно забывали, гдъ нескромность разгорячалась сладострастными звуками музыки, соблазнительнымъ содержаніемъ пъсенъ и безстыдными тълодвиженіями пляски. Они не посъщали театровъ, гдъ все было противно сердцу благочестивому. «Мы, говорить Минуцій Феликсь, заботясь о чистотъ нравовъ, справедливо воздерживаемся отъ вашихъ (языческихъ) преступныхъ удовольствій, отъ вашей роскоши и зрълищъ, о которыхъ мы знаемъ, что они происходятъ изъ обрядовъ языческаго богослуженія, и которыя мы осуждаемъ потому, что онъ вредны. Для кого не отвратителенъ безумный хохотъ народа въ циркъ? Въ играхъ гладіаторскихъ-наука человъкоубійства! Въ сценическихъ представленіяхъ не меньше гнусности, какъ и неистовства» (2). «Въроятно ли, говоритъ Тертулліанъ, что бы христіанинъ дъйствительно помышляль о Богъ въ

<sup>(1)</sup> Kaum. asekc. Paedag. l. III. c. X. p. 282. 283.

<sup>(2)</sup> Min. Felix. c. XXXVII. p. 364. cн. св. Кипр. къ Донату (Хр. чт. 1825. к. 2. стр. 252—255), de spectaculis (въ соч. Кипрі= ана). Тертул. книги: «о зрълищахъ». Ириней l. l. с. 6.

такое время и въ такомъ мъсть, гдъ ничто не напоминаетъ ему присутствія Божія? Въроятно ли, что бы онъ сохранилъ спокойствіе тамъ, гдъ можетъ пристрастно держать сторону гладіатора? Легко ли держаться правиль цъломудрія и стыдливости тамъ, гдъ глаза устремлены на позорныя движенія комедіанта? Можно ли встрътить гдъ болъе соблазна, какъ на эрълищахъ, гдъ въ блестящихъ украшеніяхъ смъшанно сидятъ мужчины и женщины? При страшныхъ восклицаніяхъ актера, удобно ли внимать спасительнымъ увъщаніямъ пророка? Удобно ли соединять пъніе псалмовъ съ женоподобными пъснями театральныхъ хоровъ? Смотря на двухъ атлетовъ, окровавливающихъ другъ друга кулачными ударами, удобно ли приводить себъ на память сдъланное намъ запрещеніе воздавать зломъ за зло? Можно ли наконецъ научиться кротости и человъколюбію, услаждаясь видомъ людей, терзаемыхъ звърями, или видомъ двухъ гладіаторовъ, сцъпившихся одинъ съ другимъ, и обтирающихъ кровь, изъ нихъ же льющуюся?-Боже милосердый! избавь служителей твоихъ отъ желанія участвовать въ столь гибельныхъ увеселеніяхъ» (1).

Въ замънъ безумныхъ радостей міра, христіане наслаждались плодами благодатнаго дъйствія Духа Святаго на ихъ сердца; вмъсто суетныхъ зрълищъ, они восхищались созерцаніемъ красотъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тертул. о зрълищахъ. XXV. 154—155.

природы и таинъ откровенія. «Если ты думаецю, говоритъ Тертулліанъ (1), что нельзя проводить жизни сей безъ какой либо пріятности: то почему ты столько неблагодарень, что не хочешь ни признать, ни вкушать различныхъ удовольствій, которыя Богъ дароваль, и которыя слишкомъ достаточны для удовлетворенія твоихъ желаній? Что лучше и счастливъе, какъ быть примиреннымъ съ Богомъ Отцемъ и со Іисусомъ Христомъ, Сыномъ Его? Что пріятнъе, какъ познать истину, открыть свои заблужденія и получить прощеніе въ совершенныхъ прежде преступленіяхъ? Что возвышеннъе, какъ удалиться отъ земныхъ пріятностей, презирать міръ, наслаждаться истинною свободою духа, спокойствіемъ сердца, святостію жизни и небоязнію смерти»? — «Христіанинъ, говоритъ другой писатель (2), имъетъ зрълища лучшія, удовольствія истинныя. Онъ можетъ созерцать красоты природы и удивляться имъ. Предъ его очами: восходъ солнца, закатъ, смъна дня и ночи; кругъ луны, своимъ наращенемъ и ущербомъ опредъляющій теченіе времени; блескъ съ высоты мерцающихъ звъздъ; чреды года, часы дня и ночи; равнины и горы; ръки съ ихъ источниками; общирныя моря съ ихъ волнами и утесами; различныя перемъны воздуха, все освъжающаго сво-

<sup>(</sup>¹) Тертул. о зрълищахъ. XXIX. 158—159.

<sup>(2)</sup> In oper. S. Cypriani «de spectaculis». p. 5 (ed. Iohan, Fell.).

ею прохладою, который, то сгущаясь, изливаеть дождь изъ облаковъ, то разръжаясь, производитъ вёдро; различные обитатели вселенной-птицы въ воздухъ, рыбы въ водъ, люди на землъ. Эти, говорю, и другія дъла Божіи, представляють наилучшее зрълище для върныхъ христіанъ. Можеть ли театръ, устроенный руками человъческими, равняться съ этимъ зрълищемъ? Хотя онъ построенъ изъ громадныхъ камней, но эти камни-крошки горъ; хотя блестятъ золотомъ его арки, но блескъ звъздъ превосходиве..... Пусть върный христіанинъ прилежно всматривается въ свящ. Писаніе: тамъ найдетъ онъ эрълища, достойныя въры: — увидить Бога, творящаго міръ и чудно созидающаго составъ человъка, увидитъ разнообразныя и чудныя знаменія промышленія Божія о мірв и Церкви, и наконецъ увидитъ величественнъйшее изъ всъхъ зрълище, какъ діаволь, нъкогда торжествовавшій надъ цълымъ міромъ, будетъ поверженъ къ стопамъ Христа. Какъ прекрасно, это зрълище! какъ какъ необходимо! Имъй въ виду всегда твою надежду и устремляй очи къ твоему спасенію. Это зрълище видно безъ свъчей; это эрълище предлагаетъ не консулъ или преторъ, а Тотъ, который единъ, и прежде всего, и выше всего и изъ котораго все».

Нравственныя отношенія между членами семействъ были такъ чисты, такъ святы у первенствующихъ христіанъ, что и въ кругу домаппней жизни они были свътилами посреди рода строптива и развращенна (Фил. 2, 15).

Язычники вообще мало, а римляне еще менъе, чъмъ греки, умъли цънить важность семейной жизни. Тъ и другіе слишкомъ увлекались общественною дъятельностію. Въ ихъ глазахъ, тотъ, кто не могъ или не имълъ права участвовать въдълахъ общественныхъ, не имълъ какъбы и человъческаго достоинства. Неизбъжнымъ слъдствіемъ такого воззрънія было искаженіе естественныхъ отношеній между членами семейства и невниманіе къ домашнимъ обязанностямъ. «Въ Греціи, говоритъ одинъ ученый, хотя жизнь ея развилась не изъ патріархальнаго быта, въ первый періодъ ея существоваль однакожъ семейный союзъ, скръпляемый родственною любовію, и мирная цъль общежитія обнаружилась въ уничтоженіи разбойниковъ. Напротивъ того основатели Рима, Ромулъ и Ремъ, по преданію, сами были разбойниками, -- были люди, отвергнутые семействомъ, возросшіе не подъ вліяніемъ родительской любви. И женъ римляне пріобръли себъне по свободному избранію и согласію, но силою. Это начало римской жизни въ дикой грубости, съ противо-естественнымъ подавленіемъ нравственнаго чувства, заключаетъ въ себъ одно изъ главныхъ началъ ея — жестокость въ семейныхъ отношеніяхъ, холодно-самолюбивую (эгоистическую) жестокость, которая въ послъдствіи сдълалась главнымъ основаніемъ римскихъ нравовъ

и законовъ. Такъ въ семейной жизни римлянъ мы не видимъ отношеній, основанныхъ на прекрасномъ чувствъ любви; на мъсто взаимнаго довърія, тамъ выступаетъ духъ жестокости, преобладанія и порабощенія» (¹).

Глава семейства, мужъ, былъ неограниченнымъ властелиномъ въ своемъ домъ: жена была совершенною рабою своего мужа (2). Одного суда его, одной его прихоти было достаточно для ръшенія ея виновности: отъ него зависъло оправдать ее или наказать, причемъ онъ имълъ право произнести надъ нею смертный приговоръ, исполняя вмъстъ должность обвинителя, судьи и палача (3). При первоначальной грубости римскихъ нравовъ, строгой зависимости жены отъ воли мужа было достаточно для огражденія супружеской върности, такъ что въ теченіе шести сотъ лътъ, какъ говорятъ, у нихъ не произошло ни одного развода (4). Но эта хорошая сторона супружеского состоянія, какъ поддержанная только внъшнею силою, рушилась, какъ скоро римляне, отъ соприкосновенія съ азіатскою роскошью и утонченностями образованной жизни, утратили

<sup>(1)</sup> Philosophie der Geschichte Hegels. S. 349.

<sup>(2)</sup> Aulus Gellius: Noct. Attic. I. 6.

<sup>(3)</sup> Dion. Halic. l. II. p. 96. Liv. l. XXXIX. Ulpian. l. IV. 10—13. Тертул. Апол. VI. 17. Монтескьё. ч 1. кн. VII. гл. X. стр. 229.

<sup>(4)</sup> Dion. Halic. I.II. p. 93. Plutarch. in Num. p. 141. Valer. Maxim. I. II. c. I. Aulus Gellius: IV. 3. Tepmyz. Anos. VI. 17.

первоначальную простоту нравовъ. Тогда напрасно сенатъ дълалъ предположенія объ улучшены нравовъ; напрасно императоры издавали строгія указы противъ прелюбодъянія; разводъ сдълался какъ-бы потребностію и обътомъ брака; развратъ такъ распространился, что невозможно было обуздать его силою (1).

Грозная власть главы семейства еще болъе тяготъла надъ дътьми его. Римляне думали, что семейная покорность есть самое лучшее подготовленіе къ гражданскому подчиненію. Но они зашли слишкомъ далеко. Дъти были не только предоставлены власти отца, но были его собственностію, какъ рабы и домашній скотъ. Въ случать нужды, или по видамъ своекорыстія, отецъ могъ продать своего сына и, если сынъ послъ того получалъ свободу, могъ продать его въ другой и въ третій разъ; только послъ третьяго раза сынъ освобождался отъ злоупотребленія отцовской власти. За дъйствительную или мнимую вину отецъ могъ наказывать своего сына такъ, какъ угодно, -могъ даже убить его, не отвъчая за то ни предъ какимъ земнымъ судилищемъ. Ни возрастъ, ни санъ не могли освободить даже знаменитаго гражданина отъ власти отцовской: потомство сына въ семейство общаго прародителя; включалось

<sup>(1)</sup> Dion Cass. l. LIV. Tacit. annal. III. Моитесьё ч. 1. кн: VII. гл. XIII. p. 235—238. Heineccius: ad legem. Pap. Popp. с. 19. in Opp. t. IV. P. I. p. 323—333. Тертул. Апол. VI. 17. Seneca de beneficiis. III. 16. Lib. II. de ira. cap. 8. Juvenal. sat. VI. 20. Marc. l. V. epigram. 7. Hieronym. Opp. t. I. p. 90. ad. Geront.

права усыновленія были также строги, какъ и права крови (1).

Естественное чувство любви между лицами, связанными узами крови, конечно, ослабляло дъйствіе безчеловъчныхъ законовъ. Но что могло облегчить горькую участь тъхъ несчастныхъ людей, которые были соединены съ другими подъ одинъ кровъ не родствомъ или выгодами общежитія, но тяжкою неволею? — Даже замъчательные мыслители древняго языческого міра учили, что рабъ есть только безмысленное орудіе своего господина, что самою природою, по волъ судьбы, одни изъ людей назначены господствовать, а другіе — безпрекословно служить прихотямъ любимцевъ природы и счастія (2). При такомъ образъ мыслей, трудно предположить въ господинъ какое нибудь сострадание къ рабу. Дъйствительно, участь рабовъ была самая жалкая, безотрадная. — Обремененные цъпями, они без-

<sup>(</sup>¹) «Patria potestas» vid. in Instit. (l. I. tit. IX). Pandect. (l. I. tit. VI. VII.), Codex. (l. VIII. tit. XLVII. XLVIII. XLIX). Dion Hal. 1. II. p. 94. 95. Gravina (Opp. p. 286). Papian (in collatione legum Rom. et Mosaicarum. tit. IV. p. 204). Ulpian (ad Sabin. l. XXVI. in Pand. l. I. tit. IV. leg. 3). Въ нъкоторыхъ судебныхъ случаяхъ процессъ о дътяхъ производился въ тойже самой формъ, какъ и процессъ о домашнихъ животныхъ. См. Pand. l. XLVII. tit. II. leg. 14. № 13. leg. 38. № 1. Древній законтъ Jus necis римскаго отца упоминается и охуждается Юстиніаномъ (Just. l. IV. tit. IX. № 7). Нъкоторые слъды его находятъ въ Pand. l. XLIII. tit. XXIX. leg. 3. № 4. и въ Collat. legum Rom. et Mosaic. tit. II. № 3. р. 189. Сынъ исключался изъ подъ отцовской власти только въ общественныхъ дълахъ и въ отправлении гражданской должности. Aulus Gell. Noct. Attic. II. 2.

<sup>(2)</sup> Apucmomess (Polit. 1. 2. 4. 5). См. Xp. чт. 1840. к. 2. стр. 329.

престанно работали на своего господина и въ награду ничего не получали, кромъ скудной пищи и частыхъ ударовъ. На ночь они были запираемы въ грязные и душные подвалы. Господинъ могъ не только бить и мучить своего раба, но и убить его за малъйшую неисправность,изъ одной прихоти. При судебныхъ допросахъ рабъ, правъ ли онъ или виноватъ, по обычаю римскаго правосудія, неминуемо былъ порвергаемъ всъмъ ужасамъ пытки. Крестная казнь грозила дерэскому рабу, осмъливавшемуся донести на своего господина, хотя бы открытіемъ вредныхъ замысловъ своего господина рабъ дълалъ истинную услугу государству. Если же какой нибудь рабъ убивалъ своего господина, тогда всъ остальные рабы его, безъ различія возраста и пола, безвинно подвергались смертной казни (1). Примъры кроткаго обращенія съ рабами были ръдкими исключеніями изъ общаго правила, и нисколько не содъйствовали къ облегченію ига, тяготъвшаго на многочисленномъ несчастномъ сословіи рабовъ. Только одна надежда — за върность, честность и усердіе получить когда нибудь свободу была утъшеніемъ рабовъ. Но и эта утъщительная надежда для большей части изъ нихъ была несбыточною мечтою; потому что

<sup>(\*)</sup> Cicero in Verr. c. 13. Ammian. Marcell. l. XIV. 6. XXVIII. 4. Tacit. annal. l. XIV. c. 42. См. статью: «Домашняя жизнь грековъ и римлянъ» въ «Библіотекъ для чтенія» 1847. октяб.

слишкомъ трудно было угодить всъмъ прихотямъ злыхъ господъ, и случаи — оказать какую нибудь особенную услугу господину, который, обладая тысячами рабовъ, многихъ изъ нихъ никогда не видълъ и не зналъ, были, конечно, ръдки. А если и случалось, что господа нъкоторымъ изъ своихъ рабовъ давали свободу, если случалось, что и вольноотпущенные дълались важными господами: то какъ эти новые свободные граждане, эти новые господа пользовались своею свободою и возвышеніемъ? Сочувствовали ли они участи своихъ прежнихъ собратій? старались ли сколько нибудь облегчить ее? отличались ли, крайней мъръ, кротостію и снисходительностію къ своимъ слугамъ, тягость состоянія которыхъ они испытали на себъ самихъ? – По большей части они были еще злъе природныхъ господъ. «Такіе люди, говорить Лукіань, сдълавшись господами, до того непривычны къ новому своему положенію, что, заслышавъ гдв нибудь свисть кнута, останавливаются и слушаютъ, навостривъ уши; свободныхъ людей они окорбляютъ, прежнихъ товарищей съкутъ, чтобы убъдиться своей власти» (¹).

Естественнымъ плодомъ такихъ нестройныхъ отношеній членовъ въ языческихъ семействахъ была взаимная недовърчивость и раздоръ со

<sup>(1)</sup> Лукіант въ сочин. подъ названіемъ «Тимонъ»; см. «Современникъ» 1842. апр. от. II. стр. 58

всти ихъ ужасными послъдствіями. «Въ каждомъ почти семействъ, говоритъ Плутархъ, есть примъры убійствъ дътей, матерей и женъ; братоубійства безчисленны».

Не таково было состояніе семействъ христіанскихъ. Просвътленные благодатію единой святой въры, одушевляемые чистою, высокою любовію другъ къ другу, первенствующіе христіане вообще составляли какъ-бы одно семейство. — Родственныя имена и лобзанія мира не были пустымъ обычаемъ или знаками холодной въжливости, но были выражениемъ искренней любви, такъ непонятной, удивительной для язычниниковъ. Впрочемъ, христіанская обязанность любить всъхъ людей не исключаетъ потребности человъческаго сердца питать особенное расположеніе къ лицамъ, которыя болве близки къ намъ по родству, или по какимъ нибудь другимъ житейскимъ отношеніямъ. И дъйствительно, общая взаимная любовиз первенствующихъ христіанъ не только не разрушала, но еще болъе скръпляла и освящала семейныя узы. Христіанскія семейства состояли или изъоднихъ только върующихъ, или же-изъ христіанъ и невърныхъ. Въ томъ и другомъ случав жизнь первенствующихъ христіанъ представляетъ особенныя, но равно поучительныя явленія.

Жизнь чисто-христіанскихъ семействъ, когда не была возмущаема бурею гоненій отъ язычниковъ, представляла прекрасную картиву семейнаго счастія. Бракъ, по понятію христіанъ, не есть только обрядъ, узаконяющій чувственную потребность человъка, одобряемую и разумомъ, какъ средство для продолженія человъческаго рода, но имъетъ значение священное: есть образъ великой тайны въры-союза Христа съ Церковію (Ефес. 5, 32). Какъ таинственное священнодъйствіе, бракъ искони былъ совершаемъ въ церкви священникомъ, законнымъ строителемъ таинъ Божінхъ. Въ святилищъ въры, предъ алтаремъ Божіимъ, предъ которымъ новобрачные даютъ другъ другу торжественный обътъ взаимной любви и неизмънной върности, должны умолкать всъ человъческія страсти. Поэтому христіанскій бракъ, по словамъ святаго Игнатія богоносца, долженъ быть заключаемъ «о Господъ, а не по страсти». Это значитъ, что христіанскій бракъ долженъ быть плодомъ любви чистой, возвышенной и священной, которая ничего общаго не имъетъ съ порочными страстями. Въ основаніи любви страстной, какъ бы возвышенною и благородною она ни казалась, всегда лежитъ самолюбіе, - стремленіе, во что бы то ни стало, овладать предметомъ, не для высшихъ, божественныхъ цълей, а единственно для себя, для утоленія волненій собственной страсти, для ограниченнаго, въ твсномъ кругъ собственнаго семейнаго быта замкнутаго, счастія. Такое самолюбивое стремленіе, при которомъ человъкъ обманываетъ и самого себя, преувеличивая совершенства любимаго пред-

мета, и бываетъ несправедливъ къ другимъ, потому что всвиъ готовъ пожертвовать своему идолу, - не есть потребность духовной, здравой природы человъка, но болъзнь сердца; ея плоды: то мучительная ревность, то горькое раскаяние въ самообольщени, - бъдственныя состоянія духа, бывающія причинами частыхъ семейныхъ несогласій, разрушающихъ спокойствіе и благосостояніе семействъ. Другая преступная страсть, которая часто увлекаетъ сердца вступающихъ въ бракъ, есть корыстолюбіе, желаніе обогатиться на счетъ другаго посредствомъ брачнаго съ нимъ союза, - это постыдный торгъ священными обязанностями! «Всъ эти суеты, говоритъ Тертулліанъ, несообразны съ духомъ Христовымъ. Христіанской ли женъ обижаться и оскорбляться тъмъ, что вступаетъ она въ бракъ съ человъкомъ безъ состоянія, который можеть обогатить ее своею бъдностію» (')?— $\bar{\mathbf{y}}$  благочестивыхъ христіанъ перствующей Церкви бракъ былъ заключаемъ не по пустымъ только чувственнымъ побуждениямъ и не по земнымъ корыстнымъ разсчетамъ, но съ чисто-нравственною цълію - рождать и воспитывать членовъ Церкви, помогать другъ другу въ житейскихъ трудахъ и въ служеніи Господу. Бракъ, заключавшійся на такихъ возвышенныхъ условіяхъ, былъ оградою цъломудрія, върности, любви, согласія и счастія христіанскихъ супруговъ.

<sup>(1)</sup> Тертул. къ женъ. ч. II. гл. VIII. стр. 223.

Цъломудріе было драгоцъннъйшимъ достояніемъ души и украшеніемъ жизни первенствующихъ христіанъ. По любви къ цъломудрію многіе изъ нихъ отказались отъ супружества и до конца жизни сохраняли дъвство; другіе же находили болъе легкое, хоть и менъе славное, средство противъ похоти плоти въ честномъ бракъ (1 Кор. 7, 2). Дорожа цъломудріемъ, первенствующіе христіане не откладывали времени вступленія въ бракъ до поздняго возраста, но вступали въ бракъ въ лътахъ юности. Въ Апостольских г постановленіях з дается такой совъть родителямъ: «когда ваши дъти достигнутъ возраста, способнаго къ супружеству, старайтесь обязать ихъ бракомъ, чтобы, отъ свойственной этому возрасту горячности, они не вдались въ порочную жизнь и васъ не подвергли за то отвътственности предъ Господомъ Богомъ въ день суда» (1). И супружеская жизнь у первенствующихъ христіанъ отличалась воздержаніемъ и чистотою. «Мы женимся по своимъ законамъ, -- говоритъ Аоинагоръ, - для того, чтобъ имъть дътей. Какъ земледълецъ, ввъривъ землъ съмяна, ожидаетъ жатвы и не набрасываетъ на нихъ новыхъ съмянъ: такъ у насъ дъторожденіе етъ мърою удовольствій. Не думайте, что одно говоримъ, а другое дълаемъ: наша жизнь

<sup>(1)</sup> Const. Apost. l. V. c. XI. (Cot. I. 301).

оправдываетъ наши слова» (1). Чтобы дать кому нибудь соблазна, христіанскіе супруги не только при постороннихъ (2), но даже наединъ вели себя скромно и благопристойно, памятуя, что Богъ все и вездв видить, что и во мракъ ночи въ душъ человъка всегда долженъ горъть свътильникъ разума (в). — Чувству христіанскаго цъломудрія было противно не только многоженство, но и неоднократное повтореніе брака. Конечно, вступать вторично въ бракъ послъ долгаго сожитія съ первою женою, есть прианакъ невоздержанія. Но бывають въ жизни человъческой несчастные случаи, когда одно изъ лицъ, соединенныхъ узами брака, оставляетъ другое вдовымъ во цвътъ лътъ и силы. Что же дълать оставшемуся? — по апостолу: лугше женитися, нежели разжизатися (1 Кор. 7, 9). Хошу убо юным вдовицам посягати, гада раждати, домъ строити (1 Тим. 5, 14). Жена привязана закономъ елико время живетъ мужъ ея: аще же умреть мужь ея, свободна есть, за негоже хощеть посягнути: тогію о Господъ (1 Кор. 7, 39). Ерма спрашивалъ явившагося ему ангела: «если мужъ или жена умретъ, и одинъ изъ нихъ вступитъ въ бракъ, -- согръшаетъ ли вступающій въ бракъ? - Не согръща-

<sup>(1)</sup> Авинаг. (Хр. чт. 1843. кн. 2. стр. 253.

<sup>(2)</sup> Clem. Alex. Paedag. l. III. c. XII.

<sup>(3)</sup> Тамже, l. II. c. X. p. 228. Min. Felix. c. XXXI p. 337. Tepmys. къ женъ. ч. II. гл. III. стр. 217.

етъ, сказалъ ангелъ: но если останется самъ посебъ, то пріобрътаетъ себъ большую славу у Господа» (1). Только тъмъ, которые обяваны были представлять собою образецъ высшей нравственной чистоты, — священнослужителямъ былъ воспрещенъ второй бракъ (2). Для мирянъ же этотъ бракъ быль позволень и почитался честнымъ, съ чемъ не соглашались только еретики, накъ то: монтанисты и новатіане, которые, въ духовной гордости, считали себя совершенными въ святости жизни (<sup>8</sup>). Что же касается до выражений нькоторых отцевъ и учителей Церкви, которые не одобряли второй бракъ и называли его иногда законнымъ прелюбодъяніемъ (4), то эти выраженія относятся къ тому двубрачію, по которому кто нибудь, незаконно разведшись съ одною женою. браль другую (5). Такой бракь самь Інсусь Христосъ назвалъ прелюбодъяніемъ (Мато. 19, 9).

Нарушеніе объта супружеской върности, даннаго предъ алтаремъ всевидящаго Бога, есть не только въроломство по отношению къ ближнему, но и клятвопреступленіе. Поэтому прелюбодъяніе почиталось первенствующими христіанами ужаснъйшимъ гръхомъ, -- скверною, которую нельзя

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) *Ерм.* Пастыр. кн. 2. зап. 4. п. IV. стр. 260. Мосява. 1860 г.

<sup>(2)</sup> Прав. апост. 17.

<sup>(3)</sup> І ник. собора прав. 8.

<sup>(4)</sup> Just. M. Apol. II. p. 62. Athenagor. in legat. pro christ. p. 33.

<sup>(5)</sup> Sviceri Thesaurus ecclesiasticus. t. I. p. 895.

омыть волнами цълаго моря (1). Отвергина свою жену и вступившій въ связь съ другою подлежаль церковному отлученію. Всякій, грышный въ нарушении супружеской върности, не могъ быть въ числъ священнаго клира (2). Впрочемъ примъры такого гръха были чрезвычайно ръдки въ времена христіанства (3). Замъчательно, какъ въ такихъ случаяхъ духъ христіанской любви, нисколько не ослабляя правиль цъломудрія, снисходилъ къ виновнымъ. «Если кто нибудь, спрашивалъ Ерма явившагося ему ангела, будетъ имъть жену върную въ Господъ, и найдеть ее въ прелюбодъяни, то гръшить ли мужъ, если живеть съ нею? И онъ сказалъ мнъ: доколь не знаеть граха ея, мужь не грашить, если живеть съ нею. Если же узнаетъ мужъ о гръхъ своей жены, и она не покается, но будеть оставаться въ своемъ прелюбодъяніи, то мужъ согръщить, если будеть жить съ нею, и сдълается участникомъ въ ея прелюбодъйствъ. Что же дълать, - сказаль я, - если жена будеть оставаться въ своемъ порокъ? И онъ сказаль: пусть мужъ отпустить ее, а самъ остается одинъ. Если же, отпустивши свою жену, возметь другую, то и самъ прелюбодъйствуетъ. Что же, господинъ, -- говорю, -- если жена отпущенная покается и пожелаетъ возвратиться къ мужу своему,

<sup>(1)</sup> Herm. l. II. mand. IV. Cot. I. p. 360. Const. Apost. l. IV. c. XXIX. Cot. I. 360.

<sup>(2)</sup> Прав. апост. 48. 61.

<sup>(5)</sup> Хр. чт. 1825. к. 4. стр. 141.

не должна ли быть принята мужемъ ея? И онъ сказаль мив: даже если не приметъ ее мужъ, онъ гръшитъ и допускаетъ себъ гръхъ великій; должно принять гръшницу, которая раскаевается, но не много разъ» (1). То есть, супругъ, оскорбленный невърностію своей жены, долженъ былъ не мстить ей, не преслъдовать ее жестокостію, не платить за безчестіе безчестіемъ, но, терпъливо дождавшись искренняго ея раскаянія, примириться съ нею.

Кромъ върности супружескимъ обътамъ, не можетъ быть взаимной любви между супругами тамъ, гдъ нътъ взаимнаго уваженія, гдъ одинъ нэъ нихъ ствсияетъ права другаго. Христіанство вывело женщину изъ ея прежняго уничиженнаго положенія, возвысило, такъ что представляеть ее сотворенного по образу Божію, и въ царствъ Христовомъ и въ благодати спасенія не полагаетъ различія между мужскимъ и женскимъ поломъ (Гал. 3, 25), особенно же превознесло женжину въ лицъ Богоматери. Поэтому христіанскій мужъ не можетъ не чувствовать глубокаго уваженія къ своей жень (1 Петр. 3, 17). «При видимомъ различи, не различную природу имъютъ мужъ и жена, говоритъ Климентъ александрійскій, но одну и туже; почему одинаково назначены для добродвтели. И способность мыслить дана женщинамъ, равно какъ и мущинамъ, хотя

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) *Ерм.* Пастыр. кн. 2. зап. 4. п. 1. стр. 257 — 258. Москва. 1860 г.

мущины и превосходнъе первыхъ, если только сами не ослабъють и не сдълаются женоподобными. Итакъ всему роду человъческому необходимы наука и добродътель» (1). И дъйствительно, въ первыя времена христіанства жены соревновали мужьямъ, не уступали имъ, а иногда и превосходили ихъ въ благочестіи и разумъніи истинъ спасительнаго ученія. Но такъ какъ естественныя силы и кругъ дъятельности мужа и жены не одинаковы: то между ними не должно быть совершеннаго равенства. Силы мужчины кръпче, кругъ его дъятельности общирнъе; потому онъ естественно глава семейства (1 Кор. 11, 3); онъ входить въ разнообразныя общественныя отношенія; назначеніе же женщины — дъйствовать въ домашнемъ кругу, въ зависимости отъ мужа (2). Супружеская любовь, по понятію первенствующихъ христіанъ, должна была выражаться: со стороны жены — въ повиновени мужу, со стороны мужа — въ сердечной заботливости о своей женъ. Жены, говоритъ апостолъ, повинуйтеся своим мужем, якоже подобаеть о Господъ. Мужіе, любите жены своя, и не огоргайтеся кънимъ (бол. 3, 18. 19). Въ Постановленіях в апостольских говорится: «жены, будьте покорны своимъ мужьямъ, почитайте

<sup>(1)</sup> Clem. alex. Strom. IV. Pott. p. 590. 592.

<sup>(2)</sup> Clem. rom. ad Corinth. I. c. I. Cot. I. 147. Clem. alex. Str. IV. p. 591. Златоусть въ XII бесъдъ на Мате.

ихъ и служите имъ со страхомъ и любовію. Равнымъ образомъ, мужи, любите женъ своихъ, какъ собственные члены, какъ подругъ жизни, какъ помощницъ въ рожденіи дътей» (1). Въ этомь ограничени правъ жены въ ея зависимости отъ мужа нътъ ничего неестественнаго, стъснительнаго и унизительнаго для женщины. Устраненіемъ ея отъ прямаго участія въ дълахъ общественныхъ ей только указывае гся свойственный ея силамъ и приличный ея полу кругъ (домашней) дъятельности. Для благонравной женщины не можетъ казаться тяжкимъ подчиненіе мужу; потому что менве сильному весьма естественно съ покорностію отдаваться подъ покровительство и защиту болъе сильнаго. Опытъ первенствующихъ христіанъ ясно показываетъ, какъ разумное подчинение жены мужу не походить на рабство. Они обращались съ своими женами, не какъ съ рабынями, но какъ съ помощницами на пути жизни и подругами въ служеніи Господу (2). Ихъ супружеская жизнь была чужда тыхь семейныхь нестроеній, какія неизбъжны тамъ, гдъ въ обычав или угнетеніе женъ, или неестественное преобладаніе женъ надъ мужьями, или споры о безусловномъ равенствъ правъ того и другаго пола. Христіанскіе супруги проводили дни свои въ мирномъ довольствъ другъ другомъ по плоти

<sup>(1)</sup> Const. Apost. l. VI. c. XXIX. p. 360.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тертул. къ женъ. гл. I.

и по духу (1). Плодомъ такого супружескаго согласія было семейное счастіе, которое превосходно описалъ Тертуліанъ.

«Какъ описать, говорить онъ, счастіе брака, опредъляемаго Церковію, освящаемаго ея молитвами, написываемаго ангелами на небесахъ, благословляемаго Богомъ Отцемъ! Извъстно, что чада Божін не вступають въ бракъ безъ согмасія Отца своего. Какъ же пріятны должны быть узы, соединяющія два сердца въ единой надеждъ, въ единой въръ, въ единомъ законъ! Они, какъ дъти одного Отца, какъ рабы одного Господа: нътъ между ними никакого раздора или раздъленія ни въ душъ, ни въ тълъ. Они два въ единой плоти: гдъ плоть едина, тамъ и душа едина. Они вмъстъ молятся, вмъстъ припадаютъ на колъна, вмъстъ постятся, взаимно ободряютъ и руководятъ другъ друга. Они равны въ Церкви и въ общеніи съ Богомъ, равно далять бъдность и обиліе, ничего одинъ отъ другаго скрытнаго не имъють, не въ тягость другь другу, каждый изъ нихъ можетъ посъщать больныхъ и помогать нищимъ. Нътъ имъ стъсненія творить милостыню, нътъ опасности присутствовать при совершеній святыхъ таинъ, нътъ препятствій къ исполненію ежедневныхъ обязанностей, нътъ укрывательствъ въ тайнъ креститься и потаенно

<sup>(1)</sup> Св. Игнат. богон. посл. къ Поликарпу. гл. 5. стр. 427—428. Москва. 1860.

произносить можитвы. Они вмъстъ поютъ псалмы и гимны, стараясь другъ друга превзойти въ хваленіяхъ Бога своего. Іисусъ Христосъ радуется, видя такое домоводство ихъ, посылаетъ миръ свой на ихъ домъ, и обитаетъ въ немъ вмъстъ съ ними; а гдъ Онъ находится, туда не можетъ войти духъ злобы» (').

При занятіи дълами общежитія и благочестія, христіанскіе супруги, если имъли дътей, заботливо старались о воспитаніи ихъ. Хорошее воспитаніе у язычниковъ было роскошью, а у христіанъ дъломъ первой необходимости; потому что христіане върили, что на страшномъ судъ Христовомъ они должны будутъ дать отчетъ за дътей своихъ (2). Родителямъ естественно желать самаго лучшаго блага для любимыхъ дътей своихъ. Но нътъ ничего лучше царства небеснаго. Поэтому, при воспитаніи своихъ дътей, первенствующіе христіане старались не о томъ, чтобы доставить имъ въ послъдствіи блистательное положение въ свътъ, но чтобы приготовить изъ нихъ достойныхъ гражданъ неба, наслъдниковъ въчнаго блаженства. Конечно, христіанскіе родители обучали своихъ дътей полезнымъ знаніямъ и ремесламъ, чтобы со временемъ они честно добывать себъ пропитаніе и помогать ро-

<sup>(1)</sup> Терт. къ женъ. ч. П. гл. IX. стр. 223. (2) Св. Кипріанъ о падшихъ. Хр. чт. 1847. 2. стр. 197. Const. Apost. p. 301.

дителямъ во время старости (1 Тим. 5, 4); но главною заботою ихъ было то, чтобы просвътить умы своихъ питомцевъ свътомъ Евангелія и направить ихъ волю по заповъдям в Христовымъ,научить ихъ великой наукъ спасенія (1). «Педагогія. говорить Клименть александрійскій, есть наука благочестія, которая научаеть, какъ достигать познанія истины, и которая върно наставляетъ на путь, ведущій къ небу» (2). Ничто такъ глубоко не западаетъ въ сердце человъка и не хранится въ его памяти такъ долго и въ такой свъжести, какъ впечатленія детства. Поэтому христіане старались съ раннихъ леть напитать душу своихъ дътей душеспасительными истинами. «Сынъ мой, говорила одна мать своему сыну во время гоненій, не считай твои годы, но съ самыхъ юныхъ летъ начни въ сердцв твоемъ носить истиннаго Бога. Ничто въ свътъ не лостойно столь горячей любви, какъ Богъ; ты скоро увидишь, что для Него оставляеть, и что въ Немъ пріобрътаешь» (3). Такія внушенія не оставались тщетными. «Отъ кого узналь ты, что Богъ единъ»? спрашивалъ языческий судья одного христіанскаго отрока. Отрокъ отвъчаль: «этому научила меня мать; а мою мать научиль Духъ

<sup>(&#</sup>x27;) Const. Apost. l. V. c. XI. p. 301. l. ll. c. LXII. p. 274. l. l. c. X. p. 212.

<sup>(2)</sup> Clem. alex. Paedag. l. I. c. VII. p. 129.

<sup>(3)</sup> Викторино въ гимнъ о Маккавеяхъ.

Святый и научиль ее для того, чтобы она меня научила. Когда я качался еще въ колыбели и сосаль ея грудь, тогда еще научился въровать во Христа» (1). — Въ дъятельномъ отношения христіане старались пріучить своихъ дътей не къловкости и оборотливости въ дълахъ житейскихъ, но къ тому, чтобы они были добродътельны. Въ надзоръ за поведеніемъ своихъ дътей они соединяли строгость съ кротостію и нъжность умъряли важностію, — не были жестоки къ дътямъ, но и не давали имъ поблажки (2).

Следствіемъ благочестиваго воспитанія было благонравіе членовъ кристіанскаго семейства. Дети безпрекословно повиновались своимъ родителямъ и, приходя въ зрельій возрастъ, старались помогать имъ. Братья и вообще родственники, жившіе подъ однимъ кровомъ, жили между собою согласно, уважая каждаго по старшинству, назидай другъ друга словомъ и деломъ, и заботясь о взаимныхъ нуждахъ (1 Тим. 5, 1—5). Такая родственная заботливость не доходила однакожъ до несправедливаго пристрастія, обиднаго для другихъ. Въра Христова неразлучна съ любовію. Поэтому, въ комъ нетъ любви къ ближнимъ, особенно къ темъ изъ нихъ, съ которытми онъ связанъ узами крови, любить которытми онъ связанъ узами крови, любить которыхъ

<sup>(</sup>і) Пруденцій въ Х гимнь о выщь.

<sup>(2)</sup> Clem. alex. Paedag. l. l. c. XII. p. 156. См. о воспитанів Оригена у Евсевія Ист. VI. гл. II. стр. 321 — 324.

внушаеть ему голось самой природы, въ томъ нътъ и въры, тотъ, по слову апостола, хуже невърнаго (1 Тим. 5, 8). Вотъ опытъ, показывающій, какъ въ дъль спасенія гибельно чувство ненависти къ брату. «Во время гоненій на христіанство, взяты были подъ стражу два брата, которые злобились другъ на друга. Тогда одинъ сказалъ другому: «примиримся между собою, любезный братъ!» Но братъ не хотвлъ и слушать его. На другой день, на мъстъ казни, тотъ изъ братьевъ, который продолжалъ питать злобу, отрекся отъ Христа. На вопросъ судьи: отъ чего ты не отрекся вчера, чтобъ избыгнуть пытки? — онъ отвъчалъ: «вчера, послъ пытки, когда братъ мой, страдалецъ, умолялъ меня о примиреніи съ нимъ, и когда я ръшительно сказалъ ему, что не хочу съ нимъ помириться, тогда мгновенно оставила меня сила и помощь Божія. Вотъ единственная причина, почему я измънилъ въръ Христовой» (1).

Въ составъ христіанскихъ семействъ входили и рабы. Облегченіе участи рабовъ есть одно изъ благотворныхъ вліяній христіанства на человъчество. При свътъ Евангелія, народы увидъли, что всъ люди имъютъ одну богоподобную природу, что всъхъ ихъ возлюбилъ Отецъ небесный, за всъхъ пострадалъ единородный Сынъ Его, всъмъ върующимъ дается благодать Св. Духа, изливаю-

<sup>(1)</sup> Прологъ 22 марта.

щаго въ сердца ихъ силу любви. Ничто этой любви такъ не противно, какъ жестокое обращение человъка съ человъкомъ. Поэтому многія важныя лица, по обращеніи въ христіанство, тотчасъ начинали чувствовать, что неприлично держать въ угнетеніи тьхъ людей, которыхъ освободилъ отъ ига гръховнаго Господь, и отпусками на волю своихъ многочисленныхъ рабовъ (1). Впрочемъ этотъ благородный поступокъ былъ добровольнымъ дъйствіемъ благочестивыхъ господъ, а не непремъннымъ требованіемъ Церкви. Христіанство, вливая въ сердца людей новый духъ, мало помалу, преобразуетъ видъ человъческихъ обществъ, такъ что старыя, негодныя обыкновенія и привычки изчезають, сами собою, безь всякаго насильственнаго потрясенія прежде существовавшаго порядка. Христіанство не дало рабамъ ни права, ни средствъ къ самовольному. освобожденію отъ власти господъ, но смягчило и возвысило состояніе рабовъ твуть, что внушило господамъ духъ кротости (Еф. 6, 19), а рабамъ сообщило духъ нравственной, благодатной свободы (1 Кор. 7, 22). Господинъ, памятуя въ сердцъ своемъ, что служащій ему человъкъ есть брать его о Христъ, не можетъ поступать съ своимъ рабомъ, какъ съ безсловеснымъ орудіемъ, требовать отъ него услугъ свыше силь его, быть

<sup>(1)</sup> Разсужденіе о поведеніи первенствующих христіанъ по отношенію къ язычникемъ. М. 1842. стр. 225.

такъ жестокимъ, чтобъ не списходить его немощамъ и не вознаграждать его трудовъ. И рабъ, почитая себя нравственно свободнымъ въ душъ по благодати, охотно покоряется обязанности служить другому, свободно начинаеть дълать то, что прежде дълалъ по принужденію: прежде онъ нсполняль свою обязанность только изъ страха наказанія, теперь онъ начинаетъ исполнять по духу покорности воль Господа, которому, по премудрымъ конечно цълямъ, угодно было опредълить ему такую долю; онъ ревностно продолжаеть трудиться изъ признательности къ своему земному господину, который за его службу доставляетъ ему все, необходимо-нужное для жизни. При такихъ отношеніяхъ, усиліе раба самовольно освободиться изъ-подъ власти господина было бы не иное что, какъ преступное своеволіе, потворство своимъ страстямъ. Св. Игнатій богоносецъ пишетъ къ св. Поликарпу: «рабовъ и рабынь не презирай; но и они пусть не надмеваются, напротивъ, пусть во славу Божію еще болье поработять себя, чтобы получить имъ отъ Бога лучниую свободу. Пусть не домогаются получить свободу на общій счеть, чтобы не сдъматься имъ рабами страсти» (1). Въ семействахъ первенствующихъ христіанъ между господами и слугами существовами какъ-бы родственныя от-

<sup>(1)</sup> Св. Инлат. боюн. посл. къ Поликарпу гл. IV. стр. 427. Москва. 1860 г.

ношенія. Апостоль Павель, возвращая Филимону раба его, Онисима, проситъ Филимона принять Онисима, не какъ раба, но выше раба, какъ брата возлюбленнаго и по плоти и въ Господъ, объщаясь выкупить Онисима, если бы того захотвлъ Филимонъ (Филим. 1, 10—20). Въ Постановленіях в апостольских говорится: «кто имветь господина върнаго, тотъ долженъ любить его, и какъ господина, и какъ единовърца, и какъ отца. Равнымъ образомъ господинъ, который имъетъ раба върнаго, долженъ любить его какъ сына, какъ брата, какъ соучастника въры» (1). Господа не стыдились сидъть съ своими рабами за однимъ столомъ, давать имъ и получать отъ нихъ лобзаніе мира; они заботились о содержаніи рабовъ своихъ; не обременяли ихъ излишнимъ трудомъ; давали имъ покой, особенно въ праздничные дин; наставляли ихъ въ въръ и благочести, а иногда сами учились у нихъ; даже, въ случав нужды или бользни, сами прислуживали имъ. Въ вознагражденіе за такія попеченія господъ, и по любви христіанской, рабы почитали долгомъ служить господамъ, исполнять всв икъ приказанія, не по страху, а по любви. Такимъ образомъ шеніе рабовъ и господъ въ семействахъ первенствующихъ христіанъ представляется подъ видомъ взаимной услуги, подъ образомъ отношеній между родителями и дътьми. Блаженный

<sup>(1)</sup> Const. Apost. 1. IV. c. XII. Cot. I. 301.

Августинь говорить: «въ христіанскихъ домахъ господа служать тъмъ, которыми, повидимому, владъють, повельвають не изъ желанія выказать свою власть надъ другими, но по долгу помогать другимъ. Этого требуетъ естественный порядокъ. Богъ, сотворивъ человъка, сказалъ: да обладаетъ рыбами морскими, и птицами небесными, и встьми гадами, пресмыкающимися по земль. Богу такъ было угодно, чтобы человъкъ, сотворенный по Его образу, владычествоваль только надъ безсловесными, но не преобладаль человъкъ надъ человъкомъ. Въ священномъ Писаніи нигдв не находимъ, что бы слово рабъ было упомянуто прежде, чъмъ Ной накаваль этимъ своего преступнаго сына. Итакъ причина рабства гръхъ. Но и рабство, какъ наказаніе за грвжъ, опредвляется темъ же закономъ, который повельваеть хранить и запрещаеть нарушать естественный порядокъ. Если бы нижего не было противозаконнаго, не было бы и рабства. Потому-то апостоль увъщеваеть рабовъ повиноваться господамъ своимъ, служить имъ усердно и съ охотою, чтобы, если господа не отпускають ихъ на волю, они самое рабство едвлали по духу нъкоторымъ образомъ свободнымъ, служа не лукавствомъ, не изъ страха, но наъ усердія и любви» (1).

<sup>(1)</sup> Augustin. de civit. Dei. l. XIX. c. XV.

Итакъ подъ кровомъ христіанскаго семейства мирно проводили дни свои и родственники, и гостода съ рабами. Даже буря гоненій не могла омрачить ихъ счастія (2 Кор. 8, 2), если только никто изъ нихъ не измънялъ въръ. Время гоненій было временемъ тяжкаго подвига, но вмъств и временемъ торжества и поприщемъ славы. Тяжко видеть страданія и смерть близкихъ нашему сердцу. Но страданія и смерть за имя Христово есть самый кратчайшій путь къ царству небесному, къ въчному блаженству. Христіане провождали своихъ родныхъ на мъсто мучительной казни не съ горькими слезами, но съ радостио въ сердцв, съ трогательными увъщаніями къ мужественному перенесенію страданій. «Не бойся, милое дитя мое», говорила одна мать сыну-отроку, изнемогавшему подъ жестокими ударами: «не бойся смерти; ты не умрешь, но въчно живъ будень; изъ подъ съкиры примутъ тебя ангелы и возлетять съ тобою въ райскій вертоградъ, въ жимище въчнаго блаженства. Тамъ объиметъ тебя Христосъ, тамъ будень другомъ всъхъ святыхъ, и я приду къ тебъ скоро, весьма скоро» (1). Но невыразима была горесть христіанъ, если кто изъ близкихъ сердцу ихъ измънялъ Христу. «Я надъюсь,-писалъ изъ Рима одинъ исповъдникъ другому исповъднику въ Кароагенъ, – что, котя бы мы и не

<sup>(1)</sup> Четь-минеи подъ числ. 18 нолбря.

увиделись въ этомъ міръ, встретимся въ будущемъ и обнимемъ другъ друга предъ Христомъ. Молись за меня, чтобы я удостоился получить вънецъ мученическій. Но знай, что я много страдаю. Я вспоминаю о твоей давней любви, какъ будто ты былъ со мною. Богу одному извъстно это. Прошу тебя, исполни мое желаніе: оплачь вмъстъ со мною смерть моей сестры, которая въ это гоненіе отпала отъ Христа, принесла жертву, оскорбила Господа. О ея-то погибели я день и ночь провожу въ слезахъ, и даже въ вастоящій праздникъ воскресенія Христова» (1).

Жизнь семействъ, состоящихъ изъ христіанъ и невърныхъ, представляла трогательную борьбу изжныхъ чувствованій сердца съ долгомъ въры.

Между знаніемъ и невъжествомъ, истиною и заблужденіемъ, необходимо возникаетъ борьба, которая разъединяетъ самыхъ близкихъ между собою людей. Такъ какъ убъжденія въры для сердца человъческаго драгоцівните всъхъ другихъ убъжденій: то ничто не можетъ произвести такого сильнаго разрыва, какъ различіе въ въръ. А въ какой ръзкой противоположности явилась святая въра христіанская съ нечестивымъ суевъріемъ язычниковъ! Христіане не имъли ничего общаго съ язычниками ни въ убъжденіяхъ, ни въ образъ жизни. Какое же между тъми и другими могло быть согласіе? Никакого, какъ между

<sup>(1)</sup> Denkwürdigkeiten von Neander. I. 115.

свътомъ и тьмою. Самъ Іисусъ Христосъ говориль: не мните, яко пріидохь воврещи мирь на землю: не пріндохъ воврещи миръ на землю, но меть. Пріидохъ бо разлугити теловика на отца своего, и дщерь на мать свою: и врази геловъку домашніи его (Мато. 10, 34-36). Такъ дъйствительно и было. Но христіане ли были виноваты въ этой враждъ, противной законамъ природы, утвержденнымъ освященнымъ върою Христовою? - Нисколько. «Если кто скажеть, говорится въ одномъ древнемъ сочиненіи: - какимъ образомъ справедливо можно отрекаться отъ родителей? - слушай, какимъ образомъ: остаться съ ними въ заблужденій и для нихъ безполезно, и для тебя пагубно. Значитъ, справедливо и весьма справедливо, если желающій спасенія отрекается отъ нежелающаго. Но и то вамъть, что самый разрывъ происходить собственно не отъ правомыслящихъ (христіанъ), потому что они желають сохранить общеніе съ ними (т. е. съ родителями или вообще съ родственниками), быть для нихъ полезными, научить ихъ лучшему; но и у невъжества есть особенное, свойственное ему, дурное качество — то, что для него несносно видать въ другомъ поразительный для себя лучь истины. Итакъ оть нихъ-то (оть заблуждающихъ) происходить этотъ раздоръ. Ибо обладающие знаниемъ истины, будучи исполнены благости, данную имъ отъ Бога истину желають, если возможно, раздълить

5

со всъми, даже съ тъми, которые ихъ ненавидятъ, зная, что и причина самаго гръха ихъ (ненависти) есть невъдъніе. — Невърующіе, такъ какъ не хотятъ ихъ слушать, сами вооружаются противъ върныхъ презръніемъ, преслъдованіемъ, ненавистію» (').

Если глава семейства обращался къ христіанству: то за нимъ большею частію обращались и его домочадцы. А если они и не трогались его убъжденіями и продолжали оставаться заблужденіи: по крайней мъръ, они не могли препятствовать ему въ его благочестивыхъ занятіяхъ; они могли только выдать его языческому правительству. Но трудно было жить христіанамъ въ семействахъ, старшими членами которыхъ были язычники. Сколько благоразумія требовалось отъ христіанъ, чтобъ не подать язычникамъ повода къ озлобленію противъ нихъ! Сколько терпънія, чтобъ переносить всъ ихъ несправедливости! Сколько должно было выстрадать ихъ сердце при видъ упорной привязанности ихъ родныхъ къ гибельному лжевърію! Христіане ничего такъ не желали, ни о чемъ такъ усердно не молились, ни о чемъ такъ не заботились, какъ объ обращения на путь истины тъхъ, которые, по самой природъ, были такъ дороги и любезны для ихъ сердца. Коль же скоро христіане замъчали въ своихъ

<sup>(\*)</sup> Recognition. Clement. 1. II. c. IV. V. Cot. I. p. 556. Hom. XI. c. XX. Cot. I. p. 704.

родственникахъ упорную привязанность къ язычеству и ожесточенную ненависть къ христіанству: то, конечно, имъ ничего не оставалось дълать, какъ, по мъръ возможности, до времени скрывать въру свою во Христа (1). Это однакожъ часто не удавалось. Какъ бы осторожно ни поступали христіане, — имъ болье всего измъняла чудная перемъна въ ихъ поведеніи: развратный дълался цъломудреннымъ, буйный — скромнымъ, расточительный — умъреннымъ, скупой — щедрымъ, лънивый — прилежнымъ. Поражаясь такою неожиданною перемънною, тъ изъ язычниковъ, въ которыхъ еще несовсъмъ погасло сочувствіе къ добру, узнавъ, что она произведена върою во Христа, сами дълались христіанами; другіе же, для которыхъ доброе поведеніе ближнихъ служило самою нестерпимою укоризною, еще сильнве ожесточались и воспламенялись самою непримиримою ненавистію къ последователямъ распятаго Христа. При этомъ ожесточеніи язычники ваглушали въ себъ голосъ природы и голосъ разсудка. «Для удовлетворенія своей ненависти, говорить Тертулліань, накоторые жертвують собственными выгодами. Мужъ, не имъющій болъе поводовъ къ ревности, разводится съ женою. которая, сдълавшись христіанкою, стала цъломудренною. Отецъ мишаетъ наслъдства покорнаго сына, котораго прежніе безпорядки охотно

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Ориген. прот. Цел. см разсужд. о повед. перв. крист. стр. 113.

сносиль. Господань прогоняеть оть себя върнаго раба, съ которымъ дотолв поступалъ кротко» (1). Изувърная ненависть язычниковъ къ христіанству доходила до того, что сами отцы отдавали на мученіе своихъ двтей, которыхъ прежде нъжно любили, и которыя сдълались имъ ненавистными только потому, что исповъдяли въру Христову. И все это терпъли христіане! - Но какъ еще болье тяжко было имъ терпъть, когда нхъ родители, встревоженные, огорченные мыслію, что ихъ любимыя дъти за исповъданіе имени Христова непремънно должны подвергнуться лютой, позорной казии, употребляли самыя трогательныя убъжденія и мольбы, чтобы побудить ихъ хотя къ наружному только отреченію отъ въры Христовой! Вотъ письмо св. мученицы Перпетуи, которое показываеть, какія страданія должна была чувствовать христіанская душа въ трудной борьбъ между родственною привязанностію къ людямъ и любовію къ Богу!

«Когда мы, — говорить святая, — уже были взяты гонителями, мой отецъ, побуждаемый нъжною любовію, вновь сталь употреблять вст усилія, чтобъ поколебать мою твердость. Отецъ, сказала я ему, видишь ли ты этотъ глиняный сосудъ: можно ли назвать его иначе? — Конечно, нътъ, отвъчалъ онъ.—Такъ и я не могу быть не тъмъ, что есмъ. Я христіанка. — При этихъ сло-

<sup>(1)</sup> Тертул. Апол. III. стр. 11.

вахъ онъ бросился на меня, будто хотълъ вырвать мнъ глаза, впрочемъ удовольствовался легкими побоями, и ушелъ совершенно пристыженный, что не могь рышимости моей побыдить всеми хигростями, которыя внущаль ему діаволь. Я благодарила Бога, что послъ того я долго не видала моего отца. Его отсутствіе было мит облегчениемъ. - Чрезъ насколько дней пронесся слухъ, нто насъ поведутъ въ допросу. Тогда въ темницу опять пришель мой отець съ явною печалью на лицв. - Дочь моя, сказаль онь мив, сжалься надъ моими съдинами; полцади меня. Если я достоинъ назваться твоимъ отцомъ, -- я, который возрастиль тебя на своихъ рукакъ, который всегда любиль тебя болье, чъмь твоихъ братьевъ: то не посрами меня предъ людьми. Вспомии о твоей матери, о твоемъ сынь, котофый безъ тебя не можетъ жить. Брось это упрямство, жоторымъ вы всехъ жась погубинь; потому что намъ и на свять нельзя будеть показаться, если тебя приповорять къ смерти! --При этикъ словахъ онъ щъловалъ мои руки; по--кы дамары амиом ай колдовой амбера, аб амот зываль меня не дочерью, но госпомею. Мученіе мое достигло высочайшей степени, когда я подумала, что изъ всего наднего семейства (') только онъ одинъ не будетъ радъ моей мученической кончинъ. Я сказала ему въ утъшеніе: пусть

<sup>(1)</sup> Братья и мать св. Перпетуи были христіане.

случится, что угодно Богу; нашъ жребій не въ нашихъ, но въ Его рукахъ. — Онъ ушелъ изнуренный печалью. На другой день насъ повели къ допросу. Всъ, которые были допрашиваемы прежде меня, мужественно исповъдовали [исуса Христа. Когда дошла очередь до меня, только что я хотела отвечать, какъ является мой отець, съ моимъ сыномъ, которато несъ слуга. Отецъ отвлекъ меня немного отъ судейскаго съдалища и употребилъ все, что только могла внушить ему отеческая любовь, чтобъ отклонить меня отъ моего намъренія. И судья сказалъ: «ужели ты не трогаешься съдинами твоего отца, котораго ты сдълаешь несчастнымъ, и невинностію твоего дитяти, которое по смерти твоей останется сиротою? Принеси только жертву за здравіе императора»!—Я отвъчала: «не могу».— «Ты христіанка?» возразиль онъ. — «Да, я христіанка», отвъчала я.—Отецъ мой все еще надъялся какъ нибудь склонить меня; но одинъ изъ воиновъ, по приказанію судьи, чтобы отогнать моего отца, удариль его палкою. Этотъ ударъ такъ больно отозвался во мнъ, какъ будто я сама его получила. Такъ мнъ было жаль престарълаго отца! Потомъ судья произнесъ приговоръ: всъхъ насъ отдать на растерзаніе звърямъ» (1).

<sup>(1)</sup> Passio S. Perpetuae. Ruinart. act. p. 90. Curs. Patrolog. tom. III. p. 16.

Чтобъ избъжать опасностей, какимъ неминуемо подвергались христіане, живя въ близкомъ общеніи съ язычниками, христіане старались не заводить новыхъ родственныхъ связей съ язычниками, не вступать съ ними въ бракъ. Неудобства такого брака превосходно изобразилъ Тертулліанъ въ письмъ късвоей жень. «Кто можетъ сомнъваться, — говоритъ онъ, — чтобъ ежедневное обращение съ невърующими не уменьшало постепенно въ насъ въры? Если злыя бесъды развращаютъ нравы (1 Кор. 15, 33): то чего не сдълаетъ искреннее обхождение и общение съ невърующими? Всякая христіанка должна стараться угождать Богу. Какъ ей работать Богу и мужу, который притомъ еще язычникъ? Стараясь нравиться идолопоклоннику, она должна сообразоваться съ обычаями язычниковъ, должна заботиться о своей красоть, о своемъ уборъ, должна предаваться постыднымъ ласкамъ мужа, оскверняющимъ и самое брачное ложе. Сіи, столь мало сходствующие между собою, супруги не станутъ возлагаемаго природою на оба пола долга выполнять съ тою умъренностію и благоприличіемъ, какъ кристіане, дъйствующіе со страхомъ Божінмъ Какъ мало подобное замужство совмъстно съ религіозными вашими обязанностями! Въ состояния ли жена выполнять эти обязанности, когда будетъ имъть близь себя служителя діавола, который за долгъ себъ поставить мъщать ихъ исполнению? Нужно ли явиться на молитвенное стояние?- мужъ назначить въ это время баню. Придеть ли день поста?- мужъ именно въ сей день пригласить друзей на пиршество. Случится ли крестный ходъ въ церкви?- никогда нътъ столько заботъ и занятій въ идолопоклонствъ. Какой мужъ — идолопоклоненикъ дозволетъ женъ безпрепятственно посъщать братій, обходить селенія, навъщать бъдныхъ въ хижинахъ? мужъ захочетъ отпустить жену ночью, чтобъ она пришла молиться съ нами во время ночныхъ батый? Стерпитъ ли онъ, чтобы она проводила всю ночь въ церкви въ праздникъ воскресенія Христова, и чтобы она являлась пріобщаться св. таинъ, которыми онъ пренебрегаетъ и гнушается? Будеть ли онъ смотръть равнодушно, что она ходить въ темницы лобызать оковы мучевиковъ? И что скажеть онъ, когда узнаеть, что жена его должна давать братіямъ лобзаніе мира, должна подносить воду для омытія ногъ върнымъ, раздълять съ ними жлъбъ и вино во время вечери, проводить все время въ созерцании и молитвъ? Если придетъ путешественникъ изъ христіанъ: то какое гостепріимство будеть онъ имъть въ домъ язычника? Когда надобно будетъ бъднымъ дать хльба: то не найдеть ли жена невърующаго свою житницу запертою?— Служительница Господня должна жить посреди боговъ языческихъ, присутствовать при праздникахъ и торжествахъ идоловъ, глотать дымъ ароматовъ въ честь боговъ, въ началъ года и каждаго мъсяца.

Она выходить изъ дому дверьми, украшенными лаврами и светильниками, какъ-бы выходила изъ вертепа разврата. Находясь постоянно за столомъ съ мужемъ и пирующими друзьями его, не пристанетъ ли она къ ихъ мизніямъ? Ей надобно будеть служить нечестивымь, тогда какъ прежде служила однимъ только святымъ. Не восчувствуетъ ли она осужденія своего, служа такимъ образомъ тъмъ, кого нъкогда должна судить сама? Слыша паніе своего мужа, что она услышить? Да и сама она что станеть пъть предъ нимъ? Въроятно какіе нибудь стихи изъ комедін, или пъсню въ честь вину. Осмълится ли она произнесть имя Бога, воззвать къ Інсусу Христу? Гдъ для нея пища духовная, укръплящая въру тъхъ супруговъ, коихъ досуги посвящаются благочестивому чтенію? Подобные разномысляще супруги станутъ ли благословлять другъ друга во имя Божіе? Нътъ! Для женцины въ такомъ положеніи все бываетъ чуждо, все враждебно, все подвергаетъ ее осуждению, все стремится удалить ее отъ пути спасенія» (1).

Если ненависть къ христіанству заглушала въ язычникахъ чувство кровнаго родства: то что могло укротить ихъ ярость противъ христіанъ, бывшихъ у нихъ рабами? Но, не смотря на всъ притъсненія своихъ господъ, рабы-христіане всегда были имъ неизмънно върны. Двое изъ хри-

<sup>(1)</sup> Тертул. къ женъ. ч. II. гл. III. IV. VI. стр. 217—221.

стіанскихъ юношей, выведенные изъ терпънія жестокимъ обращеніемъ съ ними своего госпона, хотъли бъжать; но благочестивая ихъ мать остановила это предпріятіе, напомнивъ имъ заповъдь апостола, который повелъваетъ, чтобы рабы повиновались своимъ господамъ, не только благимъ и кроткимъ, но и строптивымъ (1 Пет. 2, 18) (1). Необыкновенное терпъніе, върность, послушаніе, честность рабовъ - христіанъ такъ удивляли язычниковъ, что нъкоторые изъ нихъ чрезъ это обращались къ христіанству и становились въ въръ учениками своихъ рабовъ, въ которыхъ прежде не предполагали и человъческаго достоинства. Св. Серапіонъ неоднократно, ради спасенія ближнихъ, продавалъ себя върабство, и за свою изумительную честность и исправность всегда возвращаль себъ свободу, обращая своихъ господъ отъ пагубнаго заблужденія къ спасительной въръ Христовой. Такъ однажды онъ продалъ себя комедіанту, съ удивительнымъ усердіемъ и ревностію выполняль самыя низкія, тяжкія работы, и наконецъ успълъ обратить своего господина на путь спасенія. Этотъ господинъ, переставши заниматься своимъ ремесломъ, отпустиль на волю своего раба - просвътителя. До какого самоотверженія не можетъ дойти христіанская любовь къ ближнимъ!

<sup>(\*)</sup> Четь-минеи подъ 2 мая. Училище благ. IV. 2.

Итакъ домашній бытъ первенствующихъ христіанъ представляєть съ одной стороны поучи-тельный образецъ простоты и умъренности, съ другой-прекрасное зрълище разнообразныхъ семейныхъ добродътелей. Можно ли безъ сердечнаго умиленія смотръть на эту скромную, но безмятежную жизнь христіанскихъ семействъ, жизнь, богатую не грудами золота, но сокровищами любви, согласія и мира? Какъ изумительны подвиги членовъ христіанскаго семейства во время кровавыхъ гоненій на христіанъ! Какъ трогательна борьба самыхъ нъжныхъ чувствованій ихъ сердца съ необходимостію пожертвовать ими ради Господа! Терпъніе и самоотверженіе христіанъ, и вообще каждая черта жизни ихъ, замъчательны въ правственномъ отношении и возбуждають въ душв внимательнаго наблюдателя живое сочувствіе и благоговъніе къ нимъ — нашимъ праотцамъ по въръ.

## СВИДЪТЕЛЬСТВО ГРЕКА О ПЕРСТОСЛОЖЕНІМ ДЛЯ КРЕСТИАГО ЗНАМЕНІЯ, ИЗЪ НЕРВОЙ ЧЕТВЕРТИ XVII ВЪКА.

Предлагаемое свидътельство принадлежитъ греку Христофору Ангелу, мужу образованному, честному и благочестивому, какъ отзывается о немъ ученый издатель его сочинения Георгій Феглавій. Христофоръ Ангель родился въ Пелопоннесь, который вивсть съ другими греческими областями быль подъ владычествомъ турокъ. Такъ какъ несчастные греки-христіане претерпъвали отъ мусульманскаго изувърства страшныя насилія: то и Христофоръ Ангелъ подвергся тяжкимъ страданіямъ «за христіанскую въру», такъ что наконецъ долженъ былъ проститься съ несчастнымъ отечествомъ своимъ. Въ 1608 году онъ прибыль въ Англію и нашель себъ пріють въ кембриджской академіи. Здъсь онъ прожиль два года; климатъ и постоянныя занятія разстроили его здоровье до того, что онъ долженъ былъ перевхать въ деревню, получивъ одобрительное

свидътельство отъ академіи. Но бъдность заставила Христофора Ангела опять прибъгнуть подъ покровительство ученых мужей другаго высшаго учебнаго заведенія Англіи — оксфордскаго университета. Здъсь на ихъ содержаніи, по выданному отъ университета свидътельству, онъ прожиль до 1617 года честно, скромно и въ постоянныхъ занятіяхъ науками. Отсюда отправился онъ для свиданія съ друзьями своими въразныхъ мъстахъ Англи, и по ихъ совъту въ Кембриджв издаль въ 1619 году свое сочиненіе: Εγχειοίδιον περί της κατας σδεως τῶν σημερον εὐοιδχο μένων ελλήνων, т. е. «книжка о состояния нынышнихь грековъ», посвятивъ его «Пресвятой Тровцв, какъ благодарственный памятникъ». Въ предисловіи къ сочиненію этому онъ просить своихъ ученыхъ друзей оказать покровительство его книга и чрезъ то «помочь его бъдности и нужданъ». О дальнъйшей судьбъ Христофора Ангела мы не знаемъ; но одобрительныхъ отзывовъ о его благочестіи и учености MROFO (1).

Въ 21-й главъ своего сочинения Христофоръ Автель говоритъ «о томъ, какъ молятся греки». Здъсь онъ такъ описываетъ и объясияетъ крест-

<sup>(1)</sup> Сведенія о Христофоре Ангеле заимствованы изъ бумагъ, напечатанныхъ Феглавіемъ въ лейпцигскомъ изданіи его сочиненія (1655 года), написанномъ имъ въ конце XVI века, какъ видно изъ похвальнаго отзыва о немъ англійскихъ ученыхъ, сделаннаго въ 1600 году, и помещеннаго въ лейпцитскомъ изданіи.

ное знамение грековъ: «когда входятъ въ церковь, каждый идеть на свое мъсто, и ставин снимаетъ шапку или головной уборъ, и соедиияеть три перста правой руки, т е. первый перстъ и вторый и третій влиъстъ, знаменуя, что Богъ есть святая Тронца, и полагаеть три соединенные перста сперва на гель (1), въ знакъ того, что святая Троица находится на небъ; а потомъ полагаетъ на чревъ въ означеніе того, что Сынъ Божій и Слово сошель на землю, и воплотился, и распять быль и умерь за наши гръхи. Далъе полагаетъ на правомъ плечъ, показывая, что Онъ возшелъ изъ ада и возсълъ одесную Отца; потомъ полагаетъ на лъвомъ плечъ, указывая (т. е. прося этимъ движеніемъ), чтобы Онъ не оставиль насъ ошуюю (на страшномъ судъ), но избавилъ насъ отъ лъвой страны. Вмъсть съ тъмъ въ продолжение всего времени, т. е. съ того мгновенія, какъ начинаеть возлагать персты на чело, и до того времени, какъ положитъ ихъ на чревъ, на правомъ и лъвомъ плечъ, продолженіи всего этого времени говоритъ слъдующія слова: «Господи Іисусе Христе, Сыне и Слове Божій, помилуй мя гръшнаго»; при этомъ склоняетъ и спину свою. И такимъ образомъ знаменіе это изображаетъ крестъ Христовъ, т. е. возложение руки на гело и на гре-

<sup>(\*)</sup> Βοτ' ποσλυμικώς αλοβα Χρματοφορα Αμγελα: καὶ συνάγει τὰς τρεῖς δακτύλες τῆς δεξιᾶς χειρὸς αὐτες, τετεςι τὸν πρῶτον δάκτυλον, καὶ τὸν δεύτερον, καὶ τὸν τρίτον ὁμε.... καὶ τίθησι πρῶθον τὰς τρεῖς δακτύλες συνηγμένες ἐν τῶ βλεφάρω...

во, потомъ перенесение ел на правое и лъвое плего образуетъ видъ креста и указываетъ на крестъ Христовъ, т. е. гто Христосъ былъ распятъ за наши гръхи» (').

Раскольники наши съ торжествомъ указывають на одобрительные отзывы о русской Церкви патріарховъ восточныхъ, бывшихъ въ Москвв, — цареградскаго Геремін и іерусалимскаго Өеофана, думая основать на этихъ отзывахъ свое мнъніе о томъ, будто между членами русской Церкви не было тогда никакихъ уклоненій отъ церковнаго порядка и слъдовательно всъ заблужденія раскола, осужденныя при Никонъ и послъ него, были раздъляемы и восточными патріархами. Это указаніе раскольниковъ свидътельствуеть объ ихъ въръ въ православіе греческой Церкви во времена Іереміи и Өеофана. Что восточные архипастыри легко могли опустить изъ вниманія нъкоторые безпорядки въ церковной жизни русскаго народа, особенно въ богослужебныхъ книгахъ, съ этимъ всякій согласится, если размыслить безъ предубъжденія: безпорядковъ было немного, погръшности богослужебныхъ книгъ были ступны не знающимъ славянскаго языка; кость времени, торжественные пріемы и выхо-

<sup>(\*)</sup> Βοτ' πολλυμικ απόσει καὶ ετω σημαίνει καὶ τὸν ζαυρὸν τε Χριζε τετο τὸ σχημα, τετέςι τὸ τιθέναι τὴν χερα εν τῷ βλεφάρω, καὶ τὸ τιθέναι εν τῆ κοιλία, καὶ τὸ βαλείν εν τῆ δεξία καὶ τὸ φερειν εἰς τὴν ἀριζερὰν, γίνεται ζαυρὸς εν τῷ σχηματι τέτω, καὶ σημαίνει τόν ζαυρὸν τε Χριζε, τετέςι, ζαυρωθηναι τὸν Χριζὸν δίὰ τὰς άμαρτίας ἡμῶν.

ды, - все это препятствовало имъ останавливать вниманіе на подробностяхъ церковной жизни. Что восточные архипастыри могли оставить безъ обличенія и зам'вченные недостатки, съ этимъ также нельзя не согласиться: недостатки были только частными случаями уклоненія отъ церковнаго порядка, легко исправимыми мъстною властію. Вообще же, въра русской Церкви того времени была чиста, церковныя службы, книги и обряды почти во всемъ сходны съ греческими, благочестіе видимо: все это невольно вызывало справедливое одобреніе греческихъ патріарховъ. Но если раскольники указываютъ на одобрительные отзывы восточныхъ патріарховъ, которые, значитъ, по ихъ заключенію, содержали тъже обряды, какія содержала русская Церковь: то воть одно изъ свидътельствъ, принадлежащее современнику ихъ греку, благочестивому и ученому страдальцу за въру, показывающее, какіе обряды содержала тогда греческая Церковь. Изъ этого свидътельства раскольники могутъ видъть не только то, что въ греческой Церкви крестное знаменіе совершали тогда тремя первыми перстами, но и то, что четвероковечный крестъ почитался крестомъ Христовымъ: потому что, по словамъ Христофора Ангела, «возложение руки на чело и на чрево (одна линія), потомъ перенесеніе ея на правое и лъвое плечо (другая линія, пересъкающая первую) образуеть видъ креста и указываетъ на крестъ Христовъ». Если же

теперь сопоставимъ отзывы восточныхъ патріарховъ о русской Церкви съ свидътельствомъ Христофора Ангела: то должны будемъ вывести заключеніе, противоположное раскольническому. Именно: если ничего не замътили патріархи о сложеніи перстовъ для крестнаго знаменія, то должно думать, что въ русской Церкви употребляли тогда для сего три первые перста. Это заключение будеть согласно и съ исторіей, которая находить только темные слъды двуперстія до патріарха Іосифа, усиленіе обычая креститься двуперстно при этомъ уже патріархъ, но даже и при немъ не повсемъстное еще распространеніе двуперстія. Не говоримъ уже, что четвероконечный крестъ всегда почитался въ православной русской Церкви истиннымъ крестомъ Христовымъ, какъ и въ греческой; слъдовательно восточные пастыри не могли обличать русскую Церковь за то, что сами принимали. Поэтому, раскольники могуть поучиться у благочестиваго грека писать и произносить, какъ слъдуетъ, спасительное имя Господа: Інсусъ (Губяс).

Digitized by Google

## ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ЯНСЬМЕННОСТИ.**

## БЕСЪДА КОЗМЫ ПРЕСВИТЕРА НА БОГОМИЛОВЪ $(x-xi\ b.).$

(продолженіе)

О литургіахъ. Како ли чины святыя хулите, преданыя намъ святыими апостолы и богоносивыими отци, литоргію мѣню и прочая молитвы, творимая добрыими христіаны; ти глаголете, не суть апостоли литургіа предали ни комканіа, но Іоанъ Златоустый? То поне Христосъ вочеловѣчися, до Іоана изошло бяше лѣтъ боли т: да толико лѣтъ церкви Божіа безъ литургіа ли суть были и безъ комканіа? То Петръ апостолъ не литургіа (¹) сътворилъ, иже и ныня римляне

<sup>(1)</sup> въ рукописи: нѣлитургіа ли (ли— надъ строкой другою рукою).

дръжать; ни Яковъ, братъ Господень и первый епископъ Господемъ самъмъ поставленъ въ Герусалимъ, литургіа сътворилъ, юже и доселъ слышимъ, надъ гробомъ Господнимъ поють; потомъ великый Василей въ Кападокіи, отъ Бога извъщеніе пріимъ, предасть намъ литургію и о комканіи устрои, разчинивъ на трое, якоже повель ему Духъ святый. То како вы глаголете: нъсть Божіе преданіе комканіе и чинъ церковный, и хулите іерея и вся саны церковныя, фарисея слъпыя зовуще правовърныя попы и много на ня дающе, акы пси на коньника? И слъпи суще умныма очима, не можете разумъти почитающе епистоліа блаженааго Павла, кто есть ставиль по всей земли попы и епископы и прокый чинъ церковный, но якоже пишеть, яко «свою правду хотяще поставити, Божіи правдъ не покоришася» (1). Аще бо и въ лености живуть правовърній попове, якоже то вы глаголете, осуждающе я; но Божества не хулять, якоже вы, обаче не что вътайнъ исправили будуть. Кто же ли вы есте судящеи чуждему рабу, якоже рече апостолъ (2)? «Въ велици бо дому не суть точно сосуди сребрени и златіи, но и глинніи и деревянін, и ови бо въ честь, и ови не въ честь; аще убо кто оцъститься отъ сихъ, будеть съсудъ въ

<sup>(1)</sup> Римл. 10, 3.

<sup>(2)</sup> Римл. 14, 4.

честь священь» ('); тыпке аще быша не добри, не бо была священи. Аще бо вы еретици симъ словесемъ не въруете, яко Богомъ свящаеми суть всегда іереи: то послушайте, что глаголеть жь Филипистомъ пиша великый апостолъ: «Павель и Тимооей, съ раба Інсусъ Христова, всамъ свян тынмъ о Христъ Інсусъ, сущимъ въ Филипи+ сінхъ, съ епископы и съ діакы, благодать вамъ и миръ отъ Бога нашего Господа Івсуса Христа» (2); къ Титу же: «сего ради оставихъ тя въ Крити, да недопончаная исправиции и устронции нь всвхь градьхъ попы, якоже ти азъ поволькъ» (8). Тимфен же самъ поставинь попа (4); таже пищетъ къ нему: «не лънися о своемъ даръ, иже въ тебъ възложениемъ руку на поповъство» (5); пакы же веля ему честны имети попы; гдаголеть: «прилежащей добръ попове, сугубы чести да сподобятся, паче же тружающенся словомъ и ученіемъ» (6). Еретици же, си словов слын мавше, отвъщають ны, глаголюще: «то аще есче священи, якоже то глаголете: то почто ве живете, якоже вы есть повельно, якоже то къ Тимосею пиша Павель глаголеть: «подобасть епископу непорочну быти, единоя жевы мужу, трезву, чисту, плотно красну, любиву страннымъ;

<sup>(\*) 2</sup> Tum. 2, 20. 21.

<sup>(</sup>²) Филип. 1, 1. 2.

<sup>(8)</sup> Tut. 1, 15.

<sup>(4)</sup> въ рукописи: папа.

<sup>(8) 1</sup> Tum. 4, 14.

<sup>(6) 1</sup> Tam. 5, 17.

учителю, же выяници, же пакостиву, кротку, не свярливу, не любову злату, свой домъ добръ строяку; и дакомъ такоме частомъ, не обоитивсять, не многа вана вмемлющемсь, добръ словущемъ, и сище же суще да ся искущають прежде; ти потомъ да служать, непорочни суще» (1). Тоже мыт не видимъ васъ тацъхъ сущь, но противнъ вся творять попове, упиваются, грабять и ше эло втайнь творять, и пъсть имъ въспретящааго оть тыхь дыесь злынкы, глаголющу Павлу: киъгръщиощая предъ всъми обличай, да и прочи странъ инстоть» (2). Епископи же, не могущи въздержатися, жоже и мы, насъ въздержають оть молитеть, а потомъ не претять отъ грвиам. Мы же имъ отвъщаимъ сище: то не вите ли неретици о томъ къ Тимооего пишуща Павла и глаголюща: чин пона рвин не прісили, развъ аще съ двъна ли треми послухы» (3). Безстудим же и высокоумни еретици не стыдящеся пакы глаголють: чтой ли втайнь сыгрышають, но то по плоти живуть ябв, а не по духу, якоже и мы. Плотскоя бо дълеса, рече Павель, се суть: любодъянка, биужденіа, прелюбодъяніа, служба кумиромъ, влъжьба, вражда, зависть, ревность, ярость, убой, и піяньство, игры, и яже приклонна къ симъ, яко творящен таковая цар-

<sup>(1) 1</sup> THM. 3, 2-4. 8—10.

<sup>(2) 1</sup> Tum. 5, 20.

<sup>(8) 1</sup> Tum. 5, 19.

ствіа Божіа не причастятся» (1). Мы же имъ отвъщаниъ, глаголюще: что ся толми на ны възносите, еретици? Не слышите ли Господа глаголюща: «всякъ възносяй(ся) смърится, и смиряйся възнесется» (2); пакы: «Гоподь высокоумиыимъ противится, а смиренымъ же даеть благодать» (3). Кая бо есть молитва ваша, повъдите ми, егда съ хулою Божеству съмъщена есть? И събывается о васъ писаное въ Псалтыри Давидомъ: «и молитва ихъ да будеть гръхъ имъ» (\*). Яко же честьни суть жрьци предъ Богомъ, послушай, что глагодеть Господь ко апостоломъ: «на Моисіинъ столъ съдоша жрыци, да яже велять вамъ творити, творите и блюдете, по дъломъ же ихъ не творите; глаголють бо, а не творять» (3). Видиши ли, еретиче, како ти жрыца повельно есть честнъ имъти, аще и зли суть? Аще бо апостоломъ, тольма великомъ и святыимъ сущемъ, велить послушати съдящихъ на Монсіннъ съдалищи: кольми паче и вамъ и всякому человъку лъпо есть чести съдящая на Христовъ столъ. Ельми бо Христосъ честнъй есть Моисія, тольми иже и съдящая на столъ его честнъйщи суть съдящімхъ на Монсвинъ столъ. Ты же ослъпъ сердцемъ, не чтеши жерца

<sup>(1)</sup> Tas. 5, 19 — 21.

<sup>(2)</sup> Jyk. 18, 14.

<sup>(3) 1</sup> Петр. 5, 5.

<sup>(4)</sup> Псал. 108, 7.

<sup>(5)</sup> Maro. 23, 2. 3.

Христова, но укарлеши пастуха овець его; сый видя маль сучець въ оцъ его, а изъ своего очесе толь велика бревна хулнааго не извръжещи. Не въси ли, яко въ руку своею дръжить агньца Божіа, въземлющаго гръхы всего міра, егоже и ангели не смъють дръзо зръти, и можеть единьмъ въздъщеніемъ въ тъ часъ погубити гръхы его, яко огнь изгреби (1)? Ты же кто еси судяй ему и осуждая его прежде Божіа суда? Аще бо и гръщенъ есть жрыць, но нъсть еретикъ. Всякъ бо гръхъ хуждій есть еретичьства. И жидове бо на плоть Господню плевааху, еретици же на божество его храчють (2), но на своемъ имъ жици падаеть; тъмже и тъхъ самъхъ жидовъ распеншихъ Христа гръшнъйше суть еретици, они бо твло похулища, а сіи — божество. Не могый бо діаволь самь противитися святыни Божін, тахъ на помощь си пріобрать, акы древле Іуду на распятьи Господни, тъхъ усты хулити вся преданая святьй церкви, хотя погубити чины молитвеныя, яже намъ предаша святін апостоли и отци. Но не можеть то быти николиже: «на камыцъ, бо рече Господь, съзижду церковь мою, и врата адова не оборять ея» (3), еже суть еретичьская ученіа; то бо суть по истинъ врата адова, тъхъ бо послушающей съхо-

<sup>(1)</sup> изгреби — кострика, охлопья изъ пеньки.

<sup>(2)</sup> хракать — харкать.

<sup>(5)</sup> Maro. 16, 18.

дять въпревенодиля аду. Толеци сианіи древленым царе и килан и хытреци покушащася оборити церковь Божно, еже есть върх крествинска, и не возмогома, но сами ся погубища и душею и тъломъ; церкы же безъ вреда пребываеть досель и въ въкы, въннощи и глаголющи: «обидоша ия пси мнози, съборъ лукавыши обять мяж (1). и блажевый Паулъ многы злы имены иеретикы, глаголя: «блюдите песъ, прозываеть блюдете татій, блюдете злыихъ делатель; азъбо, рече, въдъ се, яко по отшестви моемъ внидугъ влъци тлякыми мещадяще стада» (2). Многа же и ина завйша твиъ имена нарицаеть имъ святый (<sup>8</sup>), ажа: ввдать чтущен. Самъже Господь глаголеть: чне влазяй дверьми въ дворъ овьчий, но предазай инуду, тать есть и разбойникъм (1). Кът бо апостоли, кый ли праведникъ напаза вы, еретици, очметати законъ, даный Богомъ Монсіеви? Кую ли неправду обратше вы пророжаха, хумите и, и не пріемлете книгъ, писанынять ими?

О пророшьхи. Како ди ся творите любищи Христа, а пророщавіа о немъ святывни пророкы отменцуще? Пророща бо о себъ ничесоже же глаголаціа; но якоже имъ веляще святый Духъ, тако прововатьстица намъ. Аще ли не имете жьры зеимъ словосемъ; яко Ботъ устът пророчисны

<sup>(1)</sup> IIcas. 21, 17.

<sup>(2)</sup> Дъян. 20, 29.

<sup>(3)</sup> въ рукописи: святыя.

<sup>(4)</sup> Ioan. 10, 1.

глаголааше прежде: то послушайте святыихъ апостоль, что глаголють о пророцькь. Аще ли и апостоломъ не имете въры, то и поганынхъ невървнъйще есте и бъсовъ проныривъйще есте. Великый бо и верховный апостоль Петръ воність, глиголя: «глагола Богь усты всвхъ святыихъ пророкъ его отъ въка» (1). Слыши же и блаженнааго Паула, такоже повъдающа и глаголюща: чи тъ есть даль овы апостолы, овы пророкы, овы евангелисты, овы пастухы и учителя, на съвершене святыимъ» (2). Видите ли, еретины, лко пророци святи суть и твхъ усты и Духъ возвъстиль есть намь вся? А и наче вы укажемъ напредь идуще, яко не о себъ глаголаща святи пророци. Агце ли не имете сему въры, мы безъ вины есмь, вы узрите. Проклять бо, рече, вьсе, иже не пребудеть въ всъхъ книгихъ законыныихъ, якоже сътворити а; темже и намъ мончащемъ, прокляти суть, по писанууму, вси неемлющеи въры писаныемъ въ книгахъ законныихъ. Что бо глаголеть писаніе о Давидъ, отъ негоже племене Христосъ въчеловъчися? «Обрътовъ, рече, Давида Іссеова мужа по сердцу моему, иже съчворить вся воля моя» (3). И пакы о томъ же Матоея евангелистъ пишеть въ началъ, глаголя: «кингы рожства Інсусь Христова, сына Давидова,

<sup>(1)</sup> Дъян. 3, 18.

<sup>(2)</sup> Esec. 4, 11. 12.

<sup>(3)</sup> Дъян. 13, 22.

сына Авраамля» (1). Тоже толь велика, тольма свята еретици нивъчтоже имуть и словеса, яже усты его извъща Духъ святый, отмещуть; Авраама же, друга Божіа, и Данила, и Азарыны чади и прочіихъ пророкъ не пріемлють, ихже и звърье свъръпіи убоящася и огнь усумнъся; Іоанна же Предтечю и зарю великааго Солнца безчествують, антихристова предтечю наричюще и, егоже самъ Господь болща всъхъ святыихъ показа, глаголя: (Христосъ) «въ раждающінхъся отъ женъ не въста болій Іоанна Крестителя» (2), емуже и божественую си главу преклонь крестися отъ него, сами суще по истинъ антихрести, по словеси Іоанна Богословца евангелиста, еже глаголеть: «чадца, послъдьній часъ есть, и якоже слыщаете, яко антихресть грядеть, и ныня антихрести мнози быща» (3).

И еще же надъ всъмъ зломъ и се сіи окаяннъи творять: преславныя бо и пречистыя Богоматере Господа нашего Іисуса Христа не чтуть, но много о ней блядуть, ихже ръчи и гръдости нельзъ писати въ книгы сіа; о нейже пророци провозвъстища, ови дверь заключену наричюще по и никомуже проходну развъ единого Бога, ови пъствицю разумную, по нейже върніи въсходять на небеса, ови гору святую, въ нюже Богъ все-

<sup>(1)</sup> Maro. 1, 1.

<sup>(2)</sup> Maro. 11, 11.

<sup>(3) 1</sup> Іоан. 2, 18.

лися, овъ ручку прозва ю, манну небесную имущу; Лавидъ же царицю и дщерь нарицаеть ю,--царицю, понеже небеснааго царя мати бысть, дщерь же, понеже отъ съмене его родися; (Соломонъ) премудрый же и великый въ царихъ Соломонъ вопість ко ней, глаголя: «многы дщери сътворища силу, многы стяжаща богатьство, ты же превъзнесеся и превзыде выше всъхъ» ('). И ини инакы имены прозваща ю, якоже имъ даяаше Духъ святый разумъ. Боговидъць же Исаія вельгласно вопіеть о ней, глаголя: «се чистая въ утробъ пріиметь, и родить сынъ, и нарекуть имя ему: съ нами Богъ» (2), къ нейже архаангелъ Гавріилъ съ страхомъ глаголааше: «радуйся, обрадованная, Господь съ тобою» (3). Ла аще Господь съ нею есть, якоже и есть всегда безъ конца: то чесо вы еретици чаете доити, толика небрегше спасеніа? Намъ же, о преблаженая Богородице, милостива буди и здъ и на гордътмъ судъ, на тя уповающимъ. Ты бо всъхъ видимыихъ и невидимыихъ честнъйши явися. Блаженъ по истинъ домъ Давидовъ, въ немже ты възрасте. Богъ посредъ тебе, не подвижишися; освяти бо тя село свое вышній. Ты всъмъ крестіяномъ еси помощница, гръшныимъ заступница, дъвьствующимъ хвала, въръ нашей утвер-

<sup>(1)</sup> Притч. 31, 30.

<sup>(2)</sup> Исаін 7, 14.

<sup>(3)</sup> Лук. 1, 28.

жение. И нышя, о блаженая Богородице, умоли Сына своего избавитися намы отъ всякого злал Тобою бо Сына Божіа познахомъ и сподобихом ся причастинци быти святыя плоти его и кропи, егоже образъ телесный видяще на иконе, на руку твоею носимв, радуемся грышки, принедающе предъ намъ, и любезно целуемъ, чающе твоими молитиами донти небесныя жизни; честь бо икомнам на прывообразнаяго премодить, яко-

. Еретини же, слышавше апостоли Ваула: о кумиръхъ рекита: «не подобаеть намъ повинути» ся знату или сребру свтворенуму хытростно ченовачьского» (1), миять бо то окаянние с иконахъ речено, да отъ того словесе обрътше си вану ме клониются единь иконамь, но страха двая человъчьска и въ церковъ ходять и крестъ во несту праводноть, якоже ны возважоть, иже отъ нихъ обратицияся на нагму истинично въру, глаголюще: «апо вся си творимъ человъкъ деля, в не по сердцу, вътайна же прыемы свою варуж. Мы же правовърніи людіє, виднеце образъ Господень на иконъ написань, руць въ нему въадмине, очи же умни въ вебеса до самого сущеего съ Отценъ и съ святениъ Духомъ въспущающе, и выпемъ глаго:моще: Господи Інсусе Христе, иже симъ образомъ явися на земли спасенія ради нашего и изволи своею волею при-

<sup>(1)</sup> Дъян. 17, 29.

твоздати на кресть руць свои, и давый вись крестъ свой на прогнание всявого супостата, помилуй ны на тя уповающая. Егда ли пакы святыя Богородица Маріа видимъ нкону, то такоже къ ней изъ глубины огрдца въпіемъ глаголюще: пресвятая Богородине, не забуди насъ людей своихъ, тебе бо имамъ застулнищю и помощь грвинін и тобою надвемься пріати прощеніе грвхомъ, и прочан. Егда ли кого святаго образъ видимъ, такожде глаголемъ: овятый Божій, имя рекуще, пострадавый за Господа, имали дръвновение къ владыцъ, молися о миъ, да спасуся твоими молятвами. Видекци ли, еретиче, яко словеса твоя лжа суть и прелества, еже глаголеци рекый: «подобии суть едлиновъ кланяющенся иконамъ», иконъ бо кланяющеся, не шару ни дъець покланяемся, но тому быншууму такрыть образомъ, иже то будеть въписанъ тъмъ подон біемъ, акоже будеть было обличемъ или старъ или коить. Якоже и жена доброумная и мужелнобима, отшедшу мужу вя на долгъ шуть, вене и котыгу (') мужню или ноясь уврать съ храма си, то призмыши въ руку любить и ко очима прилогаеть, не пестроту свиты (3) любящи, но понеже любимааго ей наречется: такожде и мы христолюбивін христіани, аще и платець жаковъ обрящемъ отъ свитъ, въ нейже будеть уподникъ

<sup>(1)</sup> котыга — родъ одежды.

<sup>(</sup>Я) свита — простая одожда, на рубящку или на тело надеваемая.

Божій страдаль, или кость отъ тъла его, или персть отъ гроба его, то всечестно имамъ и съ страхомъ пріемлюще цълуемъ любезно, не пестрины плата чтуще, но того святааго, паче же Христа, емуже есть угодиль, якоже глаголеть божественый Давидъ (¹): «мить же зъло честьни быша друзи твои, Боже» (²).

«Но мы, ръща, Давида не послушаемъ пророкъ, во самого евангеліа, ни живемъ по закону Моисіину, но по апостольску». То уже послушайте, еретици, аще имаате уши, да вы укажю, яко не послушающе пророкъ и закона и самого Христа отмещутся. Что бо рече Господъ? «Не мните, яко придохъ разорити закона или пророкъ; не придохъ разорить, но исполнить» (8); и пакы: «аще Моисея и пророкъ не послущають то аще и отъ мертвыихъ кто въстанеть, не имуть ему въры» (4); и си пакы: «аще Монсеинамъ книгамъ не имете въры, како моимъ словесемъ имете въру» (5)? Что бо зло и зазорно видъвше въ законъ или въ пророцъхъ, еретици похуляють я и отмещуть и недостойны творять я спасенія? То что глаголеть Господь въ евангеліи о праведныихъ, жившихъ по прывууму закону, рекый:

<sup>(1)</sup> Послѣ этого слова въ рукописи неправильно: Матее.

<sup>(2)</sup> IIcar. 138, 17.

<sup>(</sup>a) Mare. 5, 17.

<sup>(4)</sup> Лук. 16, 31.

<sup>(5)</sup> Іоан. 5, 47. — Потомъ въ рукописи повторяются слова: и пакы «аще Моисея... ему въры».

«егда узрите Авраама и Исаака и Іакова и вся пророкы въ царствіи Божіи, вась же, еретицы, изгонимы вънъ» (1)? Еда ли се не писано въ святъмъ евангеліи? То како вы глаголете, яко пророцы не суть святи, ни суть отъ святаго Духа прорицали, но отъ своея воля? То не слышите ли пакы Господа рекша: «что ся вамъ минть о Христв, чій сынъ есть? Глаголаша ему: Давидовъ. Рече же имъ Господь: аще убо Давидъ Духомъ святыимъ Господа наречеть, и како сынъ ему есть» (2)? Видите ли Господа повъдующа, яко святыимъ Духомъ Давидъ прорицалъ есть, а не о себъ? Еретици же елико естествомъ акы скоти безсловесни съвъдять, въ съхъ сквернятся (3). Да се уже указахомъ вамъ, христолюбцы, яко противници и врази суть Духу святому еретици. Кто ли аснъе Петра верховнааго апостола глаголеть, иже рече: «нъсть волею человъчьскою николиже было пророчьство, но отъ святаго Дука водими глаголаща святи Божіи человъци; быша же, рече, и лъжіи пророци въ людехъ, якоже и въ васъ будуть лъжіи учителе, иже введуть исказы (\*) погыбельныя, рекше ереси, и мнози пойдуть въ слъдъ нечистоты ихъ» (5). Мнятьбося окаянній въдуще глубины книжныя, и хотяще тлъковати а развращають на свою имъ

<sup>(1)</sup> Лук. 13, 28.

<sup>(2)</sup> Mare. 22, 42 — 45.

<sup>(8)</sup> lyg. ct. 10.

<sup>(4)</sup> исказа — проказа, поврежденіе, искаженіе.

<sup>(5) 2</sup> **Петр. 1, 21. 2, 1. 2**.

пагубу, ввоже: пишеть апостоль Истръ; глаголя: цвъздюбленый брать нашь Павель, по даній ему премудрости, написа вамъ, якоже во всъхъ ещистоліахъ глаголя о семъ, въ нихже есть другое неудобъ разумно, еже неучени и неутверждени реавранциоть, якоже и прочая писаніа, на свою имъ пагубу; вы (') же убо вовлюблении преже разумъватоще блюдьте, да не безванонанынкъ лестехъ пристающе отпадете своего утверждена»: (2) Видите ли, како ти о нихъ святи послушають, да видъвше я и разумвыйе изгонимъ вонь, акы врасы суща преста Христова. Вся бо преданыя законы святін Божін церкви похуляюще, свои си учена честно творять, бающе (3) накакы басып; якоже учить я блясти отець ихъ діаволь. Аще бо и неподобно есть блади икъ предъ вами обличити, оквернятьбося словесы шкъ; вкоже и прежде ръхъ, и вся поднебесная: мо обаче: мало: повъдавъ, о прочемъ помольчно; квътайнь бо бывающая оть нихь, рече апостоль, срамъ есть и глаголяти» (4).

Мыоми болие въдать, что есть ересь ихъ, и мижеть я за правду страждуще и хотяща нъчто въспріати благо отъ Бога за вузы и теменца. Но да слышать и о томъ Паула глаголюща:

<sup>(1)</sup> въ рукописи: мы.

<sup>(°) 2</sup> Петр. 3, 15 — 17.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) баяти—разглагольствовать, заговаривать; баяніе—ворожба, заговариваніе.

<sup>(4)</sup> Eoec. 5, 12.

«аще и постражеть кто, не вънцается, аще незаконно постраждеть» (1). Како бо котять кому быти мили, аще и тмами стражуть, діавола творца нарицающе человъкомъ и всей твари Божіи, и отъ многыя грубости ихъ ини же ангела отпадша наричють и, друзіи же уконома (2) неправеднааго творять и? И та словеса ихъ смъху суть умъ имущимъ; не бо състоятся вкупъ ръчи ихъ, акы гнила свита. Другъ бо друга ихъ прехытрити хотяще, своимъ кождо умышленемъ имя творять своему си отцу и учителю. Тольми бо почтоша и, яко Вожінмъ дълесемъ творца и нарещи, и славу Божію діаволю славу мнять. глаголющу Богу пророкомъ: «славы моея не дамъ нному» (3). Еретици же слышавше лживааго діавола къ Інсусу глоголюща: «вся си дамъ ти, аще падъ поклонишимися» (4), въру тому имше, мнять ѝ властелина суща твари Божіи; и пакы Господа слышаще глаголюща: «ныня князь міра сего осудися» (5), и пакы: «нынъ князь міра сего пріидеть, и въ мнъ не обрящеть ничесоже» (6); та словеса еретици слышавше, властелина и княвя прозваща діавола твари Божіи. Но да слышать, чесо ради князь нарицается. Прежде рас-

<sup>(1) 2</sup> Tum. 2, 5. •

<sup>(°)</sup> иконома—домоправителя.

<sup>(3)</sup> Ucain 42, 8.

<sup>(4)</sup> Mare. 4, 9.

<sup>(5)</sup> Ioan. 12, 31.

<sup>(6)</sup> Ioan. 14, 30.

пятіа Господня кумиромъ умножынемся на земин и требамъ сквернавыимъ всюду творимомъ, величавшеся діаволь, царствоважие же съ нимъ и (1) грвхъ и смерть. Егда же изволи единочадый Сынъ Божій крестомъ своимъ раздрушити силу его, уже не князь ни властелинъ зовется. но врагъ и супостатъ нарицается, и видимы и по вся дни попираемъ не точно мужи, но и женами-немощивйшею частию, якоже добръ въдать четьшен житіе святыя давици Іустины и Кипріана епископа и прочінхъ святынхъ Божінхъ. Еще же князь нарицается діаволь и отець и учитель творящимъ волю его разбойникомъ, и блудникомъ, еретикомъ и всъмъ послушающимъ его, не Богу ему давшу власть надъ ними, но самовольствомъ текущінмъ къ нему. Всемъ бо светь въ сердца мысли злыя, но не вездъ пожнеть. Аще бо на свиніахъ не имать власти, колми паче на человъцъ, сътворенъемъ рукою Божіею.

Многы же слышимъ отъ нашихъ бесвдующа: почто Богъ діаволу попущаєть на человъкъ? Но та словеса дътьскыйхъ суть и нездравыйхъ унмомъ. Храборъ бо своихъ ради Богъ попусти діаволу съяти мысли злыя въ сердца человъкомъ, да ся явять творяще волю Божію и діаволю. Что бо Христа добръе? Но и Іюда, самъ золъ сый, предатель его бысть. Что ли злъе діавола? Но Іовъ вънчанъ бысть, якоже глаголеть злато-

<sup>(1)</sup> въ рукописи: съ ними.

рвчивый Іоаннъ. Діаволь бо, акы песь золъ, уясти хотя, нанадаеть на человъка, но иже узрить въ руку нашею жезль и палицю Божно,
еже есть крестъ, отбъгаеть страхы; мы же утъшаемся по пророчьскому словеси: «жезлъ твой и
налица твоя, та мя утъщиста» (1). Мы же, братіе, егда кому насъ на сердце нападеть мысль
бъдящи ны на кый любо гръхъ, възмемь жезлъ
той и палицю Господню, рекше знаменіе креста
Христова, творяще ѝ на лици и на сердци нашемъ, и томъ часъ отскочить отъ насъ страшивый тъ и безстудный песъ; аще же и многыжьды пакы покущается на ны, тъмже знаменіемъ отгонимъ его.

Еретици бо, чюжи ся сътворивие креста Христова и далече и отринувше отъ себе, удобь водими суть діаволомъ на своя ему воля. Якоже бо и ловящей рыбы удами, аще чрыви на уду не натъкнеть, не могуть яти рыбы: тако и ерекици покрывають лицемърьныймъ смиреніемъ и постомъ ядъ свой, еще же святое евангеліе въ руку си дръжаще и неподобить толкующе е, тамъ улавляють человъкы на свою си пагубу, и всю любовь и въру христіаньскую погубити мыслять, всуе и безъ ума томящеся въ своихъ молитвахъ. «Аще бо и раздаю, рече, все имъніе мое и аще предамъ тъло мое, да съгорить, любве же не имъя, ничесоже успъю» (2). Да аще то о чело-

7'

118632B

<sup>(1)</sup> Псал. 22, 4.

<sup>(2) 1</sup> Kop. 13, 3.

въцъ речено есть, то колми наче о царствін (') Божін, еяже ти не любити учать. И стражеть святое евангеліе въ руку ихъ погыбелію ихъ, акы злать усерязь (2) свиньи во ртв. И толь сладко брашно смертно бываеть вложеніемъ яда ихъ въ душахъ послушающимъ прельсти ихъ, якоже и чаша стреди (3) наліяна единою каплею оцта (4) огрьчаваеть. Якоже отъ смертнаго яда ихъ послушающе и таци суще, мнятся ничесоже зла творяще; такъ бо есть обычай діаволу, и осльпляеть очи, и умаляеть гръхъ, да творящеи злая мнятся нетворящеи зла ничесоже. Аще бо и по единъ ноготь птица увязнеть, смерти предана бываеть: колми паче еретици, потолику прьсть вязяще, умруть. Коего бо словесе книжнааго не развратища? что ли не похулища въ міръ семъ устроенаяго Богомъ? Неже на земли точью, но и на высоту хулу въщають, глаголюще по діаволи воли суще вся, небо, солице, звъзды, въздукъ, земля, человъка, церкви, кресты, и вся Божіа діаволу предають, и просто вся движущеися на земли, и съдушьная и бездушная, діавоал зовуть. Слышаще бо въ евангеліи Господа рекша притчю о двою сыну, Христа убо творять старвишаго сына, меньшааго же, еже есть заблудиль отца, діавола мънять, я сами и мамо-

<sup>(</sup>в) должно быть: о церкви.

<sup>(\*)</sup> усерязь—серьга.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>), стръдъ-медъ.

<sup>(4)</sup> оцетъ-уксусъ.

ну прозваща, и того творца нарицають и строителя земныхъ веществъ и того повелъвща человъкомъ жены поимати и мяса ясти и вино пити; и просто вся похуливша наша, сами ся небесній жителіе творять, а женящаяся человъкы и живущая въ міру мамонины слугы зовуть; сами же всего того гнушающеся, не пріемлють не въздержаніа ради, якоже и мы несквернаво (1) творяще, и о томъ провозвъстившу святому Дуку усты Паули, еже къ Тимоеею пиша рече: «Духъ же ръчію глаголеть, яко въ послъдняя времена отступять націи отъ вары, послушающе духовъ нечистыцхъ и ученій бъсовьскыхъ, въ лицемъріи ажесловесникъ, нездравыхъ своею съвъстію, възбраняющихъ женитися, и удалятися отъ брашенъ, яже Богъ сътвори въ сиъденіе (2) съ похваленіемъ върнымъ и увъдивъщимъ истину; яко вся тварь Божіа добра, и ничесоже отмътно съ похваленемъ пріемлемо, свящаетьбося словомъ Божінмъ и молитвою» (3). Видисте ли, еретици, святаго Духа ръчь сію, глаголюща, яко законна женитва чиста есть и Богомъ възаконена, н · пища и питіе въ мъру не осудить человъка? «Аще бо, рече, ясте, аще и піете, аще ли ино что творите, все въ славу Божію творите» (4). И къ Титу же пишеть: «вся чистая чистымъ, ос-

<sup>(°)</sup> лучше читать: но сквернаво, т. е. относя это слово къ еретикамъ.

<sup>(2)</sup> въ снъдение — въ рукописи опущено.

<sup>(8) 1</sup> Tum. 4. 1 — 5.

<sup>(4)</sup> Kop. 10, 31.

квръненымъ же и невърнымъ ничесоже чисто, осквернибося имъ умъ и съвъсть» (1). И Тимооея же Павель самъ могый исцълити оть частыхъ болъзней не исцъли его, но вину акы нъкоему жытрецу цълити предасть и, образъ намъ кажа, яко по малу вино піемо здравіе приносить, умноженно же гръхы растить и бользни въдзвижеть (2). «Блюдите бо, рече Господь, егда когда отягчають сердца ваша питаніемъ и пьянствомъ и печальми житія сего, и напрасно пріндеть на вы часъ онъ лютый» (3). Си же рече о лисьи (4) пицъ; а онаго дни глаголеть: «все извыну входящее въ человъка не можеть его скврынити, яко не входить ему въ сердце; а иже изъ человъка исходить, тоже скврынить человъка, изнутри бо отъ сердца человъкомъ и злыя мысли исходять, прелюбодъянія, блужденіа, разбой, татьбы, лихоимъства, лукавъства, хуленіа, высокоумъства, вся та изнутрь исходять, и та оскврынять человъка» (8). Тъмже паче подобаетъ человъку отъ сихъ чиститися дълесъ, яже сквернять его; и при яди и питьи не зъло тако претить Господь и святіи апостоли, все бо добро въ мъру въкушаемо въ время подобно. Ибо и святи апо-

<sup>(1)</sup> THT. 1, 15.

<sup>(2) 1</sup> Tem. 5, 23.

<sup>(8)</sup> Ayr. 21, 34.

<sup>(4)</sup> о лишней?

<sup>(5)</sup> Марк. 7, 18 — 23.

столи, събравшеся въ Герусалимъ, послаща въ етраны Паула и Варнаву и Іюду и Силу, писавше сице: «изволися Духу святому и намъ никоенже болша вамъ прилагати тяжести, развъ сихъ сущихъ нуждыныхъ: и похвалятися вамъ отъ требъ кумирьскъ, и отъ крови, и отъ мертвечины и отъ блужденіа, отъ нихже соблюдаю+ щеся благо сътворите» (1). Си же пишемъ не попущающе ни веляще упиватися человъкомъ ни объедатися, но уста хотяще заградити мражнымъ еретикомъ, иже намъ бъхъма (2) не велять вку+ сити мясъ ни вина, сквернаво творяще. И сами бо въмы, яко мръзько есть піаница Богу и человъкомъ, и святыя книгы многажды хулять много піющая. Піаница бо смъху есть несмысленымъ, плачу же мудрымъ; умъ бо есть и смыслъ даный ему Богомъ погубляеть, и самовольствомъ скотъ неразуменъ въ человъка мъсто бываеть; заутра бо мозгу его болъзнь и сырыщю (<sup>8</sup>) и трепетаніе жиламъ бываеть; отъ тогоже и вредове обои раждаются, гръхы мъню души и больни твлу. Тъмже добро есть вино въ мъру піемое на потребу тълесную, умножаемо же въ много зло въводить человака. Речетъ же ми накто отъ таковыхъ: кто тя постави учителя надъ нами (1)? Но да помянуть писаное: «всякъ даръ

<sup>(1)</sup> Дъян. 15, 28. 29.

<sup>(2)</sup> бъхъма — совершенно.

<sup>(8)</sup> сырыщь — желудокъ.

<sup>(4)</sup> въ рукописи: надвами.

благъ и всяко даніе свершено, свыше есть сходя» (1). Си же глаголю не величался на выся, -не дажь Богъ!--но таковыя хотя възразити; высокоумье бо и ангелы съ небеси мещеть. Боюся умолчати, слышаа апостола Павла глаголюща: «проповъдай слово, настой въ благо время и бавъ времене, обличай, запрещай, умоли съ всяцвиъ терпъніемъ ученіа; будеть бо время, егда эдраваго ученіа не послушати начнуть, но по своимъ похотемъ съберуть себъ учителя, и отъ истины слухъ отвратять, на баяніе же уклонятся» (2); н накы: «богатымъ въ вынышнемъ выдъ запрещай не высоко мыслити не надвятися (о) богатьства изчезающимъ, но о Бозъ живъмъ, дающимъ намъ обилно въ наслажение, благодъянии обогатитися дълесы благы» (5); и пакы глаголеть: «блюдите убо себе и всего стяда, въ немже вы поставн Духъ святый стража пасти церковь Господа Бога, юже потвори (4) своею кровію» (5).

О неновидльній еретигескому Тъмже, о кристолюбіци, и мы недостойни учители ваши іерей молимъ вы, апостольскыми словесы глаголюще: «възлюбленій, не всякому дужу въру имъте, иънскущайте духы, аще отъ Бога суть; яко мнози лжій пророци, изидоща въ міръ сей (6).

<sup>(\*)</sup> Iak. 1. 17.

<sup>(2) 2</sup> Tum. 4, 2 — 4.

<sup>(8) 1</sup> Tam. 6, 17. 18.

<sup>(4)</sup> потворити — изменить, претворить.

<sup>(5)</sup> Дъян. 20, 28.

<sup>(6) 1</sup> Joan. 4, 1.

Въстануть бо, рече Господь, лжіи христи и лжіи пророци, и дадять знаменіа и чюдеса, якоже съблазнити, аще есть мощно, избраныя; вы же блюдатеся, се прорекохъ вамъ вся» (1). Слышасте ли, възлюбленіи, что рече вамъ Господь? Разумасте ли милосердіа его пучину? Се прорекохъ вамъ, рекше аще прельстять кого отъ васъ, безь милости есте; се бо прорекохъ вамъ, глаголя; въстануть лжихристи и лжіи пророди, рекше еретици, и сътворять чюдеса велика и знаменіа, нъ помните словеса моя, се бо прорекохъ вамъ. (Ісанъ Златоустъ) Аще имъ имете въру, или пріимете я съ любовію въдомъ свой, или каку имъ радость сътворите: се прорекохъ вамъ, съ ними осудитеся въ въчныя мукы. Тъмже, о христолюбии, аще и бъсы изгоняща узрите еретика, и слышыя просвыцающа, и мертвыя въскрешающа: не имите въры, сътворять бо, рече Господь, знаменія и чюдеса, яко вще мощно есть, прельстити избраныя. Аще же внидеть въ таковыя или отець, или мати, или брать, или сынь; и показанъ (2) тобою единою и дважды не послушаеть: отлучися и възненавиди его; «еретика бо, рече, человъка по единомъ и вторъмъ наказанін отмещися, въдый, якъ съвратися таковый, сыгрышаеть (8), самъ сы(й) осужденъ» (4). И Гос-

<sup>(1)</sup> Mare. 24, 24. 25.

<sup>(2)</sup> наказанъ?

<sup>(</sup>в) въ рукописи: съгрещають.

<sup>(4)</sup> THT. 3, 10. 11.

И еже ти святіи апостоли възградища и научиша съ многомъ трудомъ, то же еретици разорити покушаються. Да добръ о нихъ глаголеть божественый Давидъ рекый: «врази Господни, прославивше ся и възнесше, изчезающе акы дымъ изчезнуть» (1). Како бо не суть врази Божін и человъкомъ, не върующе чюдесемъ Господнимъ? Ибо дьявола творца нарицають, Христа же не исповъдають створивша чюдеса; слышаще бо евангелисты велегласно проповъдающа чюдеса Господия, развращають я на свою си пагубу, глаголюще: «насть Христосъ (2) сдапа просвътиль, ни хрома не исцълиль, ни мертва въскресиль, но притьча то суть точію грахы бо, раща, цъленыя влосными бо евангелисти положища». Народомъ же напитанымъ въ пустыни Е-ю жлабъ не върують, глаголюще: кие суть то клаби были, но четыре евангелисты, пятое опраксь апостоль». Испроста рещи, вся развратиша на свою си пагубу.

(продолжение слъдуеть)

<sup>(1)</sup> IIcas. 36, 20.

<sup>(3)</sup> въ рукописи: хе.

## КЪ НАБЛЮДАЮЩИМЪ ЗА СОВРЕМЕННОСТНО.

Всв мы съ большею или меньшею охотою, а иногда даже съ усиліемъ и напряженіемъ, стараемся обыкновенно слъдить за современностію. И это нисколько не удивительно. Желаніе слъдить за современностію весьма естественно человъку, какъ имъющее основу въ самой природъ его, долженствующей раскрываться въ общемъ движеній жизни человъческой, въ отношеній къ которой прошедшее для него перестало быть, будущее составляетъ предметъ чаянія, а существуетъ одно только настоящее, современное, въ которомъ, съ которымъ и при которомъ живетъ и дъйствуетъ. Отъ этого-то еще древнихъ сказалъ нъкто: «я человъкъ, и ничего человъческаго не почитаю чуждымъ для себя» (homo sum, et nihil humani alienum mihi esse puto). По томуже самому, желанія слъдить за современностію не отрицаетъ въ нась и въра христіанская, заботящаяся объ истребленіи, иско-

COB. II.

\*

Digitized by Google

рененіи и уничтоженіи въ человъкъ одного гръха, а все прочее въ немъ старающаяся очистить освященіемъ, укръпить утвержденіемъ и возвысить усовершеніемъ, благодатнымъ. Есть, правда, въ христіанствъ люди, которые, и по мыслямъ, и по движеніямъ сердца, и по проявленіямъ воли поставивъ себя выше всъхъ явленій текучей жизни и сосредоточивъ духъ свой на внутреннихъ и неизмънныхъ основахъ ея, располагаютъ житіе свое всецъло по этимъ послъднимъ, и потому не обращаютъ высокаго вниманія своего на первыя. Таковы собственно отшельники. Но людей такихъ какъ прежде бывало, такъ и теперь бываетъ неслишкомъ много, а притомъ и сами они, по сознанію ли своей внутренней, таинственной связи съ общею жизнію, или же по свойственному имъ чудному смиренію, исключаютъ себя изъ области внъшней дъятельности общественной. Но съ больщинствомъ людей и въ христіанствъ бываетъ иное. Оно и въ немъ настроивается, направляется и управляется внъшнимъ ходомъ жизни общей, дъйствуя всегда, въ большомъ или маломъ размъръ, въ высокомъ или невысокомъ положеніи, въ изобильномъ или недостаточномъ состояніи, на поприщв служенія общественнаго. Вслъдствіе сего слъдить за современностію оказывается неизбъжнымъ дъломъ для каждаго, живущаго въ міръ, христіанина, чтобы, сколько возможно и должно, сонастроять свою частную жизнь съ жизнію общею, вызывать къ

дъятельности изъ святилища души своей тв преимущественно силы, раскрывать въ себъ тъ особенно истины, убъжденія и стороны жизни, облекать явленія житія своего въ тъ собственно формы и образы, употреблять такіе именно способы и средства дъйствованія, какихъ требуютъ окружающія его обстоятельства, противустоять и противоборствовать наиболъе тъмъ предразсуд-камъ, заблужденіямъ и порокамъ, которые представляются господствующими въ современномъ обществъ. Примъры такого приспособленія къ современному движенію жизни человъческой нетрудно видъть во всвхъ вообще великихъ дъя-теляхъ на поприщъ общественной жизни въ міръ христіанскомъ; а человъкъ, дъйствующій безъ такого приспособленія, представляетъ собою или жителя прошедшихъ временъ, или же современника съ неразвитыми, какъ должно, понятіями.

Но вотъ бъда: изъ одного и тогоже цвътка пчела достаетъ медъ, а паукъ — ядъ. Тоже
самое бываетъ, въ своемъ родъ, и съ наблюдателями за современностію и въ христіанствъ. Изъ
своихъ наблюденій за нею одни изъ христіанъ
получаютъ по меньшей мъръ удовлетвореніе праздному и постоянно – измънчивому любопытству
своему, а другіе—надлежащее совершенство жизни, и притомъ не своей только собственной, но
и общей, поколику она зависитъ отъ нихъ по
роду занимаемаемаго ими мъста въ обществъ и
по кругу ихъ дъятельности во благо общее. Кто

въ этомъ случав получаетъ себв существенную пользу, а кто великій вредъ, совершенно очевидно. Но, если каждый изъ насъ заботится о томъ, чтобы изъ всего извлекать для себя благо, то не неумъстно присмотръться, какъ именно наблюдаютъ за современностію люди послъдняго рода.

И на первый разъ спрашивается: что разумыоть эти люди подъ именемъ современности?-Вмъсто прямаго отвъта на этотъ вопросъ, люди тъ самыми дъйствіями своими на поприцъ какъ частнаго, такъ и общественнаго служенія своего отсылають нась къ словамъ Спасителя: будите вы совершени, якоже Отецъ вашъ небесный совершенъ есть (Мато. 5, 48). А это значитъ, что, по разумънію людей тъхъ, жизнь человъческая должна быть отображениемъ безконечныхъ совершенствъ Божіихъ, состоящихъ въ чудномъ сочетаніи истины, добра и блаженства, непоколебимости, свободы и кръпости духовной. Въ Богъ, какъ существъ неизмъняемомъ и потому не подлежащемъ никакому усовершенствованию, всъ эти качества всегда одни и тъже. Но въ человъкъ, существъ перемънчивомъ и вслъдствіе того подлежащемъ усовершенствованию, они необходимо измъняются. Не вмъщаемыя въ тъсныхъ предълахъ существа его и подлежащія въ жизни его постепенному восхожденію отъ силы въ силу, отъ одной степени до другой, они могутъ проявляться только въ безконечно-разнообразныхъ формахъ, чтобы выразиться возможно-полнъе.

Каковое, необходимое, разнообразіе въ явленіяхъ жизни человъческой еще болье оразноображиваетъ и увеличиваетъ, какъ видно изъ исторіи, состоящая во лжи, злъ, бъдствіяхъ, немощи и своеволіи плоти духовная смерть, привзошедшая въ область жизни нашей злобою діавола, при помощи злоупотребленія свободою своею человъка, и вступившая съ сею послъднею въ постоянную борьбу, имъющую продолжиться до возвращенія нашего въ свободу славы чадъ Божіихъ. Поэтому современность того или другаго лица или покольнія есть не иное что, какъ проявленіе жизни истинно-человъческой въ формахъ, современныхъ тому или другому покольнію.

Если же истинная жизнь человъка должна представлять собою отображеніе совершенствъ Божійхъ, состоящихъ въ чудномъ сочетаніи истины, добра и блаженства, непоколебимости, свободы и крвпости духовной: то совершенство ея можетъ состоять, очевидно, не въ другомъ чемъ, какъ въ точности, полнотъ и совершенствъ этого отображенія. Но совершенства Божіи открылись наружнымъ образомъ въ видимомъ міръ, а **чпостаснымъ** образомъ — въ воплотившемся Богъ Словъ, который и есть потому и начало жизни для насъ и самая жизнь наша, равно какъ и въ богодухновенныхъ Писаніяхъ, которыя по тому уже самому, что суть словеса о Богъ Словъ и словеса Бога Слова, духъ суть и животъ суть, и самымъ живымъ и близкимъ для насъ образомъ-въ Церкви православно-върующихъ, въ ихъ подвижнической (1) жизни, которая есть не что иное, какъ продолжение земной жизни жизнодавца и подвигоположника Іисуса Христа въ Его върныхъ послъдователяхъ. Поэтому, прежде нежели наблюдатель за современностію погрузится въ изслъдованіе самой жизни современной, онъ долженъ, отчасти чрезъ внимательное созерцаніе природы, особенно же чрезъ благоговъйное приникновеніе къ тайнъ воплощенія, чрезъ чтеніе богодухновенныхъ Писаній и живое, тъсное общеніе съ православною Церковію, уразумъть самую неизмънную основу сей текучей стихіи духовнаго міра, узнать совершенства Божіи. Потомъ уже онъ можетъ приступить къ наблюденіямъ надъ самою жизнію современною и начать ихъ съ жизни прошедшей, такъ какъ современная жизнь, по естественному порядку, бываетъ всегда плодомъ жизни прошедшей, какова бы ни была сія послъдняя. Въ кругу же наблюденій собственно надъ современною жизнію самый первый и самый близкій предметь испытанія для каждаго человъка, наблюдающаго надъ нею, есть онъ самъ и его собственная жизнь. Каждый на-

<sup>(1)</sup> Не иноческой только, какъ обыкла усвоять подвижничество однить инокамъ наша развращенная плоть и кровь. Когда Господь говориль, напримъръ: аще кто хощеть по Миль ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и послыдуеть Ми; иже бо аще хощеть душу свою спасти, погубить ю, а иже погубить душу свою Мене ради, сей спасеть ю (Лук. 9, 23. 24), тогда не было не одного инока, въ томъ смыслъ, какой соединяють обыкновенно съ этимъ словомъ.

блюдатель за современностію съ своею жизнію есть произведеніе и какъ-бы сокращеніе своей современности. Поэтому, познаніе самого себя и своей собственной жизни естественно должно служить для него ключемъ къ раскрытию таинъ жизни общей. Сдълавши этотъ первый шагъ на поприщъ своихъ наблюденій, наблюдатель за современностію пріобратеть ясное сознаніе тахъ началь, на которыхъ зиждется его собственная жизнь, и, сличивъ ихъ съ предварительно дознанными совершенствами Божіими, върно оцънитъ ихъ, отвергнетъ тъ изънихъ, которыя нечисты, благопріятствують ветхому плотскому человьку и суть начала смерти, а не жизни, напротивъ утвердитъ въ себъ всею силою ума, воли и чувства, всею кръпостію души своей тъ начала, которыя чисты, которыя могуть и направлять его, и управлять имъ, и давать ему силы ходить въ обновлении жизни. Чрезъ это наблюдатель за современностію станетъ незыблемо какъ-бы на нъкоторомъ камнъ, и тогда уже можетъ бросить взоръ свой на широкій и быстрый потокъ окружающей его жизни, имъя всю возможность не увлекаться этимъ потокомъ безсознательно и невольно, а плыть съ сознаніемъ и свободно или по теченію, или, если потребуетъ совершенство жизни, противъ теченія его. Наблюденіе надъ современными явленіями общей жизни составляетъ, такимъ образомъ, средину поприща для наблюдателя за современностію: здъсь онъ, какъ и въ себъ самомъ, найдетъ много добраго и худаго, ръшится усвоить въ себъ первое и отвергнуть послъднее. Но такъ какъ дъятельно исполнить это можетъ онъ только собственною жизнію и въ кругу собственной жизни: то заканчивать свои наблюденія онъ долженъ возвращеніемъ опять къ самому себъ и къ собственной
жизни, гдъ предметомъ окончательнаго испытательнаго труда для него долженъ быть вопросъ,
какимъ образомъ противоборствовать въ этой жизни злу, замъченному въ общей жизни, а добро,
найденное въ ней, воспроизводить въ себъ. Таковъ можетъ быть правильный путь наблюденій
надъ современностію!

Но добро можетъ быть и, къ сожалвнію, бываетъ двукъ родовъ. Есть добро истинное, дъйствительное, подлинное, и есть добро неистинное, мнимое, кажущееся.

Въ отношеніи къ дознанію того, что истинное и что неистинное добро, что подлинно и что только повидимому выражаетъ совершенства Божіи въ жизни человъчества, мы очень близоруки, такъ что каждый изъ насъ неръдко ощибается или недоумъваетъ въ опредъленіи даже того, что добро и что недобро въ его собственной жизни. Какъ же различать это въ жизни другихъ, а тъмъ болъе — въ жизни общей? Правда, что въ первомъ случать насъ ослъпляетъ обыкновенно самолюбіе наше; но и въ послъднемъ случать не бываетъ недостатка въ са-

мыхъ дъйствительныхъ поводахъ къ ошибкамъ. Съ тъхъ поръ, какъ свобода разумныхъ тварей внесла разстройство въ область жизни, разстройство это самымъ примътнымъ образомъ обнаруживается въ отношеніи сущности добра къ формъ явленія, такъ что подъ видомъ добра неръдко не бываетъ истиннаго добра, и люди, обманываясь или пользуясь этимъ, никакого стремленія своего и никакой дъятельности своей, кромъ наглядно противузаконныхъ и преступныхъ, не лишаютъ высокаго наименованія добра, въ общемъ, какъ говорятъ, смыслъ этого слова, называя одно истиннымъ, другое прекраснымъ, вное высокимъ, то благороднымъ, а это полезнымъ, благодътельнымъ, благотворнымъ. Всв эти названія нъкоторымъ образомъ оправдываются и самымъ двломъ; потому что всемогущими и премудрыми дъйствіями Промысла Божія не только мнимое добро, но и очевидное зло часто обращается на пользу общую. Итакъ, твердо содержа во вниманіи главное и общее правило-искать въ современности отображение совершенствъ жизни Божіей, наблюдатель за современностію можеть имъть притомъ въ виду и нъкоторыя частныя правила.

Несомнънно, что совершенство жизни во внъшней, поверхностной, сторонъ ея можетъ быть и не быть. Поэтому, какъ при испытаніи собственной жизни заставивъ молчать свое самолюбіе, такъ и при изслъдованіи жизни общественной оста-

вивъ всв предубъжденія, наблюдатель за современностію долженъ стараться проникать во внутреннюю сторону современной жизни, въ самый духъ ея. Каковъ духъ современной жизни, это можно познавать отъ плодовъ ея; ибо всякое древо доброе приносить и плоды добрые, а худое древо приносить и плоды худые: не можеть дерево доброе приносить плоды худые, ни дерево худое приносить плоды добрые (Мато. 7, 17. 18). Но поелику современная жизнь приноситъ свои плоды уже въ будущемъ, а въ настоящемъ она только носить ихъ въ себъ, какъ явныя или скрытыя цвли, которыя преследуеть: то духъ современной жизни можно уразумъть чрезъ испытаніе ея цълей. Вслъдствіе сего необходимо допрашиваться у жизни современной, къ чему она стремится. Не отвътить на этотъ вопросъ наблюдателю ея внимательному она не можетъ, потому что не молчить, а необходимо высказывается такъ ими иначе въ тъхъ или иныхъ проявленіяхъ. Если она скажеть, что имъеть въ виду постоянно Бога, а кромъ Его ничего другаго, и слъдовательно непрестанно усиливается выдти изъ тъсныхъ предвловъ своей временности, ограниченности и самолюбія, то духъ ея истиню и су-щественно добръ. Если же, напротивъ, скажетъ она, что имъетъ въ виду себя самую, какъ нъчто само въ себя замкнутое, и слъдовательно навсегда хочетъ заключиться въ предълахъ настоящей своей временности, ограниченности и самолюбія, то духъ ея или совершенно золъ или привременно и мнимо добръ.

Только, прислушиваясь къ голосу современной жизни, наблюдатель за современностію долженъ быть очень осмотрителенъ, остороженъ, неслишкомъ довърчивъ. Какъ въ насъ самихъ отввчаетъ за нее слъпое самолюбіе наше, такъ и внъ насъ часто берутся говорить вмъсто ея или слъпцы, знающіе ее только по нъкоторому осязанію ея поверхности, или злонамъренные и гордые хулители истины и Духа, съ умысломъ старающіеся превратно толковать о самыхъ основахъ истинно-человъческой жизни. И это тъмъ опаснъе что большая часть дъятелей на поприщъ общественной жизни принадлежитъ къ тому или другому роду людей. Поэтому, ничего не будетъ худаго въ томъ, если наблюдатель за современностію поставить себя, на время, въ нъкоторомъ мысленномъ несогласіи съ самимъ собою и недовъріи къ господствующимъ мнъніямъ и законамъ такъ называемаго свъта, и станетъ испытывать современную жизнь тщательнымъ углубленіемъ въ нее, при руководствъ напередъ пріобрътеннаго понятія о совершенствахъ Божінхъ, которыя должна выражать въ себъ жизнь истинно-человъческая. На это уполномочиваетъ слово св. апостола: не собразуйтеся въку сему, но преобразуйтеся обновленіямь ума вашего, во еже искушати вамъ, тто есть воля Божія благая и угодная и совершенная (Рим. 12, 2).

Не долженъ быть наблюдатель за современнностію и слишкомъ безпеченъ въ тъхъ случаяхъ, когда увидитъ, что тъ или другія явленія современной жизни оказываютъ какія нибудь благотворныя дъйствія; ибо временная и частная польза такихъ явленій можетъ прикрывать существенный и всеобщій вредъ ихъ, а польза эта можеть быть, кромъ того, дъйствіемъ не самыхъ явленій тыхъ, но устроеніемъ премудраго и всеблагаго Промысла (1). Вслъдствіе этого тщательно должно испытывать, благотворно ли извъстное явленіе современной жизни на время и для. нъкоторыхъ, или навсегда если не для всъхъ, то по крайней мъръ для большинства, и само ли по себъ, или по стеченію обстоятельствъ, устроенныхъ Провидъніемъ. За опытное руководство на этотъ случай можемъ рекомендовать наблюдателю за современностію извъстую продажу Іосифа братьями (Быт. 37, 12-36).

Открытыя при пособіи такихъ правиль совершенства современной жизни наблюдатель надъ нею дожжень всвми силами стараться усвоить и

<sup>(1)</sup> Къ такимъ явленіямъ причисляемъ и слітдующее: «офицеры митавскаго гусарскаго полка и служаще въ немъ классные чиновники пожертвовали изъ Всемилостивъйще пожалованнаго имъ вспоможенія, въ возм'ященіе понесенныхъ ими въ походахъ издержекъ, 460 р. 30 к. сер. на укращеніе иконостаса и ризницы армянскаго покровскаго соборнаго храма». Стверн. Почт. 1864 г. № 91. стр. 365.

воспроизвести въ собственной жизни, дабы чрезъ это самое распространить и усилить свътлое царство добра въ истинно-человъческой жизни; а найденные недостатки и пороки современниковъ, напротивъ, всячески усиливаться искоренять, или не допускать въ себъ самомъ и въ своей жизни, чтобы этимъ самымъ хотя нъсколько ограничить и стъснить мрачную область зла и смерти. Тотъ и другой подвигъ, равно какъ и самое наблюденіе за современностію, особенно возможенъ и нравственно необходимъ для тъхъ лицъ, которыя занимаютъ какой нибудь постъ общественнаго служенія, въ Церкви ли то, или въ государствъ, и слъдовательно кругъ жизни и дъятельности которыхъ не ограничивается одною ихъ личностію, но объемлетъ собою и другія личности.

А чтобы въ томъ и другомъ подвигъ дъйствовать успъшнъе, наблюдатеть за современностію не долженъ пренебрегать самыми внъшними формами и образами современной жизни, но долженъ обращать строгое вниманіе и на нихъ, дабы употреблять ихъ въ качествъ средствъ къ достиженію своей цъли. На этотъ разъ необходимо для него имъть въ виду особыя правила, которыми бы руководствоваться при наблюденіи собственно за внъшними формами и образами истинно-человъческой и современной жизни.

Опытъ показываетъ, что высокія совершенства жизни истинно-человъческой неръдко скрываются подъ какими нибудь, какъ кажется инымъ,

устарълыми, простыми и даже странными формами. Намъ сказано, напримъръ: ты, егда молимися, вниди вт клъть твою, и затворивъ двери твоя, помолися Отиу твоему, иже въ тайнъ: и Отецъ твой, видяй въ тайнъ, воздасть тебь явь (Мато. 6, 6). Егда же поститеся, не будите якоже лицемъри сътующе: помрагають бо лица своя, яко да явятся геловъком в постящеся: аминь глаголю вамь, яко воспріемлють мэду свою. Ты же, постяся, помажи главу твою, и лице твое умый: яко да не явишися геловтьком в постяся, но Отиу твоему, иже въ тайнъ: и Отецъ твой, видяй въ тайнъ, воздасть тебъ явъ (Мато. 6, 16—18). Значить, подъ теми или другими формами жизни истинно-человъческой, представляющимися инымъ современникамъ либо устарълыми, либо простыми, либо странными, можетъ иногда скрываться добро истинное, какъ и скрывалось уже оно у святыхъ Божінхъ, особенно же у буінхъ Христа ради. Слъдовательно, проходить взоромъ своимъ мимо явленій современной жизни, проявляющейся въ такихъ формахъ, съ пренебреженіемъ, наблюдатель за современностію отнюдь не долженъ. Неблагоразумно пренебрегать драгоцинными жемчужинами потому только, что онъ завалены какимъ нибудь простымъ, грубымъ и страннымъ веществомъ. Но, съ другой стороны, и усвоять себъ таковыя формы во всей ихъ цълости наблюдатель за со-

временностію отнюдь не долженъ же. Какая бы ни была причина того, что совершенства истинно-человъческой жизни являются иногда въ образахъ, повидимому не соотвътствующихъ имъ, во всякомъ случав несомнънно, что образы эти служать явнымъ знакомъ того, что распространять въ нихъ совершенства тв въ области жизни всвхъ людей отнюдь не следуетъ. Поэтому наблюдатель за современностію, встръчаясь съ образами тъми, всемърно долженъ опасаться, чтобы и къ нему не возъимвло приложение сказанное: кто от васт, хотяй столи создати, не прежде ли съдъ разгтетъ илпъніе; аще имать, еже есть на совершеніе? да не, когда положить основание, и не возможеть совершити, вси видящій нагнуть ругатися ему, глаголюще, яко сей геловъкъ нагатъ здати, и не може совершити (Лук. 14, 28-30)? Во избъжаніе такого ругательства, набллюдатель за современностію поступить совершенно правильно и спасительно, если съ совершенствъ тъхъ совлечеть, въ отношении къ себъ, кажущияся устарълыми, слишкомъ простыми или даже странныными формы, и станетъ осуществлять ихъ въ своей жизни въ образахъ иныхъ, вполнъ сообразныхъ съ его положеніемъ и состояніемъ, какъ внъшнимъ, такъ и внутреннимъ.

Еще чаще случается наоборотъ, что великіе недостатки и пороки современной жизни облекаются въ формы добра, въ общемъ, какъ гово-

рять, смысль этого слова. Причина этого заключается въ томъ, что зло въ сущности своей есть не что иное, какъ извращенная истинно-человъческая жизнь, и слъдовательно - испорченное добро, но извращенная только внутренно, а въ наружности сохранившая видъ добра; ибо сатана, первый виновникъ всякаго зла, будучи низринутъ съ неба отъ лица Божія и изъ обители свътлыхъ духовъ и чрезъ это собственнымъ опытомъ познавъ, какъ отвратительно оно въ очакъ всякаго благаго существа, ввелъ его въ міръ человъческій, по началу благій, подъ образомъ добра (Быт. 3, 4. 5. 6), и старается разпространить оное также подъ многоразличными видами добра, преобразуясь для того иногда даже въ ангела свътла (2 Кор. 11, 14). Изъ этого уже видно, какъ незаконно всякое благолъпное облачение зла: оно похищено имъ у добра, а собственная его одежжда, ему сродная, - отвратительное безобразіе, стыдъ, позоръ, смятеніе, отчаяніе. Итакъ, можно и должно все наилучшее, чъмъ старается украсить себя зло, отнимать у него и употреблять на укращеніе добра. Обиды въ такомъ случать для самаго зла ръшительно никакой не будетъ; ибо все добро, которымъ оно старается скрыть дурную природу свою отъ взора неопытныхъ въ искушени духовъ, отъ Бога ли они, пожищено имъ у добра, такъ что отнятіемъ у него добра того повторится только то, что бываетъ обыкновенно, когда у вора отбираютъ украденную имъ у кого либо одежду. А такъ какъ вло изобрътательно на украшеніе и непрестанно измъняетъ ихъ: то чада свъта и добра покажутъ немалое благоразуміе и мудрость, если будутъ пользоваться его изобрътательностію и чрезъ иаружное подражаніе видоизмъненіямъ его станутъ не только удерживать добрыхъ отъ увлеченія къ влу, но и, то возможности, уловлять на сторону добра самыйъ злыхъ и переводить ихъ изъ отвратительной дьявольской тмы въ чудный свътъ Божій.

Хотя собственныя, родныя свойства добра суть отврытость, прямота и простота въ средствахъ и способахъ двйствій; но въ настоящемъ міръ, въ борьбъ съ лукавствомъ зла, иногда по немощи растроенныхъ силъ человъка, а иногда и по долготеривлявому снисхожденно къ самому алу, оно не можетъ и не должно совершенно чуждаться предусмотрительности, осмотрительности, осторожности, безвредной и безукоризненной хитрости и искусства въ образъ дъятельности относительно современныхъ явленій жизии. Необходимость первыхъ качествъ для наблюдателя за современностію очевидна сама собою. Разсказывалоть, что одинь изъ латинскихъ поэтовъ, бывъ вирониенъ, къ чему онъ такъ тијательно заботился о расположение своего стихотворения, о правильности характеровъ въ немъ и чистотъ слога его, отвъчаль: «я пишу для въчности» (in aeterвит рівдо). Не къ большей ли тирательности въ

y

отой жизни обязуеть насъ современность, къ которой мы бдительно должны относиться въ такомъ духъ: «я живу для въчности» (in aeternum vivo). Стяжать же духовное искусство въ жизни самъ Спаситель совътовалъ, или даже заповъдалъ своимъ послъдователямъ, когда говорилъ: будите мудри яко змія, и цъли яко голубіе (Мато. 10, 16). И самъ Онъ обнаруживаль испусство это въ собственной жизни. Такъ, по поводу вопроса искуппавитахъ Его, притворявшихся благочестивыми, лукавыхъ людей, позволительно ли давать подать Кесарю, или нътъ, Онъ потребоваль, чтобы показали ему динарій, и когда они показали Ему оный и на вопросъ Его, чье на немъ язображеніе и надпись, отвъчали: кесаревъ, Онъ сказаль имъ: итакъ, отдавайте кесарево несарю (Лук. 20, 20-25). Тоже самое вскусотво обнаруживали въ нъкоторыхъ случаяхъ и св. апостолы, какъ показываетъ, напримъръ, исторія пребыванія святаго Павла въ Афинахъ (Дъян. 17; 22-23), или обстоятельства суда его (Дъян. 22; 25-28). Тоже, наконецъ, искусство приметно и въ жизни святыхъ отцевъ и учителей Церкви.

Отъ кого же заимствовать указанный качества? У кого научиться какъ самымъ качествамъ тъмъ, такъ и уменью владъчь и пользоваться ими? — Несометьно, что Спаситель говориль: книженици и фарисее любять зватися стъ теловъкъ: ухителю, учителю. Вы же не нарищайтеся учителями: единъ бо естъ вашъ

угитель, Христось: вси же вы братіл есте. Ниже нарицайтеся наставницы: единъ бо есть наставник вашь, Христось (Мато. 23, 2. 6. 7. 8. 10). Несомивню также, что и св. апостоль Павель внушаль: подражатели мнъ бывайте, якоже и азъ Христу (1 Кор. 11, 1). Бывайте убо подражатели Богу, якоже гада возлюбленная (Ефес. 5, 1). Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамь слово Божіе: ихже взирающе на сконганіе жительства; подражайте выры ихъ (Евр. 13, 7), наслыдствующих в обътованія върою и долготерпльніемь (Евр. 6, 12). Поэтому исплючительными образцами, у которыхъ наблюдатель за современностію долженъ учиться предусмотрительности, осмотрительности, осторожности и искусству въ образь двятельности въ отношеніи техъ или другихъ явленій современной жизни, должны быть только святые отцы и учители Церкви, святые апостолы и святый надъ всеми святыми Господь и Богъ нашъ Іисусъ Христосъ. Что же касается безвредной и безукоризненной хитрости, потребной ему иногда въ настоящемъ случав, то извъстно, что главное свойство зла, обольщающаго неопытныхъ въ искушени духовъ, отъ Бога ли они, непремънно подъ такою или иною одеждою добра, въ которое завертывается зло для удобнъйшаго и безпрепятственнаго распространенія своего въ родъ человъческомъ, есть лукавство въ образъ и способъ дъйствій. Въ этомъ,

подобно какъ и въ изобрътеніи внъшнихъ прикрасъ для своей беззаконной дъятельности, сыны
въка сего обладають такою неистощимою находчивостію, многостороннею изворотливостію и устойчивою опытностію, что самъ Спаситель въ
этомъ отношеніи указаль на вихъ, въ примъръ
сынамъ свъта (Лук. 16, 8, 9). Поэтому нисколько
не предосудительно, напротивъ — весьма полезно
наблюдателю за современностію винмательно присматриваться къ лукавымъ оборотамъ міра и изучать ихъ, — не съ тъмъ, чтобы усвонвать себъ
лукавство ихъ, но съ тъмъ, чтобы очистить ихъ
отъ лукавства и освятить кроющееся въ нихъ
истинное добро благоупотребленіемъ на пользу
самаго истиннаго добра.

Вообще же, наблюдатель за совремностно при всякой встръчъ съ нею долженъ строго слъдовать наставленю св. апостола Павла: вся искушающе, добрая держите (1 Сол. 5, 20). Тогда только онъ можетъ надъяться, что имъетъ право сказать о себъ въ свое время: «не даромъ прожилъ я на бъломъ свътъ; бывалъ даже въ огиъ, но, благодаря Бога, не сгорълъи.

## PYCCRIM PACROIS

## предъ судомъ истины и церкви.

(продолженів)

## O TPOEHER AJJUJYIA.

Тройственное аллилуів, употребляемое нашею православною Церковію при богослуженіяхъ, есть одинъ изъ важивіннихъ предметовъ раскольническаго упрека нашему православію. Въ этомъ противники наши видятъ величайній вредъ для истины, непростительную измъму чистотъ въры, и никакъ не могутъ согласитъ своихъ понятій, можно ли сіе двлать людямъ благоговъющимъ предъ Богомъ, болщимся въчнаго осужденія и инцущимъ своего спасенія? — Въ чемъ же состоитъ нашъ гръхъ, погда употребляемъ тройственное аланлуіа? Какое выходить изъ этото вло, котораго такъ стращится и трешещеть благочестивая душа раскольника?—Выслушайте насъ вы, толико любящіе благочестіе и истину; обратите свое вниманіе на нашу мысль, какую мы соединяемъ съ тройственнымъ аллилуіа; и ежели найдете въ ней какую либо неправоту, достойную осужденія, то примемъ вашъ упрекъ, согласимся въ своемъ заблужденіи.

Спрашивается: почему мы троимъ аллилуіа? Потому, что воздаемъ славу святьй, единосущнъй, животворящей и нераздъльной Троицъ. Ибо каждое аллилуіа относимъ къ особому лицу пресвятыя Троицы; а когда прибавляемъ — слава Тебъ Боже, то выражаемъ единосущіе и равночестіе всъхъ лицъ Божескаго Существа.— Итакъ спрашиваемъ васъ, порицающихъ наше тройственное аллилуіа: есть ли какая либо неправота и погръшность противъ истины въ томъ, что мы исповъдуемъ и прославляемъ Троицу единосущную и нераздвлыную? Если вы осуждаете эту мысль и находите ее неправою, то погрыпность и заблуждение на вашей сторонв, а не на машей; ибо исповъдание единосущия лицъ пресвятыя Троицы есть одинъ изъ основныхъ догматовъ нашей православной въры. Следовательно вы должны сознаться, что въ нашей мысли, выражаемой тройственнымъ аллилуіа, фътъ никакой погращности противъ-истины, и она върна и свята. А ежели она върна и свята, то вамъ начего не остается, какъ только умолкнуть съ своими возражениями и сознаться въ нельпости техъ обвиненій, которыми думаєте уничникать насъ и обличать въ мнимомъ уклоненіи отъ чистоты въры и благочестія.

Поелику никакой раскольническій толкъ ничего не можеть сказать вопреки нашей мысли, какую мы соединяемь съ тройственнымь аллимуіа: то всъ основанія и доводы, на которыхъ раскольники хотять утвердить погрышительность и незаконность нашего троенія аллилуіа, падамоть сами собою и вовсе не имъють той силы, какую они придають имъ. Выслушаемь однакоме, что говорять противники наше въ защиту своего двойственнаго аллилуіа. — Воть ихъ поможенія:

- 1) Достаточно двойственнаго аллилуіа для того, чтобы воздать честь святой Тровца; ибо сіе двойственное аллилуіа съ прибавленіемъ вътретій разъ— слава Тебль Боже, выражаетъ славословіе троичное.
- 2) Двоить алинлуів постановлено стоглавымъ соборомъ, который осуждаеть тахъ, кои троять аллилуіа, а не двоять.
- 3) Истивность и справедливость двойственнаго аллилуіа, доказывается житіемъ преподобнаго Ефосина, псковскаго чудотворца, который потому угодиль Богу и прославленъ Имъ, что двоилъ аллилуіа, а не троилъ.
- 4) Незаконность и небогоугодность тройственного алмилуіа видны изъ примъра нъкоего расиона Іова, котораго постигъ тяжкій гизвъ

Божів за то, что онъ троиль аллалуів, в не двоиль.

Разсмотримъ сіи доказательства поровня, и испытаемъ ихъ свлу.

Итакъ, 1) по убъждению раскольническому; достаточно двойственнаго аллилуіа, чтобы по-чтить Тровцу святую; ибо сіє двойственное аллилуіа, чрезъ прибавленіе въ нему—слава Тебъ Боже, выражаетъ троичное славословіе.

Ежели двойственнымъ алмилуіа воздается честы святой Троицъ точно такъ же, какъ и тройствем нымь: то, значить, нать никакого противорьчия между тамъ и другимъ способомъ славословія Богу; ибо какъ тотъ способъ, такъ и другой имъетъ въ виду одно - почтить святую Троицу. И ежели тамъ и другимъ способомъ прославлен нія Божія одинаково чествуется и возвеличивается троичный Богъ: то напрасно возревноваль раскольникъ о своемъ двойственномъ алмилуја и приписаль ему такую силу благочестія, что поступающій вначе будтобы нарушиль самое осэ нованіе благочестія. Здъсь-то и открывается для насъ та непонятность, почему раскольникамъ представляется двломъ ужаснымь троить аллилую; и почему они возстають противъ этого, какъ противъ нестерпимаго зла? Ежели раскольники именно хотять воздавать честь святой Тронна своимъ двойственнымъ аллилуіа: то мы готовы уступить ихъ желанио — держаться овоего двойственнаго аллилуіа, и не возстаемъ противъ этого обычая, какъ противъ какого нибудь преступленія. Надлежало бы и имъ такъ же смотрить на нать обычай — троить аллилуіа и не вооружаться противъ него съ силою вражды и ожесточенія, какъ это они двлають теперь. Мы совствы не хотъли бы спорить съ раскольниками объ этомъ предметв; ибо не видимъ въ немъ такой важности, чтобы много заниматься имъ. Но поелику они сами приписывають этому предмету какую-то чрезвычайную важность: то мы не находимъ нужды уступать ихъ несправедливымъ нападеніямъ, и имъемъ большее основаніе троить аллилуіа, а не двоить. Это основаніе состоить въ томъ, что слово аллилуја не то собственно значить, что содержится въ выраженін — слава Тебъ Боже. Слово — алмилуіа есть еврейское и означаеть, по переводу на нашъ явыкъ, жвалите Бога. А прибавление — слави Тебль Боже, выражаетъ собою исполнение того, что повельнется словомъ аллилуів. Итакъ кто, нри славословіи Богу, ограничился бы двойственнымъ аллилуів, тотъ этимъ показаль бы то, что онъ допускаетъ въ Божествъ только двойственность лицъ, а не трончиость; следовательно онъ воздаваль бы несовершенную почесть нему Богу. — Притемъ истинно православный кристіанивь должень иміть на виду, при славосаюми Божества, не то одно, чтобы выражить тольно тромпрость жить Божественных в что-OUR BUICKUSATE CROS HICHORS ANTRE OTHICKETE ALLE CARE

носущія и нераздъльности Икъ Были и есть такіе христіане, которые, допуская трончность ляць Божественныхъ, не признають Икъ единосущія и равночестія; въ этомъ состоить икъ ересь и нечестіе. На этомъ-то основанія, чтобы отдълиться отъ всекъ неправомыслящихъ, истинно православная Церковь издревже употребляла и досель употребляеть тройственное адмилуіа съ прибавленіемъ въ четвертый разъ—слава Тебль Вожес; чъмъ выражаеть трончность лиць Божественныкъ, существующихъ въ нераздъльномъ одинство, и имъющихъ одинаковую честь и достоинство.

2) Троеніе аллилуіа строго воспрещается стоглавымъ соборомъ.—На это отвъчаемъ:

Стоглавый соборь не есть соборь вселенскій; а нотому и постановленія его не должны имять для насъ такой важности, чтобы следовать имъ предпочтительно предъ правилами Церкви вселенской. Двиствія сего собора были отвергнуты и осуждены патріархами другихъ церквей восточныхъ, какъ то: Паисіемъ патріархомъ александрійскимъ, макаріемъ патріархомъ антіохійскимъ, макаріемъ патріархомъ антіохійскимъ, макаріемъ патріархомъ антіохійскимъ, макаріемъ патріархомъ московскимъ. Ибо въ 1667 году быль созванъ соборъ въ Москвъ въ царствованіе Алексвя Михайловича, на которомъ были представители всехъ восточныхъ церквей. На семъ соборъ разсмотрано было все, что касалось до благоустройства Церкви русской, пересмотраны были и двянія собора стоглаваго, изъ

которыхъ многія были осуждены и отмънены. Между предметами, осужденными и отмъненными этимъ соборомъ, было отмънено и постановленіе о двоенін *аллилуіа* (1). Скажуть, справедливо ли сдвлалъ московскій соборъ, что осудилъ постановленіе стоглаваго собора о двоенін аллилуіа, и не должно ли лучше держаться постановленія сего собора о двойномъ аллилуіа, нежели того, какое сдълаль оный соборъ, бывшій въ 1667 году? Сей послъдній соборъ очевидно имъетъ большую важность предъ стоглавымъ, какъ по большему числу лицъ на немъ участвовавшихъ, такъ и по чистотъ тъхъ основаній, которыхъ онъ постановляль свои опредъленія.-Чъмъ руководствовался соборъ, опредъляний тройственное аллилуіа, и отмънившій двойственное? Тъмъ, что тройственнымъ алхилуіа лучие воздается слава троичному Существу Божію, и что такое аллилуіа сохранлется отъ самыхъ первыхъ временъ христіанства въ общемъ употребленій встать восточныхъ церквей. Тройственное аллилуіа до сихъ поръ остается во всвхъ странахъ, гдв только есть истинная въра Христова; оно употребляется христіанами церкви греческой, іерусалимской, антіохійской и благочестиными подвижниками св. горы асонской.—Таково было основание онаго собора, постановившаго

<sup>(\*)</sup> Въ книгъ отвътовъ преосв. Никифора, архіепископа херсонскаго, на вопросы старообрядивъз. стр. 138.

троить аллилуіа, и отминившаго двоить оное. Что же имъль въ виду стоглавый соборъ, при опредъленіи двойственняго аллилуіа? Онъ основался на житія преподобнаго Ефросина, псковскаго чудотворца. Поелику это жизнеописаніе было едииственнымъ его основаніемъ: то остается разсмотръть, какую имъетъ силу и степень достовърности это сказаніе житія Ефросинова.

3) Справедливость и истинность двойственнаго аллилуіа, доказываемая раскольниками отъжитія преподобнаго Ефросина, который, по ихъмнынію, потому угодиль Богу и прославленъ Имъ, что двоилъ аллилуіа, а не троилъ.

Составитель житіл преподобнаго Ефросина говорить, что сей угодникъ Божій ходиль изъ своего монастыря, при греческомъ царъ Калянень, въ Константинополь въ патріарху Іосифу, чтобы лично получить наставленіе, какъ правильнъе употреблять аллилуја, нужно ле двоить его, или троить, и получиль отъ него грамату о двойственномъ алмилуја, съ которою прибыль въ свой монастырь и завель въ немъ двойственное, аллилуіа; за что угодиль Богу и прославленъ Имъ. - Въримъ въ святость Ефросина, угодника Божія; но не въримъ двеписателю его, выдумавшему эту исторію путешествія Ефросина нач своего монастыря въ Царыградъ. Ложность этой исторіи доказывается противоръчіями, въ ней содержащимися, и самыми обстоятельствами того времени, къ которому относится она. Ибо цареградскій патріархъ Іосифъ (иного патріарха въ Царьградь Іосифа не было) скончался на флорентинскомъ соборъ въ 1439 году (1), а преподобный Ефросинь, по сказанию его жизнеописания, основаль свой монастырь уже въ 1447 году, и умеръ въ 1481 году. Слъдовательно патріаржъ оснфъ умеръ восемью годами ранъе самаго основанія Ефросиномъ монастыря. А царь Калянянъ (Кало-Іоаннъ), при которомъ, по сказанію тогоже жизнеописанія, будто приходиль Константинополь Ефросинь, оставиль свой престоль въ 1387 году, слъдовательно цвлымъ полстольтіемъ раньше основанія монастыря Ефросинова (3).—Время, въ которое ходилъ преподобный Ефросинъ въ Царьградъ, было весьма трудное для Грецін; ибо она со вевхъ сторонъ угнетаема была турками и всякое сообщение съ нею русских было прекращено. — Притомъ если бы, какъ говоритъ жизнеописатель преподобнаго Ефросина, патріархъ даль грамату о двоенін аллилуіа: то она была бы назначена ко всей Церкви русской, а не къ одному монастырю Ефросинову; но такой граматы нигдв не находится. — Соображая все сіе, нельзя не видъть, что эта исторія путешествія преподобнаго Ефросвиа въ Царьградъ есть явный подлогъ и ложный вымысль. По всему заметно, что состава-

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія флорентинскаго собора, *Сиропула*.
(<sup>2</sup>) Исторія Византін.

тель житія преподобнаго Ефросина принадлежаль къ сторонъ раскольнической; потому онъ употребляль всв уловки и хитрости, чтобы утвердить свое двойственное аллилуіа, и ввести его во всеобщее употребление. Для сего онъ вносить въ жизнеописание преподобнаго Ефросина свое сонное виденіе, въ которомъ будто явилась ему пресвятая Богородица съ архангеломъ Гаврінломъ и съ преподобнымъ Ефросиномъ, которал повельла всемъ православнымъ христіанамъ глаголати аллилуіа дважды, а въ третій приглашати: слава Тебъ Боже. Троящимъ же изрече прещеніе страшное; ибо дълающіе такимъ образомъ впадаютъ въ ересь латинцевъ, которые четверятъ святую Тронцу и Духа святаго рабольнна дълають. — По одному этому сновидънію можно убъдиться, что списатель жизли преподобнаго Ефросина быль лжецъ и обманцикъ. Ибо онъ ничвиъ не засвидательствоваль своего достоинства на полученіе такого чуднаго видънія: Кто онъ, сподобившийся принять такое необыкновенное откровение отъ Матери Божіей? Лицо неизвъстное въ Церкви и не имъющіе для нея инкакого значенія! Если бы онъ дайствительно удостоился небеснаго откровения: то не высказаль бы такого грубаго невъжества о заблуждении латинцевь, которые не четверять троицу и Духа святаго раболъпна не дълаютъ, а только вводятъ въчное исхождение Его и отъ Сына. А когда беремъ во вниманіе, что на двоеніе аллилуіа

была дана грамата патріархомъ, и что это аллилуіа уже введено было въ монастыръ самимъ Ефросиномъ: то не понимаемъ, зачьмъ было нужно особое откровеніе по сему предмету списателю житія Ефросинова? Послъ сего, что должны сказать мы объ этомъ жизнеописаніи преподобнаго Ефросина? То, что объ немъ сказаль соборъ, бывцій въ 1667 году: «да никтоже тому житію въруетъ, зане все тое писаніе ложно есть, отъ лживаго и льстиваго писателя писано, на прелесть благочестивыхъ народовъ».

4) Незаконность и небогоугодность тройственнаго аллилуіа, доказываемая раскольниками нать примвра невосто распопа Іова, котораго постветь тяжній гивнъ Божій за то, что онъ тронять аллилуіа, а не двоиль.

Ниотвуда не видно, что бы гезать Божій, совернавнийся на распопа Іова, ималь своею причиною троеніе аллилуіа. И можно ли допустить
ту мысль, что бы Богь караль гнавомь своимъ
человака за то, что онь воздаваль честь святой
Троица? Если бы надлежало за сіе карать людей,
то не одинь Іова педвергся бы такому гнаву Божно; сей гнавь открылся бы непременно на всахъ
вастыряжь Церкви православной и на каждомъ
члена ел, такъ какъ троеніе аллилуія свойсявенно всамъ, право содержащимъ вару Христову. Сладовательно, напрасно раскольники производять страданія распопа Іова изъ троенія имъ
аллилуія. Сій страданія могли проистекать изъ

другихъ преступленій его, такъ какъ онъ быль располъ. Не должно забывать при этомъ и того, что бъдствія могуть постигать человька не ради одникъ его согръщеній; онъ проистекають иногда изъ высшихъ цълей Промысла Божія, о которыхъ не можеть знать ни одинъ раскольникъ. Итакъ, несмотря на всв доводы, какіе только представляють раскольники вопреки тройственнаго алмилуіа, остается неприкосновенною та мысль, есть ли какая либо неправота и погръщность въ томъ, чтобы воздавать славу святъй, единосущный и нераздыльный Троицы? Поелику вта мысль непоколебимо върна и свята сама по себъ: то всъ усилія раскольниковъ поколебать наше славословіе троичному Богу напрасны н обличають ихъ только притворную набожность и жалкое пустосвятство, такъ какъ оми силу своего благочестія поставляють въ томъ, чтобы двоять аллилуia, а не троить ( $^{1}$ ).

Указываютъ еще раскольники на примъръ св. Игнатія богоносца, который будтобы установиль двойное алмизуіа на подобіе ангельскаго пънія, открытаго ему въ особенномъ видъніи. Но св. Игнатію показано было славословіе ангеловъ, раздъленныхъ на два лика, по подобію которыхъ онъ завелъ въ своей церкви антифонное нъніе, раздъленное на два хора. Слъдовательно этотъ

<sup>(°)</sup> Основаніе для двоенія *аллилуів* находять раскольники еще будтобы въ писаніяхъ Максима Грека; но этотъ недобросовістный подлогь иль обличень и доназань нашими пастырями Церкви.

примъръ нисколько не говоритъ въ польву раскольническаго двоенія алмилуіа.

## о сложени перстовъ для крестнаго знаменія.

Способъ сложенія перстовъ, употребляемый нами православными для изображенія крестнаго знаменія, сильно потрясаетъ душу раскольниковъ, которые никакъ не могутъ примириться съ нимъ своею мыслію и чувствомъ, и находятъ его вполнъ достойнымъ своего отвращенія; въ этомъ способъ они видятъ прямое отступленіе наше отъ въры истиниой, лишеніе права на жизнь въчную и совершенную погибель души, называя его знаменіемъ антихриста, печатію сатаны, діавольскимъ преданіемъ и крещеніемъ во имя трехъ нечистыхъ духовъ.

Прежде, нежели раскольникъ возмутился видимымъ знакомъ нашей въры и далъ ему свое толкованіе, онъ долженъ бы напередъ выслушать отъ насъ его значеніе, и тогда уже судить о томъ, законно ли мы употребляемъ этотъ знакъ, или незаконно, и точно ли мы такъ виновны предъ върою, какъ представляетъ насъ его злоръчіе.

Въра состоитъ въ мысляхъ, чувствованіяхъ и внутреннихъ расположеніяхъ души человъка къ Богу; а сложеніе пальцевъ можетъ служить только обнаруженіемъ того, что сокрываетъ въ себъ душа, и что хочетъ выразить этимъ въ отношеніи къ Богу. Итакъ спрашивается: почему мы

Digitized by Google

слагаемъ персты такимъ образомъ, какой обыченъ намъ при крестномъ знаменіи, и что мы этимъ выражаемъ? Мы выражаемъ сложеніемъ своихъ перстовъ въру въ троичное Существо Божіе; для сего беремъ такіе персты въ десной рукъ, которые сравнительно съ прочими могутъ почитаться самыми бо́льшими у насъ, дабы такимъ образомъ по возможности выразить равенство лицъ пресвятыя Троицы, въ которой, по слову св. Аванасія великаго, ничтоже первое и ничтоже послъднее, но всъ три упостаси соприсносущни суть и равны.

Иа какомъ основаніи мы слагаемъ персты такимъ способомъ? На основаніп всеобщаго употребленія сего способа Церковію православною, который издревле, отъ самаго основанія ея св. апостолами, принятъ всъми истинно върующими христіанами. Откуда можно видъть всеобщность и древность сего способа въ Церкви христіанской? Изъ примъра всъхъ христіанъ Церкви восточной, которые досель слагають свои персты именно такимъ образомъ, какъ это дълаемъ мы. Всеобщность и древность сего перстосложенія въ Церкви христіанской засвидътельствована патріархами восточныхъ церквей, которые были на соборъ, составившемся въ Москвъ въ 1667 году въ царствованіе Алексъя Михайловича. Они, усмотръвъ разность употреблявшагося тогда перстосложенія въ нашей Церкви, исправили сей ' недостатокъ и постановили правило, какъ нужно слагать персты при крестномъ знаменіи (1).

Станешь ли, противникъ Церкви, отвергать древность и всеобщность нашего перстосложенія, употребляемаго Церковію вселенскою при изображеніи на себъ крестнаго знаменія? Въ такомъ случать открой и скажи, откуда и съ какихъ поръ вошелъ этотъ обычай въ Церковь, кто былъ первымъ его виновникомъ и распространителемъ?

Раскольники почитаютъ первымъ установителемъ нашего триперстнаго сложенія патріарха Никона, и думаютъ, что онъ ввелъ этотъ обычай въ Церковь. Но если триперстное сложеніе изобрълъ патріархъ Никонъ: то откуда получили такое же перстосложение православные пастыри и всъ православные христіане въ Греціи, въ Палестинъ, Антіохіи, Египтъ, Молдавіи, Грузіи и во всъхъ странахъ, гдъ есть православная восточная Церковь? Неужели все это отъ Никона? Но какую власть, какую возможность имвлъ онъ распространить свое ученіе въ столь многихъ странахъ, въ столь различныхъ народахъ, и какой онъ имълъ авторитетъ, чтобы подъйствовать своимъ примъромъ на всъхъ христіанъ? Отъ Никона ли перенялъ триперстное сложение кіевскій митрополф// Петръ Могила, который писаль о немъ въ своемъ «Православномъ исповъдании», ут-

<sup>(1)</sup> Изъ бестать къглаголемому старообрядцу. стран. 117—118.

вержденномъ восточными патріархами? Это сочиненіе составлено не только прежде патріарха Никона и книгъ его, но и прежде книгъ патріарха Іосифа; ибо сей вступилъ на патріаршій престолъ въ 1642 году; а «Православное исповъданіе» въ 1643 году было уже разсматриваемо и одобрено ясскимъ соборомъ (1). — Итакъ отъ Никона ли произошло триперстное сложеніе?

Въ книгъ подъ названіемъ «Челобитной» раскольники приписываютъ наше триперстное сложеніе діавольскому предавію и ученію уподіакона Дамаскина студита, жившаго въ XV стольтіи, который будто бы научиль такъ другихъ креститься. Но если и патріаркъ Никонъ не имълъ столько авторитета и власти въ Церкви вселенской, чтобы ввести во всеобщее употребленіе триперстное сложеніе: то тамъ менае могь это сдвлать уподіаконъ Дамаскинъ; онъ могъ упомянуть о семъ обычав, какъ уже существуюнцемъ въ Церкви православной, и учить христіанъ, чтобы они слъдовали сему благочестивому обычаю, а не изобрътать его и вводить. Слъдовательно каждый здравомыслящій долженъ согласиться, что триперстное сложение старве и натріарха Никона и самаго уподіавона Дамаскина, учившаго сему перстосложению только за 37 лътъ до рожденія патріарха Никова и за 84 года до его патріаршества (2).

<sup>(1)</sup> Бесід. къ глаголемому старообрядцу. стр. 214—215.

<sup>(\*)</sup> Тамже, стр. 215.

Итакъ продолжаемъ спрашивать своихъ противниковъ: когда началось въ Церкви православной употребление нашего перстосложения? Кто наобрълъ сей обычай и распространилъ въ Церкви вселенской? На сіи вопросы никогда не дадутъ отвъта раскольники и должны умолкнуть по необходимости; ибо наше перстосложение дъйствительно ведетъ свое начало отъ древнихъ временъ христіанства.

Если же мы, при изображении на себъ крестнаго знаменія, слагаемъ свои персты на основании древняго преданія и общаго употребленія Церкви вселенской, слагаемъ во имя пресвятыя Троицы: то въ чемъ тутъ состоитъ наша вина и погръщность противъ въры? Въ чемъ заключается здъсь душевная гибель и служеніе сатанъ? Здъсь надлежало бы положить конецъ спору и не простирать далъе ръчи. Споръ этотъ тъмъ болье неумъстенъ и напрасенъ, что онъ идетъ за одно только внъщнее знаменіе въры, а не за самое существо ея.

Но раскольники не успокоиваются и не довольотвуются такий нашимъ объясненемъ; они всвми мърами стараются осудить и отвергнуть наше перстосложение и на мъсто его ввести, во всеобщее употребление, свое перстосложение. Для сего спращивають насъ: почему такое перстосложение ихъ нами не принимается? Почему мы лущие хотимъ держаться своего обычая, и не соглащаемся съ ними? Прежде, нежели дадимъ отвътъ на этотъ ихъ вопросъ, предложимъ имъ свой: почему они такъ сильно стоятъ за свое двуперстное сложение? почему они такъ сильно привязались къ нему, что никакъ не хотятъ отстать отъ него? Стоять за свое двуперстное сложение тъмъ болъе не слъдовало бы раскольникамъ, что оно, хотя и называется двуперстнымъ, но въ собственномъ смыслъ не есть двуперстное, а триперстное, какъ и наше. Разность въ этомъ случав между ими и нами состоитъ только въ томъ, что мы слагаемъ такіе персты, а они иные. Если спросить раскольника: что значитъ у него знаменіе трехъ перстовъ соединенныхъ, онъ скажетъ: таинство пресвятой Троицы. Но тоже самое значитъ и у насъ знаменіе трехъ перстовъ соединенныхъ. Далъе, что значитъ у него знаменіе двухъ перстовъ соединенныхъ? таинство, отвътитъ онъ, двухъ естествъ Христовыхъ-Божескаго и человъческаго. Но тоже значение и въ нашемъ перстосложеніи можно дать двумъ перстамъ соединеннымъ и согбеннымъ. Итакъ о чемъ же споръ? Онъ идетъ только о большемъ пальцъ, присоединить ли его къ указательному и среднему, или къ двумъ меньшимъ перстамъ. Разсуди же безпристрастно, послъдователь двуперстнаго сложенія: при ненарушимости знаменуемаго, при истинномъ исповъданіи Божественныхъ таинствъ въры, составляетъ ли этотъ большой палецъ такое большое дъло, за которое надлежало бы уклоняться отъ святыя, соборныя Церкви, отъ ея священноначалія, отъ ея единства, отъ ея благословеннаго мира, отъ ея блаженной любви, отъ святаго послушанія ей?

Раскольникъ спокойно подвергаетъ себя всъмъ этимъ лишеніямъ и невыгодамъ, только бы удержать свое двуперстное сложение. Какое же преимущество перстосложенія сего предъ нашимъ триперстнымъ? Что можно сказать въ защиту его высшаго и большаго достоинства? Выслушаемъ доказательства, на которыхъ хотятъ утвердить раскольники преимущество своего сложенія перстовъ предъ нашимъ. Они въ этомъ случав основываются: 1) на древнемъ обычаъ Церкви, 2) на постановленіи стоглаваго собора, 3) на примъръ и ученіи св. отецъ, 4) на указаніи св. иконъ и мощей, 5) на подражаніи и подобіи священническому благословенію, и 6) на исторіи папы Формоза. Разсмотримъ эти основанія, и испытаемъ ихъ силу и прочность.

Итакъ 1) раскольники для сложенія своихъ перстовъ при крестномъ знаменіи находять основаніе въ древнъйшемъ обычать Церкви, который, они говорять, существуеть въ ней будтобы отъ временъ самого Іисуса Христа. Но когда они не открыли и не могутъ открыть начала и времени нашего сложенія перстовъ: то вовсе напрасно думаютъ дать въ семъ случать предпочтеніе и первенство своему перстосложенію. Трудъ ихъ напрасенъ, и вст увъренія ихъ въ семъ дъль вовсе не имъютъ никакой силы, какъ ни

на чемъ не основанныя. Впрочемъ, сколько заключается справедливости и истины въ такомъ ихъ убъжденіи, увидимъ въ своемъ мъстъ; ибо позднее происхожденіе ихъ перстосложенія давно уже открыто и ясно доказано.

2) Раскольники хотятъ утвердить законность и правоту своего перстосложенія постановленіемъ стоглаваго собора. — Но соборъ стоглавый есть соборъ помъстный, московскій; а можетъ быть другой соборъ большій, состоящій изъ представителей не одной какой нибудь частной церкви, а, по возможности, всъхъ православныхъ церквей. Какой же изъ этихъ соборовъ долженъ быть для насъ выше и важнъе? Очевидно, послъдній. Таковъ именно и былъ у насъ соборъ въ 1667 году, въ царствованіе Алексъя Михайловича. На этомъ соборъ были разсмотръны всъ постановленія московскаго стоглаваго собора, и многія изъ нихъ отмънены, какъ неосновательныя и несправедливыя. Въ числъ сихъ неправильныхъ его опредъленій найдено и то, которое касалось сложенія перстовъ. Ибо на чемъ основаль стоглавый соборъ свое узаконеніе о двуперстномъ сложеніи? На примъръ самого Іисуса Христа, который будтобы благословляль учениковъ своихъ именно такъ, какъ слагаютъ свои персты для крестнаго знаменія раскольники. Почему и постановилъ: «аще ли кто двумя персты не благословляетъ, якоже Христосъ, или не изображаетъ двумя персты крестнаго знаменія, да будеть проклятъ» (1). Но ниоткуда не извъстно, что бы Христосъ крестилъ другихъ, или самъ крестился такъ, какъ выводятъ раскольники изъ узаконенія стоглаваго собора. Изъ евангельской исторіи видно только то, что Христось предъ вознесеніемъ своимъ на небо извель вонъ изъ Іерусалима учениковъ и путешествовалъ съ ними до Виеаніи, потомъ воздвигъ руцъ свои и благословилъ ихъ (Лук. 24, 8). Изъ сего евангельскаго повъствованія ничего не следуеть заключать въ пользу раскольническаго сложенія перстовъ для крестнаго знаменія. Разсмотръвъ всъ такія опредъленія стоглаваго собора, оный соборъ отмъниль ихъ и разръшиль самыя клятвы, какія онъ налагалъ на несоблюдающихъ его правила. Посему для опроверженія этого слабаго докавательства раскольниковъ въ пользу своего двуперстнаго сложенія, мы ничего не находимъ лучшаго, какъ изложеніе самаго суда, какой произнесенъ быль на соборъ стоглавый онымъ соборомъ, бывшимъ въ 1667 году. Что же говорить онъ? «А соборъ, иже бысть при благочестивомъ

«А соборъ, иже бысть при благочестивомъ государъ и великомъ князъ Іоаннъ Васильевичъ всея Россіи самодержцъ, отъ Макарія митрополита московскаго, и что писаша о знаменіи честнаго креста, сиръчь о сложеніи двою перстовъ и о сугубой аллилуіи, и о прочемъ, еже писано неразсудно, простотою и невъжествомъ въ кни-

<sup>(1)</sup> Отвът. преосв. Някитор. раскольн. стр. 136.

зъ Стоглавъ, и клитву, юже безъ разсужденія и неправедно положиша, мы православній патріархи: куръ Паисій папа и патріархъ александрійскій и судія вселенной, и куръ Макарій патріархъ антіохійскій и всего Востока, и Куръ Іоасафъ патріархъ московскій и всея Россіи, и весь освященный соборъ, тую неправедную и безразсудную клятву Макаріеву и того собора, разръшаемъ и разрушаемъ и ни во чтоже вмъняемъ, якоже и не бысть: зане той Макарій митрополить, и иже съ нимъ мудрствоваща невъжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотъща сами собою, и не согласяся съ греками и съ древними харатейными славенскими книгами, ниже со вселенскими патріархи о томъ совътоваща, и ниже совопросищася съ ними. Къ симъ же заповъдуемъ, и о еже писано въ житіи преподобнаго Ефросина отъ соннаго мечтанія списателева о сугубой аллилуін, да никтоже тому въруеть, зане все тое писаніе ложное есть отъ льстиваго и лживаго списателя писано, на прелесть благочестивымъ народамъ. Сіе вамъ всемъ православнымъ народамъ великороссійскаго государства завъщеваемъ, и повелъваемъ, и заповъдуемъ во имя святыя, единосущныя и нераздвльныя Троицы, единаго всъхъ Владыки же и Бога, яко да отнынъ и впредь таковыхъ соній лжевидьнія не слушати и не внимати» (').

<sup>(1)</sup> Отвът. преосв. Ники-ор. стр. 139, 140.

Итакъ напрасно ссылаются раскольники въ защищении своихъ отступленій отъ Церкви православной на соборъ стоглавый, который ни для кого не имъетъ обязательной силы и важности. Клятвы его, какъ несправедливыя и безразсудныя, ничего не значатъ: а тъмъ болъе угрозы сихъ клятвъ ни для кого нестращны послъ того, какъ онъ сняты и разръщены патріархами всей православно-восточной Церкви. Напротивъ, клятва, наложенная сими патріархами, на непокаряющихся Церкви православной, должна обратить на себя вниманіе каждаго, кто дорожитъ своимъ спасеніемъ и жизнію въчною.

3) Раскольники въ защиту своего перстосложения ссылаются на примъры и учения св. отцевъ.—Въ этомъ случать они представляютъ учение св. Петра дамаскина (¹). Но Петръ дамаскинъ вовсе не считается въ числъ св. отцевъ Церкви и не имъетъ въ ней такого авторитета, какой придаютъ ему раскольники; онъ былъ простой монахъ-писатель XII въка (²). Притомъ, учение его о сложении перстовъ ръшительно не имъетъ никакой опредъленности; ибо что онъ пишетъ о семъ? Вотъ слова его: «два перста убо, и едина рука, являютъ распятаго Господа нашего Іисуса Христа въ двою естеству, а во единомъ составъ познаваема». Но какіе два перста,

<sup>(1)</sup> Поморск. отвът. 5.

<sup>(3)</sup> Бесъд. къ глагол. старообрядц. стр. 190.

раскольнического ли перстосложения, или нашего? Почему онъ послъ двухъ перстовъ, не говоритъ о трехъ, какъ знаменіи святыя Троицы, которое непременно долженъ выражать совокупленіемъ своихъ перстовъ каждый крестящійся и молящійся христіанинъ? Кто не видитъ, что слова Петра дамаскина вовсе не ръшають спора и не дають никакой опредъленной мысли о томъ, какъ должно слагать свои персты при крестномъ знаметельство св. Оеодорита. Но какого Оеодорита? Два было Оеодорита: одинъ святый Оеодоритъ, пресвитеръ церкви антіохійской, который не оставиль посль себя никакихъ сочиненій, а другой Оеодоритъ быдъ епископъ церкви Сей послъдній много оставиль посль себя сочиненій; но онъ православною Церковію никогда не быль привнаваемъ святымъ. Въ сочиненіяхъ сего Оеодорита, изданныхъ со временъ стоглаваго собора, есть свидътельство о двуперстиомъ сложени для благословенія и крестнаго знаменія; но ено ве есть собственно принадлежащее Осодо-риту, (а но изсладованию опытных модей оказывается подлогомъ, сдвланнымъ чтителями стоглаваго собора.) И это доказывается свидътельства что означеннаго ВЪ подлинникв греческомъ нигдъ не встръчается; не встръчается оно даже и въ переводахъ древнъйшихъ, хранящихся въ богатъйшихъ и лучшихъ книгохранилищахъ; б) темъ, учто въ изданиять, которыя

Digitized by Google

вышли со временъ слоглаваго собора, и въ которыхъ упоминается/ о семъ свидвтельствъ, гдь опредъленно не означается, въ какомъ именно сочинения Осодорита оно находится; в) во всъхъ этихъ изданияхъ приводится Осодоритово свидътельство не въ однихъ словахъ и выраженіяхъ, а иногда даже и мысляхъ. Такъ въ книгв Кирилловой оно читается следующимъ обравомъ: «благословити рукою и креститися сице: три персты равно имъти вкупъ — великій, иже глаголется палецъ, да два послъднихъ..... А два перста — вышній, да средній великій вивств сложити и простерти. Великій же персть имъмало наклонно» (1). Но въ большомъ катихизисъ оно означается иначе, именно такъ: «три персты равно имъти — великій со двъма малыми вкупъ слагаеми; а два перста имъти наклонны, а не простерты» (2). Въ Стоглавникъ же изложежено сіе свидътельство отлично отъ обоихъ сказаній, именно: «большой палець, да два нижніе, во едино совокупивь, простерть, мало нагнувь» (7. «стань» Изъ этого видно, что первое свидътельство блаженнаго Осодорита требуеть, чтобы указательный персть быль соединень съ следующимь больнимъ перстомъ и простертъ, а второе требуетъ, чтобы оба означенные персты были наклоненны,

<sup>(1)</sup> Кирил. книг. лист. 180.

<sup>· (\*)</sup> Больш. катихиз. лист. 5. 6.

<sup>(\*)</sup> Cporu. ra. 31.

а не простерты, третье же требуетъ, чтобы указательный перстъ въ совокуплении съ слъдующимъ за нимъ, былъ простертъ и мало нагнутъ. Если бы приписываемое блаженому Өеодориту свидътельство было взято изъ подлинныхъ его сочиненій, то оно передавалось бы совершенно согласно и отнюдь не представляло бы никакой разности; а сія разность, усматриваемая въ одномъ и томъ же свидътельствъ, очевидно, есть признакъ его подложности, Ибо могъ ли говорить такія разности одинъ и тотъ же Өеоодоритъ? И самый образъ ръчи въ семъ свидътельствъ, по замъчанію знатоковъ греческаго языка, вовсе не Өеодоритовъ, а другаго лица. Слъдовательно подложность его очевидна. Итакъ, и свидътельство Өеодоритово отнюдь не таково, что бы по нему можно было ръшить дъло о перстосложеній для благословенія и крестнаго знаменія/

Приводять еще раскольники въ защиту своей справедливости писанія преподобнаго Максима Грека. Въ этихъ писаніяхъ говорится слъдующее: «совокупленіемъ тріехъ перстъ, сиръчь пальца, и еже отъ средняго и малаго, тайну исповъдуемъ Богоначальныхъ тріехъ упостасей Отца и Сына и Святаго Духа, единаго Бога трое: протяженіемъ же долгаго и средняго сощедшася два естества во Христъ, сиръчь самого Спаса Христа исповъдуемъ совершенна Бога и совершенна человъка во двою существу и естеству

въруемаго и познаваемаго» (1). Опровергается подлинность и сего свидътельства; ибо а) означенсвидътельства Максима въ древнъйшихъ спискахъ его сочиненій нътъ. Именно: нътъ его въ рукописи Максимовыхъ сочиненій, хранящейся въ Румянцевскомъ музеумъ въ С. Петербургъ; а эта рукопись принадлежитъ къ началу XVI стольтія. Свидьтельство сіе находится только въ новъйшихъ спискахъ сочиненій преподобнаго Максима, а это довольно ясно показываетъ, что оно внесено въ сочиненія его чужою и позднъйнею рукою. б) Если бы Максимъ Грекъ такъ училъ и писалъ о сложеніи перстовъ, то стоглавый соборъ не опустиль бы сего важнаго для него свидътельства, между тъмъ сей соборъ вовсе объ этомъ не упоминаетъ. в) Свидътельство сіе встръчается въ раскольническихъ книгахъ не въ одномъ мъстъ, но или въ томъ, или въ другомъ; напримъръ, оно помъщается иногда въ 32-й главъ, иногда въ 33-й, а иногда въ 40-й; также говорить не въ пользу подлинности сего свидътельства. По всему замътно, что изобрътатели сего свидътельства сами не знали, гдъ приличнъе вложить его въ Максимовы сочиненія. г) Самый образъ ръчи, приписываемый въ семъ свисвидътельствъ преподобному Максиму, недостоинъ его; ибо въ немъ замътна запутанность и неясность. Могъ ли, напримъръ, такъ выражать

<sup>(1)</sup> Истор. объ отц. и страдальц. соловецк. лист. 112.

свои мысли ученый Максимъ Грекъ: «протяженіемъ долгаго и средняго перстовъ сошедшася два естества во Христъ, сиръчь самого Спаса Христа исповъдуемъ»? Какіе это персы — долгій и средній? Долгій и средній перстъ есть одинъ и тотъ же перстъ! Кромъ сего, какая высказывается мысль словами: протяжениемъ долгаго и средняго перста исповъдуемъ два сошедшася естества во Христъ? Два сошедшіяся естества во Христа можно исповадывать совокупленіемъ двухъ перстовъ, а протяжение ихъ нисколько не относится къ такому исповъданію. По однону этому можно видъть, что составитель сего Максимова свидътельства быль невъжественный человъкъ, который не умълъ основательно выразить своей мысли, и который запутывается въ своихъ словахъ и понятіяхъ. Могь ли быть такимь Максимъ Грекъ? - Такія ли нужны свидътельства, чтобы согласиться съ раскольниками въ правотъ ихъ двуперстваго сложенія?

Наконецъ, противники наши ссылаются въ сноръ по сему предмету на свидътельство св. Мелетія антіохійскаго. Свидътельство сіе состонть въ томъ, что въ книгъ Кирилловой написано: «благословенный мужъ, Мелетій патріархъ, хотя еретики аріаны на соборъ (бывшемъ въ четвертомъ въкъ нъ Антіохіи) устращити и посрамити, и вся люди удивити, показа имъ три персты, и не бысть знаменія. Потомъ же два совокувль, и одинъ пригнувъ, и благослови, и

изыде отъ него огнь, яко молнія. И достославный оный испусти глась: тріе убо упостаси разумъваемъ, о единомъ же существъ бесъдуемъ. И тако посрами еретики» (1). Тоже читаемъ о св. Мелетін въ предисловін къ псалтирямъ, напечатаннымъ при патріаркъ Іосифъ, въ прологь и четів-минеть (2). Изъ сего свидътельства видно, что св. Мелетій защищаль на соборь ученіе о Богь, согласное съ учевіемъ никейскаго собора, т. е. Божество Сына Божіл и единосущность святыя Троицы; посему онъ показаль народу раздвленными три первые больше перста правой руки, а потомъ, для показанія единосущія лицъ Божественныхъ, соединилъ не иные, а эти же самые персты. Такъ надлежало сдвлать святому Мелетію потому, что иначе для народа было бы непонятно, почему онъ для выраженія какъ троичности, такъ и равенства Божественныхъ лицъ, употребиль не большіе три перста, а большюй съ двумя меньшими. Древній греческій историкъ Созоменъ объясняеть и самое обстоятельство, почему святый Мелетій для исповъданія троичнаго и единосущнаго Божества долженъ былъ употребить способъ перстосложенія, а не прямой устной ръчи. Онъ говорить, что святый Мелетій открыто исповъдаль словомъ единосущіе Смна Божія со Отцемъ; но когда произносиль свое

11

<sup>(1)</sup> Кирил. книг. лист. 183.

<sup>(2)</sup> Въ житіи св. Мелетін, 12 невраля.

неповъданіе, то архидіаконъ тогдашияго клира подбъжаль и заградиль ему уста рукою; но онъ ясные, чымы голосомы, выразиль свою мыслы поередствомъ руки, показавъ сначала три перста, а потомъ сложиль ихъ и показаль одинь. Когда же архидіаконь схватиль его руку и чрезь то открыль уста: то онь, получивъ свободу языка; еще яснъе и громче ябъявилъ свою мысль, и увъщевалъ народъ держаться опредъленій нивейскихъ; ибо мыслящей иначе отступаетъ отъ истины (1). Итакъ, если св. Мелетій на соборъ антіохійскомъ препирался съ аріанами за Божество Сына Божія и возвъщаль истину по сему и словомъ и перстами: то идеть ли это сколько нибудь къ доказательству того, что слагать персты для крестнаго знаменія должно пораскольнически? Думалъ ли въ то время св. Мелетій о томъ, какъ должно слагать персты при изображенія на себъ крестнаго знаменія, когда ему нужно было возвъщать народу только троичность и единосущіе лицъ Божественныхъ? — Слъдовательно свидвтельство Мелетіево вовсе не относится нь тому, что хотять доказать имъ раскольники. Пусть же представять намь, ненавистники тринерстнаго сложенія, другія доказательства въ заниту своего двуперстнаго. Они и представляють ихъ---

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Созом. Истор. церк. км. IV. гл. 28.

4) Изъ примъра святыхъ иконъ и мощей.— Раскольники указываютъ на иконы древнихъ временъ, на которыхъ находятъ изображенія святыхъ съ такимъ именно перстоложениемъ, какое употребляется у нихъ, и на этомъ думаютъ основать върность своего перстосложенія, а наше отвергнуть. Но если бы древнія иконы въ са-( момъ дълъ представляли то, что хотятъ доказать ими раскольники: то стоглавый соборъ не опустиль бы такого важнаго доказательства въ пользу своего двуперстнаго сложенія. Между тамъ онъ вовсе не упоминаетъ о семъ. Слъдовательно въ его время на древнихъ иконахъ не было твердыхъ основаній для такого перстосложенія, торое употребляють раскольники. Есть немало древнихъ иконъ съ сложеніемъ двуперстнымъ; но ихъ древность не восходитъ далъе стоглаваго собора, со временъ котораго стали выходить и распространяться иконы въ раскольническомъ вкусъ; ибо соборъ этотъ постановилъ правиломъ, чтобы иконописцы дълали изображенія такъ. какъ желаютъ этого двуперстники, даже предписывалъ священно-служителямъ исправлять прежнія изображенія согласно съ этимъ желаніемъ. Правило объ этомъ находится въ 27 главъ Стоглавника, гдъ говорится: «которыя будутъ св. иконы состарълися, и тъхъ велите иконникомъ починивати». Такимъ образомъ на эту ли старину св. иконъ должно ссылаться, чтобы доказать правость двуперстнаго сложенія? Для сего надлежить

обратиться къ глубочайшей древности, а эта древность вся говорить въ нашу пользу. Объ этомъ свидътельствуетъ весьма ученый и благочестивый астраханскій архіепископъ Никифоръ; именно онъ пишетъ: «по искренней совъсти свидътельствуемъ вамъ, что ни на какой греческой иконъ изъ тъхъ, кои мы ведъли (видъли же мы несчетное множество, между коими были и древнвишія), не было изображеній благословляющихъ, или молящихъ въ два перста. На всъхъ же, гдъ написаны благословляющія изображенія, написаны такимъ образомъ, какъ благословляють всъ православные. Въ первый разъ мы видъли изображенія благословящія въ два перста въ Россіи, и о семъ почудившись вопрошали предстоящихъ, для чего такъ персты пишутъ? На сіе отвъчали: раскольники-де спорять, что такъ должно благословлять, и сіи суть ихъиконы» (1). Значить, иконы, выжедшія изъ подъ руки раскольниковъ, и сдължныя въ ихъ вкусъ, вовсе для насъ не имъютъ силы и не ръшаютъ спора о перстосложенію» (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Отвът. преосв. Никимор. стр. 330. Москва. 1869 г. Сей доблестный пастырь и приснопамятный мужъ былъ родомъ грекъ; родился въ городъ Кореу отъ благородныхъ родителей—графовъ Осотокіевъ въ 1731 году, а сиончался въ Россіи въ 1800 году.

<sup>(2)</sup> Раскольники, какъ важнъйшинее доказательство по сему предмету, представляютъ образъ тихвинской иконы Матери Божіей, писанжой, по преданію, св. евангелистомъ Лукою; но—несправедляво. Въ этой иконъ большой перстъ Спасителя положенъ на второмъ составъ безъимяннаго пальца. Слъдовательно это перстосложение именословное, употребляющееся обыкновенно въ благословения. Тоже должно эзикъ-

Перейдемъ теперь къ св. мощамъ, отъ примъра которыхъ заимствуютъ раскольники доказательство въ пользу своего двуперстнаго сложенія. Въ этомъ случать они указываютъ на преподобнаго Илію Муромца и многобользненняго Пимена, св. мощи которыхъ почиваютъ въ Кіевъ, и у которыхъ персты будтобы сложены по

тить и объ иконахъ Матери Божіей — боголюбской, владимірской, смоленской, казанской, иверской и другихъ. Во встхъ этихъ изображеніяхъ нътъ и слъда того, что бы молящійся христіанинъ слагалъ свои персты пораскольнически. Къ числу любимой и уважаемой раскольниками старины относится также корсунскій крестъ, находящійся въ большемъ Успенскомъ соборь въ Москвъ. На немъ представлены изображенія — Спасителя, св. ангеловъ, св. апостоловъ — Петра, Вареоломея, Матеея и Марка съ видомъ благословляющимъ, и здѣсь же изображена св. пророчица Анна въвидѣ молящемся. Всѣ сіи изображенія представляють сложеніе перстовъ раскольническое, т. е. у нихъ большой палецъ соединенъ съ двумя послъдними, а указательный и средній простерты. Но объ этомъ кресть должно замътить, что онъ не греческой работы, а есть произведение кого либо изъ русскихъ, подобнаго тъмъ, которые до стоглаваго собора, какъ удостовърнетъ самый сей соборъ, писали св. иконы самосмышленіемъ и своевольствомъ (Стогл. гл. 43). Ибо греки, народъ просвъщенный и знакомый съ священною исторіею, не могли писать иконъ, несообразныхъ съ исторією. «Честный крестъ, какъ говоритъ самъ большой катихизисъ, пріятъ начало отъ времени Христа, избавителя нашего, распеншагося на немъ, и отъ св. апостолъ». Ло распятія же Господа крестъ нигдъ и ни у кого не быль въ святомъ почтеніи и употребленіи. Но св. Анна пророчица, несмотря на то, что скончалась прежде распятія Господня, представлена на кресть корсунскомъ съ крестомъ молитвеннымъ. Итакъ что же доказываетъ корсунскій крестъ? То, что онъ произошель въ старину и принять въ Успенскій соборъ, по недостатку строгой разборчивости, бывшей въ старину, и хранится тамъ досель не какъ образецъ истиннаго и правильнаго перстосложенія, а какъ одно священное изображеніе. Что такое изображение допущено и сохраняется досель въ соборъ Успенскомъ, это объясняется тъмъ, что Церковь православная не находитъ великаго зла въ такомъ или другомъ сложении перстовъ. Если она ведеть споръ по сему дълу, то ведеть единственно потому, что раскольники придають ему такое важное значене. Замътимъ вообще, что раскольники въ своихъ доказательствахъ о сложении двуперстраскольническому обыкновенію (1). Но указаніе это несправедливо; сложеніе перстовъ у преподобныхъ Иліи и Пимена-по обычаю православному; ибо у нихъ большой палецъ лежитъ среди указательнаго и средняго, а не сложенъ съ двумя прочими, меньшимъ и мизинцемъ. Кромъ этихъ святыхъ, есть еще въ кіевскихъ пещерахъ мощи преподобнаго Спиридона просфорника, скончавшагося въ XII въкъ и открыто почивающаго въ ближнихъ пещерахъ; у него явственно сложены три первые перста правой руки точно такъ, какъ св. Церковь употребляеть для крестнаго знаменія, а два послъдніе пригнуты. Наконецъ важнъйшее и непререкаемое свидътельство противъ двуперстнаго сложенія мы имъемъ въ рукъ св. апостола Андрея первозваннаго, присланной Пароеніемъ цареградскимъ патріархомъ къ государю Михаилу Оедоровичу, при россійскомъ патріархъ Іосифъ въ 1644 году. Этотъ великій даръ присланъ изъ Греціи въ Россію именно съ тъмъ,

номъ, заимствуемыхъ ими отъ св. иконъ, ссылаются или на тѣ иконы, которыя произошли отъ неизвъстныхъ художниковъ и работа которыхъ подлежитъ еще изслъдованию, законна ли и правильна ли она, или на тѣ, которыя представляютъ собою перстосложение благословляющее. Первыя изображения не имъютъ для насъ никакой силы и доказательности потому, что онъ могли произойти отъ людей неправославныхъ, которые руководились тѣмиже самыми понятими и видами, подъ влиниемъ которыхъ остаются доселѣ раскольники; послъдния совсъмъ не относятся къ доказательству того, что хотятъ доказать неправомыслящіе; ибо сложеніе перстовъ для благословенія и молитвы — не одно и тоже, какъ показано будетъ это въ своемъ мѣстъ.

<sup>(1)</sup> Поморск. отвът. 5.

чтобы прекратить споры раскольниковъ по сему предмету; она и нынъ находится въ Успенскомъ соборъ и представляетъ собою сложение перстовъ точно по обычаю вселенской православной Церкви (1). Какъ и почему раскольники не обращаютъ своего вниманія на такія важныя доказательства и не приходятъ къ иному, лучшему убъжденію?

Они хотятъ поддержать себя въ своемъ упорствъ примъромъ священническаго благословенія; въ слъдствіе чего у нихъ составилось выраженіе: «како благословихомся, тако и крестихомся». Выраженіе это какъ будто имъетъ видъ и подобіе священнаго текста. Но изслъдуемъ, сколько въ немъ заключается силы и смысла.

5) Отъ примъра священическаго благословенія.—По мнънію раскольниковъ, ихъ двуперстное сложеніе лучше и правильнъе нашего потому, что сходно съ сложеніемъ перстовъ священническимъ.—На это отвъчаемъ: въ Церкви христіанской употребляется два перстосложенія: одно общее всъмъ христіанамъ, которое называется молитвеннымъ; другое то, которое исключительно принадлежитъ пастырямъ Церкви, и которое употребляють они при благословеніяхъ. Сіем благословеніе предоставлено однимъ священникамъчи епископамъ, и кромъ ихъ никто не имъетъ права благословлять. Это совершенно ясно изъ 27 правила св. Василія великаго, изъ котораго ввдно,

<sup>(1)</sup> Пращиц. отв. 74. 77.

что благословение причисляется къ священническимъ службамъ. Это правило излагается слъдующимъ образомъ: «о пресвитеръ, по невъдънію обязавшемся неправильнымъ бракомъ, я опредвлилъ, что должно, т. е. пресвитерскимъ съдалищемъ пусть онъ пользуется, отъ прочихъ же двиствій пресвитерскихъ да удержится: ибо такому довольно прощенія. Благословляти другихъ, кто долженъ врачевать собственныя язвы, не подобаетъ. Ибо благословение есть преподалние освященія. Но кто сего не имъетъ по причинъ граха неваданія, тотъ какъ преподасть другому? Того ради не благословляеть ни всенародно, ни особь, ни тъла Христова да не раздаетъ другимъ, ниже иное служение да совершаеть; но довольствуется священно-служительскимъ мъстомъ» (1)... Есть и другія вины, за которыя священникъ лишается права благословенія. Если же такимъ образомъ не всякій и священникъ имъетъ право благословлять, то можеть ли простой мірянинь слагать персты свои такъ, какъ слагаютъ ихъ священники при благословеніяхъ? Слъдовательно правильно ли поступають раскольники, когда для своего молитвеннаго перстосложенія беруть примъръ отъ священнического благословенія? Не все то прилично простому человъку, что предоставлено сану священному. Притомъ, есть ли какое нибудь сходство между раскольническимъ дву-

<sup>(1)</sup> Книга правил. лист. 303.

перстнымъ сложеніемъ и сложеніемъ перстовъ священническимъ? Священники въ своихъ благословеніяхъ употребляютъ не два только перста, а всъ пять; именно, они большой палецъ полагають на средину предпоследняго такъ, чтобы изъ совокупленія ихъ выходила буква Х; посльдній меньшій держать наклонно такъ, чтобы онъ составляль собою букву С, которая, при сложени съ прежнею Х, образуетъ слово: Христосъ; указательный же перстъ они держатъ прямо такъ, чтобы онъ образовалъ букву I; а средній опять наклонно такъ, чтобы онъ представляль видь буквы С, которая въ соединеніи съ прежнею буквою I выражала бы слово: Іисусъ, Итакъ можно ли сказать, что бы раскольники двлали какое либо подражаніе священническому благословленію, когда слагають своимъ образомъ персты для крестнаго знаменія? Наконецъ замътимъ: какую мысль имъютъ раскольники, когда слагають свои персты для крестнаго знаменія, и что хотять этимъ выразить? Если они этимъ выражаютъ имя Христа Іисуса: то пусть не говорять, что слагають свои персты во образъ святыя Троицы, какъ говорили они прежде; а если слагають ихъ во имя святыя Тронцы: то пусть не указывають на примъръ священниковъ, которыхъ перстосложение есть именословное, во изображеніе пресвятаго имени: Іисусъ Христосъ. Такъ дълаютъ они, придерживаясь древняго повельнія Господа, которое дано было еще въ вет-

хомъ завътъ священникамъ: и да возложатъ Имя мое на сыны израилевы, и Азъ Господь благословлю я (Числ. 6, 27). Слъдовательно на это доказательство, приводимое раскольниками въ пользу своего двуперстнаго сложенія, мы отвътимъ имъ: пусть, при своемъ сложении перстовъ въ молитвъ, держатся единства мысли и понятія, и не бросаются то въ ту, то другую сторону; пусть не смъшиваютъ между собою то, что имъетъ свою особенность и разность.

Остановимся наконецъ 6) на исторіи папы Формоза. Находятъ раскольники и въ ней основаніе для своего двуперстнаго сложенія. Еще Никита въ своей челобитной, поданной царю Алексью Михайловичу въ 1667 году, писалъ, что триперстное сложеніе взято будтобы отъ Формозовой ереси. «Да по его же Никонову уложенію, въ новыхъ его книгахъ напечатано, христіаномъ крестнаго знаменія персты совокупляти напротивъ св. отецъ преданія, тремя персты. И то, государь, триперстное знаменіе напечаталь онъ отъ Формозовы ереси» (1). Въ печатной раскольнической повъсти о мучении Петра и Евдокима православное триперстное сложение также называется мудрованіемъ злаго прелестника, Формоза еретика (2). Впослъдстви времени соста-. вилась цълая сказка о Формозъ, которая состо-

<sup>(1)</sup> Жезл. правл. ч. І. лист. 56, облич. Никит. 21. (2) Истор. о соловецк. страдальц. гл. 5. лист. 193.

итъ въ томъ, что сей Формозъ послъ своей смерти за его новое ученіе о триперстномъ сложеніи быль выкопань изъ земли папою Стефаномъ. который поругался ему и повелълъ отсъщи три перста. При чемъ послъдовали великія чудеса. Ибо когда быль отсъчень одинь перстъ, то разверзлась земля, и бысть пропасть велія. Когда быль отсъчень другой персть и повержень въ оную пропасть, то вышель огонь изъ бездны той. А когда отсъченъ быль и третій перстъ, то явился изъ пропасти велій смрадъ. Наконецъ, когда брошено было въ ръку Тибръ самое тъло Формозово, то погибла вся рыба въ ръкъ той и не являлась въ ней чрезъ три года. Эта выдумка раскольниковъ о Формозъ заимствована ими изъ латинскихъ писателей о римскихъ папахъ, при чемъ искажаются всъ событія исторіи, Чтобы объяснить себъ, въ чемъ было дъло, приведемъ отвътъ нашего собора, бывшаго въ 1667. году, въ которомъ на 21 Никитино обличение говорится о семъ слъдующее:

«Повъдуютъ еще противницы триперстное сложение ересь быти Формозову, емуже три усв-кошася отъ Стефана папы персты за триперстное знаменование: но лжа си безмъстная; ибо не за сложение трехъ перстовъ въ изображении креста ему отсъкошася персты, занеже римляны не знаменуются, ниже благословляютъ тремя персты, но всею рукою: но за тую вину, яко Формозъ, егда еще кардиналъ бяше и посылашеся

отъ Іоанна папы въ заточеніе, далъ бяше рукописаніе свое Іоанну, еже никогдаже въ Римъ возвратитися. Умершу же Іоанну, и престолъ занявшу Мартину, забывъ Формозъ рукописанія своего, возвратися въ Римъ, бывъ призванъ и разръшенъ отъ Мартина папы. Таже Мартину преставившуся, бысть Формозъ папою, предваривъ Стефана, иже излиха тщася заняти высочествіе престола: и за сіе препятствіе мстися Стефанъ надъ Формозомъ по смерти, и аки недостойну бывшу служенія архіерейскаго, устче два перста, имаже осяза божественныя тайны, а не три. Чти о семъ Платину историка италіанскаго. Но кто Стефанъ бъ папа, вопрошаю вы, о раскольницы, чимъ досточестіемъ утверждается? Еретикъ бъ и недостойный нарещися папою, якоже самъ Бароній свидательствуетъ. Се какова правда ваша, такова и свидътеля приводите, бе-Эумніи» (¹)!

Изъ сего отвъта нашего собора видно, что раскольники безъ всякой нужды обращаются для разръшенія спора о перстосложеніи къ церкви римской, которая отдълилась отъ Церкви православно-восточной, и, по своемъ отдъленіи, не имъетъ для нея никакого авторитета; безъ всякаго основанія они называютъ Стефана благочестивымъ, который, по суду самыхъ римскихъ писателей, былъ образцемъ высшаго властолю-

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Жезл. правл. ч. I. лист. 61.

бія и недостойнымъ папскаго званія; онъ ругался надъ Формозомъ и усъкалъ его персты не за триперстное сложеніе, которое совстмъ не употребляется въ церкви римской, а изъ одной мести къ этому Формозу, который успълъ предвосжитить папское достоинство у Стефана, когда онъ особенно домогался сего достоинства послъ смерти папы Мартина. За оскорбленіе своей гордости сей Стефанъ неистовствовалъ надъ умершимъ Формозомъ и усъкъ ему не три перста, а два, коими онъ прикасался къ божественнымъ тайнамъ. Слъдовательно, при поруганіи надъ умершимъ Формозомъ со стороны Стефана, не только не было никакихъ чудесъ, но и не могло ихъ быть здъсь, такъ какъ въ этомъ случать дъйствовала одна необузданная страсть злобнаго человъческаго сердца.

Доказаль ли, раскольникъ, правоту и истинность своего двуперстнаго сложенія всьми доводами, какіе представляль ты на сей предметъ?—
Доказаль только то, что ты кочешь держаться
своего обычая, и оставаться при немъ непремънно, несмотря ни на какія убъжденія и доказательства. Потому-то ты обращаешься къ примърамъ и доказательствамъ церкви неправославной, вымышляешь сказки, превращаешь событія
нсторіи, дълаешь свои нельпыя толкованія на предметы священные и хватаешься за все, что хотя
сколько нибудь благопріятствуетъ твоему образу
мыслей. И сіи-то безсильныя, ничего не значу-

щія доказательства представляещь какъ ръшительныя и непоколебимо твердыя! Пусть они будутъ тверды для тебя, но не для насъ. Изъ всего, что ты говоришь о преимуществъ своего двуперстнаго сложенія, мы нисколько не видимъ твоей справедливости и истины, и потому не видимъ основанія давать предпочтеніе твоему двуперстному сложенію предъ своимъ триперстнымъ, не видимъ даже причины, почему ты такъ жарко и упорно стоишь за свое обыкновеніе въ столь маломъ для въры дълъ, каково есть сложеніе пальцевъ.

Но почему, говорятъ раскольники, наше сложеніе перстовъ не принимается вами? — Потому, что оно ни на чемъ не основано и несвойственно христіанамъ вселенской православной Церкви. Кому свойственъ тотъ обычай слагать свои персты, при знаменіи крестномъ, котораго держатся раскольники? Есть родъ христіанъ, употребляющихъ такое перстосложение, за которое стоятъ наши мнимые ревнители благочестія и истины, и сіи христіане суть армяне. Если бы только одни наши раскольники знаменовали себя крестомъ такого сложенія перстовъ, которое они принимають и защищають: то еще можно было бы подумать, что они держатся этого обычая по какимъ нибудь неяснымъ преданіямъ о семъ дъль; но когда этому обычаю слъдуютъ армяне, которые древнъе нашихъ раскольниковъ: то самое это сходство ихъ показываетъ, гдъ скрывается начало и корень ихъ уважаемаго обычая. Если кто изъ раскольниковъ усумнится въ справедливости этой нашей мысли, то такой можеть повърить сіе дъло самымъ опытомъ. Армяне досель слагають свои персты именно такъ, какъ это двлаютъ наши раскольники, и ни за что не хотять измънить его на нашъ православный обычай. Почему они такъ это двлають? Потому, что у нихъ есть свои мысли о лицахъ троическаго Существа Божія. Какъ мыслять они о лицахъ пресвятыя Троицы? Они держатся ереси аріанской и несторіанской. Аріане признаютъ равенства и единосущія Сына Божія со Отцемъ. Несторіане не допускають во Інсусъ Христъ двухъ естествъ-божескаго и человъческаго соединившимися во единомъ лицъ Его, следовательно разделяють Его личность. Объ эти ереси, осужденныя и отвергнутыя Церковію вселенскою, армяне выражають своимь двуперстнымъ сложеніемъ. Именно, чтобы показать неравенство лицъ пресвятыя Троицы, они соединяютъ большой перстъ съ двумя послъдними меньшими; а чтобы выразить двойство естествъ во Христъ не соединившимися въ одномъ лицъ Его, / они оставляютъ простертыми два перста — указательный и средній (1). Итакъ, здъсь-то, въ ереси аріанской и несторіанской, содержимой армя-

<sup>(°)</sup> Послан. Игнат. митроп. сибирс. въ Правосл. Собесъд. 1855 г. кн. 2. стр. 49. 62.

нами, скрывается вся древность раскольническаго двуперстнаго сложенія, которое они ложно производять отъ самого Іисуса Христа, Его святыхъ апостоловъ и св. отцевъ. На этомъ-то основаніи Церковь православная осуждаетъ и отвергаетъ раскольническое двуперстное сложеніе. Она не считаетъ за великое дъло сложеніе перстовъ, при истинной въръ молящагося; но смотритъ недовърчиво на тъхъ, которые не согласуются съ нею въ обычаъ слагать при крестномъ знаменіи персты такъ, какъ этого требуетъ она отъ истинныхъ чадъ своихъ.

Какъ перешло отъ армянъ къ нашимъ раскольникамъ обыкновеніе слагать персты при крестномъ знаменіи? Какимъ образомъ оно могло проникнуть къ нимъ и привиться? — Путь сей давно уже извъстенъ; извъстенъ и виновникъ сего дъла, и время, съ котораго началось оно.

Исторія церковных вересей говорить намъ, что быль накто монахъ Мартинъ, сынъ армянскаго священника, который странствоваль въ Римъ, отгуда въ Царыградъ, а послъ прибылъ въ Россію въ 1144 году; здъсь, назвавъ себя православнымъ грекомъ и родственникомъ константивославнымъ грекомъ и родственникомъ константивославнымъ грекомъ и родственникомъ константивославнымъ грекомъ и родственникомъ константивославнымъ подъ этимъ своимъ именемъ учить народъ разнымъ ересямъ и суевъріямъ. Впослъдствіи времени онъ издалъ цълую книгу своихъ заблужденій, которую назвалъ «Правдою». Въ этой книгъ онъ писалъ, что во Христъ одно естество, что креститься должно

двумя последними перстами съ присовокупленіемъ къ нимъ большаго перваго; послъ псалмовъ пъть алмилуіа подважды; при церковныхъ обрядахъ ходить посолонь; на просфорахъ не дълать крестнаго знаменія; креста четыреконечнаго не почитать, и многое другое. Бывъ призванъ на кіевскій соборъ и вопрошенъ архіереями православными, онъ открылъ всъ свои ереси, и признался, что онъ не грекъ, ни православный, ни патріаршій родственникъ, но родомъ и ересію армянинъ; при чемъ подъ клятвою далъ объщаніе отрещися всего, кромъ армянской ереси, въ которой онъ родился и воспитанъ. Почему посланъ былъ помянутыми архіереями въ Константинополь, гдъ былъ созванъ по дълу его соборъ, на которомъ онъ былъ судимъ патріархомъ Лукою Хрисоверхомъ и признанъ достойнымъ сожженія (1). Несомнънно извъстно изъ исторіи нашей Церкви то, что въ лъто 1660 явились въ Сибири три эльйшихъ человъка: Іосифъ Асто-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Хотя сторонники раскола оспариваютъ историческую достовърность какъ самого Мартина армянина, такъ и бывшаго противъ него собора въ Кіевѣ, хотя усиливаются они доказать, что это лице вымышленное самими православными для удобнъйшаго обличенія раскольническаго отступленія отъ Церкви; но это мнѣніе не имѣетъ за собою силы рѣшительныхъ доказательствъ. Впрочемъ и независимо отъ Мартина армянина двуперствое сложеніе могло перейти въ нащу страну отъ армянъ чрезъ торговыя сношенія русскихъ съ иноземцами. Главнымъ мѣстомъ, гдѣ соприкасались русски съ иноземцами въ древности, былъ Новгородъ; тамъ армянскій обычай слагать персты при молитвѣ могъ найти себѣ первыхъ подражателей въ стригольникахъ и жидовствующихъ, а чрезъ нихъ распространиться и между всѣми нашими раскольниками.

менъ, родомъ армянинъ, по мъстожительству казанецъ, — Іаковъ Лепехинъ и лжемонахъ Авраамъ Венгерскій, родомъ жидовинъ. Они стали учить людей не ходить въ церковь, не исповъдываться, не причащаться, не вступать въ бракъ по церковному чину; знаменіе крестное полагать на себъ не по древнему чину, принятому отъ грековъ, т. е. тремя первыми перстами, но двумя послъдними, по обычаю армянской ереси. Отселъ-то возникло и распространилось между раскольниками ихъ двуперстное сложеніе. Вотъ кто ихъ апостолы и св. отцы, на которыхъ они обыкновенно ссылаются, при защищеніи своихъ заблужденій и противленіи истинъ Церкви православной (1).

Если такимъ образомъ несомнънно, что сложеніе перстовъ раскольническое есть сложеніе армянское, то спраціивается: почему наши мнимые ревнители правды и благочестія такъ упорно стоятъ за этотъ явно не православный обычай? Почему они не хотятъ отстать отъ него и послъдовать общему обыкновенію въ этомъ дълъ съ Церковію православно-восточною? Здъсь-то и открывается въ полномъ свътъ все безразсудное ихъ упрямство и слъпой фанатизмъ. По одному тому надлежало бы раскольникамъ оставить свое двуперстное сложеніе, что оно свойственно еретикамъ-армянамъ, и, прекративъ всъ споры, согласиться съ нами.

<sup>(1)</sup> Отвът. преосвящ. Никифор. стр. 124—126.

Соглашаться съ нами или не соглашаться есть дъло произвола раскольниковъ; но долгъ справедливости требуетъ, чтобы они выслушали наши мысли и сообразно съ ними судили о насъ,чтобы вивсто нашихъ ръчей не составляли свои злорьчія и не относили къ намъ того, что собственно принадлежить имъ. Когда говоримъ, что мы, слагая персты для крестнаго знаменія, свидътельствуемъ этимъ свою въру въ Господа Іисуса и Его святое ученіе: то пусть не называють это знаменіемь нашего отступленія оть въры и печатію антихриста. Когда говоримъ, что мы знаменуемся крестомъ во освящение и спасеніе свое: то пусть не называють это погибелію души. Когда объявляемъ имъ на ясныхъ и очевидныхъ доказательствахъ, что мы въ сложени перстовъ держимся древнъйшихъ преданій Церто пусть не называють это діавольскимъ преданіемъ. Когда прямо выражаемъ имъ, что мы слагаемъ свои персты во имя пресвятыя Троицы: то пусть удержатъ свой языкъ отъ зла и жульнаго слова, будто мы крестимся во имя трехъ нечистыхъ духовъ. Ибо иначе, смотрите, противники и порицатели наши, на кого падаетъ такая хула ваша, и кого вы называете духами нечистыми? Страшны такія слова ваши: но они насъ не смущаютъ и не потрясаютъ; ибо они принадлежатъ вамъ, а не намъ (1).

<sup>(1)</sup> Чтобы унизить наше сложение перстовъ, раскольники называютъ его щепотью. Сами они составили это выражение и думаютъ,

Такъ, защитники правды, ревнители благочестія! препираясь съ нами за истину, къ чему вы ни обращаетесь, за что ни беретесь въ своихъ спорахъ съ нами о предметахъ въры, вездъ остаетесь при одной лжи и неправдъ. Пора бы вразумиться вамъ и понять, гдъ вы и какую избрали для себя сторону.

(продолжение будеть)

что оно должно быть очень сильно. Напротивъ, оне вовсе не витетъ никакой силы. Ибо щепоть не есть сложение трехъ перстовъ, а только двухъ первыхъ. Находять они еще богословское основание противъ нашего триперстнаго сложенія; именно: поелику триперстнымъ сложениемъ выражается св. Троица, а это перстосложение употребляется для креста: то симъ будто показывается, что на крестъ страдало не одно лице, а всъ три лица пресвятыя Троицы. Посему, говорятъ, крестное знамение должно дълать не тремя перстами, выражающими святую Троицу, а двумя, означающими два естества во Христъ Інсусъ. — Но не сами ли раскольники находятъ образъ троичности лицъ Божественныхъ въ своемъ двуперстномъ сложени? Ибо, какъ мы видъли, коти раскольники свое сложение навываютъ двуперстнымъ, но оно также есть триперстное въ совокупления съ большимъ первымъ. Следовательно это возражение ихъ относится и къ нимъ саминъ. Притомъ, если не должно дълать крестнаго знаменія триперстнымъ сложеніемъ, выражающимъ святую Троицу, потому что на кресть пострадало только одно лице св. Троицы, Сынъ Божій, а не вся Троица: то по этой же причинь не делжно изображать крестнаго знаменія и двуперстнымъ сложеніемъ, означающимъ два естества во Христь; ибо во Христь Інсусь страдало на кресть только Его человъчество, а не божество. Итакъ, спрашивается: какъ же послъ сего нужно слагать персты при употребления крестнаго знаменія?

### 0

## *<b>ЖЕНСКОМЪ СВЯЩЕННОДЪЙСТВОВАНІМ*

Св. апостоль Павель, говоря о двлахъ благочестія общественныхъ, въ которыхъ должна упражняться женщина христіанка, замътиль, что она должна быть извъстна по добрымъ дъламъ, воспитывать двтей, принимать странников'ь, умывать ноги святымъ, помогать бъдствующимъ, быть вообще усердною ко всякому доброму дълу (1 Тим. 5, 10), а въ наставленіяхъ своихъ, какъ долженъ епископъ поступать въ домъ Божіемъ, который есть Перковь Бога живаго (1 Тим. 3, 15), постановиль женщинамъ христіанкамъ въ обранность касательно отношенія ихъ къ священнослуженію сльдующее: (хошу убо, да молитвы творять) во украшеніи липотноми, со стыдиніеми и циломудріемь да украшають себе, не въ плетеніихъ, ни златомъ, или бисерми, или ризами многоцинными, но, еже подобаеть женамъ объщавающимся благогестію, дълы благими. Жена въ безмолвіи да угится со всякимъ покореніемъ (1 Тим. 2, 8—11).

Къ сожальнію, во дни апостола же Павла между женщинами христіанками, посвятившими себя на служение страннымъ, больнымъ и проч., и долженствовавшими творить молитвы въ церкви во украшеніи лъпотномъ, со стыдъніемъ и цъломудріемъ украшая себя, не въ плетеніихъ, ни златомъ, или бисерми, или ризами многоцънными, но, еже подобаетъ женамъ объщавающимся благочестію, дълы благими, и учась тамъ въ безмолвіи со всякимъ покореніемъ, находились вногда и такія, которыя, вопреки своему долгу, нестрого держались упомянутыхъ обязанностей своего званія, но позволяли себъ заниматься и такими дълами, какихъ дълать имъ повелъно не было. Свидътель тому самъ св. апостолъ Павелъ, который отзывается о такихъ женщинахъ въ слъдующихъ словахъ: праздны учатся обходити домы не тогію же праздны, но и блядивы и оплазивы, глаголющыя, яже не подобаеть. Се бо нъкія развратишася въ слъдъ сатаны (1 Тим. 5, 13. 15).

Къ большему сожально, въ наше время между глаголемыми христіанами, живущими и среди и около насъ, немало можно встрътить женщинъ уже такого рода, которыя въ дъланіи того, чего не слъдуетъ имъ дълать, зашли гораздо далье, нежели какъ заходили въ томъ упомянутыя женщины временъ апостольскихъ. Въ рас-

кольнической общинъ безпоповцевъ онъ не только праздны обходять домы, гдъ бывають и блядивы и оплазивы, глаголюще, яже не подобаетъ, но и общественныя молитвы отправляютъ, и поученія говорятъ, и святое евангеліе читаютъ, и требы исправляютъ, и таинства совершаютъ, однимъ словомъ: исправляютъ такія дъла, которыя слъдуетъ исправлять только лицамъ мужескаго пола, нарочно для того избраннымъ и освященнымъ, — дъла христіанскаго священнослуженія.

Не трудно примътить, что такое положеніе дъла и по суду простаго смысла человъческаго неестественно въ Церкви Христовой. Женщина, какъ извъстно, создана была послъ мужчины (1 Тим. 2, 13), отъ него, отъ плоти его, отъ костей его (Быт. 2, 21-23. 1 Кор. 11, 8): а у безпоповцевъ она поставляется впереди его. Женщина, имъющая мужа, - извъстно и это, - не главный членъ въ семействъ, но обязана къ мужу имъть обращение свое, который ею и обладать должень (Ефес. 5, 23. Быт. 3, 16): а у безпоповцевъ она является на дълъ главою мужа, обязаннаго къ ней имъть обращение свое и быть въ ея обладаніи. Та, по слову святаго Писанія, прельстившись впала въ преступленіе (1 Тим. 2, 14), слъдовательно легче, скоръе и опаснъе, нежели мужчина, можетъ подвергнуться какому нибудь обольщенію, искушенію (1): а у безпопов-

<sup>(1) «</sup>Аще ли чесому научитися хотять (жены), въдому своиль мужей да вопрошають. Имъ, говорить (апостоль), непозво-

цевъ она выдается имъющею болъе, нежели мужчина, и твердости духа, и непоколебимости въразсужденіи, и силы противъ угодливости, и благодушія при искушеніяхъ. Откуда же, спрашивается, столь неестественный порядокъ дъла у безпоповцевъ? На чемъ онъ основанъ и можетъ ли онъ быть основанъ на чемъ нибудь?

Святое Евангеліе, упоминая о многихъ лицахъ мужескаго пола и женскаго, упоминаетъ и о такихъ изънихъ, которыя находились или держали себя къ Господу Інсусу Христу въ нъкоторыхъ особенныхъ отношеніяхъ. Между последними оно даетъ возможность отличить по преимуществу Марію, матерь Клеопы (Іоан. 19, 25), Іакова меньшаго (Марк. 15, 40) и юсій (Мате. 27, 56), Марію Магдалину (Іоан. 19, 25. 20, 1), Мароу и Марію, сестеръ Лазаря (Лук. 10, 38-42), Іоанну (Лук. 24, 10), Саломію (Марк. 16, 1) и другихъ женщинъ, принесшихъ апостоламъ первую въсть о восресеніи Спасителя (Лук. 24, 10); а между первыми научаетъ отличать двенадцать (Лук. 6, 13-16. 9, 1-2) н другихъ семьдесять (Лук. 10, 1) мужей, которыхъ самъ Господь избралъ изъ среды прочихъ первоначально для общественнаго проповъданія ученія его. Не видно по святому Евангелію, въ ка-

лительно въ церкви не только самимъ говорить открыто, но и спранивать о чемъ нибудь. Почему же онъ поставляетъ ихъ въ такомъ подчинения? Потому, что жена есть существо слабъйшее, непостоянное и легкомысленное». Св. Златоуст. бесъд. на 1 посл. къ Корине. 37: ч. 2. стр. 298. Спб. 1858 г.

комъ положеніи поставили себя Мароа и Марія во время страданій Господа, когда имъ особенно надлежало показать свою любовь къ Нему (Сирах. 6, 7-9. 15), по любви къ нимъ воскресившему брата ихъ Лазаря (Іоан. 11, 1—45); но въ отношеніи къ нъкоторымъ изъ прочихъ упомянутыхъ желщинъ изъ него явно, что онъ не оставили Его въ эту годину тяжкаго гаса (Марк. 15, 47. Лук. 23, 55. Іоан. 19, 25), когда пренепорочная душа Его скорбъла смертельно (Мато. 26, 38). Не видно по святому Евангелію и того, что случилось съ другими семидесятью учениками Спасителя въ то время, когда Ему предстало довершить дало, которое поручиль Ему . Отець мебесный исполнить (loan. 17, 4); но о двенадцати ученикахъ въ немъ прямо говорится, что одинъ изъ нихъ предалъ своего любимаго Учителя и Господа за тридцать сребрениковъ (Мате. 27, 3. Марк. 14, 10. Лук. 22, 4—5), другой, объщавшійся никогда не соблазниться о Немъ, хотя бы и всъ соблазнились (Мато. 26, 33. Марк. 14, 29), и съ твердостію стоявшій за Него въ то время, когда враги схватили Его въ саду геосиманскомъ (Мате. 26, 51. Лук. 22, 50. Іоан. 18, 10), съ клятвою отрекся отъ Него, прежде нежели пътелъ возгласилъ трижды (Мато. 26, 69-75. Іоан. 18, 16. 17. 25—27), а всв они, оставивъ Его, разбъжались (Мато. 26, 56. Марк. 14, 50). Такимъ образомъ, мужчины, нарочно избранные Господомъ Інсусомъ Христомъ для особен-

ной цъли, поколебались въ скорбную минуту дней плоти Его (Евр. 5, 7) и тъмъ явились не оправдавшими на этотъ разъ избранія своего. Казалось бы, что Господь отставить ихъ, устранить отъ порученнаго имъ дъла (Сирах. 34, 10) и возложить его на женщинь, какъ на лица, не усумнившіяся о Немъ въ самомъ рышительномъ случать, явившія къ Нему приверженность даже въ то время, когда и избранные мужчины оставили Его, и слъдовательно подававний на себя особенныя надежды. Между тъмъ Господь, приходившій на землю для того, чтобы проповъдать людямъ Евангеліе (Марк. 1, 38. Лук. 4, 43), быть первосьященникомъ (Евр. 6, 20) предъ Богомъ, для **умилостивленія** Его за гръхи ихъ (Евр. 2, 17) и пастыремъ ихъ (Іоан. 10, 11. 14) во спасеніе ихъ (Лук. 9, 56), воздавая всякому свое, уготовляя ночесть и возлюбившимъ Его женщинамъ, не измъняетъ прежняго изволенія своего относительно избранія на служеніе въры мужчинъ. Не женщинамъ, но св. апостоламъ, мужчинамъ, говоритъ Онъ по воскресеніи своемъ, когда устрояль царствіе Божіе, святую Церковь свою (Двян. 1, 3): дадеся Ми всяка власть на небеси и на земли (Мато 28, 18). Якоже посла Мя Отецъ, и Аэт посылаю вы (Іоан. 20, 21). Не женщинамъ, но св. апостоламъ, мужчинамъ, повелъваетъ Онъ: шедше въ міръ весь, проповъдите евангеліе всей твари (Марк. 16, 15), угаще блюсти вся, елина заповъдах вамь (Мато. 28, 20). Не женщинъ, но св. апостоловъ, мужчинъ, уполномочиваетъ Онъ научить вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19). Не женщинамъ, но св. апостоламъ, мужчинамъ, въщаетъ Господь: имже отпустите гръхи, отпустятся имъ: и имже держите, держатся (Іоан. 20, 23). Не женщинамъ, но св. апостоламъ, мужчинамъ, послъ того, какъ взявъ хлъбъ и возблагодаривъ и преломивъ и давъ имъ, говорят сіе есть тъло мое, еже за вы даемо, такожде и гашу, по вегери глаголя: сія гаша новый завтьть есть въ моей крови, заповъдуетъ Онъ: сіе творите въ мое воспоминаніе (Лук. 22, 19—20. 1 Кор. 11, 24. 25). Не женщинамъ, но св. апостоламъ, мужчинамъ, поручаетъ Онъ и привлекать людей ко спасенію и располагать ихъкъ ревностному содълованію онаго, и защищать спасающихся отъ уклоняющихъ отъ спасенія, такъ что если бы кто не послушался ихъ, то они въ правъ были отлучить таковаго отъ общенія съ Его Церковію (Мато. 10, 9—14. 27. 28. 18, 15—18). Не женщинъ, вообще, но св. апостоловъ, мужчинъ, содълалъ Господь Іисусъ Христосъ служителями своими и домостроителями таинъ Божінхъ (1 Кор. 4, 1), исправителями дълъ священнослуженія въ Его Церкви, освятивъ ихъ для того и особо Духомъ Святымъ (Іоан. 20, 22. 23), несмотря на то, что они были уже очищены чрезъ слово, которое Онъ проповъдалъ имъ (Іоан. 15, 3). Посему, основанія для безпоновщинскаго обычая—возлагать исправленіе дълъ христіанскаго священнослуженія на женщинъ въ святомъ Евангеліи нътъ.

Нътъ такого основанія и въ Апостолъ.-- Изъ Апостола не видно, что бы ученики Господа Іисуса Христа поручали когда нибудь исправленіе дълъ священнослуженія христіанскаго женщинамъ. Напротивъ, они всегда возлагали это на мужчинъ. Въ числъ лицъ женскаго пола, упоминаемыхъ въ немъ, особенное внимание обращаютъ на себя, во-первыхъ, пресвятая Дъва Марія, послуживная великой тайнь благочестія, яко Богь явися во плоти (1 Тим. 3, 16), неоднократно упоминаемая и въ Евангеліи, а въ Апостоль представленная принимающею участие въ общественномъ служени христіанъ Господу Богу (Дъян. 1, 14), нотомъ---нъкоторыя женщины, также принимавшія участіе въ общественномъ богослуженіи по чину въры Христовой (Дълн. 1, 14), далъе-четыре двищы, дочери Филиппа благовъстика, славныя даромъ пророчества (Дъян. 21, 8-9), и наконецъ --- накоторыя другія женщивы, по чему либо отжичаемыя очь другимы св. апостолами (2 юн. 1, 1. 13. Рым. 16, 3. 6. 12. 13. 15. 1 Кор. 16, 19. 2 Тим. 1, 5. 4. 19). Примъръ дочерей Филиппа благовъстника показываеть, что во времена св. авостоловъ не одни мужчивы, но и жевщины получали особенные дары Духа Святаго, дававине имъ способность къ поучению и молитвв, въ силу которей можно было имъ едина по

единому поучать другихъ и предлагать сообразныя нуждамъ св. Церкви молитвы (Дъян. 4, 24-30. 1 Кор. 14, 26-32). Какъ бы, посему, не быть въ числь служителей въры Христовой во дни св. апостоловъ и женщинамъ? Между тъмъ, въ Апостолъ нигдъ не сказано, что бы онъ проходили какую нибудь должность въ собраніяхъ христіанъ общественныхъ, какъ лица церковныя, нарочно для того избранныя и освященныя, напротивъ-примъчено, что всъ дъла священнослуженія исправлялись освященными для того мужчинами, которые и молитвы совершали (Дъян. 1, 24, 2, 42. 3, 1. 4, 23. 24), в поученія предлагали (Дъян. 2, 4. 14. 3, 12. 5, 21. 29-32. 42. Рим. 15, 16), и хлъбъ преломляли, т. е. литургію соверщали (Дъян. 2, 42), и прочія таннства дъйствовали (1 Кор. 4, 1), и распоряжались общественными трапезами (Дъян. 6, 2), которыя у христіанъ тото времени были общими въ ихъ молитвенныхъ домакъ посль молитвословій (Іуд. 1, 12), и судили неправильно поступавшихъ върующихъ (Дъли. 5, 1-10. 1 Kop. 5, 1-5. 2 Kop. 2, 6-10). Buoсладствін, когда число варующихъ, возрастая со дня на день, умножилось значительно, оказался недостатокъ въ лицахъ, которыя исправляли бы такіл дъла служенія. Надлежало умножить число таковыхъ дицъ, и что же видимъ по Апостолу? Собраніе върныхъ, по предложенію св. апостоловъ, избираетъ семь извъданныхъ, исполненныхъ Святаго Духа и мудрости, мужчинъ, а не женщинъ, которыя въ тъ времена также исполнялись Духа Святаго (Дъян. 21, 8—9), и поставляетъ ихъ предъ св. апостолами, а св. апостолы, помолившись, возлагаютъ на нихъ руки (Дъян. 6, 2-7): съ каковаго времени эти избранные мужчины и начинають проходить порученное имъ служение (Дъян. 8, 12—17). Св. апостолы, въ свою чреду, когда оказалось возможнымъ оставить антіохійскихъ христіанъ подъ руководствомъ однихъ избранныхъ пророковъ и учителей въры, мужчинъ, отдвляютъ, по повельнію Святаго Духа, отъ общества върующихъ, для посланія въ другія мъста съ проповъдію Евангелія, не женщинъ, но Варнаву и Савла, мужчинъ, которыхъ и отпускають туда съ постомъ, молитвою и рукоположениемъ (Дъян. 13, 1—3). Тъ же св. апостолы, когда образовались новыя общества върующихъ, во всъхъ мъстахъ поставляли пресвитерами не женщинъ, но мужчинъ (Дъян. 14, 23) (1), а епископамъ, коими были не женщины, но мужчины, заповъдывали поставлять по всъмъ городамъ въ пресвитеровъ и діаконовъ не женщинъ, но мужчинъ (1 Тит. 3, 2-10. 5, 17. Тит. 1, 5-10): каковыя лица по всему Апостолу именуются пастырями, учителями, епископами, пресвитерами, діаконами (Дъян. 20, 17. 28. Ефес. 4, 11. Фил. 1, 1. 1 Тим, 3, 2. 8. 5, 17. Тит. 1, 5. 7), а не пастыршами, учительшами, епископшами и такъ

<sup>(1)</sup> Рукоположиие имъ пресвитеры ( $\pi$   $\varphi$  $\varepsilon \sigma \beta$  $\psi \tau \varepsilon \varphi \circ \varphi \circ \varphi$ ) на вся церкви.

далъе, — уполномоченными проповъдывать людамъ истины спасенія во время и не во время, со всякимъ долготерпвніемъ и назиданіемъ и властію (1 Тим. 4, 13. 2 Тим. 4, 2. Тит. 2, 15), священно-дъйствовать таинства въры Христовой (Іак. 5, 14. 15. 1 Тим. 5, 22. Тит. 1, 5), совершать молитвы, прошенія, моленія, благодаренія за всъхъ человъковъ въ собраніяхъ върныхъ (1 Тим. 2, 1. 2), благоустроять все по духу въры святой (1 Тим. 4, 16. 5, 1—4. 7. 11. 17. 19. 20. 6, 17—20. 2 Тим. 2, 16. 23), съ кротостію наставлять противниковъ (2 Тим. 2, 25), заграждать уста непокорнымъ, пустословамъ и обманщикамъ (Тит. 1, 10. 11. 3, 10), и проч.

Съ другой стороны, въ Апостолъ не только нътъ ничего такого, на основании чего можно было бы хотя сколько нибудь оправдать обычай безпоповцевъ-возлагать исправление дълъ священнослуженія христіанскаго на женщинъ, но и есть изреченія, какбы нарочно сказанныя противъ него. Разумъемъ слъдующія изреченія: Жена въ безмолвіи да учится со всякимь покореніемь. Женъ же угити не повелъваю, ниже владъти мужемъ, но быти въ безмолвіи (1 Тим. 2, 11. 12). Жены ваша въ церквахъ да молгать: не повелься бо имь глаголати, но повиноватися, якоже и законъ глаголетъ. Аще ли тесому научитися хотять, въ дому своихъ мүжей да вопрошають: срамно бо есть жень въ церкви глаголати (1 Кор. 14, 34-36). Первое изъ этихъ изреченій сказано у св. апо-

стола Павла непосредственно по изображении того, какъ должны вести себя мужчины и женщины въ общественныхъ собраніяхъ по чину въры своей во время общихъ молитвословій (1 Тим. 2, 8-9), а послъднее-послъ того, какъ надлежить поступать въ собраніяхъ такого рода мужчинамъ, когда на нъсколькихъ изъ нихъ вмъсть низойдеть Духъ Святый такъ видимо и обильно, что они вдругъ получатъ откровение къ поученію и молитвъ (1 Кор. 14, 26-33). Не явно ли такимъ образомъ, что тъмъ и другимъ изреченіемъ наглядно обличается поведеніе раскольниковъ безпоповщинского толка, возлагающихъ у себя исправленіе двлъ христіанскаго священнослуженія на женщинъ?-И замъчательно, что св. апостоль отнюдь не возбраняеть женщинамъ молиться Богу и поучаться истинамъ въры въ собраніяхъ христіанъ общественныхъ: конечно, потому, что и женщинамъ то и другое столько же необходимо, какъ и мужчинамъ. Хошу убо, говорить онь, да молитеы творять мужів на всяком в мъсть, воздъюще преподобныя руки безь гињей и размышленія. Такожде (обачтов) и жены во украшеніи льпотномъ и проч. Жена въ безмолети да угится (1 Тим. 2, 8. 9. 11). Онъ поставляетъ правиломъ то, что женишнамъ не следуеть въ такихъ собраніяхъ учить (1), какъ,

<sup>(1) «(</sup>Апостоль) говорить, что женщинь надлежить до того быть молчаливою, что она не должна говорить въ церкви не только о житейскихъ, но и о духомнихъ предметакъ». Св. Зламоусть бесъд. на 1 послан. къ Тимое. 9. стр. 120. Спб. 1859 г.

напротивъ, бываетъ у безпоповцевъ, а надобно молчать съ полною покорностію. Жена, предписываеть св. апостоль, въ безмолвіи да учится со всякимъ покореніемъ. Жены ваша въ церквахь да молгать: не повелься бо имь глаголати (1). Замъчательно и то, что ръчь у св. апостола не о томъ только, что женщинамъ срамно въ церкви предлагать поучение, или отправлять гласно молитвы общественныя, но и о томъ, что онъ не имъютъ права бесъдовать въ молитвенныхъ собраніяхъ даже тогда, когда оказалось бы нужнымъ спросить имъ о чемъ нибудь учителя въры, мужчину, въ назиданіе душъ своихъ. во спасеніе. Аще ли, внушаетъ онъ, гесому наугитися хотять, въ дому своихъ мужей да вопрошають (2). Такъ явно воспрещено женщи-

Digitized by Google

<sup>(1) «</sup>Сказавъ: жены ваша вт церквахъ да молчатъ: не повелься бо имъ глаголати, но повиноватися, (апостолъ) присовокупилъ: якоже и законъ глаголетъ. Гдъ говоритъ объ этомъ законъ? — Къ мужу обращение твое, и той тобою обладати будетъ (Быт. 3, 16). Видинь ми мудрость Павла, какъ онъ привелъ такое свидътельство, которое повелъваетъ имъ не только молчать, но и молчать со страхомъ, и притомъ съ такимъ страхомъ, съ какимъ надлежитъ безмолствовать рабъ? Посему и самъ, послъ словъ: не повелься имъ глаголати, не сказалъ: а молчать, но употребилъ, вмъсто молчать, болъе значущее выражене: повиноватися. Если же онъ должны быть таковы въ отношения къ мужьямъ, то тъмъ болъе въ отношения къ учителямъ и отцамъ и общему собранио Церкви». Св. Златоусть. бесъд. на 1 посл. къ Корино. 37: ч. 2. стр. 297 — 298. Спб. 1858 г.

<sup>(2) «</sup>Молитвы ў васъ (мужей и женъ) да будуть общія; каждый да ходить въ церковь, и мужъ пусть спрашиваеть на дому у жены отчеть въ томъ, что тамъ говорилось и читалось, а она у мужа... Но, скажешь, если оні не могуть ни говорить, ни спрашивать, то для чего имъ и присутствовать (въ церкви)? Для того, чтобы слушать, что слідуетъ, а о сомнительномъ спрашивать дома у мужей.

намъ въ Апостолъ то, что нынъ дълаютъ онъ у раскольниковъ безпоповщинскаго толка открыто и безбоязненно!

Въ одномъ мъстъ Апостола сказано, чтобы старицы христіанскія учили добру (Тит. 2, 3); но . этимъ лица женскаго пола отнюдь не уполномочены на то, чтобы учить въ церкви, а только дозволено имъ предлагать совъты дома. Такъ научаетъ разумъть это св. Златоустъ, когда пишетъ: «(старицамъ... быти) доброугительнымъ (заповъдуетъ апостолъ). Какъ же учить ты запрещаень женамъ? Здъсь дозволяень, а въ другомъ мъстъ говоришь: экенть эке угити не повельваю (1 Тим. 2, 12)? Но послушай, что онъ прибавиль къ этому: ниже владтьти мүжемъ. Мужамъ свыше предоставлено учить какъ мужей, такъ и женъ; а женамъ онъ позволяетъ предлагать увъщанія дома, а отнюдь не позволяетъ предсъдательствовать (въ церкви) или вести продолжительную ръчь. Посему и присовокупляеть: эке владъти мужемъ» ('). Въ другихъ мъстахъ Апостола упоминается о діакониссахъ (Рим. въ первенствующія времена (²) .16, 1), которыя

Посему онъ и продолжаетъ: аще ли чесому научитися хотять, въ дому своихъ мужей да вопрошають. Имъ, говоритъ, не позволительно въ церкви не только самимъ говорить открыто, но и спрашивать о чемъ нибудь». Св. Златоуст. бесъд. на посл. къ Ефес. 20. стр. 340, и бесъд. на 1 посл. къ Корине. 37: ч. 2. стр. 298. Спб. 1858 г.

<sup>(</sup>¹) Св. *Златоуст*. бесьд. на посл. къ Тит. 4. стр. 47—48. Спб. 1859 г.

<sup>(2)</sup> Діакониссы существовали въ Церкви и послѣ временъ апостольскихъ (*I вселенск. собор.* прав. 19 и собор. лаодик. прав. 11: кормч. л. 40 и 74 наобор., изд. 1653 г.); но не очень долго.

изъ пожилыхъ (¹) женщинъ, или однобрачныхъ и воздерживающихся отъ сообщенія съ своими мужьями (²), или изъ вдовицъ, бывшихъ въ замужствъ однажды (³), или же изъ дъвъ, не познавщихъ брака (⁴), избирались на служеніе другимъ чрезъ руковозложеніе (⁵); но этимъ лицамъ никогда не давалось право исправлять какую нибудь должность собственно священнослужительскую, или дълать что бы то ни было изъ принадлежащаго къ обязанностямъ служителей въры, комин всегда бывали мужчины (⁶). Хотя во время посвященія въ діакониссы и возлагался на рамена ихъ діаконскій орарь, крестовидно (²); однако

<sup>(1)</sup> Иногда не моложе шетидесяти льтъ (*Тертулл.* о покров. дъвъ. гл. 9: твор. стр. 113 Венеція. 1701 г. Св. Васил. велик. прав. 24: кормч. л. 233 наобор. и 234, изд. 1653 г.), а иногда и моложе этого возраста (собор. лаодик. прав. 15 и VI вселенск. собор. прав. 14: кормч. л. 99 наобор. и 181 наобор., изд. 1653 г.).

<sup>(2)</sup> Тертулл. о покров. дѣвъ. гл. 9: твор. стр. 113. Венеція. 1701 г. Св. Епифан. Изложен. каоолич. вѣры: Христ. чтен. 1842 г. ч. 1. стр. 318.

<sup>(3)</sup> Тертулл. письм. 1 къ жент. гл. 7 и о покров. дъвъ. гл. 9: твор. стр. 98 и 113. Венеція. 1701 г. Св. Епифан. о ереси 79. гл. 4: твор. т. І. стр. 1060. Кельнъ, 1682 г. Изложен. каоолич. въры: Христ. чтен. 1842 г. ч. 1. стр. 318. Собор. лаодик. прав. 11: кормч. л. 74 наобор., изд. 1653 г.

<sup>(4)</sup> Св. Игнат. богонос. послан. къ Смирнян. гл. 13. стр. 186. Казань. 1855 г. Св. Епифан. Изложен. каеолич. въры: Христ. чтен. 1842 г. ч. 1. стр. 318. Созомен. Церк. истор. кн. 8. гл. 23. стр. 594 — 595. Спб. 1851 г.

<sup>(5)</sup> Собор. халкид. прав. 15 и собор. труллыск. прав. 14 и 40: книг. правилъ стр. 73. 84 — 85. Спб. 1843 г.

<sup>(6)</sup> Св. *Епифан*. о ереси. 79. гл. 3 и 4: твор. т. І. стр. 1060. 1061. Кельнъ. 1682 г.

<sup>(7)</sup> Такъ св. діакониссы пишутся на иконахъ. Смотр. *Подлин*никъ подъ 25 іюля (св. Олимпіады діакониссы) и 12 января (св. Татіаны).

св. отцы и писатели Церкви сообщають что діакониссы исправляли только такія дъла, которыя вовсе не входять въ разрядъ дъль священнослуженія христіанскаго. Именно, обязанностями діакониссъ было только, во-первыхъ, приготовлять оглашенныхъ женщинъ къ крещенію согласно чиноположению св. Церкви, научая дома неискусныхъ и необразованныхъ, какъ имъ отвъчать на вопросы имъвшаго крестить ихъ священнослужителя-мужчины и какъ потомъ учреждать свое поведеніе по принятіи крещенія ('); во-вторыхъ, прислуживать женщинамъ въ то время, когда онъ будутъ принимать крещеніе, или когда надобно осмотръть твла ихъ (2); въ-третьихъ, въ качествъ стражей вратъ церковныхъ, для соблюденія благочинія, стоять при входъ лицъ женскаго пола въ церкви Божіи, гдъ и назначать имъ мъста, съ наблюденіемъ притомъ за ихъ поведеніемъ время службъ Божінхъ (в); въ-четвертыхъ, посъщать върующихъ женщинъ въ томъ случав, когда какая нибудь изъ нихъ сдълается больною такъ, что не въ состояніи прислуживать себъ сама (4); и, наконецъ, во дни гоненій, когда ис-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) IV карваген. собор. прав. 12.

<sup>(\*)</sup> Св. *Eпифан*. Изложен. канолич. веры: Христ. чтен. 1842 г. ч. 1. стр. 318 и о ереси 79. гл. 3: твор. т. І. стр. 1060. Кельнъ. 1682 г.

<sup>(\*)</sup> Собор. лаодик. прав. 11: кормч. л. 74 наобор., над. 1653 г. (\*) Св. Епифан. о ереси 79. гл. 3: твор. т. І. стр. 1060. Кельнъ. 1682 г.

повъдники св. въры были содержимы отъ враговъ своихъ подъ стражею, доставлять первымъ собранныя для нихъ приношенія, которыя гораздо удобнъе и съ меньшею подозрительностію и опасностію для жизни можно было препровождать къ нимъ чрезъ женщинъ, а не чрезъ мужчинъ (¹). Что же касается отношенія діакониссъ къ дъламъ священнослуженія собственно, то св. отцы прямо говорятъ, что онъ отнюдь не были пресвитершами или священницами (ποεσβυτεριδαι η ιερισσαι) (²), — совершительницами священнодъйствій христіанскихъ.

Напрасно стали бы мы искать основанія для безпоповщинскаго обычая возлагать исправленіе двль священнослуженія христіанскаго на женщинь и въ постановленіяхъ св. соборовъ. Въ постановленіяхъ св. соборовъ, помъстныхъ и вселенскихъ, неоднократно говорится и о женщинахъ; но въ однихъ изъ нихъ ръчь о женщинахъ касается собственно того, какъ надобно поступать съ ними, когда онъ будутъ въ супружествъ съ двумя братьями (\*), — когда позволятъ себъ одъваться въ мужское платье ради воздержанія (\*), — когда

<sup>(</sup>¹) *Лукіан*. о смерти Перегрина: соч. т. 4. стр. 276. над. 1619 г.

<sup>(°)</sup> Св. Епифан. о ереся 79. гл. 4: твор. т. І. стр. 1060—1061. Кельнъ. 1682 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Собор. неокесар. прав. 2: кормч. л. 52 и наобор., изд. 1653 г.

<sup>(4)</sup> Собор, занерск. прав 11: тамже, л. 58 наобор.

самовольно оставять своихъ мужей по гнушенію бракомъ (1), --когда мнимаго ради благочестія станутъ стричь волосы на головахъ своихъ (2), -- когда вступять въ бракъ послъ того, какъ оставятъ своихъ мужей безъ законной причины или же не узнавъ о смерти ихъ, находящихся въ безвъстной отлучкъ (<sup>8</sup>), — когда умышленно истребятъ зачатый во чревъ плодъ (4), — когда позволятъ себъ ночевать въ мужскомъ монастыръ (3). Въ другихъ постановленіяхъ св. соборовъ говорится о поведеніи женъ въ отношеніи къ общественному богослуженію христіанъ; но и въ таковыхъ или же повельно, чтобы пресвитиды ( $\pi o \varepsilon \delta \beta v \tau \iota \delta \alpha \iota$ ), обязанныя надзирать за своимъ поломъ во время богуслужебныхъ собраній, впредь не были избираемы (6), и чтобы никакая изъ женъ не входила въ святый алтарь (7), назначенный для мужчинъ, освященныхъ на служение престолу Господню (8), или же прямо вовпреки тому, что встръчается у безпоповцевъ, указано: «женамъ въ церповельно есть». Толкованіе: кви глаголати не «аще бо и хотять нъчто жены увъдати, въ до-

<sup>(1)</sup> Собор. гангрск. прав. 12: кормч. л. 58 наоборот.

<sup>(2)</sup> Собор. гангрск. прав. 15: тамже, л. 59.

<sup>(8)</sup> VI вселенск. собор. прав. 87. 92: тамкс, л. 203 и наобор.

<sup>(\*)</sup> VI вселенск. собор. прав. 91: тамже, л 203 наобор.

<sup>(5)</sup> Собор. труллыск. прав. 47: тамже, л. 193 наобор.

<sup>(6)</sup> Собор. лаодик. прав. 11: тамже, л. 74 наобор.

<sup>(7)</sup> Собор. лаодик. прав. 43: гамже, л. 81.

<sup>(</sup>в) Собор. труллыск. прав. 69: тамже, л. 199 наобор.

мъхъ своихъ мужей да вопрошаютъ» (¹). Въ правилахъ св. отцевъ Церкви, принятыхъ св. соборами, также многократно упоминается о женахъ; но и здъсь говорится о нихъ съ той стороны, какъ надобно поступать съ ними въ тъхъ случаяхъ, когда онъ вступятъ въ бракъ, не узнавъ о смерти своихъ мужей, находящихся въ безвъстной отлучкъ (2), или же оставивъ ихъ безъ всякой причины (3), — когда умышленно погубять зачатый плодъ, вполнъ ли образовавшійся, пли еще не получившій своего вида (1), — когда, разръшившись отъ бремени на пути, намъренно бросятъ свое дитя, чтобы или не имъть лишнихъ заботъ, или скрыть свое преступленіе въ несохраненіи цъломудрія (5), — когда будутъ жить съ какимъ нибудь мужчиною въ прелюбодъйной связи (6), — когда обнаружится какимъ нибудь образомъ нарушение ими супружеской върности (7), когда по невъдънно сочетаются на время съ мужемъ, оставленнымъ своею женою (\*), или же самы будутъ оставлены своими мужьями по какому нибудь случаю (9), — когда будутъ находиться въ

<sup>(1)</sup> Собор. трулльск. прав. 70: кормч. л. 199 наобор.

<sup>(2)</sup> Св. Васил велик. прав. 31: тамже, л. 235 наобор.

<sup>(5)</sup> Св. Васил. велик. прав. 9: тамже, л. 228 наобор

<sup>(4)</sup> Св. Васил. велик. прав. 2: тамже, л. 225 наобор.

<sup>(5)</sup> Св. Васил. велик. прав. 33 и 52: тамже, л. 236 и 241.

<sup>(6)</sup> Св. Висил. велик прав. 39: тамже, л. 238.

<sup>(2)</sup> Св. Васил. велик прав. 34: тамже, л. 236.

<sup>(8)</sup> Св. Васил. велик. прав. 40: тамже, л. 238.

<sup>(3)</sup> Св. Васил. велик. прав. 48: тамже, л. 240.

состояніи женскаго очищенія (1), — когда претерпять поруганіе оть варваровь, у которыхъ находиться будуть въ плъну (2), — когда случится имъ разръшиться отъ бремени во дни страстной седмицы (3). Что же касается женщинъ, не связанныхъ узами брака, -- дъвъ, то и о нихъ сказано въ постановленіяхъ св. соборовъ и св. отцевъ только то, чтобы не вступали онъ въ бракъ противъ воли или безъ согласія родителей своихъ (1), — чтобы послъ того, какъ похищены будутъ къмъ нибудь, снова возращемы были законнымъ женихамъ, хотя бы и потерпъли отъ своихъ похитителей насиліе (5), — чтобы не были подвергаемы церковной эпитиміи въ томъ случав, когда будутъ растлъны насильно (6), — чтобы судимы были, какъ прелюбодъйцы, когда, давши Господу обътъ чистоты или поступивши въ инокини, соблудять по доброй воль (7), — когда станутъ жить съ какимъ нибудь мужчиною подъвидомъ соблазнительнаго братства (8). А о чтобы женщины, жены ли или же дъвы, имъли право исправлять дъла священнослуженія христі-

<sup>(1)</sup> Св. Діонис. александр. прав. 2: кормч. л. 260.

<sup>(2)</sup> Св. Гризор. неокесар. прав. 2: тамже, л. 262.

<sup>(8)</sup> Тимоо. александр. прав. 8: тамже, л. 270.

<sup>(4)</sup> Св. Васил. велик. прав. 38: тамже, л. 237 наобор.

<sup>(5)</sup> Собор. анкирск. прав. 11: тамже, л. 45.

<sup>(6)</sup> Св. *Васил. велик.* прав. 49: тамже, л. 240.

<sup>(7)</sup> Св. Васил. велик. прав. 18, 56 и 60: тамже, л. 231. 241 наобор. и 242 наобор.

<sup>(8)</sup> Собор. анкирск. прав. 19: тамже, л. 48 и наобор.

анскаго, нигдъ не говорится ни въ правилахъ соборовъ, помъстныхъ и вселенскихъ, ни въ правилахъ св. отцевъ, принятыхъ св. соборами, — по какому угодно старинному изданію ихъ. Даже въ узаконеніяхъ царей греческихъ, находящихся въ нашей кормчей, нътъ объ этомъ также ничего (¹).

(продолжение будеть)

<sup>(1)</sup> Смотр. ихъ въ кормчей по какому угодно старинному изданию.

#### ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.**

# БЕС $\overline{\mathbf{h}}$ ДА КОЗМЫ ПРЕСВИТЕРА НА БОГОМИЛОВЪ ( $\mathbf{x}-\mathbf{x}\mathbf{i}$ В.).

(продолжение)

Молитвы же ихъ прелести тысяща суть; кланяютьжеся затворьшеся въ хызъхъ своихъ четырижды днемъ и четырижды нощію, и вся пятера врата отвръста имуще, яже повельна суть затворити, кланяющежеся глаголють: «Отче нашь, иже еси на небеси», но и то на велико осужденіе имъ есть, иже творца небу и земли отцемъ нарицати словесы, а тварь его дьяволю тварь мнять; кланяющежеся не творять креста на лици своемъ. Въпрашаемъ же ихъ глаголюще: аще дьяволъ вся си видимая, по вашему безумію, створилъ есть: то почто хлъбъ ясте и пьете воду, понеже вся си тварь діаволя есть? то почто ли въ свиты наша облачитеся? Насъ съ створьшимъ я (1) осужаете, но и не хотяще Богу предасте ны. Богъ бо и насъ и вся видимая и невидимая створилъ есть. Ваша же мысли и словеса діаволъ всъялъ есть; не обрътъ бо мъста си дьяволъ подъ небесемъ, въ вашихъ сердцахъ гнъздо си сътворивъ, излія же яко птища (2) ваши мысли и ученіа. Кто бо вы указа въ день въскресеніа Господня поститися и кланятися и ручная дъла творити? Да глаголете: «человъци то суть уставили, а не пишеть того въ евангеліи». И вся Господьскых праздникы и память святыхъ мученикъ и отець не чтете. Се суть бляди ихъ плетеныя, се пагубы ихъ знаменіе. Прочая же словеса ихъ гнусы оставлю; зане бляди нъкакы суть съплетены Акы же то тъмъ подобаеть глаголати, понеже ума не имъють: аще бо быша умъ имъли, не быша пресвятыя Божіа Матере съгръшьша повъдовали; аще бо быша умъ имъли, не быша творца небу и земли діавола нарицали; аще бо быша умъ имъли, не быша честнаго креста вражды Богу нарицали; аще бо быша смыслъ имъли, не быша святыихъ церквій и преданныхъ имъ чиновъ хулили; аще бо быша смыслъ имъли, не быша чюдесъ, бывающихъ надъ святыми мощьми, прелесть нарицали, слышаще Го-

<sup>(1)</sup> въ рукописи: насътворышимъя.

<sup>(2)</sup> птищъ-птица, пташка.

спода глаголюща: «въруяй въ мя, дълеса, яже азъ творю, и той творить, и больша тъхъ» (1). Еретици же, не хотяще славы дати святымъ, и Божіа чюдеса похуляють. Аще же кто и сихъ въпращаеть: тако ли творите и глаголите: то отмещутся и съ клятвою глаголють: «нъсмы таци, якоже то ны мните»; и тольми ся отмещуть своихъ делесъ и молитвъ, якоже и мнети техъ (2) ничтоже зла имуща. «Всякъ бо зло творяй ненавидить свъта, рече Господь, и не приходить на свътъ, да ся не явить дъла его злая» (3). Сицю бо прелесть въмещуть въ своя си, глаголюще: «аще увъдъна будеть молитва наша и дъла наша человъкы, то весь трудъ нашь погыбнеть»; писаніемъ же словесы покрыти блазнятся, еже рече Господь: «егда ся молите, не будете яко упокрити (4); посмражають бо лица своя, да ся явять человъкомъ постящеся; ты же егда молишися, вниди въ храмину свою, и затвори двери своя, помолися Отцу своему втайнъ; и не много глаголете въ молитвахъ, но: «Отче нашь, иже еси на небесъхъ». Любять бо, рече, упокрыти на распутьихъ въставше молытися», и прочая (\*). Та вся еретици почитающе развращають; церкве

<sup>(1)</sup> Ioan. 14, 12.

<sup>(2)</sup> въ рукописи: ими втв.

<sup>(\*)</sup> Ioan. 3, 20.

<sup>(4)</sup> упокрити— $ύ\pi ο \varkappa \varrho i \eta \varsigma$ , лицем връ.

<sup>(\*)</sup> Mare. 6, 5 - 9.

бо распутья мнять суща, многоглаголаныя же литургъя мнять и ины молитвы, бывающая въ церквахъ. Но о горе вамъ, по словеси Господню, якоже есть писано: «горе міру сему отъ съблазнъ, нужда бо есть прити съблазномъ; но горе тому человъку, имже съблазнъ приходить»; и пакы: «иже съблазнить единого върующихъ въ мя, уне бы ему, да быша повъсили жерновъ на выю его и потопили въ морьстъй глубинъ» (1).

Но повъди же и другая словеса ихъ, имже улавляють душа грубыхъ человъкъ, глаголюще: «не подобаеть тружатися, дълающе земняа, Господу рекшу: «не пецътеся, что ясте, или что пьете, или въ что облечетеся; всъхъ бо тъхъ, рече, страны поганыя ищуть» (2). И тъмже и друзіи отъ нихъ праздни ходять, не хотяще ничъмъ же ся пріати руками своими, но проходяще отъ дому въ домъ, чюжая снъдая имънья прелыщаемыхъ ими человъкъ (3). Но ти, по словеси Господню, лишше пріимуть осуженіе (4). Слышимъ бо Павла апостола неядша туне хлъба ниукогоже: «мнъ бо, рече, и сущимъ со мною поработаста руцъ си» (5); и пишеть о лънивыхъ глаголя: «праздыный недълая да не ясть» (6). Ере-

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Mare. 18, 6.

<sup>(2)</sup> Mare. 6, 31. 32.

<sup>(</sup>в) въ рукописи: человъкы.

<sup>(4)</sup> Maps. 12, 40.

<sup>(5)</sup> Дъян. 20, 34.

<sup>(6) 2</sup> Cos. 3, 10.

тици же сугубо осужение си творять, ино ученіе въздвижюще, новіи апостоли суще и предтечя антихристовы, готовяще люди на пріатіе сына погыбельнаго. Учать же своя си не повиноватися властелемъ своимъ, хуляще богатыя, царь ненавидять, ругаються старъйшинамъ, укаряють боляры, мръзькы Богу мнять работающая царю, и всякому рабу не велять работати господину своему. Но и о томъ помянемъ христолюбцемъ словеса и ученіа апостольска и пророческа на посрамленіе безстудныхъ еретикъ, яко цари и боляре Богомъ суть учинени. Послушайте, что рече премудрость Божіа: «мною цари царьствують, и могутви о мнв дръжать землю; азъ мене любящая люблю, и ищущи мене обрящуть мя; богатьство и слава моя есть» (1). Богоотецъ же Давидъ учить за царя Бога молити, глаголя: «Господи, спаси царя, и услыши насъ, вонже день аще призовемь тя» (2); самъ же о томъ же къ Богу глаголеть: «Господи, о силъ твоей възвеселится царь, и о спасеніи твоемъ възрадуется зъло. Изволение сердца его далъ еси ему, и хотъніе устенъ его нъси его лишилъ. Положилъ еси на главъ его вънець отъ камене драгаго. Велика слава его спасеніемъ твоимъ; славу и велельпоту възложиши (8) нань. Яко даси ему

<sup>(1)</sup> Притч. 8, 15 — 18.

<sup>(2)</sup> Псал. 19, 10.

<sup>(</sup>в) въ рукописи: възложища.

благословеніе въ въкы въку; възвеселиши и радостію съ лицемъ твоимъ. Яко царь надвется къ Господеви, и милостію вышняго не подвижится» (1). Вижь же и блаженаго верховнаго Петра о томъ же учаща, по истинъ блаженаго, егоже блажить Господь нашь Іисусъ Христосъ, глаголя: «блаженъ еси Симоне варъ Іона, яко тобою съзнакду церковь мою, и лесть еретическа не разорить ея, и дамъ ти ключа царствіа небеснаго» (2), егоже и стънь болящая цъляше, — смотри его зижуща церковь, порученую ему, и глаголюща: «повинитеся всякому человъку Господа ради, аще царю преобладающу, аще человъкомъ акы тымъ посылаемомъ на осужение злодъющимъ, въ похвалу же добро творящінмъ; яко тако есть воля Божіа, благотворяще обуздати безумныхъ человъкъ невъдъніе. И яко раби Божіи, вся чтъте, братою любите, Бога бойтеся, царя чтъте; раби повинующеся о всемъ съ боязнью господемъ не точью добрымъ и смотриливымъ (5), но и злымъ. Кая бо хвала, аще съгръщающе мучими терпите? Но аще добро творяще терпите, се есть благодать отъ Бога. На се бо и позвани бысте, якоже и Христосъ за ны умре, вамъ оставль образъ, да послъдуете стопамъ его» (4).

<sup>(\*)</sup> Псал. 20, 2 — 8.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Mare. 16, 17 — 19.

 $<sup>\</sup>binom{3}{5}$  смотриливый — прозорливый, предусмотрительный, попечительный.

<sup>(4)</sup> Петр. 2, 13 — 21.

Павель же преблаженый, крыпкы(й) страстотерпець Господень, иже толикъ явися въ святыхъ, еликъ же есть мъсяць въ звъздахъ, егоже рукама Богъ силы творяше великы, якоже отъ пота его убрусы ношаху къ немощнымъ и исцъляхуть я, иже до третьяго небеси въсхыщенъ, слышавъ неизреченныя глаголы, - слыши его запрещающа святому Тимооею и глаголюща: «се запрещаніе даю тебъ, чадо Тимооею, твори молитвы за вся человъкы, за царя и за вся суща власти, да тиху и безмолвьну жизнь живемъ съ всъмъ благочестіемъ и чистотою. Се бо добро н пріатно предъ Спасомъ нашимъ Богомъ (1): рабомъ своимъ господемъ покарятися, о всемъ угодникомъ быти, не прекословити властелемъ, и владыкамъ повиноватися и покарятися, смотриливомъ, всяку являюще кротость ко всемъ человъкомъ» (3). Вижь же, и къ Римляномъ что пишеть, глаголя: «всяка душа властелемъ да ся повинуеть; нъсть бо властеле, нъ аще не отъ Бога суще, ибо властели отъ Бога суть учинени. Тъмже противляяйся властелемъ, Божію повельнію противляются; противляющій бося гръхъ себъ пріимуть. Князи бо не суть боязни благымъ дъломъ, но влымъ; хощеши ли не боятися властелина, добро творити, да и похваленъ будещи отъ него. Аще ли зло твориши, бойся его; не туне бо

<sup>(\*)</sup> THM. 2, 1 — 3.

<sup>(2)</sup> THT. 3, 1. 2.

мечь носить, Божій бо слуга есть, въ гнъвъ мьститель злодъющему» (1). И къ Ефесіомъ же пакы пишеть, глаголя: «чти отца и матерь, еже есть заповъдь перваа въ объщаньи, да ти благо будеть, и будеши многовъченъ на земли. Отци же, не раздражайте чадъ вашихъ, но кормите я въ наказаніи и въ ученіи Господни. Раби, послушайте господій по плоти, съ страхоть и трепетомъ работающе, не акы человъкоугодници. но яко раби Христови, и творяще волю Господню отъ душа, съ пріазнью работающе Богу, а не человъкомъ, свъдуще, еже аще что кто створить благо, тоже и възметь отъ Бога, или рабъ или господь. И господье, такоже творити къ нимъ. попущайте прещеныя, свъдующе, яко и вамъ самъмъ Господь есть на небесъхъ, и лицемърьства нъсть въ немъ» (2). Се суть ученіа святыхъ апостолъ, се повелъніе владычне! Тъмже иже аще инако учить, аще и ангель будеть, а не человъкъ, проклятъ да будетъ, по словеси апостольску. Много же о томъже писаща иніи святіи; но и сего нъсть на извъщение еритикомъ и прекоръчивомъ несмысломъ. (Христосъ) А еже рече: кне пецътеся, что ясти, или что пити, въ что ли облечетеся», ни възбраняя того дъланія руцнаго глаголеть Господь, но не веля взагарадитися (3) печалью о земъстъмъ имъніи, но паче о

<sup>(1)</sup> Римл. 13, 1 — 4.

<sup>(2)</sup> E  $\phi$  ec. 6, 2 — 9.

<sup>(5)</sup> взагарадитися — загромоздиться? Въ Архивъ: возгаратися.

<sup>·</sup> соб. п.

души пещися. «Душа бо болши есть, рече, пища и тъло одежда». (1). Тъмже нъсть възбранено дълати ручьнааго дъла, но дълающе рукама, дупьею божественаа мыслити. Аще бо бы вельль богь не дълати человъкомъ, то быліе жито бы раждало и лъсъ грознье. Нынъ же Богу велящу тружатися человъкомъ и отъ труда своего поданти требующимъ, да заградится уста лънивыхъ и хулящихъ истину. Вся бо повельна суть въ славу Богу творити, да прославится творець и утренівмъ (2) и внъщніимъ нашимъ человъкомъ. Вся бо яже хотяще дълати и бесъдовати, подобаеть преже помышляти, аще люба суть Богу и аще суть на пользу души, то съ радостію творити и глаголати; аще ли ни, то далече таковаго ходити. И отъ праздна бо словесе слово въздадять человъци въ день судный (3); и пакы о мыслахъ изващаеть, яко и въ помыслахъ съгра-· шаемъ, глаголя: «възръвый съ похотью на жену ближнаго своего, уже осквернися въ сердци съ нею» (4). Видите ли, яко и словесы и помыслы съгръщаемъ (5) Богу? Власть ибо имать и за малъ гръхъ вельми мучити. Не худъ же есть гръхъ и се, еже зръти безъ сумнъніа на лица женьска, паче сущу должну на землю зръти; лице жень-

<sup>(1)</sup> Mare. 6, 25.

<sup>(\*)</sup> утреній — внутреній.

<sup>(\*)</sup> Мате. 12, 36.

<sup>(4)</sup> Mare. 5, 28.

<sup>(\*)</sup> въ рукописи: съгрѣныему.

ско уда сердцу есть. Имаши свое подружіе, о томъ доволенъ буди; аще ли и не имаши, паче радуйся о Бозъ; яко и дръжаніе твое Богъ съ кровію мученическою вмъняеть. Середнимъ путемь ходите царьскымъ, рекше по повельнію Божію, ни выше силы своеа начинающе, ни лъности себе вдающе, ничесоже къ писаныимъ въ книгахъ примышляюще; но якоже учать святіи апостоли, тако живете.

Хощу же вы другую повъсть еретическую сповъдати, еюже ненавидий человъка діаволъ улавляеть я. Слышаще бо Іакова, брата Господня, глаголюща: «исповъдайте другъ другу гръхы и молите другъ за друга, яко да исцълъете» (1), не разумъю (ть), яко іереомъ то есть речено.

О исповъданіи еретитесть. «Аще бо болить, рече, кто въ васъ, да призоветь попы церковныя, и да молитву творять надъ нимъ, по мазавше и масломъ въ имя Господне; и молитва съ върою спасеть болящаго; аще же и гръхъ будеть створилъ, отпуститься ему» (1). Еретици же сами въ себъ исповъдь творять и ръшать, сами суще связани дьяволями узами; неже точью мужи того творять, но и жены, еже ругу достойно есть. (Паулъ) «женъ бо, рече апостолъ, не велю учити ни владъти мужемъ, но въ млъчани быти», и пакы: «жена молчанью да учится

<sup>(1)</sup> Iak. 5, 14 — 16.

съ всъмь говъніемъ» (1). Къ мужемъ же рече: «не мнози же учители бывайте, братье, въдуще, яко болій гръхъ пріемлемъ» (2); еже бо ся мнъти хытру и велику, великъ срамъ есть. (Христосъ) къ единому бо Петру рече Господь: «егоже свяжеши на земли, будеть связанъ на небесъхъ» (3); и по въскресеньи изъ мрътвыхъ, явивъся апостоломъ, рече къ Петру: «Симоне Іонинъ, любиши ли мя»? Оному же рекшу: «ей, Господи! ты въси, яко люблю тя», рече къ нему: «паси овца моя» (1), еже есть образъ епископомъ и попомъ; ти бо суть пастыри и учитепоставлени словеснымъ овцамъ Божіимъ, и тъмъ есть повелъно вязати и разръщати. Еретици же, елико не въдять, хулять, по словеси блаженаго апостола Іюды: (Іюда) челико бо, рече, естьствомъ акы скоти животніи свъдять, въ съхъ скверняться. Лють имъ: яко въ путь Каиновъ идуть, въ лесть Валамову мьзды истъщишася (5), и въ пререканыи Кореевъ погибоща. Си суть сквернители, иже въ любвахъ вашихъ съ вами веселяться, безъ боязни себе пасуще; облаци безводніи, звізды льстивы, имъже мракъ теменъ въ въкы блюдеться» (6). Си и болши сихъ святіи

<sup>(1) 1</sup> THM. 2, 12. 11.

<sup>(\*)</sup> Iak. 3, 1.

<sup>(\*)</sup> Maro. 16, 19.

<sup>(4)</sup> Ioan. 21, 15 - 17.

<sup>(</sup>в) на поль поправка: проліашася.

<sup>(6)</sup> lyg. ct. 10 — 13.

апостоли о еретицъхъ человъкъ дъля писаша. (Петръ) Вы же, по словеси верховнаго апостола, «роде изъбраный, царское святительство, стадо святое, людье обновленія» (1), вся священникы чтъте, акы добрымъ и умъющимъ тецъте. Внидоша бо рече, нъціи человъцы, вси суть нечестивіи, Бога нашего благодать (2) прелагающе въ скверну» (3). Иванъ глаголеть: «иже приходить и сего ученіа не приносить, не пріемлете его въ домъ свой, ни цълованіа ему глаголете; глаголяй бо ему цълованіе причащаеться дъль его злыхъ; яко мнози, рече, лестьци придоша въ весь міръ, блюдътеся ихъ, да не погубите, еже сдъласте» (4). И аще кого разумъсте дръжаща еретичьску въру, ти умъеть кто въ васъ учити, учите и наставите и на сей истинный путь: (Гаковле) «въдущему бо, рече, добро творити и не творящу, гръхъ ему есть» (5). Аще ли васъ не послушають, ни пріимуть здраваго сего ученіа; истрясъте и прахъ отъ ногу вашею, глаголюще: кровь ваша на главахъ вашихъ (Паулъ) (6). И таковаго внаменавше, отлучайтеся его душею и тъломъ: (Христосъ) «буди бо вы, рече Господь, яко стран-

<sup>(1)</sup> въ рукописи: обновление. — 1 Петр. 2, 9.

<sup>(2)</sup> благодать — въ рукописи опущено.

<sup>(3)</sup> IVA. CT. 4.

<sup>(4) 2</sup> Ioan. ct. 10. 11. 7. 8.

<sup>(5)</sup> Iaк. 4, 17.

<sup>(6)</sup> Дъян. 18, 6.

ныкъ и поганикъ» (1). И се въдъте, яко уне будеть въ день судный Содому и Гомору, неже человъку тому. Не дадите убо святаго ученья псомъ непокоривымъ, ни сыплете бисеръ вашихъ предъ , свиньями. Аще ли, слышавъше свята си словеса, и покаются, обращающеся отъ прельсти еретическы: пріимъте я съ радостью, блюдущеся, еда на лукахъ (2), а не въистину каются. Зъло бо суть лукави, крыюще на днъ сердца мысли своя. И аще, якоже ръхъ, въистину обратятся, въистину исповъдающе съ слезами бляди своя прелестыныя: то съ любовью приведъте я на истовый путь сій, въдуще, яко мьзду велику тамо пріим(ем)ъ. Рече бо Богъ: «иже изведеть честнаго отъ недостойныхъ, акы уста моя будуть» (8). «Имамъ бо, рече, ины овца, яже не суть отъ двора сего върнаго, но и тъхъ ми подобаеть привести, аще гласа моего послушають, и будеть едина паства и единъ пастухъ» (4). (Ioaн. Өеологъ). Слыши же Ивана евангелиста глаголюща: «братіе, аще кто отъ васъ заблудить отъ истины, и обратить кто его, да въсть, яко обративъ гръшника отъ прелестнаго пути его, и спасеть душу отъ смерти и покрыеть множество гръхъ» (5). (Паулъ) «Вся же творите безъ роптанья и раз-

<sup>(\*)</sup> Mare. 18. 17.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) лука — лукавство, кривда.

<sup>(\*)</sup> Iep. 15, 19.

<sup>(4)</sup> Ioan. 10, 16.

<sup>(\*)</sup> Iak. 5, 19. 20.

мышленія, якоже рече блаженный Павель, да будете непорочни и цъли, чада Божья свершена средъ рода лукава развращена, въ нихже свътитеся акы свътила въ міръ, слово жизньное предержаще, на хвалу мнъ въ день Іисусъ Христовъ. Наше бо житіе на небесъхъ есть, отнюдуже и Спаса чаемъ Господа Іисуса Христа (¹). Да ктому не будемъ младенци, плавающе и поръваеми всяцъмъ вътромъ ученья, въ лукахъ человъчьскахъ и мыслъхъ по художеству лестьному» (²).

О мятущихъся терньцахъ. Слышимъ бо и отъ нашихъ добрыя блазнящася о законъй женитвъ и нетворяще достойны спасенья живущихъ въ твари сей, рекши въ міру. Друзіи же неходяще (3) и не по закону остризающеся, отходять въ Герусалимъ, иніи же въ Римъ и въ прочая грады, и тако мятущеся възвращаются въ домы своя, кающеся безумнаго труда. И ови въ нихъ своя жены поемлють, смъху суще человъкомъ; ови срамы (4) черньства не повергнуть, далече его умомъ ходяще. Иніи же преходять отъ дому въ домы чюжая, не затворяюще отъ многоръчья устъ своихъ, повъдающе и прилагающе сущая на инъхъ земляхъ, тъмъ хотяще прославитися отъ человъкъ; друзіи же и горіная творять. Се

<sup>(1)</sup> Филип. 2, 14 — 16; 3, 20.

<sup>(2)</sup> Erec. 4, 14.

<sup>(</sup>a) Hexotaute 3

<sup>(4)</sup> съ рамъ? т. е. съ плечь.

же глаголю, не хуля чернечества, не дажь Богъ! Вся бо взаконена Богомъ свята суть. Хощеши ли же чернець быти и взяти кресть, реченый Іисусъ Христомь, възми и въ своемъ храмъ сяди. Еже бо кръпцъ терпиши приходящая напасти отъ Бога и человъкь, не стужающе си, не похуляще напасть сътворшаго, не завидяще, не ревнующе, не лукавнующе, хранящеся отъ всякого дъла зла, и словесе, и мысли (1), — то есть взятіе креста Господня, то есть отврещися себе, то есть и шествіе въслъдъ Господа: (Христосъ) «иже бо хощеть, рече, въ слъдъ мене ити въ царство небесное, да отвръжется себе и да възметь крестъ свой, и идеть въ слъдъ мене» (2). Аще ли единаче симъ словесемъ въпрещаещися (\*) и глаголеши: «нъсть мощно въ міръ семъ живуще спастися; понеже пещися есть женою, дътьми, силою, еще же и работы настоять владыкъ (4) земныхъ, и отъ дружины пакость всяка, и насилья отъ старъйшихъ»: но и то да въси, брате, яко многа грубость живеть въ тебъ, да тъмъ та въщаеши. Но послушай, да тя накажу не отъ себе, но отъ святаго писанья, яко нестройнъ твориши, отходя уповающихъ на тя и кормящихся отъ тебе. (Паулъ) Послушай, что рече

<sup>(1)</sup> въ рукописи мыслы.

<sup>(2)</sup> Maro. 16, 24.

 $<sup>\</sup>binom{\delta}{}$  въпрещатися — вопреки говорить, противоръчить, противиться

<sup>(4)</sup> въ рукописи: владыкы.

блаженый Павель къ Тимооею: «аще кто присныхъ паче же своихъ не строить, въры ся отвръглъ есть и есть невърнаго горъе»; и пакы къ томуже: «върно слово, иже епископству хощеть, добро дъло помышляеть. Подобаеть же епископу непорочну быти, единая жены мужу, чисту, не пьяници, кротку, не любиву злату, свой домъ добрв строящу. Аще бо своего дому не умъеть строити, како церковью Божіею попечется» (1)? Да аще епископу та речена суть, колми паче тебъ. Аще бо ти суть денье работы земныхъ властель, якоже бо то глаголеши, или ино ставляеть тя отъ молитвы Божіа, или нищета, или строеніе человъчьско: не тужи тъмъ, но паче прави добръ порученая ти, чая отъ Бога за то мьзду пріати противу труду своему, якоже то и выше указахомъ отъ святыхъ книгъ. И еще же имаши въ нощи часъ, елико и въ дни: раздъли я по силь, и ово на покой тълу отлучи, овъ же Богу на службу. Не въ мъстъ бо Богъ описается; (Давидъ) но якоже рече божественый Давидъ: «на всякомъ мъстъ владычествіа его благослови душе моя Господа» (2). И аще кымъ възненавъдинъ будеши: тако сы не тужи. Аще бо Господь нашь распятіе пріа и святіи его горкіа смерти пострадаша, безъ гръха суще: кольма мы гръшни и паче должни есмы страдати, да избудемъ лю-

<sup>(1) 1</sup> Tum. 5, 8; 3, 1 — 5.

<sup>(2)</sup> IIcas. 102, 22.

тыхъ мукъ, (Христосъ) еще же Господу глаголющу: «блажени есте, егда възненавидять васъ, ижьженуть и рекуть всякъ золъ глаголъ на вы лжуще мене ради; радуйтеся и веселитеся, яко мьзда ваша многа есть на небесъхъ» ('); (Петръ) смнозими бо печальми, рече апостоль, подобаеть намъ внити въ царство небесное» (2). Но азъ, рече, богата есмь, да пострадати хощю въ манастыри и спасти душу свою въ нищетъ живя; а здъ въ міръ нельзъ спастися, (Іоаннъ Ое(о)логъ) апостолу глаголющу: «не любите міра сего, и яже суть въ немъ» (8). То аще не въси, человъче, о чемъ то речено есть, то послушай Ивана Богослова, да ти укажеть, что велить не любити: «аще кто, рече, любить міръ сей, ивсть любве Божіа въ немъ; яко все, еже въ міръ семь, похоть плотьная, и похоть очная, и гръдыни житья, нъсть отъ Отца небеснаго, но отъ міра сего» (5). Видипи ли, о чемъ то святый апостоль глаголеть? Все, еже въ міръ семъ, похоть плотьская, и нохоть очная, и гръдыни, нъсть отъ бога, но отъ міра сего есть: тъмже, человъче, аще и въ монастырь идеши, аще и въ пустыню прибъгнеши съ похотьми теми, а не отвръжещи ихъ отъ себе, безъ ума и всуе мятешися. (Гоаннъ Златоусть) Миози бо въ пустыни и въ горахъ мірь-

<sup>(1)</sup> Mare. 5, 11. 12.

<sup>(°)</sup> Дъян. 14, 22.

<sup>(8) 1</sup> Ioan. 2, 15. 16.

ская мысляще погыбоша, и мнози въ градъхъ и съ женами живуще спасощася. И святіи бо апостоли и самъ Господь, сквозъ міръ ходя, училъ есть отъ сихъ всъхъ похотій уклонятися. Нъсть бо мощно храбру явитися, аще ратника не убьеть. Того бо ради Господь попусти скорбемъ приходити на рабы своя, да съдолъвше имъ свътльйши ся явять. И злато бо, аще много горить въ огни, то свътлъе бываеть; и съсуда злата и сребрена не можемъ ковати, ни искривлена паправити, аще не положимъ его на наковальни и кладивомъ (¹) тяжкомъ бъемь: твиже и ты. аще хощеши съсудъ быти владыцъ своему, еси изломился гръхы и досель не поковажя слезами, ни исправилъ покаяніемъ, поне отсель помяни, въспряни, поищи ходатаа, въдущаго указати ти путь въ царство Божіе Не бо есмы рожени на то, да чреву угодимъ паче Бога. Ей, молю вы и эзъ грышный о Господи: видяще селикы бъды ратныя и всвхъ настоящихъ золъ земли сей гръхъ ради человъчьскъ, каждо насъ помысли, глаголя: «егда се мене ради послажь Богъ рать на землю», и каждо насъ подвигнися. Не въмы бо, въ кый часъ тать душевный придеть: «бдите бо, рече Господь, яко воньже часъ не мните, придеть господинъ дому» (2), и пакы: «бдите молящеся на всякъ часъ, да сподобитеся

<sup>(</sup>¹) кладиво — молотъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Марк. 13, 35.

убъжати всъхъ хотящихъ быти, и стати предъ Сыномъ Божіимъ» (1). Тъмже, братіе, вся по закону и съ с(ъ)вътомъ въдущихъ творимъ, да не въ отишьи (и)стопимся.

хотящих вотити во терныя ризы. Мнози бо отходящихъ въ монастыря, немогущихъ терпъти сущихъ ту молитвъ и трудовъ, прибъгаеть и възращается, акы пси на своя блевотины; иніи же, въ отчаяніе впадше, и грве перваго съгръщають; ови сквозъ грады безъ мъста мятутся, туне ядуше чюжь хлъбъ, и праздни обоихъ суще трудовъ дни препровождающе, назирающе, гдв пирове бывають, чреву суще раби, а не Богу; и бывають имъ, по апостолу, послъдняя горши первыхъ (2). Тъмже, братіе, аще въ міру есте и въ богатьствъ живете, послушай, что рече блаженый Павель къ Тимооею: «богатымъ въ нынъшнемъ въцъ запрещай не высоко мыслити, ни надъятися (о) богатьствъ изчезающемъ, но Бозъ живъмь, дающимъ намъ вся обильновъ наслажение благодъяниа, богатитися дълесы благы щедрыми, щедромъ быти обещникомъ, събирающимъ себъ основаніе добро будущіи жизни, да ся имуть въчныя жизни (8). Видите ли, яко богатьство нъсть зло, аще è добръе строимъ? Аще ли кто, нищеты бъжа, отходить въ

<sup>(1)</sup> Jyk. 21, 36.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) 2 Петр. 2, 20.

<sup>(8) 1</sup> Tum. 6, 17 - 19.

монасырь, и не могый дътми пещися, отбъгаеть ихъ: то уже не любве Божья тамо ищеть, ни потрудитися къ Богу хотя отходить, но почивати хотя и чреву годя та творить; то въры ся отмещеть таковый и есть поганаго горъе, якоже рече апостолъ, и бываеть вина клятвъ мнозъ. И дъти бо осиреныя имъ, гладомъ измирающе и зимою стражуще, въмнози плачи кленуть и, глаголюще: «въскую роди ны отець нашь, и мати наша остави ны въ селъцъй страсти и бъдъ всякой?» Аще бо чюжая сироты повельно ны есть кормити, колми паче своихъ не умаряти. Вездъ бо Богъ пріемлеть ны право живущій по закону; не спасуть бо насъ ризы черныя, ни погубять бълыя, аще угодно Богу дълаемъ. Тъмже аще богатъ еси, то милостынями и молитвами можеши спастися, почитая часто святыя книгы и творя велимая ими. Аще ли убогъ еси, то своима рукама дълая свой жлъбъ яжь и своя си отъ него корми, укланяяся татьбы и всего зла; хвали же Бога и о томъ, яко нищеты ради болъ богатыхъ потрудився къ Богу въ чистотъ, и болшю мьзду пріимеши. «Ему же бо, рече Господь, дано есть много, больше встяжеться отъ него» (1): тъмже отданье единаго укруха твоего убогому вельми преспъеть великыхъ даровъ, даемыхъ богатыми. Не бо черньцемъ есть то (2) речено:

<sup>(1)</sup> Jyk. 12, 48.

<sup>(2)</sup> въ рукописи: бо.

кнагъ бъхъ, и не облекосте мене; страненъ быхъ. и не введосте мене; болъхъ, и не посътисте мене». Черныцемъ бо изъ монастыря ни изъ келья нъсть полезно исходити безъ потребна времени; что ли хотять даяти, сами требующе облеченья отъ инвхъ? И нъсть къ постникомъ речено: «въ темници бъхъ, и не посътисте мене» (1), иже не въдять, суть ли кдъ темници; но та словеса живущихь дъля въ міру есть речена суть Христомъ. «Егда бо, рече, постишися, помажи си главу и лице си умый, да не явишися человъкомъ постя(ся)» (2), но единому Богу: тъмже, братье, и мы помажемъ душевную главу масломъ нищелюбья, умывающе лице слезами втайнъ. Видимь бо другыя прокудившася (3) въсрашенами (4) главами и небрежениемь тела, иже упокритомъ уподобившеся, по Господню словеси, погубляють мьзду свою. Но суть иніи прекоръчивіи, не послушающе кажущихъ и, прилагающеся велицъхъ светильницемъ, глаголюще: «то како Антоній, то како Сава и прочін отци створица, отбъгще міра сего въ пустыня»? Мы же имъ отвъщаемъ: ей, брате, добръ мыслиши и добръ дъло хощеши начати; но помысли, можещи ли тахъ страсти въспріяти. Они бо ниединого часа не имвша

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Мате. 25, 43.

<sup>(2)</sup> Mare. 6, 18.

<sup>(5)</sup> прокудить — проказничать, непотребствовать.

<sup>. (4)</sup> въсратати — поднимать, взъерошивать.

на покой, но и многы бъды пріаша оть злыхъ бъсовъ; аще же и друченья ихъ постьная велика бъща; и жажда водная, и земныя страсти ихъ кто скажеть? Ты же понеже таже поручаещися страдати, искусися въ своемъ храмъ съдя поне за три лъта, уча душу свою терпъти страсти, яже Господь нашь Інсусъ Христосъ за ны пріятъ: аще тя кто зав славить, не дажь гитву изыти словесы устъ своихъ; аще ти насиліе кто тако створить, не поропщи (') нань; постижеся духовнымъ постомъ паче плотьскаго; не порадуйся врагу (2) страждущу, ни опечали си брата богатьюща (3) по вся часы; и имя Господне да не исходить изъ сердца твоего, но любо ядый, любо пья, любо ино что дълаа, глаголи: «Господи Інсусе Христе, помилуй мя»; таже вся и втайнъ да бывають. И аще ся видиши свершенъ въ всъхъ сихъ, блюдися убо лукаваго и высокоумнааго бъса, да ти не всъеть въ сердце пагубы, еже мнътися велику сущу. И аще ти речеть мысль: «уже великъ еси и угодилъ Богу», то помысли пръвыа своа гръхы, глаголя: «аще и гръхъ мя простилъ есть милосердый Господь, но безконечнаго ради царствіа Божіа сугубы страсти еще лъпо ми есть пріати». Аще ли ти множество гръхъ, твореныхъ товъспомянеть

<sup>(1)</sup> въ рукописи: не поропъщоу.

<sup>(2)</sup> въ рукописи: врагъ.

<sup>(</sup>в) Такъ прочли мы въ рукописи: батьюща.

бою (') измлада, глаголя: «много еси съгръщилъ, и не можещи прощенъ быти», то не послущай того, ни отчайся, но рци: «Господь мой Іисусъ Христосъ гръшныхъ пришелъ есть помиловать». И аще ся видиши могуща вссякы страсти терпъти, тогда отыди въ монастырь, и поработися Христа ради игумену своему, и вся воля своя отвергъ, тою волю снабди до смерти своел.

(окончаніє слъдуеть)

<sup>(</sup>в) въ рукописи: стобою.

## COCTORNIE PROTECTANTCKARO BOROCAOBIA

ВЪ КОНЦЪ ХУШ ВЪКА.

(окончанів)

Въ половинъ XVIII въка, какъ мы видъли (¹), протестантскими учеными приготовлено было все, чтобы произвести ръшительный переворотъ въ области богословскихъ наукъ. Канисъ справедливо называетъ это время переходнымъ періодомъ для протестантскаго Богословія и ограничиваетъ его 1730 — 1770 годами (²).

Направленіе, данное богословію Шпенеромъ и его ближайщими учениками, теперь еще не утрачиваетъ своего значенія, остается даже направленіемъ господствующимъ; но оно дълаетъ

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) См. «Правосл. Собестан.» 1864 г. час. 1. стр. 31 и 332.

<sup>(2)</sup> Der innere Gang des deutschen Protestantismus. Zw. Ausg. Leipz. 1860. S. 69.

уже многія уступки духу времени и самый центръ богословской дъятельности піестистовъ переносится изъ Галле въ Виртембергъ. Бенгель, главный представитель виртембергскаго піетизма, говоритъ: «несомнънно, что галльскій образъ представленій оказывается узкимъ для настоящаго времени. Шпенеръ болъе уже не имъетъ важности и значенія. . . Ученики его школы теперь должны прервать съ нею свои отношенія и приноравливаться къ требованіямъ настоящаго времени ('). Произнося послъдній приговоръ піетизму, державшемуся еще въ Галле, Бенгель на развалинахъ старой школы старается основать новую, которая собственно и служитъ представительницею виртембергского направленія.

Характеризуя это направленіе, Канисъ говоритъ, что оно, въ отличіе отъ прежняго пістистическаго, принимаетъ извъстнаго рода церковный характеръ, который впрочемъ не былъ характеромъ опредъленной ортодоксіи. Виртембергскіе ученые ищутъ новаго церковнаго ученія и хотятъ придти къ нему путемъ научнаго изслъдованія свящ. Писанія. Такое начало, замъчаетъ далъе Канисъ, скоро оказалось очень недостаточнымъ для того, чтобы служить опорою воздвигаемаго на немъ зданія. Церковный авторитетъ былъ отвергнутъ, и когда положено было нача-

<sup>(1)</sup> Der innere Gang des deutschen Protestantismus. Zw. Ausg. Leipz. 1860. S. 70.

ло разрушенію, то уже трудно было угадать, гдъ конецъ ему. На мъстъ древняго кръпкаго замка теперь оставалась слабая кръпостца (Schloszcheln), которая едвали могла служить охраною страны. Да и какъ такая кръпостца могла защищаться отъ врага, овладъвшаго уже внутренними областями страны?.... Раціонализмъ подступалъ, и дальнъйшее противодъйствіе ему было невозможно (1).

Это образное представленіе Канисомъ религіознаго состоянія протестантства въ половинъ прошедшаго стольтія для насъ вполнъ объяснится, если частнъе разсмотримъ богословскую дъятельность виртембергскихъ ученыхъ.

Взглядъ на успъхи вольфіанской философіи и сильное вліяніе ея на умы Богослововъ прежде всего привелъ Бенгеля и его учениковъ къ мысли о причинахъ такого явленія. Причины эти они видъли нетолько въ свойствахъ и тенденціяхъ самой философіи, но вмъстъ и въ состояніи той среды, въ которой привелось ей дъйствовать, въ состояніи всего протестантскаго общества. — Совершивъ религіозный переворотъ, реформація XVI въка не выполнила самаго существеннаго требованія, не выполнила того именно, чтобы дъло ея получило законченный видъ и чтобы новое религіозное общество приняло совершенно

<sup>(\*)</sup> Der innere Gang des deutschen Protestantismus. Zw. Ausg. Leipz. 1860. S. 85.

опредъленныя формы жизни. Восполнить этотъ недостатокъ предоставлялось дальнъйшей исторіи протестантства, но она приняла совершенно противоположное направленіе. Почти вся послъдующая двятельность протестантовъ направлялась не къ тому, чтобы дать прочныя формы своему исповъданію, а напротивъ чтобы еще болве разшатать и тв самыя, которыя послъднее получило въ реформаціи. Говоря ясиве, стантство не имъло строго-церковнаго ученія. Его символическое ученіе никогда не могло получить неприкосновенный авторитеть и съ этимъ значеніемъ утвердиться въ общемъ сознаніи общества. Это въ свою очередь выходило, по мнвнію виртембергских ученых, изъ того что первые реформаторы невърно смотръли на свящ. Писаніе, вслъдствіе чего въ неправильное отношеніе къ нему поставили свое символическое ученіе и религіозное сознаніе общества. Бенгель говорить, что реформаторы XVI въка смотръли на свящ. Писаніе только какъ на норму для религіозныхъ върованій и убъжденій и потому требовали только принаровленія мыслей върующаго къ откровению, требовали, чтобы первыя не расходимись съ послъднимъ. Отсюда — далъе — они и сами должны были выдавать свое символическое ученіе, какъ свое собственное ученіе, только принаровленное къ свящ. Писанію и не имъющее съ нимъ прямыхъ противоръчій. Но чрезъ это писанія ихъ могли ли удержать свой харак-

теръ и вначеніе, могли ли оставаться символическими въ собственномъ смыслъ слова? Всякій протестантъ могъ точно также сказать, что мыслить совершенно согласно съ свящ. Писаніемъ и въ этомъ смыслъ съ такимъ же правомъ можетъ назвать свое частное ученіе символическимъ, какъ Лютеръ или Кальвинъ. Но здъсь гораздо справедливъе обратное заключеніе, т. е. что ни въ томъ, ни въ другомъ случат учение не можетъ быть названо символическимъ или церковнымъ, потому что принадлежитъ частвому отдвльному лицу. Изъ того, что извъстное ученіе не имъеть явныхъ противоръчій свящ. Писанію, никакъ не следуеть его символическій жарактеръ. Да и гдъ критерій для оцънки согласно ли извъстное ученіе съ откровеніемъ, или несогласно? Реформація указала его въ личномъ убъжденіи каждаго, — и этимъ совершенно запутала дъло. Такимъ образомъ погръшность, допущенная въ началъ, въ основномъ взглядъ на свящ. Писаніе, сопровождалась, по представленію Бенгеля, цълымъ рядомъ заблужденій, и въ исторіи протестантства выражалась такими явленіями, которыя носили название то еретичества и сектантства, то отступничества и открытаго невърія. Исправленіемъ этой коренной ошибки виртембергскіе ученые теперь хотять дыйствовать и противъ раціонализма.

«Характеръ всей двятельности Бенгеля, говорить Голцъ, составляеть то, что для него (Бен-

геля) свящ. Писаніе было не только нормою, но и источникомъ истины, что онъ неутомимо работаль для того, чтобы последняя единственно и всецвло почерпалась изъ свящ. Писанія, и что наконецъ онъ раскрылъ опасности въ томъ случать, когда религіозное мышленіе отступаеть отъ свящ. Писанія, какъ источника. Первыми условіями истины религіознаго ученія онъ поставлялъ, чтобы, съ одной стороны, въ послъднемъ ничего не было такого, что не имъетъ для себя основанія въ свящ. Писанія, а съ другой чтобы въ немъ было все, что представляется въ свящ. Писаніи предметомъ первой важности (1). Этимъ Бенгель думалъ очистить существующее церковное ученіе отъ погръшностей, которыя твиъ или другимъ путемъ, въ то или другое время вкрались въ него, и достигнуть такимъ обрапервоначальнаго неповрежденнаго церковнаго ученія. На дълъ оказалось однакожъ вовсе не то. Бенгель и его ученики не нашли никакого новаго церковнаго ученія, а только нанесли послъдній ударъ существующей системъ протестантскаго въроучения. Это можно было предвидъть изъ самыхъ первыхъ пріемовъ богословской двятельности Бенгеля.

Основное положеніе Бенгеля, что свящ. Писаніе есть первоначальный источникъ откровенной

<sup>(1)</sup> Die theologische Bedeutung J. A. Bengels und seiner Schule von der Goltz. Jahrbücher für deutsche Theologie. Sechster Band. Drittes Heft. 1861. s. 465 — 466.

истины и что только то учение вполнъ истинно и непогръшимо, которое основывается на свящ. Писаніи, выше всякаго сомнънія. Но онъ вывелъ изъ него совершенно ошибочныя заключенія. Изъ того, что свящ. Писаніе есть первоначальный источникъ истины, онъ прямо заключилъ, что всякій изследующій свящ. Писаніе непременно приходитъ къ истинъ, или иначе, что всякій можетъ непосредственно почерпать изъ свящ. Писанія, какъ источника, истинное, непогръшимое и слъдовательно церковное учение. Ясно, и у Бенгеля личное убъждение является главнымъ дъятелемъ въ области богословствованія и слъдовательно причина зла устраненная, по видимому, вначаль, снова допускается впослъдствіи. Ратуя вначаль противъ тъхъ, которые подъ именемъ учения откровеннаго стараются выдавать свое собственное, онъ потомъ и самъ становитна ихъ сторону. Вольфіанцы подвергались особеннымъ упрекамъ со стороны Бенгеля вслъдствіе того, что, развивая свое ученіе совершенно независимо отъ свящ. Писанія, старались между тъмъ поддълаться подъ откровенное учение и такимъ образомъ приписывали послъднему то, чего оно вовсе не имъло. Но у самаго Бенгеля въ результатъ выходитъ тоже злоупотребление откровеннымъ ученіемъ. Измънился только внъшній процессь дъла. Вольфіанцы выходили отъ непосредственнаго сознанія и свои чисто логическія заключенія направляли къ откровенному ученію. Бенгель принимаетъ обратное направленіе. Онъ начинаетъ прямо съ откровеннаго ученія и на личномъ пониманіи его основываетъ систему логическихъ выводовъ и заключеній.

Отсюда — далве, — стремясь къ церковному vченію, Бенгель прежде всего старается отвергнуть всякое церковное ученіе и дъйствуеть въ этомъ случав такъ, какъ бы въ продолженіи всъхъ 17 въковъ не существовало истинной Церкви и истиннаго церковнаго ученія: «Богъ, говорить онъ, отъ юности научилъ меня благоговъть только предъ Нимъ однимъ; и въ отношеній къ дъламъ совъсти для меня все равно, будутъ ли онъ одобрены Богомъ и вмъстъ людьми, или только однимъ Богомъ». «Каждый лучь божественной истины, заключенной въ свящ. Писаніи, говорить онъ въ другомъ мъств, непосредственно производить въ человъкъ познаніе о Богь и себь самомъ». Для этого нужно только, по представленію Бенгеля, каждому принаравливаться къ свящ. Писанію и свящ. Писаніе—принаравливать къ себъ». Всего себя принаравливай къ тексту (свящ. Писанія) и весь текстъ принаравливай къ себъ». (Te totum applica ad textum et totum textum applica ad te). И если ты искусень въ этомъ; то тебя научить всему самый тексть». (Omnia te textus, si sapis, ipse docet). Предполагая въ человъкъ полную возможность и способность всегда правильно понимать откровенное ученіе и непосредственно почерпать истину изъ свящ. Писанія, Бенгель и самъ какъ бы опасался нарушить права личности изложеніемъ опредъленной, строго-догматической системы въроученія. Вся его богословская дъятельность почти исключительно вращается въ кругу священнаго экзегеса, которымъ онъ старается только облегчить для каждаго непосредственное пониманіе откровеннаго ученія. Дъло священнаго экзегета, говорить онь, состоить въ томъ, чтобы 1) возстановить первоначальный текстъ свящ. Писанія, 2) показать истинный смысль словь того языка, на которомъ писались свящ. книги, 3) раскрыть тъ обстоятельства, среди которыхъ написана была и къ которымъ относилась та или другая часть ученія, 4) устранить поздивишія произвольныя толкованія и чрезъ все это 5) привести поздивишаго читателя свящ. Писанія въ то положеніе. въ которомъ находились первые его читатели или слушатели. Такимъ образомъ, Бенгель направлялъ свою богословскую дъятельность не на содержажаніе откровенія, а на внъшнія только условія его; онъ требовалъ раскрытія не самаго ученія откровеннаго, а главнымъ образомъ тахъ внашнихъ обстоятельствъ, при которыхъ оно явилось, и той внъшней формы, въ которой оно заключено. Послъ этого понятно, почему онъ такъ сильно возставаль противъ способовъ аллегорическаго, таинственнаго, догматическаго объясненія свящ. Писанія, гдъ прямо давалось опредъденное пониманіе того или другаго мъста свящ.

Писанія и въ догматической формъ переходило въ сознаніе читателя.

Здъсь, какъ можно замътить, реформацкій взглядъ на свящ. Писаніе получаетъ закончевный видъ и является во всей своей крайности и односторонности. Мотто, по замъчанію Голца, справедливо сгруппировалъ всъ требованія Бенгеля въ следующихъ положеніяхъ: «Чистое свящ. Писаніе». «Только одно свящ. Писаніе». «Всецълое свящ. Писаніе». «Все въ свящ. Писаніи». Такія требованія собственно исключали собою всякую искуственную группировку христіанскаго въроученія, будеть ли она носить видъ ученой системы или даже форму символического изложения. И это очень ясно даваль замътить самъ Бенгель. Устраняя прежніе опыты систематическаго изложенія ученія христіанской въры, онъ всьми своими богословскими трудами старался доказать ту мысль, что «свящ. Писаніе само въ себъ носить самую строгую систему», что оно само есть система и въ этомъ отношении не требуетъ со стороны богослововъ особенныхъ трудовъ. Въ предисловіи къ главному своему сочиненію (1) онъ исчисляетъ различные методы, которымъ слъдовали богословы при изложеніи откровеннаго ученія и потомъ говоритъ, что истинный методъ пониманія и знанія свящ. Письнія, — тотъ, который дается самимъ свящ. Писаніемъ до сихъ поръ еще, по его словамъ, не вопіель въ силу.

<sup>(1)</sup> Gnomon S V.

«Я хочу, продолжаетъ далъе Бенгель, нетолько описывать, хочу нетолько представить грамматическія замъчанія и дать простыя схоліи, хочу не просто объяснять свящ. Писаніе археологически, діалектически, догматически, полемически, но и сдълать нъчто особенное. Впрочемъ, я представлю все это такъ, чтобы только вызвать читателя на большее размышленіе» (¹). Изъ самаго сочиненія открывается, что это объщанное Бенгелемъ «нъчто особенное» заключается въ его взглядъ на свящ. Писаніе, какъ на полную систему, и въ особенныхъ выводахъ, сдъланныхъ имъ отсюда.

Прежняя протестантская догматика, по представленію Бенгеля, излагала главнымъ образомъ ученіе о Богъ-Творцъ, Промыслитель, Спасителъ, объ ангелахъ, о гръхъ, о благодати, и всъ эти догматы представляла основнымъ ученіемъ свящ. Писанія. Не отвергая важности самыхъ догматовъ, Бенгель однакожъ находилъ существенные недостатки въ системъ изложенія ихъ. Прежде всего, онъ видълъ въ ней отсутствіе единства. Вся она представлялась сборникомъ нъсколькихъ совершенно отдъльныхъ трактатовъ, изъ которыхъ каждый посвящался раскрытию особаго догмата. Порядокъ этихъ трактатовъ зависълъ отъ воли Богослова и могъ разнообразиться до безконечности. Кромъ того, и каждый отдъльный трактатъ у одного Богослова могъ получать совершенно иной видъ, чъмъ у другаго. Ме-

<sup>(1)</sup> Gnomon § V.

тодъ изложенія и пріемы доказыванія здъсь всегда зависъли отъ дарованія и взгляда богослова и, смотря по требованіямъ времени и среды, въ отношени къ одному и тому же догмату могли даже входить новыя доказательства и объясненія, слідовательно произволь здівсь имівль полную силу. Богословы смотръли на догматы какъ на отвлеченныя теоретическія положенія, отъ чего угодно могли подвергать ихъ различнымъ логическимъ комбинаціямъ и своимъ заключеніямъ давать различное направленіе. При этомъ чъмъ больше извъстный догмать имъль на своей сторонъ доказательствъ, чемъ удобиве входиль въ кругъ логическихъ соображеній, чъмъ больше допускаль сравненій, свидътельствь, аналогій, тъмъ подробнъе онъ раскрывался и тверже держался въ системъ въроученія. Какія же слъдствія были такого изложенія предметовъ въры? Первымъ савдствіемъ было то, что христіанскіе догматы часто получали превратный смысль в заблуждения богослововъ выдавались подъ именемъ церковнаго ученія. Но главный и существенный педостатокъ прежней системы заключался въ томъ, что она обращала откровенное учене въ сухую доктрину и чрезъ то жишала его назидательности для религіознаго чувства.

Все это заставило Бенгеля, помимо существующей системы въроученія, обратиться непосредственно къ свящ. Писанію и исправить дъло въ самомъ корнъ. Въ свящ. Писаніи, какъ мы

вамвчали, Бенгель нашель полную, готовую и единственно истинную систему; но эта система вовсе почти не походила на существовавшія въ протестантствъ ученыя узложенія откровенныхъ истинъ. Въ свящ. Писаніи онъ не нашель, чтобы откровенное ученіе излагалось по извъстнымъ рубрикамъ. Свящ. Писаніе не представляло ему сперва ученія о Богв, собственно какъ только Творцв, потомъ въ следъ за этимъ прямо о Богъ-Спасителъ и т. д. Въ этомъ отношеніи свящ. Писаніе было всего менве систематическимъ, да и не то собственно составляеть главный предметь и цъль свящ. Писанія. Свящ. Писаніе, говоритъ Бенгель, представляеть, какъ, какими путями Богь вель и ведеть человъчество къ спасенію, оно историгески показываеть домостроительство Божів въ двлв духовно-нравственнаго воспитанія человъчества чрезъ законъ, исполнившияся и исполняющіяся обътованія о Христв, чрезъ смену царствъ и народовъ отъ первыхъ временъ до посльднихъ. Вотъ въ чемъ состоитъ систематичность свящ. Писанія, и строгое, основанное на немъ, изложеніе историческаго воспитанія человъчества само собою, безъ всякихъ искуственныхъ построеній, дастъ систему единственно върную и сльдовательно строго-церковную.

«Отъ начала первой книги Моисея, говоритъ Бенгель, и до конца Апокалипсиса не безъ особенной цъли изображаются столь многіе періоды времени. Если смотръть на нихъ безъ всякой свя-

ви, по частямъ: они часто могуть представлять собою нъчто неважное, случайное; но если взять ихъ въ связи, такъ, какъ это представляетъ свящ. Писаніе: то они представятъ собою одну непрерывно-продолжающуюся и состоящую изъ пропорціональныхъ частей линію временъ, которая должна соотвътствовать премудрости (Божіей) и сохранять свое высокое значеніе. Въ концъ всей этой линіи временъ стоитъ день Христовъ» (1). Въ этихъ немногихъ словахъ Бенгель высказалъ свое общее воззръніе на исторію человъчества и его последнюю цель. Въ различныхъ періодахъ времени, въ смънъ въковъ и поколъній онъ видить непрерывную льствицу, ведущую человъка отъ земли на небо. Каждый шагъ впередъ по этой лъствицъ означалъ постепенное приближеніе человъчества къ своей цівли и служиль явнымъ признакомъ его духовно-нравственнаго совершенствованія. Откровеніе есть важнъйшій дъятель въ исторіи этого движенія впередъ, этого усовершенствованія человъчества. Оно даровано было человъку не вдругъ и всецъло, но постепенно и по частямъ. Въ этомъ случав сумма истинъ, открытыхъ Богомъ, въ то или другое время составляла все духовное достояніе челов'вчества и свидътельствовала о степени нравственнаго совершенства послъдняго. Но здъсь одна сторона вопроса. Раскрывши зависимость

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Ordo temporum I. 11. У Голца стр. 474.

нравственнаго состоянія человъчества отъ откровенія, Бенгель потомъ ставить ихъ въ обратное отношение и въ самомъ состоянии человъчества выясняетъ условія для откровенія. Условливая собою нравственное усовершенствование человъка, откровеніе въ свою очередь и само находилось въ зависимости отъ перваго. Господь Богъ открывалъ человъку свою волю на столько, на сколько послъдній былъ способенъ для этого, на сколько допускало это его духовно-нравственное состояніе въ то или другое время. Зависимость между степенью откровенія и нравственнаго состоянія человъка была такимъ образомъ взаимная, и если первое было причиною возвышенія послвдняго, то это послвднее въ свою очередь какъ бы вызывало собою первое; человъчество на высшей степени своего нравственнаго совершенства удостоивалось болъе многочисленныхъ и подробныхъ откровеній. Итакъ исторія откровенія и исторія человъчества всегда шли объ руку между собою. Въ послъднемъ результатъ всъхъ этихъ соображеній Бенгеля выступала въ видъ назиданія для Богослововъ та мысль, что откровеніе нельзя разсматривать внв историческихъ условій времени и среды, къ которымъ оно относилось. Только подъ такими условіями возможно правильное пониманіе откровеннаго ученія и и слъдовательно истинное, непогръшимое богословствование.

Бенгель умъль избъжать крайностей и увлеченія въ раскрытін выведенных имъ двухъ различныхъ дъятелей, двухъ различныхъ началъ въ исторія, — божественнаго и человъческаго Но трудно было ручаться, что бы его преемники остались въ тъхъ же предълахъ умъренности. Трудно было ручаться, чтобы кто нибудь изъ нихъ не сдълалъ особеннаго ударенія на одно изъ этихъ началъ и не преувеличилъ его значенія въ ущербъ достоинства и важности другаго. Что откровеніе всегда имъло особенное вліяніе на духовно-правственное усовершенствование человвчества, это очень извъстно было Богословамъ и прежде Бенгеля, а потому тутъ ничего новаго не представлялось и ученикамъ Бенгеля. Но тъмъ оригинальнъе и вмъстъ соблазнительнъе для многихъ изъ нихъ казалась вторая и какъ бы противоположная мысль Бенгеля, -- мысль именно о вліяній человъка на откровеніе. Ею-то собственно и увлеклись позднъйшіе протестантскіе Богословы, на ней сосредоточили свое внимание, на ней построили новую теорію откровенія и вывели изъ нея всь возможные результаты.

Начало этого можно уже замъчать впрочемъ и въ кругу ближайпихъ, непосредственныхъ учениковъ Бенгеля. «Если мы въглянемъ на рядъ Богослововъ (Бенгелевой школы), говоритъ Голцъ (¹), то, нри общихъ всъмъ имъ чертахъ, они выс-

<sup>(1)</sup> Die theol. Bedeut. Bengels u. s. Schule. S. 493.

ступають предъ нами въ двухъ группахъ, которыя сначала идутъ объ руку, а послъ являются не всегда въ дружественныхъ отношеніяхъ. Одна изъ нихъ оставалась въ тъхъ границахъ, которыхъ держался самъ Бенгель. Главными представителями ея были: І. Фр. Реуссъ, Д. Буркъ и Фр. Хр. Стейнгоферъ. Другая, знаменитая именами ученыхъ: Фр. Хр. Этингера, Людв. Фриккера, Фил. М. Гана, вступаетъ въ связь съ философіею и основнымъ положеніямъ Бенгеля дачетъ дальнъйшее систематическое развитіе. Этой второй группъ Голцъ справедливо приписываетъ большее значеніе въ исторіи протестантскаго богословія, — она по этому и для насъ въ настоящемъ случать важите первой.

Характеризуя эту группу, Голцъ говоритъ: «обработать библейскую систему истинъ въ ел внутренней связи на основаніи главной мысли о домостроительствъ Божіемъ оставалось на долю тъхъ, кого собственная жажда истины и собственныя научныя требованія побуждали искать систематическаго знанія путей Божіихъ и кого собственное благоговъніе направляло въ этихъ стремленіяхъ къ свящ. Писанію, какъ единственному источнику. Но такъ какъ благовъйное подчинение откровенію соединялось у нихъ съ стремленіемъ къ познанію существа вещей: то путь, пъбранный ими, быль болье тернистъ и каменистъ, чъмъ гладкій путь тъхъ, которые вращались только въ кругу практическихъ истинъ (перлась только въ кругу практическихъ истинъ (пер-

16

вая группа). Искать, изслъдовать и обогащаться познаніями (wachsen) во всъхъ отношеніяхъ, вотъ чъмъ обозначался путь ихъ развитія! Они вступили въ открытое противоръчіе съ традиціонной церковной системой и нисколько объ этомъ не сожальли. Для нихъ не было страшнымъ то, что они забыли границы между единою божественною истиною и разнообразными формами своего разума. Послъ этого имъ оставалось, все изследуя и испытывая, вращаться къ кругу своихъ личныхъ розысканій, хотя они и считали себя учениками одного учителя и представляли свое ученіе согласнымъ съ источникомъ (откровеннымъ) истины» ('). Слъдствіемъ всего этого, какъ исчисляетъ потомъ Годцъ, были: неограничиваемая ничъмъ свобода ихъ изслъдованій, въ силу которой они не обращали вниманія ни на какіе авторитеты, разнообразіе формъ, въ кототыхъ выразилась неодинаковость ихъ дарованій, странности, къ которымъ привело ихъ личное чувство, злоупотребленія, обнаружившіяся въ томъ, что увлекшіеся ученики обратили ученіе своего учителя въ знамя партій и открыли полемику. При этомъ, впрочемъ, въ общихъ своихъ стремленіяхъ, въ общемъ направленіи и духъ они всъ оставались согласными между собою, и это дало имъ возможность и силу положить своими трудами начало новымъ пріемамъ изследованія

<sup>(1)</sup> Die theol. Bedeut. Bengels u. s. Schule. S. 493.

свящ. Писанія и новому воззрънію на откровен-

Голцъ, смотря на дъло съ своей точки зрънія, радуется такимъ быстрымъ успъхамъ своей богословской науки и въ тенденціяхъ поколебать церковное ученіе видитъ ея особенные достоинство и силу. Возникавшее теперь направленіе онъ называетъ библейскимъ реализмомъ и потомъ продолжаетъ, что, какъ реализмъ, оно противодъйствовало спиритуализму церковнаго ученія и идеализму новой философіи, а какъ реализмъ библейскій — матеріализму и эмпиризму.

На дълъ оказалось однакожъ вовсе не то. Этотъ библейскій реализмъ сохранилъ за собою значеніе реакціи только въ одномъ невыгодномъ для себя значеніи. Онъ былъ именно реакцією только церковному ученію, въ отношеніи же къ показаннымъ философскимъ направленіямъ онъ нетолько не представлялъ никакого противодъйствія, но даже способствовалъ имъ. Это всего яснъе обнаруживается въ богословскихъ трудахъ Этингера.

Въ своей ученой двятельности Этингеръ явмяется болъ другомъ, чъмъ врагомъ философіи. Воспитанный подъ сильнымъ вліяніемъ ученія Вольфа, онъ на всю жизнь сохранилъ особенную любовь и стремленіе къ философствованію. Бенгель только далъ его мысли особенное направленіе. Своимъ ученіемъ о дъйствіяхъ Божійхъ въ

судьбахъ человъчества онъ навелъ мышленіе Этингера на новые вопросы и открылъ ему новое и виъстъ самое обширное поле для философствованія. Исторія человъчества, его последнія цели, его испытанія на пути къ этимъ цълямъ, — все это представлялось Этингеру самымъ плодотворнымъ предметомъ для изледованій и философетвованія, — изследованій, самыхъ свободныхъ. философствованія, самаго многосторонняго. Послв этого неудивительно, что вольфіанская философія показалась ему слишкомъ отвлеченною и безсильною по содержанію и слишкомъ опредва ленною, догматическою и законченною по формв и тону. Заминутал въ сферв чистаго мышленія, она предъ новымъ міровозэрвніемъ Этингера являлась очень узкою, очень одностороннею, чтобы дать ответь на все вопросы, которые представляеть человъку самая жизнь и ся разнообразное теченіе. Воть почему Этингерь й всь вообніс ученики Бенгеля второй группы были недовольны философіею. Причиною ихъ возгласовъ противъ последней было такимъ образомъ тоже, что ставило ихъ въ оппозицію противъ церковнаго ученія. Они возставали главнымъ образомъ на догматизмъ, законченность той и другаго и ратовали за полную свободу и независимость отъ данной формы. Слъдовательно они низвергали вольфіанскую философію въ польву новой, своей философія, болье жизненной, по ихъ представлению, по содержанию и болве свободной по духу. Голиъ говорить, что, руководяєь откровеннымъ ученіемь, Этингеръ «ученію (Вольфа) о простоть души противопоставиль идею жизни, какъ реальнаго взаимодъйствія гармонически распредъленныхъ силь и сдълаль опыть построенія на этой идев цвлой системы» (1). Но при этомъ онъ же очень ясно даетъ понять, что въ существъ двла ученіе Этингера очень мало вязалось съ откровеніемъ, очень скоро и легко потомъ оторвано было совершенно отъ своего библейскаго основанія и чрезъ Шеллинга вошло въ позднъйшую нъмецкую философію. — Явленія эти, впрочемъ, принадлежать уже XIX въку и потому не входять въ предълы нашей статьи.

Чтобы видеть, до чего дошли и на чемъ остановились протестантскіе богословы XVIII въка, мы должны теперь обратиться къ тъмъ богословамъ, которые сначала шли объ руку съ виртембергскими учеными, но впослъдствіи далеко опередили ихъ. — Мысль Бенгеля, что строго-піетистическій образъ представленій уже утратилъ свое значеніе и не соотвътствуетъ требованіямъ времени, тогда же сознавалась и самими галльскими богословами. Здъсь Сиг. Як. Баумгартенъ преобразовываетъ старую школу піетистовъ и открываетъ собою рядъ богослововъ съ новыми требованіями. Самъ Баумгартенъ, впрочемъ, былъ столькоже далекъ отъ крайностей и увлеченія, какъ и Бенгель. Но такъ какъ онъ не только не враз-

<sup>(1)</sup> Die theol. Bedeut. Bengels u. s. Schule. S. 501.

ставаль, подобно послъднему, противъ философін, а, напротивъ, объявиль себя ея защитникомъ, -- то чрезъ него для богослововъ открывался легчайшій и болье прямой путь къ тому, чего не могли вполнъ достигнуть ученики Бенгеля. Общирная слава доставила Баумгартену многочисленныхъ учениковъ и послъдователей, которые собственно къ концу стольтія и являются главными дъятелями въ области протестантскаго Богословія. Достойнъйшими и болье извъстными учениками его были: Тэлльнеръ, Гэйльманъ, Ебергардъ, Бюшингъ и наконецъ Землеръ. Всъ эти богословы шли однимъ путемъ и служили одному направленію; но только въ ученыхъ трудахъ Землера послъднее нашло себъ полное выраженіе.

Жизнь Іоанна Соломона Землера обнимаетъ собою три четверти прошедшаго стольтія. Подъ вліяніемъ своего отца, архидіакона въ Зальфельдъ, Землеръ получилъ строго-піетистическое воспитаніе. Въ этомъ же духв онъ продолжалъ потомъ свое образованіе въ школь роднаго города и наконецъ въ галльскомъ университетъ. Но здъсь періодъ его образованія совпадаетъ съ временемъ професорской дъятельности Баумгартена. Преобразователь стараго галльскаго піетизма скоро произвелъ ръшительную перемъну и въ мысляхъ Землера. Стротое благочестіе Землера, его теплое сердечное отношеніе къ предметамъ религіи теперь, подъвліяніемъ знаменитаго учителя, уступаетъ мъсто

колодному философскому мышленію и суровому критицизму. По окончаніи воспитанія, молодой богословъ если еще очень далекъ быль отъ своего учителя по учености и ерудиціи: то въ либерализмъ и неумъренности выводовъ въ отношеніи къ откровенію много превосходиль послъдняго. Во время двухлътней профессорской службы въ Кобургъ онъ уже успъль заявить себя съ этой стороны въ мъстной газетъ, которой быль редакторомъ.

Дъятельность Землера въ этомъ независимомъ положеніи скоро впрочемъ была прервана. По настоянію Баумгартена, онъ вызванъ былъ въ галльскій университетъ. Здъсь Землеръ, въ качествъ помощника Баумгартену въ преподаваніи церковной исторія, герменевтики и догматики, стоялъ подъ совершеннымъ вліяніемъ послъдняго и въ продолжении первыхъ пяти лътъ былъ болъе его репититоромъ, чъмъ самостоятельнымъ сотрудникомъ. Авторитетъ Баумгартена былъ сильнъйшимъ средствомъ противъ увлеченія и крайностей молодаго профессора. Но тъмъ неумъ-реннъе является Землеръ по смерти Баумгартена (1757 г.). Теперь онъ нетолько становится на мъсто послъдняго, какъ главный профессоръ по богословскимъ наукамъ, но вмъстъ съ тъмъ переноситъ на себя и весь тотъ ученый авторитетъ, какимъ пользовался его заслуженный предмъстникъ. Со всъмъ увлеченіемъ, свойственнымъ молодости, Землеръ теперь принимается за разработку своего предмета и, чувствуя себя вполнъ свободнымъ, скоро вступаетъ на тотъ путь, по которому шли англійскіе деисты, французскіе атеисты и нъмецкіе, такъ называемые, популярные философы.

Свои ученые труды посль Баумгартена Землеръ началъ библейскою критикою, критикою именно священнаго текста и священнаго канона. Въ томъ и другомъ случат онъ нашелъ у англійскихъ деистовъ много для себя сдъланнаго, готоваго, и вполнъ воспользовался ихъ изслъдованіями.

Говоря о критикъ священнаго текста, нужно впрочемъ замътить, что она всего менъе давала простора личному произволу, а потому на этомъ пути Землеръ не могъ вполнъ достигнуть того, на чемъ сосредоточивались его последния желанія. Это стъсненіе для своей фантазіи и произвола, по видимому, чувствовалъ при критикъ священнаго текста и самъ Землеръ. Послъ нъсколькихъ замъчаній на самый тексть, онъ часто отступаль отъ прямаго предмета своего изслъдованія, поднималь историческіе и догматическіе вопросы и, чувствуя себя свободные въ этой области, съ особенною любовію останавливался на нихъ. Если взять во вниманіе отрывочныя сентенцін и предположенія, сдъланныя Землеромъ при этихъ отступленіяхъ, то ихъ наберется очень много и во всъхъ нихъ виденъ самый смълый, ничамъ не стаснявщися экзегетъ, но все-таки по нимъ никакъ нельзя опредвлить тотъ путь, который открывалъ своею ученою двятельностію Землеръ, справедливо называемый протестант-скими богословами отцемъ богословскаго раціонализма.

Критика священнаго канона доставила Землеру возможность высказаться почти вподнъ. Здъсь прямо поднимаетъ вопросъ о канонизмъ (canonicität) и богодухновенности (inspiration) въ отношеній къ свящ, книгамъ. Различая то и другое понятіе, Землеръ даетъ имъ потомъ особенное значеніе. «То обстоятельство, говорить онъ, что извъстная книга включена въ священный канонъ, вовсе еще не свидътельствуетъ о ея богодухновенности, потому что у Евреевъ слово, равнозначущее слову «канонъ», означало просто собраніе древнихъ національныхъ писаній разнаго достоинства и содержанія», а у христіанъ--«собраніе книгъ, назваченныхъ для общественнаго употребленія». Болье строгое опредъленіе каноническихъ книгъ, опредъленіе ихъ числа и мъста въ общемъ собраніи сдълано было уже позднъе отцами церкви и только съ этого времени начало формироваться общее убъждение относительно ихъ священнаго значения и божественнаго авторитета. Итакъ, слово «канонъ» первоначально означало просто собраніе нъскольких сочиненій витьсть, въ одну книгу, и следовательно относилось къ совершенно виъцинему расположению этихъ сочиненій, но никакъ не къ внутреннему

ихъ достоинству. Послъднее значеніе принадлежитъ уже понятію о богодухновенности. Давши вопросу такую постановку, Землеръ — потомъ и слово «богодухновенность» принимаетъ только въ дальнъйшемъ, выводномъ значеніи, но не въ главномъ и коренномъ. Онъ опускаетъ понятіе, которое прежде всего дается словомъ «богодухновенность», понятіе именно о происхожденіи отъ Бога, о божественности въ отношени къ извъстной книгъ, и беретъ только уже вытекающее отсюда понятіе объ особенной важности и значении ея для человъка. Послъ сего у Землера уже сами собою являются особенные критеріи для опредъленія каноническаго и богодухновеннаго значенія той или другой книги. Въ вопросъ о канонъ онъ совершенно устраняетъ догматическую точку зрънія и становится на историческую. По его представленію, въ вопросъ о канонъ нужно только изслъдовать, какія книги издревле собирались вмъстъ и были въ употребленіи сначала между іудеями и потомъ между христіанами, - этотъ единственный признакъ и будетъ означать каноническое достоинство извъстныхъ книгъ. Опредъленіе богодухновенности зависить уже, по мнънію Землера, отъ самаго содержанія книгъ. Смотря потому, какъ содержание извъстной книги относится къ нравственнымъ требованіямъ человъка, способствуетъ ли оно нравственному усовершенствованю послъдняго или нътъ, самая книга будетъ или признана богодухновенною, или отвергнута. Такимъ образомъ, критерій въ отношеніи богодухновенности Землеръ ставитъ еще болве узкій и болье произвольный. Здъсь имъетъ значеніе одно чисто субъективное опредъленіе полезности и приложимости къ нравственнымъ требованіямъ человъка истинъ, заключенныхъ въ извъстной книгъ.

Руководясь такими критеріями при оцънкъ достоинства и значенія свящ. книгъ, Землеръ скоро пришелъ къ такимъ результатамъ, до которыхъ не достигалъ еще никто изъ предшествовавшихъ ему протестантскихъ богослововъ. Съ одной стороны, онъ призналъ богодухновенность въ языческихъ писателяхъ и тъмъ поставилъ христіанство въ одинъ уровень съ язычествомъ, съ другой — исключилъ изъ числа богодухновенныхъ многія священныя книги христіанства и въ этомъ случав даже унизиль христіанство предъ язычествомъ. Въ отношеніи къ священнымъ книгамъ самый строгій приговоръ Землера палъ на Пъснь-пъсней, Руфь, Ездры, Нееміи, Есоирь и Паралипоменонъ, менъе строгій — на книги Іисуса Навина, Судей, Царствъ и Даніила. Въ пятокнижіи Моисея Землеръ видълъ разнохарактерность составныхъ частей и происхождение ихъ отнесъ къ различнымъ временамъ. Точно также Екклесіастъ онъ считалъ произведеніемъ нъсколькихъ лицъ. Что касается книгъ Новаго Завъта, то первыя три Евангелія писаны, по мнънію Землера, исключительно для Іудеевъ и въ ихъ духъ. Съ теченіемъ времени онъ, говоритъ онъ, подвергались потомъ передълкамъ и даже существеннымъ измъненіямъ, такъ что въ настоящемъ своемъ видв представляютъ вовсе не то, что были сначала. На Евангеліе отъ Іоанна и посланія ап. Павла Землеръ смотритъ нъсколько выше. Въ первомъ онъ видитъ начало отступленія отъ іудейскихъ возэръній, а послъднія, исключая посланіе къ Евреямъ, прямо уже признаетъ выраженіемъ широкаго будтобы и свободнаго міровоззрънія Грековъ. Сопоставляя Евангеліе отъ Іоанна и посланія ап. Павла съ первыми тремя Евангеліями, Землеръ говорить, что въ этихъ двухъ группахъ выразился двойственный характеръ ученія Ійсуса Христа; въ первомъ случав оно является съ характеромъ общечеловъческимъ, въ послъднемъсъ характеромъ частнымъ и исключительнымъ, іуденскимъ. Слъдовательно, заключаль Землеръ, только первыя могуть имъть значение для насъ и нащего времени, послъднія же остаются лишь простымъ историческимъ и то уже искаженнымъ памятникомъ. Но всего болве Землеръ нападалъ на Апокалипсисъ,

Произнося разкіе приговоры о священных книгахъ и писатедяхъ ихъ, Землеръ старался дайствовать при этомъ отъ имени науки, думая авторитетомъ ея поколебать авторитетъ религи. Для этого онъ далъ своимъ изслъдованимъ строгонаучную форму. Выходя изъ незыблемыхъ, по его представлению, началъ критики, онъ всегда оставался въренъ этимъ началамъ и въ концъ

своихъ изслъдованій еще съ большею силою и настойчивостію высказываль ихъ высокое значеніе для богослова-экзегета. Каковы эти начала, мы уже видъли отчасти; теперь разсмотримъ, какимъ путемъ Землеръ пришелъ къ нимъ и потомъ изложимъ его, такъ называемую, теорію аккомлюдацій.

Выше мы замътили, что мысль Бенгеля объ участін человька въ исторіи откровенія послужила камнемъ претыканія для многихъ протестантскихъ богослововъ. Опустивши наъ вниманія тв соображенія, которыя высказаль Бенгель для ограниченія своей мысли, послъдніе приняли ее въ общемъ, безусловномъ значеніи и ученіе Бенгеля о степени участія человъка въ дъль откровенія превратили въ ученіе объ исключительно человъческомъ проискождении откровения. Съ предзанятою мыслію объ исключительной зависимости откровенія отъ человака Землеръ первый начинаетъ свои занятія свящ. Писаніемъ и при этомъ постоянно представляеть себь, что священные писатели всегда и вездъ принаровлялись къ требованіямъ и понятіямъ своихъ современниковъ. Отсюда Землеръ заключаеть, что предразсудна ума и заблуждение воли современниковъ необходимо вліяли на проповъдь ихъ учителей и слвдовательно въ писанія ихъ вмъсть съ истиною ненвбъжно входила и ложь. Для своихъ соображеній Землеръ считаль прямымь и достаточнымъ доказательствомъ такія свидъчельства свящ.

Писанія, какъ напримъръ слова ап. Павла къ Кориноянамъ: быхъ іудеемъ яко іудей, да іудеи приобрящу: подзаконнымъ яко подзаконенъ, да подзаконныя приобрящу: беззаконным в яко беззаконень, не сый беззаконникь Богу, но законникъ Христу, да приобрящу беззаконныя. Быхъ немощнымъ яко немощенъ, да немощныя приобрящу: встых бых вся, да всяко нткія спасу (1 Kop. 9, 20—22). Апостоль, по мнънію Землера, здъсь самъ говоритъ, что всегда сообразовался въ своемъ ученіи съ требованіями и убъжденіями своихъ слушателей, что для іудеевъ онъ быль по мыслямь и жизни іудей, для язычниковъ — язычникъ. Следовательно, заключаетъ Землеръ, и ученіе его, смотря по роду слушателей, необходимо получало различный характеръ, какъ это и видно изъ другихъ мъстъ въ его посланіяхъ и даже зам'ятно въ самомъ духъ и направленіи цълыхъ посланій. Путемъ такихъ заключеній Землеръ совершенно законныя педагогическія принаровленія свящ. писателей обращаетъ въ догматическія, и — вотъ послъдній выводъ, который онъ представляетъ въ видъ необходимаго руководительнаго правила для каждаго богослова-эквегета. Задача священнаго экзегета, говорить онъ, состоить въ томъ, чтобы отличить въ содержаніи свящ. Писанія истину отъ заблужденія, отдълить временныя, народныя представленія отъ того, что собственно составляетъ общечеловъческое и слъдовательно въчное учение христіанское. Для этого — далъе — Землеръ совътуетъ экзегету вполнъ и въ совершенствъ изучить весь циклъ идей, нравы, обычаи той страны и эпохи, въ которой и когда писали священные писатели и отсюда заимствовать критерій для различенія въ ихъ твореніяхъ элемента національнаго, мъстнато и временнаго и элемента общечеловъческаго и общеобязательнаго.

Само собою очевидно, какихъ результатовъ можно было ожидать отъ теоріи Землера въ ея приложеніи къ дълу. Опыты самого Землера въ этомъ родъ превосходятъ даже самыя ожиданія. Если бы онъ строго держался своего историческаго принципа; то едвали бы такъ легко дошель до техъ крайнихъ представленій о христіанствъ, какія мы сейчасъ увидимъ. Требуя отъ каждаго богослова обстоятельнаго изученія той среды и эпохи, въ которой и когда возникло христіанство, Землеръ самъ однакожъ очень мало держался этого правила. Въ своихъ сужденіяхъ о христіанскихъ догматахъ онъ часто совершенно отрывается отъ исторіи и факта и слъдуетъ только своимъ личнымъ теоретическимъ соображеніямъ. Въ этомъ случав тотъ чисто произвольный субъективный критерій, который онъ поставиль въ вопросъ о богодухновенности, является единственнымъ его руководителемъ. На немъ главнымъ образомъ Землеръ и основалъ свои догматическія изследованія.

Приступая къ раскрытію христіанскихъ догматовъ, Землеръ, прежде всего, старается оторвать последніе отъ ихъ сверхъестественнаго, божественнаго основанія и ставить христіанство на одинъ уровень съ естественными религіями. Существо религи, по его представлению, состоитъ въ морали, въ нравственныхъ предписаніяхъ, по этому и на христіанство должно смотръть съ этой именно точки эрвнія. Какъ религія, оно имъетъ собственно нравственно-практическія цъли и на сколько ученіе его достигаеть этой цвли, на сколько соотвътствуетъ нравственнымъ требованіямъ человъка и способствуетъ ихъ дальныйшему развитію, на столько оно является общечеловъческимъ и общеобязательнымъ. Вслъдствіе этого положительную часть догматики Землера составляетъ выясненіе христіанскаго ученія «о нравственной природъ Бога и нравственныхъ отношеніях в къ Нему человъка». Понятно, что многіе христіянскіе догматы не могли найти для себя мъста въ догматикъ Землера. Онъ не видълъ прямаго отношенія къ нравственнымъ требованілиъ человъка догнатовъ напримъръ о троичности Лиць въ Богь, о Божествъ Інсуса Христа, о добрыхъ и злыхъ ангелахъ, о первородномъ гръхъ, объ искупленіи, послъднемъ судь, всеобщемъ воскресеній и потому исключиль ихъ изъ системы христіанскиго въроученія. Они, по представленію Землера, вовсе не относятся къ существу и цълямъ христіанства; они суть устарълыя и

при томъ чисто случайныя върованія. Прежніе богословы излагали ихъ въ системахъ на ряду еъ другими истинами частію потому, что не понимали ясно сущности христіанства, а частію потому, что не знажи ихъ историческаго происхожденія. Между тъмъ какъ исторія, по мивнію Землера, будтобы свидътельствуетъ, что всъ они обязаны своимъ происхождениемъ народнымъ предразсудкамъ разныхъ эпохъ. Съ теченіемъ времени такое происхождение ихъ постепенно забывалось и наконецъ они внесены были въ христіанскіе сумводы, чъмъ окончательно утверждено было за ними догматическое значеніе. Составители сумволовъ, излагая свое учение отъ имени Бога, имъли впрочемъ при этомъ, говоритъ Землеръ, и свои особенныя цъли. Они хотъли именно пресъчь всякіе раздоры и несогласія въ мыслахъ и мнъніяхъ членовъ Церкви и съ тъмъ вмъстъ способствовать гражданскому порядку и внашнему благоустройству общества.

Въ такомъ дукъ и направлени Землеръ раскрываетъ систему христіанскихъ догматовъ. Намъ нътъ нужды входить въ подробный разборъ его изслъдованій, потому что собственно положительная сторона ихъ очемь бъдна, а отрицательная вся состоитъ изъ самыхъ неумъренныхъ возгласовъ противъ христіанскихъ догматовъ.

Съ такимъ полнымъ и открытымъ невъріемъ Землеръ вступаетъ потомъ въ область церковной исторіи. Церковно-историческія изслъдо-

Digitized by Google

ванія были послъднимъ произведеніемъ богословской дъятельности Землера. Они писаны были имъ уже въ послъдніе годы жизни и составляють плодъ его многольтнихъ трудовъ. Самъ Землеръ своимъ предсмертнымъ произведеніямъ давалъ гораздо большее значеніе, чъмъ всъмъ предшествовавшимъ. — Главная мысль, которая проходитъ чрезъ всв церковно-историческія сочиненія Землера, та, что чъмъ далъе отъ своего начала двигалась церковная исторія, тъмъ болве христіанство теряло свой первоначальный характеръ. Каждый въкъ и каждое покольніе, утверждаетъ онъ, привносило съ собою въ христіанское ученіе свою долю заблужденій и предразсудковъ. Эти заблужденія и предразсудки получали потомъ въ сознаніи потомковъ догматическое значеніе и представителями церкви вносились въ систему христіанскаго въроученія. Вмъсть съ этимъ сущность христіанства, его первоначальныя цъли болье и болъе искажались. Изъ религіи свободы, религіи сердца оно обратилось наконецъ въ религію совершенно вившнюю, оффиціальную и враждебную для всякаго рода свободы. Землеръ особенно нападаетъ на католичество за его элоупотребленіе, считаетъ его главнымъ врагомъ христіанства, приписываетъ ему главное участіе въ искаженіи послъдняго и безчисленныя бъдствія въ религіозной и гражданской жизни человъчества. Но протестъ его противъ церковнаго порядка начинается еще ранъе; онъ воздвигаетъ свою по-

лемику противъ Церкви почти съ первыхъ въковъ ея бытія и здъсь нападаетъ съ своими обвиненіями большею частію на тв лица, которыя всего болъе заботились о церковномъ устройствъ и доселъ прославляются самою Церковію, какъ столпы и защитники истинной въры. Съ того времени, какъ Церковь изъ гонимой сдълалась торжествующею и получила возможность дать подобающее устройство своему богослужению и управленію, опредълить свое символическое ученіе и дисциплину, Землеръ уже начинаетъ подозръвать ее въ измънъ христіанству, а ея представителей—въ злонамъренности и предразсудкахъ. Слъдя далъе за движеніемъ церковной жизни, онъ болъе и болъе открываетъ въ ней уклоненій отъ христіанства и наконецъ почти всю церковную исторію превращаеть въ исторію человъческихъ заблужденій, которыя съ каждымъ въкомъ возрастали, по его представленію, въ прогрессивномъ порядкв. Вслъдствіе такого отношенія Землера къ Церкви и ел исторіи, всъ его историческія изследованія имъютъ характеръ полемическій, или, лучше, жарактеръ судебнаго разслъдованія о церковныхъ представителяхъ, чтобы выставить ихъ виновниками всъхъ воображаемыхъ имъ золъ въ исторіи христіанства. «Показать измънчивость и несостоятельность системы церковнаго ученія и доказать, что она всегда формулировалась подъ вліяніемъ заблужденій времени, произвола, хитрости и насилія частныхъ личностей», — вотъ что

было последнею целію церковно-историческихъ изследованій Вемлера, о поторой самъ онъ распространялся при всякомъ удобномъ случав. Св какою свободою и самоувъренностію Землеръ шель къ своей цъли, можно видъть изъ следующаго его поступка. Извъстно, что протестантскіе богословы всегда смотрали на Пелагія, кака на самаго опаснаго лисучителя. Такой взгилдъ раздължи и современники Землера. Но последній открыто называеть убъждение своихъ предшественниковъ и современниковъ о Пелагів самымъ невъжественнымъ заблуждениемъ и нетолько объявляеть себя защитникомъ Пелагія; но вивств съ тъмъ перепечатываеть одно изъ его писемъ подъ такимъ заглавіемъ: Pelagii sancti et eruditi monachi и проч. Подобнаго рода выходки начего не говорили въ пользу ученаго достоинста Землера; но показвівили въ немъ очень много самоувъренности и органальности и вслъдствіе того производили сильное впечатление на дру-THEB.

Разсмитривая богословскую двятельность Землера, мы видвли, что онв более или менве касался почти всяхь богословскихъ наукъ. Такая многосторомняя двятельность, конечно не давала ему возможности создать что либо цвлое ни по одной наукъ; но это вовсе и не входило въ егоиланы. Для него всего важнъе было указать планъ и приемы въ разработкъ каждой богословской науки и дать богословамъ руководительную нить при

спеціальныхъ занятіяхъ того или другаго изъ инкъ. Разсчеты Землера въ этомъ случат оказалисъ вполнъ върными. На его призывъ является цълый рядъ ученыхъ двятелей, которыхъ увлечение было тъмъ сильнъе, чъмъ соблазнительнъе представлялся имъ путь, указанный галльскимъ профессоромъ. Знаменитъйшими и болъе извъстными сотрудниками Землера были въ Галле — Грунеръ, въ Лейпцигъ – Ернести (съ 1759 г.), въ Гэттингенъ — І. Д. Михаелисъ (съ 1750 г.), въ Іенъ — Грисбахъ (съ 1755 г.), и Эйхгорнъ (съ 1755 г.), въ Гельмштедтв Генке (1778), Франкфуртъ на Одеръ — Тэллмеръ (съ 1756) Стейнбартъ (съ 1774 г.). Эти богословы, слъдуя Землеру, обработывали различныя отрасли богословія въ возможныхъ подробностяхъ и Землеръ на склонъ лътъ находилъ утъщение въ томъ, что его планы осуществляются.—Въ лицъ этихъ ученыхъ дъятелей своихъ протестанизмъ круто поворачиваетъ отъ въры къ невърію. Вмъсто прежняго лютеранскаго и реформатскаго богословія, онъ создаетъ теперь совершенно новое, которое не хочетъ уже носить на себъ какое либо изъ въроисповъдныхъ наименованій и ръзко отличаетъ себя именемъ богословія неологовъ. Это новое богословіе впослъдствіи, подъ вліяніемъ различныхъ философскихъ системъ, получаетъ различные оттънки и въ своемъ развитіи становится въ болъе и болъе враждебное отношеніе къ христіанству. Но въ послъднее время оно

встрътило въ протестантсвъ сильное противодъйствіе себъ со стороны представителей новъйшаго, такъ называемаго, посредствующаго богословія и потеряло значительную долю своего прежняго значенія и авторитета (').

В. РОЖАНСКІЙ.

<sup>(1)</sup> Новъйшее направленіе протестантскаго богословія предполагаемъ разсмотръть въ слъдующихъ статьяхъ.

## СЛОВО

## въ день пятдесятницы.

По своей Его милости спасе насъ банею пакибытія и обновленія Духа Святаго, его же излія на насъ обильно Іисусъ Христомъ, Спасителемъ нашимъ (Тит. 3, 5).

Итакъ, всесвятый Духъ, сошествіе котораго на св. апостоловъ въ видъ огненныхъ языковъ, въ пятидесятый день по воскресеніи Христовомъ изъ мертвыхъ, мы нынъ торжественно восноминаемъ, есть достояніе каждаго и изъ насъ, потому что всъ мы омылись, освятились, оправдались именемъ Господа нашего Іисуса Христа, и Духомъ Бога нашего (1 Кор. 6, 11). Правда, нынъ пребываніе Его въ насъ не сопровождается тъми знаменіями и чудесами, которыя совершались въ народъ руками св. апостоловъ, въ первые дни по сошествіи Его на нихъ; но

что дъйствительно человъколюбецъ Спаситель нашъ Богъ обильно излилъ Его на насъ, когда мы очищались банею водною посредствомъ слова, это доказываетъ жизнь тъхъ изъ насъ, которые во Христъ Іисусъ живутъ не по плоти, но по духу. Ибо откуда въ этихъ подобострастныхъ намъ людяхъ все потребное для жизни святой и благочестія? Откуда наприм. върное познаніе таинъ Божінхъ и нашего спасенія, святыя мысли о нашихъ отношеніяхъ ко всему окружающему насъ; пламенное желаніе и непрерывное дъланіе добрыхъ дълъ; непоколебимая радость небеснаго блаженства, неръдко среди жесточайшихъ скорбей и страданій; непрерывная печаль по Бозъ; женостывное исповъдание своихъ гръховъ и неизмънное покаяніе? Все это производить въ нижь одинъ и тотъ же всесвятый Духь; потому что мы сами по себъ не довольны есмы и помыслить что доброе, яко отъ себе, по довольство наше отъ Бога есть (2 Кор. 3, 5).

Но если несомнънно, что Спасъ нашъ Богь, банею возрожденія, обильно изліяль на насъ синтаго Духа Інсусъ Христомъ; то какъ возможны исторые чо словамъ св. апостола, суть тівлести, Духа ментимуще (Іуд. 19)? Такого рода людым исповъдники имени Христова дълаются, бр., отъ точо, что они или не прівилють св. Дука, или, бывъ причастниками Его, отпадають (Евр. 6, 4. 5), потому что всякій человькъ можеть на по-

гибель себъ смежать очи свои, чтобы невидъть двиствій благодати Божіей; дакрывать слухъ свой, чтобы не слышать внушеній и назиданій ся; ожесточать сердце свое даже до постояниаго противленія святому Духу (Двян. 7, 51). Чтобы подаваемыя намъ, чрезъ познаніе Призвавшаго насъ славою и благостію Божественныя силы, потребныя для жизни и благогестія (2 Петр. 1, 3), были действенны въ насъ, мы должны стараться удалять и истреблять въсебъ все, оскорбительное для святаго Духа; должны упражнять подавленыя Имъ силы въ содъяни дълъ правды и благочестія; должны возгравать дара Божій, живуацій въ насъ, всякою мелитвою и прошеціемъ, молясь духомъ во всякое время (Ефес. 6, 18), м постояннымъ пріобщеніемъ св. таинствъ, - сихъ небесных в источников Божественной силы, яже къ животу и благочестію Когда сего не бываетъ съ нашей стороны; то благодать Божія тщетно нами принимается (2 Кор. 6, 1), или Духъ святый и совсъмъ въ насъ угасаетъ (1 Сол. 5, 19).

А если такъ; то каждый изъ насъ, бр., самъ собою долженъ видъть, что, празднуя нынъ въ честь и славу всесвятаго Духа, онъ долженъ нетолько, вмъстъ съ православною нашею Церковію, благодарнъ исповъдать, что онъ увидълъ свътъ истинный, пріялъ Духа небеснаго; но паче всего позаботиться о томъ, чтобы, по заповъди св. апостола, исполняться ему Духомъ (Ефес. 5, 18). Ибо доколъ мы не будемъ во-

диться Духомъ Божіимъ (Рим. 8, 14) и поступать по Духу (Гал. 5, 25), дотолъ, несмотря на обильное изліяніе святаго Духа, въ насъ будетъ дъйствовать духъ тмы и злобы, и мы живи останемся уловлени от него въ свою его волю, и пребудемъ сынами противленія (2 Тим. 2, 26.—Ефес. 2, 2).

Желающихъ же знать, какъ имъ принять, удержать и усвоить всесвятаго Духа, св. Злато-устъ учитъ, что они для этого должны очищать душу свою отъ лжи, жестокости, блуда, нечистоты и любостяжанія; должны сдълаться добродушными, сострадательными, заботливыми о себъ; должны быть чужды кощунства. Когда мы приведемъ себя въ такое состояніе; то что воспретить святому Духу приблизиться и прилетъть къ намъ? И онъ не просто приблизится къ намъ, но наполнитъ наше сердце (Бес. 19 на посл. къ Ефесеямъ). Аминь.

## 0

## **ЖЕНСКОМЪ СВЯЩЕННОДЪЙСТВОВАНІМ.**

(продолжение)

Ничего нътъ въ пользу безпоповщинскаго обычая возлагать исправленіе дълъ священнослуженія христіанскаго на женщинъ и въ твореніяхъ св. отцевъ и писателей Церкви, какъ древнихъ, такъ и тъхъ, которые жили въ русской Церкви со времени всероссійскаго митрополита Макарія до святъйшаго патріарха Никона.

1. Свв. отцы и писатели Церкви всегда върили, что къ наученію людей истинамъ спасенія, къ совершенію для нихъ службъ Божіихъ во спасеніе и къ руководству ихъ по пути спасенія, вообще — къ исправленію дълъ священнослуженія христіанскаго Господь самъ назначилъ извъстныя, опредъленныя лица, а когда говорили объ этихъ

лицахъ, то изображали или называли ихъ такъ, что всякій можетъ примътить въ нихъ лица только мужескаго пола. «Мы, пишеть св. Клименть римскій, должны въ порядкъ совершать все, что  $ar{m{\Gamma}ocnom{\partial}b}$  повелълъ совершать въ опредъленныя времена. Онъ повелълъ, чтобы жертвы и священныя дъйствія совершались не случайно и не безъ порядка, но въ опредъленныя времена и часы. Также гдъ и грезъ кого должно быть это совершаемо, самь Онь опредплиль высочайшимъ своимъ изволеніемъ, чтобы все совершалось свято и благоугодно, и было пріятно волъ Его... Первосвященнику (епископу) дано свое служеніе, священникам в назначено свое дело, левитовъ (діаконовъ) возложены свои должности (1). Какъ въ тълъ, говоритъ св. Григорій богословъ, иное начальствуетъ и какъ бы предсъдательствуеть, а иное состоить подъ начальствомъ и управленіемъ: такъ и въ церквахъ Богъ постановиль, чтобы одни, для кого сіе полезнье, словомъ и дъломъ направляемые къ своему долгу, оставались пасомыми и подначальными, а другіе... были пастырями и учителями къ совершение Церкви, и мужли къ другииъ такое же отношеніе, какое душа къ тълу и умъ къ душъ, дабы и то и другое, недостаточествующее и избыточествующее, будучи подобно телеснымъ чле-

<sup>(1)</sup> Св. Клим. рим. 1 посл. къ Корино. стр. 140 — 141. Мосли. 4800 г.

намъ соединено и сопряжено въ одинъ составъ, совокуплено и свявано союзомъ духа, представ+ ляло одно тъло совершенное и истинно достойное самого Христа—нашей Главы (1). Возэрите на небо горъ и на землю низу (Иса. 8, 22)... Все (во вселенной) устроялось по порядку, и устроялось словомъ, жотя все могло быть произведе→ но вдругъ, какъ нъчто единое... Порядокъ и въ церквахъ распредълилъ (Богъ), чтобы одни были пасомые, а другіе пастыри, одни начальствовали, а другіе были подначальными; кто составляль какъ бы главу, кто — ноги, кто — руки, кто глазъ, кто-иный изъ членовъ тъла-для устройства и пользы цвлаго, какъ низшихъ, такъ и выс-И въ тълахъ члены не отдълены другъ отъ друга, но цълое твло есть одно, изъ различныхъ частей сложенное; не у всъхъ членовъ одинъ образъ дъйствованія, хотя и всъ одинаково имътъ нужду другъ въ другъ для дружнаго и взаимнаго дъйствованія. Такъ глазъ не ходитъ, но указываетъ путь; нога не смотритъ, но переступаетъ съ одного мъста на другое; языкъ не пріемлеть звуковъ, ибо это дъло слуха; ухо неговорить, потому что это дело языка; нось ощущаетъ вапахи; гортань эсе вкушаетъ брашна, говоритъ Іовъ (Іов. 34, 3); рука же есть орудіе

<sup>(\*)</sup> Св. Григор. богосл. Слово 3: твор. ч. 1. стр. 17—18. Москва. 1844 г.

къ тому, чтобъ давать и принимать, а умъ вождь всего: отъ него способность ощущать, и къ нему возвращается всякое ощущеніе. Тоже и у насъ-въ общемъ твлъ Христовомъ. Ибо всъ едино твло есмы о Христв, а по единому Христу и другъ другу уди (Рим 12, 5). Одинъ начальствуетъ и предсъдательствуетъ, а другой водится и управляется. Несомнъвайся въ этомъ, потому что сіе говорить Павель. И овых убо, сказано, положи Богг въ Церкви первъе апостоловъ, второе пророковъ, третіе пастырей и угителей (1 Кор. 12, 28) (1). Св. Василій великій писалъ къ Амфилохію, рукоположенному во епископа, хотя онъ и не хотълъ сего: «Благословенъ Вогъ, который въ каждомъ родъ избираетъ благоугодныхъ Ему, дълаетъ извъстными сосуды избранія, и употребляеть ихъ на служеніе святымъ.

<sup>(\*)</sup> Св. Григор. богосл. Слово 32: твор. ч. 3. стр. 140. 142—
144. Москва. 1844 г. Св. Златоустъ, объясняя приведенныя слова св. апостола, въ толковани на посланіе къ Ефесеямъ пишетъ: «первыхъ (поставилъ Богъ) апостоловъ: такъ какъ они имѣли все. Вторыхъ—пророковъ: ибо нѣкоторые не были апостолами, но были пророками, какъ напримѣръ Агавъ. Третьихъ— благовѣстниковъ: это— тѣ которые не обходили всѣхъ странъ, а только проповѣдывали, какъ— Прискилла и Акила. Потомъ— пастырей и учителей, которымъ былъ ввѣренъ весь народъ. Что же? Ужели пастыри и учители меньше прочихъ? Конечно такъ: тѣхъ, которые обходили землю и проповѣдывали, меньше были сидѣвше дома и имѣвше заняте въ одномъ мѣстѣ, какъ Тимофей, Титъ (св. Златоуст. бесѣд. на посл. къ Ефес. П. стр. 185. Спб. 1858 г.). Такимъ образомъ, въ приведенныхъ словахъ св. апостола подъ именемъ пастырей и учителей должно разумѣть не другаго кого, а епископовъ: потому что Тимофей и Титъ были епископы, какъ призналъ это и Толковый апостолъ, сказавъ: «епископы глаголетъ Тимофея и Титъ». Толков. апостол. л. 792. над. 1784 г.

Онъ и тебя, который бъжаль, какъ самъ говоришь, не отъ насъ, но отъ званія, чрезъ насъ ожидаемаго уловиль нынъ неизбъжными сътями благодати и привелъ въ среду Писидіи чтобъ браль ты человъковъ въ плънъ Господу и извлекалъ изъ глубины на свътъ плъненыхъ діаволомъ въ волю его» ('). Въ книгъ Никона, игумена Черныя горы, читаемъ: «постави священники Богь, и дастъ Церкви власть, имже бо судомъ предъизбра нелицемърнъ, сихъ силою обложи непоборимою» (2). Евангеліе учительное, объясняя слова Господа: геловъкъ нъкій отходя, призва рабы, и предаде имъ импьнія своя, и овому даде пять таланть» и проч., научаеть: «раби его суть церковнін угители, сиръчь архіереи и священницы, діаконы, извъреніи слова въ службу и благодати духовныя пріемлюще» (3). Благовъстникъ, объясняя притчу Господню о человъкъ добра рода, изшедшемъ на страну далече пріяти себъ царство и давшемъ рабомъ своимъ десять мнасъ, да куплю дъютъ, дондеже пріидетъ, пишетъ: «раби, имже Церкви поруги (Господь), десять глаголетъ быти совершеннаго ради церковнаго состоянія. Ибо въ Церкви чинъ совершеніе имать, предъ стоящими украшеніе и ни большемъ

<sup>(\*)</sup> Св. Васил. велик. твор. ч. 6. стр. 339 — 340. Москва. 1847 г:

<sup>(2)</sup> Книг. Никон. Черн. горы, л. 209 наобор. изд. 1672 г.

<sup>(3)</sup> Евангел. учителн. слово 37 въ недъл. 16. л. 202 наобор. изд. 1607 г.

быти ни мнве, еже Слова благодатію тріи сіи образи въ Церкви, очищение, просвъщение и совершеніе. Трін сін двиства, наслядуема чиномъ, діакони очищають оглашеніемъ ученія, презвитери просвъщающе крещениемь, архіерен же священные чины поставляють в совершають еже есть рукоположеніе» ('). Въ книгъ Въры читаемъ: «Царь царей и Господь господей и пастырь пистырей, едина Церковь (Церкви) тъла своего истинная глава, положивый душу свою за люди своя, ихже честного кровію своего искупи, не восхоть достояніе свое оставити на земли не устроено, отходя на небеса, но вземъ два сребренники; даде гостинникомъ, се есть, старый и новый завътъ. Кому же далъ? Кто гостинницы? - Апостоли и по ихъ воспріемницы ихъ, пастыріе и угителіе, архіепископи и епископи, иже служителіе суть величеству смотрвнія Его, имже и спребывати даже до скончанія въка обътованіе сотвори, и по своему неложному обътованио благодатить избирает себъ людей достойныхъ, и поставляеть и освящаеть рукоположенемь чина духовнаго чрезъ патріархи, архіепископы и епископы» (2). Въ Маломъ катихизисъ скззано, что Христосъ Спаситель установиль священство во апостольх, ихже возложениемъ рукъ на епископахь, отъ епископовь же на священникахъ,

<sup>(1)</sup> Благовъсти. на Луку зачал. 95. л. 206. изд. 1648 г. (2) Книг. Въры, гл. 7. л. 59 наобор., изд. 1648 г.

яже освящени бывають чиномъ церковнымъ на строеніе св. таинъ и на преподаваніе спасительнаго ученія Христова; а къ сему присовокуплено, что сій два чина въ священствъ и иныя меньшія въ себъ замыкають» ('). Въ Большомъ катихизисъ дано знать, что рукоположеннаго во святителя, священника и прочихъ строителей и служсителей церковныхъ устрояетъ благодать Божія, да будетъ онъ въ своемъ чинъ и санъ благопріятенъ и благоугоденъ своимъ служеніемъ Богу и Церкви (2), состоящемъ въ томъ, чтобы благочиннъ и благольпнъ и законнъ содъловать и совершать спасеніе и служеніе въ Церви Божіей (3).

2. Въруя, что Господь самъ указалъ, чрезъ какія лица должны быть исправляемы въ Его Церкви дъла священнослуженія, св. отцы и писатели ея всегда исповъдывали въ тоже время, что только эти лица имъютъ право на то, а кромъ ихъ — никто другой. Въ истинъ этого всякій можетъ увъриться изъ слъдующихъ, напримъръ, изреченій ихъ: «Великъ есть чинъ священническій, то бо есть апостольское наслъдіе, и того ради дана имъ отъ Бога власть надъ душали геловътескими, ихже могуть вязати и разръшати. И того ради имена ему многа да-

18

<sup>(1)</sup> Мал. катихиз. л. 34 наобор. и 35. изд. 1649 г.

<sup>(2)</sup> Больш. катихиз. л. 379. изд. 1627.

<sup>(5)</sup> Больш. катихиз. л. 378. изд. 1627 г.

на быша.... ходатай къ Богу, и свътъ міру и соль земли, и наставникъ блудящихъ, учитель неразумъвающихъ, стражъ и пастырь Христова стада и проч... Ты се слышавъ, безъ него не живи» (1). Кто дълаетъ что нибудь безъ епископа, пресвитеровъ и діаконовъ, у того не гиста совъсть, и тотъ хуже невърнаго (1 Тим. 5, 8). Ибо что такое епископъ, какъ не лице, имъющее главное нагальство и власть надъ встыть, сколько то возможно посильному подражателю Христа Бога? Что такое пресвитерство, какъ не священный соборь, совътники и сотрудники епископа? Что такое діаконы, какъ не подражатели ангельскихъ силъ, служащие ему (пресвитерству) чисто и непорочно (2)? Епископъ — образъ Отца свътовъ, отъ котораго всяко даяніе благо и всякъ даръ совершенъ; потому и (называется) просвътителемъ. Пресвитеръ — образъ вышнихъ чиновъ, второй свътъ; онъ преподаетъ и совершаетъ тайны; потому и (называется) совершителемъ. Діаконъ занимаетъ третье мъсто. Онъ есть образъ служебныхъ ангеловъ, постоянно посылаемыхъ къ хотящимъ наслъдовать спасеніе; а потому онъ (называется) впстникомъ, приготовляющимь и служителемь. Всъ же они предстоять единому Богу, приносять еди-

<sup>(1)</sup> Кинг. Сынт церкови. гл. 62, л. 29 наобор. и 30.

<sup>(2)</sup> Св. *Ивнат. богон.* Посл. къ тралл. стр. 106 — 107. Казань. 1855 г.

ную жертву, одного и тогоже пріобщають, одно и тоже тъло вкушають, вст равно поzтецны, и другимz передается отz ниxz одна и таже божественная благодать, отъ перваго ли то, или втораго, соотвътственно мъсту, которое каждому изъ нихъ опредълено свыше (1). Безъ нихъ Церковь не избранна, ни общество святыхъ, ни сонмъ праведныхъ (2). Кто не повинуется имъ, тотъ человъкъ совершенно безбожный и нечестивый, тотъ презираетъ Христа (8), который есть въчная и непрестанная радость особенно твмъ, которые находятся въ единеніи съ епископомъ, пресвитерами и діаконами, поставленными, по волъ Бога Отца, Имъ (4), а повинующійся имъ повинуется поставившему ихъ Христу (5). Безумно не уважать такое достоинство (санъ священства), безъ котораго нельзя полугить ни спасенія, ни объщанных в благь (6). Безъ священства никто не можеть ни сдълаться христіаниномь, ни

<sup>(1)</sup> Писан. св. отцев. и учит. Церкви, относ. къ истолк. правосл. богослуж. т. 3. стр. 237. Спб. 1857 г.

<sup>(2)</sup> Св. *Игнат. богон.* Посл. къ траллійц. стр. 99. Казань 1855 г. Въ кратчайшемъ изложеніи посланій св. Игнатія это мѣсто читается такъ: «Безъ нихъ нѣтъ Церкви».

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Св. *Игнат. богонос.* Посл. къ траллійц. стр. 107. Казань.

<sup>(\*)</sup> Св. *Иннат. богонос.* Посл. къ филадельф. стр. 437 — 138. Казань. 1855 г.

<sup>(5)</sup> Св. Игнат. богонос. Посл. къ Енесян. стр. 43. Казань. 4855 г.

<sup>(6)</sup> Св. Іоан. златоуст. о священствь слово 3. Христ. чтен. 1831 г. 42 стр. 11.

имъть освященія, ни сподобиться общенія съ Богомь (1). Идъже нъсть священниковъ, тамо ниже христіанству возможно быти (2). Аще и не всякъ долженъ есть священнодъйствовати, но убо потребовати священства всякъ долженъ есть, безъ него бо спастися не можеть (3). Которая есть четвертая тайна?—Священство, установленное отъ Христа во апостолъхъ, ихже возложеніемъ, рукъ на епископахъ, отъ епископовъ же на священникахъ, яже освящени бываютъ чиномъ церковнымъ на строеніе и преподаваніе спасительнаго угенія Христова... Тая же два чина въ священствъ и иныя меньшія въ себъ замыкаютъ. Тако убо потреба въдати, яко ни единъ на священство не руковозложенный и ни таинъ строителемъ быти не можетъ развъ нъкоторыхъ нужныхъ случаевъ (4),

<sup>(1)</sup> Писан. св. отц. и учит. Церкви, относ. къ истолк. правосл. богослуж. т. 3. стр. 159. Спб. 1857 г.

<sup>(2)</sup> Больш. катихиз. въ предисловіи. Рукопись.

<sup>(8)</sup> Больш. катихиз., л. 357 наобор., изд. 1627 г.

<sup>(4)</sup> Эти случаи замъчены свящ, древностію. Одинъ изъ нихъ касается таинства покаянія, которое нъкоторые епископы, за недостаткомъ или отсутсвіемъ священниковъ, по нъкоторымъ не терпящимъ отлагательства нуждамъ, дозволяли совершать и не освященнымъ лицамъ. Но въ этотъ разъ лица неосвященныя не бывали въ собственномъ смыслъ строителями тайны покаянія, а только принимали отъ кающагося исповъдь во гръхахъ, которую и передавали потомъ на судъ епископу или священнику, предоставляя имъ связать или разръщить гръхи кающагося: въ чемъ и состоитъ сущность тайны покаянія. Объ этомъ свидътельствуетъ бл. Симеонъ солунскій, у котораго написано объ этомъ такъ: «слыхалъ и я, что нъкоторыми архіереями дается монахамъ право принимать исповъдь. Но я и прежде высказывалъ, и теперь выскажу мнъніе свое, — оно, надъюсь, мнъніе и отцевъ, — что это (т. е. принимать исповъдъ и преподавать разръшеніе отъ гръховъ) — дъло священства и долисно быть совершаемо архіереями или священниками, но ми

ниже Христова ученія подавати въ Церкви отъ амбона, по реченному: како эсе проповъдлиъ

подъ какимъ видомъ людьми простыми. Если же нужда какая нибудь, за отсутствіемъ священника, заставить съ архіерейскаго дозволенія совершать это діло и монаха, благоговійнаго и знающаго Божін законы, разумћю, священные каноны: то шусть совершитъ, только чтобы приняль одну исповъдь и передаль ее епископу, или подаль требующему какой либо душеполезный совъть, но не прощаль и не разръщалъ» (Писан. св. отцев. и учителей Церкви, относящ. къ истолк. правосл. богослуж. т. 3. стр. 162. Спб. 1857 г.). Въ другомъ мьсть: «Если кого либо изъ простыхъ по необходимости и въ крайней нуждѣ попросятъ принять исповѣдь: то такой пусть передаетъ ее епископу или имъющему право священнослуженія, утвержденное грамматою. А намъ извъстно, что это случается съ весьма многими изъ благоговъйныхъ монаховъ. Помнить они должны, что разръшать сами собою, ни называть себя духовниками, они не могить: но если по необходимости принимають исповьдь и исповьдують; то не будучи духовниками, они должны касающееся спасенія представлять, кому следуеть, а если вблизи есть священнослужитель (т. е епископъ или священникъ), должны обращающагося къ нимъ отсылать къ нему. Если же нътъ, въ такомъ случать пусть примутъ исповадь, только посла пусть передадуть ее отцу духовному. Все, что услышали и узнали отъ исповъдавшагося, пусть они перескажутъ тому, кто имбетъ власть решить; чрезъ это право разрешения останется неприкосновеннымъ. Мы слышали, впрочемъ, что архіереями дается право совершать покаяніе и монахамъ, не получившимъ священства; но, намъ кажется, это вовсе не необоходимо. — такъ какъ принимающему исповъдь нужно и благословлять, и читать молитвы, и преподавать требующимъ св. тайны — словомъ, быть священникомъ, такъ чтобы совершать приношенія, предстательствовать и молиться о кающихся. На случай же самой крайней нужды, когда ньть на лицо никого изъ посвященных на то, конечно, можно дозволить принимат исповыдь и благоговыйнымь монахамь, только чтобы они не разръшали сами собою, но доносили объ этомъ мъстному архіерею, и чтобы рышеніе было сдылано имъ» (тамже, стр. 149 — 151). Другой нуждный случай, когда строителемъ таинъ могъ быть и неруковозложенный на священство, касался собственно таинства крещенія. Именно когда кто нибудь изъ желающихъ креститься не могъ имъть епископа или священника для принятія отъ него св. крещенія, - потому ли, что находился въ такой опасности жизни, что не можно было поручиться за его жизнь до прибытія епископа или священника , или же потому, что пребывалъ въ заключеній, въ плену у неверныхъ, въ местахъ, откуда изгнаны или сами скрылись епископы ѝ священники, которыхъ не возможно было аще не послани будуть (Рим. 10, 15) (1). Кто можеть строити тайны (2)? — Никтоже развъ святителей хиротонисанных, имже дана есть отъ Бога власть рукоположеніемъ наслъдниковъ апостольскихъ. Раздъли бо Богъ въ Церкви саны и строители, якоже святый апостоль Павель глаголеть: и Той даде овы убо апостолы, овы же пророки, овы же благоговъстники, овы же пастыри и угители. Еда вси апостоли (1 Кор. 12, 28. 29)? И на иномъ мъстъ: никто же собою гесть пріемлеть, но званый оть Бога, якоже Ааронъ (Евр. 5, 4). Аще же въ ветсъмъ завътъ никтоже дерзну не освященъ строити тайны, множае паче у насъ не достоитъ дерзати (в). По истинъ дивно все церковное (благоустройство). Дивны и необычайны дъла Бога Создателя, но еще болье — дъла Его домостроительства, какъ совершительныя и спасительныя для всего міра. Что касается до этихъ рукоположеній, Спаситель, какъ сказали мы, явилъ ихъ на себъ и самъ ис-

призвать для совершенія крещенія, — въ такомъ случає таинство сіє дозволялось преподавать и человъку мірскому, не освященному. Такъ именно говоритъ Номоканонъ: «не второкрещаются, иже отъ причетникъ или отъ простца инока... или отъ отца самого, или христіанина иѣкоего православнаго, по нуждѣ, не сущу священнику, крещени суть» (Больш. номокан. прав. 203). Другихъ же нуждныхъ случаевъ, въ коихъ дозволялось бы совершать покаяніе и крещеніе, и только покаяніе и крещеніе, — лицамъ не освященнымъ, никѣмъ изъ древнихъ не замѣчено.

<sup>(1)</sup> Мал. катихиз. л. 34 наобор. и 35. изд. 1649 г.

<sup>(2)</sup> Строеніе таинъ, какъ извѣстно, составляетъ главнѣйшее дѣло священнослуженія въ Церкви Христовой.

<sup>(</sup>в) Больш. катихиз. л. 358. изд. 1627 г.

полнилъ относящееся къ каждой степени (священства). Самъ Онъ содвлался основаніемъ и первообразомъ всего благаго въ Церкви своей... Какъ ради насъ воспріяль Онъ крещеніе и муро. пріявши свыше Духа во время своего крещенія: такъ, соотвътственно всемъ степенямъ, исполнилъ и (дъла) священства, совершая предъ крещеніемъ и послъ крещенія (дъло) чтеца, когда, едва имъя двънадцать лътъ, возсъдалъ посред в угителей. слушалъ и вопрошалъ ихъ (Лук. 2, 46), — и потомъ, когда посреди синагоги читалъ народу, какъ написано у Луки: и воста гести, и даша ему вкнигу Исаін пророка (4, 16—17) и прочее. (Дъло) иподіакона и діакона исполняль Онъ, когда, повинуясь нареченному отцу и истинной матери, служилъ имъ и вмъстъ съ ними ходилъ на праздникъ во храмъ, также когда изгонялъ изъ храма торжниковъ (что составляетъ обязанность иподіаконовъ), и не даяше, да кто мимонесеть сосудь сквозь церковь (Марк. 11, 16), и когда предложилъ трапезу и умылъ ноги ученикамъ и называлъ себя служителемъ (вихочос-Лук. 22, 27). А (дъло) пресвитера и учителя (исполниль), когда, послъ крещенія, пріяль Духа и свидътельствованъ былъ отъ Отца возлюбленнымъ Сыномъ: потому что былъ и совершеннаго тълеснаго возраста, льтъ тридесять, нагиная, сый, какъ написано (Лук. 3, 23); — когда вскоръ вступиль на подвигь, упражилясь въ поств и молитвахъ, и, претерпъвъ троекратное искущение

отъ противника - діавола, совершенно побъдиль его за насъ, низложилъ его и воздвигъ трофей;-когда избраль и приблизиль къ себъ учениковъ, проповъдалъ покаяніе, призывалъ къ нему, совершаль множество знаменій, назидаль души, и, обращая гръшниковъ, примирялъ съ собою. А все это — (дъло) священства и должно лежать на освященныхъ..., а не на лицахъ мірскихъ и не имъющихъ священства: потому что (служенія сіи) священны и совершаются посредствомъ архіерейскаго знаменованія и благодати Духа. И не получившимъ рукоположенія не должно принимать ихъ... потому что это не по гину (1). Простымъ (т. е. не освященнымъ) ни пъти, ни чести» (2). Въ слъдствіе сего —

3. Когда между върующими во Христа Спасителя появлялись гдъ нибудь такія лица даже мужескаго пола, которыя дерзали исправлять какое нибудь изъ дълъ священнослуженія, не получивъ для того освященія божественнаго (χειροσονεία) или посвященія церковнаго (χειροθεδία), св. отцы и писатели Церкви говорили объ этомъ, какъ дълъ, бывающемъ не по чиноположенію, непотребномъ въ Церкви Господней. Такъ Тертулліанъ считалъ въ поведеніи еретиковъ легкомысленнымъ; землянымъ, человъкоподобнымъ, пошлымъ, не имъ-

<sup>(1)</sup> Писан. св. отц. и учит. Церкви, относит. къ истолк. правосл. богослуж. т. 2. стр. 299 — 300. 311. 312. Спб. 1856 г.

<sup>(\*)</sup> Кормч. л. 603. изд. 1653 г.

ющимъ ни важности, ни вида власти, ни благочестія, и слъдующее: «Ихъ посвященія (въ степени служенія Церкви) не осмотрительны, не основательны, не постоянны. Они совершають ихъ то надъ новообращенными, то надъ людьми, преданными міру, то даже надъ отступившими отъ насъ, чтобы привязать ихъ къ себъ честолюбіемъ, когда не могутъ сдълать этого посредствомъ истины. Нигдъ такъ скоро не повышаются въ чины, какъ въ скопищахъ мятежниковъ, гав самый мятежь считается заслугою. Такъ и у нихъ: сегодня епископомъ одинъ, а завтра другой; сегодня діакономъ тотъ, кто на завтра чтецемъ; сегодня тотъ пресвитеромъ, кто завтра мірянинъ. Они и на мірянт возлагають должности священнослужителей (1). Св. Левъ великій, узнавъ, что въ Антіохіи осмълились предлагать поученія въ Церкви нъкоторые изъ монаховъ не освященныхъ, писалъ къ антіохійскому епископу Максиму: «Кромъ священниковъ Божінхъ, никто не долженъ присвоять себъ право угить и проповъдывать, монахъ ли то будетъ или же мірской человъкъ, какъ бы онъ нибылъ ученъ. Ибо хотя и надобно желать, чтобы всъ чада Церкви мудрствовали право и здраво; однако, не слъдуетъ дозволять, чтобы степень проповъдника присвояль себъ кто нибудь изъ находящихся внъ

<sup>(</sup>¹) *Тертулл*. Прещ. прот. еретик. гл. 41: твор. стр. 127. Венеція. 1701 г.

священнаго чина; потому что въ церкви Божіей подобаетъ всему быть устроену такъ, чтобы въ ней, какъ единомъ тълъ Христовомъ, и важиъйшіе члены исправляли свою обязанность, и низшіе не выдавались впередъ высшихъ» (1). Св. отцы шестаго вселенскаго собора постановили: «мірскій теловькь (мице не освященное) да не утить: не вси бо пророцы, еда (ниже) убо вси апостоли (2). Всякъ, то есть, долженъ есть свой чинъ въдати, и не творити себе пастыря овца сый, и глава да не мнится, нога сый: но повиноватися преданному отъ Бога чину, и уши свои отверзати на послушаніе пріемлющихъ благодать учительскаго словесе. Не вси бо пророцы, и не вси бо апостоли: сего ради мірстіе геловтьцы да не ухать, ни словесь о заповъдежь да не подвизають, тымь сань учительскій къ себы привлагаще» (3). Бл. Антоній, патріархъ константинопольскій, вразумляя стригольниковъ, писалъ: (Дафанъ и Авиронъ), непокоривіи, взяша на себе святительство и санъ, принесоща теміанъ и покадища предъ храмомъ свидъніа... Такоже и нынь стригольницы, ни священій имуще, ни свя-

<sup>(1)</sup> Св. *Льв. вел.* Письм. 92. гл. 6: твор. т. 1. стр. 311. Люнъ. 1700 г. Тоже писалъ св. Левъ великій и къ бл. Өеодориту, епископу кипрскому. «Кромъ священниковъ Господнихъ, предъявлялъ онъ вму, никто да недерзаетъ проповъдывать, монахъ ли то будетъ или же мірской челов'єкъ, какъ бы онъ нибылъ ученъ». Св. Льв. вел. Письм. 93, гл. 7: твор. т. 1. стр. 313. Ліонъ. 1700 г.

(2) IV вселен. собор. прав. 64: кормч. л. 198. изд. 1653 г.

(3) Толков. на 64 прав. шест. всел. собора: кормч. л. 198

и наобор., изд. 1653 г.

тительского сана, сами ся поставляютъ учители народомъ, отъ тщеславія и высокоуміа, и слушащая ихъ сводять въ погибель... Завистію стрвкаеми вы, стригольници, въстаете на святыхъ и на поповъ, сами себъ хотяще честь прехватити. Изучисте словеса книжная, яже суть сладка слышати крестіаномъ, и поставистеся учители народомъ. А не помянусте слова Христова, еже рече: не входяй дверми во дворъ овгій, но пролазя инудя, тать есть и разбойникъ. Всякъ бо не импя поставленіа святительска, угити покушаяся, и учителя укорити, сей не дверми вшелъ есть. Вы, стригольници, глаголете, еже Павелъ и простому человъку повель учити. Тогда бо вси невърни быша, а не вамъ еретикомъ то речено бысть. Како вы нынъ правовърныхъ христіанъ смущаете, святителя и Церкви Божіи преобидъли? Не боителися въ Манаконъ (') писаннаго: «всякъ преучитъ приобидънъ быти Церкви Божіи, да будеть проклять»... Что ся творите главою, нога сый; овча будя, пастухомъ творишися? А не слушая Григорія Богослова, рекшаго: овци не пасти пастуховъ»(2). Четія Минея, описывая ересь акефалитовъ, замъчаетъ о нихъ, какъ нъчто особенное, что они «не хотяху быти подъ епископами православными, начальствующими Церквамъ, якоже глава начальствуетъ прочимъ чле-

<sup>(1)</sup> Т. е. въ Номоканонъ.

<sup>(2)</sup> Акт. историч. т. 1. стр. 11. 12. 13. 14. Саб. 1841 г.

намъ, но сами себъ кійжедо нагальникъ и угитель творящеся по умствованію своея главы безумныя, и измершимъ неправовърнымъ епископомъ и пресвитеромъ ихъ..., кійждо каковую хотяще, изобраташе себа неправую въру, и самоволіем власть угительства пріемля, по своему суемудрію другія учаше» ('). Бл. Симеонъ солунскій разсуждаеть: «Если же нъкоторые, по Божію попущенію настолько дозволяють себъ дерзости, что нечестиво и безъ въры (ибо это неввріе) принимають на себл священство, не бывъ рукоположены, и совершають дила священства: то для выраженія тяжести осужденія, ожидающаго такого человъка, нътъ словъ. Его дыствія хуже дыствій самыхъ нечестивцевъ и свойственны однимъ демонамъ, которые преображаются въ ангела свътла, не будучи имъ, и поддълываются подъ дъйствія Божін, будучи безбожниками и противниками. Бога. Такимъ образомъ такіе люди подвергнутся величайшему и невыразимому наказанію за то, что такъ кощунствують надъ вещами божественными. Ихъ слова и дъйствія — не божественныя: такъ какъ они не имъютъ благодати рукоположенія; они понесуть наказаніе и за обманутых в ими крещенных в, или рукоположенныхъ, такъ какъ сами — не рукоположены и не крещены. Не имъющій ничего, ничего не даетъ, и никто не получаетъ ши-

<sup>(1)</sup> Чет.-Мин. подъ 30 августа, л. 550 наобор., изд. 1789 г.

чего у не имъющаго, хотя бы и думалъ, что тоть имъетъ. Отсюда обманутый и думающій, что онъ крещенъ, или рукоположенъ не имъетъ ни того, ни другаго, - и въ его погибели виновенъ обманувшій. Человъкъ ничего не можетъ сдълать, если не получить для того силы отъ Бога. Безъ мене, сказано, не можете творити нигесоже» (loan. 15, 5) ('). Въ другихъ мъстахъ замътивъ, что «священная (церковныя) служенія въ священных долженствують быти, а не въ мужахъ мірскихъ и освященія не импющих, яко священна сія и чрезъ печать архіерейскую и благодать Духа дъйствуема, такъ что неимущимъ хиротоній не подобаетъ пріимаmu cuxz, безчинно бо cie» (2), — бл. Симеонъ разсуждаетъ такъ: «такіе люди въ своихъ дъйствіяхъ все сливающіе и смъщивающіе, не находящіе никакого различія между святымъ и не святымъ, дерзаютъ дълать и то, что позволяютъ входить къ святому престолу людямъ, недостойнымъ престола, и безъ архіерейскаго благословенія повельвають въ церкви читать священное Писаніе. И это нечестивъйшее дъло дошло до такой степени, что безпорядокъ вошелъ въ обычай. Многіе даже не считають нужнымь святое благословение и просять его едва не тогда толь-

<sup>(1)</sup> Писан. св. отцев. и учит. Церкв., относ. къ истолк. правосл. богослуж. т. 3. стр. 147 — 148. Спб. 1357 г.

<sup>(2)</sup> Бл. *Симеон. солунск.* Книга на ереси и о единой правой нашей христ. въръ и проч., гл. 238.

ко, когда приступають принять рукоположеніе, да и въ эту минуту принимають его едвали не по одному обычаю. Человъкъ! Не считаешь ли ты этого маловажнымъ, что прелагаешь предълы отцевъ, преданные свыше? Нътъ, ничего нътъ маловажнаго въ Церкви великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, и ничего въ ней не допускается безъ значенія (хоуои): ибо она есть Церковь самаго живаго Слова (хоуоч). Все здъсь ниветь глубокій смысль Какъ же дерзать, по собственному произволу, совершенно презирать уставы, положенные въ основание Богомъ Словомъ, и дълать самого себя законоположникомъ для уничтоженія ихъ? Развъ ты не знасшь, что порядокъ во всемъ соблюдается потому, какъ написано? что Богъ, какъ говоритъ Богоглаголивый, насть нестроенія Богь, но мира и порядка (1 Кор. 14, 34)? что въ Церкви соблюдается тотъ порядокъ, который установленъ на небъ? Не разрушай же горняго чина; напротивъ, поддерживай его и ревнуй о немъ, сколько есть силъ. Старайся не только сохранить, что приняль, но и умножить принятое святыми приложеніями и украсить это, какъ дълали отцы наши. Подвизайся за святые уставы, чтобы любя благольпіе дома Господня и соблюдая святый чинъ, получить отъ Бога многоразличную мзду... Не хвались о плоти, кто бы ты нибыль; ибо ты перстень, и, чамъ больше отъ земли богатъешь, тамъ больше пріобрътаешь тявнія. Но зная, что ты при-

надлежишь къ мірянамъ и не имъешь священнаго сана, и не избралъ званія монашескаго, смиряйся и будь истиннымъ судіею, и не будучи изъ сословія іереевъ и монаховъ, приходи, какъ мірянинъ къ истинному, непорочному и единому Судін. Будучи же міряниномъ, когда молишься, смотри, кто изъ мірянъ лучше тебя и кто непорочнъе, – ибо нътъ лицезрънія у Бога, – и кто любезнъе тебя Богу, тъмъ болъе, что ты жешь судить объ этомъ по чертогамъ царскимъ: нбо, если къ царю близки друзья его, то тъмъ ближе будутъ къ Богу Его други... Не предпочитай себя и клирикамъ, но оставайся въ томъ чинъ, въ которомъ находишься; со смиреніемъ и сиди, и стой, и приступай къ Господу» (1) Въ Большомъ катихизисъ читаемъ: «Почему познавати еретики? — Дълъ ради сихъ, аще не имъютъ истиннаго пристанища, рекше святыя апостольскія Церкви, аще не призываеми входять въ тинъ утительства и учатъ не тако, аще нъкое ученіе предлагають, егоже отцы наши не предаша намъ. . ., аще противни православной въръ являются, и въру нашу отметаютъ, и во щеніе насъ приводять, повельвающе намь посльдовати своимъ преданіемъ. .., аще приходятъ во одеждахъ овчихъ, се есть подъ именемъ товымъ, творя себе аки истинных пророкъ и

<sup>(1)</sup> Писан. св. отц. и учит. Церкв. къ истолк. правосл. богослуж. т. 2. стр. 527 — 528. 529 — 530. Спб. 1856 г.

имъя всегда во устъх своих слово Божіе..., аще противляются ученію Церкви Христовы, яже есть утвержденіе и столпъ правды и истины, плодъ же житія ихъ и нрава отпаденіе отъ въры и отлученіе отъ соборныя апостольскія Церкви, преніе между ними, имена ихъ о ихъ угителей новыхъ. По всему писанію сему познавати еритики. . . Ничто у нихъ нъсть истивно, но все убо еже еретики творять отъ смышленія своего. Како могуть совершати дъйствія Боэсія» (1)? «Еретицы, говорить учительное Евангеліе, не суще священницы, смъють тайнами святыми дъйствовати: крестити, вънчати и проч. Но таковое ихъ дерановеніе есть отъ лукаваго духа. И таковыхъ святый апостоль называетъ аживыми учителями, ибо таковые въ церазумныхъ м маловърныхъ человъцъхъ хитро ложь свою простирають, и не срамляются... Они не суть послани, ниже отъ Бога позвани: они безъ рукоположенія и освященія яко такіе дирою леауть въ овчарню Христовыхъ овецъ. Аще не посвященные вънчають, службы творять, тогда вънцы ихъ не вънцы и крещеніе не крещеніе: понеже единымъ священникомъ Богъ власть сію дарова и строеніе св. таинъ вручи» (2). Въ книгъ Никона, игумена Черныя горы, читаемъ: «Разо-

<sup>(1)</sup> Больш. катихиз. гл. 4. л. 21 — 22. изд. 1627 г.

<sup>(2)</sup> Учительн. Евангел. поучен. въ недъл. предъ просвъщеніемъ, ч. 2. стр. 94.

ряя уставы отеческій и корчемствуя, развращая жобо благочестивая и божественная правила, гоч ре наследуетъ. Сія бо яже рекль еси (1), певецъ и чтець суть и уподдіаконы и пресвитерь и иже рукоположенія имущихь, а иже рукоположенія неимущимь на сія дерзати не подобаеть. Сего ради бо и церковный чинъ поставляетъ четца и пънца, и поддіаконы, и презвитери, пънца убо за еже ивти и начинати съ пъніемъ и гласомъ и ивению, и преднаставляти люди въ Свячый Боже, и предлежащая и предпъванія и олтарная, и во происхождене тайнами, иже херувимъ, и причастная, четца же на приточныя, и пророческая и апостольскія книгы, и поддіаконы же и діакони за еже служити жертвеннику, презвитеры же за еже священнодвиствовати и съвершати и крещати. . Рукоположенія не пріемшей архіерейскія гины и возглашенія предвосхищающей ни мирь, ни благогиніе, ни единомысліе, но мятежь и безкиніе приносять. Что убо, кромъ јерея ивсть ли мощи кому пъти и молитися и чести?.. Да не будеть, не се согласую еже престати не прочитати, но се молю не восхищати саны, ви посвоевати прочитанія, и паче же вы

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Дѣло идеть о томъ, почему старецъ Нилъ, имѣвшій у себи двухъ учениковъ «съ ноши на вечерни свитьм недѣли не пѣлъна Господи воззвахъ тропаря, ни на Свѣте тихій, ни на Сподоби Господи, ниже на канонъ Богъ Господъ, ни на стихологойскиомстъй съдальна воскресна, ни на иѣсни святыхъ трюхъ отрожъ пропаря, но ниже на Евангеліе всяко дыханіе, ни на славословіи воскресеніе Спасово, еже хвалимъ».

церкви. . Добро се и божественно, еже памятию божественныхъ писаній прилъплятися къ Богу, и во книгахъ Его поучатися. Павелъ бо апостолъ есть, иже сія глаголяй, хощу убо молитися на всякомъ мъстъ воздъвающимъ преподобныя руки безъ гнъва и помышленій (1 Тим. 2, 8), и предъидый глаголетъ; вся ми лить суть, но не вся на пользу (1 Кор. 6, 12). Кождо въ немже звант быть, вт томт да пребываетт (1 Кор. 7, 24), яже повельни быхомъ, сія и помышляти и творити должни есмы (Сирах. 3, 21-25). Что убо себе творимъ пастыря, овца суще? Что бываеши глава, нога сый? Что воеводствовати начинаемъ учиненіи въ воинъхъ? Таже и слышаще божественнаго писанія глаголюща, да неукло-7). Ниже за сопротивныя равив въ зло впадеши въсходя на недерзаемая, и дерзая въ недостижная. . Постави бо священники Богъ, и дастъ Церкви власть, имже бо судомъ предъизбра нелицемърнъ, сихъ силою обложи непоборимою. . Аще иже отъ Бога помазанъ бывъ царь (Озія), и правое предъ Богомъ творя, и точію же въ храмъ Божій вшедъ, и покадити хотя, и здъшняго и тамошняго царствія отпаде, и праведенъ сый, нечистъ бысть, и въ проказъ житіе скончаваетъ (2 Парал. 26, 4. 16-21); что сотворять, и что постраждуть, иже поставленія не имящей, и въ часы молитвы, въ церкви, или въ келлін, или внъ келлія управленія псалмы съ пъснію и

глаголомъ предвозглашающей, и людіе на концы стиховомъ отпъвающе со гласомъ и пъніемъ, отъ прокименъ же и пропътій олтарных и чтеній тін восхищающе, и себе пъвца и гетца и уподіаконы поставляюще, и никакоже въ умъ пріемлютъ Озаново дерзнутіе. Мало убо что кивотъ Господень преклонися пасти. Озанъ единъ отъ преимущихъ и старчеству первый сый и отъ всъхъ почитаемъ, видъвъ кивотъ завъта Господня хотяще пасти, простеръ руку и удержа кивотъ, и абіе умертви его Господь, умилену смерть претерпъвша (2 Царств. 6, 1-7). И что убо сотворять инсе въ таковая смълнія дерзающей и сами себе поставляюще и тинъ Господень коргемствующе и божественныя правила и любоблагочестныя законы и уставы отегескія превратити смльющей?.. Убо не слышать ли таковін апостола Павла глаголюша: аще и мы или ангель съ небеси благовъстить вамь паге, еже пріясте, анавема да. будеть (Галат. 1, 8. 9). Подобнъ и пророка Осія такова же претяща, и глаголюща: вскую премолгасте въ негестіи, и неправды его обымасте (Осія 10, 13), и пророка Малахія глаголюща: усты іерел сохраните разумь, и законъ ишущъ отъ устъ его, занеже ангель Господень есть (Малах. 2, 7). Тъмже и нъкій премудръ наказуетъ глаголя: уготови слово и тако отвъщай. Ибо соборныя Церкве и въры слово не въсть измъны или приложенія и умненія; са-

мо совершено бо и пречисто суще, не терингъ отъ сихъ прикасающуся чесому. Аще ли чимъ отъ сихъ осквернится, безъ въсти въру устрой, колико есть зло, еже не пребывати въ данныкъ намъ отъ Бога мърахъ, или въ художествъ или въ разумъ. Свще и мы сотворимъ и пребудемъ якоже еслы, и мы иногествующе, и такожде и мірстін, н въ церкви, или въ дому ими въ келліи, или на всяком в мпьстъ суще, молящеся на всякъ часъ бодрствующе и трезвищеся, а не въ лихоглаголаніихъ, другъ друга глумяще же и подражающе въ бесъдахъ и смъсъ, но якоже предъ Богомъ стояще и всяку книгу по еже совершити намъ молитву нашу прочитающе, судійскую и царственную къ симъ, Іовову и Соломонову, и дванадесять пророкъ, и новаго завъта седмъ книгъ по писанному. И аще творимо есть събрание въ церкви, или бдъніе, пойди. Аще ли не творится, ты псалмы, апостоль и евангеліе прочитай: сія не токмо инокомъ и мірскимъ, но и женамъ върнымъ и говъйнымъ подобна сутъ, и никтоже возбраняяй. В с церкви же и в сиск молитвы оставляти сія священниколь, елика же во неалмъхъ со пъснію и гласомъ превозглашаются и людіе конечная стиховомъ отпавають со гласомъ и нъснію, сія попустимь сетщель н пъвивме и уподіакономе, в глась да будеть намь Давидстін псалмы, аще на вто накогда уныня или равлененія стужаемь есть, да доволень будеть косгождо гласа и косгождо дне единвиъ

тропаремъ или двъма, и да не входитъ подоблсл священиикомъ ( $^{1}$ ).

4. Когда открывался случай сказать что нибуль объ отношеній къ двламъ христіанскаго священнослуженія женщинъ, св. отцы и писатели Перкви всегда поставляли на видъ, что на иснравленіе ихъ онъ не имъють права. Такъ Тертуліанъ писаль: «Посмотримь, касается ли дъвъ то, ито постановлено чиномъ церковнымъ отноонтельно женъ Женъ не дозволено ни говорить (2) въ церкви, ни учить, ни крестить, ни дълать приношенія, ни, вообще, присвоять себъ что нибудь такое, что составляеть дело мужчинь или касается обязанностей священнослужительства. Позволительно ли что нибудь изъ этого дъвъ? Если во всемъ для нея тотъ же законъ, какой и для жены, съ которою она равно обязана быть скромною: то на какомъ основани позволительно ей будеть то, что непозводительно ниодной женщинь? Какое имъетъ она преимущество у себя кромъ того, что она — двва» (3)? Св. Амвросій медіодан-

<sup>(1)</sup> Книг. Никона Черныя горы л. 208 наобор. и 209 — 211.

<sup>(2)</sup> Инане скавать: алеголатии, бестдовать, (1 Кор. 14, 34). Чтот бы не погрышить въ разумъніи этого изреченія, употребляемаго и другими древними писателями и св. отцами Церкви, слідуетъ примомнить, что въ апостольскія времена въ общественныхъ богослужебныхъ собраніяхъ, какъ нынѣ бываетъ въ школахъ, христіане спрашивали иногда учителей Въры объ истиннахъ духовныхъ, предлагали тамъ свои недоумънія и просили тамже изълененія ихъ, такъ что часть службы, посвященная на поучене, была тогда не внимъ чъмъ, какъ общимъ разговоромъ, бестдого (1 Кор. 14, 26 — 31).

<sup>(3)</sup> *Тертулл.* о покров. дывь гл. 2: твор. стр. 113. Венеція. 1701 г.

сній, замітивъ при одномь случав, что къ исправлению дълъ общественныхъ способнъйшими надлежитъ признавать мужчинъ, а къ исправленію службъ домашнихъ женщинъ (1), при другомъ разсуждаетъ: «жены ваша въ церквахъ да молгать. Здъсь (св. апостоль) говорить о томъ, что опустилъ. Прежде онъ повелълъ женщинамъ покрывать головы, когда бываютъ въ церкви (1 Кор. 11, 10); а теперь показываеть, что онъ должны быть молчаливы и скромны. Ибо, если мужъ есть образъ Божій, а жена слави мужу (1 Кор. 11, 7), которому подчинена она по закону естества; то кольми паче въ церкви она должна быть подчинена ему, ради благоговънія къ Тому, къмъ онъ дарованъ ей и кто есть глава и мужа. Не повелься бо имъ глаголати, но быти въ безмолвіи (2), якоже и законъ глаголетъ. Чтоже законъ глаголетъ?-Къ мужу твоему обращение твое, и той тобою обладати будеть (Быт. 3, 16). Законъ этотъособенный. По нему господиномъ называла Авраама, мужа своего, Сарра (Быт. 18, 12). По нему же и быти въ безмолвіи повельвается имъ (женщинамъ), да не испровергнется сила поиме-

<sup>(1)</sup> Св. Амерос. мед. Книга о раз гл. 11: твор. ч. 1. л. 100. наобор., изд. 1615 г.

<sup>(2)</sup> Такъ именно читается у св. Амвросія. Очевидно, что слова вти внесены сюда изъ 1 Тим. 2, 13; а внесеніе ихъ сюда послідовало отъ того, что св. отцы приводили міста изъ свящ. Писанія по памяти, особенно когда говорили о чемъ— нибудь безъ предварительнаго приготовленія.

нованнаго закона, помня который Сарра, какъ сказано, подчинялась своему мужу. Хотя она и плоть едина (Быт. 2, 24); но ей повельвается быть въ подчиненіи по двумъ причинамъ: и потому, что она отъ мужа (1 Кор. 11, 8), и потому, что чрезъ нее вошелъ (въ міръ) гръхъ (Быт. 3, 6. 1 Тим. 2, 14). Аще ли гесому наугитися хотять, въ дому своихъ мужеей да вопрошають: срамно бо есть эсенамь (1) въ церкви глаголати. Срамно: ибо противно благочестио то, чтобы онъ дерзнули говорить въ дому Бога, закономъ обязавшаго ихъ быть въ подчиненіи у своихъ мужей, когда хорошо знаютъ, что здъсь первенство принадлежитъ мужчинамъ, а ихъ особенно дъло — прилежать въ дому Божіемъ молитвамъ, удерживая языкъ, а отверзая слухъ къ слышанію того, какъ милосердіе Божіе побъдило чрезъ Христа смерть, воцарившуюся чрезъ нихъ. Не хорошо было бы, если бы онъ осмълились говорить въ церкви, когда для того головы покрывать, чтобы явиться И скромными. Тогда оказались бы онъ безстыдными: а это предосудительно и въ мужчинахъ» (2). Св. Златоустъ, удивляясь величію женщинъ апостольскаго времени, спрашиваетъ: «какъ говоритъ

<sup>(1)</sup> Такъ читается у св. Амвросія. Точно также читается это и въ греческомъ, гдъ стоитъ: γυναιξίν.

<sup>(3)</sup> Св. Амерос. мед. Толк. на 1 посл. къ Корине. гл. 65: твор. ч. 2. л. 21 и наобор. изд. 1516 г.

Павелъ: экенъ эке учити не повельваю» (1 Тим. 2, 13)? и отвъчаетъ: «онъ запрещаетъ женщенъ занимать почетное мъсто среди церкви и засъдать на возвышеніи; но не запрещаеть ущить словомъ. Въ противномъ случать сказалъ ли бы онъ женъ: гто бо въси жено, аще мужа спасещи (1 Кор. 7, 16)? Дозволилъ ли бы женщина обучать дътей, говоря: спасется же трезъ кадородіе, аще пребудеть въ въргь и любви и во святыни съ цъломудріемъ (1 Тим. 2, 15)? И какъ Прискилла стала бы наставлять въ въръ Аполлоса? Итакъ апостолъ запрещаетъ въ сихъ словажъ не домашнія назидательныя бестам, но собесъдованія въ общихъ собраніяхъ, что прилично однимъ учителямъ» (1). Въ другомъ мъстъ, изъясняя слова апостола: жена въ безмолвіи да угится, св. Златоустъ пишетъ; «что значитъ ото? То, что, по его словамъ, жена не должна говорить въ церкви; тоже самое сказаль онъ и въ посланіи къ кориноянамъ: срамно бо есть женть въ церкви глаголати (1 Кор. 14, 35). Почему (срамно)? Потому что законъ, говоритъ онъ, подчиниль ихъ (власти мужа). И опять въ другомъ мъстъ: аще ли гесому наугитися хотять, въ дому своих мужей да вопрощають (1 Кор. 14, 35). . Онъ говоритъ, что женщинъ надлежитъ до того быть молчаливою, что она не долж-

<sup>(\*)</sup> Св. Элатоуст. бесед. на носл. къ Римлин. 31. стр. 691. Москва. 1855 г.

на говорить въ церкви не только о житейскихъ. но и о духовныхъ предметахъ. Въ этомъ состонтъ для нея приличіе, въ этомъ стыдливость. это можетъ украсить ее больше всякой одежды. Женъ же не повельваю угити. Не повельваю, говорить онъ. Какую связь имьють здъсь между собою (эти слова)? Очень великую. (Апостолъ) бесъдоваль о безмолвіи, о степенности, о стыдливости; по этому и сказаль: не хочу чтобъ онъ говорили. Именно -- желая отнять у нихъ всякій поводъ къ разговорамъ, онъ сказалъ: пусть онъ не учать, но пусть ведуть себя такъ, какъ прилично учащимся. Ибо такимъ образомъ чрезъ молчание онъ покажутъ и покорность. Ибо вообще многорачива рода ихъ, Поэтому (апостоль) встми мърами старается обуздать ихъ. Адамъ бо, говорить, прежде создань бысть, потомь же Ева: и Адамъ не прелстися, жена же прелстившися въ преступленіи бысть.. Не создант бысть мужет ради жены, но жена муже ради (1 Кор. 11, 9). Для чего онъ говоритъ сіе? Для того, чтобы на основаніи многихь причинъ предоставить первенство мужу. Ибо говорить онъ, мужчина долженъ имъть первенство, во-первыхъ, потому (что онъ прежде созданъ), во вторыхъ — на основаніи того, что случилось впоследствін времени. Учила некогда жена мужа, и все низпровергла, и сдълала его виновнымъ въ преслушаніи. За то и подчиниль ее Богь, что она во зло употребила власть, или, лучше ска-

зать, равночестіе. Къ мужу твоему обращенів. твое (Быт. 3, 16), сказано. . Учила однажды жена, и все низпровергла. Поэтому сказалъ (апостолъ): да не учить. Но какъ это относится къ другимъ женщинамъ, если она сдълала сіе? И очень (относится), потому что полъ сей немощенъ и легкомысленъ» (1) Въ иномъ же мъстъ, сообщивъ, что поститься, спать на голой земль, бодрствовать непрестанно, защищать притъсняемыхъ, быть сиротамъ вмъсто отца, и матери ихъ вмъсто мужа могуть не только мужчины, но и женщины, св. Златоустъ продолжаетъ: «Но когда потребуются люди, могущіе управлять Церковію, и взять на свое попеченіе толь многія души: то весь женскій полъ оказывается не способнымъ для токого важнаго препорученія» (2); а еще въ иномъ мъстъ онъ пишетъ: «Законъ божественный уда-

(°) Св. Златоуст. о священствъ слово 2: Христ. чтен. 1831 г. ч. 41. стр. 116 — 117.

<sup>(\*)</sup> Св. Златоуст. бесъд. на 1 посл. къ Тимов. 9. стр. 120. 121. 122. Спб. 1859 г. Подобныть образомъ разсуждаеть св. Златоусть въ одной бесъдъ своей на книгу Бытія, гдъ читаемъ: «Жема, говорить (св. апостоль), въ безмолвіи да учится со всякимъ покореніемъ (1 Тим. 2, 11). Видишь ли, какъ и онъ жену подчиниль мужу? Но подожди, и услышишь причину. Почему со всякимъ покореніемъ? Женъ, говорить, учити не повельваю (ст. 12). Почему? Потому что она разъ худо научила Адама. Ниже владъти мужемъ (тамже). Почему же? Потому что разъ поначальствовала худо. Но быти въ безмолвіи (тамже). Но скажи и причину. Адамъ бо, говорить, не прелстися: жена же прелстившися, въ преступленіи бысть (ст. 14). Вотъ почему (апостоль) свель ее съкачедры учительской! Кто не умъеть учить, тоть, говорить, учись; если же онъ не захочеть учиться, но пожелаеть учить, то погубить и себя, и учениковъ, что случилось тогда и съ женою». Св. Златоуст. бесъд. на кн. Быт. 4: бесъд. его т. 2. стр. 408—409. Спб. 1850 г.

лилъ женъ отъ сего служенія (отъ священства), а онв сами вторгаются въ область его; и поелику сами по себъ нисколько не имъютъ силы, то дълаютъ все чрезъ посредство другихъ, и такую присвояютъ себъ власть, что и избираютъ и извергаютъ священниковъ, по своему произволу. Пословица: «къ верху дномъ» сбылась здъсь на дълъ. Начальниками управляютъ подчиненные. Пусть бы мужи, но о! тв, которымъ и учить (1 Тим. 2, 12) — что говорю учить? — которымъ блаженный Павелъ запретилъ и говорить (1 Кор. 14, 34) въ церкви» (1). Св. Епифаній кипрскій разсуждаеть о нашемъ предметь такъ: «Приведемъ себъ на память, что было съ древнъйшихъ временъ до нашихъ дней. . Съ самого того времени, какъ созданъ міръ, никогда не священнонодъйствовала женщина, ни даже Евва, которая хотя и въ преступленіи бысть (1 Тим. 2, 14), однако ни сама, никакая либо изъ дщерей ея никогда не дерзала отважиться на столь беззаконное дъло. . . Въ ветхомъ завътъ нигдъ не читаемъ, чтобы священнодъйствовала женщина... Но обратимся и къ новому завъту. Еслибы Богъ повельль священнодъйствовать женщинамь, или же поручилъ имъ дълать въ церкви что нибудь изъ того, что опредълено ея правилами; то всего лучше слъдовало бы совершать это въ новомъ завътъ самой Маріи, которая удостоилась воспрі-

<sup>(1)</sup> Св. Златоуст. о священстве слово 3: тамже, ч. 42. стр. 20 — 21.

ять въ свои нъдра Царя всего, Бога небеснаго, Сына Божія, и утроба которой уготована была въ храмъ и жилище временное для Бога Слова, амъвшаго, по человъколюбно Божно, воплотиться для спасенія людей. Однако Господь не благоволиль сделать этого: Ей не дано было даже и власти крестить. Удобиве бы Христу креститься отъ нея, нежели отъ Іоанна: однако крестиль Его Іоаннъ, сынъ Захаріи, проводившій жизнь въ пустына и получившій власть крестить во оставление граховъ (Аук. 3, 2-22). Совершаль службы Божін и отець его, который и видыніе видыль въ чась кадильный (Лув. 1, 11-12). За ними слъдують: Петръ, и Андрей, **Тако**въ и Іоаннъ, Филипить и Варволомей, Оаддей и Іаковъ Алосевъ, и Гуда Іаковлевъ, и Симовъ Кананитъ и Матей, избранный въ восполнение дванадесяти. Всъ эти лица избраны были въ впостоловъ и по всей земль священнодъйствовали благовъствование Божие (Римл. 15, 16) вивств съ Павломъ, Варнавою и прочими. Они же были и строителями таки Божінх (1 Кор. 4, 1) купно съ Іаковомъ, братомъ Господнимъ и первымъ епископомъ ісрусалимскимъ. Ото этогото Іакова и отъ поименованных впостоловъ и произопили въ дому Божін (1 Тим. 3, 15) превиства епископовъ и пресвитеровъ. Но чтобы въ иреемства эти включена была женщина, объ этомъ нигдъ не читаемъ. У Филиппа благовъстника, говоритъ писаніе, были четыре диери,

то - прорицающия (Дъян. 21, 9), а не священнослужащыя (пропрустбат). Была также и Анна. дин Фануилева, но - пророгица (Лук. 2, 36), а не священница (перателам жельбтемиему). А были онв пророчествующими потому, что надлежало неполниться сказанному: и прорекуть сынове ваши, и диери ваша сонія узрять, и юноши ваша видпьнія увидять (юнл. 2, 8. Дъян. 2, 47) (1)... Слово отъ Дввы воплотилось, но не... для того, чтобы поставить священинцами (крекас) женицив. Не благоизволиль Богь, чтобы было ето или съ Саломісто (Марк. 16, 1), или даже съ Маріею, которой не даль Онъ власти ни креетить, ни благословлять учениковь, ни быть начальницею на земли... Не даль ей өтой чести ни матери Руфа (Римл. 16, 13), ни прочимъ жевшинамъ, яже бяху пришли ст Нимъ отт Галилеи (Лук. 23, 25), ни Маров и Маріи, сестрамъ Лазаря (Лук. 10, 38-42), никакой изъ евятыхъ женщинъ, получившихъ съ Его пришествіємь исцаленіе и послуживщихь ему оть импьній своихъ (Лук. 8, 2. 3), ни женъ хананейской (Мате. 15, 22), ни женъ кровоточивой, имъ исцъленной (Лук. 8, 43—48),—никакой вообще женвыны на земли не удостоль Онь этой чести;(2)... Есть въ Церкви чинъ діакониссь; но онъ учреждень не для того чтобы діакониссы священно-

<sup>(1)</sup> Св. Епиф. о ереси 79. гд. 2. 3: твор. т. 1 стр. 1058 — 1059. 1060. Кельнъ. 1682. г.

<sup>(2)</sup> Св. Епиф. также, стр. 1064. Келькъ. 1682.

дъйствовали (ойхи дис то дератейни), нан же совершали что нибудь изъ того, что касается собственно священнодъйствованія (1)...; ибо божественное Писаніе воспрещаеть женщинамъ и глаго*лати* въ церкви (1 Кор. 14, 34. 1 Тим. 2, 12). Объ этомъ можно бы наговорить много; но мы замътимъ только, что хотя чиноположение церковное и сочло нужнымъ имъть діакониссъ, которыхъ именовало вдовицами  $(\chi \eta o \alpha \varsigma)$ , а старъйшихъ между ними — старицами  $(\pi \varrho \epsilon \delta \beta v \tau i \delta \alpha \iota)$  (2): однако оно никогда не дълало ихъ пресвитеризами или священницами ( $\pi \varrho \epsilon \delta \beta v \tau \epsilon \varrho i \delta \alpha \varsigma \stackrel{\pi}{\eta} i \epsilon \varrho i \delta \delta \alpha \varsigma$ ); ибо по чиноположенію церковному и діаконамъ нельзя совершать какого либо таинства, а могутъ они только служить при совершени» (8). «Женщинъ, читаемъ у бл. Оеофилакта болгарскаго, не позволительно священнодъйствовать» (4); а въ Стоглавъ написано: «Надъ просвирами и надъ кутьями и надъ свъчами (5) проскурницамъ не не говорити ничего развее молитва Исусовы говорити, занеже проскурницы не имутъ власти ничтоже дъйствовати ниже въ олтарь входити ни въ жертвенникъ. но токмо власть имъютъ по бла-

<sup>(1)</sup> Здъсь следуетъ у св. Епифанія изображеніе обязанностей діакониссъ, о коихъ мы сказали уже выше подъ его руководствомъ.

<sup>(2)</sup> CHec. THM. 2, 3.

<sup>(3)</sup> Св. *Епиф.* о ереси 79. гл. 7: твор. т. 1. стр. 1060—1061. **Кельнъ.** 1682 г.

<sup>(4)</sup> Бл. Өеофил. болгар. Толк. па 1 посл. къ Тимов., гл. 2. стр. 760.

<sup>(\*)</sup> По другому списку — и надъ канономъ.

гословению святительскому или иеръйскому дорникомъ на просвирахъ святый крестъ воображамолитвою Исусовою. иная же ничтоже но вся дъйствуютъ священницы и дъйствуютъ. проскомидію творять и святый агнець закалають и просвиры выимають всв за здравіе и за упокой дъйствують и поминають по уставву святыхъ отецъ царей и святителейи всъхъ православныхъ о здравии и заупокой. и впредь проскурницамъ не подобаетъ надъ просвирами ничтоже приговаривати (1). но токмо просвиры откладывати и свечи въ сосудъ или блюдо чисто коемуждо съ върою приходящему съблагословеніемъ и съмолитвою Исусовою сиръчь Господи Iсе Христе, Сыне Божій помилуй насъ. и потомъ да отсылаеть ихъ ко священникомъ во святую церковь. и тамо отъ нихъ священницы въ жертвенникъ приемлютъ и дъйствуютъ и поминаютъ по уставу святыхъ отецъ и по священнымъ правиломъ ничтоже претворяюще о живыхъ за здравие а о умершихъ за упокой» (2).

5. Когда въ обществахъ людей, върующихъ во Христа Спасителя, появлялись между жевщинами такія, которыя осмъливались принимать на себя исправленіе какого нибудь изъ дълъ кристіанскаго священнослуженія, принадлежащаго муж-

<sup>(\*)</sup> По другому списку — развѣ молитвы Исты.

<sup>(2)</sup> Стоглав. глав. 8. стр. 87 — 88. Казань. 1862 г.

чинамъ, нарочно для того избранилымъ и освященнымъ, св. отцы и писятели Церкви обличали таковыхъ со всею строгостио, какъ принимавшихъ на себя такія дъла, какихъ принимать амъ отнюдь не слъдовало. Такъ, Тертулліанъ, товоря о Квинтиллъ, обольщавшей многихъ своимъ лжеученіемъ паче всего о крещенія, замъчаетъ, что она не имъла права учить, и называеть ее ядовитышиею ехидною, извлекающею людей изъ воды, въ которой они должны бы раждаться о Христв Інсуст для въчной жизни (1). Тотъ же Тертулліанъ, сказавъ, что присвоеніе жевщинами права крестить есть знакъ полиленія вовой ехидны, подобной вышеупомянутой, съ твиъ только различіемъ, что та извлекала людей изъ воды, а эта погружаеть ихъ въ нее, гишеть: «Нъкоторыя женщины, какъ сказали мы, присвоили себъ право учить. Неужели будуть онъ столь дерзки, что покусятся и крестить? Съ трудомъ можно повърнть этому» (2). Тотъ же, наконецъ, Тертулліанъ, женщинъ осмъливавшихся учить, ншъть состяванія, закленать, объщать исцъленіе, а жожеть быть и крестить, относить къ разряду такихъ обществъ, поведение коихъ именуетъ легкомысленнымъ, землянымъ, человъкоподобнамъ, пошлънъ, не имъющимъ ни важности, ни

٠,

<sup>(2)</sup> Терт. о кращит. гл. 4: твор. спр. 132. Венація, 1701 г.

<sup>(2)</sup> Терш, о крещен г. 17: также, огр. 136.

вида власти, ни благочестія ('). Фирмилліанъ каппадокійскій, современный священномученику Кипріану кароагенскому, отзывался о женщинъ, позволявшей себъ проповъдывать, совершать молитвы въ собраніяхъ върныхъ, совершать таинство евхаристіи, освящая хлъбъ съ приличнымъ моленіемъ и принося жертву Господу не безъ таинства обычнаго славословія, и крестить другихъ, употребляя обычныя и законныя ва вопроса, какъ о женщинъ дерзской, обманывавшей людей вымыслами и обольщеніями дьявольскими (3). Св. Ириней, упоминая о женщинахъ, осмъливавшихся совершать таинство евхаристіи, замвчаетъ, что ихъ общества чуждались л проклинали даже женщины, боящіяся Господа (3). Св. Епифаній, епископъ кипрскій — а) говоря о женщинахъ, дерзавшихъ совершать общественныя службы, называетъ эту дерзость гордостію, пораждающею смерть, насиліемъ природъ человъческой, заставляющимъ ее уклоняться отъ своего назначенія, и объясняеть ее неиначе, какъ словами Іова: яко едина от безумных экень возглаголала еси (los. 2, 10) (1) б) о предоставлении

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> *Терт.* прещен. прот. еритик. гл. 41: твор. стр. 127. Вененія.

<sup>(2)</sup> Фирм. Письм. къ Кипріану: твор. св. Кипр. т. 2. стр. 330. Кієвъ. 1861 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. *Ирин*. Прот. ерес. кн. 1. гл. 8. чл. 2 и 4. стр. 60. 62. Парижъ. 1710 г.

<sup>(\*)</sup> Св. *Епиф.* о ереси 79. гл. 2 и 4: твор. т. 1. стр. 1050, 1061. Кельнъ. 1662 г.

женщинамъ права крестить говоритъ, какъ о злоупотребленіи, существующемъ въ такомъ обществъ, гдъ есть только достойное осмъянія (1), в) о возведеніи женщинъ въ степени священниковъ, епископовъ и прочихъ чиновъ церковныхъ говоритъ, какъ о злоупотреблени словами апостола: О Христь Іисусть пъсть мужескій поль, ни эсенскій (Гал. 3, 28) (2), замъчая при этомъ: «а относительно возведенія женщинъ на степени епископовъ и священниковъ, дълаемаго, какъ говорять, въ знакъ уваженія къ Еввъ, пусть послушають сказанное Господомъ: къ мужу твоему обращение твое, и той тобою обладати будеть (Быт. 3, 16), равно какъ и слово апостольское: жень учити не повельваю, ниже владъти мунсемъ (1 Тим. 2, 12); итсть бо мунсь отъ эсены, но эсена отъ мужа (1 Кор. 11, 8), и: Адамъ не прелстися, экена же прелстивишся, въ преспупленіи бысть (1 Тим. 2, 14). О, многообразное заблужденіе міра сего» (3)! Въ одномъ изъ писемъ преп. Нила подвижника читается слъдующее увъщание къ монахинъ Оеодосіи: «Ты непремънно должна признаться, что по природъ ты женщина. Посему перестань учить мужчинъ въ церкви. Что это дъло не свойственно з

<sup>(1)</sup> Св. *Eпиф.* о ереся 42. гл. 4: твор. т. 1. стр. 305. Кельнъ. 1662 г.

<sup>(3)</sup> Св. Епиф. тамже, гл. 2: стр. 418.

<sup>(\*)</sup> Св. Епиф. тамже, 49. г. 3: твор. т. 1. стр. 419. Кельнъ. 1662 г.

тебъ, о томъ апостолъ говоритъ ясно (1 Кор. 14, 35), хотя ты непрестанно говоришь, что по правамъ ты выше женщинъ, а по дъвственнымъ помысламъ тверже мужчинъ» (1). У Козьмы тера объ отвергавшихъ священство и исповъдывавшихъ гръхи не только предъ простыми мірянами, но и предъ женщинами, читаемъ: «Слышаще Іакова, брата Господня, глаголюща: «исповъдайте другъ другу гръхы и молите другъ за друга, яко да исцълвете», не разумъють, яко іереомъ то есть речено. «Аще бо болить, рече, кто въ васъ, да призоветъ попы церковныя, и да молитву творять надъ нимъ, помазавше и масломъ въ имя Господне; и молитва съ върою спасетъ болящаго; аще же и гръхъ будеть створиль, отпуститься ему» (laк. 5, 14—16). Еретици же сами въ себъ исповъдь творять и ръшать сами суще связани дьяволями узами; ниже точью мужи того творятъ, но и жены, еже ругу достойно есть. (Паулъ) «женъ бо, рече апостолъ, не велю учити (1 Тим. 2, 12). . (Епископы и попы) суть пастыри и учители поставлени словеснымъ цамъ Божіимъ, и тъмъ есть повельно вязати и разръщати. Еретици же, елика не въдятъ, хулятъ, по словеси блаженнаго апостола Іюды (ст. 10. 11): (Іюда) «елика бо, рече, естьствомъ акы скоти животній свадять, въ сахъ сквернятся. Люта имъ:

<sup>(1)</sup> Пр. *Нил*. Письм. къ Өеодосіи монахинь: Хр. чтен. 1844 г. ч. 4. стр. 54.

яко въ путь Каиновъ идутъ, въ лесть Валаамову мьзды истъщишася и въ пререканьи Кореевъ погибоша» (1).

6. Св. отцы и писатели Церкви, обличавшіе женщинъ, осмъливавшихся принимать на себя исправленіе того или другаго изъ дълъ священнослуженія христіанскаго, говорили, что эти женщины были изъ обществъ еретическихъ. Сей часъ приведенныя у насъ слова Козьмы пресвитера несомнънно подтверждають это въ отношени къ богомиламъ. Тоже несомнънно подтверждають это и предъ нимъ упомянутые св. отцы и писатели Церкви въ отношени къ другимъ еретическимъ обществамъ. Изъ нихъ Тертулліанъ, какъ видили мы, ставилъ въвину Квинтиллъ то, что она позволяла себъ учить другихъ, а нъкоторымъ женщинамъ-то, что онъ осмъливались и учить и имъть состязанія, и объщать исцъленіе, а можеть быть и крестить: эта Квинтилла, говорить онъ, была изъ еретической секты каинитовъ (2), а прочія женщины — изъ секты же еретиковъ, извращающих порядокъ, учрежденный въ Церкви Богомъ (3). Св. Ириней, упоминающій о совершеніи евхаристіи женщинами, сообщаеть, что

<sup>(1)</sup> *Козьм. пресвит.* Бесѣд. на богомиловъ: Прав. Собес. 1864 г. ч. 2. стр. 207 — 208.

<sup>(</sup>²) *Тертулл.* о крещенія тл. 1: твор. стр. 132. Венеція. 1701 г.

<sup>(\*)</sup> Какихъ именно, Тертулліанъ необозначаетъ. Tертулл. Прещен. прот. еретик. гл. 42: твор. стр. 127. Венсція, 1701 г.

она дълали это по научению волхва Марка (1): Фирмилліанъ каппадокійскій, обличавшій поведеніе женщины, дерзавшей проповъдывать и соверхнать моленія въ собраніяхъ общественныхъ, равно какъ и крестить и священнодъйствовать таинство тъла и крови Христовой, даетъ разумъть, что она была изъ общины еретиковъ катафригійскихъ (2). Св. Епифаній кипрскій говоритъ, что человъкъ, предоставлявний право крестить женщинамъ, былъ еретикъ Маркіонъ (3); что женщина, дерзавшая совершать службы общественныя въ честь пресвятой Дъвы Маріи, принадлежала къ одной изъ еретическихъ общинъ Аравіи, переселившаяся сюда изъ Фракіи и Скиоіи (4), и что въ степени епископовъ, священниковъ чиновъ церковныхъ возводимы женщины же у еретиковъ пепузіанъ, произшедшихъ отъ монтанистовъ (5). Говорить ли еще о томъ, что западный лжеучитель Лютеръ внушалъ своимъ послъдователямъ, будто совершать таинства имъютъ право и женщины, точно также, какъ и мужчины (6), и что у квакеровъ мъсто

<sup>(1)</sup> Св. Ирин. Прот. ерес. кн. 1. гл. 8. чл. 2. стр. 60. Парижъ. 1710 г.

<sup>(2)</sup> *Фирм.* Письм. къ Кипріану: твор. св. Кипр. 2 стр. 328 — 330. Кіевъ. 1861 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. *Eпиф*. о ереси 42. гл. 4: твор. т. 1. стр. 305. Кельнъ. 1682 г.

<sup>(4)</sup> Св. Епиф. о ереси 78. гл. 23 и о ереси 79. гл 1. тамже. стр. 1054. 1057 — 1058.

<sup>(5)</sup> Св. Епиф. о ереси 49. гл. 2; тамже, стр. 418.

<sup>(6)</sup> Лютер. о миссъ части и о помазан священниковъ, изд. 1534.

наставниковъ въ въръ и управителей молитвословіями занимаютъ и женщины (')? Не очевидно ли и безъ сего, что обычай возлагать исправленіе дълъ священнослуженія на лица женскаго пола есть обычай еретическій?

(окончанів въ сліъдующей книжкть)

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Іоан. Опыт. курс. церк. законовъд. вып. 2. стр. 461. прим. 428. Спб. 1851 г.

## **ЛЮБОПЫТЦЫЙ ДОКУМЕЦТЪ О РАСКОЛЬНИ- ЧЕСКИХЪ АРХІЕРЕЯХЪ.**

Сообщаемъ читателямъ нашимъ отчетъ о бывшемъ въ Москвъ, въ 1861 году, собрании раскольническихъ архіереевъ, имъвшихъ цълію низложеніе одного изъ ихъ сотоварищей, который заимствуемъ изъ 21 № «Современнаго листка», гдъ читаемъ объ этомъ документъ слъдующее: Отчеть этотъ, - нъчто въ родъ протокола засъданія, чрезвычайно интересенъ. Онъ знакомитъ съ одною изъ наименъе извъстныхъ сторонъ раскольнической церковной организаціи и сообщаеть, въ тоже время, точное свъдъніе о цъломъ, можеть быть, составъ раскольнической іерархіи въ Россіи; такъ, по крайнъй мъръ, можно заключать изъ самаго названія акта, котораго предлагаемый документь служить, какъ мы сказали, — чъмъ-то въ родъ протокола. Описываемое въ немъ сборище названо вселенским собороль; слъдовательно, можно полагать, что въ немъ участвовали, кромъ трехъ заграничныхъ, *вспь* архіереи русской рас-кольнической іерархіи.

Рукопись, съ которой мы перепечатываемъ этотъ документъ, вся написана рукою В. А. Сапелкина, извъстнаго поборника православія противъ раскола, въ нъдрахъ котораго онъ находился пятьдесятъ лътъ. Печатаемъ ее въ томъ самомъ видъ, въ какомъ она намъ досталась.

«Бысть вселенскій соборъ въ царствующемъ градъ, въ Москвъ, лъта 1861-го, въ домъ купца Анисимова:

Аркадій, архіепископъ славскій. Онуфрій, архіепископъ бълокриницкій. Іустинъ, епископъ молдавскій. Аоанасій, епископъ саратовскій. Іовъ, епископъ иргизскій. Геннадій, епископъ симбирскій. Пафнутій, епископъ казанскій. Софроній, епископъ клинцовскій. Виталій, епископъ ирбитскій. Варлаамъ, епископъ балтавскій (?).

«Сотвориша судъ на архіепископа Антонія московскаго и владимірскаго, за его причины:

«1 пригина: Книжки онъ издавалъ, подъ названіемъ «Осмаго душепагубнаго собора 1666 года»; но поклялся предъ евангеліемъ, три раза клятвы свои преступилъ; клятвопреступникъ епископствовать не можетъ по правиламъ св. апостолъ и святыхъ отецъ, по книгъ кормчей. «2 прихина: Безпоповскую ересь началъ вводить, невидимую церковь признавать сталъ; епископъ-еретикъ епископствовать не можетъ.

«З прихина: Посылаль діакона въ Гуслицы съ клеветными бумагами на Панфунтія, епископа коломенскаго. Отнюдь епископу клеветать не должно; клеветникъ-епископъ не можетъ епископствовать, по княгъ кормчей.

«4 пригина: Дважды онъ былъ крещенъ—въ россійской церкви и на преображенскомъ.

«5 пригина: Отца духовнаго не имълъ.

«6 пригина: За поставленіе безъ совъта не годныхъ священниковъ и діаконовъ.

«По правиламъ св. отецъ и по кормчей, слъдовало лишить архіепископскаго сана; но, по ходатайству за него прихожанъ, удаленъ во владимірскую губернію, а на мъсто его назначили вдоваго священника, благочиннаго Петра Оедорова большедворскаго, у котораго архіепископъ Антоній самъ вънчалъ сына; Онуфрій остался въ Москвъ, для поставленія на Москву новаго епископа, а прочія разыдошася во свояси».

## ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ . ПИСЬМЕНИОСТИ.**

## БЕСВДА КОЗМЫ ПРЕСВИТЕРА НА БОГОМИЛОВЪ $(x-xi\ b.).$

(продолженіе)

Чти игумена акы Бога и братію акы апостолы, и не дажь воля на сердци си взискати Рима ни Герусалима; но преданыя ти молитвы игуменомъ творя, пребывай въ кельи своей. И ту ти сущу, самъ Господь Гисусъ Христосъ съ Отцемь своимъ и съ святымъ Духомъ придеть, ведый съ собою Петра и Павла и ины святыя, ихже далече ищеши. И не точію въ хлъвинъ узриши я суща, но и въ сердци своемъ; самъ бо объщася съ Отцемь прити (въ) таковаа и обитель въ нихъ сътворити. Аще ли ти случится разсышатися мъсту нашествіемь ратныхъ или иною виною; то яможе тя Господь изведеть и идъже

покажеть мъсто, то уже пребывай, перваа дълая. Не уморить бо Господь гладомъ душа праведныхъ. (Антоній) Якоже бо и рыба кромъ воды сущи умираеть, такоже чернець отлучься монастыря погыбаеть; и якоже кокошь (1), часто въстающи съ яицъ, заперткы (2) творить, тако и и чернецъ, часто излазя изъ монастыря по своей воли, забываеть преданую ему службу. Си же вся въписаща святіи отци на спасеніе послушающимъ. Суть же друзіи неистови рвчью, противляющеся писанымъ и по своей воли хотяще жити, съставляють о себъ ина мъста, своя безъ бъды оставляюще, и своя нравы възаконяють, хотяще тъмъ прослути на земли; еже и бываеть. и обогатъвшемъ тъломъ, а не душею, творить прывая дъла, възвращающеся акы свинья въ калъ. по писанному (5), красующеся ризами, величающеся яздящимъ по нихъ. И кто добръ мыслящихъ не можеть плакатися, зря ихъ тако творяща? И таци суще, паче намъ зазирають, пишущимъ се, а не себъ. Насилья же, бывающая ими немощнымъ кто исповъсть? И аще почтуть кныгы о законъ чернечестъ и о правилъ, то сами вины творять нъкакы и извъты чрезъ законъ, и свою правду хотяще поставити, Божіи правдъ не покаряются. (Исаіа) Но о горе имъ, якоже ре-

<sup>(</sup>в) кокошь — курица насъдка.

<sup>(°)</sup> запрътъкъ — яйцо болтунъ.

<sup>(\*) 2</sup> Herp. 2, 22.

че пророкъ: «горе о себъ смыслящимъ и предъ собою худогымы» (1). Егда бо бъща бъльци, то многами неправдами живуще глаголаху: «егда будемь черньци, покаемся сихъ»; и дошедше того великаго ангельскаго образа, по первому нраву и по обычаю ходять, якоже сбытися на нихъ словеси реченному: (Паулъ) «упе бы имъ не повнати истины, нежели познавше уклонитися отъ преданыя имъ святыя ваповъди» (2). Тахъ бо ради добли и законьни черныци мерзять человъкомъ. О пицахъ же и весели, и таковыхъ нельзв глаголати; многа бо и различная ядь на транезахъ ихъ обратается, якоже и у богатыхъ, живущихъ въ міру, многа же молва, и нестройна ръчь, и нобы не по закону; оже бо и отъ свара престануть, тоже на пьяньство обращаются, смиряющеся и любяще о винъ, а не о Бозъ. Но «любы свъта сего вражда Богу есть, якоже рече апостоль, иже убо изволить другь свыту сему быти, врагъ Божій бываеть» (3). И тацы суще мнятся черньци: (4) суще и Богу работающе. Но не можете, рече, Богу работати и мамонъ (5). Сътворити бо есмы дольжни другы отъ мамоны неправеднаго, праведное и доволное себъ удръжаще, а избыткомъ маломощи спроты кормяще.

<sup>(</sup>¹) Mca. 5, 21.

<sup>(2) 2</sup> Herp. 2, 21.

<sup>(3)</sup> Iak. 4, 4.

<sup>(4)</sup> въ рукописи: черьници:

<sup>(5)</sup> Лук. 16, 13.

Мы же имьже суще должни друзи Богу быти, тъмъ врази ему бываемъ. Въдъ же, якоже въ ненависти таковымъ суть словеса си, но не Богу; не бо своя глаголемъ, но отъ святыхъ апостоль и пророкъ вземлюще словеса акы бисеры, и тъми кувемъ вънца Главъ всъмъ намъ, еже есть Христосъ: тъмже ненавидяй насъ, тъхъ ненавидить, паче же святаго Духа, глаголавша усты ихъ. Рече бо Иванъ Богословъ: «мы отъ Бога есмы; разумъяй Бога послушаеть насъ; иже нъсть отъ Бога, не послушаеть насъ», и пакы: «глаголяй, яко въдъ Бога, и заповъди его не съблюдая, ложь есть, и въ немъ истины нвсть» (1) «въра бо безъ двлъ мертва есть» (2). Помяньте убо, братіе, колико святіи подъяша страстій всяцькъ и смертій различныхъ царствіа ради Божіа. Мы же поне горло склещимъ отъ различныя пища и безвременных; аще бо богатъмъ, живущимъ въ міру съ женами, възбранено есть безвременное питаніе, колми паче черньцемъ. Мимоходи бо и пришельци есмы, братье, въ въцв семъ. Послушайте великаго връховнаго апостола Петра, како ны учить съ милостью, глаголя: (Петръ) «възлюбленыя, молю вы акы пришельца и страньникы, откланяйтеся отъ мръзокъ похотій, иже воюють на душу житіе ваше имъюще добръ. Всяка бо плоть яко и трава, и вся-

<sup>(1) 1</sup> Ioau. 4, 6; 2, 4.

<sup>(2)</sup> Iak. 2, 20.

ка слава человъчьская яко цвътъ травный; усше трава, и цвътъ ея отпаде, глаголъ же Господень пребываеть въ въкы. Отвръгше убо всяку злобу и всяку лесть и лицемърье и вся клеветы, яко нынъ роженіи младенци смысльное и безскверное млеко возлюбисте, да о немъ възрастете въ спасеніе; понеже вкусисте, яко благъ Господь» (1). Павелъ же блаженый и съ молитвами учить ны, глаголя: (Паулъ) «сего ради прекланяю колъни свои ко Отцю Господа нашего Інсуса Христа, да дасть вамъ по богатьству славы его силу и кръпость Духомъ его въ утреній человъкъ, вселитися Христу въ сердца наша, любовью утвердити и основати, да възможете постигнути со всъми святыми» (2); и пакы «аще есте умерли съ Христомь отъ съставъ (8) міру, что акы живущеи въ міру учитеся, еже есть въ истленье? Аще бо есте въстали со Христомь, вышнихъ ищьте, идъже есть Христосъ, одесную Бога съдить. Вышняя смышляйте, а не земьная. Умерли бо есте, и жизнь ваша скровена есть Христомъ о Бозъ. И егда Христосъ явится жизнь ваша, тогда и вы съ нимъ явистеся въ славъ» (4). Видите ли, братіе, колико ученья святыхъ апостолъ погребаемъ забыть? Но молимъ вы, въспомянемся и въспрянемъ отъ глубокаго сего сна

<sup>(1) 1</sup> Hetp. 2, 11. 12; 1, 24. 25; 2. 1. 2.

<sup>(°)</sup> E ec. 3, 14. 16 — 18.

<sup>(5)</sup> Т. е. отъ составовъ — стихій; въ рукописи: оставъ.

<sup>(4)</sup> Kos. 2, 20. 22; 3, 1 — 4.

гръховнаго, (Христосъ) да не услышимъ горкаго оного отвъта, еже: «идъте отъ мене проклятіи въ огнь въчный, уготованый діаволу и ангеломъ его» (1). Тъмже уне есть сими словесы горъти, неже въчнымъ огнемъ.

 $\hat{m{O}}$  затворницть $m{x}$ ъ. Друзи бо въ затворы влавять, но своя воля творять, и ту кормящеся, акы свинья въ хлъвинъ, пребывають, приносимымъ радующеся, и того ради монастырьска закона фбъжавше, не хотяще потрудитися ни покоритися игумену, не могуще съ черньци дне пребыбыти миромъ; хотяще же на земли честьни быти, завъты и и законы своя дають же намъ, исповъдью ръшаще и вяжюще несмыслы, сами отъ инъхъ требующе разръшеніа И еже ненавистнів Богу и мерзъчае высокоумье, тоже пребываеть въ нихъ; мнятся бо ся велици суще и святи, вся бо человъкы хужьша себе дръжатъ, сами ся точью мняще угодивше Богу. И ту съдяще, чюжая домы строять, своихъ безуміемъ отбъгше; прикупи же и искупи мнози, и стяжанья нивамъ и селомъ строять. И прочая безумья у нихъ бывають; наръчья же и книгы вся послють, веляще увъдътися, аще мощно, и на инъхъ странахъ. Тако бо есть злохытреный дьяволь вся съ праваго пути смыча на своя воля, якоже сбытися Давидову пророчеству, глаголющему: (Давидово) «вси уклонишася вкупъ и неключими быша, нъсть

<sup>(1)</sup> Mare. 25, 41.

творяй благостыня, насть ниединогожем (1). Си же писана быша элыхъ ради и бевъзакона мятущихся въ всъхъ градъхъ, иже забывше ученья Павла апостола, иже въ леностъхъ чюжь хлъбъ ядуще, дни своя злъ препроважають; запрещаеть бо таковымъ въ Селуньстви епистоліи, глаголя: «запрещаю вамъ, братіе, именемъ Господа нашего Іисуса Христа отлучитися отъ всякого брата безъ чину ходящаго, а не по преданью, еже пріаша отъ насъ. Сами бо въсте, како подражати насъ: яко не безъ чина ходихомъ въ васъ, ни туне хльба яхомъ ни укогоже васъ, но въ трудъхъ и въ усильи, нощь и день дълающе, якоже не стужити никомуже васъ, не яко имъюще власти, но да сами ся образъ дамы вамъ, якоже подражати насъ. Егда бо бъхомъ въ васъ се запрещахомъ вамь, яко нже не хощеть двлати, да неясть. Слышимъ бо нъкыя ходяща въ васъ безъ чину и ничтоже не двлающе: таковымъ запрещаемъ и молимъ о Господи нашемъ Інсусъ Христь, да съ молчаньемъ двлающе, свой хльбъ ядять» (2).

О добрых в верныцьх в. Въдъ же ины отца, яже по истинъ нарицати подобаеть черньца, ихже и взоръ кажеть ангелы суща Божіа, ихже глаголи освящение душамъ суть, иже на горахъ яко небесныхъ суть и живуть съ ангелы равно, безпрестани Бога славять, не пекущеся имънья

<sup>(1)</sup> Цсал. 13, 3.

<sup>(2) 2</sup> Cos. 3, 6 — 12.

събрати, ни блещащамися ризами красующе, но по вся часы яко въ геонъ огнънъ гряще и акы уже съ небесе Господа зрять на судъ грядуща: слезы же и скорби вольныя кто исповъсть? Друзіи же и скытающеся, якоже Павелъ глаголеть. въ горахъ и пещерахъ земныхъ, лишаеми всъхъ свъта сего благыхъ, имже нъсть весь міръ точенъ (1). Ови же по двъма ли тремъ пребывають въ единой души, посръдъ себе Христа носяще, по писанному (2). Аще же лучится кому ихъ по нужи въ градъ или на торзъ обръстися, то закрывше лице и поникше долу потребнаа творять, не гнушающеся женъ якоже и еретици, но отъ великаго смиреніа недостойни сами ся творяще на человъкы глядати, всякоя элобы удальшеся, сами ся осужающе, сами ся хуляще, знаменіемъ честнаго креста просвъщающе утренняго и внышняго человъка. И аще ся имъ лучить познаномъ быти отъ кого, то акы отъ огня избъгають славы человъчьскы, въдуще писанья: «еже въ человъцъхъ высока, мерзъко есть предъ Ботомъ» (3). Прокыя же доброты ихъ кто можеть неповъдати? Тыже человъче, аще хощеши чернечествовати, то се ти указохомъ вся пути спасеныя; да аще еси разсмотриль душу свою н сердие силно суще на всякы мьсти (4) и страсти

21

<sup>(1)</sup> Esp. 11, 38.

<sup>(°)</sup> Mare. 18, 20.

<sup>(</sup>в) Лук. 16, 15.

<sup>(4)</sup> мьсть — месть, мщеніе.

реченыя, то «съ радостію теци на предлежащій тебъ подвигъ, взирая на начальника въры и свершителя Іисуса» (1). Но блюдися, яда свъта женьня отходити, безъ устроя дъти и землю оставляеши, не наказавъ я стражу Господню, ни о животъ ихъ попекся; долженъ бо есть всякъ крестіанинъ научити боятися Бога вся сущая въ дому его, о твхъ бо ему есть слово въздати на судъ Божіи. Аще ли скверну мня (2) міръ сій опходиши, и житье съ женою хулиши, немощно творя (8) спастися сице живущему: то ничимъже кромъ еси мысли еретическы. Ти бо скверно учать сущая мальженствомъ (4), и мясояденье, и винопитье, отлучающе отъ Бога, блазнятся, егоже нигдъже обрътаемъ въ святыхъ книгахъ; но паче святій отци на великыхъ зборъхъ прокляша сквернящая Божію тварь и уставы писаная, глаголющая. иже хулить мясо ядущая, и вино пість въ міру, и світлівны світы носяща, и того ради немощны суща пріати спасенів, прокляч ти да будуть. Вся же должин есмы съ с(ъ)вътомъ пріати умъющихъ, да не въ тще и безъ ума будеть трудъ нашь. Не бо, но и мнози въздеркатион имвюще жевы зыыя же нецъючиныя, и чрезъ волю жень своихъ въздержатися мужи, и бываеть любомудрье ихъ любодвйство. Того ра-

<sup>(1)</sup> Esp. 12, 1. 2.

<sup>(2)</sup> въ рукописи: мня.

<sup>(3)</sup> говоря.

<sup>(4)</sup> мальженство — супружество.

ди апостолъ глаголеть: «кождо васъ свою жену да имать, и каяждо свой мужъ да имать» (1). Влажаше бо блаженый Павелъ въ домъ върныхъ и, съдъ на одръ, учаше мужа и жены, глаголя: «не лишайтеся себе безъ свъта, но все съвътомъ творите до времене нарочна» (1), рекше или постъ, какъ хотяще постъ въздвигнути, или иноя вины ради коея очиститися, вся съвътомъ женъ вашихъ да бывають; «пакы же вкупъ сходитеся, да васъ сотона не блазнить въ помыслъхъ» (1). Словеса же си не суть моя, но Златоустаго Іоанна, паче же апостольска. Въздержишилися, жено, и не хощеши съвокупитися съ своимъ мужемъ; онъ же не насыщаяся отъ тебе отходить, индъ съгрвшаетъ, и грвхъ его твоему въздержанью вмъняется. Тъмже кое есть уне, съ тобою ли ему смвшатися или съ любодъйцею? И твое съблуженіе нъсть ему възбранено Богомъ, съ тобою совокупитися нъсть гръха; аще ли съ иного ляжеть, ты погуби удъ свой. Единаче бо аще гръхъ створить, всъ тъло гръшно есть; мужъ бо и жена въсть два, но едина плоть есть, якоже есть писано: «сего ради оставить человъкъ отца и матерь, и прилъпится къженъ своей, и будета оба въ плоть едину». Господь глаголеть, въпросшимъ Господа жидомъ: «и глагола имъ: еже Богъ съчеталь есть, человъкъ (2) да не разлучаеть» (3).

<sup>(1) 1</sup> Kop. 7, 2. 5.

<sup>(2)</sup> въ рукописи: члка.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Maro. 19, 5. 6.

Видиши ли, яко того ради поялъ еси жену и ты того дъля шла за мужъ, да мирни будете, а не которни (1)? Аще бо ся хощеши въздержати и увърити, увъри си мужа, да ти два вънца будета — и въздержанья и любве, а (не) невздержањя и которанья. Аще бо ты ся въздержи-,(ши), а онъ помысломъ палится: то кый ти есть успъхъ поломь (2) тъла Бога любити, а цоломь гнъвати и? Самъ бо есть повелълъ и взаконилъ женитву чисту; тъмже вся съ с(ъ)вътомъ творите, якоже и преже рекохомъ. Идъже бо миръ, ту Христосъ есть; идъже миръ, ту воздержаніе свътится, идъже единеніе и единоуміе, ту пощеніе(е) вънчавается. (Паулъ) Павелъ учитель бо есть странамъ, — не посрамляется, глаголя: «честенъ бракъ всяческы и ложе безсквернено; блудникомъ же и прелюбодъемъ судить Богъ» (8). «Всякъ бо гръхъ, рече, иже аще съгръщить человъкъ, кромъ тъла есть; блудяй же въ свое тъло съгръщаеть» (4). И Богъ бо въ начало твари сея, създавъ Адама и Евгу, благовъсти (5) я, якоже пишеть боговидаць Моисій, и повела отъ нею умножитися человъкомъ на земли. И Господь нашъ Іисусъ Христосъ на брацъ бысть съ ученикы своими въ Кана галелъйстъй, водою вино ство-

<sup>(1)</sup> которный — сварливый; которанье — ссора, брань.

<sup>(\*)</sup> поломь — полъ, половина.

<sup>(8)</sup> Esp. 13, 4.

<sup>(4) 1</sup> Kop. 6, 18.

<sup>(</sup>з) благовъстити — въ значеніи благословити.

ривъ и бракъ благовъстивъ. (Ивана Златоустаго) Три бо сіа в(з)ръсты суть въ человъцъхъ: дъвьство, бракъ, блуженье: дъвьство убо велико есть и высоко; женитва (') не тоже, но безъ гръха; прелюбойдъйство же и блудъ въ муку вводить. Тъмже хотящіи дъвьствовати, и не точью тъла удержати долъжни сутьотъ гръха, но и мысли. Аще ли мысльми распалается, то аще въ законъ оженится, не съгръщаеть; аще ли можеть и мысли съ твломъ удержати, болій бываеть, дъвьство бо чисто ангеломъ равнится. Аще ли въ умъ таковый съгръщаеть, то уне есть женитися и посягати о Господъ, неже мысльми блудити. (Христосъ) «Възръвый бо съ похотью на жену брата своего, уже съблуди съ нею въ сердци своемъ». (Паулъ) о семъ бо Кореньовемъ, въпросившемъ апостола, пишеть къ нимъ, глаголя: «а онемъже писасте ми, доброесть человъку женъ не прикасатися. Но блуженья дъля кождо свою жену да имать, и каяждо свой мужь да имать. Женъ мужь долъжную любовь да отдаеть, таже и жена мужеви. Жена тъломъ своимъ не владъеть, но мужь; такоже мужь тъломъ своимъ не владъеть, но жена. Не лишайтеся себе, но точью съ с(ъ)вътомъ до времене, да празднуете въ алканьи и въ молитвахъ, и пакы же вкупъ сходитеся. Глаголю же хластымъ и вдовицамъ, добро имъ есть, аще пребудуть тако, якоже и азъ; аще ли не въздержатся, то да

<sup>(1)</sup> въ рукописи: женитвамъ.

женяться и посягають. А оженьшимся запрещаю, не азъ, но Господь, женъ отъ мужа не отлучатися; аще ли отлучится, то да пребудеть безъ мужа, аще ли то съ своимъ мужемъ да смирится». Тъмже «нже пущеницю пойметь, прелюбодъеть», по словеси Господню (1). «Кождо убо въ немже звани есте, братье, отъ Бога, въ томьже пребывайте. Привязаешилися женъ, не ищи разръшенья; разръшилълися еси отъ жены, не ищи жены. Аще бо оженишися, нъси сгръщиль; и аще посагнеть дъвица, нъсть съгръдиила. Хощу же, да безъ печали будете: неоженивыйбося печется о государскыхъ, како угодити Богу; а оженивыйся печется о мирскыхъ, како угодити женъ. И жена непосагшіа и дввица печется о господьскыхъ, до будеть свята тъломъ и духомъ; а посагшіа печется о мірьскыхъ, како угодити мужеви. Се же настроеное (2) вамъ глаголю всъмъ: да женятся и посагають; а иже стоить утверженъ сердцемъ, не имъя мужа, власть же имать о своей воли, ти есть разсмотриль въ сердци своемъ, яко набдъти дъвьство свое, добръ творить. Тъмже и женяйся и посагающіа добръ творить; и неженяйся и непосагающіа уне творить» (8). Кав суть глаголющи законьную женитву скверну сущу? Аще есте Павла хытръйше, аще есте Христа святьйше, тогда послушаемъ васъ; аще

<sup>(1)</sup> Mare. 19, 9.

<sup>(2)</sup> на строеніе, на благоустроеніе?

<sup>(3) 1</sup> Kop. 7, 1 — 5. 8 — 11. 24. 27. 28. 32 — 38.

ли ни, то со студомъ, и не хотяще покоритися словесемъ симъ. Аще бо вдовицамъ повелъно есть посагати, колми паче мужатицамь не повелено есть равлучатися. «Жена бо, рече, привлзана есть закономъ, донелъже живъ есть мужь ея; аще ли умреть мужь ей, проста есть посагнути, занегоже хощеть, точью о Господи; блаженнъйше же есть, аще тако пребудеть, по моему с(ъ)въту» (1). И къ Тимооею пиша глаголеть: «велю убо унымъ вдовицамъ посагати, чада прижити, владъти домы, не даяти никоегоже зла супостату оболганья дъля. Уже бо друзіи обратишася въ слъдъ сотоны» (2). И пакы: «старицамъ во ученьи святолъпнъ, да научать уныя мужелюбца быти, чадолюбица, домодръжица, покаряющися своимъ мужемъ, да не слово Божіе и ученіе хулится» (3). Се же указахъ имъ, и заградихомъ уста еретикомъ и всьмъ хулящимъ истину,

О втъртъ, не своя износяще словеса, но Христова въщающе ученья; тъмже елико насъ въ Христа крестихомся, Христова послушаемъ ученіа, да не съ еретикы и съ жидъми осудимся. Подобаеть же ны въслъдовати святыхъ словесъ великаго и преславнаго ученья учителя нашего Павла апостола, купно съ нимъ возъпити, глаголютце: «проклятъ всякъ, иже не пребудеть во всъхъ писаныхъ (въ) книгахъ законныхъ, якоже створити

<sup>(1) 1</sup> Kop. 7, 39. 40.

<sup>(2) 1</sup> Tum. 5, 14. 15.

<sup>(3)</sup> Тит. 2, 3 — 5.

а» (1); «аще бо, рече, и ангель проповъсть вамъ, не акоже мы благовъстихомъ вамъ, проклять да будеть». Да и мы должни есмы съ нимъ вовъпити, глаголюще велегласно: «иже не любить Господа нашего Іисуса Христа, да будеть проклятъ» (2). Иже не върують въ святую и разлучимую Троицу да будеть проклять. Иже святаго комканья не мнить святаго тъла и крове Христовы, да будеть проклять. Иже не молится со упованіемъ святьй богородици Маріи, да будеть проклять. Иже не кланяется со страхомъ честному кресту Господню, да будеть проклять. Иже иконы Господня и Богородичины и всъхъ святыхъ съ страхомъ и любовью не цълуеть, да будеть проклятъ. Иже словесъ евангельскыхъ и апостольскыхъ не имать въ честь, да будетъ проклятъ. Иже святыхъ пророкъ не творить святымъ Духомъ пророчьствовавша, но о своемь умъ, да будеть проклятъ. Иже святыхъ всъхъ не чтеть, ни кланяется съ любовію мощемъ ихъ, да будеть проклятъ. Иже хулить святыя литургіа и вся молитвы, преданыя христіаномъ апостолы и отци святыми, да будеть проклять. Иже всея твари видимыя и невидимыя не мнить Богомъ створены, да будеть проклять. Иже развращаеть о собъ словеса евангельска и апостольская, а не дръжить, якоже исправиша святіи мужи, да будетъ про-

<sup>(1)</sup> Здѣсь въ рукописи слѣдуетъ ненужное слово: Архангелъ.

<sup>(2) 1</sup> hop. 16, 22.

клятъ. Иже не творить Богомъ богоданаго Моисіемъ закона, о себъ нъкако блядуть, да будеть проклять (1). Иже на лукахъ, а не всею мыслыю прінмаеть правила сего, да будеть проклять (2). Иже не мнить церковныхъ сановъ Господемь и апостолы сътроенъ, да будеть проклятъ (3). Иже женитву чистую хулить и богатыя, носящая брачныя ризы со говъньемъ, да будеть проклятъ. Иже мяса ядущія хулить и вино въ законъ пьющая, и недостоны суща глаголеть тамъ внити въ Царствіе Божіе, да будеть проклятъ. (Тимоо.) О семъ бо ны извъсти блаженый Павелъ святаго Луха глалолавша къ нему, рекый: «Духъ ръчью глаголеть, яко въ послъдняя времена отступять націи вары, послушающе духа нечистыхъ и ученьи бъсовьскыхъ, въ лицемърьи лжесловесникъ, нездравыхъ своею с(ъ)въстью, взбраняюще женитися, удалятися отъ брашенъ, яже Богъ створи съ похваленьемъ върнымъ ядомо и увъдившимъ истину; яже вся тварь Божіа добра, и ничтоже отметно, но съ похваленьемъ пріемлемо, святитьбося словомъ Божіемъ и молитвою». Тъмже подобаеть намъ всегда въ заповъдехъ Божіихъ ходити и не дати злымъ мыслемъ царствовати въ сердихъ нашихъ; но знаменьемъ честнаго креста отгонити всякы соблазны отъ себе. Тъмь бо убьена бысть вражда, якоже къ Ефесеемъ пиша Павелъ рече: «крестомъ уби вражду и пришедъ благовъсти миръ ближнимъ и далнимъ, якоже тъмъ и намъ

приведенье обоимъ единъмъ Духомъ ко отцю» ('). Пріимь же убо селикъ даръ духовный, рекше крестъ Господень, длъжни есмы, тъмъ огражающеся, духовиъ пожити на земли дни наша: «плодъ бо духовный есть любы о Бозъ, радость, миръ, терпъніе, благовърье, кротость, въздержанье; на таковыя нъсть закона; сущій бо Христови плоть распяша» (2), рекше волю свою отвергоша. Се жеи еще походимъ въ словесъхъ святаго апостола, да ны покажеть истичный путь въ Царство Божіе, глаголя (5): «не будете яко младенци, плавающе и поръваеми всяцъмъ вътромъ ученья, вълукахъ человъчьскахъ и въ мыслъхъ по художеству лестьному. Солнце да не зайдеть о гнъвъ вашемъ, и не дадите мъста дьяволу. Крадый ктому да не крадеть, но паче да ся тружаеть, дълая руками благое, да имате даяти требующимъ. Все слово гнило изъ устъ вашихъ да не исходить. И будъте же другъ другу блази и милосерди. И ходите въ любви, якоже възлюби ны Христосъ. Блуженіе же и всяка нечистота и лихоиманье да ни въмъняеться въ васъ со всею неправдою, и безстудство, и була ръчъ, и оплазъство, и яже не подобаеть. Се бо да есте въдуще, яко всякъ блудникъ, или пьяница, или имъяй богатьство и неподавая отъ него нищимъ, не

<sup>(1)</sup> **E** \( \phi \) **c** . 2, 16 — 18.

<sup>(2)</sup> Галат. 5, 22 — 24.

<sup>(</sup>в) въ рукописи потомъ следуетъ непонятное: про-

имать причастья въ царствіи Божіи. Никтоже да нельстить васъ тщи совесы по мудрости человъчьстъй, а не по Божьи: того ради приходить гнъвъ Божій на непокоривыя. Вы же акы чада свъту ходите и живъте, по духу, а не по плоти, плодъ бо есть духовный всяка благостыни, правда и истина, пытающе, что есть годъ Господеви. И не примъшайтеся дълесъхъ неплодныхъ и темныхъ, но паче обличайте; все бо обличаемое свътъ есть. Блюдъте убо, како ходите; яко денье зли суть. И не упивайтеся пивомъ, въ немже нъсть спасеніа. Но свершайтеся о Бозъ пъсньми и хвалами и гласы духовными, поюще усты и сердцемъ Богови, покаряющеся другъ другу страхомъ Господнемъ. Жены своимъ мужемъ покаряйтеся, акы Господеви; яко мужь есть глава женъ, якоже и Христосъ есть глава церкви. И мужи любите своя жены; якоже и Христосъ въэлюби церковь, и предася самъ за ню, да ю освятить. Тако суть мужи долъжни любити своя жены, акы своя тълеса; и жены да ся боять мужь своихъ. Чада, послушайте родитель своихъ. Отцы, не раздражайте чадъ своихъ, да не тужать. Раби, послушайте по всему плотьскыхъ господій, не предъ очима точью работающе, но простотою сердца; все же аще створите, отъ душа творите (1). Никтоже убо васъ да не осужа-

<sup>(1)</sup> Efec. 4, 14. 26 — 29. 32; 2 — 6. 8 — 11. 13. 15. 16. 18. 19. 21 — 23. 25. 26. 28. 33; 6, 1. 4 — 6.

еть о яденьи и о питьи ни о чьсти праздника; тъла же Христова никтоже васъ обидою да не пріемлеть, ходя смъреньемъ ума и службою ангельскою, егоже нъсть видълъ, разумъвая всуе, надымаяся помышленіемъ плоти своея, а не держася главы, изъ неяже всему тълу состави и совузи подаются (1). Конець же повельные есть любы отъ чиста сердца и въры нелицемърны, егоже друзіи не улучивше, уклонишася въ суе словеса, хотяще быти учители закону и неразумъюще, ни еже глаголеть, ни о немъ же извъстися, творяще (2). Раздъленья бо даромъ суть, а единъ Духъ; и раздъленья службамъ суть, а тъже Духъ, дъяй вся въ всъхъ. Комуждо даеться явленіе духовное по достоянью: овому Духомъ даеться а другому словомъ премудрости, оному же слово разума по тому же Духу, другому же въра о томъже дусъ, иному же дарове и(с)цъленья въ томъже Дусъ, иному же дъянье силъ, другому же пророчьство; иному же разсмотрънья духовъ, другому же дарове языкомъ, иному же казанья языкъ. Вся же си творить единъ и тъже Духъ раздъляя своа комуждо, якоже хощеть» (3).

Селико убо пріемлюще, братіе, даровъ духовныхъ, льпо есть и намъ очиститися отъ гръхъ нашихъ, да и въ ны возсіаеть милосердіемъ сво-

<sup>(1)</sup> Kos. 2, 16 — 19.

<sup>(2) 1</sup> Tum. 1, 5-7.

<sup>(8) 1</sup> Kop. 12, 4 — 14.

имъ Духъ святый и доправить горняго Іерусалима; смъримся подъ кръпкую руку его, да ны възнесеть, егоже славять безпрестанни ангели; исповъдимъ соблазны наша въдущему мысли наша преже помышленій нашихъ, въ скричимъ нъ нему со слезами, велегласно зовуще на пръсъщенье наше, и всклъкнемъ радостью и трепетомъ, объщавающеся ему отсель престати отъ злобъ нашихъ; славу возслемъ вездъсущему и вся совершающему, въпіюще и глаголюще: слава тобъ о пресвяты(й) животворящій Душе, утъшителю благый, творче душъ нашихъ и всея твари видимая и невидимая! Ты вся строиши и освъщаеши, вся вездъ исполняя, якоже хощеши. Ты просвъти божествомъ своимъ наша сердца, омраченая гръхы, да всегда благу память имъюще въ мыслъхъ нашихъ, славимъ тя безпрестанни въ Троицъ святъй. Въруемь бо и исповъдуемь Бога суща и царствующа безъ начала и безъ конца съ невидимымъ Отцемь и съ единочаднымъ Сыномъ его Господемъ же нашимъ Іисусомъ Христомь, не разлучающе ни сливающе божества его, но якоже ны научиша святіи мужи, просвътившеся зарею невидямаго твоего свъта. И еще молимъ тя, утъшителю благый, аще и гръшни суще но божества твоего не хуляще, ни твари твоея гуляще ('), помилуй ны владыко, и въдхни въ ны волю свою, да по заповъдемъ твоимъ пожив-

<sup>(1)</sup> xyanue?

ше внидемъ въ славу свою. Преступихомъ бо вся воля твоя и попрахомъ леностію вся заповеди твоа, егоже ради кажеши ны отець сыны, рати и скорби попущая приходити на въспомяновенье наше, не противу гръхъ нашихъ томя насъ, но по милости своей кажеши ны; аще бо бы по дъломъ отдаялъ нашимъ, то огнь бы пожеглъ ны или вода потопила, якоже рече Давидъ (1). Вси бо уклонихомся отъ тебе: ови въ еретичьство, ови въ разбоя, ови въ татьбы, ови въ блудъ, ови въ клеветы и ненависть братьи, ови въ высокоумье и въ лъности, ови въ пьянства и въ беззаконныя игры и въ прочіа гръхы, ихже въ святомъ крещени отвергшеся, и тебе видящаго и въдущаго вся акы невъдуща мнимъ, лжами съплетшеся и неправдами кипящи, чреву паче тебе работающе, и небесная оставлыше въ земныхъ ничимъ (2); богатыхъ домы паче церкви любимъ, и ту акы вранове на мертвечинъ стервящеся (a) и отъ тъхъ помощи паче тебе чающе, забывше и поправше писанья: (Давидъ) «благо есть надъятися на Господа, неже уповати на князя» (1).

(окончанів слъдуеть)

<sup>(1)</sup> IIcas. 103, 3.

<sup>(2)</sup> ничати — склоняться къ землъ.

<sup>(</sup>в) стервиться—стервениться, сидя на падали свиръпъть.

<sup>(4)</sup> Псал. 118, 8. 9.

## объявленіе.

Въ майской книжкъ Православнаго Собесъдника 1864 года напечатано объявление о продажъ нъкоторыхъ книгъ въ канцеляри правленія казанской духовной академіи съ обозначеніемъ, какая именно цъна каждой изъ нихъ и съ пересылкою. Но въ настоящее время, по распоряженію почтоваго начальства, плата за пересылку книгъ по почтъ довольно уменьшена. Вслъдствіе сего объявляется, что на пересылку книгъ тъхъ слъдуетъ высылать деньги по уменьшенной платъ съ общаго въса, именно: за книги, означенныя (по первой номераціи) подъ № 1, за 4 фунтъ, подъ № 2 за 4 же фунта, а подъ прочими №№ за 1 фунтъ каждой книги, сообразуясь съ разстояніемъ, по такому расчету: въ города, отстоящія отъ Казани

не далѣе 300 верстъ 3 коп. съ фунта, свыше 300 до 800 верстъ 5 коп. съ фунта. свыше 800 до 1100 верстъ 7 коп. — — свыше 1100 до 1800 верстъ 9 коп. — — свыше 1800 верстъ и далѣе 11 коп. — —

Сверхъ сего на упаковку каждаго № прилагать десять коп., а при большомъ требовании, во избъжание почтовыхъ расходовъ, книги могутъ пересылаться по назначению съ транспортомъ.

На тѣхъ же основаніяхъ слѣдуетъ высылать деньги и на песылку прочихъ, продающихся въ казанской академіи, книгъ, означенныхъ въ томъ же объявленіи (по второй номераціи).

## 0

## ЖЕНСКОМЪ СВЯЩЕННОДЪЙСТВОВАНІИ,

(окончаніе)

Наставники безпоповщинскаго толка гласно увъряютъ другихъ, что они вся евангельская и апостольская заповъданія всевърно пріемлютъ, святоотеческая наказанія всеговъйно почитаютъ, святыхъ соборовъ преданія и поученія всепокорно лобызаютъ (¹). Но мы видъли, что основаній для обычая безпоповцевъ возлагать исправленіе дълъ священнослуженія христіанскаго на женщинъ отнюдь нътъ ни въ святомъ Евангеліи, ни въ святомъ Апостолъ, ни въ преданіяхъ и поученіяхъ святыхъ соборовъ, ни въ писаніяхъ стятоотеческихъ, и что таковый обычай, по святооте-

COB. II.

22



<sup>(1)</sup> Поморск. отвът. въ предислови. — Рукопись.

скимъ писаніямъ, основаннымъ на святомъ Евангеліи и святомъ Апостоль, есть обычай еретическій, осужденный св. отцами и писателями Церкви, жившими во времена древнія. За всъмъ тъмъ, въ общинъ безпоповцевъ, какъ сказали мы, женщины имъютъ такую важность, что въ общественныхъ собраніяхъ и молитвы отправляютъ, и поученія говорять, и святое евангеліе читають, и требы исправляють, и таинства совершають,--исправляють, однимъ словомъ, такія дъла, которыя, по святому Евангелію, по святому Апостолу, по преданіямъ и поученіямъ святыхъ соборовъ, и по писаніямъ святоотеческимъ, слъдуетъ исправлять, какъ мы видъли, только лицамъ мужескаго пола, нарочно для того избраннымъ и освященнымъ, -- дъла христіанскаго священнослуженія.

Такое поведеніе своихъ женщинъ наставники безполювцевъ стараются оправдать обыкновенно тъмъ, что въ древнія времена и женщины нъкоторыя проповъдывали слово Божіе и крестили. Писатель поморскихъ отвътовъ, доказывая, что върующе во Христа могутъ обойтись безъ установленнаго Имъ священноначалія (іерархіи), при защищеніи священнодъйствія раскольническихъ женщинъ, выражается объ этомъ именно такъ: «Бысть крещеніе женами еще въ началь Церкве новым благодати. Ибо. . . святая равноапостольная Фекла, ученица святаго апостола Павла, по нуждъ сама крестися, потомъ же, нослана святымъ апостоломъ Павломъ учити люди, иныя

крести. Святая Маріаміа, сестра благовъстника Филиппа, ходящи со апостолома Филиппомъ и Варооломъемъ, по семъ въ Ликаовію вшедши, проповъда слово и многія крести» (1).

Нельзя сказать, чтобы въ настоящемъ предъявленіи не было правды нисколько. Въ немъ истивно то, что въ древнія времена н'вкоторыя женщины проповъдывали слово Божіе и крестили увъровавшихъ во Христа Спасителя. Такъ, св. равноапостольная Оекла дъйствительно научала въръ въ Господа Іисуса Христа необращенныхъ еще въ христіанство (2). О св. мученицъ Маріамів также замечено въ Прологь, что, «шедши въ Ликаонію, проповъдаще она слово Христово и мвогія крестивше успе» (3). Списатель житія св. мученицы Дросиды говоритъ, что она сама «верже себе во единъ потокъ водный и крестися, рекши: крещаетъся раба Божія Дросида, во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа» (1); а о св. мученицъ Фотиніи также повъствуется, что она и проповъдывала евангеліе Христово съ дерзновеніемъ, и крестила обращенныхъ ею въ христіанство (5). Съ другой стороны извъстно, что въ пра-

<sup>(1)</sup> Поморск. отвъты, отвът. 101 и 102.

<sup>(2)</sup> Чет-Минея подъ 24 сентября. Москва. 1787 г.

<sup>(\*)</sup> *Пролог* подъ 17 февраля, печат. въ лѣто 7299 съ московск. изданія, бывшаго въ лѣто 7151.

<sup>(\*)</sup> *Пролого* подъ 22 марта, печат. Въ 1786 г. съ московск. изданія, бывшаго въ лето 7152.

<sup>(5)</sup> *Пролог*о подъ 20 днемъ марта, печат. въ 1786 году съ московск. изданія, бывшаго въ літо 7152-е.

вославной Церкви, дабы не лишить спасенія тахъ изъ желающихъ его людей, которые по какимънибудь обстоятельствамъ, отъ нихъ совершенно независящимъ, не могутъ принять св. крещенія. безъ котораго никому нельзя спастись (Іоан. 3, 5) (1), отъ епископа или отъ священника, дозволялось въ такихъ случаяхъ совершать оное и лицамъ неосвященнымъ, даже женщинамъ. «Если нътъ на лицо священника, - читаемъ у митрополита филадельфійскаго Гавріила, — то можеть крестить и мірскій христіанинь, женщина или мужчина» (2). Въ православномъ исповъданіи Петра Могилы, митрополита кіевскаго, въ отвътъ на то, что надобно наблюдать при крещеніи, читаемъ также и слъдующее: «Установленнаго крещенія никто не долженъ совершать, кромъ законнаго священника. Впрочемъ, въ случать какой нибудь необходимости можетъ совершать сіе таинство и мірское лице, мужеское или женское... Таковое крещеніе толикую имъетъ силу, что хо-

<sup>(1)</sup> Св. Василій великій: «Почему мы христіане? Всякій скажеть: но въръ. А какимъ образомъ спасаемся? Такимъ, что возраждаемся, именно благодатію, подаваемою въ крещеніи. Ибо чъмъ иначе спастись»? Св Амвросій медіоланскій: «Никто не входить въ царство небесное иначе, какъ только посредствомъ таинства крещенія. Въ крестъ Господа Іисуса въруетъ и оглащенный, которымъ и самъ знаменуется; но если овъ не будетъ крещенъ во имя Отца, и Сына и Святаго Духа, то не можетъ получить отпущенія гръховъ и сподобиться дара духовной благодати» Св. Васил. велик. о Свят. Духъ гл. 15: твор. 2. стр. 269. Москва. 1846 г. Св. Амер. медіол. О патр. Авраамъ кн. 2 гл. 11 и о таинств, къ новопросв. гл. 4. твор. ч. 1. л. 145 и 229. изд. 1516 г.

<sup>(2)</sup> Μὴ παρόντος ໂερέως, δύναται βαπτίζειν καὶ λαϊκος χριστιά-ros, αντε γυνὴ ἡ, αντε αρρέν. Γαβρίνι. φυλαθελωφ. Ο св. тайн. ст. о крещенін.

тя и не повторяется, есть несомнънный залогъ ввчнаго спасенія» (1). Въ Требникъ тогоже митрополита кіевскаго не только упоминается о дозволеніи крестить въ случав необходимости и женщинамъ, но и явно указано, въ какомъ случаъ необходимости и какъ именно могутъ онъ дълать это (2). Въ большомъ номоканонъ, изданномъ какъ отдъльно (3), такъ и въ филаретовскомъ (4), и ioсифовскомъ (5) потребникахъ, также говорится, что могутъ крестить иногда и женщины. Итакъ, спрацивается: если ни святое Евангеліе, ни святый Апостоль, ни преданія и поученія святыхъ соборовъ, ни писанія святоотеческія не оправдываютъ существующаго у безпоповцевъ обычая возлагать исправленіе дълъ христіанскаго священнослуженія на женщинъ; то не оправдывается ли онъ по крайней мъръ примъромъ означенныхъ нъкоторыхъ женщинъ, проповъдыващихъ въ древнія времена слово Божіе и крестившихъ, равно какъ и существующимъ въ православной Церкви дозволеніемъ крестить младенцевъ И женщинамъ? — Ръшительно нътъ!

1. Какъ надобно правильно разумъть и за тъмъ законно пользоваться на дълъ дозволеніемъ

<sup>(1)</sup> *Правосл. исповыд.* отв. на вопр. 103, ч. 1. стр. 78. Сиб. 1840 г.

<sup>(2)</sup> *Евхолог.* или Требн. Петр. Могилы, стр. 8. Кіевъ. 1646 г. Самыя же слова его увидимъ ниже.

<sup>(</sup>в) Больш. номок. ст. о священницъхъ.

<sup>(4)</sup> Потребник. иноческій, издан. при цатр. Филареть. л. 67.

<sup>(5)</sup> Потребник. издан. при патр. Іосинъ. л. 726.

православной Церкви крестить младенцевъ и женщинамъ, объ этомъ върно можемъ узнать, очевидно, не отъ другаго кого нибудь, а именно отъ учителей православной же Церкви. Что же говорятъ намъ объ этомъ учители сіи?

Вовервыхъ — то, что женщины могутъ кревсякихъ, а стить младенцевъ не только кихъ, которые будутъ находиться въ столь крайней опасности жизни, что если позванъ будетъ для ихъ окрещенія священникъ даже изъ самаго близкаго мъста, то они не могутъ уже быть найдены въ живыхъ и въ слъдствіе того получить крещение отъ законнаго строителя святыхъ таинъ, -- освященнаго мужчины. Это явно внущаетъ митрополитъ кіевскій Петръ Могила, когда пишеть; «Свойственно належный служитель тайны святаго крещенія есть священникъ. . Но убо елижды аще отроча или възрастъ имый некрещенный въ бъдъ смертнъй будетъ, можетъ кромъ обычнаго обхожденія отъ коегождо христіанина крещенъ быти... и отъ мужескаго полу и отъ женскаго» (1). Тоже внушаетъ и Больщой номоканонъ, гдъ въ отвътъ на вопросъ о томъ, что надобно дълать въ томъ случав, когда кто нибудь крещенъ будетъ и женщиною, говорится: «аще умретъ крестивыйся, прежде нежели постигнути (прибыть) священнику... аще ли

<sup>(1)</sup> Евхолог. или Требн. Петра Могилы. стр. 8. Кіевъ. 1646 г.

же живъ будетъ»... (¹). Но такъ ли бываетъ у раскольниковъ безпоповщинскаго толка, гдъ женщины крестятъ младенцевъ и тогда, когда они бываютъ совершенно здоровы, и когда потому могли бы быть крещены они отъ священника? Исполняютъ ли они на этотъ разъ то, что надобно бы исполнять имъ по требованию хотя бы одного Большаго номоканона, напечатаннаго какъ отдъльно, такъ и въ филаретовскомъ, и юсифовскомъ потребникахъ, особенно уважаемыхъ ими?

Вовторыхъ, въ православной Церкви крещеи въ случаъ крайней опасности ніе младенцевъ за ихъ жизнь дозволяется женщинамъ тогда только, когда вблизи не будетъ на этотъ разъ ни одного мужчины, а будетъ при родильницъ одна только прислужница. «Елижды аще, читаемъ у митрополита кіевскаго Петра Могилы, — елижды аще отроча или възрастъ имый не крещенный въ бъдъ смертнъй будетъ, можетъ... отъ коегождо христіанина крещенъ быти. . или отъ клирика, или отъ простаго людина, . . . и отъ мужескаго полу и отъ женскаго. Но убо аще тамо будетъ священникъ, онъ да креститъ, а не діаконъ; аще же діаконъ, —онъ, а не уподіаконъ; аще же кой либо буди отъ клирикъ, - онъ, а не простецъ; аще мужъ, — оиъ, а не эсена» (2).

<sup>(1)</sup> Больш. номок. ст. о священництах. Тоже и въ потребникахъ филаретовскихъ (л. 67) и юсифовскихъ (л. 726).

<sup>(2)</sup> Евхол. или Требн. Петр. Могилы. стр. 8. Кіевъ. 1646 г.

Но исполняется ли и это у раскольниковъ безпоповщинскаго толка, гдъ женщины крестятъ
младенцевъ и въ такомъ случав, когда бываютъ
при томъ и мужчины, къ которымъ первымъ относится дозволеніе крестить младенцевъ въ крайней опасности за ихъ жизнь, когда ръшительно
нътъ возможности окрестить ихъ чрезъ священника? Неужели не знаютъ они, что восхищающи
не дараванная имъ раздражаютъ Бога, якоже
сынове Корреовы (¹), и что таковые самовольные
крестители другихъ суть еретики и татіе такого рода, что крещеніе ихъ не есть крещеніе (²),
а крещенные ими — не крещены (³)?

Наконецъ, когда въ православной Церкви дозволяется крестить младенцевъ, въ случать крайней опасности за ихъ жизнь, женщинамъ; то при этомъ непремънно требуется, чтобы если крещенное ими дитя останется въ живыхъ, немедленно по крещени его объявлено было о совершившемся крещени священнику, дабы сей, прибывъ къ крещенюму, восполнилъ крещеніе, преподанное ему женщиною, обрядами священнодъйствія и молитвами, положенными св. Церковію въ чинъ крещенія, а особливо — совершеніемъ

<sup>(1)</sup> Правил. 2 св апостол.: кормч. л. 30. изд. 1653 г.

<sup>(2)</sup> Учительн. евангел. Поучен. въ недъл. предъ просвъщениемъ ч. 2. стр. 94.

<sup>(5)</sup> Бл. Симеон. солунск. Отвътъ на нъкотор. вопросы, предлож. ему отъ Архіерея: писан. св. отц. и учит. Церкви, относ. къ истолк. прав. богослуж. т. 3. стр. 148 Спб. 1857 г.

надъ нимъ таинства муропомазанія. Въ большомъ номоканонъ именно читаемъ: «Вопросъ: елико аще крещаютъ не освященніи, мужіе же и жены, или иноци, что достоитъ творити? Отвътъ: Аще умретъ крестивыйся, прежде нежели постигнути (прибыть) священнику, божественная благодать соверщается. Аще ли же живъ будетъ, да . . . священникъ... молитвы и муро по обыгаю творить. То же и Никифоръ, патріархъ цареградскій глаголетъ» (1). Между тъмъ раскольническія женщины безпоповщинскаго толка, окрестивъ кого нибудь, остающагося потомъ въ живыхъ, не объявляютъ объ этомъ священнику, такъ что крещенные ими живутъ до старости и умираютъ, не навершенные ни обрядами, ни молитвами св. крещенія, ни таинствомъ св. муропомазанія. Не помазанный же послъ крещенія, говоритъ блаженный Симеонъ солунскій, не въдомъ (какъ свой) ни Богу, ни ангеламъ, не назнаменанъ для Христа, не имъетъ печати и знаменія святыя Троицы, не пріемлеть и благодати Духа (2), — иначе сказано: не можетъ ни быть совершеннымъ христіаниномъ, ни носить имени христіанина, какъ научаетъ большой катихизисъ (8).

<sup>(</sup>¹) Больш. номок. ст. о священницѣхъ. Тоже и въ потребникахъ, изданныхъ при патр. Филаретѣ и Іосифѣ.

<sup>(2)</sup> Писан. св. отц. и учит. Церкви, относ. къ истолк. прав. богослуж. т. 2. стр. 86. 87. Спб. 1856. г.

<sup>(5)</sup> Больш. катих. л. 2 наобор. и л. 327.

2. Такой, совершенно еправедливый (1), отзывъ большаго катихизиса и бл. Симеона солунскаго о получившихъ крещеніе отъ законнаго строителя таинъ Божіихъ, отъ священника, но несподобивщихся муропомазанія, самъ собою уже даетъ примьтить, что указаніе раскольниковъ безпоповщинскаго толка на тъхъ женщинъ, которыя въ древнія времена проповъдывали слово Божіе и крестили, не оправдываетъ ихъ въ обычать — возлагать исправленіе дълъ христіанскаго священнослуженія у себя на женщинъ. Ибо въ Церкви Христовой никогда не бывало, чтобы таковыя дъла исправляли даже мужчины не совершенные, не получившіе муропомазанія, а напротивъ, какъ мы видъли, всегда велось такъ, что дъла эти

<sup>(</sup>в) Что бы ни говорили раскольники безпоповщинскаго толка противъ муропомазанія, — необходимость того, чтобы крещенные были муропомазуемы, засвидетельствована для насъ и св. отцами и писателями Церкви, и старыми нашими требниками, печатанными при всероссійских патріархахъ. Такъ св. священномученикъ Кипріанъ пишетъ: «Необходимо тому, кто крещенъ, быть и помазану, чтобы, принявъ помазаніе, онъ могъ содълаться помазанникомъ Божимъ и имъть въ себъ благодать Христову». Въ другомъ мъстъ, доказывая, что недостаточно только возлагать руки на еретиковъ, обращающихся въ нъдра Церкви, но надобно еще крестить ихъ, св. Кипріанъ говоритъ: «Только тогда они могутъ вполнъ освятиться и содълаться чадами Божіими, когда возродятся обоими таинствами» (крещеніемъ и муропомазаніемъ). Отцы лаодикійскаго собора постановили: «Подобаетъ просвъщающымся святымъ крещеніемъ въ крещени муромъ помазатися, мастно небесною, и причастникомъ быти царствія Христова. А что насается старыхъ нашихъ требниковъ; то въ нихъ муропомазание навначено къ непременному исполненио посль крещенія, которое безъ него всегда почиталось не совершеннымъ. Св. Кипріан. Письм. 57 и 59: твор. т. 1. стр. 267. Кіевъ. 1860 г. Лаодик. собор. прав. 47: кормч. л. 82. изд. 1653 г. Треб-ник., издан. при патр. Филарет. л. 334 — 340.

исправлялись не только совершенными, но и нарочно освященными для того рукоположеніемъ святительскимъ христіанами мужескаго пола.

Св. равноапостольная Оекла и св. мученица Дросида, не бывъ даже и крещенными, крестили сами себя? Но — а) о св. Дросидъ сказано въ житіи ея: «Видъвъ же царь (Траіанъ) Дросиду и ужасеся, и повелъ хранити ю стражамъ въ твердъ мъстъ, кръпко. . . И повелъ двъ пещи запалити внъ града, и жещи я на всякъ день. Написавъ же на пещехъ подпись... мужіе галилейстін, иже Распятому покланяющінся, избавите ли себе отъ многихъ мукъ и трудовъ. Аще хощете избавити себе отъмногихъ мукъ и трудовъ, то пожрите богомъ. Аще ли же ни, то кождо вы себе да въръваетъ въ пещь. Таковому же повельнію изшедшу, и слышавши сія раба Божія Дросида, яко кождо отъ христіанъ въры ради и любве Христовы въръваютъ сами себе въ пещи..., царское воображение отложши, изыде молъкомъ, никому не знавшу. Идущи же ей, еже въринути себе въ едину отъ пещей, помышляше въ себъ глаголющи: како имамъ пойти къ Богу, не имущи ми брачныя одежды, сиръчь крещенія не пріемъши, того ради нечиста сущи есмь? Но, о Царю царствующихъ, Господи Ісе Христе, се оставихъ царьство свое (1) Тебе ради, да поставиши мя дверьницу царствію Твоему: крести

<sup>(\*) «</sup>Дросида — дщи Траіана царя», сказано въ житіи ея.

мя самъ Духомъ твоимъ Святымъ. И яко сице рече, иземшимъ еже ношаше муро отъ своихъ сокровищъ, и помаза вся уды своя, и вверже себе во единъ потокъ водный и крестися, рекши: крещаетъся раба Божія Дросида, во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа» (1). Отсюда видно, что св. мученица Дросида, еще не крещенная, крестила сама себя потому, что въ томъ мъстъ, гдъ была она, не было не только освященнаго мужчины, котораго она могла бы призвать для окрещенія себя, но и крещеннаго православнаго мірянина, который по правиламъ Церкви Христовой, имъющему нужду въ св. крещеніи можетъ преподать его, когда не будетъ никакой возможности имъть для того священника (2). Но отсюда же ясно видно и то, что случай, бывшій съ св мученицею Дросидою, есть случай особенный, безпримърный, который никакъ нейдетъ къ нашему предмету. Мы видъли, что, въ случав какой нибудь крайности, некрещеннаго можетъ крестить, подъизвъстнымъ условіемъ, вообще крещенный, мужчина или женщина; изъ житія же св. мученицы Дросиды явствуетъ, что она, некрещенная, въ крайней необходимости,

<sup>(</sup>¹) Прологъ подъ 22 днемъ Марта, печатан. въ 1786 г. съ московскаго издания, бывшаго въ лът. 7153-е, л. 112 наобор.

<sup>(2)</sup> Больш. номоканонъ: «Не второкрещаются, иже отъ причетникъ, или отъ простца инока, или діакона, или отца самого, или христіанина нѣкоего православнаго, по нуждѣ, ие сущу священнику, крещени суть». Больш. номок. прав. 203. Тоже и въ потребникахъ: филаретовскомъ (л. 49) и іосифовскомъ (лист. 707 наобор.).

крестила некрещенную же, и притомъ саму себя. А — б) чтобы крестила сама себя св. равноапостольная Оекла, объ этомъ нигдъ не сказано. Писатель поморскихъ отвътовъ выдаетъ настоящее обстоятельство за истину несомнънную, ссылаясь на житія святыхъ (¹); но въ этомъ случаъ онъ говоритъ неправду. Касательно крещенія св. равноапостольной Өеклы въ житіи св. апостола Павла, находящемся въ Четів Минев, сказано только слъдующее: «Тамо (въ. Иконіи) увъриша (св. Павелъ и сущіи съ нимъ) и святую двву Өеклу, и уневъстиша оную Христови» (2). Въ житіи самой св. Өеклы, помъщенномъ въ Прологь, также находимъ относительно ея крещенія только слъдунощее: «Научена словеси върному Павломъ апостоломъ» (3). Въ дъяніяхъ же св. Павла и св. Өеклы (4), существующихъ на греческомъ языкъ, не только ничего нътъ въ пользу того положенія, будто она сама крестила себя (5), но еще яснъе, нежели въ Четів Минев и Прологъ. дано примътить, что св. равноапостольная Өекла крещена была св. апостоломъ Павломъ. Тамъ чи-

<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты, отв. 101. Имѣемъ у себя поморскіе отвѣты въ двухъ рукописяхъ. Въ одной изъ нихъ написано объ этомъ такъ: «о чесомъ въ житіи ея (св. равноапостольной Өеклы) повѣствуетъ»; а въ другой такъ: «о чесомъ въ житіи его (св. апостола Павла) повѣствуета». Какъ бы ни читать это, — все равно, какъ видно изъ существа настоящаго дѣла.

<sup>(2)</sup> Четія Минея подъ 29 днемъ іюня, л. 193. Москва. 1789 г.

<sup>(3)</sup> Прологъ подъ 24 днемъ сентября.

<sup>(4)</sup> Πράξεις Παύλου καὶ Θέκλης.

<sup>(5)</sup> Дъян. апостол. апокрифич. стр. 40—61. Лейпцигъ. 1851 г.

таемъ: «И сказала Өекла: буду сопутствовать тебъ (св. Павлу), куда бы ты ни пошелъ. Онъ же сказалъ: время развращенно, а ты благообразна. Что, если коснется тебя какоенибудь искушеніе, худшее прежняго, и ты не устоишь, но падешь? И сказала Өекла: ты только преподай мнъ печать о Христъ, и не коснется меня искушеніе. И сказалъ Павелъ: будь благодушна, Өекла и пріими воду» (1). Здъсь св. апостолъ Павелъ представленъ предлагающимъ св. Өеклъ воду; а водою св. Отцы Церкви называли обыкновенно таинство св. крещенія (2).

Неправду говорить писатель поморских отвътовъ и въ томъ случав, когда утверждаетъ, что св. равноапостольная Өекла иныя крести. Ни въ книгъ житій святыхъ, на которую онъ ссылается (3), ни въ Четіъ Минеъ (4), ни въ Прологъ (5) нътъ объ этомъ ни

<sup>(1)</sup> Тамже, стр. 51.

<sup>(2)</sup> Св. ап. Варнава: «Мы сходимъ въ воду, будучи исполнены грѣховъ и нечистоты, а выходимъ изъ нея съ пріобрѣтеніемъ—съ страхомъ въ сердць и съ надеждою на Іисуса въ духѣ». Св. Іустинъ мученикъ: «Кто убъдится и повъритъ, что ученіе наше и слова истинны, и кто объщается, что можетъ жить такимъ образомъ, тѣхъ учатъ, чтобы они съ молитвою и постомъ просили Бога объ отпущеніи прежнихъ грѣховъ; потомъ приводятся они нами туда, гдѣ есть вода, и возраждаются тѣмъ же образомъ, какъ мы сами возродились, т. е. омываются они тогда водою во имя Отца всѣхъ и Владыки Бога, и Спасителя нашего Іисуса Христа, и Духа Святаго». Св. ап. Варнав. Соборн. послан. гл. 11: Христ. чтен. 1830 г. ч. 37. стр. 33. Св. Іустин. муч. Аполог. 1. гл. 79: Христ. чтен. 1825 г. ч. ч. 7. стр. 91—92.

<sup>(8)</sup> Поморск. отвъты, отв. 1.

<sup>(4)</sup> Четія Минея подъ 29 днемъ іюня. Москва. 1789 г.

<sup>(5)</sup> Прологъ подъ 29 іюня.

слова. Въ Дъяніяхъ св. апостола Павла и св. Өеклы, существующихъ на греческомъ языкъ, также не говорится объ этомъ ничего (1). Въ житій же Өеклы, помъщенномъ въ Четів Минеъ. находимъ только то, что равноапостольная научала другихъ въръ въ Господа Іисуса Христа (2). Тоже самое находимъ и въ упомянутыхъ нами Дъяніяхъ св. апостола Павла и св. Өеклы (3). Итакъ, касательно св. равноапостольной Өеклы справедливымъ оказывается въ ръчи писателя поморскихъ отвътовъ только то, что она проповъдывала слово Божіе. Но проповъдывать слово Божіе вив церкви вовсе не одно и тоже, что священнодъйствовать Первое могла она сдълать и не выступая изъ предъловъ своихъ, какъ женщина христіанка, а на священнодъйствованіе она не имъла никакого права и не совершала никакихъ священнодъйствій. Притомъ въ житіи ея читаемъ: «Вожделъ (св. Оекла) видъти Павла, отца и учителя своего, егоже обрътши, хотъ послъдовати ему. Онъ же возбрани ей глаголя никтоже на брань грядеть съ невъстою. И пріемши благословеніе от апостола, иде въ Селевкію, и тамо живяще въ постъ, и молитвахъ, и богомысліи, творяще же и чудеса многа, исцъляюще всякія бользни: увъдавше бо о ней лю-

<sup>(1)</sup> Дъян. апостол. апокриф. стр. 40 — 61. Лейпцигъ. 1851 г.

<sup>(2)</sup> Четія Минея подъ 24 днемъ сентября. Москва. 1787 г.

<sup>(5)</sup> Дізян. апостол. апокриф. стр. 60. Лейпцигъ. 1851 г.

діе, прихождаху къ ней, несуще недужныя своя, ижже научая въръ въ Господа Іисуса Христа исцъляще» (1). Отсюда и видно, что св. равноапостольная Оекла и слово Божіе благовъствовала внъ церкви не сама собою, не самовольно, не самочинно, но получивъ на то отъ св. апостола Павла благословеніе, повельніе. Тоже самое сльдуетъ сказать и о св. мучемицъ Маріаміъ, сестръ Филиппа благовъстника. Въ житіи брата ея читаемъ: «Пріобщися ему (св. Филиппу) тамо (въ Лидін и Мисін) и святый Варооломей апостолъ, иже тогда въ ближнихъ градъхъ проповъдаще и посланъ бысть отъ Бога въ помощь Филиппу. Еще же и сестра Филиппова Маріаміа дъвица послъдоваше брату своему и вси вкупъ теловъгескому служаху спасенію... благовъствующе..., на предлежащія въ благовъстіи Христовы труды простирахуся... Христа проповъдаху... прилъжно тщахуся отгнати... служенія тму, возсіяти же познанія истины свъту веліему, и труждахуся въ словъ Божіи день и нощь, учаще прелщенныя, вразумляюще безумныя, и наставляюще на путь заблуждышыя» (2).

<sup>(1)</sup> Четія Минея подъ 24 днемъ сентября л. 102 наобор. и 103. Москва. 1787 г. Въ дѣян св. Павла и св. Өеклы, что на греческомъ языкѣ, также читаемъ: Καὶ ἀναστάσα εἶπεν πορεύομαι εἰς Ἰκόνιον. Ο δὲ Παύλος εἶπεν ὕπαγε καὶ διδάσκε τὸν λόγον τῦ Θεου... ᾿Αυτὴ δὲ ἀπήλθεν εἰς Ἰκόνιον... καὶ εδίδασκεν... καὶ πολλους ᾿κρώτισεν τῶ λόγω του Θεου. Дъян. апостол. апокриф. стр. 59. 60. Лейпцигъ. 1851 г.

<sup>(2)</sup> Четія Минея подъ 14 днемъ ноября, л. 341 наобор. и 342. Москва. 1787 г.

Здъсь видимъ, что св. Маріаміа проповъдывала слово Божіе внъ церкви язычникамъ не одна, но вкупъ со св. апостоломъ Вареоломеемъ и Филиппомъ благовъстникомъ. Значитъ, св. Вареоломей и Филиппъ позволяли ей дълать это, и слъдовательно если она дълала это, то отнюдь не сама собою, не самовольно, не самочинно, «санъ учительскій къ себъ привлачаще», по выраженію престаго вселенскаго собора (¹). А раскольническія женщины безпоповщинскаго толка съ чьего повельнія проповъдуютъ у своихъ единовърцевъ? Нотораго изъ святыхъ апостоловъ? — Никакого, какъ мы уже и видъли.

Если св. равноапостольная Оекла и св. мученица Маріаміа проповъдывали слово Божіе внъ церкви, а св. мученица Фотинія и проповъдыкала слово Божіе и крестила, то всъ онъ поступали такъ въ такихъ обстоятельствахъ, которыя ръшительно не имъютъ мъста въ отношеніи къ женіцинамъ, исправляющимъ дъла священнослуженія у раскольниковъ безпоповщинскаго толка.

1. Въ жити св. Оеклы сказано, что она проновъдывала евангеліе язычникамъ, научала въръ въ Господа Інсуса Христа язычниковъ, а дълала она это въ такихъ мъстахъ, гдъ върующаго во Христа Спасителя не было ни единаго человъка.

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Толкован. на 64 прав. шест, вселенск. собора: кормч. л. 198 наобер. 1653 г.

«Иде, пинется о ней тамъ, -- иде въ домъ Трифены (1), и бысть радость велика въ дому томъ о освобожденія Оеклиномъ, яже нъкое время у Трифены пребывающи, проповъдаще слово Божіе, и многихъ тамо Христу въровати научи. Таже... иде въ Селевкію, и вселися въ пуствиъ мъсть на нъкоей горъ близъ Селевкіи и тамо живяще.. Увъдавше о ней людіе, прихождаху къ ней, несуще недужныя своя, ихже научая въръ въ Господа нашего Інсуса Христа исцъляще. . . Потомъ (жрецъ едлинскій отъ Селевкіи) върова во Христа со всемъ своимъ домомъ проповедно святыя равноапостольныя Оеклы, яже на томъ мъсть льта довольна живущи, многихъ на путь спасенія настави» (2). А раскольническія женщины безпоповщинскаго толка кому и гдъ проповъдують слово Божіе: язычникамъ ли, не въдущимъ истинаго Бога, и въ ихъ ли домахъ или же въ пустыхъ мъстахъ, вблизи ихъ находящихся?

2. Въ жития св. мученицы Фотиніи читаемъ: «Начатъ же царь (Неронъ)... тужити, яко дабы козньми нъкоторыми святыя мучити, и сихъ въ глубокую темницу отвести повель, святую же Фотинію съ пятію сестрами ея отвести въ златокуклія своя, и повель дщери овоей Домнинъ

<sup>(1) «</sup>Тричена бяще рода царска, зъло честна, и во Христа потомъ върова, святаго Павла проповъдно и образомъ святыя Өеклы въ христіанскомъ ученіи много успъвши». Чет. Мин. подъ 24 днемъ сентября, л. 102. Москва. 1789 г.

<sup>(°)</sup> Чет. Мин. подъ 24 днемъ сентября, л. 102 наобор. и 103. Москва. 1787 г.

пребывати съ ними. Святая же научи въръ Христовъ дщерь цареву со стомъ рабынями ея, и крестишася, и волхва нъкоего, давшаго имъ быліе смертоносное пити, въ въру приведше. . . По трехъ же лътъхъ, раба имъя царь отъ своея суща полаты въ темницъ затворена, повелъ того испустити, да яко видъща посланіи отъ царя святыя здравы, повъдаща ему яко ослъпленіи Галилеяне видятъ царю и здрави убо суть, но и темница просвътившися, и благоуханія премнога испущаетъ, яко преложившися въ славу Божію и въ домъ свой святый, и богатство убо посредъ темницы кипящися, идъже стичются людіе къ нимъ и крещаются отъ отъ нихъвърующій въ Бога ихъ» ('). А раскольническія женщины безпоповщинскаго толка невърнымъ ли и въ темницахъ ли или въ златокукліяхъ царскихъ проповъдуютъ слово Божіе и крестять, аки заключенныя сюда?

Наконецъ — 3. Въ житіи св. мученицы Маріаміи замъчено, что она служила спасенію человъческому, благовъствующе въ градъхъ лидійскихъ и мисійскихъ, проповъдывала во градъ фригійскомъ Іераполъ, исполненномъ идоловъ, имже прелестію бъсовскою ослъпленіи людіе покланяхуся, и имъвшемъ у себя нъкую ехидну, юже яко Бога жители іеропольстіи почитаху, и иныя нъкія гады, зміи же и ехидны, которыхъ

<sup>(1)</sup> Прологъ подъ 20 днемъ марта, печат. въ лът. 1786-е съ московск. издан., бывшаго въ лъто 7152-е, л. 101 наобор.

безумній тій людіе честно храняху. Въ такихъ именно мъстахъ св. Маріаміа прилъжно тщиласл отгнати идолопоклоненія тму, возсіяти же познанія истины свъту веліему, трудилась въ словъ Божіемъ день и нощь, учаще прелщенныя, вразумляюще безумныя, и наставляюще на путь заблуждышыя» (1). Между тъмъ раскольническія женщины безпоповщинскаго толка осмъливаются проповъдывать слово Божіе въ такихъ мъстахъ, гдъ всъ въруютъ уже во Христа Спасителя, научаютъ истинамъ въры хотя посвоему, но уже върующихъ въ Него.

Говорить ли еще о томъ, что свв мученицы Маріаміа и Фотинія и св. равноапостольная Оекла — вовсе не таковы, каковы женщины, исправляющія дъла священнослуженія у раскольниковъ безпоповщинскаго толка? Упоминать ли, что св. Фотинія, ведшая жизнь брачную, отличалась такою святостію и чистотою жизни, что сподобилась явленія Христа Спасителя (2); что св. Маріаміа снабжена была отъ Господа дивнымъ обиліемъ даровъ духовныхъ, въ силу котораго молитвою своею не только избавляла людей отъ пожранія просъдшеюся землею, но и пожранныхъ уже ею изводила изъ нея паки на свътъ Божій (5), и что св. равноапостольная Оек-

<sup>(1)</sup> Чет. Мин. подъ 14 днемъ ноября, л. 242. Москва. 1787 г.

<sup>(2)</sup> Прологъ подъ 20 днемъ марта, печат. въ 1787 г. съ московск. изданія, бывшаго въ лето 7152-е, д. 101 наобор.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Прологъ подъ 17 днемъ февраля, печат. въ лето 7299-е съ московск. изданія, бывшаго въ лето 7151-е.

ла была ученицею св. апостола Павла, котораго слушала цълые дни и ночи, - не только никогда не вступала въ бракъ, но и отказалась отъ него добровольно, не смотря на то, что у нея и обручникъ уже былъ, первъйшій въ градъ, зъло богатъ, зъло честенъ и свътелъ, - сохранила не только душу, но и тъло свое нерастлънными до самой кончины своей, - имъла отъ Господа чудесный даръ врачевать недужныхъ, творить знаменія и чудеса, и была такъ свята, что самый огонь и лютые звъри неосмъливались повредить ей (1)? Раскольническія женщины безпоповщинскаго толка, не только проповъдующія слово Божіе и крестящія, но исправляющія у своихъ единовърцевъ и прочія дъла христіанскаго священнослуженія, получили ли такіе чрезвычайные дары Духа Святаго, которыя имъли святыя женщины первенствующихъ временъ св. Церкви? Котораго изъ св. апостоловъ были онъ ученицами, или котораго изъ нихъ слушали онъ? Тъ изъ нихъ, которыя живутъ съ мужчинами въ качествъ женъ (2),

<sup>(1)</sup> Четія Минея подъ 24 днемъ сентября л. 33 наобор. до 103. наобор. Москва. 1789 г.

<sup>(2)</sup> Называть ихъ женами нельзя; потому что онъ не вънчаются, а живутъ съ мужчинами просто, научившись тому у перваго наставника своего протопона Аввакума, какъ видно это изъ сборника, начинающагося подложнымъ словомъ пр. Исаіи о послѣднихъ днѣхъ (лист. 30): а св. отцы называютъ такую жизнь блудомъ, какъ видно и изъ старинной нашей Кормчей (лист. 267 наобор. изд. 1653 г.). Блудницы же, говоритъ св. апостолъ, царствія Божія не наслыдять: часть творящимъ блудъ— въ езеръ, горящемъ огнемъ и жупеломъ (1 Кор. 6, 9. Апок. 21, 8).

такъ ли святы, чтобы когда инбудь являлся имъ Христосъ Спаситель, установившій и то, чтобы въ Его Церкви вступали въ бракъ не иначе, какъ съ благословенія строителей св. таинъ (1 Кор. 4, 1), епископовъ и священниковъ (1)? А тъ изъ нихъ, которыя ведутъ жизнь безбрачную, сохраняютъ ли, — не говоримъ уже о душахъ ихъ (2), — свои

<sup>(1)</sup> Св. Инатій богоносець: «Ть, которые женятся и выходять за мужъ, должны вступать въ союзъ съ согласія епископа, дабы бракъ былъ о Госполь, а не по похоти». Св. Амеросій медіоланскій: «Бракъ должень быть освящень покровомь и благословеніемь священническимъ». Св. Іоаннъ Златоустъ: «Не можеши ли быти солнце, буди луна. Не можеши ли быти луна, буди звъзда. Не можеши ли быти великая здізда, буди малая, точію на небеси. Не можеши ли быти дівственникъ, брачися съ ціломудріємъ, точію во Церкви». Севасть арменопуль: «Сытшеніе безь священнословія блудъ есть». Макарій, митрополитъ московскій, представтель стоглаваго собора: «Да въ вашихъ же деи мъстахъ, въ Чюди, и въ Ижеръ, и въ Вошкъхъ, многіе люди отъ женъ своихъ живуть законопреступно съ жонками и съ дъвками, также деи и жены ихъ живутъ отъ нихъ съ иными людьми законопреступно, безъ вънчанія и безъ молитвы: и вы бъ встхъ тъхъ наказывали, чтобы жили законно съ своими предними женами; а которые не жонаты, а живутъ съ дъвками и съ жонками по любви снявся, и тт бъ отроки съ дъвицами вънчалися, а вдовицы бы со вдовами молитвы имали у вась, у отцовъ своихъ духовныхъ, да исправливали бы есте ихъ и поучали по правиломъ же святыхъ апостолъ и святыхъ отцевъ». Малый катихизись: «Шестая тайна есть устроение брака, иже бываеть общимъ изволеніемъ отъ техъ, иже входятъ въ то достояніе безъ всякія пакости и благословением священническим». Св. Инат. богонос. Послан. въ Поликарпу гл. 5. стр. 193 — 194. Казань. 1855 г. Св. Амер. медіол. Письм. къ Василію: твор. ч. 3. л. 73. изд. 1516 г. Св. Тоан. элатоуст. Слов. о еже предста царица: Маргарит. л. 537. наобор. Севаст. арменопул. Книг. отвът. хартохранителя, л. 553 наоборот. Митроп. Макар. въ дополн. къ актамъ историч. т. 1. стр. 29. Cuб. 1846 г. *Мал. катихиз. л.* 37 наобор.

<sup>(2)</sup> Въ Кормчей книгъ, въ толковани на 33 правило лаодикискаго собора (л. 79, изд. 1633 г.), сказано: «Еретицы же глаголются, иже о въръ блазнятся и согръщаютъ». Раскольники безпоповщинскаго толка увърены въ томъ, что дъла священнослужения должны исправлять у нихъ женщины: между тъмъ мы видили, что обы-

твла нерастленными до конца жизни (1)? Всв же онв, наконець, обладають ли даромъ чудотворенія, въ силу котораго врачевали бы недужныхъ, творили бы знаменія и чудеса, избавляли бы людей отъ пожранія ихъ землею или же изводили изъ нея уже пожранныхъ ею, — вообще — такъ святы, чтобы ни огонь, ни лютые звъри не повредили бы имъ?...

Все это въ совокупности съ прежде сказаннымъ нами не довольно ли привести всякаго благомыслящаго и правомыслящаго человъка къ тому несомнънно очевидному заключенію, что раскольники безпоповщинскаго толка не право поступаютъ даже въ томъ случать, когда поручаютъ у себя проповъдывать слово Божіе и крестить во всякое время женщинамъ? Но они, какъ извъстно, поручаютъ имъ не одно проповъданіе и крещеніе, но и совершеніе молитвъ общественныкъ, и чтеніе Евангелія святаго, и исправленіе требъ священныхъ, и совершеніе таинствъ святыхъ (²),—

чай возлагать исправленіе таковыхъ діль на женщинь есть обычай еретическій.

<sup>(1)</sup> Извъстно, что раскольническія дъвки, такъ называемыя канонницы, проживаютъ иногда у своихъ единовърныхъ богатыхъ купцовъ въ Москвъ, въ Самаръ, въ Казани и въ другихъ мъстахъ подъ
видомъ прислуги, но домой возвращаются иногда беременными, особливо
когда послъ покойника останется молодой сынъ или племянникъ. Если
канонница родитъ въ такомъ случаъ дочь, которая потомъ останется
въ расколеничьемъ скиту, то ее зовутъ гостейкой, въ отличе
отъ дочекъ келейныхъ, — какъ называются тамъ дъвицы, зачатыя и
рожденныя въ самомъ скиту.

<sup>(2)</sup> Онъ не только крестятъ, но и исповъдываютъ, и причащаютъ, и бракомъ сочетаваютъ своихъ сектантовъ.

вообще же говоря, исправление дълъ христіанскаго священнослуженія; а поручать такія дъла женщинамъ, какъ мы видъли, не согласно ни съ святымъ Писаніемъ, ни съ святымъ Апостоломъ, ни съ преданіями и поученіями святыхъ соборовъ, ни съ писаніями святоотеческими. Напрасно, посему, ихъ наставники открыто хвалятся всевърнымъ пріятіемъ евангельскихъ и апостольскихъ заповъданій, тщеславятся всеговъйнымъ почитаніемъ святоотеческихъ наказаній, надмъваются всепокорнымъ лобызаціемъ преданій и поученій святыхъ соборовъ. Была бы радость на самомъ небъ, еслибы они, вмъсто защищенія незаконнаго своего обычая — возлагать исправленіе дълъ христіанскаго священнослуженія на женщинъ, пришли въ разумъ истины: оставили тотъ обычай и вмъстъ съ наставляемыми ими возвратились въ покореніе и послушаніе священноначалію, въ которое для исправленія дъль священнослуженія самъ Господь Іисусъ Христосъ до нынъ поставляетъ въ своей Церкви, съ коею обътовалъ пребыть до скончанія въка (Мато. 28, 20), посредствомъ рукоположенія епископскаго лица мужескаго пола!

## о мърахъ противъ раскола въ саратовской епархіи по обращеніи иргизскихъ монастырей къ единовърно.

Читатели Православнаго Собесъдника знакомы уже съ исторіею иргизскихъ раскольническихъ монастырей и съ обстоятельствами обращенія ихъ къ единовърію (¹). Теперь мы попросимъ читателей обратить вниманіе на слъдствія возвращенія иргизскихъ монастырей къ православію и на мъры правительства и мъстнаго начальства, духовнаго и гражданскаго, къ утвержденію православія и искорененію раскола въ саратовской ецархіи, чтобы видъть, какія мъры, дозволяемыя благоразуміемъ и христіанскою въротерпимостью, содъйствуютъ къ искорененію заблужденій и суевърій.

Обращеніе иргизскихъ раскольническихъ монастырей къ единовърію было весьма благодъ-

<sup>(\*)</sup> См. Прав. Соб. за 1857 и 1858 г.

тельно не только для саратовской епархіи, но и для всей Россіи. Ни упорные раскольники, ни дерэскіе преступники законовъ и вредные члены общества болъе не могли уже скрывать своихъ преступленій и праздности въ иргизскихъ монастыряхъ подъ личиною старой въры. Лишившись надежнаго убъжища и кръпкой опоры, раскольники не могли уже теперь и совершать всякаго рода преступленія съ прежней дерзостью и безнаказанностью. Но особенно замътно ослаблены обращеніемъ иргизскихъ монастырей раскольники, жившіе въ предвлахъ саратовской губерніи. Съ обращеніемъ ихъ къ единовърію изъ саратовской губернін выбыли въ большомъ числь самые упорные и грубые монахи и монахини, которые поддерживали расколъ денгами, гостепріимствомъ, склонностью заводить незаконныя родственныя связи и многими другими преступными средствами, какъ можно видъть изъ напіей исторіи ихъ. Грубость монаховъ саратовскіе крестьяне считали ревностію къ старой въръ и, обольцаясь безнаказанными преступленіями монастырскихъ жителей, сами дълались грубыми и преступными. Изгнанные монастырскіе жители унесли вмъсть съ собою заразительные примъры своеволія и преступленій. Прежде существованіе монастырей, а иногда и покровительство имъ со стороны мъстной власти питали въ раскольникахъ обольстительныя мысли, что расколъ угоденъ самому правительству: въ обращения монастырей къ единовърію они ясно увидъли, что правительство напротивъ не любитъ раскола и духа противленія, развиваемаго имъ въ исповъдующихъ его, и — смирились. Слъдствія эти имъль утышеніе замытить еще преосвященный Іаковъ: по обращеніи иргизскихъ монастырей къ единовърію, Криволучскіе раскольники, самые фанатичные союзники ихъ, въ провздъ архипастыря уже не скрывались и не бъжали отъ него, какъ было прежде; охотно кланялись ему, собирались около него при прощаніи, вступали въ бесъду съ нимъ съ замътнымъ расположеніемъ и съ лицами, обнаруживающими доброжелательство (1). Прежде раскольники и даже православные толпами стремились въ иргизскіе монастыри на богомолье; по обращеніи же ихъ къ единовърію, послъдніе спокойно стали посъщать православныя церкви, а первые принуждены скрываться съ своимъ богослуженіемъ въ темныхъ кельяхъ. Прежде бъглые попы и монахи, разътзжая по раскольникамъ, исправляли у нихъ требы и совращали въ расколъ православныхъ; послъ раскольники или оставались безъ требъ, или обращались для исправленія ихъ къ православнымъ священникамъ, и расколъ, не имъя главной подпоры, не только не могъ распространяться, но еще долженъ былъ, по естественному порядку, ослабъвать въ своей силь. Знаменитые иноки, прославленные иргиз-

<sup>(1)</sup> Рук. преосв. Іак. л. 3 и 15 наобор.

скіе чудотворцы, небывалыя мощи и мнимо-чудотворныя иконы стали мало-по-малу приходить въ забвеніе; народъ пересталъ слышать хулы на Церковь и похвалы расколу, пересталь видвуь изувърныхъ лицемъровъ и ханжей молитвенницъ. Все это, безъ всякихъ стороннихъ пособій, само собою значительно ослабляло расколъ. Мало этого. Какъ прежде иргизскіе раскольническіе монастыри были опорою и главными съятелями раскола: такъ послъ иргизскіе единовърческіе монастыри сдълались, по выраженію г. оберъ-прокурора свят. Сунода, подпорою единовърія (1). Дъло весьма естественное: простолюдины какъ прежде были подражателями въ отпаденіи отъ Церкви, такъ послъ легко могли сдълаться подражателями и въ возсоединении съ нею.

Понятно, что правительство и мъстное начальство, приводя иргизскіе монастыри къ единовърію съ св. Церковію, не могли не видъть этихъ слъдствій обращенія монастырей и не могли не позаботиться объ удвержденіи православія и объ искорененіи вредныхъ слъдствій, оставленныхъ по саратовской губерніи иргизскими раскольническими монастырями. Вмъстъ съ мыслію объ обращеніи монастырей въ единовъріе сами собою раждались мысли и надежды привести къ единовърію и всъхъ послъдователей согласія иргизскихъ монастырей. Для осуществленія этихъ на-

<sup>(1)</sup> Отч. г. обер. прок. св. Син. за 1846 г. стр. 29.

деждъ съ самаго 1828 года, т. е. со времени ограниченія своеволія монастырскихъ жителей, постоянно и постепенно принимаемы были разныя мъры, утверждающія православіе и ослабляющія расколь. Мъры эти были или 1) общія для всей саратовской губерніи, имъвшія въ виду не одинъ расколь, но содъйствовавшія къ ослабленію его, или частныя, принятыя 2) въ отношеніи къ православнымъ и 3) въ отношеніи къ раскольникамъ.

- 1. Къ общимъ для всей саратовской губерніи, сдълавшимся основными мърами противъ раскола, принадлежатъ: а) учрежденіе епархіи, б) открытіе семинаріи и в) открытіе увздныхъ городовъ въ Заволжьъ.
- а) Октября 21-го 1828 года именнымъ указомъ Государя Императора учреждена саратовская епаркія (1). Св. Сунодъ, ревнуя о благъ св. Церкви, ноября 3 представлялъ Государю Императору «въ сію вновь учрежденную саратовскую епархію перевесть изъ дъйствительно служащихъ епископовъ дознанной способности, такъ-какъ сего въ особенности требуютъ мъстныя обстоятельства сей епархіи» (2); посему и переведенъ былъ туда Моусей, епископъ вологодскій. Главная польза отъ учрежденія епархіи въ отношеніи къ православію состояла именно въ томъ, что мъстный

<sup>(1)</sup> Полное собр. закон. Росс. Имперін. Собр. 2-е. т. III. № 2361.

<sup>(2)</sup> Тамже № 2404. п. 7

епископъ гораздо удобнъе, нежели жившій вдали — въ другой губерни, могъзнать мъстныя обстоятельства сей епархіи и потому лучше двйствовать къ утвержденію православія и искорененію раскола. Потомъ съ учрежденіемъ епархіи необходимо соединены были: улучшение нравственной жизни духовенства, болъе усердное исполненіе духовенствомъ пастырскихъ обязанностей. удовлетвореніе вопіющихъ нуждъ паствы, защита православія и стремленіе къ искорененію раскола. Но не распространяясь о пользъ отъ учрежденія епархіи для православія, въ которой, конечно не льзя сомнъваться, скажемъ лучше, какъ осуществилась эта польза въ лицъ епархіальныхъ саратовскихъ епископовъ. Первый епископъ Моисей, при которомъ иргизскій нижне-воскресенскій монастырь обращенъ быль къ единовърію, не долго управлялъ саратовскою епархіею; вмъсто него Богъ даровалъ саратовской церкви въ началь 1832 года пастыря мудраго и кроткаго, какъ ревнителя православія, епископа Іакова (1). Все внимание сего блаженнаго пастыря, кажется, употреблено было на искоренение раскола. Смъло можно сказать, что самое обращение монастырей къ единовърно весьма много зависвло отъ него или, по крайней мъръ, ускорено его не-

<sup>(1)</sup> Преосв. Іаковъ былъ назначенъ въ епископа саратовскаго 19 марта 1832 г., а рукоположенъ — 27 марта. См. «Преосвященный Іаковъ, архіепископъ нижегородскій и арзамасскій» іером. Макарія. Москва. 1853 г. стр. 25 и 27.

усмиными стараніями. Едва только г. Степановъ вступиль въ управление саратовскою губерниею въ апрыль 1836 года, какъ преосвященный Іаковъ обратилъ особенное вниманіе на иргизскіе монастыри и просиль немедленно принять рышительныя мъры противъ нихъ. Мая 2 онъ писалъ уже начальнику губернін: «посылаю орлиный безпристрастный взглядь на раскольническіе иргизскіе монастыри (1)... Силы души вашего превосходительства восхищаютъ меня. Можно надвяться, что, при содъйствіи Всевышняго, мало останется цыплять въ главныхъ гнвздахъ суевърія и разврата... Истребивъ означенныя гивада, вы истребите исходища заразы, опасной для Церкви и полици. Богъ да номожеть вамъ сокрушить вло, допущенное и возлелъянное ко вреду общественныхъ порядковъ» (2). Но особенно преосвященный Іаковъ старался объ искорененіи вредныхъ следствій, оставленныхъ иргизскими монастырями по губерніи. Чтобы узнать раскольниковъ, онъ часто обозрввалъ саратовскую епархио, особенно тъ мъста ея, въ которыхъ гивздились раскольники, также требоваль отъ приходскихъ священниковъ свъдъній о раскольникахъ каждаго прихода. По требованію преосвященнаго, каждый священникъ сообщалъ ему, какъ давно начался

<sup>(1)</sup> Разумъется письменное суждение князя Голицына, бывшаго прежде саратовскимъ губернаторомъ, объ иргизскихъ раскольническихъ монастырикъ.

<sup>(2)</sup> Рук. пр. Так. л. 113 и наобор.

расколь въ приходъ его, что было причивою распространенія раскола, какія были особенно худыя двла, происходящія отъ раскола, сколько раскольниковъ въ приходъ и какихъ сектъ, какія есть раскольническія постройки, кто попечители и уставщики, какія мизнія и обычан раскольниковъ той или другой секты, кто и что преимущественно поддерживаетъ расколь, въ какомъ состояніи расколь, какія средства употребляются противъ раскольниковъ и какія можно было бы еще употребить, судя по мъстнымъ обстоятельствамъ; сообщались и другія свъдвнія. Собравин эти свъдънія, преосвященный Іаковъ самъ составляль разныя назидательныя поученія и разсылаль по епархін, даваль наставленія священникамъ дъйствовать сообразно съ мъстными обстоятельствами, разсылаль по епархіи опытныхъ миссіонеровъ, снабжая ихъ нужными свъдвніями и наставленіями, пріобръталь въ обличеніе заблуждающихъ древнія книги и снимки съ разныхъ вещей, испрашиваль награды и пособія обращающимся; гдв не могла двиствовать духовная власть, онъ старался пріобратать себа мощники гражданскихъ чиновниковъ (1); гдъ не

<sup>(1)</sup> Такъ изъ полицейскихъ чиновниковъ между другими ревностнымъ помощникомъ преосвященнаго Іакова въ открытіи раскольническихъ сектъ и въ дъйствіяхъ противъ раскольниковъ былъ подполковникъ корпуса жандармовъ г. Быковъ. Когда высшее начальство опредълмо перевести его на другое мъсто, то преосвященный Іаковъ просилъ чрезъ св. Синодъ оставить его на прежиемъ мъстъ, какъ необходимаго ему помощника, — и благое желаніе преосвященнаго было исполнено. (Рук. пр. Іак. л. 401 и наоб.).

доставало денегъ на необходимыя для сего издержки, онъ обращался къ доброхотнымъ жерт-. вователямъ и пр. Вообще, его пятнадцати-лътнее управленіе саратовскою епархіею было непрерывною борьбою съ расколомъ и почти постоянною побъдою надъ нимъ. Но мы еще встрътимся съ при изложеніи другихъ мъръ, принятыхъ противъ раскола; достаточно и сказаннаго, чтобы видъть, какъ полезно было для православія учрежденіе епископской каоедры въ Саратовъ. Присоединимъ только, что въ 1849 году «для усугубленія іерархическаго надзора въ саратовской епархіи, расположенной на общирномъ пространствъ, и для усиленія средствъ духовнаго вразумленія тамошнахь раскольниковь, по Высочайшей воль учреждена въ ней каоедра викарнаго архіерея, коему повельно жительствовать въ городъ Волгскъ» (1), т. е. ближе къ мъстамъ, особенно пострадавшимъ отъ вліянія раскольническихъ монастырей. Въ 1850 году волгское викарство закрыто; потому что нъкоторые, преимущественно зараженные расколомъ, уъзды саратовской губерніи, вошедшіе въ составъ вновь открытой самарской губерніи, поступили въ управленіе самарскаго епископа (2).

б) Другою, общею для саратовской губернін, но также весьма полезною противъ раскола мъ-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Отчетъ г. оберъ-прокурора св. Синода за 1849 г. стр. 5.

<sup>(2)</sup> Тоже — за 1850 г. стр. 5.

рою было открытіе въ сентябрв 1830 года семинаріи въ Саратовъ (1). Съ того времени чрезъ каждые два года стали выходить изъ семинаріи около 50 (2), а въ послъднее время около 80 воспитанниковъ, получивщихъ богословское образованіе. Лучшіе изъ нихъ были посылаемы тъ приходы, гдъ болъе раскольниковъ, они могли обличать заблужденія раскольническихъ лжеучителей. Вообще же вмъсто неученыхъ, которые, не понимая важности своихъ обязанностей, нерадъли о благъ Церкви и проводили жизнь неприличную своему сану, появились пастыри, приготовленные къ своему званію предварительнымъ воспитаніемъ, съ сознаніемъ своихъ обязанностей и съ наклонностію избъгать дъйствій, служащихъ камнемъ претыканія для простолюдиновъ. освященный Іаковъ часто посъщалъ обращалъ особенное вниманіе на усердныхъ учениковъ и давалъ имъ награды, заставлялъ писать обличительныя статьи противъ заблуждающихъ и такимъ образомъ во многихъ возбуждалъ ревность заниматься темъ, чемъ самъ занимался съ усердіемъ (3). Тъхъ, которые посль съ усердіемъ занимались обращеніемъ раскольниковъ, онъ также не оставляль безъ поощреній. Для большаго распространенія просвъщенія и для образованія

<sup>(1)</sup> Статист. опис. сарат. губ. ч. 2. стр. 25. (2) Тамже, ч. 1. стр. 172 и 3. (3) «Преосвященный Іаковъ, архіепископъ нижегородскій». Іер. Макарія. стр. 39 и 40.

самыхъ церковнослужителей, преосвященный Іаковъ испросилъ позволеніе открыть три новыя духовныя училища: изъ нихъ одно приходское открытое въ 1845 году въ Николаевскъ, а два другія увздно-приходскія уже послъ него въ 1847 году въ городъ Волгскъ и Балашовъ.

в) Открытіе увздныхъ городовъ въ заволжьъ, Царева, Новоузенска и особенно Николаевска, въ 1836 году (1), также очень полезно было для дъйствій противъ раскольниковъ. Мы видъли, что мъстные раскольники, пользуясь отдаленностію полиціи, безнаказанно съяли плевелы заблужденія православными. Теперь **КІДИКОП** двятельно следить за ихъ действіями упреждать козни ихъ. Особенно полезно было учрежденіе города Николаевска изъ основанной и населенной по преимуществу раскольниками слободы Мечетной: здъсь полиція, находясь въ самомъ средоточін раскола, могла оказать большія услуги святой Церкви и, при общихъ ревностныхъ усиліяхъ противъ раскола высшихъ начальниковъ духовныхъ и гражданскихъ, двйствительно оказывала ихъ; она задерживала разныхъ подозрительныхъ людей, останавливала сектаторскія дъйствія, противныя законамъ, и принимала разныя другія, свойственныя ей, мъры противъ раскола.

<sup>(1)</sup> Статист. опис. сарат. губ. ч. 2. стр. 118. сн. Матер. для статист. росс. имперіи. отдъл. II. стр. 89.

- 2. Мы видъли, что уклоненію православнаго народа саратовской губерніи въ расколь весьма много содъйствовали недостатокъ православнаго образованія и недостатокъ церквей; почему правительство теперь стало особенно заботиться о восполненіи этихъ недостатковъ, приняты были мъры а) къ распространенію православно-правственнаго образованія и б) къ увеличенію числа церквей и духовенства.
- а) Первымъ и общимъ средствомъ къ наставлению православного народа въ истинахъ въры служать поученія, произносимыя въ церквахъ приходскими священниками, и самое богослужене, совершаемое ими. Посему въ 1841 году закономъ подтверждено было совершать богослуслужение сколько возможно чаще и благоговъйнъе, какъ общественное, такъ и частное въ домахъ прихожанъ, чтобъ не подавать православному народу соблазна неблагоговъйнымъ совершеніемъ богослуженія, и вмъстъ предписано сказывать за богослуженіемъ поученія народу (1). Мъстное енархіальное начальство строго требовало, чтобы приходскіе священники объясняли народу истины въры примънительно къ его понятіямъ. Но поелику народъ, занятый житейскими нуждами, не всегда можеть быть при богослужении, особенно въ лътнее время, не всегда внимательно вы-

<sup>(</sup>¹) Полн. собр. зак. росе. имперія. собр. 2-е. т. XVI. № 14409. ст. 8. и др. 33 — 35.

слушиваетъ предлагаемое ему ученіе: то оказывалась нужда съ дътства возбуждать въ народъ охоту къ познанію истинъ въры и насаждать сіи истины въ сердцахъ дътей православнаго народа. Для сего предписано было закономъ 1841 года марта 27-го распространять православно-нравственное образованіе въ народъ чрезъ заведеніе при церквахъ первоначальныхъ училищъ ('). Во исполнение этого благаго предписания само правительство открывало на свое иждивеніе многія училища въ селахъ саратовской губерніи, особенно въ увздахъ зараженныхъ расколомъ; мъстное епархіальное начальство содъйствовало умноженію школъ при церквахъ зависящими отъ него средствами. Это видно изъ постепеннаго увеличенія числа училищъ и учащихся въ нихъ простолюдиновъ: такъ въ 1841 году при церквахъ и монастыряхъ саратовской губерніи было наставниковъ 145, учащихся 1252 мужеского и 91 женскаго пола; кромъ того, въ теченіе года выбыло по окончаніи ученія 174 мужескаго и 3 женскаго пола и до окончанія ученія 239 мужескаго и 6 женскаго пола (2), а въ 1851 году, кромъ училищъ, открытыхъ правительствомъ при церквахъ и монастыряхъ саратовской епархіи, первоначальныхъ школъ, которыя открывало съ 1837 года духовенство собственными средствами, безъ

<sup>(</sup>¹) Нол. собр. зак. Росс. Имперіи. собр. 2-е. т. XVI. № 14409. ст. 14.

<sup>(2)</sup> Рук. пр. Іак. л. 180.

всякаго отъ казны пособія, для обученія крестьянскихъ дътей закону Божію и церковному чтенію, было 195 и въ нихъ учениковъ 7784 и ученицъ 1575 (1). «Самая важнъйшая польза отъ сихъ училищъ, писалъ въ своемъ отчетъ г. оберъпрокуроръ св. Синода, состоитъ въ предохраненіи сельскаго юношества отъ раскольническихъ суевърій и въ распространеніи здраваго ученія въры: ибо замъчено, что въ приходахъ, зараженныхъ расколомъ, дъти, получая православное наставленіе въ школахъ, нечувствительно сообщають тъже понятія и сверстникамъ своимъ изъ раскольниковъ. Вполнъ постигая сію важность, нъкоторые архіереи обнаруживаютъ особенную ревность къ умноженію церковныхъ школъ, предписавъ всвмъ священникамъ открывать оныя въ своихъ приходахъ, и помъщение давать имъ въ богадъльняхъ или домахъ причтовъ, обучать же дътей безмездно, а на учебныя пособія заимствовать деньги изъ кошельковыхъ суммъ» (2). Такимъ образомъ обучение крестьянскихъ дътей въ школахъ при церквахъ и монастыряхъ въ одно и тоже время приносило двоякую пользу: предохра-

<sup>(1)</sup> Отч. г. оберъ-прокурора св. Синода за 1851 г. стр. 27 и 28. Кромъ того, училищъ, открытыхъ на иждивеніе правительства, въ сарат. губ. было боль 50 (Статист. очерк. сарат. епархіи, составл. въ 1845 г. рукоп.).

<sup>(3)</sup> Тамже, стр. 28 и 29. Изъ числа школъ и учащихся въ нихъ, а также изъ прямаго отзыва оберъ-прокурора св. Синода видно, что саратовское епархіальное начальство отличалось этою ревностію болье, чъмъ другія.

няло православныхъ отъ уклоненія въ расколь и самихъ раскольниковъ нечувствительно сближало съ Церковію. Опытные миссіонеры и благочинные доносили преосвященному Іакову, что лица, воспитавшіяся въ этихъ школахъ, руководятъ другихъ въ дълахъ въры, и что «раскольническія дъти, которыя обучались и обучаются въ училищахъ, безъ всякаго разувъренія ихъ со стороны наставниковъ въ неправотъ раскольническаго мудрованія, оставляя часовни, ходятъ на молитву въ Церковь» (1).

б) Уклонению православнаго народа саратовкой губерніи въ расколъ содъйствовалъ еще недостатокъ церквей и духовенства, особенно въ заволжских в мъстах вея, зараженных расколомъ, куда переселялись православные изъ другихъ губерній. Правительство, заботящееся о православіи старалось по возможности восполнить и этотъ недостатокъ, а мъстное начальство содъйствовало къ тому своими средствами. «Входя въ положеніе крестьянъ, говоритъ г. оберъ-прокуроръ св. Синода, переселяющихся изъ внутреннихъ губерній на луговую сторону Волги, въ саратовской губерніи, гдъ нътъ вблизи церквей православныхъ, . . . . Министръ государственныхъ имуществъ сообщилъ мнъніе свое, чтобы новые уъзды раздълялись на приходы сообразно числу жителей и нынъ же устроить въ нихъ времен-

<sup>(1)</sup> Рук. пр. Іак. л. 156 и 216.

ныя церкви, опредъливъ къ онымъ полные церковные причты: при чемъ Ваше Императорское Величество изъявили желаніе, чтобы въ означенныхъ увздахъ ежегодно воздвигаемо было хотя по одной каменной церкви. Св. Синодъ, принявъ съ признательностію предложеніе министра, предписаль мъстнымъ епархіальнымъ начальствамъ содъйствовать ему въ семъ благомъ дълъ всъми вависящими отъ нихъ средствами» ('). Преосвященный Іаковъ дъйствительно заботился объ умноженіи святыхъ храмовъ всеми зависящими отъ него средствами: онъ возбуждаль во всвуъ усердіе къ построенію церквей, — и въ прихожанахъ и въ священникахъ, и въ помъщикахъ, и въ богатыхъ городскихъ жителяхъ. Стараніями его въ саратовской епархіи построено церквей и молитвенныхъ домовъ (съ опредъленіемъ къ нимъ причтовъ) въ 1837 году-19, въ 1838 году-13, въ 1839 году-14, въ 1840 году-13, въ 1841 году-17, въ 1842 году-21, въ 1843 году-18, въ 1844 году—26, въ 1845 году—18, въ 1846 году-7, а также послъ него - въ 1847 году-11, въ 1848 году-14, въ 1849 году-16, въ 1850 году-14, а всего въ продолжение 14 лътъ съ 1837 по 1850 годъ новыхъ церквей и молитвенныхъ домовъ построено въ саратовской епархіи 221 п въ томъ числъ 168 церквей и 53

<sup>(°)</sup> Отч. оберъ-прокурора св. Синода за 1849 годъ. стр. 30 и 31.

молитвенныхъ дома (1). Конечно въ тоже время нъкоторыя церкви, за ветхостію или несчастными случаями, были уничтожаемы; но при всемъ томъ количество церквей при стараніяхъ епаржіальнаго начальства возрасло весьма эначительно. Въ 1836 году церквей по саратовской епархіи было 595 (изъ нихъ 523 приходскихъ) и 6 молитвенныхъ домовъ, а въ 1850 году было церпвей 696 (изъ нихъ 652 приходскихъ) и 74 молитвенныхъ дома; следовательно число всехъ церквей въ теченіе 14 летъ увеличилось на 101, а приходскихъ на 129 (2), и молитвенныхъ домовъ на 68 (5). Большая часть нопопостроенныхъ церквей и особенно молитвенных домовъ, согласно намъреніямъ правительства и нуждамъ православія, падаеть на заволжскую часть саратовской епархіи, какъ преимущественно заселяемую переселенцами и зараженную расколомъ (4). Вмъстъ

<sup>(°)</sup> См. отч. оберъ-прокурора св. Симода за всѣ означенные годы, — въ вѣдомости № 4 о вновь построенныхъ церквахъ.

<sup>(3)</sup> Въ томъ, что число всъхъ вообще церквей увеличилось на 101, а приходскихъ на 129, нътъ противоръчія: потому что всъхъ церквей вновь построено 168, т. е. кромъ 129 приходскихъ, еще 39 не-приходскихъ. Кажущаяся несообразность легко объясняется тъмъ, что больо упразднялось не-приходскихъ церквей, нежели приходскихъ, и не-приходскія церкви обращаемы были въ приходскія.

<sup>(3)</sup> См. отч. оберъ-прокурора св. Синода за 1837 и 1851 г. въ въдомости № 3 о церквахъ и бъломъ духовенствѣ.

<sup>(4)</sup> Въ 1845 г. въ новоузенскомъ уводъ было всъхъ церквей 31 и 8 молитвенныхъ домовъ, изъ нихъ построенныхъ съ 1837 по 1845 г. 18 церквей и 1 молитвенный домъ (Статист. очерк. сарат. епархи, составл. въ 1845 г. рукоп. л. 61 наоб., 64 наоб.—67); въ царевскомъ — 16 церквей и 9 молитвенныхъ домовъ, изъ нихъ вновь построенныхъ съ 1837 г. по 1845 г. 3 церкви и 9 молитвенныхъ

съ умноженіемъ церквей естественно уменьшалось количество прихожанъ, а съ уменьшеніемъ прикожанъ облегчалось научение народа въръ и удовлетвореніе его духовнымъ потребностямъ. Прежде, какъ мы видъли, среднимъ числомъ при каждой церкви было 2674 прихожанина; а съ умноженіемъ церквей стало въ 1850 году — 2205, а въ 1851 году, — послъ отдъленія отъ саратовской губерніи заволжскихъ увадовъ, — 2176 человъкъ (1). Притомъ, нужно принять во вниманіе, что разстояніе между церквами, съ умноженіехъ ихъ, значительно уменьшилось и слъдовательно священникамъ стало гораздо удобнъе дъйствовать въ кругу своихъ прихожанъ. Но правительство еще болъе облегчило священниковъ въ двиствіяхъ къ утвержденію православія и искорененію раскола: въ 1851 году «Именнымъ указомъ, даннымъ св. Синоду 29 марта, всемило-

домовъ (тамже л. 79 — 74); въ николаевскомъ убадъ — 63 церкви и 33 молитвенныхъ дома, изъ никъ новопостроенныхъ съ 1837 по 1845 г. 22 церкви и 17 молитвенныхъ домовъ (тамже л. 47 — 55). (Въ николаевскомъ убадъ кромъ указаннаго числа построенныхъ съ 1857 по 1845 г., большая часть остальныхъ церквей и молитвенныхъ домовъ построена съ 1828 по 1836 г., т. е. со времени открытія епархіи и преимущественно трудами преосвященнаго Іакова). По всему же заволжью построено съ 1837 г. по 1845 г. 41 церковъ и 27 молитвенныхъ домовъ. Но по всей саратовской губерніи построено съ 1837 по 1845 г. 112 церквей и 47 молитвенныхъ домовъ (См. отч. оберъ-прокурора св. Синода за эти годы). Слъдовательно на заволжье падаетъ новоустроенныхъ церквей болъе трети, и молитвенныхъ домовъ болъе половины (112: 43 и 47: 27).

<sup>(°)</sup> См. отч. оберъ-прокурора св Синода за 1851 и 1852 г. въ въдомостяхъ № 3 о церквахъ и № 5 о числъ лицъ православнаго въроисповъдания.

стивъйше повелъно производить оклады жалованья сельскимъ причтамъ новоучрежденной самарской епархіи и въ царевскомъ утадть астраханской» (1); а въ 1853 году «Именнымъ указомъ, даннымъ св. Синоду 11 апръля, всемилостивъйше повельно производить оклады жалованья сельскимъ причтамъ шести уъздовъ саратовской (саратовскаго, вольскаго, хвалынскаго, царицынскаго, камышинскаго и балашовскаго)» (2); такъ что въ 1853 году вспомогательные оклады изъ государственнаго казначейства получали 279 причтовъ саратовской епархіи и 351 самарской (3). Назначеніемъ жалованья полагалось основаніе къ независимости священниковъ или — лучотъ ВОЛИ ше — своеволія ихъ прихожанъ и раскольниковъ, устранялись поводы къ обнаружению корыстолюбія между духовенствомъ и давалась священнослужителямъ возможность дъйствовать иногда въ кругу своихъ прихожанъ, не унижая предъ ними высокаго своего сана.

3. Наконецъ для полнаго пораженія раскола, произведеннаго иргизскими монастырями въ саратовской губерніи, надлежало принять мъры и въ отношеніи къ самимъ раскольникамъ. Мъры эти принадлежатъ или а) правительству и мъстно-

<sup>(1)</sup> Отч. г. оберъ-прекурора св. Син. за 1857 г. стр. 41.

<sup>(2)</sup> Отч. г. оберъ-прокурора св. Син. за 1853 г. стр. 42.

<sup>(3)</sup> Тамже — въ въдомости № 16 о причтахъ, получавшихъ содержание по смътамъ расходовъ духовнаго въдомства въ 1853 году.

му гражданскому начальству, или б) духовному епархіальному начальству, и различаются по свойству власти, принадлежащей тому и другому, хотя иногда приводились въ исполненіе обоими начальствами.

а) Самую сильную поддержку расколь имъеть въ молитвенныхъ домахъ, въ которыхъ совершается раскольническое богослужение, и въ лицамъ, совершающимъ оное, или вообще въ вождяхь раскола. Правительство вмъсть съ долгомъ охранять православную въру и Церковь сохраняя обязанность пещись о внутреннемъ спокойствів государства и пресъкать преступныя дайетвія членовъ его, постановило строгія мъры относительно тахъ и другихъ. Именно, въ отношени къ первымъ закономъ поставлено было: **«раскольническія часовни и молитвенные домы,** подъ разными именованілми построенные до 17-го сентября 1826 года, оставляются въ томъ положеніи въ какомъ они въ то время были; посль же не только вновь строить что-либо похожее на церкви, но и передълка или возобновленіе старыхъ подобныхъ вданій ни по какому случаю не дозволяется» (1); и еще: «мъстное гражданское и духовное начальства имъютъ строжайшее наблюденіе, чтобы крестьянскія избы не бы-

<sup>(1)</sup> Св. законовъ росс. имп. изд. 1842 г. т. XIV. ч. 4. ст. 62. (1826 г. сентябр. 17 (584); 1827 нол. 5. пол. ком. мин. 1822 г. окт. 13. Выс. пов.).

ли обращаемы въ публичныя моленьни, и чтобы вообще въ часовняхъ на будущее время не были устроиваемы престолы, какъ принадлежность православныхъ церквей, а равно и не было колокольнаго звона» (1). Мъстное начальство съ должною внимательностію наблюдало за выполненіемъ указанныхъ законовъ и, въ случав нарушенія ихъ. раскольническія молельни были запечатываемы или уничтожаемы (2). — Въ отношени къ бъглымъ раскольническимъ поцамъ постановлены были сладующіе законы; «остающимся у раскольниковъ попамъ запрещается переходить для исправленія требъ изъ увзда въ увздъ, а темъ болже изъ губерній въ губернію. Въ случать же перевадовъ ихъ, если не будутъ имъть надлежащихъ видовъ, поступать съ ними, какъ съ бродягами (5); ими же откроется, что исправляющий у раскольниковъ духовныя требы есть былець изъ духовенства православной Церкви, учинившей уголовное нреступленіе: то отсылать его из духовному спархіальному начальству» (4). Само собою разу-

<sup>(1)</sup> Тамже, ст. 64. (1886. апрів. 28. (9101); 1842. эспрал. 26. Выс. пов.).

<sup>(\*)</sup> Рук. пр. Іак. л. 52 наоб. Въ 1841 г. на основани этихъ законовъ уничтежены били скиты, находившеся бливь Сарамора въ оврагахъ Мечевомъ и Баранниковомъ; кельи и часовни ихъ сломаны (рук. пр. Іак. л. 13). Таже участь постигла скитъ, находившійся въ баракъ Черемшанъ близь Хвалынска (л. 13 наоб.), часовню деревни Острой Луки (л. 48 наоб.), села Богородскаго (л. 62 наоб.), села Ивантъевки (л. 80) и др.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Свод. зак. росс. имп. т. XIV. ч. 4. ст. 68. (1827 мая 24. полож. комит. мин.; 1839 г. мая 9. Высоч. повед.).

<sup>(4)</sup> Тамже, ст. 69 (1839 г. мая 9. Высоч. повел.).

мъется, что вновь прибъгающихъ поповъ нигдъ не дозволено было принимать раскольникамъ. Мъра эта очень важна по отношенію къ раскольникамъ поповщинской секты: они священство считаютъ необходимымъ, посему, за неимъніемъ бъглыхъ поповъ, для исправленія своихъ духовныхъ нуждъ обращаются къ православнымъ священникамъ (1) и чрезъ то мало помалу сближаются съ православною Церковію, а потомъ и совершенно присоединяются къ ней. Эта причина, по свидътельству самого преосвященнаго laкова, особенно заставила злъйшихъ раскольниковъ, криволучскихъ, принять единовъріе (2). Когда хвалынскому раскольническому попу Петрову, за нарушеніе законовъ относительно бъглыхъ поповъ, запрещено было исправлять требы у раскольниковъ; то вскоръ 500 раскольниковъ хвалынскаго увзда приняли единовъріе, болве 50 раскольническихъ младенцевъ окрещено въ православной Церкви и замътна была общая наклонность къ соединению съ нею (в). Раскольнические вожатан, движимые духомъ честолюбія и корыстолюбія, распускали между ними слухи, что правительство вскоръ снова дозволить имъ имъть поповъ, или что поповъ отнимаютъ у нихъ только чиновники и великороссійскіе попы по коры-

<sup>(1)</sup> Рук. пр. Іак. л. 223.

<sup>(</sup>a) Tamme, J. 136.

<sup>(\*)</sup> Tamme, J. 215.

столюбію, а Государь не знаетъ объ этомъ, но какъ скоро узнаетъ, снова дастъ имъ поповъ и даже дерзали распространять копіи съ мнимаго указа, которымъ будто дозволялось раскольникамъ имъть бъглыхъ поповъ (1). Въ опровержение неслуховъ мъстное начальство съ своей ЛЪПЫХЪ стороны распространило увъреніе, что воля правительства неизмънна, что и впредь никогда не дозволять имъ держать быслыхъ поповъ и что вообще расколъники не должны имъть никакихъ надеждъ на отмъну законовъ относительно ихъ (2). Относительно раскольническихъ вожатаевъ (3), также распостраненія раскола, отпаденія отъ православной Церкви и вообще во всъхъ дълахъ, касающихся раскола, мъстное гражданкое начальство стало дъйствовать по смыслу законовъ и съ должною скоростію. Мъры эти оказывали очень сильное дъйствіе на раскольниковъ: сами они сознавались, что если возьмутъ отъ нихъ бъглыхъ поповъ, то, хотя они и подержатся своихъ заблужденій нъсколько времени, но потомъ понявши неизмѣнную волю правительства, тысячами станутъ

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Рук. пр. Іак. л. 199 наобор. и др.

<sup>(2)</sup> Тамже, л. 36 и др.

<sup>(3)</sup> Когда въ селе хворостянке взяте быле раскольническій наставнике Иванте Николаевте и отправленте въ Саратовте на увещание: то всё раскольники села выбрали изъ среды себя двоихъ опытныхъ въ обращении съ начальствомъ ходатайствовать за него и положили, что если, после всехъ усилій, не успеютъ возвратить его на место жительства, то всё они немедленно примутъ единоверіе. (рук. пр. Іак. л. 97).

переходить въ православную Церковь ('), прикрывая желаемое уже обращение необходимостію. По свидътельству миссіонера Діаконова, сами сектанты по Иргизу душевно желали, чтобы взять быль послъдній волгскій попъ Прохоръ — единственное препятствіе къ принятію единовърія (2).

Мъстное духовное начальство, принимая участіе въ мъракъ гражданскихъ донесеніями, совътами и убъжденіемъ, въ тоже время принимало противъ раскольниковъ свои мъры, ему свойственныя. Такъ какъ ему предоставлено дъйствовать на совъсть людей, то увъщаніе и наставленіе было главною мърою противъ раскольниковъ со стороны духовнаго начальства. Это наставленіе въ истинахъ въры, смотря по обстоятельствамъ, производилось различными способами, изъкомкъ два главные были: сочиненія писанныя въ ващиту православія и опроверженіе раскола, и устная проповъдь.

По саратовской епархіи, для вразумленія раскольнековъ, разсылаемы были разныя книги, содержащія въ себв обличеніе раскола, — печатныя и письменныя. Первыя извъстны. Скажемъ нъчто о послъднихъ. По рукамъ саратовскихъ раскольниковъ ходило составленное какимъ-то раскольникомъ еще въ 1823 году «увъщаніе ко всъмъ кристіаномъ». Оно написано было въ слъдствіе

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Рук. <del>пр.</del> Іан. л. 200 и наоб.

<sup>(2)</sup> Tamme, J. 296.

сомнанія накоторыха старообрядцева ва законности литургіи, совершаемой раскольниками, на томъ основаніи, что раскольники не имъютъ для сего епископскаго благословенія, освященной церкви и антиминса, или служатъ на антиминсъ, взятомъ изъ другой церкви, и притомъ — въ простомъ домъ, который назначенъ для обыкновеннаго употребленія, а не для священнодъйствій. Составитель увъщанія доказываетъ, что эти причины недостаточны къ тому, чтобы сомнъваться въ законности литургіи, совершаемой раскольниками; потому что церковныя правила, на которыхъ основываются сомнъвающіеся, не имъютъ приложенія къ настоящему времени, какъ данныя при другихъ обстоятельствахъ и при другомъ образъ правленія Христовой Церкви. Въ опроверженіе сего сочиненія написано было «Увъщаніе ко всямъ христіаномъ не върить увъщанію ко всямь христіаномъ 1823 года октября мъсяца». Въ немъ весьма основательно обличена была ложь составители и доказано, что раскольники не имъютъ права: а) отступать отъ епискойовъ, принимать отступившихъ отъ нихъ священниковъ и совершать литургію безъ епископскаго благословенія, б) служить въ неосвященной церкви, в) безъ антиминса, или г) на антиминсъ, взятомъ изъ другой церкви, и притомъ д) - въ простомъ домъ (1). Увъщаніе-не върить увъщанію

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Рук. пр. Іак. л. 318 — 359.

написано такъ ясно и просто, исполнено такой силы и здравомыслія, что всякій простолюдинъ, выслушавши его, легко могъ понять заблужденіе раскольниковъ и обратиться къ св. Церкви. Написано было также однимъ изъ единовърцевъ «церковное предложеніе къ часовенному собранію», въ которомъ представлено 16 вопросовъ о противозаконных в мнаніях в дайствіях раскольниковъ и притомъ такъ, что въ самыхъ вопросахъ видна уже была незаконность ихъ мнъній и дъйствій (1). Когда начались ревностныя увъщанія раскольникамъ со стороны пастырей; то раскольническіе вожатаи, желая удержать въ расколь своихъ собратій, стали внушать имъ, что единовърческая церковь, въ которую приглашаютъ ихъ, такая же еретическая, какъ и греко-россійская, и потому должно бъгать ея. Въ доказательство своихъ убъжденій они представляли то, что священники единовърческихъ церквей должны состо-

<sup>(1)</sup> Рук. пр. Іак. л. 360 — 364. Напр.: «если по правиламъ собо, нымъ безъ епископскаго благословенія нельзя совершать ни какого священнодъйствія, а по вашему мнѣнію, велико-россійскій священникъ не имѣетъ благодати священства, какъ рукоположенный неправославнымъ архіереемъ: то гдѣ получаетъ исправленный у васъ бѣглый попъ благодать священства, —въ велико-россійской Церкви отъ епископа, или у васъ не имѣющихъ епископа»? (вопр. 5 и 6). Написаны были въ обличеніе раскольниковъ и другія сочиненія какъ самимъ преосвященнымъ Іаковомъ, такъ и его усердными помощниками; напр. тотчасъ по обращеніи преображенскаго монастыря къ единовѣрію, инокъ сего монастыря Федоръ Парвеньевъ написалъ екнигу для обращенія изъ разныхъ расколовъ къ Церкви православной». Мудрый архипастырь снисходительно принялъ эту книгу, одобрилъ, и велѣлъ написать ее въ другомъ экземлярѣ. (рук. пр. Іак. л. 448 и наоб.).

ять подъ благословеніемъ велико-россійскихъ архіеревъ, а сіи послъдніе не по древнему благословляють, не по древнему молятся и не отпускаютъ священниковъ на Иргизъ для исправы; что Церковь единовърческая не есть древняя Церковь, а новая, основанная на митніи митрополита Платона, что единовърцы должны имъть и почитать двъ въры, старую по своимъ обрядамъ и новую великороссійскую и проч. Со стороны православной Церкви написано было опроверженіе этихъ причинъ и предлоговъ, по которымъ будто-бы нельзя принимать единовърія; именно, основательно и убъдительно доказано было, что 1) благословение епископовъ, подъ которымъ состоятъ единовърческіе священники, должно служить не препятствіемъ, но побужденіемъ къ принятію единовърія, потому что архіерейскимъ благословеніемъ а) дается единовърцамъ право созидать храмы, совершать св. таинства свободно и мирно отправлять всъ христіанскія требы, б) снимается съ нихъ та клятва, которой они подлежали за отступленіе отъ св. Церкви и в) присоединяются они къ той единой, святой, соборной и апостольской Церкви, которая основана въ Россіи при св. Владиміръ, что 2) перстосложеніе, употребляемое епископами и всъми православными, есть именно — древнее перстосложение, а употребляемое раскольниками — новое, и что 3) на Иргизъ, куда приглашаютъ раскольники священниковъ для исправы, нътъ ни законныхъ

церквей, ни заковнаго священства, ни правильнаго богослуженія, тогда-какъ въ православной Церкви все это есть (1). — Вмъстъ съ тъмъ обличаемы были и мнимыя причины или предлоги, которыми прикрывали раскольники свое упорство, и клеветы, взносимыя руководителями раскольнической толпы на православную церковь (2). Такимъ образомъ, попеченіемъ православныхъ пастырей устранялись мнимыя, но тъмъ не менъе сильныя для раскольниковъ, основанія къ удаленію отъ православной Церкви.

Вмъстъ съ письменными наставленіями соединяема была устная проповъдь въ обличеніе раскола. Ею занимались и всъ приходскіе священники, но особенно — миссіонеры, назначенные въ 1834 году, по ходатайству преосвященнаго Іакова, для обращенія раскольниковъ, изъ болъе опытныхъ въ семъ дълъ протоіереевъ и священниковъ. Проповъдь сихъ миссіонеровъ не была безплодна: по сохранившимся свъдъніямъ видно, что они обращами къ св. Церкви многихъ раскольниковъ, кто 100 человъкъ, кто 200 и болъе (3). Но главная заслуга ихъ состояла въ томъ, что они, узнавая состояніе раскола вообще и свой-

<sup>(&#</sup>x27;) Рук. пр. laк. л. 365 — 380. Понятно, что съ обращеніемъ иргизскихъ монастырей къ единовърію исправа поповъ на Иргизъ, а съ нею и пряпятствіе къ принятію единовърія уничтожались сами собою.

<sup>(2)</sup> Рук. пр. Іак. л. 381 — 389.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Статист. очерк. сар. епарх. составл. въ 1845 г. рук. л. 13 и др.

ства нъкоторыхъ раскольниковъ въ частности, объясняли преосвященному Іакову, какими средствами лучше можно подъйствовать на раскольниковъ, и чрезъ то почти всегда доставляли торжество православію; потому что преосвященный, когда лично убъждаль раскольниковъ, сильно дъйствоваль на нихъ своею кротостію и благочестіемъ (1). Миссіонеры объясняли ему, на кого изъ раскольниковъ и на что прежде и преимущественно должно обратить вниманіе, чтобы подъйствовать на другихъ. Такъ напр. протојерей Діаконовъ, занимаясь обращеніемъ раскольниковъ, узналь и донесъ (1843 г. апр. 3-го) преосвященному Іакову, что «почти во всъхъ селеніяхъ и деревняхъ по Иргизу имъются у сектантовъ положенія на принятіе единоварія», и что «относительно принятія единовърія ими все обсуждеи предположено это выполнить по принятіи таковаго Криволучьемъ, къ которому они имъють великое довъріе въ сужденіяхъ о дълахъ въры, такъ-какъ сектанты по Криволучью были первые и ревностные любители грубой старины, отдвлявшей ихъ досель отъ соединения съ православіемъ» (2). Преосвященный Іаковъ обратиль особенное внимание на криволуцкихъ распольни-

<sup>(1)</sup> Рук. пр. Іак. л. 295 и наоб. Сами старообрядцы свидѣтельствовали однажды, что когда преосвященный Таковъ взглянулъ на нихъ, то имъ показалось, будто архипастырь дастъ имъ благословене, и они поражены были такою силою, что едва не попадали на землю.

<sup>(\*)</sup> Рук. пр. Іак. л. 295.

ковъ и въ томъ же году изъ нихъ 1741 человъкъ обратились къ единовърно (1). Слъдствіемъ сего было то, что въ 1844 году «раскольники балаковскаго и каменецкаго приказовъ, въ числъ 3781 души, изъявили желаніе принять единовъріе, слъдуя примъру, поданному криволуцкими» (2). Другой протоіерей; Полянскій, доносиль преосвященному (1843 года декабря 22), что старобрядцы саратовской губерніи имъютъ особенное уваженіе къ саратовской древней (покровской) часовнъ и къ богослуженію, издревле каждодневно въ ней совершаемому, что горожане и по образованности и по богатству - старшіе, коихъ слушаютъ сельскіе, какъ младшіе старшихъ, какъ люди темные, по ихъ выраженію, -- умныхъ, и что въ принятіи священника на правилахъ единовърія сельскіе не отстануть оть саратовскихъ (3). Преосвященный Іаковъ обратилъ также особенное вниманіе на богатьйшихъ горожанъ и уже въ слъдующемъ 1844 году «раскольники города Саратова просили освятить покровскій молитвенный ихъ домъ въ единовърческую церковь» (4); а примъръ городскихъ не остался безъ вліянія на сельскихъ жителей. Преосвященный, для большаго успъха въ семъ дълъ, ходатайствовалъ предъ высшимъ

<sup>(\*)</sup> Отч. г. оберъ-прокурора св. Синода за 1843 г. стр. 34, и Рук. пр. Іак. л. 37 наоб.

<sup>(2)</sup> Отч. г. оберъ-прокурора с. Синода за 1844 г. стр. 35.

<sup>(8)</sup> Рук. пр. Іак. л. 152 и наоб.

<sup>(4)</sup> Отч. г. оберъ-прокурора св. Синода за 1844 г. стр. 35.

начальствомъ о награжденіи усердствующихъ къ православію и единовърію ('); для утвержденія же единовърія немедленно опредъляль къ обращающимся священниковъ и испрацивалъ позволеніе освящать для нихъ церкви (2). Для тойже цъли въ 1853 году при единовърческой церкви въ городъ саратовъ открыто единовърческое училище на 100 человъкъ, съ тъмъ, чтобы въ оное при-

<sup>(1)</sup> Такъ коммерціи совътникъ Горбуновъ, положившій начало единовтріл въ Саратовт, устроившій двт единовтрческія церкви и споспъществовавшій обращенію раскольниковъ къ единовърію, награжденъ золотою медалью на владимірской ленть и орденами св. Анны 2-й степени и св. Владиміра 4-й степени; почетный гражданинъ Образцовъ, отличавшійся щедрыми пожертвованіями на дѣла, поддерживающія православіе, и давшій средства къ пріобратенню въ г. Волгскъ каменнаго дома для открытія въ немъ первой единовърческой церкви и къ устройству въ Саратовъ двухъ православныхъ церквей, награжденъ 4-мя золотыми медалями на орденскихъ лентахъ; купецъ Вакуровъ, за спосиъществование обращению многихъ раскольниковъ къ единовърію, награжденъ золотою медалью на Аннинской лентъ (Статист. очерк. сарат. ецарх. составл. въ 1845 г. рукоп. л. 14 и наоб.); старшій изъ раскольниковъ села Краснаго Яра, обратившихся въ числъ 200 человъкъ къ единовърно безъ всякаго увъщания со стороны духовенства, награжденъ серебряною медалью (рук. пр. Іак. л. 15); награждены, по ходатайству преосвященнаго, и другіе.

<sup>(2)</sup> Такъ въ 1835 г., по Высочайшему соизволению открыта въ Сагатовъ для единовърцевъ церковь во имя всъхъ святыхъ въ домъ Горбунова; въ 1836 г. открыта въ Волгскъ церковь успения Божіей Матери (рук. пр. Іак. л. 13); въ 1842 г. освящена въ Хвалынскъ вознесенская церковь (Стат. очерк. сарат. епарх. составл. 1845 г. рукоп. л. 40); въ 1843 г. освящена въ селъ Криволучъъ покровская церковь; въ 1845 г. въ селъ Теликовкъ построенъ для единовърцевъ молитвенный домъ и опредъленъ священникъ (также л. 53 и 55 наобро.); въ томъ же году по волъ правительства отдана волгскимъ единовърцамъ волгская раскольническая часовня и освящена во имя рождества Христова; въ 1846 году открыты новые единовърческие приходы въ посадъ Дубовкъ царицынскаго уъзда и въ селъ Селидьбъ хвалынскаго уъзда (рук. пр. Іак. л. 38 наоб. и 39), и пр.

нимаемы были и дъти раскольниковъ безъ различія сектъ (¹).

Изложенныя нами мвры, какія принимало правительство и мъстное начальство саратовской губерніи къ утвержденію православія и искорененію вредныхъ слъдствій, произведенныхъ ирсизскими монастырями, имъли самыя благія слъдствія для православной Церкви: искореняя расколь поповщинской секты, онъ дъйствовали и на другія раскольническія секты, и на-оборотъ ослабляя безпоповщинскія секты, онъ ослабляли и поповщинскую. Каждый годъ сотни и тысячи раскольниковъ саратовской губерніи обращались къ православной Церкви, какъ можно видъть изъ слъдующей таблицы (2):

| ОБРАЩЕНО          | <b>РАСКОЛЬНИКОВЪ</b>                       | Саратовской гун                              | терние къ Св.                                                            |  |  |
|-------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Церкви:           |                                            |                                              |                                                                          |  |  |
| въ какомъ<br>году | поповской сек-<br>ты къ право-<br>вославію | поповской и<br>безпоповской<br>къ единовѣрію | всѣхъ расколь<br>ническихъ<br>сектъ, съ об-<br>ращенными к<br>единовѣрію |  |  |
| 1834              | 132                                        | _                                            | 348                                                                      |  |  |
| 1835              | 200                                        | 100                                          | 622                                                                      |  |  |
| 1836              | 638                                        | 14 <b>4</b>                                  | 1,558                                                                    |  |  |
| 1837              | 830                                        | 607                                          | 1,957                                                                    |  |  |

<sup>(1)</sup> Отч. г. оберъ-прок. св. Синода за 1853 г. стр. 28.

<sup>(2)</sup> Рук. пр. Іак. л. 14 наоб., 175 — 177 и отч. г. оберъ-прок. св. Син. за 1836 — 1846 г., — въ въдомости о числъ лицъ, присоединившихся къ православію.

| 1838  | 550        | 388    | 1,221  |
|-------|------------|--------|--------|
| 1839  | 505        | 115    | 740    |
| 1840  | 1,213      | 80     | 1,479  |
| 1841  | <b>520</b> | 172    | 785    |
| 1842  | 492        | 149    | 779    |
| 1843  | 348        | 7,571  | 7,823  |
| 1844  | 233        | 1,489  | 1,816  |
| 1845  | 303        | 141    | 585    |
| 1846  | 226        | 245    | 568    |
| Всего | 6,190      | 11,001 | 20,281 |

## РУССКІЙ РАСКОЛЪ

## предъ судомъ истины и церкви.

(продолженіе)

О ПЯТИ ПРОСФОРАХЪ, УПОТРЕБІЯЕМЫХЪ НАШЕЮ ПРА-ВОСЛАВНОЮ ЦЕРКОВІЮ, ПРИ СОВЕРШЕНІИ ЛИТУРГІИ.

Православная Церковь наша приняла за правило совершать божественную литургію на пяти просфорахъ. Раскольники соблазняются этимъ правиломъ, видятъ въ немъ важную погръшность противъ истины и отступленіе отъ правой въры; ибо, по ихъ убъжденіямъ, литургія должна быть совершаема непремънно на семи просфорахъ. — Выслушайте, порицатели наши, почему мы такъ поступаемъ.

1) Мы такъ поступаемъ потому, что слъдуемъ общему древле принятому обычаю Церкви Христовой вселенской; 2) потому, что въ этомъ правилъ нетолько не видимъ какого либо отступленія отъ въры, но ни малъйшей даже противъ нея погръшности. Ибо сила таинства, составляющая существо литургіи, вовсе не зависитъ отъ числа приносимыхъ хлъбовъ; она вполнъ удерживается при пятеричномъ числъ просфоръ, такъ какъ совершенно сохранилась бы и при седмеричномъ ихъ числъ. Откуда это видно?

Изъ примъра самого Іисуса Христа, который, по свидътельству евангелистовъ, установилъ святъйшее таинство евхаристіи только на одномъ хлъбъ; ибо они говорятъ: ядущимъ же имъ, пріемъ Іисусъ хльбъ, и благословивъ преломи и даяше угеникомъ, и реге: пріимите, ядите: сіе есть тъло мое (Мато. 26, 26). Потомъ св. апостолъ Павелъ пишетъ о семъ таниствъ въ посланіи къ Коринояномъ: единъ хльбъ, едино тъло есмы мнози: вси бо отъ единаго тъла пригащаемся (1 Кор. 10, 7).

Слышишь ли это, ревнитель въры, и примъчаещь ли великую мысль Божественнаго установителя сего святъйшаго таинства, который при установленіи его освятиль только одинь хлъбъ, а немногіе? Если хочешь упрекнуть православную Церковь въ отступленіи отъ истины и въры: то тебъ надлежало бы искать сего упрека въ томъ, когда бы она, при совершеніи литургіи или не употребляла ни одного хлъба, или же допускала къ священнодъйствію тъла Христова многіе и разные. Но она свъщеннодъйствуетъ

только на одномъ хлъбъ, котя и приносятся къ сему священнодъйствію пять. Ибо прочіе четыре клъба невходять въ самое таинство тъла Христова, а употребляются только для воспоминанія тъхъ, которыхъ Церковь считаетъ нужнымь восмомянуть при совершеніи великой и страшной жертвы Господа нашего Іисуса Христа.

Именно: вторая просфора после первой, отделенной для Агнца, приносится въ честь и память преблагословенной Девы Маріи. Третья въ воспоминаніе всекть святыхъ, послужившихъ Богу житіемъ своимъ на земле, и перешедшихъ въ міръ небесный для въчнаго блаженства со Христомъ. Четвертая въ воспоминаніе всекть живущихъ на земле и подвизающихся за свое спасеніе, при въръ въ Господа Спасителя. Пятая въ воспоминаніе всекть умершихъ, которые сохранилю въру въ Господа Спасителя, но неуспъли совершенно очиститься отъ гръха; следовательно перещли въ міръ духовный несовершенными и требующими милости у безсмертнаго Царя и Бога — Господа нашего Іисуса Христа.

Итакъ, если таннство евхаристіи совершается только на одномъ хлъбъ, и если всъ потребности, которыя должны быть соблюдаемы при семъ таинствъ, объемлются остальными четырмя хлъбами: то для чего были бы необходимы при семъ еще два хвъба, которыхъ непремънно требуетъ непреклонный раскольникъ, и въ недостаткъ которыхъ онъ видитъ такую важность, что безъ этихъ двухъ какъ-бы ничего незначили всъ прежде употребленные пять? Здъсь то нужно прислушаться къ Богословскому уму раскольниниковъ, къ ихъ благочестивымъ толкованіямъ и разсужденіямъ, къ ихъ правому и единственно върному разумънію вещей духовныхъ!

Скажите же намъ, благочестивые, правовърующіе люди, въ чемъ отступили мы отъ въры и истины, когда для священнодъйствія божественной литургіи, имъющей предметомъ своимъ совершеніе святвишаго таинства евхаристін, признаемъ достаточными пять просфоръ? И въ чемъ ваша въра, которую поставляете вы состоитъ въ недостающихъ у насъ двухъ? - Единогласнаго отвъта на сей вопросъ раскольники не имъють; туть встръчаются ихъ разноръчія. Ибо одни говорятъ, что шестая, отдъльная просфора, недостающая у насъ, должна быть употребляема для поминовенія царя съ фамиліею, а седьмая для поминовенія патріарха, епископовъ и всего духовнаго чина. Другіе же говорять, что шестая просфора должна быть преднавначена для царя съ фамиліею и патріарха со всама освященнымъ чиномъ, а седьмая для настоятеля монастыря, ими же того, кто священнодъйствуетъ. Третьи распредъляють сіе поминовеніе на этихъ двухъ просфорахъ еще иначе.

Но суетные люди! Примъчаете ли, что вы спорите съ нами не о самомъ таинствъ евхаристіи, а только объ одномъ поминовеніи людей, соеди-

няемомъ съ этимъ таинствомъ? Кто не видитъ, что сила самаго таинства тъла Христова, священнодъйствуемаго только на одномъ хлъбъ, нимало не зависитъ отъ сего поминовеніи? Съ другой стороны кто не согласится, что самое сіе поминовеніе нисколько не теряетъ своего значенія и важности отъ того, когда оно будетъ совершаемо только на одной пеосфоръ, опредъленной Церковію за живыхъ вообще, равно какъ оно ничего особеннаго и большаго не пріобрътаетъ отъ того, когда будетъ совершаться на двухъ или многихъ, отдъльныхъ хлъбахъ? Въ чемъ же послъ сего состоитъ ваша въра и истина, которыми хвалитесь и за которыя стоите?

Не давъ отчета въ значени тъхъ просфоръ, за которыя вооружаются на Церковь православную раскольники, они однакоже твердо стоятъ за необходимость этихъ просфоръ для того только, чтобы удержать седмеричное число ихъ при литургіи. И это, говорятъ, необходимо во образъ семи въковъ, семи таинтсвъ, семи вселенскихъ соборовъ, семи хлъбовъ, изнесенныхъ Мелхиседекомъ на встръчу Аврааму, и наконецъ въ образъ семи хлъбовъ, которыми Христосъ напиталъ въ пустынъ четыре тысячи народа (Матю. 15, 37—38.

Но все это одни произвольные толки раскольническіе, ни на чемъ неоснованные. Ибо ни откуда не видно, что бы Господь Іисусъ, установляя святвищее таинство евхаристіи, установлялъ его во образъ въковъ, во образъ таинствъ, со-

боровъ и Мелхиседековыхъ хлъбовъ. Изъ Писанія достовърно знаемъ, что сіе святвищее таинство установлено Господомъ въ дъйственное воспоминаніе Его крестной смерти. Ибо св. апостоль Павель говорить: азъ бо пріяхъ отъ Господа, еже и предахъ вамъ, яко Господь Іисусь въ нощь, въ нюже предант бываше, пріємъ хльбъ, и благодаривъ преломи, и реке: пріимите, ядите, сіе есть тъло мое, еже за вы ломимое: сіе творите въ мое воспоминаніе. Описавъ такимъ образомъ и значеніе преподанной Господомъ ученикамъ чаши, св. апостолъ присовокупляетъ: елижды бо аще ясте хльбъ сей, и гашу сію піете, смерть Господню возвъщаете, дондеже пріидеть (1 Кор. 11, 23-27).

Не считаемъ при семъ нужнымъ раскрывать неосновательность раскольническаго мнвнія о томъ, что Мелхиседекъ встрътилъ Авраама седмью хлъбами; ибо въ Писаніи о числъ Мелхиседековыхъ хлъбовъ ничего не упоминается. Въ книгъ Бытія говорится только, что сей царь салимскій изнесе хлъбы и вино, а сколько было именно этихъ хлъбовъ, неизвъстно (Быт. 14, 18). Раскольники ссылаются въ семъ случаъ на свидътельство св. Афанасія великаго; но это свидътельство выдумано ими самими; ибо въ сочиненіяхъ св. Афанасія этого свидътельства нътъ.

Что же касается до седмеричнаго числа хлъбовъ, которыми напиталъ Господь четыре тысячи народа въ пустынъ: то мы събольшею важностію можемъ указать на другое чудо, совершеное Господомъ въ пустынъ, когда Онъ благословилъ пять хлебовъ и насытилъ ими пять тысячь (Мате. 14, 20—21). Это чудо гораздо болъе знаменательно, какъ потому, что оно совершено прежде того, на которое указываютъ раскольники, такъ и потому, что этимъ меньшимъ количествомъ хлъбовъ Господь насытилъ большее число людей.

Остается еще одно у раскольниковъ обыкновенное и всегда неподвижное основание, къ которому они прибъгаютъ для поддтвержденія своихъ мыслей, именно — древле писанныя книги и старопечатные требники, въ которыхъ прямо полагается семь просфоръ для совершения литургін. Но эта старина давно разсмотравна и разобрана нашими просвъщениыми и трудолюбивыми пастырями Церкви, и она не восходить выше XVI въка, т. е. мачинается со временъ сильнаго раввитія раскола въ нашей русской Церкви. Въ древнвишихъ же служебникахъ, именно: въ харатейномъ служебникъ монастыря Антонія Римлинина, инсанномъ въ XII въкъ и хранящемся нынъ въ библютекъ новгородскаго Софійскаго собора, въ харатейномъ служебникъ XIII въка въ тойже библіотекв, въ харатейномъ служебникв XIV ввка въ тойже библіотекъ, въ служебникъ Вяжетскаго монастыря, писанномъ на буматъ и принадлежащемъ XV въку въ тойже библютекъ, полагается пять просфоръ. Тоже находимъ и въ служебникъ Сергія радонежскаго и номоканонъ святыхъ авонскихъ отцевъ, писанномъ 1368 года, и хранящемся въ румянцевскомъ музеумъ. Изъ печатныхъ служебниковъ древнъйшими признаются тъ, которые изданы были въ Венеціи въ 1519 и 1554 годахъ, также номоканонъ напечатанный 1624 года въ Кіевъ. Во всъхъ этихъ книгахъ прямо опредъляется для проскомидіи пять просфоръ.

Такимъ обравомъ древнъйшее употребленіе просфоръ при литургіи въ нашей Церки было пятеричное. Седмеричное же число ихъ начало входить только въ послъдніе годы XVI стольтія. Именно, седми просфоръ требуютъ: 1) служебникъ, напечатанный въ 1583 и 1617 годахъ, 2) служебникъ, напечатанный въ 1620 и 1639 годахъ въ Кіевъ, 3) служебники и номоканоны, напечатанные при всероссійскихъ патріархахъ: Іовъ, Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ. Но всъ сіи служебники и номоканоны, согласно требуя седми просфоръ, несогласны ни съ древнъйшими служебниками, ни между собою касательно тъхъ лицъ, для которыхъ полагаются отдъльныя двъ просфоры. Слъдовательно требуемое ими число просфоръ не можетъ быть принято за общее необходимое правило, тъмъ болъе за древнее апостольское преданіе (1).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Истинно-древн. и истинно-правосл. Церковь Христ. преосв. Григор. ч. 2. стр. 215—226. Бестд. къглаг. страобр. стр. 246—265.

Раскольники, желая доказать свою правоту въ требованіи седми просфоръ, указывають на примъры патріарховъ: Іереміи и Өеофана, изъ которыхъ одинъ, рукополагая перваго всероссійскаго патріарха Іова, а другой—всероссійскаго патріарха Филарета, будто совершали проскомидію на семи просфорахъ; но это указание такъ же несправедливо. Ибо архіерей не совершаютъ проскомидіи, а вынимають только частицы за живыхъ и умершихъ изъ просфоръ, какія имъ предлагаютъ. Если и допустить, что при совершеніи литургіи означенными патріархами было седмьпросфоръ: то отселъ еще ни чего не слъдуетъ къ тому заключению, будто литургія не можеть быть совершаема на пяти просфорахъ, когда на это есть прямыя указанія въ древнайшихъ церковныхъ уставахъ.

Ссылаются еще на Симеона солунскаго, будто онъ повелъваетъ творить поминовеніе на семи просфорахъ. Но Суміонъ говоритъ только о частицахъ, а не о просфорахъ. Если же въ его словахъ о поминовеніи разумъть отдъльные просфоры: то ихъ будетъ не семъ, а семнадцать.— Опять ложь!

Говорятъ еще, что обычай совершать литургію на пяти просфорахъ введенъ въ Грецію со времени покоренія турками Константинополя, когда уже невърные успъли повредить чистоту православной въры. Но это такъ же несправедливо; ибо служебники XII, XIII и XIV въковъ, когда Константинополь еще не былъ взятъ турками, свидътельствуютъ не о семи просфорахъ, но о пяти. — На чемъ ни оснуется раскольникъ, вездъ оказывается ложь и несправедливость.

Настаивая на необходимости семи просфоръ при литургіи, раскольники говорять еще то, что патріархъ Никонъ отмъненіемъ двухъ просфоръ за царя и патріарха хотълъ отставить священство и царство и смъсить ихъ въ одно съ простолюдствомъ. Это просто клевета, направленная къ тому, чтобы въ патріархъ Никонъ показать антихриста, разорившаго Церковь. Ибо патріархъ Никонъ хотя и подлинно отмънилъ двъ просфоры, но отнюдь не оставилъ поминовенія ни священства, ни царя, какъ это видно изъ служебника, изданнаго при немъ. А что въ изданномъ отъ него требникъ поминовеніе царей и священства соединилось съ простолюдинствомъ, въ этомъ нътъ никакой вины. Господь нашъ Іисусъ Христосъ молился за всъхъ людей совокупно. Отге святый! Соблюди ихъ (апостоловъ) во имя твое..... да будуть едино, якоже и Мы. Не о сихъ же молю токмо, но и о върующихъ словесе ихъ ради въ Мя: да вси едино будутъ: якоже Ты Отге во Мнъ, и Азъ въ Тебъ, да и тін едино будуть (Іоан. 17, 11—20). И св. апостоль Павель не отдъляеть въ молитвъ царей отъ людей; но о всъхъ заповъдуетъ молиться совокупно: молю убо прежеде всъх в творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за

вся теловъки, за царя, и за всъхъ, иже во власти суть (1 Тим. 2, 1—2).

Успокойтесь! Перестаньте напрягать тщетныя усилія придать важность и справедливость тому, въ чемъ нътъ ни какой важности и справедливости! Разсмотрите лучше и безпристрастно предметъ вашего спора съ нами, и поймите, гдъ истина? Вы спорите о необходимости семи просфоръ для совершенія литургіи; но литургія безъ всякаго лишенія своей силы и дъйственности совершается на пяти. Вы спорите, основываясь на старинъ нъкоторыхъ служебниковъ, начало которыхъ простирается не далве XVII въка, и неуважаете старины церковной въковъ предшествовавшихъ. Вы спорите за старину, которая сама съ собою несогласна, и сама себъ противоръчитъ. Требуете особой просфоры за патріарха и епископа; но у васъ нътъ ни патріарха, ни епискона. Требуете по служебникамъ патріаршихъ изданій особой просфоры за архимандрита, или начальника монастыря; но у васъ нътъ ни архимандрита, ни законныхъ монастырей. Осуждаете нашу Церковь за то, что, по вашему мижнію, недостаетъ у нея двухъ просфоръ; а себя не осуждаете, что у васъ нътъ ни одной, и остаетесь безъ служенія литургіи! Въ этомъ ли ваша правда и истина? Ослъпленные! Кто научилъ васъ не покаряться истинъ, и почто истина не вмъщается въ васъ?

#### о хождени посолонь.

При хиротовіяхъ, крещеніяхъ, вънчаніяхъ, храмо-освященіяхъ и храмо-обхожденіяхъ со святыми иконами и крестами, православная Церковь наша держится того правила, чтобы положенные при семъ ходы дълались въ направленіи отъ лъвой руки къ правой, т. е. чтобы поворотъ сперва быль на югь, потомъ на востокъ, далъе на съверъ и на западъ. Такое движение раскольники называютъ неправильнымъ противнымъ въръ; ибо оно совершается не по солнцу, а противъ солнца. По ихъмнъню, всъ церковныя кругообращенія должны быть совершаемы отъ правой стороны къ лъвой, т. е. чтобы дълать поворотъ сначала на съверъ, потомъ на востокъ, далъе на югъ и западъ. Это они называютъ хожденіемъ посолонь, хожденіемъ истиннымъ и правымъ. -- Что сказать на сіе?

Прежде всего то, что правота въры нисколько не зависить отъ внъшнихъ обращеній и движеній, въ какомъ бы направленіи онъ ни совершались; предметь сей совершенно безравличень
въ дълъ въры и не имъетъ въ ней никакой особенной важности и значенія. Ибо ни Христосъ,
ни апостолы, ни первенствующіе отцы Церкви
объ этихъ хожденіяхъ ничего не предписали.
Изъ дъявій св. апостоловъ видимъ, что они крестили върующихъ въ ръкахъ єдъ такимъ кругообращеніямъ невозможно было и совершаться.

Крестныхъ выходовъ такъ же первенствующая Церковь не дълала. Слъдовательно объ этомъ предметъ не должно быть у насъ и спора; ибо въ ръшеніи его никакого твердаго основанія пріискать нельзя.

Поелику раскольники въ нашемъ обычаъ совершать церковныя кругообращенія не по теченію солнца видять важное уклоненіе отъ истины; то пусть они первые представляють свои основанія, почему такъ смотрятъ на этотъ предметъ. Что же говорятъ они? То, что наше кругообращеніе церковное несообразно съ древними книгами, старопечатными церковными уставами и требниками. Опять древнія книги, старопечатные уставы и старинные служебники, - все тъже начала и основанія, которыя заставили Церковь обратить на себя внимание и подвергнуть исправленію то, что вошло въ нихъ отъ невъжества, или намъренности и самомышленія людей, неправо содержащихъ святую, преподанную апостолами истину!

Если раскольники хотять держаться старины и опираться въ своихъ мысляхъ на церковныхъ уставахъ: то пусть обратятся не къ той старинъ, изъ которой вышелъ расколъ, но къ той, которая предшествовала этимъ темнымъ временамъ, т. е. къ старинъ глубочайшей, чистой отъ всякаго неправовърія и неправомыслія, а съ этою стариною согласна наша православная Церковь

какъ во всемъ прочемъ, такъ и самыхъ обхож- деніяхъ вокругъ престола, аналоя и купъли.

Что дъйствительно еще въ глубочайшей древности Церковь православная положила дълать кругообращенія не по теченію солнца, объ этомъ свидътельствуетъ харатейный служебникъ, находящійся въ соловецкой библіотекъ, написанный въ 1532 году въ авонскомъ монастыръ; въ немъ не только воспрещается хожденіе посолонь, но и предаются анавемъ всъ, которые не соблюдаютъ правилъ устава Церкви вселенской (¹).

Такимъ образомъ хожденіе посолонь есть позднъйшая выдумка нашихъ раскольниковъ, внесенная въ церковныя книги и уставы со временъ патріарховъ, т. е. съ 1610, 1633 и 1641 годовъ. Кто же послъ сего правъ предъ церковными книгами и уставами: мы, или раскольники?

Другое весьма важное обстоятельство, на которое мы должны обратить свое вниманіе, есть то, что Церковь православная нетолько при своихъ обхожденіяхъ, но и при кажденіяхъ, держится того же направленія, т. е. къ восточной сторонъ и противъ солнца. Ибо іерей, или діаконъ, ставъ съ кадиломъ предъ престоломъ, обходитъ его сперва на южную сторону, потомъ на восточную, далъе на съверную, и послъ окадивъ всъ иконы находящійся въ олтаръ, выходитъ на средину Церкви съверными дверями, а

<sup>(1)</sup> Истина соловецк. обители стр. 156.

возвращается въ олтарь южными. Въ этомъ случать движение совершается не по солнцу. Это знанотъ раскольники и несоблазняются такимъ направлениемъ священнослужащихъ. Почему же противно имъ тоже самое направление при церковныхъ ходахъ со святыми иконами и крестами вокругъ храмовъ, при совершении крещений и браковъ? Пусть дадутъ на сіе отвътъ защитники хожденія посолонь.

Раскольники говорятъ, что церковныя кругообращенія, дълаемыя не по солнцу, означають противленія Христу. — Но если бы вижшнія движенія, направленныя противъ солнца, которыя примътилъ раскольникъ въ нашей Церкви, означали противленіе Христу: то они были бы преступны нетолько въ церкви но и внъ ея, -- въ жизни обыкновенной. Слъдовательно тогда всякое обращеніе лица къ востоку и шествіе противъ солнца означало бы противодъйствіе Христу со стороны того, кто поступаетъ такимъ образомъ. Кто же придетъ къ такимъ нельпымъ толкованіямъ, и кто будетъ соединять значеніе въры съ наружнымъ движеніемъ человъка, въ какомъ бы направленіи оно ни совершалось? Если бы Церковь Христова противодъйствовала Христу въ своихъ священных хожденіяхь: то для чего ей было бы тогда и въровать во Христа? Для чего составлять изъ себя Его Церковь, сохранять таинства, отъ Него установленныя? Для чего тогда и совершала бы св. Церковь крещеніе надъ младенцами, браки надъ вступающими въ супружество? Объ этомъ върно не подумалъ клеветникъ на святую Церковь Христову, и произнесъ на нее злоръче отъ злаго своего сердца, увлеченнаго бурею страстей и ослъпленнаго ими.

Повторимъ еще разъ: церковныя кругообращенія въ дъль въры — вещь безразличная, и особенной важности этому дълу придавать не должно. Скажутъ: почему же Церковь не поступаетъ въ семъ дълв такъ, какъ желали бы мы? Потому, отвътимъ, что не видитъ никакого основанія дълать вамъ угождение въ семъ случав, дабы вы, вознесшись своею настойчивостію, въ которой ньтъ никакой мысли, не стали требовать отъ ней и другихъ уступокъ по произволамъ вашего сердца, не обученнаго повиноваться и поучаться, но возымъвшаго вавыкъ повелъвать и учить. Довольно для васъ того, что Церковь вполнъ права, когда дълаетъ свои обращенія отъ лъвой стороны къ правой, держась направленія къ востоку и не сообразуясь съ теченіемъ по солнцу. Ибо правая сторона всегда предпочтительнъе предъ лъвою: слъдовательно не она должна склоняться къ львой, но львая къ ней. Если согласиться съ раскольниками, что идти или стоять противъ солнца означаетъ противленіе самому Христу: то въ такомъ случат и самое строеніе нашихъ храмовъ, обращенныхъ къ востоку, откуда восходитъ содице и противъ котораго держимъ иы лице свое, молясь въ храмахъ, означало бы не служение на-

те Богу, а противление Ему. Но то ли мы придаемъ значение такому своему обычаю, когда, при совершеніи совершеніе своихъ молитвъ, обращаемся лицемъ къ востоку? Мы слъдуемъ такому обычаю потому, что востокъ для насъ имъетъ болъе священныхъ напоминаній, нежели западъ. Тамъ насадилъ Богъ нъкогда рай; тамъ основалъ первобытную Церковь въ лицъ прародителей; тамъ въ послъдствіи явился самъ Христосъ-Востокъ свыше; тамъ образовалась и оттуда распростраиилась первенствующая христіанская Церковь; тамъ нъкода явится опять Господь во всей своей славъ судить людей и воздать каждому по дъламъ его (Мато. 24, 27. Іонля 3, 2-12). Потомуто св. Церковь положила за правило, чтобы самые олтари всегда были обращены къ востоку, и чтобы всъ чада ея, при совершеніи своихъ молитвъ, обращались туда лицемъ. Такъ повелвваетъ намъ дълать и божественное Писаніе, въ которомъ читаемъ: да знаемо будет встыт, яко подобаетъ предварити солнце на благодареніе Тебъ, и къ востоку свъта Тебъ поклонитися (Прем. 16, 28).

Если раскольники не дълаютъ никакихъ предъявленій противъ нашего обычая, когды мы совершаемъ молитвы въ храмахъ, обратясь лицемъ къ востоку противъ солнца: то какое имъютъ право осуждать насъ, когда мы и самыя свои церковныя кругообращенія совершаемъ не по солнцу? Толкуя сій кругообращенія, они придаютъ имъ значеніе противленія Христу: почему же не слушаютъ нашего объясненія, когда говоримъ имъ, что мы этимъ выражаемъ свое благоговъніе ко Христу? Ибо, держа свое лице къ востоку и противъ солнца, мы хотимъ осіяваться свътомъ невидимаго Солнца — Христа, и имъемъ свой взоръ, устремленный къ Нему. Пусть же разсудятъ сами спокойно и здраво, какое положеніе благоприличнъе христіанину, то ли когда онъ держитъ свое лице прямо къ солнцу и Христу, или то, когда бы онъ отвратился отъ свъта и Христа взоромъ своимъ.

Независимо отъ всъхъ этихъ соображеній по сему предмету, не имъетъ ли православная Церковь еще особенныхъ побужденій держаться при своихъ кругообращеніяхъ правой стороны? Имъетъ то, чтобы отдълиться отъ людей неправомыслящихъ, уклонившихся отъ истины, и не подражать имъ даже и въ этомъ дълъ. Ибо то кругообращение, котораго требуютъ раскольники, кому свойственно и обычно? Латинцамъ - измънникамъ чистотъ православнаго ученія въры. Уклонившись отъ Востока-Свъта, и поставивши центромъ тяготънія для всего христіанства свой темный Западъ, они хотъли бы все склонить и привлечь къ своему властолюбію и своеволію. Церковь православная благодатію Божіею стоить и не отторглась отъ своего центра-Востока, къ которому неподвижно устремленъ взоръ ел. Поэтому она не хочетъ подражать латинянамъ и въ

самыхъ своихъ церковныхъ кругообращеніяхъ.— Одного этого должно быть вполнв достаточно для всякаго православнаго христіанина, чтобы держаться того, чего требуетъ православная Церковь, и не увлекаться тъмъ, что дълаютъ и узаконяютъ люди, неповинующіеся истинъ Христова ученія (¹)!

(продолжение будешь)

<sup>(\*)</sup> Къ вещамъ безразличнымъ въ върв, которыя не имъютъ никакого догматическаго и нравственнаго значенія, и потому не заслуживаютъ богословскихъ разсужденій, должно отнести раскольническую привязанность къ своему особому напъву церковныхъ пъсней, къ изображенію святыхъ вконъ въ своемъ особомъ вкусъ, также брадобритіе, или небрадобритіе и другія внъщнія особенности, на которыя они строго обращаютъ свое вниманіе и придаютъ вмъ значеніе благочестія. Во всемъ этомъ ньтъ никакой ни праведности, им угодности Богу, слъдовательно и заслуги предъ Нимъ. Итакъ ньтъ похвалы раскольнику въ тъхъ особежностяхъ, которыя онъ постановилъ для себя въ отдъленіи отъ Церкви Христовой и общества свясаемыхъ Богомъ людей.

#### поника раскольничьяго архіерея (1).

15 марта текущаго года, въ Нижнетагильскъ, пермской губерніи, въ домъ купца Чеусова, открыто раскольническое богослуженіе такъ называемаго австрійскаго согласія, при чемъ взяты вещи, принадлежащія полному архіерейскому и священническому служенію, свъжія просфоры, на которыхъ въ этотъ день совершалась служба, и неизвъстное духовное лице. Мнъ, пишетъ нижнетагильскій единовърческій священникъ, весьма любопытно было видьть духовное лице, и вотъ я видълъ его три раза, 16, 18 и 22 марта.

16 марта я видълъ его въ присутстви многихъ. Это молодой человъкъ, лътъ 30, выше средняго роста, довольно счастливой наружности, съ голубыми глазами, выражающими пытливость

<sup>(</sup>¹) «Духовный Въстникъ» 1864 г. май.

и авторитетъ, съ весьма курчавыми каштановаго цвъта волосами, спускающимися гораздо ниже ушей. Быстрые и гордые отвъты его, манеры и высокій выговоръ сильно напоминали московскаго прилавочника; съ другой стороны упорное и дерзкое отрицаніе, что онъ не духовное ли-це, даже безъ всякой духовной привилегіи, надменная самоувъренность, преднамъренное презръніе къ окружающимъ-указывали въ немъ бойкаго, честолюбиваго искателя приключеній, затьявшаго отчаянную игру въ архіереи. Въ особенности его упорное до ожесточенія отрицаніе отъ духовнаго сана, многія обмольки касательно іерархіи и христіанскаго православнаго богослуженія — весьма измъняли ему и ясно обнаруживали въ немъ авантюриста, способнаго на какое угодно дъло.

18 марта я засталь его за чтеніемъ Евангелія съ русскимъ переводомъ. При взаимномъ
объясненіи нъкоторыхъ мъстъ Евангелія, желая узнать степень его познаній, я убъдился,
что этотъ господинъ до того развитъ, что почти нътъ никакого затрудненія — объяснять ему
что либо изъ области религіи. Онъ какъ будто
обмолькой высказался, что даже читалъ извъстное «Введеніе въ православное догматическое
богословіе» преосвященнаго Макарія и запасся
всъми подобными сочиненіями — претензія, которую можетъ имъть не всякій австрійскій раскольникъ. Въ Нижнетагильскъ есть раскольни-

 ки австрійскаго согласія, не крестьяне, а купцы; но въ нихъ нътъ и сотой доли такихъ познаній.

22 марта у насъ была очень продолжительная бесъда, при которой я окончательно убъдился, что такъ называемый въ паспортъ Василій Михайловъ Носовъ положительно духовное лице. Онъ въ своемъ родъ спеціалистъ. Съ величайшимъ знаніемъ дъла, свойственнымъ только опытному наблюдателю, онъ разсказывалъ мнъ о своихъ путешествіяхъ по православнымъ монастырямъ близь Москвы, разсказывалъ о впечатлъніяхъ, какія онъ вынесъ, посътивъ монастыри: Сергіевскую лавру, Новый Іерусалимъ и скиты Филаретовъ и Платоновъ. Онъ до мельчайшихъ подробностей знаетъ ризницу, начиная отъ аналойной пелены до принадлежностей архіерейскаго облаченія, и притомъ съ объясненіями, какія предлагаются въ «Скрижали». Нашелъ различіе между стихами Митрофана воронежского и преподобнаго Сергія. При самомъ тщательномъ изысканіи, не могъ открыть оригинала, на основаніи котораго имъются источники на поясахъ старообрядческихъ священниковъ. Утверждалъ, что этого не должно быть, что источники должны быть только на мантіяхъ лицъ высшей іерархіи. Онъ очень хорошо знаетъ уставы Церкви, основательно выразилъ нъкоторыя недоразумънія касательно преждеосвященной литургіи и пріобщенія за нею младенцевъ. Онъ критически пере-

чель мнв кодексь старопечатныхъ книгъ, весьма сомнительныхъ по названіямъ. Онъ весьма близко знаетъ составъ и дъйствія центральнаго, такъ называемаго австрійскаго духовенства, говориль о преніяхъ и содержаніи ихъ окружнаго недавняго посланія. Онъ имъетъ столько убъжденій и такого полемического свойства, что положительно можно утверждать, что принятая имъ роль есть роль проповъдника и миссіонера. Между прочимъ онъ читалъ Баронія «дъянія вселенскихъ соборовъ». Въ числь трехъ архіереевъ австрійскаго посланія онъ инкогнито путешествоваль по монастырямъ, все изучая и сравнивая. Съ какимъто Семеномъ Семеновичемъ былъ у московскаго архіерея Филарета и дълалъ возраженія... Онъ состоить подъ покровительствомъ извъстныхъ московскихъ богачей — своихъ единомышленниковъ.

Есть слухъ, что Носовъ изъявилъ желаніе присоединиться къ православной Церкви.

#### ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.**

# БЕСБДА КОЗМЫ ПРЕСВИТЕРА НА БОГОМИЛОВЪ $(x-x_1)$ .

(окончані**є**)

Аще же и въ церкви коли убъжьшися, то на который смъхь приходимъ? Аще ли единъ кто станеть, то умъ его внъ скачеть или неподобная мыслить. Аще же и хвалу Богу усты поюще, то мыслью нельпая строимъ, забывше апостола глаголюща: «въ церкви хощу є словесъ умомъ своимъ глаголати, да ины научю, неже тму словесъ языкомъ» (1). Іяковъ глаголеть: «просите и не пріемлете, зане злъ просите» (2). Такоже и Господь

<sup>(1) 1</sup> Kop. 14, 19.

<sup>(2)</sup> Iar. 4, 3.

веля ны всъмъ сердцемъ просити, егоже просяще глаголете: «аще убо пребудете въ мнъ, и словеса моя въ васъ будуть, егоже аще въсхощете, просите и дасться вамъ; всякъ бо просяй пріемлеть, и толкущему отверзется» (1). (Богословъ) Іоаннъ же възлюбленый ученикъ Господень и евангелистъ глаголеть: «аще въруемъ, яко послушаеть насъ, егоже аще просимъ, въмъ, яко имамъ прошеніа наша» (2). (Павелъ) «Животъ бо есть, рече Павелъ, слово Божіе и дъйствено, остръе паче мечя обоюду остра» (3). «Нужно бо есть царствіе небесное, и нудящінся въсхыщають е» (4). (Златоустъ) Понудимся и мы, братіе, да пріимемъ объщаная та, въ няже и ангели желають приникнути; постоимъ со страхомъ Божіимъ поне въ молитвеный часъ, не ино на языцъ носяще, ино же въ сердцы мысляще. Аще же мысли элыя възбраняють ны, не послушаемъ ихъ; аще и печали кыя напловуть ны на сердце, възверзе(мъ) я на Бога; аще и бъсове воспрещають ны, не боимся ихъ; но подражаемъ слъпца оного, иже велегласно вопіа глаголаше: «Іисусе, Сыне Давидовъ, помилуй мя», емуже прещаху народи да умолчить, онъ же паче болма (5) зваше, тъмже и сподобися прозрънію. Ей, молю вы ся, того

<sup>(1)</sup> Іоан. 15, 7. Мате. 7, 8.

<sup>(2) 1</sup> Ioan. 5, 15.

<sup>(\*)</sup> Esp. 4, 12.

<sup>(4)</sup> Mare. 11, 12.

<sup>(5)</sup> болма — наиболте, весьма.

подражаимъ, да прозримъ сердечьныма очима и ходимъ по путемъ заповъдій Господень. зъмъ ослушатися словесъ Господень, величествомъ сана гордящеся, ни множествомъ богатьства уродующе ('), вся бо си пища суть червемъ, да не на насъ сбудется реченое пророкомъ: (Давидъ) «человъкъ въ чьсти сый не разумъ, приложися скотъхъ несмысленыхъ и уподобися имъ» (2). Суть бо друзіи отъ богатыхъ льстящеся словесы своими и възносящеся безуміемъ своимъ убогаго, сами ся безсмерт(н)и мняще, не цомняще, яко такоже рука Божіа створила есть и того. якоже и тебе. Но да увъдять, яко честьни суть убозіи предъ Богомъ паче богатыхъ. Послушайте Іякова, брата Господня, глаголюща: «не Богъ ли избра нищая сего міра, богаты върою и наслъдники царствію, еже объща любящимъ его? Вы же попрасте нищая» (3). (Христосъ) Слышите же и Господа запрещающа, о тъхже глаголюща: «не презрите никогоже отъ малыхъ сихъ; глаголю бо вамъ, яко ангели ихъ всегда лице видять Отца моего небеснаго» (1). Како ли не помните гордаго и страшнаго оного словесе, еже: «идъте отъ мене проклятіи въ огнь въчный, яко нага мя видъсте, и не облекосте, алчна, и

<sup>(1)</sup> уродовати — юродствовати; не «орудующе» ли?

<sup>(2)</sup> IIcas. 48, 13.

<sup>(8)</sup> Iak. 2, 5. 6.

<sup>(4)</sup> Mare. 18, 10.

не насытисте», и прочая? Онвив же отвещавающимъ и глаголющемъ: «Господи, гдъ тя видъхомъ има, или алчъна, или болна, или въ темници, и не послужихомъ тебъ»? и отвъщавъ царь небесный рече имъ: «понеже не сътвористе единому отъ сея меншая братія моея, мнъ не сътвористе» (1). Да аще небесный царь братію наречеть убогыя, то какой муцъ сподобимся, презряще таковыя? Не твхъ бо презримъ, но глаголавшаго се. Смотрате же и оного богатаго, вже презряще Лазаря нищаго, лежаща въ вратвхъ его, не хотяща гнусы възръти нань; умершу бо Лазарю, взяща и ангели и несоща и на лоно Авраамле; умре же и богатый, и погръбоша и; въ мукахъ сы(й), узръ издалеча Лазаря на лони Авраамли и вскрича, глаголя: «отче Аврааме, помилуй мя и посли Лазаря, да омочить перстъ свой въ водъ и устудить ми языкъ, стражу въ пламени семъ»; какъ слыша отвътъ отъ Авраама: «чадо, помяни, яко въспріалъ еси благая своя въ животъ своемъ, а Лазарь злая; и того ради опочиваеть здв, а ты стражеши» (2). Видите ли, богатіи, кая мъста пріемлють ны, аще убога не помилуемъ? Аще бо и всю нощь стоимъ на молитвъ, въздержаніемъ и постомъ томимся, а лежащаго у вратъ не помилуемъ, всуе трудимся. Что бо дъвства усильніе и удръжанія

<sup>(1)</sup> Mate. 25, 41 — 45.

<sup>(2)</sup> Ayr. 16, 19 — 31.

похотій бъднъе? Но и то мнъ(е) суще милостыни указа ны Господь отъ притча 7 дъвъ; тоже сель велика дътель непріята есть Богомъ, аще не будеть съ тихостью и съ кротостью и съ дюбовію даема; «тиха бо, рече, дателя любить Богъ» (1); и пакы: «милуяй съ тихостью да будеть съ любовыю нелицемърною» (2); всякъ бо възносяйся смирится, и смиряйся възнесется» (3). Что же есть люче (4) съгорънія тълу и раздаяніа всему имънью? Но и то безъ любве не спасеть насъ. Тъмже не можемъ безъ братолюбіа вдазити въ святую церковь, ни высящеся на менщая, ни неистовящеся на длъжныя, да не мнящеся Бога моляще прокленемся. Егда бо речемь Богу: «Отче нашь, иже еси на небесъхъ, остави намъ долгы наша, якоже и мы оставляемъ длъжникомъ нациимъ»: паче проклинаемся и не велимъ нашихъ оставити, якоже и мы не оставляемъ даржникомъ своимъ. (Христосъ) Рече бо Господы «егда принесеши дары своя предъ олтарь, ти момянеши, яко братъ твой имать нъчто на тя, остави ту даръ свой, и смирися съ братомъ своимъ, и тогда принесещи даръ свой Господеви» (5). (Исаіа) И пророкъ глаголеть: «елма великъ еси, толма смирися, да отъ Господа Бога

<sup>(1) 2</sup> Kop. 19, 7.

<sup>(2)</sup> Римл. 12, 8. 9.

<sup>(</sup>s) Лук. 14, 11.

<sup>(\*)</sup> люче — лютье, тяжелье.

<sup>(5)</sup> Mare. 5, 23. 24.

обрящеши благодать» (1), и пакы: «творити праведныя и истину годъ есть Богу паче, нежели жрети жертвы» (2). Еже бо въ человъцъхъ высоко гнустно есть предъ Богомъ. Речеть же мнъ который отъ нездравыхъ съвъстно: «въмы и мы словеса та, и да и въскую множиши ръчи своя»? Азъ же ему отвъщаю, глаголя: не тебе дъля износимъ данаго ны таланта, но неимъющихъ и хотящихъ ради къ Богу прити безцънный бисеръ.

O богатыxъ. Ты бо богать еси, имъя вся исполнь, вътхый и новый завътъ и иныя книгы, исполнены препръныхъ словесъ и ръчій всяцъхъ; и самъ же вся въси. Всего же единого не увъдълъ еси еще, еже душу свою положити за братію свою. Вскую бо затворяеши спасеный путь предъ очима человъкомъ, крыя словеса божественая отъ братіа своея? Того бо ради писана быша, да и ти спасутся ими, а не на изъденіе плъсни и червемъ на пищу. Аще ли въ которыхъ книгахъ дочелъся еси, еже крыти отъ братіа словеса божественая: то по истинъ такыя книгы достойны суть не плъсни точію на изъденіе и черви, но и (о)гню на ижьженіе; понеже разгласъ съ Господемь и святыми его учать и хотять тя съжещи въчнымъ огнъмъ. Ни, человъче, не крый словесъ Божіи(хъ) отъ хотящи(хъ)

<sup>(\*)</sup> Cupax. 3, 18.

<sup>(2)</sup> Притч. 16, 6.

почитати и писати а; но и радъ буди, да ти ся братъ ими спасеть. Не того бо дъля писаны быша, да крыемъ я въ сердци или въ хлъвинъ. Не затворяй царства Божіа отъ хотящихъ внити; не погръбай бисера Божіа въ скупости своей и въ гладьствъ (1); не полагай свъща, въжьженныя подъ одромъ и спудомъ, повелъ бо ны Господь на свъщници подкнути ю, да вси видять свътъ Божій. Ты же того дъля чтеши вътайнъ, да брата препръши; не спасешися и бываеши виненъ многыхъ пагубъ, гладъ душевный въводя въ весь міръ. О гладъ смертный и пагубный, отлучая отъ Бога человъкы! Послушай отъ Бога пророка глаголюща: «и будеть въ послъдняя дни оны, напущу гладъ на землю, и не гладъ хлъба, ни жажа водныа, но гладъ слышати слово Божіе. и обидутъ ищуще словеси Божіа, и не имуть обръсти» (2). Видиши ли, яко не о хлъбъ глаголеть, но о твоей ревности? Понеже ревнуя спасенію братню, не даси писати словесъ Божіи(хъ), ни почитатели, хотя мудритися тъми высокоумьемъ, да тя хытра и честьна вси человъцы творять; понеже ихже словесь не слышавше, таже у тебе слышать, и видяще тя хытра такого суща, сами бо тобою вину обрътше, на горшая съвращаются. (Павелъ) Послушай, что рече апостоль: «открывается гнъвъ Божій съ небесе

<sup>(1)</sup> гладьство — голоданье.

<sup>(2)</sup> Amoc. 8, 11. 12.

на все безчестіе и на неправду человъчьску, съдръжащими истину въ неправдъ; имже разумъніе Божіе явъ есть въ нихъ, Богъ бо имъ яви. И понеже разумъвше Бога, не акы Бога прославиша, того бо ради предасть Богъ въ неискушенъ умъ творити недостойная, наполнены всея неправды, блуда, пронырьства, лихоимства, зла, полны ненависти, убоя, ревности, лукавства, зловравства, щепетныки, клеветникы, укоризныникы, презоривы, величавы, обрътатели злобамъ, родителямъ непокориви, несмысленны, безс(ъ)вътны, небратолюбивы, преступникы клятвамъ, не милостиви. Яко дълающій таковая достойни суть смерти; не точію же сами се творять, но и волю дають творящимъ тах (1). Видите ли, въ колико эло въводить ны непочитаніе и невидъніе книжное? Почитайте часто святыя книгы, да погубите гръжы своя. И капля бо, рече, часто каплющи вдолить (2) камень. (Христосъ) И Господь глаголеть: «любяй мя поучится въ законъ моемъ день и нощь» (3). Многу бо добру ходатаи суть святыя книгы. Аще быхомъ въ законъ Божін ходили, не быхомъ казни съ небесе пріимали: приходить бо, якоже рече, гнъвъ Божій съ небесе на все безчестіе и на неправду человъчьскую. Кая полза нарицатися христіанину, не творяще

<sup>(\*)</sup> PHMJ. 1, 18. 19. 21. 28 — 32.

<sup>(2)</sup> въдолити — долбить, углублять.

<sup>(\*)</sup> IIcas. 1, 2.

дълъ, яже повель Христосъ? Мнози бо отъ человыхъ паче на игры текуть, неже въ церковь, и кощуны и бляди любять паче книгъ. «Будеть бо, рече, время, егда здраваго ученія непослушати начнуть, но по своимъ похотемъ изберуть себъ учителя, и отъ истины слухы отвратять, на кощуны же и бляди уклонятся» (1). Да по истинъ нъсть льпо нарицати христіаны творящихъ таковая; не тако бо суть христіане, аще съгусльми и плесканіемъ и пъсньми бъсовскыми вино пьють, и срящамъ (2) и сномъ и всякому ученью сотонину върують. Егоже бо кто волю творить, тому и рабъ есть; та бо вся дьяволъ указалъ есть. Тъмже иже васъ таковая творить, нъсть вы льпо христіаномъ нарицатися. Откуду же си вся ражаются? не явъ ли, яко отъ непочитанья внижнаго и отъ лъности ерейскыя? Да что противу тому отвъщаемъ?

О епископъхъ и попъхъ. О пастуси словесныхъ овець (3) Божіи(хъ), иже млеко и волну вземлюще отъ стада, а о овцахъ непекущеся! Какъ отвътъ имамъ дати на судъ Божіи, кое слово въздамъ великому пастуху пастушьску, рекцему пророческы усты: «аще низходящаго въ ровъ гръховный не извлечеши, крови его отъ

<sup>(1) 2</sup> Tam. 4, 3.

<sup>(2)</sup> Въ рукописи: срящами; сряща — встръча, гаданіе.

<sup>(3)</sup> Въ рукописи: одь.

руки твоея взыщу, глаголеть Господь» (1)? Епископу бо и попа подобаеть учити и наказати порученныя ему люди, самому преже удалившеся отъ всего зла, якоже велить Павелъ, паче же Христосъ. (Павелъ) «подобаеть, бо, рече, епископу безъ порока быти, яко Божію приставнику, не себъ годящу, не гнъвливу, не кваснику, не люту, не мьздоимцу во ученій по върнъмъ словеси, да исполненъ будеть утъщати въ здравъмъ ученіи, противникы въръ обличати» (2), о всемъ блазъмъ самъ ся дая образъ. Послушайте, пастуси; къ вамъ бо есть слово се. (Златоустъ) послушайте вси дръжащіи люди Божіа; послушайте гласа старъйшины пастушьска, рекшаго: «пастухъ добрый душю свою полагаеть за овца; а иже есть наимникъ, а не пастухъ, емуже не суть своя овца, аще узрить волка идуща, то оставивъ овца бъжить отъ овець, и волкъ въсхытить и распудить овца». Откуду бо исходять сіи, зліи пси, еретическая ученія? не отъ лъности ли и грубости пастушьскы? Откуду ли разбойници и татіе, рекше гръси и неправды? не отъ неказаніа ли епископьска? Како бо слово Божіе правитися хощеть грубомъ и невъдущемъ закона, ставививомъ законодателемъ многажды мьздъ, еже есть второе идоложретье? Пакы глаголю: послушайте, о пастуси, и блюдите стада порученнаго вамъ, учаще съ кротостью и кажу-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) leser. 3, 18. 20. 33, 8.

<sup>(2)</sup> THT. 1, 7 — 9.

ще съ любовью, да не на васъ сбудется реченое: «о горе вамъ, вожеве слъпіи, яко затворяете царствіе Божіе предъ человъкы, ни сами влазяще, ни иному дасте влъсти» (1). Послушайте, пастушьскыя старъйшины, и не почитайте (2) учаще порученныя вамъ люди; не погребайте таланта въ пищахъ, не крыйте бисера Господня въ пьянствъ. Аще бо онъ рабъ, пріимъ единъ сребреникъ и того не погубивъ, но принесъ къ Господеви и рече: «убояхся тебе, яко яръ еси, жнеши, идъже не съявъ, и сбираеши, удуже не расточивъ; и шедъ скрыхъ сребренникъ твой, и се имаши свое», и какъ слыша отвътъ, каку маду пріа: «злый бо, рече, рабе, въдаше мя, яко жну, идъже не съявъ, и сбираю, удуже не расточивъ; почто убо не даяше сребра моего купцемъ, да быхъ пришедъ (3) взялъ свое съ прибыткомъ? И рече къ предстоящимъ: въверзите неключимаго раба въ геону огньную» (4); послушайте, пастуси, страшнаго сего отвъта, аще убо не погубивый сребреника Господня, но въ платъ чистъ свое принесъ владыцъ, толми мученъ будеть: колми паче пріимы(и) два сребреника или три и тъхъ несъхранше, но въ лъности погребъще, сугубы трегубы мукы пріимуть (Петръ) Послушай-

<sup>(1)</sup> Mare. 23, 13.

<sup>(</sup>²) почитать — въ смысть ласкательства; не слъдуетъ ли читать: не почивайте, т. е. не переставайте?

<sup>(</sup>в) Въ рукописи: пришелъ.

<sup>(4)</sup> Mare, 25, 24 — 30.

те връховнаго аностоля. Петра, како вы учить, глаголя: «пасеть еже въ васъ стадо Божіе, присъщающе не нужею, но волею; ни мадою, но мобовью; ни акы обладающе областью, но образъ бывающе стаду; и явльшеся начальнику пастухомъ, и пріимете неувядающій славы ванець»; и измыйтеся и бдите: супостать вашь діяволь акы девь рыкая ходить, ища кого пожрети, емуже противитеся тверди върою» (1). Слышаще убо си словеса, о епископи, како есть намъ придежати льпо о порученъмъ стадъ, да сподобимся пріати объщаная благая. Аще бо епископъ и цонъ акы притокъ (2) сведеть выю свою отъ поста, по писаному (в), а людей порученных вму съ любовью не уча страху Божію, ничтоже есть. Послужь бо ми есть словеси сему Исаія пророкъ и апостоль Павель, глаголя: «аще раздаю все имяные мое, и аще предамъ твло свое на ижжене, любве же не имамъ, ничтоже есмь» (1). «Судъ бо безъ милости несътворшему милости» (5). Тъмже учай да учить съ мобовью не любящая его точью, но и ненавидящая; (Христосъ) рече бо Господь: «вще любите любящая васъ точью, жая вамъ мада есть? и гръшници бо тоже творять; вы же мобите врагы ваща, добро творите ненавидящимъ васъ, молитеся за творящая

<sup>(1) 1</sup> Herp. 5, 2 — 4. 8. 9.

<sup>(°)</sup> притокъ — кольцо, кругъ.

<sup>(\*)</sup> Mca. 58, 5.

<sup>(4) 1</sup> Kop. 13, 3.

<sup>(\*)</sup> Iak. 2, 13.

вамъ пакости, да будете същове Отца важего, иже есть на небесвхъ» (1). Аще ли ослушаемся словесъ сихъ и не съхранимъ всвхъ повелъныхъ намъ; то и о насъ сбудется страшное слово, еже Богъ пророчи усты изглагола: «сыны родихъ и възнесохъ, ти же мя преобидища» (2). Подражайте плодящая винограды, како ти бдять день и нощь округь ходяще, плещущи и кличуще, не дадуще ни звърю, ни татю, ни птицамъ озобати (3) винограда; тако и вы творите, епископи, да не дивій вепрь дьяволь озоблеть Господня винограда Аще бо собъ точью годите продолжающе молитвы, а сироты и вдовы неистергнуще печали; то речеть вы пророкъ: «что ми множество молитвъ вашихъ глаголеть Господь? Вся та мрзъска ми суть. Егда руцъ свои въздежете ко мить, отвращу очи свои отъ васъ; и аще умяюжите молитвы, не послушаю васъ, рукы бо ваша полни суть крови»; — стенаніа бо и слевы убогыхъ кровъ наричють книгы; — «но измыйтеся и чисти будете, научитеся добро твориты, набавите обидима, судите спротъ, и оправдайте вдовицу; и аще будуть гръси ваши акы оброщени (4), акы снъгъ убълю я. И аще хощете и послушаете мене, благая земная сивсте»; -- которыя земля? сея и оноя, юже объща Господь

<sup>(1)</sup> Ayr. 6, 32. Mare. 5, 44 — 46.

<sup>(</sup>²) Mca. 1, 2.

<sup>(</sup>в) озобати — пожрать, опустоймть.

<sup>(4)</sup> оброщити — окрасить.

кроткымъ наслъдити (¹); — «аще ли не хощете, рече, послушати мене, оружье вы поясть: уста Господня глаголаша сія» (2). Тъмже видяще си вся, что объща Господь добрымъ и злымъ, кацъмъ есть намъ лъпо быти о учени людемъ? Мы бо есмы винны гръхомъ людій своихъ и посъченью; намъ есть слово въздати о нихъ. Аще бо ся отъ насъ кто отъ мясъ и отъ вина въздержить и всякоя сласти удалить: ничимже скота кромъ есть; и конь бо и волъ таже творить. Но аще люди порученыя ему (3) и учимъ я страху Божію: тогда есмы по истинъ епископы и настоятельницы Божьи и святыхъ апостолъ. Подражайте бывшихъ преже васъ въ вашихъ санъхъ святыхъ отець и епископъ, Григорья мъню и Василья и Ивана и прокыя, ихже имена помянувше боятьбося бъси, ихже печали и скорби о людехъ бывшая кто исповъсть? ихже памяти веселятся ангели и человъци. Не буди никтоже отъ апостоль Іюда Искаріоть; не рци никтоже: «немощно естя вся (4) лъта такому быти: ти бъша святіи велиціи кръпки и лъта ихъ добра, нынь же зла насташа». И, отци, не помышляйте; то бо бывый Богъ и тогда и нынъ тоже есть и въ въкы, и всегда на всъхъ мъстъхъ милуеть

<sup>(1)</sup> Mare. 5, 5.

<sup>(2)</sup> Mca. 1, 11 — 20.

<sup>(3)</sup> Здёсь какой-то глаголь опущень.

<sup>(4)</sup> Должно быть: въ ся (т.е. въ сія).

призывающихъ его. Подражайте Ивана прозвитера новаго, егоже и отъ васъ самъхъ мнози знають, бывшаго пастуха и ексарха, иже въ земли болгарьстъй; и не глаголите: «не можеть такъ быти въ си лъта»; вся Богъ можеть, аще мы хощемъ. Сами бо въсте, како въ дому Божіи жити, еже есть церквы Божія.

Молю же вы о Господи и о семъ, святія отци и пастуси, и всякого человъка почитающаго книгы сіа: не зазри никтоже грубости моей и безумью моему; Духъ бо, идъже хощеть, дышеть. Но паче прославите и хвалите Бога предивнаго, иже и въ мя, акы въ Валамле осля, слово человъчьско вложи; и Содомляномъ же песъ бесъдова, обличая безстудъство ихъ. Въсте бо, въсте, братья и отци, знающи мя, яко грубъ и некниженъ есмь; тъмже аще се бы философъ или кый хытрець въщаль, то нъкто бы неистовяся реклъ: «нъсть отъ Бога учене се, но отъ ума хытреця». Ни пакы блазнися о мнв никтоже, мня мя что велико исправивша и въстопріимша (') сій даръ ученіа. Но да славимъ вси всегда святаго Духа въ Троици кланяемаго, иже своихъ рабъ не презрить, но всегда вся здъ кажеть, дыхая въ нихже хощеть, не въвърныхъ точью, но и въ поганыхъ, вся влекый къ себъ на славу, якоже есть писано о Валаамъ волсвъ: «бысть

<sup>(1)</sup> воспріимша?

бо, рече, Духъ Божій на Валаамв», иже прорече въ злыхъ и невърныхъ людехъ о рожествъ Господни, глаголя: «взыде(ть) звъзда отъ Іякова, и въстанеть человъкъ отъ Израиля» (1), человъкъ плотію, Богъ божествомъ, Іисусъ Христосъ Господь нашь, емуже слава съ Отцемъ и съ святымъ Духомъ и нынъ, и присно, и въ въкы въкомъ. Аминь.

<sup>(\*)</sup> Числ. 24, 2. 17.

## **ОГЛАВЛЕНІЕ**

# второй гасти

#### ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

## на 1864 годъ.

| стран.                                   |
|------------------------------------------|
| Слово въ великій пятокъ                  |
| Домашній бытъ первенствующихъ христіанъ  |
| •                                        |
| Свидътельство грека о перстосло-         |
| женіи для крестнаго знаменія, изъ пер-   |
| вой четверти XVII въка 76.               |
| Къ наблюдающимъ за современ-<br>ностію   |
| Русскій расколь предъ судомъ             |
| истины и Церкви (продолжение) 129 и 388. |
| О женскомъ священнодъйствова-            |
| ніи                                      |

| Состояніе протестантскаго бого-                                          |        |
|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| словія въ концѣ XVIII вѣка (окончаніе)                                   | · 221. |
| Слово въ день пятдесятницы                                               | · 259. |
| Любопытный документъ о рас-<br>кольническихъ архіереяхъ                  | 307.   |
| О мърахъ противъ раскола въ са-<br>ратовской епархіи по обращеніи иргиз- |        |
| скихъ монастырей къ единовърію                                           | 355.   |
| Поимка раскольничьяго архіерея                                           | 407.   |

Памятники древне-русской духовной письменности: Бесъда Козмы пресвитера на богомиловъ (X—XI в.). 82, 198, 310 и 411.

#### опечатки.

| стран.       | строк. | напечатано:     | должно быть:  |
|--------------|--------|-----------------|---------------|
| 9.           | 7.     | смертному       | смертоносному |
|              | 13.    | святые          | взятые        |
| 11.          | 16.    | уничтожитъ      | уничижитъ     |
| 290.         | 10.    | онъ             | онъ           |
| 2 <b>95.</b> | 19.    | никакая         | ни какая      |
|              | 9-20.  | не не говорится | не говорится  |





