

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



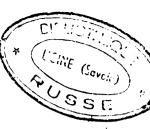






086





# иже во святыхъ отца нашего

AGAHAGIA,

# APXIETINCRODA AJERCAHAPINCRAFO.

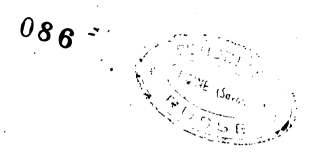
часть пврвая.

МОСКВА. въ типографіи в. готьв. 1851. 281.1 At 3536 U.1 8091E

#### HETATATS HOSBOAGETCA

съ тъмъ, чтобы, по отпечатанія, до выпуска изъ типографіи, представлено было въ Цензурный Комитеть узаконенное число экземпляровъ. Москва. Января 29 дня 1851 года.

Цеплорь, Московской Семинаріи Ректорь, Архимандрить Вегеній.



# 1. С.ЛОВО

### на язычниковъ.

Вълвніе богочестія и вселенской истины не столько имъетъ нужды въ человъческомъ наставленін, скольво познается само собою; потому что едва не вопість е себв ежедневно въ дълахъ, и свътлъе солнца отврываеть себя въ Христовомъ ученіи. Но поелику тебъ, блаженный, желательно слышать о семъ; то, по мара силь своихъ, предложу начто о вара Христовой; тамъ наче, что, хотя и самъ ты можешь вайдти сіе въ Божіемъ Словъ, однако же съ любовію слушаешь, что говорять и другіе. Ибо какь святыхъ и богодухновенныхъ Писаній достаточно къ изъясненію истины, такъ и блаженными нашими Учителями сочинены о семъ многія книги. И если кто будеть читать ихъ, то найдеть въ нихъ искоторымъ образомъ истолкованіе Писаній, и прійдеть въ состояніе вріобръсти жемаемое имъ въдъніе. Но поелику не имъемъ въ рукахъ теперь сочиненій сихъ Учителей; то, чему научился я изъ оныхъ, - разумъю же о въръ во Христа Спасителя, -- необходимо изложить и сообшить сіе тебъ письменно, чтобы ученія, заключающагося въ словъ нашенъ, не почелъ кто маловажнымъ, и не сталъ предполагать, будто бы въра во Христа не разумна.

112, 17 1 121, 152, 148, 149, 153, Cperior and another

Такія же клеветы въ укоризну нашу слагають язычвики. Они громко смъются надъ нами, указывая не на иное что, а только на кресть Христовъ. Но темъ паче можно пожальть о безчувствін ихъ. Клевеша на кресть, не видять они силы креста, наполнившей цълую вселенную, не видять, что крестомъ стали явны для встать дтла боговъдтнія. Ибо если бы сами они искренно вникли умомъ въ Божество Христово, то не стали бы столько насмъхаться; а напротивъ того, познали бы сего Спасителя міру, познали бы, что въ крестъ — не вредъ, но врачевство твари. Если съ явленіемъ креста уничтожено всякое идолослужение, и крестнымъ знамениемъ прогоняется всякое бъсовское мечтанів; если единому Христу покланяются, и чрезъ Него познается Отецъ; если противоръчущіе постыждаются, и Христосъ съ каждымъ днемъ невидимо преклоняетъ къ Себъ души прекослововъ; то вправъ мы сказать язычникамъ; какъ же можно дъло сіе признать человъческимъ, а не исповъдать паче, что Возшедшій на кресть есть Божіе Слово и Спаситель міра? Мнъ кажется, что съ язычниками дълается тоже, что и съ человъкомъ, который бы сталъ унижать солнце закрытое облаками, и потомъ-дивиться его свъту, видя, что озаряется имъ вся тварь. Какъ прекрасенъ свътъ, а еще прекраснъе виновникъ свъта - солице; такъ, поелику наполнение цълой вселенной боговъдъніемъ есть Божіе дъло, необходимо виновникомъ и вождемъ въ такомъ успъщномъ дъйствін быть Богу и Божію Слову.

Итакъ, сперва обличу, сколько могу, невъжество невърующихъ, чтобы, по обличени лжи, сама собою возсіяла, наконецъ, истина, и для тебя несомнънно

было, что увъроваль ты въ истину, и, познавъ Христа, не впалъ въ обманъ. Думаю же, что съ тобою, какъ съ христолюбцемъ, прилично разсуждать о Христъ. Ибо увъренъ, что въдвије о Немъ и въру въ Него предпочитаешь всему.

Въ началъ не было зла; потому что и теперь нътъ его во святыхъ, и для нихъ вовсе не существуетъ оно. Но люди, въ послъдствіи, сами противъ себя начали примышлять и воображать злое. Отсюда же, конечно, образовали себъ и первую мысль объ идолахъ, не сущее представляя какъ сущее.

Создатель игра и Царь царей Богъ, превысшій всякой сущности и человъческого примышленія, какъ благій и все превосходящій добротою, сотвориль родъ человъческій по образу Своему, собственнымъ Словомъ Своимъ, Спасителемъ нашимъ Інсусомъ Христоиъ, и чрезъ уподобление Себъ содълалъ его созерцателемъ и знателемъ сущаго, давъ ему мысль и въдъніе о собственной Своей въчности, чтобы человъкъ, сохраняя сіе сходство, никогда не удаляль отъ себя представленія о Богъ, и не отступаль отъ сожитія со святыми, но, имъя въ себъ благодать Поаателя, имъя и собственную свою силу отъ Отчаго Слова, быль счастливь и собесвдоваль съ Богомъ, живя невинною, подлинно блаженною и безсмертною, жизнію. Ни въ чемъ не имъя препятствія къ въдънію о Богъ, человъкъ, по чистотъ своей, непрестанно созерцаеть Отчій образь, Бога-Слова, по образу Котораго и сотворенъ, приходитъ же въ изумленіе, уразумъвая Отчее чрезъ Слово о всемъ промышленіе, возносясь мыслію выше чувственнаго и выше всякаго телеснаго представленія, силою ума

своего насаясь божественнаго и мысленнаго на мебесахъ. Когда умъ человъческій не занять твлеснымъ, и не примъшивается къ нему со-вив возбуждаемое нимъ вождельніе, но весь онъ горь и собранъ въ себъ самомъ, какъ было въ началь: тогда, преступивъ за предълы чувственнаго и всего человвческаго, парить онь въ горнихъ, и взирая на Слово видитъ въ Немъ Отца Слову, услаждаясь созерцаніемъ Его н обновляясь въ любви къ Нему. Такъ и священныя Писанія о первомъ сотворенномъ человъкъ, который на еврейскомъ языкъ названъ Адамомъ, говорятъ, что въ началь съ непостыднымъ дерзновеніемъ устремленъ былъ онъ умомъ къ Богу, и сожительствоваль со Святыми въ созерцанін мысленнаго, какое имълъ въ ономъ мъстъ, которое святый Моисей, въ переносмомъ сиыслъ, наименовалъ раемь (Быт. 2, 8.). А къ тому, чтобы видеть въ себе Бога, достаточно душевной чистоты, какъ н Господь говорить: блажены чистін сердцемь; яко тін Бога узрять (Мато. **5**, 8.).

Такимъ, по сказаниому, Создатель содълалъ родъ человъческій, и желалъ, чтобы такимъ же и пребылъ онъ. Но люди, вознерадъвъ о совершеннъйшемъ, и нольнившись постигнуть оное, охотите взыскали того, что ближе къ нимъ; ближе же къ нимъ были тъло и тълесмыя чувства. Посему уклонили они умъ свой отъ мыслевнаго, начали же разсматривать самихъ себя. А разсматривая себя, занявшись тъломъ и пными чувственными вещами, и обольщаясь симъ, какъ своею собственностію, впали въ самовождельніе, предпочетши собственное созерцанію божественнаго, и закоснъвъ въ этомъ, не хотя оставить ближайщаго

къ нимъ, смятенную и возмущенную всякими вождеабыями душу свою подавили плотскими удовольствіями; наконецъ же, забыли о своихъ силахъ, дарованныхъ Богомъ въ началъ. Что сіе истиню, -- можно видъть то и на первосозданномъ человъкъ, какъ говорять о немъ священныя Писанія. Пока умъ его устремленъ былъ къ Боту и къ созерцанію Бога, онь отвращался отъ воззрънія на тъло. Когда же, во совъту змія, оставиль мысль о Богъ, и началь разсматривать себя самого; тогда впаль въ плотское вождельніе. И уразумьша, яко нази быша (Быт. 3, 7.), и уразумъвъ, устыдились. Узнали же наготу свею, не столько по недостатку одеждъ, но и потому, что совлеклись созерцанія Божественнаго, и обратын мысль къ противоположному. Ибо, уклонившись отъ мысленнаго устремленія къ Единому и Сущему (разумъю Бога), и отъ любви къ Нему, вдались уже въ различныя и частныя пожеланія тъла. Потомъ, какъ обыкновенно бываеть, допустивъ въ себя вождельніе каждой вещи и вдругь многихь вещей, начали имъть привязанность и къ самымъ вожделъміямь; а потому стали бояться оставить ихъ.

Отсего произошли въ душт и боязнь, и страхъ, и удовольствіе, и мысли свойственныя смертному. Дуна, не желая оставить вождельній, боится смерти и разлученія съ тъломъ; снова же вождельвая и не достигая подобнаго прежнему, научается убивать и дълать неправду. А почему и сіе дълаеть душа, — умъство будеть объяснить это, по мъръ силъ.

Уклонившись отъ созерцанія мысленнаго, употребляя во зло частныя телесныя силы, услаждаясь разсматриванісмъ тела, замъчая, что удовольствіе для

нее есть нъчто доброе, душа въ обольщении своемъ злоупотребила наименованіемъ: доброе, и подумала, что удовольствіе есть самое существенное добро; какъ и человъкъ, помъшавшійся въ умъ, просить меча на всякаго встръчнаго, и думаеть о себъ, что поступаеть въ этомъ благоразумно. Полюбивъ же удовольствіе, душа начала различными способами воспроизводить оное; потому что, по природъ будучи дъятельною, котя отвращается отъ добраго, однако же не прекращаеть своей дъятельности, и потому обращаеть свою дъятельность уже не на тель, и не на то, чтобы созерцать Бога, но остановясь мыслію на не сущемъ, употребляетъ способности свои превратно, пользуясь ими для измышленныхъ его вождельній; ибо сотворена свободною, можеть какъ преклоняться на доброе, такъ и отвращаться оть добраго; отвращаясь же оть добраго, непремънно останавливается мыслію на противномъ тому. Но не можеть вовсе прекратить свою дъятельность, будучи, какъ сказано выше, дъятельною по природъ, и сознавая свободу свою, видить въ себъ способность употреблять телесные члены на то и на другое, и на сущее и на не сущее. Сущее же-добро, а не сущее — зло. И сущее называю добромъ, поколику оно имъетъ для себя образцы въ сущемъ Богъ; а не сущее называю зломъ, поколику не сущее произведено человъческими примышленіями. Тъло имъетъ у себя глаза, чтобы взирать на тварь, и изъ примъчаемаго въ ней всестройнаго порядка познавать Создателя. У него есть слухъ для слышанія Божінхъ словесъ и Божінхъ законовъ. У него есть руки для произведенія ими необходимаго, и для молитвеннаго

воздъянія ихъ къ Богу. Но душа, уклонившись отъ созерцанія того, что-добро, и отъ обращенія на то своей дъятельности, въ заблуждении своемъ обращаетъ уже оную на противоположное. Потомъ, какъ сказано выше, усматривая свои способности, и злоупотребляя нии, воображаетъ, что можетъ обратить и тълесные члены на противоположное. Посему, виъсто того, чтобы разсматривать тварь, обращаеть она глазъ на вождельнія, доказывая симъ, что и это ей возможно; и думаетъ, что, однажды устремивъ свою дъятельность, сохраняеть она свое достоинство, и не погръшаеть, дълая, что можно; не знаеть же, что сотворена, не просто устремлять свою дъятельность, но устремлять, на что должно. Посему-то и Апостольское слово заповъдуетъ: вся лъть суть, но не вся на пользу (1 Кор. 10, 23.). Но человъческая дерзость, имбя въ виду не то, что полезно и прилично, а что возможно, начала дълать противоположное. Потому и руки подвигнувъ на противное, стала ими убивать, и слухъ употребила на преслушаніе, и иные члены, вмъсто законнаго чадородія, - на прелюбодъянія, и языкъ, вмъсто благохваленія,-на хулы, злословіе и ложныя клятвы, опять и руки-на татьбу, и на то, чтобъ бить подобныхъ намъ человъковъ, и обоняніена разнообразіе благовоній, возбуждающихъ къ похотливости, и ноги — на скорость изліяти кровь (Притч. 1, 16.), и чрево-на пілиство и на пресыщеніе безъ мъры.

Все же это—порокъ и душевный гръхъ, и не иное что сему причиной, какъ отвращение отъ совершеннъйшаго. Представь, что ъздокъ, съвъ на коней на ристалищъ, не обратитъ вниманія на цъль, къ кото-

рой ему должно направить свой быть, а поворотывь въ другую сторону, просто погонить коня, сколько можеть (а можеть онь, сколько хочеть); и иногда направить коней на встръчныхъ, а иногда ногонитъ ихъ по стремнинъ, несясь, куда увлекается быстротою коней, между темъ какъ думаеть, что и при такомъ бъгъ не минуетъ цъли, потому что въ виду у него одна скорость взды, а не смотрить на то, что далеко онъ отъ цъли. Такъ и душа, совратившись съ пути къ Богу, и сверхъ мъры понуждая тълесные члены, лучше же сказать, гоня съ ними и себя, погръшаеть, и дълаеть себъ зло, не примъчая, что сбилась съ дороги, и удалилась отъ истинной цели, на которую взирая христоносный мужъ, блаженный Павель сказаль: къ преднамъренному теку, къ почести вышняго званія Христа Іисуса (Фил. 3, 14.). Такъ Святый, имъя цълію добро, никогда не дълалъ зла.

Нъкоторые изъ еллиновъ, уклонясь съ пути, и не познавъ Христа, утверждали, что зло существуетъ самостоятельно и само по себъ: и въ этомъ погръшаютъ они по двумъ отношеніямъ. Или Создателя лишаютъ достоянія быть Творцемъ сущаго. Ибо не будетъ Онъ Господомъ сущаго, если зло, какъ они говорятъ, само по себъ имъетъ самостоятельностъ и сущность. Или опять, желая, чтобы Онъ былъ творцемъ всяческихъ, по необходимости дълаютъ Его и творцемъ зла; потому что, по словамъ ихъ, и зловъ числъ существъ. А сіе окажется нелъпымъ и невозможнымъ; потому что зло не отъ добра, не въ немъ и не чрезъ него. Ибо не будетъ уже то и добромъ, что имъетъ смъщанную природу, или стало причиною зла.

И нъкоторые еретики, отпавъ отъ церковнаго ученія, и потерпъвъ крушеніе въ въръ, въ безуміи своемъ принсывають также злу самостоятельность. Кромъ же истиннаго Отца Христова, воображають себв иного бога, и сего нерожденнаго творца зла и виновника злобы признають и создателемь твари. Но не трудно опровергнуть ихъ божественнымъ Писаніемъ и твиъ же самымъ человъческимъ разумомъ, которымъ, взиысливъ сіе, приводятся они въ бъснованіе. Такъ Господь и Спаситель нашть Інсусъ Христосъ, подтверждая слова Монсеевы, что Господь Богь единь есть (Втор. 6, 5.), говорить въ Евангеліи Своемъ: исповъдаютися, Отче, Господи небесе и земли (Мато. 11, 25.). Если же единъ богъ, и Онъ-Господь неба и земли; то какъ быть иному Богу, кромъ Его? Гдъ будеть признаваемый ими богь, когда въ цъломъ объемъ неба и земли все наполняется единымъ истиннымъ Богомъ? И какъ нному быть творцемъ того, надъ чъмъ Господь есть самъ Богъ и Отецъ Христовъ, по Спасителеву слову? Развъ скажутъ, что зый можеть быть господомь и принадлежащаго благому Богу, какбы въ равновесіи съ Нимъ. Но если стануть утверждать сіе; то смотри, въ какое внадуть нечестіе. Между равномощными невозможно будеть найдтись превосходнъйшему и совершеннъйшену. Ибо если безъ воли одного существуетъ другое, то въ обоихъ – равная сила, и въ обоихъ – немощь; въ обоихъ-равная сила, потому что бытіемъ своимъ превозмогають изволеніе другь друга; и въ обоихънемощь, потому что, когда не хотять они, противъ воли выходить двло; и благій существуєть противь ван злаго, и злый-противъ воли благаго. Съ дру-

гой стороны, можно сказать и сіе. Если видимыя вещи суть произведенія злаго; —что будеть произведеніемъ благаго? Ибо ничего не видимъ, кромъ единой твари Создателя. Что же служить и признакомъ бытію благаго, когда нъть Его произведеній, по которымъ бы можно было познать Его? Ибо Создатель познается изъ дълъ. Да и вообще, какъ будутъ два существа противоположныя другь другу? Или что будеть раздълять ихъ, чтобы существовали они одно внъ другаго? Вмъстъ имъ быть невозможно; потому что разрушительны одно для другаго; не могуть же существовать и одно въ другомъ, потому что не соединимо и неподобно естество ихъ. Слъдовательно, раздъляющимъ ихъ окажется нъчто третіе; и оно будеть также богь. Но не извъстнымъ останется, къ какому естеству принадлежить сіе третіе, къ естеству ли добраго, или къ естеству злаго; къ естеству же того и другаго принадлежать ему невозможно.

Итакъ, поелику такая мысль ихъ оказывается нетвердою, — необходимо просіять истинъ церковнаго въдънія, а именно, что зло не отъ Бога, и не въ Богъ, что его не было въ началъ, и нътъ у него какой либо сущности; но люди, съ утратою представленія о добръ, сами себъ, по своему произволу, стали примышлять и воображать не сущее. Какъ смъжающій глаза, когда солнце взошло, и вся земля осіявается свътомъ его, вымышляєть себъ тму, хотя и нътъ тмы, и потомъ ходитъ, блуждая какъ во тмъ, не ръдко падая, приближаясь къ стремнинамъ, самъ же остается въ той мысли, что нътъ свъта, а естъ тма; ибо думая, что смотритъ глазами, вовсе ничего ими не видитъ: такъ и душа человъческая, смъживъ

око, которымъ можеть созерцать Бога, измыслила себъ злое, и на него обративь свою дъятельность, не знаеть, что, представляя себя дълающею нъчто, ничего она не дълаеть; потому что воображаеть не сущее, и не такою уже остается, какою сотворена; но въ какое смъщеніе сама себя привела, такою и оказывается. Ибо сотворена была созерцать Бога и озаряться Имъ; она же, вмъсто Бога, взыскала тлъннаго и тмы, какъ нъгдъ и Духъ говорить въ писмени: Сотвори Бога человъка праваго. И сіи взыскаша помысловъ многихъ (Еккл. 7, 30.).

Такъ произошло и образовалось въ началъ изобрътеніе и примышленіе зла людьми. Но нужно сказать уже и о томъ, какъ люди дошли до идолобъсія. Изъ сего узнаешь, что изображеніе идоловъ было вовсе не отъ благаго, но отъ злобы. А что инъетъ худое начало, то, будучи всецъло худо, никогда ни въ чемъ не можетъ быть признано добрынъ.

Ауша человъческая, не удовольствовавшись приимиленіемъ зла, постепенно начала вдаваться еще въхудшее. Познавъ различія удовольствій, утвердившись въ забвеніи божественнаго, услаждаясь же тълесными страстями, и имъя въ виду одно настоящее и уваженіе къ нему, душа помыслила, что нътъ уже ничего, кромъ видимаго, но одно преходящее и тълесное—для нея добро. Совратившись же съ пути, и забывъ о себъ, что сотворена по образу благаго бога, не созерцаеть уже, при помощи данныхъ ей силь, того Бога—Слова, по Которому и сотворена, во, ставъ внъ себя самой, останавливается мыслію на ве сущемъ, и воображаеть оное. И это какбы зер-

цало, въ которомъ одномъ могла видъть Отчій образъ, закрывъ въ себъ множествомъ столнившихся тълесныхъ вождельній, не видить уже того, что должно умопредставлять душть, а носится повсюду, и видить одно то, что подлежить чувству. Отсего, исполнившись всякихъ плотскихъ вождельній, и смущаемая уваженіемъ къ чувственному, наконецъ, того Бога, Котораго предала забвению въ умъ, воображаеть въ твлесномъ и чувственномъ, имя Божіе при-своивъ видимому, и то одно прославляя, что ей на-жется угоднымъ, и на что взираетъ она съ пріятно-стію. Итакъ, идолослуженію предшествуетъ зло какъ жаеть въ тълесномъ и чувственномъ, имя Божіе припричина. Люди, научившись примышлять себъ не сущее эло, вообразили себъ также и не сущихъ боговъ. Представь, что погрузившійся въ глубину не видить уже свъта и вещей, видимыхъ при свъть, потому что глаза его обращены внизъ, и надъ нимъ лежить глубокій слой воды; ощущая же одно то, что находится во глубинъ, думаетъ онъ, что кромъ сего нъть уже ничего, а, напротивъ того, сін видимыя имъ вещи составляють все въ собственномъ смысль существующее. Такъ и въ древности обезумъвшіе люди, погрузившись въ плотскія пожеланія и мечтанія, предавъ забвенію и понятіе и мысль о Богв, при слабомъ своемъ разсудкв, лучше же сказать, при отсутствіи разума, видимыя вещи вообразили себъ богами, прославляя тварь паче Творца, и обожая скоръе произведенія, нежели ихъ виновника и создателя-Владыку Бога.

Но какъ, въ приведенномъ выше примъръ, погружающися въ глубину, чъмъ болъе сходятъ вишъъ, тъмъ въ больщую стремятся тму и глубь; такъ было

и съ человъческимъ родомъ. Ибо не просто впали люди въ идолослужение, и не остановились на томъ, съ чего начали; но въ какой мъръ закоситвали въ прежнемъ, въ такой же взобрътали себъ новыя суевърія, и не зная сытости въ нрежнихъ своихъ худыхъ дълахъ, пресыщались новыми, преуспъвая въ сранотъ, далъе и далъе простирая свое нечестие. О семъ свидътельствуетъ и божественное Писание, говоря: егда приндетъ нечестивый во глубину золъ, нерадить (Првтч. 18, 3.).

Какъ скоро умъ человъческій отступиль отъ Бога, лоди, виспадая въ понятіяхъ и помыслахъ, прежде всего воздали божескую честь небу, солнцу, лунъ и звъздамъ, подумавъ, что они-не только боги, но и виновники всего прочаго. Потомъ, еще ниже нисхода омраченными помыслами, наименовали богами эмръ, воздухъ, и что въ воздухъ. Поступивъ же далье во зав, возвеличили уже богами стихіи и начала твлеснаго состава: теплоту, холодъ, сухость и выжность. И какъ совершенно упадшіе влачатся по жиль, подобно землянымь улиткамь; такъ злочестивъйшіе изъ людей, павъ и унизившись въ предстамены о Богъ, въ число боговъ включили, наконецъ, модей и изображенія людей, какъ еще живыхъ, такъ уже и умеринихъ. А возжелавъ еще худшаго, и остановившись на томъ мыслію, божественное и премірвое Божіе имя перенесли уже на камни, на дерева, на пресмыкающихся въ водъ и на сушъ, и изъ безсловесныхъ-на животныхъ свиръпыхъ; имъ стали воздавать всякую божескую честь, отвратились же оть истиннаго, дъйствительно сущаго, Бога Отца Христова. И, о если бы хотя на этомъ остановилась дер-T. XYII.

зость перазумныхъ, и не сквернили они себя большимъ злочестіемъ, простирансь еще далье! Ибо нъкоторые до того унизились мыслію, и омрачались умомъ, что измыслили себъ, и вмъсть обоготворили, даже то, что вовсе никогда не существовало, и чего не видно между сотворенными вещами. Смъщавъ и разумное и безсловесное, и сочетавъ между собою несходное по природъ, кланяются они тому, какъ богамъ. Таковы у египтянъ боги съ песыми, змъниными и ослиными головами, а у ливіянъ Аммонъ сь голового овна. Иные же, взявъ отдъльно тълесные члены: голову, плеча, руки, ноги, - каждый членъ включили въ число боговъ, и стали обожать, какъ будто не довольствуясь поклоненіемъ цълому тълу въ его совокупности. Другіе простерли далье свое нечестіе, и обоготворивь то, что было предлогомъ къ пзобрътению спхъ боговъ и къ собственному ихъ злонравію, то есть, сластолюбіе и вождельніе, -- и сему кланиются. Таковы у нихъ Эротъ и Афродита въ Навосъ. Другів же, какбы соревнуя другь другу въ худомъ, дерзнули причесть къ богамъ своихъ государей и дътси ихъ, или изъ почтенія къ властвовавшимъ, или страшась пхъ самоуправства; таковы въ Крить пресловутый у нихъ Зевесъ, въ Аркадіп-Эрмій, у пидовъ-Діонпсій, у египтянъ-Изида, Озирисъ п Оръ. И нынъ Антиноя, любимца римскаго царя, Адріана, хотя знають, что онь человінь, н человъкъ не благонравный, но весьма развратный, чтуть, страшась того, кто даль о семь повельніе. Ибо Адріанъ, находясь въ Египть, когда умеръ служитель его сластолюбія Антиной, любя юношу п но смерти, повелъль воздавать ему божескию честь; а тыть и самъ себя обличиль, и вмъсть даль знать вообще объ идолослужении, что не иначе изобрътено оно у людей, какъ изъ вождельний къ воображаемову. О семъ свидътельствуеть и Божия премудрость, говоря: начало блужения умышление идоловъ (Прем. 14, 12.).

И не дивись тому, что говорю, не почитай сего гревосходящимъ въроятіе. Не такъ давно бывало (а можеть быть, и до-нынь сіе соблюдается), что севать римскій о своихъ отъ начала бывшихъ царяхъ, чля о всъхъ, пли о комъ изволитъ и заблагоразсудить онь, дълаль постаповление: «быть имъ въ чисть боговь»; и предписываль воздавать имъ божеежую честь. Если которые ненавистны сенату, то объявляеть онъ прпроду ихъ, и какъ враговъ имепусть людьми; а которые угодны ему, тъмъ за добестныя дъла повелъваетъ воздавать божескую честь, какь будто сенаторы пивіоть власть двлать богами, хоти сами онп-люди, и не отрицають о себъ, что они-смертные. А между тъпъ падлежало бы, чтобъ авыающіе другихь богами твив паче сами были боги; потому что творящее должно быть совершениве творимаго; и кто судить, тоть необходимо выше подсужинго; и кто даеть, тоть, безъ сомный, чымь одарасть другихъ, то и самъ имъсть; какъ и всякій фарь, коночно, что импеть, то и дарить, и самь-лучше и выше пріемлющихъ даръ. Посему, если и они, о комъ хотять, о техъ и делають постановленія: •быть имъ въ числъ боговъ»; то прежде самимъ бы виъ надлежало быть богами. Но сіе-то и достойно удивленія, что они умирая какъ люди, темъ самымъ показывають аживость своего приговора о тахъ, которые обоготворены имп. Но обычай сей не новъ, и не въ римскомъ начался сенатъ, напротивъ же того, съ давнихъ временъ получилъ начало, и напередъ замышленъ съ понятіемъ объ идолахъ. Ибо древніе, пресловутые у еллиновъ, боги: Зевсъ, Писидонъ, Аполлонъ, Ифестъ, Ермій, и—женскаго пола: Ира, Димитра, Афина, Артемида, удостоены именованія боговъ по указамъ извъстнаго по исторіи у еллиновъ бисея. И давшіе указы, умирая, оплакиваются какъ люди; о комъ же дали они указы, тъмъ покланяются какъ богамъ. Какое противоръчіе и умонаступленіе! Зная давшаго указъ, предпочитають ему тъхъ, о комъ данъ указъ.

И пусть бы еще идолобъсіе ихъ ограничилось только мужами, и не перенесло божескаго именованія и на женскій поль! Ибо и женамъ, которыхъ не безопасно принимать въ общее совъщаніе о дълахъ, воздають божескую честь, и чтуть ихъ. Таковы тъ, которыхъ, по сказанному выше, указано чтить Өнсеемъ; у египтянъ же: Изида, Кара и Неотера, а у иныхъ: Афродита; ибо имена другихъ, какъ исполненныя всякаго позора, не почитаю позволительнымъ и повторять.

Не только въ древности, но и въ наши времена, многіе, утративъ самыхъ любимыхъ ими, братьевъ, сродниковъ и женъ, и жены, утративъ мужей, —когда сама природа показала, что утраченные были смертные люди, —по причинъ великой о нихъ скорби, изобразивъ ихъ на картинъ, и выдумавъ жертвы, поставили на показъ, а жившіе въ послъдствіи, ради изображенія и художникова искусства, стали таковымъ кланяться какъ богамъ, поступивъ вовсе не-

естественно. Ибо родители оплакивали изображенныхь на картинъ вовсе не какъ боговъ; а если бы признавали ихъ богами, то не плакали бы о нихъ, какъ объ утраченныхъ. Поелику они не признавали ихъ ве только богами, до даже и вовсе существующими; то взобразили ихъ на картинъ, чтобы, видя напомиваемое картиною, утъщиться въ ихъ несуществованів. И симъ-то безразсудные молятся какъ богамъ, и воздають имъ честь, подобающую истинному Богу! Въ Египть и до-нынь еще совершается плачь объ утрать Озериса, Ора, Тифона и другихъ. Додонскія утвари и кориванты въ Критъ доказывають, что Дій не богъ, а человакъ, и рожденъ плотояднымъ отцемъ. И удивительно то, что самый мудрый и много похваляемый у еллиновъ за то, что уразумълъ Бога, т. е. Платонъ, идетъ съ Сократомъ въ Пирей, поклониться вображенію Артемиды, сдвланному человъческимъ искусствомъ!

О таковыхъ и подобныхъ симъ изображеніяхъ идолобъсів, давно, и за-долго прежде, паучило Писаніе,
говъря: Начало блуженія умышленіе идоловъ: изобрътеніе же ихъ, тлъніе живота. Ниже бо быша
оть начала, ниже будуть во въки: тщеславіемь бо
человъческимъ внидоша въ міръ, и сего ради кратокъ ихъ конець вмънися. Горькимъ бо плачемъ
сътуя отець скоро восхищеннаго чада образъ сотворивъ, егоже тогда человъка мертва, нынъ яко
жива почте, и предаде подручнымъ тайны и жертви: потомъ временемъ возмогшій нечестивый обычай, аки законъ хранимъ бысть, и мучителей повельніемъ почитаема бяху изваянная. Ихже бо въ
лице не могуще чествовати человъцы далняго ради

обитанія, издалеча лице изобразивше, явный образь почитаемаго царя сотвориша, яко да отстоящаго аки близь сущаго ласкають съ прилъжаніемь. Въ продолженіе же нечестія и не разумьющихь понуди художниково искусство. Сей бо хотя угодити державствующему, произведе хитростію подобіе на лучшее: множество же человъкъ привлечено благообразіемь дъла, прежде вмаль чествованнаго человъка, нынть въ бога вмъниша. И сіе бысть житію въ прельщеніе, яко или злоключенію, или мучительству послуживше человъцы, несообщно Имя каменію и древамь обложиша (Прем. 14, 12—21.).

Такъ, по свидътельству Писанія, началось и произошло у людей изобрътеніе идоловъ. Время уже представить тебъ и обличеніе идолопоклонства, заимствовавъ доказательства не столько отвиъ, сколько изъ того, что сами язычимки думаютъ объ идолахъ.

Если кто возьметь во вниманіе дъянія такъ называемыхъ ими боговъ (начну сперва съ сего); то вайдеть, что они не только не суть боги, но даже гнуствише были изъ людей. Ибо каково видъть у стихотворцевъ описанныя распутства и непотребства Діевы? Каково слышать, что Дій похищаетъ Ганимеда, совершаеть тайныя прелюбодъянія, боится и мучится страхомъ, чтобы противъ воли его не были разорены троянскія стъны? Каково видъть, что онъ скорбить о смерти сына своего Сарпсдона, хочетъ помочь ему, и не можетъ, что противъ него злоумышляють другіе такъ называемые боги, именно: Лонна, Ира и Посидонъ, а ему помогають женщина Өетида и сторукій Эгеонъ; что Дій преодолъвается сластодюбіемъ, рабольпствуетъ женщинамъ, и для нихъ вдается въ опа-

спости, принимая на себя мечтательный видъ безслоесныхъ животныхъ, четвероногихъ и птицъ; и что еще укрывають его отъ отцева элоумышленія, но Кронъ, который самъ обръзалъ отца, убитъ имъ? Посему, справедливо ли предполагать богомъ того, кто совершилъ такія черныя дтла, какпхъ общіе римскіе законы не дозволяють дълать и простымъ людямъ? Также, зная непримпримую между собою вражду такъ называемыхъ боговъ въ Иліонъ за еллиновъ и треянъ, кто не осудитъ ихъ въ безсилін, нотому что въ ревности другъ къ другу раздражали и людей? Или, зная, что Діомидомъ ранены Арей и Афродита, а Иракломъ-Ира и преисподній, котораго называють адскить богомъ, Персеемъ же-Діонисій, Аркадомъ-Ленна, что Ифестъ српнуть, и сталъ хромымъ, -- кто не заключить худо объ ихъ прпродъ, п не откажется утверждать, что онп-боги? Слыша же, что подлежать они страданію и тленію, не признаеть ли ихъ ве болье какъ людьми, и людьми немощными, и не станеть ли скоръе дивиться тъмъ, которые наносили ить равы, нежели пить раненымъ?

Нъть нужды и обличать съ усиліемъ сластолюбивие ихъ поступки, превосходящіе всякую мъру любодъйства, — также извалніе боговъ изъ золота, серебра, мъди, жельза, камней и дерева; потому что исе сіе само въ себъ ненавистно, и само собою показываеть въ себъ признакъ заблужденія. А поэтому, жальть наниаче должно о тъхъ, которые вводятся сить въ обманъ. Ненавидять они любодъя, который вриступаеть къ женамъ ихъ, но не стыдятся боготюрить учителей любодъйства; и что по законамъ неназволительно у людей, то не стыдятся приписывать такъ называемымъ богамъ своимъ.

Притомъ, кланяющіеся камиямъ и деревамъ не примвчають, что ногами они ноппрають и жгуть подобныя вещи, а часть техъ же вещей именують богами. Что не за-долго прежде унотреблями на свои нужды, то самое, сдълавъ изъ сего изваяние, въ безумін своемъ чествують, вовсе не примвчая и не разсуждая, что кланяются не богамъ, но искусству вая-Пока не обтесанъ еще камень, и не обдълано вещество, -- до тъхъ поръ попирають ихъ, и пользуются ими на потребы свои, часто и низкія; а когда художникъ, по наукъ своей, приведеть ихъ въ соразмърность, и напечатльеть на веществъ образъ мужа или жены; тогда, свидътельствуя благодарность свою художнику, и купивъ ихъ у ваятеля за деньги, кланяются уже имъ какъ богамъ. Не ръдко же и самъ дълатель истукановъ, какбы забывъ, что имъ они сработаны, молится собственнымъ своимъ произведеніямъ, и что не-давно обтесывалъ ж обрубаль, то, по искусственной обдълкъ, именуетъ богами. Ежели бы и слъдовало удивляться чему въ истуканахъ; то надлежало бы похвалить художество искусника, и сдълавцему не предпочитать того, что сдълано имъ; потому что не веществомъ украшено и обоготворено искусство, но искусствомъ - вещество. Посему гораздо было бы справедливве, чтобъ кланялись они художнику, а не произведеніямъ его; потому что онь быль еще прежде сдъланныхъ искусствомъ боговъ, и какъ ему хотвлось, такъ и сдъланы они. Теперь же, отринувъ справедливое, не уваживъ науки и искусства, кланяются тому, что сделано по наукъ и искусству. И когда сдълавний человъкъ умираетъ. его произведенія чествують, какь начто безсмертное,

котя они, если бы не прилагать о нихъ ежедневизго повеченія, безъ сомитнія, по природъ своей, уничтожились бы со временемъ.

Какъ же не пожальть о нихъ и по той причинь, что, сами видя, кланяются не видящимъ; сами по природъ-одушевленные и разумные люди, именують же богами вовсе не движущихся и не одушевленвыхъ? Удивительно также, что сами ихъ охраняють, пивя у себя подъ властію, и служать имъ, какъ владыкамъ! И не подунай, что говорю сіе безъ основанія, нли лгу на нихъ. Достовърность сего сана собою падаеть въ глаза; и всякому желающему можно видеть это. Но лучшее о семъ свидетельство нахолится въ божественномъ Писаніп, которое издревле учить, и говорить: Идоли языка сребро и злато, дъла рукъ человъческих»: очи имутъ, и не узрять: уста имуть, и не возглаголють: ушы имуть, и не услышать: ноздри имуть, и не обоняють: руць имуть, и не осяжуть: нозъ имуть, и не пойдуть: не возгласять гортанемь своимь. Подобни имь да будуть творящім я (Псал. 113, 12. 16.). Согласна съ симъ и пророческая укоризна; въ томъ же и Пророки обличають идоловь, когда Духъ говорить: Посрамятся согидающій Бога, и ваяющій вси сустная. И вси, отнюдуже быша, изсхоща: и глусін отъ человъкъ да соберутся вси, и да станутъ вкупъ: и да посрамятся, и устыдятся вкупъ. Яко наостри <del>древодња</del>ать съчиво, теслою содъла оное, и свердломь сострон е, и состави е кръпостію мышцы своея: и взалчеть, и изнеможеть, и не напіется воды. Древо во избравь древодњая, постави е въ мъру, и клеемь сострои е, и сотвори е яко образь

мужескь, и аки красоту человьчю, поставити е вы дому. Постие древо въ дубравт, еже насади Господь, и дождь возрасти, да будеть человтком в на жженіе, и взявь оть него, согреся, и изжегше я, испекоша имъ жлъбы, изъ оставщаго же сотворнии боги, и покланяются имъ. Полъ его сожгоша огнемь, и на поль его испече мясо, и яде, и насытися, и согръяся, рече: сладко мнъ, яко согръхся, и видъхъ огнь. Оставшему же покланяется, глаголя: избави мя, яко богь мой еси ты. Не увъдаща смыслити, яко отемниша очи ихъ, еже видъти, и разумъти сердцемъ своимъ. И не помысли въ сердцъ своемъ, ни помысли въ душть своей, ни увъдть смышленіемь, яко поль его сожже огнемь, и испече на угліяхь его хльбы, и испекь мяса снъдъ, и оставшее его въ мерзость сотвори, и покланлются ему. Увъдите, яко пепель есть сердце ихъ, и прельщаются, и ни единь можеть души своел избавити: видите, не рцыте яко лжа въ десницъ моей (Исаі. 44, 10-20.). Какъ же не признать всякому безбожными тъхъ, кого и божественное Писанје обвиняетъ въ нечестін? Не элосчастны ли-такъ явно обличаемые въ томъ, что вмъсто истины служать вещамъ одушевленнымъ? Какая у нихъ надежда? Или какос будеть извинение возложившимъ упование на тварей безсловесныхъ и не имъющихъ движенія, которыхъ чествують они вмъсто истиннаго Бога?

Пусть художникь соорудиль бы имъ боговь, не придавая никакого образа, чтобъ не имъть имъ явнаго обличенія въ несмысленности! Скрыли бы они отъ людей простыхъ и возможность предположенія, что идолы чувствують, если бы у идоловъ не было

указанія на чувства, какъ то: глазъ, ноздрей, ушей, рукъ, устъ, остающихся въ бездъйствін, такъ что не могутъ воспользоваться чувствомъ, и насладиться чувствуемымъ. Теперь же, имъя ихъ, вмъстъ и не пивютъ; стоя, не стоятъ, сидя, не сидятъ; потому что не дъйствуютъ ими; но какое положеніе захотълъ дать имъ соорудитель, въ такомъ и пребываютъ веподвижио, не представляя въ себъ ни одного призвака божественности, но оставаясь совершенно неодушевленными, и только отъ искусства человъческаго иріявшими свой видъ.

Пусть также провозвъстники и провъщатели таковыхъ лжебоговъ (разумъю стихотворцевъ и бытописателей) просто написали бы, что они—боги, а не описывали бы ихъ дъяній въ обличеніе небожественности и срамнаго житіл! Однимъ именемъ Божества могли бы они скрыть истину, лучше же сказать, отвратить многихъ отъ истины. Теперь же, повъствуя о любодъяніяхъ и непотребствахъ Діевыхъ, о дъторастлъніи другихъ боговъ, о сладострастной похотливости на женскій полъ, о страхъ и робости и объ иныхъ порокахъ, не иное что дълаютъ, какъ изобличаютъ самихъ себя, что не только не о богахъ они повъствуютъ, но даже слагаютъ свои басни не о честныхъ, а о гнусныхъ и далекихъ отъ совершенства, поляхъ.

Но, можеть быть, элочестивые прибъгнуть въ этомъ случать къ свойству стихотворцевъ, говоря, что отличительная черта стихотворцевъ изображать несуществующее, и лгать, слагая басни въ удовольствие слушателей. Посему-то скажутъ, сложили они басни в о богахъ. Но предлогъ сей всего болъе для нихъ ненадежень, какь докажется сіе тыть самымь мивніемъ, какое имъютъ и предлагають они о богахъ. Ибо, если у стихотворцевъ все - вымыслы и ложъ, то ложно будеть и самое именованіе, когда говорится о Дів, Кронь, Ирь, Арев и о другихь. Можеть быть, какъ говорять они, вымышлены и имена, и вовсе нътъ на Зевеса, ни Крона, ни Арея; стихотворцы же на обольщение слушателей изображають ихъ, какъ существующихъ. Но если стихотворцами вымышлены боги, которыхъ нътъ; то почему же покланяются имъ, какъ существующимъ? Или, можеть быть, скажуть еще, что имена стихотворцами не вымышлены, дъянія же, приписаны богамъ ложно. Но и это не болье надежно къ ихъ оправданію. Ибо если солганы ими дъянія, то, безъ сомнынія, солганы и имена техь, чьи дъянія описывались. Или, если соблюдена ими истина въ именахъ, то по необходимости соблюдена и въ двяніять. Съ другой стороны, сложившіе баснь, что они боги, върно знали, что и двлать должно богамъ, н не стали бы приписывать богамь человъческихъ понятій; какъ дъйствій огня никто не припишеть водь, потому что огонь жжеть, а вода, напротивь, въ сущности холодиа. Посему, если дъянія достойны боговь, то и дъятели будуть боги. Если же людямъ, и людямъ злонравнымъ, свойственно прелюбодъйствовать и дълать все выше изчисленное; то и дълавшіе это будуть люди, а не боги; потому что сущность и дъянія должны быть соотвътственны между собою, чтобы образъ дъйствованія свидвтельствоваль о томъ, кто дъйствовалъ, и по сущности познавалось дъяніе. Кто разсуждаеть о водъ и объ огиъ, и описываеть образь ихъ действованія, тоть не скажеть,

что вода жжеть, а огонь прохлаждаеть. И если кто поредеть рачь о солнца и земла; то не станеть утверждать, что земля светить, а солнце произращаеть травы и плоды; напротивь того, утверждая это, превзошель бы онь всякую и ру безумія. Такъ языческіе инсатели, особенно же преимущественнъйшій изъ вськъ стихотворець, если бы знали, что Дій и другіе суть боги, то не приписали бы ниъ такихъ дъяній, которыя обличають, что они не боги, а, напротивъ того, люди, и люди не изломудренные. Илн, если солгали они, какъ стихотворцы, и ты уличаещь ихъ въ этомъ; то почему же не солгали они, говоря о мужествъ проевъ, и вмъсто мужества не наобразили немощи, а виъсто немощи - мужества? Какъ лгали они о Дів и Ирв, такъ надлежало имъ уличать Ахиллеса въ недостатить мужества, дивиться же силъ Оерситовой, Одиссея оклеветать въ неблагоразумін, плобразить Несторово малоуміе, сложить баснь о женоподобныхъ дъяніяхъ Діонида и Ектора и о мужествъ Екавы, потому что стихотворцамъ, какъ утвержають они, должно все вымышлять и лгать. Теперь же говоря о людяхъ, соблюли они истину, во не побоялись оклеветать такъ называемыхъ бо-TORK.

Кто нибудь изъ нихъ скажетъ следующее: стихотворцы лгутъ; говоря о непотребныхъ дъяніяхъ боговъ, а въ похвалахъ, когда Дія называютъ отцемъ боговъ, верховнымъ, олимпійскимъ, и царствующимъ на небъ, не вымышляютъ они, говорятъ же истину. Но не я одинъ, а и всякій другой можетъ доказать, что это разсужденіе идетъ противъ нихъ; потому что изъ прежнихъ опять доводовъ, въ укоръ имъ, обна-

ружится истина. Дъянія изобличноть, что они - люди; а похвалы - выше человъческой природы. Но то п другое не согласно между собою; п небожителямъ не свойственно дълать подобныя дъла, и о дълающихъ подобныя двла никто не предположить, что онибоги. Что же остается подумать? Не то ли, что похвалы ложны и дело льсти; деннія же, вопреки имъ, говорять истину? И справедливость сего можно дознать изъ обычая. Кто хвалатъ другаго, тотъ не отзывается худо о жизни его; скоръе же, если и гнусны чып дъянія, по укоризненности дъль, -- стараются превозносить такихъ людей похвалами, чтобы, обольстивъ слушателей избыткомъ похваль, прикрыть беззаконія хвалимыхъ. Посему, какъ предположивщій похвалить кого нибудь, если ни въ жизни, ни въ душевныхъ доблестихъ, не находитъ предлога къ похваламъ, потому что все это срамно, то превозносить его въ другихъ отношеніяхъ, приписывая сму качества, которыя выше его; такъ и стихотворцы, которымъ удпвляются язычники, приводимые стыдъ срамными дтяніями такъ называемыхъ ими боговъ, присвопли имъ имя выше человъческаго, не зная того, что предположениемъ чего-то вышечеловъческаго не прикроютъ въ нихъ собственно человъческаго, скоръе же человъческими ихъ нелостатками пробличать, что неприличны имъ божественчерты. Думаю же, что стихотворцы противъ воли своей говорили о страстяхъ и дъяніяхъ боговъ своихъ. Поелику они несообщно, какъ сказало Пнсаніе (Прем. 14, 21.), Божіе имя и Божію честь старались • приложить тъмъ, которые не боги, но смертные люди, и дерзкое предпріятіе ихъ было весьма важно и злочестиво; то посему самому невольно вынуждены они истиною изобразить ихъ страсти, чтобы сказанное въ писаніяхъ ихъ о богахъ всъмъ послъдующимъ родамъ служило доказательствомъ, что это— не боги.

Какое же оправданіе, какое доказательство представять суевърные чтители сихь боговь, что это дъйствительно боги? Тъмъ, что говорено было не за-долго **предъ симъ, доказано, что это-люди, и люди не** добронравные. Развъ обратятся къ тому, что высоко цъвять ихъ изобрътенія, полезныя для жизни, и скажуть: и богами они признавы за то, что были пожаны для людей. Ибо Зевсь, какъ сказывають, влаабаъ искусствомъ ваятельнымъ, а Посидонъ-судоходнымъ, Ефестъ-кузнечнымъ, Лонна-ткацкимъ; Аполловъ изобрълъ музыку, Артемида — псовую охоту, **Пра** — искусство одъваться, Диметра — земледъліе, другіе же-иныя искусства, какъ повъствують о нихъ всторики. Но сін и подобныя имъ познанія должны лоди приписывать не имъ однимъ, а общей человъческой природъ, углубляясь въ которую, люди изобрътають искусства. Ибо искусство, по словамъ многихъ, есть подражание природъ. Посему, если они были свъдущи въ пскусствахъ, которыми тщательно занимались; то за сіе нужно признать ихъ не богами, а скоръе модьии; потому что и они не отъ себи произвели нскусства, но подражали въ нихъ природъ. Поелику, какъ люди, по природъ способны они были пріобрътать познашя въ положенных в для людей предълахъ; то вимало не удивительно, если, вникнувъ въ свою природу, и пріобрътя о ней познаніе, изобръли они искусства. Если же утверждають, что за изобрътеніе искусствъ справедливо было наименовать ихъ богами; то и изобрътателей другихъ искусствъ слъдуетъ наниеновать богами на томъ же основани, на какомъ они удостоены сего наименованія. Финикіяне изобръли письмена, Омиръ-проическую поэзію, елеатецъ Зиновъ-діалектику, спракузяничь Кораксъриторическое искусство, Аристей ввель въ употребленіе пчелиный медъ, Тринтоленъ — съяніе жита, спартанецъ Ликургъ и аомиянить Солонъ издали законы, Паламидъ изобрълъ словосочинение, числя, меры и весы, а другіе, по свидетельству историковъ, сдълали извъстными иныя различныя и для человъчесной жизни полезныя вещи. Поэтому, если познанія дълають богами, и за нихь стали ваять боговь; то необходимо, чтобы, подобно имъ, стали богами и тв, которые въ послъдствін были изобрътателями другихъ вещей. Если же послъднихъ не удостонвають божеской чести, а признають людьми; то слъдуеть и Дія, и Иру, и другихъ не именовать богами, но върить, что и они были люди, темъ болъе, что не были они и благонравны; какъ и самымъ изваяніемъ кумировъ язычники доказывають, что боги ихъ не иное что, какъ люди.

Въ какой иный образъ облекають ихъ ваятели, какъ не въ образъ мужей и женъ? Развъ еще, что ниже сего, въ образъ животныхъ, по природъ безсловесныхъ, всякихъ птицъ, четвероногихъ, и кроткихъ и свиръпыхъ, также — пресмывающихся, какихъ только производятъ земля, море, и всякое водное естество? Люди, унизившись до скотскаго состоянія страстями и сластолюбіемъ, и не имъя въ виду нпчего инаго, кромъ удовольствій и плотскихъ вожде-

льнії, какъ сами устремилнсь мыслію въ сіи, безслоесныть свойственныя, дъла, такъ въ видъ же безсловесныхъ стали представлять и Божество, по разнообразію страстей своихъ, изваявъ такое множество боговъ. Ибо у нихъ есть изображенія четвероногихъ, пресмыкающихся и птицъ; какъ и истолкователь божественнаго н истиннаго благочестія говорить: Осуетишася помышленій своими, и омрачися неразумное ихъ сердце: глаголющеся быти мудри, объюродъша, и измъниша славу нетлъннаго Бога въ подобіе образа тлънна человъка и птицъ и четвероногь и гадъ. Тъмже и предаде ихъ въ страсти безчестія (Рим. 1, 21. 23. 26.). Осквернивъ напередъ душу скотскимъ сластолюбіемъ, какъ сказано выше, ниспали люди до подобныхъ изображеній Божества; а по паденін, уже какбы преданные темъ санымъ, что отвратился отъ нихъ Богъ, погрязають въ этомъ, и Бога, Отца Слову, изображаютъ въ подобін безсловесныхъ.

Такъ называемые у еллиновъ философы и люди свъдущіе, когда обличають ихъ въ этомъ, не отрицають, что видимые ихъ боги суть изображенія и водобія людей и безсловесныхъ, но въ оправданіе свое говорять: для того у насъ все сіе, чтобы чрезъ это являлось намъ Божество и давало отвъты; потому что невидимаго Бога невозможно иначе и познать, какъ при помощи подобныхъ пзваяній и обрямовъ. А другіе, сихъ превосходя любомудріемъ, и думая сказать нъчто еще болье глубокомысленное, говорять: учрежденія и изображенія сіи введены для призыванія и явленія божественныхъ Ангеловъ и Силъ, чтобы, являясь въ сихъ изображеніяхъ, сообщали у хулі.

мюдямъ въдъніе о Богъ; это накбы письмена для людей; читая ихъ, по бывающему въ вихъ явленію божественныхъ Ангеловъ, могутъ они познать, какое имътъ понятіе о Богъ. Такъ баснословять, а не богословствуютъ (не скажемъ сего) языческіе мудрецы! Но если кто со тщанісиъ изслъдуетъ разсужденіе сіе; то найдетъ, что и сихъ инъніе не менъе ложно, какъ и показанныхъ прежде.

Иный, вступя съ ними въ ръчь, предъ судомъ истивы спросить: Почему Богь отвътствуеть и познается чрезъ пдоловъ: по причинъ ли вещества, изъ какого сдвланы идолы, или по причинь даннаго имъ образа? Если по причинъ вещества, то какая нужда въ образъ? Почему Богъ не является просто во всемь веществъ, прежде нежели сдълано изъ него это? Напрасно воздвигали они стъны храма, звилючая въ михъ одинъ камень, или одно дерево, или часть золота, когда вся земля наполнена ихъ сущностію? А если причиною божественнаго явленія бываетъ наложенный на вещество образъ; то какая нужда въ веществъ золота, или чего либо иного? Почему Богу не являться лучше въ самыхъ въ природъ существующихъ животныхъ, которыхъ образъ нивють на себъ изваянія? На семь основаніи мысль о Богъ была бы лучие, если бы являлся Онъ въ одушевленныхъ живыхъ существахъ, словесныхъ безсловесныхъ, и не нужно было ожидать Его явленія въ вещахъ неодушевленныхъ и не движущихся. Въ этомъ случав язычники впадають въ нечестие, въ которомъ всего больше противоръчать сами себъ Естественныхъ животныхъ, четвероногихъ, птицъ и пресмыкающихся почитають мерзостию, и гнушаются вин, или по причинв ихъ свирвности, или по нечистоть, и однакоже, изваявь подобія ихъ изь камня, жрева, золота, боготворять оныя. Надлежало бы ты лучше чествовать саныхъ животныхъ, нежели чить изображенія ихъ, и покланяться имъ въ изображеніяхъ. Или, можеть быть, въ идолахъ ни то на другое, ви образъ ни вещество, не служить причиною Божія присутствія; призываеть же Божество на вихъ одно свъдущее искусство, которое само есть подражание природъ. Но если при помощи знанія нисходить Божество на извания; то опять, какая нужая въ веществъ, когда знаніе въ человъкъ? Ибо сси при помощи одного искусства является въ изваніяхъ Богъ, и потому изваннія чествуются какъ боги; то надлежало бы покланяться людямъ, какъ выовникамъ искусства, и ихъ чествовать, поколяку оне разумны, и въ себъ самихъ имъють свъдъніе.

На второе же, конечно болье глубокомысленное, оправданіе ихъ не безъ основанія можно сказать слълующее: Если дълается сіе у васъ, еллины, не по причинъ явленія самого Бога, но по причинъ присутствія тамъ Ангеловъ; то почему изваннія, чрезъ которыя призываете вы Силы, у васъ лучше и выше самыхъ призываемыхъ Силъ? Дълая изванные образы, какъ говорите, для пріобрътенія понятія о Богъ, присвояете синъ изванніямъ честь и наименованіе самого Бога, и въ этомъ поступаете не благочестно. Признавая, что сила Божія превыше ничтожества иделовъ, и потому осмъливаясь чрезъ нихъ призывать не Бога, но низшія Силы, потомъ, оставивъ Силы сіп въ сторонъ, камнямъ и деревамъ присвоили вы няя Того, Чье присутствіе для васъ страшно; и

не камнями, не произведениемъ человъческаго искусства именуете пять, но богами, и покланиетесь имъ. Если, какъ ложно увъряете, это у васъ письмена для умозрънія о Богъ; то не справедливо-знаки предпочитать означенному. Если кто напишеть царево имя; то предпочитающий написанное парю не останется вь безопасности, а напротивь того, наказань будеть смертію. Письмена же пробратаются искусствомъ пишущаго. Такъ и вы, если имъете здравый разсудокъ, то не можете на вещество перепосить таковый признакъ Божества, даже изваянія не можете предпочесть и изваявшему. Если пдолы, точно какъ письмена, означають явленіе Бога, п потому, какъ означающія собою Бога, достойны обоготворенія; то изваявшему и начертавшему ихъ, разумъю опять художника, темъ паче надлежало быть обоготвореннымъ, потому что онъ и могущественнъе и божественные ндоловь, такъ какъ по его изволению облыланы и получили свой видъ пдолы. Посему, если достойны удивленія письмена, то написавшій пхъ возбуждаеть гораздо большее удивление своимъ искусствомъ и душевнымъ знаніемъ.

Итакъ, если идоловъ не следуетъ за сіе почитать богами, то можно еще предложить вопросъ объ идолобьсіи, если кому желательно знать причину, ночему идолы имьють такой образъ. Если Божество человькообразно, а потому и идолы такъ изображаются; то для чего присвояють Божеству и подобія безсловесныхъ? Если же у Него подобіе безсловесныхъ животныхъ; то почему присвояють Ему изваннія существъ словесныхъ? А если въ Немъ то и другое; и въ томъ и другомъ видъ представляютъ

они Бога, потому что имъетъ подобіе и безсловесныхъ п словесныхъ существъ; то для чего раздъляють соединенное, и отдъльно дълають изваннія безсловесныхъ п изваянія людей, а не всегда изваянія их имъютъ видъ тъхъ и другихъ, каковыя изображенія дъйствительно находятся въ баснословін, наиримъръ: Скилла, Харибда, Иппокентавръ, и у египтянъ-Анубисъ съ головою пса? Надлежало бы, пли только такъ изображать ихъ имъющихъ двоякую прпроду, вли, если имъють одинъ только образъ, не вымышлять для нихъ другаго. И еще, если они имъють нужескій образь, то для чего придають имъ и подобія женскія? И если женскій имыоть образь, то для чего ложно представляють ихъ въ образъ мужей? Опять, если они-то и другое; то надлежало не раздълять, а соединять то и другое, и уподобиять такъ называемымъ жено-мужамъ, чтобы язычсстое суевъріе не только обнаруживало въ себъ нечестіе и клевету, но возбуждало и смъхъ въ зрителяхъ.

И вообще, если представллють себъ вожество тылообразнымъ, а потому воображають у Него, и изваяніямъ дають, чрево, руки, ноги, также выю,
грудь, уши, члены, у людей служащіе къ дъторожленю; то смотри, до какого нечестіл и безбожіл
унизнася умъ ихъ, когда могъ такъ думать о Божествъ. Ибо Божеству слъдовало бы посему претерпъвать
вепремънно и все прочее, свойственное тълу, то есть,
быть разсъкаемымъ, дълимымъ, и даже, вообще, подверженнымъ истлънію. Сіе же и подобное сему свойственно не Богу, а скоръе—земнымъ тъламъ; потому
что Богъ безплотенъ, нетлъненъ, безсмертенъ, и ни
въ комъ ни для чего не имъетъ нужды; сіе же тлън-

но подобно твламъ, и, какъ говорено было прежде, имъетъ нужду въ прислугъ человъческой. Ибо часто видимъ, что обветшавшие идолы обновляются, уничтоженные временемъ, дождемъ, или какимъ дибо изъ земныхъ животныхъ, созидаются вновъ. А посему можно осудить язычниковъ въ неразумін за то, что именуютъ богами идоловъ, которыхъ сами дълаютъ; просятъ сиасенія у тъхъ, которыхъ искусствомъ своимъ предохраняють отъ тлънія; молятся объ удовлетвореніц своихъ нуждъ тъмъ, о комъ знають, что требуютъ собственной ихъ попечительности; и заключая ихъ въ небольшихъ зданіяхъ, не стыдятся называть владыками неба и всей земли.

И не изъ сего только можно усматривать безбожіе язычнековъ, но также и паъ того, что о самыхъ пдолахъ мити ихъ не согласны. Ибо если идолы — боги, какъ говорять и любомудрствують о нихъ язычники; то къ которому изъ нихъ прилъпится человъкъ? И қакихъ поъ нохъ можно признать главиъйшими, чтобъ, или, поклоняясь Богу, имъть на него твердое упованіе, или, признавая Его Божествомъ, какъ говорять, не колебаться? Ибо не одни и тъже пменуются у всъхъ богами, но большею частию, сколько есть народовъ, столько вымышлено и боговъ. Случается же, что одна область и одинъ городъ раздъляются между собою во мизніяхъ о почитанін идоловъ. Финикіяне не знають боговь, признаваемыхъ египтянами. Египтяне покланяются не однимъ п тъмъ же пдоламъ съ финикіянами. Скифы не пріемлютъ боговъ персидскихъ, а персы-спрскихъ. Пелазги уничижають даже боговъ чтимыхъ во Оракіп, а оракілие не признають чтимыхъ онвлнами. Инды съ ара-

вани, аравы съ евіоначи, и евіоны съ ними, имсьють различныхъ идоловъ. Сиряне не чтутъ боговъ киликійскихъ, каппадокіяне же именують богами не признаваемыхъ въ Киликін; иныхъ вымыслили себъ виеннілне, а иныхъ-армяне. И къ чему приводить многіе примъры? Обитатели твердой земли покланяются ннаковымъ богамъ съ островитянами, и островитяне чтуть инаковыхъ съ жителями твердой земли. И вообще, каждый городъ и каждое селеніе, не зная сосванихъ боговъ, предпочитають имъ своихъ, которыхь и признають только богами. О гнусныхъ же египетскихъ обычаяхъ нвиъ нужды и говорить; они у вськъ передъ глазами; тамъ города держатся суевърій противоположныхъ и одно другому противоръчащихъ; сосъди всегда стараются чествовать противное тому, что чествують живущие смъжно съ ними. Крокодилу покланяются одни накъ Богу, у жителей же ближайшихъ мъсть почитается онъ мерзостію. Льва чтуть один какъ Бога, а вив города не только не воздають ему чести, но даже встретивь убивають его какъ звъря. Рыбу, включенную одними въ число боговъ, въ другомъ мъсть ловять въ вищу. Отгого у нихъ-войны, мятежи, всякаго рода предлоги къ убійствамъ, и все обанніе страстей. Удивительно же то, что пелазги, по сказанию историковъ, у егичтянь узнавь имена боговь, не знають египетскихъ боговъ, воздають же честь богамъ другимъ, а не египетскимъ. И вообще, у всъхъ народовъ, зараженныхъ идолослужениемъ, различны върования и обряды богослуженія, а не найдешь у нихъ одного и тоroæe.

Сему и быть надлежало; потому что, утративъ мы-

сленное устремленіе къ единому Богу, люди впали во многое и различное; уклонившись отъ истиннаго Отчаго Слова, Спасителя всъхъ Христа, носятся они мыслію по многимъ вещамъ. Какъ отвратившіеся отъ солнца и находящіеся въ темномъ мъстъ кружатся по многимъ непроходимымъ путямъ, и кто передъ ними, тъхъ не примъчаютъ, а кого нътъ, тъхъ представляютъ стоящими передъ ними, и видя не видятъ: такъ, подобнымъ же сему образомъ, и у тъхъ, которые отвратились отъ Бога и омрачены въ душъ, умъ находится въ круженіи; они, какъ піяные и не способные видъть, представляють себъ не сущее.

Не малымъ обличеніемъ дъйствительнаго безбожія язычниковъ служить и сіе. Поелику въ каждомъ городъ и въ каждой области боги различны, и ихъ много, притомъ, одинъ истребляетъ боговъ другаго; то всеми истребляются все. У однихъ почитаемые богами у другихъ дълаются жертвами и возліяніями вь честь ими именуемыхь боговь. И на обороть, что у одникъ употребляется въ жертву, то у другихъ почитается богомъ. Египтяне чтутъ вола и Аписа, т. е. тельца; а другіе вола и тельца приносять въ жертву Дію. Правда, что въ жертву приносять не техъ самыхъ, которые обоготворены; однако же, принося подобное, приносять, по видимому, тоже самое. Ливіяне признають богомъ овна, котораго и называють Аммономъ; а у другихъ овенъ часто закалается въ жертву. Инды воздають честь Діонисію, симъ немъ, въ переносномъ смыслъ, называя вино; у другихъ же вино употребляется на возліяніе инымъ бо-Иные чтуть и именують богами ръки, источники, особливо же 'египтине всему предпочитають воду; между тъмъ другіе, и даже сами египтяне, обожающіе это, водою омывають свои и чужія нечистоты, и оставшееся по умовеніи выливають съ безчестіемъ. Но почти все идолотворимое египтянами у другихъ обращается въ жертву богамъ. Посему сами язычники смъются надъ египтянами, что боготворять они не боговъ, но вещи, другими и даже вин самими употребляемыя на очищеніе и жертвы.

Нъкоторые дошли уже и до такого злочестія и безунія, что закалають и приносять въ жертву ложнымъ богамъ своимъ самыхъ людей, тогда какъ боги сія суть подобіе и образъ людей. Злосчастные сін не примъчають, что закалаемыя ими жертвы служать первообразами вымышленныхъ и чествуемыхъ ныя боговъ. Имъ-то приносять въ жертву людей; приносять почти подобное подобному, пли, върнъе сказать, лучшее худшему, одушевленныхъ закалають въ жертву неодушевленнымъ, разумныхъ приводятъ на закланіе не имъющимъ движенія. Скифы, именуеные Таврійскими, въ жертву, такъ называемой у нихъ дъвъ, закалають претерпъвшихъ кораблекрушеніе и вятыхъ въ плънъ еллиновъ. Столь злочестиво поступають они съ подобными себъ людьми, п въ такой мъръ изобличають жестокость боговъ своихъ, что убивають даже тъхъ, кого Промыслъ спасъ оть опасностей на моръ; и симъ какбы противятся самому Промыслу, потому что звърскозо своею душею уничтожають Его благодънніе. Другіе же, когда возвращаются съ войны побъдителями, раздъливъ плънчиковъ на сотни, и изъ каждой взявъ по одному, столько человакъ закалають въ честь Арею, сколько изберутъ по числу сотепъ. И не скифы одни соверпають такія мерзости, по врожденной варварамъ свиръпости; напротивъ того, обычное это дъло, свойственное злобъ идоловъ и бъсовъ. Ибо въ древности егинтяне приносили людей въ жертву Иръ, а онникіяне и критяне принесеніемъ въ жертву дътей своихъ умилостивляли Крона. И древніе римляне человъческими жертвами чтили Дія, называемаго Латіаріемъ. Такъ или иначе, но всъ вообще, и сквернили и сквернились; сквернились сами, совершая убійства, и сквернили храмы свои, окуряя ихъ подобными жертвами.

И отъ этого много золъ приключилось людямъ. Они видя, что пріятно сіе демонамъ, и сами вскоръ стали подражать богамъ своимъ, совершая подобныя преступленія, и вмъняя въ заслугу себъ подражаніе, по мнънію ихъ, существамъ совершеннъйшимъ. Отсего люди стали вдаваться въ человъкоубійства, дътоубійства и всякія непотребства. Каждый почти городъ, отъ уподобленія вь нравахъ богамъ своимъ, сдълался исполненнымъ всякаго разврата. Предъ вдолами нътъ цъломудреннаго кромъ того, чье непотребство ими засвидетельствовано. Въ финикійскихъ каинщахъ, въ древности, сидъли женщины, и въ даръ тамошнимъ богамъ своимъ приносили начатки изъ цъны блуда своего, думая умилостивить тъмъ богиню свою, и заслужить ел благоволеніе. И мужи, отрекцись отъ своего пола, не желая принадлежать къ мущинамъ, претворяютъ себя въ полъ женскій, чтобы угодить и оказать темъ честь матери, такъ называемыхъ ими, боговъ. Вообще, всв живутъ срамно, соревнують другь другу въ худомъ, н какъ сказалъ святый служитель Христовъ Павель: жены бо ихъ измънища естественную подобу въ презестественную: такожде и мужи оставлие естественную подобу женека пола, разжегошася похотію своею другь на друга, мужи на мужехъ студъ содъвающе (Римл. 1, 26. 27.).

А сими и подобными симъ дълами подтверждають они и обличають, что и, такъ называемые ими, боги вели такую же жизнь. Ибо у Дія научились они дъторастивнію и прелюбодвянію, у Афродиты — блуду, у Рен-непотребству, у Арея-убійствамъ, у другихъ же — инымъ подобнымъ дъламъ, за которыя законы наказывають, и которыми гнушается всякій цъломудренный человъкъ. Посему справедливо ли почитать богами тъхъ, которые дълають подобныя дъла? Не лучще ли за развратность нравовъ признать, что они безсмыслените и самыхъ безсловесныхъ? Справедливо ли также и воздающихъ имъ божескую честь почи-они безсмыслените безсловесныхт, и бездушите неодушевленныхъ? Если бы обрагили они внимание, что душа ихъ одарена умомъ; то не вринулись бы во всё это съ такою опрометчивостію, и не отреклись бы отъ истиннаго Бога, Отца Христова.

Но, можеть быть, вревосходнъйшіе изъ язычниковъ и исполненные удивленія къ твари, будучи пристыждены обличеніями въ сихъ мерзостяхъ, и сами не отрекутся, что двйствительно сіе предосудительно и стоить обличенія, но останутся въ той мысли, что служеніе міру и частямъ міра есть несомнънное для нихъ и неоспоримое върованіе. Даже будуть хвалиться, что не камии, не дерева, вообще не изображенія людей и безсловесныхъ, птицъ, гадовъ и четвероногихъ чествуютъ и обожаютъ они, но солнце, луну, все небесное украшеніе, а также—землю и все влажнос естество. При семъ скажутъ: никто не можетъ доказать, будто бы и это по природъ не боги, когда для всякаго явно, что они—не вещи неодушевленныя и безсловесныя, но по природъ выше людей, потому что одни населяютъ небо, а другіе—землю.

И сіе мивніе стоить того, чтобы разсмотръть и подвергнуть оное изслъдованію. Ибо и въ этомъ слово наше, безъ сомнънія, найдеть, что послужить истиннымъ обличеніемъ язычникамъ. Но прежде, нежели приступимъ къ разсмотрънію и начнемъ доказательство, достаточно замътить, что сама тварь едва не вопість противъ нихъ, указывая на своего Творца и Создателя-Бога, надъ нею и надъ всемъ царствующаго Отца Господу нашему Інсусу Христу, отъ Котораго отвращаются сін минмые мудрецы, покланяются же произшедшей отъ Него твари, и боготворять ее, хотя сама она покланяется своему Творцу, и исповъдуеть того Господа, отъ Котораго отрицаются они ради ея. Ибо такимъ образомъ люди, удивляющіеся частямъ міра и признающіе ихъ богами, весьма будутъ пристыждены взаимною другъ для друга потребностію частей сихъ. Она показываетъ знать, что Отецъ Слова есть дъйствительно Господь н Творецъ сихъ частей, требующий отъ нихъ безпрекословнаго Себъ повиновенія, какъ говорить и Божіе законоположеніе: небеса повъдають славу Божію, твореніе же руку Его возвъщаеть твердь (Псал. 18, 1.).

Достовърность сего не сокрыта отъ взоровъ, но

весьма очевидна всякому, у кого не вовсе ослъплено унное око. Ибо если ито возьметь во внимание отдельвыя части твари, и будеть разсматривать каждую въ особенности, напримъръ: и солнце возьметъ само во себъ, и луну отдъльно, а также и землю, и воздухъ, и теплоту, и холодъ, и сухость, и влажность, вит взаимной ихъ между собою связи, и каждую изъ сихъ частей станетъ разсматривать особо, какъ она есть сама по себъ; то безъ сомнънія найдеть, что нп одна часть міра сама для себя не достаточна, но всъ ень нивотъ нужду одна въ другой, и только ваниной другь другу помощи дълаются самостоятельными. Солнце обращается вмъстъ со всъмъ неботь, и въ немъ заключается, виъ же небеснаго кругообращенія не могло бы и существовать. Луна и прочія звъзды свидътельствують о томъ, что вспомоществуетъ имъ солице. Оказывается также, что и земля даетъ плоды не безъ дождей, а дождь не можеть надать на землю безъ содъйствія облаковъ, и облака никогда не являются и не составляются сами собою безъ воздуха, и воздухъ нагръвается не самъ собою, но отъ эфира, свътлымъ же дълается, когда озаренъ солнцемъ. Источники и ръки образуются не безъ земли; земля не сама на себъ утверждена, но поставлена на водахъ, и держится какими-то связями вь срединъ вселенной; море и всю землю обтекающи со-виъ великій океанъ приводятся въ движеніе вътрами, и устремляются, куда понудить ихъ сила втровъ; самые вътры происходять не сами собой, во, какъ говорять разсуждающіе о нихъ, составляются вь воздухв оть теплоты и нагръванія его эонромъ, и съ помощио того же воздуха дують всюду.

Кто же, при всей налосмысленности, не знасть, что четыре стихін, изъ которыхъ образовалось естество тълъ, -- разумъю теплоту и холодъ, сухость и влажность, - поддерживаются только въ совокупномъ соединенін, а раздъленныя и разобщенныя, отъ преобладанія преизбыточествующей изъ нихъ, дълаются уже одна для другой раврушительными? Теплота истребляется увеличивающимся холодомъ; а холодъ, опять, уничтожается силою теплоты. Сухое увлаживается влажнымъ, и послъднее изсушается первымъ. Посему какъ же вещи сін будуть богами, имъя нужду въ помощи другихъ? Или какъ можно просить у нихъ чего либо, когда сами одна отъ другой требують себъ содъйствія? Если у насъ слово о Богъ; то Онъ ни въ комъ не имъетъ нужды, самодоволевъ, самонсполненъ, въ Немъ все состоится, лучше же сказать, Опъ всему даетъ самостоятельность. Справедливо ли же будеть наименовать богами солнце, луну и другія части творенія, когда онъ не таковы, напротивъ же того, имъють нужду во взаимномъ другь другу содъйствін ?

Но, можеть быть, язычники, имъя доказательство передъ глазами, и сами сознаются, что части творенія, взятыя раздъльно и сами по себъ, не достаточны; стануть же утверждать, что, когда всъ части, совокупленныя виъстъ, составляють одно великое тъло, тогда цълое есть Богъ. По составленіи пзъ частей цълаго, не будеть уже имъ нужды ни въ чемъ постороннемъ, цълое же будетъ и само для себя довольно, и для всего достаточно. Такъ скажуть намъ миниые мудрецы, чтобы и за сіе выслушать себъ обличеніе. Даже слово сіе докажеть, что злочестіе ихъ,

**при великомъ** невъжествъ, не мевыме злочестія тъхъ, о которыхъ сказано прежде.

Ежели отдъльныя вещи, будучи между собою связаны, наполняють собою целое, и целое составляется изъ отлъльныхъ вещей: то цълое состоить изъ частей, и каждая вещь есть часть цълаго. Но сіе весьма далеко отъ понятія о Богъ. Богъ есть цълое. а не части; Онъ не изъ различныхъ составленъ вещей, но Самъ есть Творецъ состава всякой вещи. Смотри же, какъ нечестиво выражаются о Божествъ. которые такъ говорять о Немъ. Если Богъ состонть въ частей, то, безъ сомнънія, окажется Себъ самому неподобнымъ, и составленнымъ изъ вещей неподобвыхъ. Ибо если Онъ-солнце, то не луна; если-лува, то не земля; и если-земля, то не будеть моремъ. А такимъ образомъ, перебирая каждую часть отдъльво, найдешь несообразность такого ихъ разсужденія. То же заключеніе можно противъ нихъ вывести изъ разспотрънія нашего человъческаго тела. Какъ глазъве слухъ, слухъ-не рука, чрево-не грудь, и выя также-не нога, но каждый изъ сихъ членовъ импеть собственную свою дъятельность, и изъ сихъ различныхь членовь составляется одно тело, вь которомь части соединены взаимною нуждою, раздълятся же съ наступленіемъ времени, когда собравшая ихъ во едино природа произведеть раздъление, потому что такъ угодно повелъвшему Богу: такъ (да позволить сіе сказать самъ Совершеннъйшій), если части творенія, сочетавая ихъ въ едино тело, именують Богонъ, то необходимо, чтобы, по доказанному уже, Богъ самъ въ Себъ быль не подобенъ Себъ, и также дълился, сообразно съ природою дълимыхъ частей.

Но согласно съ истиннымъ умозръніемъ, можно еще и иначе обличить ихъ безбожіе. Если Богъ по естеству безплотенъ, невидимъ, не осязаемъ; то почему представляють они Бога теломъ, и что видимо глазами и осязаемо рукою, тому воздають божескую честь? И еще, если утвердилось уже такое понятіе о Богь, что Онъ во всемъ всемогущъ, н ничто не обладаеть Имъ, но Онъ всъмъ обладаеть и надъ всьмъ владычествуетъ; то обоготворяющие тварь какъ не примъчають, что она не подходить подъ такое опредъленіе Бога? Когда солнце бываеть подъ землею, - свъть его затемняеть земля, и онъ не видимъ. Луну же днемъ скрываетъ солнце блистаніемъ своего свъта. Земные плоды неръдко побиваетъ градъ; огонь отъ прилива воды угасаеть; зиму гонить весна, а льто не позволяеть веснь преступать свои предълы, и льту опять осень воспрещаеть выходить изъ собственныхъ свопхъ предъловъ. Итакъ, если бы это были боги, то надлежало бы, чтобъ они не были преодолеваемы и затмеваемы другь другомъ, но всегда находились одно при другомъ, и вмъстъ производпли общія свои двиствія; надлежало бы, чтобъ днемъ п ночью солнце, и въ совокупности съ нимъ луна и прочій сонмъ звъздъ, имъли равный свътъ, и свъть ихъ всъмъ свътилъ и всъхъ осіявалъ: надлежало бы, чтобы и лъто, и зима, и весна, и осень, были вдругъ, не поперемънно, а въ одно время; надлежало бы, чтобъ море и источники смъщались, и доставляли людямъ общее питіе; надлежало бы, чтобы въ то же время были и безвътріе и дыханіе вътровъ; надлежало бы, чтобы огонь и вода въ совокупности удовлетворяли одной и общей потребности

человъческой, и никто не терпълъ отъ нихъ вреда; потому что, по мнънію людей, онп—боги, и дълаютъ все не ко вреду, а скоръе—къ пользъ. Если же сіе не возможно, по причниъ взаимной ихъ противоположности; то вещи, одна другой противныя, противоборственныя и между собою несовмъстимыя, возможно ли называть богами, и воздавать имъ божескую честь? Если несогласны онъ между собою по природъ; то могутъ ли подавать миръ другимъ молящимся, и будутъ ли для нихъ охранителями единомыслія?

Посему, какъ доказано въ словъ, по всей справедливости, не могуть быть истинными богами ип солнце, ни луна, ни другая какая часть твари, а тъмъ пачевзвалніе пэъ камней, изъ золота и изъ другихъ веществъ, и также – вымышленные стихотворцами Зевсъ, Аполлонъ и другіе. Напротивь того, одни суть части творенія, другія — вещи неодушевленныя, а третьи были только смертные люди. Потому служение имъ п обоготвореніе ихъ есть внушеніе не благочестія, во безбожія и всякаго злочестія, и доказательство великаго уклоненія отъ въдънія, единаго и единственно пстиннаго Бога, разумъю же Отца Христова. А когда изобличено сіе, и доказано, что языческое идолослужение исполнено всякаго безбожия, и введено не на пользу, а на погибель человъческой жизни; теперь, какь объщано было въ началъ слова, по изобличенін заблужденія, пойдомъ, наконецъ, путемъ истивы, и обратимъ взоръ къ Вождю и Создателю вселенной-Отчему Слову, чтобы чрезъ Него уразумьть памъ и Бога Отца Его, и показать язычникамъ, сколько удалились они отъ истины. Сказанное доселъ y. XYII.

клонилось только къ изобличению заблуждений въ міръ; путь же истины будеть имъть цълію дъйствительно сущаго Бога.

Къ познанію же и точному уразумънію истины нивемъ нужду не въ комъ другомъ, а только въ себъ самихъ. Путь къ Богу не такъ далекъ отъ насъ, какъ превыше всего самъ Богъ; онъ не виъ насъ, но въ насъ самихъ; и начало его можетъ быть нами найдено, какъ и Мопсей училъ, говоря: глаголь въры въ сердить твоемъ есть (Рим. 10, 8. Втор. 30, 14.). И Спаситель, давая разумъть и подтверждая тоже самое, сказалъ: царствіе Божіе внутрь васъ есть (Лук. 17, 21.). Внутри же себя имъя въру и дарствіе Божіе, можемъ вскоръ узрвть и уразумьть Царя вселенной — Спасительное Отчее Слово. Да не отговариваются служащіе идоламъ еллины, и вообще, никто другой да не обольщаетъ самъ себя, будто бы нъть у нихъ таковаго пути, а потому и имъють они предлогъ къ своему безбожію. Всъ мы вступили на путь сей, и всьмъ онь открыть, хотя и не всь имъ идуть, но многимъ желательно оставлять его; потому что влекуть ихъ со-вис житейскія удовольствія.

А если кто спроспть: что же это за путь? Отвъчаю: — душа каждаго, и въ ней умъ; потому что однимъ умомъ можетъ быть созерцаемъ и уразумъваемъ Богъ. Развъ нечестивые, какъ отреклись отъ Бога, такъ откажутся и отъ того, что имъютъ душу? Это и всего справедливъе было бы сказать имъ; потому что не имъющимъ только ума свойственно отрицаться отъ его Творца и Создателя Бога. Посему-то для людей простыхъ нужно вкратцъ доказать и то, что всякій человъкъ имъетъ душу, и душу разумную; по-

тому что иные, особливо еретики, отрицають и сіе, волагая, что человъкъ есть не болье какъ видимый образъ тъла; — нужно для того, чтобы, когда будетъ сіе доказано, могли они сами въ себт имъть ясное обличеніе идолослуженія.

Первымъ не малымъ признакомъ того, что душа человъческая разумна, служить отличение ел отъ безсловесныхъ; ибо по естественной привычкъ называемъ нхъ безсловесными по тому самому, что родъ человъческій разуменъ. А потомъ не маловажнымъ будетъ доназательствомъ и то, что одинъ человъкъ разсуждаеть о находящемся вив его, мысленно представляеть и то, чего итть передъ нимъ, и опять разсуждаеть и обсуживаеть, чтобы изъ обдуманнаго взбрать лучшее. Безсловесныя видять то одно, что передъ ними, стремятся къ тому одному, что у нихъ передъ глазами, хотя бы въ послъдстви быль отъ того имъ вредъ; но человъкъ стремится не къ видимому, а напротивъ того, видимое глазами обсуживаетъ разсудкомъ; не ръдко, устремившись уже, разсудкомъ бываеть удержань, и что ичь обдумано, обсуживаеть снова. И всякій, если только онъ-другъ истины, сознаеть, что умъ человъческій не одно и тоже съ тьлесными чувствами; а потому, какъ нъчто иное, бываеть судією самыхъ чувствь; и если чувства чемъ предзаняты, то умъ обсуживаеть и припоминаеть это, и указываеть чувствамъ лучшее. Дъло глаза -видать только, ушей - слышать, усть - вкушать, воздрей-принимать въ себл запахъ, рукъ-касаться; но разсудить, что должно видеть и слышать, до чего должно касаться, что вкушать и обонять, - не дъло . уже чувствъ; судять же о семъ дуща и умъ ея. Рука-

можеть, конечно, взяться и за мечъ, уста могуть вкусить и идъ, но они не знають, что это вредно, если не произнесеть о томъ суда умъ. И это (чтобъ видъть намъ дъло въ подобін) походить на хорошо настроенную лиру, и на свъдущаго музыканта, у котораго она въ рукахъ. Каждая струна на лоръ имъетъ свой звукъ, то густый, то тонкій, то средній, то произительный, то какой-нибудь другой; но судыть о согласін звуковъ, и распознать стройный ихъладъ, невозможно безъ знатока; ибо тогда только оказывается въ нихъ согласіе и правильный ладъ, когда держащій въ рукахъ лиру ударить по струнамъ, и мърно коснется каждой. Подобно сему, поелику п чувства въ тълъ настроены какъ лира, когда управляеть ими свъдущій умь, тогда душа разсуждаеть п знаеть, что дълать и какъ поступать. Но сіе свойственно только людямъ, и сіе-то есть разумность человъческой души, пользуясь которою отличается она отъ безсловесныхъ, и доказываетъ о себъ, что она дъйствительно не одно и тоже съ видимымъ въ тълъ. Тъло часто лежить на земль, а человъкъ представляеть и созерцаеть, что на небъ. Тъло часто поконтся, безмолвствуеть и сидить, а человъкъ-внутренно въ движеніи, и созерцаеть, что вив его, переселяясь и переходя изъ страны въ страну, встръчаясь сь знакомыми, не ръдко предугадывая и предузнавая по этому дъла свои на другой день. Что же это иное, какъ не разумная душа, которая въ человъкъ размышляеть, и представляеть, что выше его?

А для тъхъ, которые дошли даже до безстыдства неразумности, строгимъ доказательствомъ послужитъ и слъдующее. Тъло по природъ смертно; почему же

человъкъ размышляетъ о безсмертін, и не ръдко, изъ лобви къ добродътели, самъ на себя навлекаетъ смерть? Или, твло-временно; почему же человъкъ представляеть себъ въчное, и поэтому пренебрегаеть тыть, что у него подъ ногами, вождельваеть же вычнаго? Тъло само о себъ не помыслить ничего подобнаго; оно не помыслило бы и о томъ, что виъ его; потому что оно смертно и временно. Необходимо же быть чему-либо другому, что помышляло бы о противоположномъ и не естественномъ тълу. Итакъ, что же это опять будеть, какъ не душа разумная и безсмертная? Не со-вить, но внутри въ тълъ, какъ музыканть на лиръ, производить она совершеннъйщіе звуки. Опять, глазу естественно смотрать, и слухуслушать; почему же одного отвращаются они, а другое избирають? Кто отвращаеть глазь оть эрвнія? Или кто заключаеть для слышанія слухъ, по природъ способный слышать? Или кто не ръдко удерживаеть отъ естественнаго стремленія вкусъ, по природъ назначенный для вкушенія? Кто запрещаеть до мнаго касаться рукъ, по природъ дъятельной? И обовяніе, данное для ощущенія запаховъ, кто отвращаетъ оть принятія въ себя оныхъ? Кто производить сіе вопрени тому, что естественно тълу? Или почему тьло, отвращаясь отъ требуемаго природою, склоняется на совътъ другаго, и обуздывается его мановеніемъ? Все сіе доказываетъ не иное что, какъ разумную душу, владычествующую надъ тъломъ. Тъло же само себя движетъ, но приводится въ движение и движется другимъ, какъ и конь не самъ себя впрягаеть, но понуждаеть его владъющій имъ. Посему-то ч даются людямъ законы—дълать доброе и отвращаться порока; для безсловесных же, лишенных разумности и мышленія, и худое остается невнятнымь и неразличимымъ.

Итакъ, думаю, сказаннымъ доселв доказано, что въ людяхъ есть разумная душа. Но въ церковномъ ученін, для убъжденія въ томь, что не должно быть идоламъ, необходнио знать, что душа и безсмертна. Познаніе же о семъ всего болье облегчается для насъ познаніемъ твла, и различеніемъ души оть твла. Ибо если въ словъ нашемъ доказано, что душа-не одно и тоже съ твломъ, твло же по природъ смертно; то необходимо душъ быть безсмертною по тому самому, что она не подобна тълу. И опять, если, по доказанному, душа движеть твло, а сама ни чемь другимь не приводится въ движеніе; то слъдуеть изъ сего, что душа самодвижна, и, по сложенін съ себя тьла въ землю, опять будеть сама себя приводить въ движеніе. Ибо не душа подвергается смерти, умираетъ же тьло, въ слъдствіе разлученія съ нимь дущи. Посему, если бы душа приводима была въ движеніе твломь, то по разлученій съ движущимь ей следовало бы умереть. А если душа движеть и тьло; то твиъ паче необходимо ей приводить въ движеніе и себя. Приводя же себя въ движеніе, по необходимости будеть она жить и по смерти твла; потому что движение души не иное что есть, какъ жизнь ея; накъ, безъ сомивнія, и о тель говоримь, что тогда оно живеть, когда движется; и тогда бываеть смерть его, когда прекращается въ немъ движение. Но сіе ясные можно видыть изъ душевной дыятельности, пока душа еще въ телъ. Если и тогда, какъ душа заключена въ телъ и соединена съ нимъ, не ограни-

чивается она малостію тела, и не соразмиряется съ оною; тело лежить иногда на одръ, и какбы уснувъ смертнымъ сномъ, пребываетъ недвижимо, а душа по силь своей бодрствуеть, возвышается надъ природою тъла, и хотя пребываеть въ тълъ, но, какбы преселяясь изъ него, представляеть и созерцаеть, что превыше земли, не ръдко же, поощряемая чистотою ума, воспаряеть къ святымъ и Ангеламъ, пребывающимъ виъ земныхъ твлъ, п бесъдуеть съ ними; то, разръшившись отъ тъла, когда будеть сіе угодно соединившему ее съ онымъ Богу, не тъмъ ли паче, н не въ большей ли еще мъръ, пріобрътеть она яснъйшее въдъніе о безсмертіи? Ибо, если и связанная телонь жила такою жизнію, которая вит тела, то по сиерти тъла тъмъ паче будеть жить, и не прекратится жизнь ея; потому что такъ сотворилъ ее Богъ Словомъ Своимъ, Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ. И помышляеть и мудрствуеть она о безсмертномъ и въчномъ, потому что сама безсмертна. Какъ тълесныя чувства, поелику тъло смертно, видять смертное; такъ душъ, созерцающей безсмертное, и понышляющей о безсмертномъ, необходимо и сажой быть безсмертного, и жить въчно. Ибо понятія и созерданія безсмертія никогда не оставять ее, пребывая въ ней и служа какбы подгнетомъ къ поддержанію безсмертія.

Посему-то душа имъетъ попятіе и о созерцаніи Бога, и сама для себя дълается путемъ, не со-виъ заинствуя, но въ себъ самой почерпая въдъніе и разуньніе о Богъ Словъ. А поэтому утверждаемъ (о чемъ говорено уже было и прежде), что язычники, какъ отреклись отъ Бога, и клапяются вещамъ не-

одушевленнымъ, такъ, думая о себъ, что пътъ въ нихъ разумной души, и причисляя себя къ безсловеснымъ, въ этомъ самомъ несутъ наказаніе за свое безуміе. И потому, какъ неодушевленные, благоговъя предъ вещами неодушевленными, достойны они состраданія и руководства. Если же увърены они (какъ и въ правъ быть увъренными), что есть въ нихъ душа, и имъють высокое понятіе о своей разумности; то для чего, какбы не вмъя души, отваживаются поступать вопреки разуму, не мудрствують, какъ должно мудрствовать, но ставять себя выше и Божества? Ибо сами имъл безсмертную и невидимую ими душу, уподобляють Бога вещамъ видимымъ и смертнымъ. Или почему, какъ отступили отъ Бога, такъ паки не прибъгнутъ къ Нему? Какъ отвратились они мыслію отъ Бога, и не сущее стали представлять себъ богами, такъ могуть возвыситься умомъ души своей, и снова обратиться къ Богу. Обратиться же къ Богу будеть для нихъ возможно, если свергнуть съ себя скверну всякаго вождельнія, въ какую облеклись, и въ такой мъръ омоются, что отринуть все чуждое душъ и въ нее привзошедшее, представять же ее чистою отъ всякихъ примъсей, какою была она сотворена; и такимъ образомъ прійдуть въ состояніе созерцать въ ней Отчее Слово, по Которому сотворены въ началъ. Ибо созданы мы по образу и подобио Божію, какъ даеть разумьть о семъ божественное Писаніе, говоря отъ лица Божія: сотворимь человъка по образу Нашему и по подобію (Быт. 1, 26.).

Посему, когда душа слагаеть съ себя всю излившуюся на нее скверну гръха, и соблюдаеть въ себъ одинъ чистый образъ, тогда (чему и быть слъдуетъ) съ просвътлъніемъ онаго, какъ въ зеркалъ, созерцаетъ въ немъ Отчій образъ—Слово, и въ Словъ уразумъветъ Отца, Котораго образъ есть Спаситель. Или, если ученіе души недостаточно, потому что умъ ем омрачается вившнимъ, и не видитъ она лучшаго; то въдъніе о Богъ можно также заимствовать отъ видимаго; потому что тварь порядкомъ и стройностио, какбы письменами, даетъ уразумъть, и возвъщаеть своего Владыку и Творца.

Богъ благъ, человъколюбивъ, благопопечителенъ о сотворенныхъ Имъ душахъ; и поелику по естеству Овъ невидимъ и непостижимъ, превыше всякой сотворенной сущности, а родъ человъческій, произшедшій изъ ничего, не достигь бы въдънія о Немъ несотворенномъ; то посему-то самому и привелъ Онъ тварь Словомъ Своимъ въ такое устройство, чтобы Его, мендимаго по естеству, могли познавать люди хотя въ дъль. Ибо изъ дъль не ръдко познается и такой художникъ, котораго мы не видали. Говорятъ, на-прииъръ, о ваятелъ Фидіъ, что произведенія его соразяврностію н взаимною соотвътственностію частей повазывають въ себъ Фидія, хотя и нъть его предъ зрителями. Такъ и поъ порядка въ міръ можно познавать Творца и Создателя его, Бога, хотя и невидвиъ Онъ тълеснымъ очамъ. Никто не смъетъ сказать, будто бы Богь во вредъ намъ употребиль невидимость естества Своего, и оставилъ Себя совершеню непознаваемымъ для людей. Напротивъ того, по сказанному выше, въ такое устройство привелъ Онь тварь, что, хотя невидимъ по естеству, однакоже познается изъ дълъ. И не отъ себя говорю сіе, но такъ наученъ я Богословами; и одинъ изъ нихъ,

**Навель, пиппеть къ римлянамъ:** невидимая бо Его оть создинія міра творенми помышляема видима суть (Рим. 1, 20.), и съ дерзновеніемъ говорить ликаонянамъ: и мы подобострастии есмы вамъ человьцы, благовьствующе вамь оть сихь суетныхы обратитися къ Богу живу, Иже сотвори нево и землю и море и вся, яже въ нижь: Иже въ мимошедшыя роды оставиль бъ вся языки ходити въ путехь ихь: и убо не несвидътельствована Себе остави, благотворя, съ небесе намъ дожди дая, и времена плодоносна, исполняя пищею и веселіемь сердца наша (Дъян. 14, 15-17.). Ибо, взирая на небесный кругъ, на теченіе солнца п луны, на положенія и круговращенія прочихъ звъздъ, совершающіяся различно и по противоположнымъ направленіямъ, впрочемъ такъ, что при всемъ разнообразіи соблюдается звъздами одинаковый порядокъ, -- кто не прійдеть къ той мысли, что не сами себя привели онъ въ устройство, но есть иный приводящій ихъ въ устройство Творецъ? И взирая на восходящее ежедневно солнце, на луну, являющуюся ночью, по неизмънному закону, совершенно въ равное число дней, убывающую и возрастающую, также на звъзды, изъ которыхъ однъ блуждають, и разнообразно измъняютъ свое теченіе, а другія движутся въ неуклонномъ направленіи, -- кто не составить себъ такого понятія, что, безъ сомнънія, есть правящій ими Создатель? Также, видя, что противоположныя по природъ вещи соединены и пребывають въ согласной стройности, на-примъръ, срастворены огонь съ холодомъ, и сухость съ влажностію, и не враждують между собою, но какбы изъ чего-то единаго составляють одно твло, -

вто не саблаетъ такого заключенія, что виб сихъ вещей есть Сочетавшій ихъ? И видя, что зима уступаеть мъсто веснь, весна-льту, льто-осени, что сін времена года по природъ противоположны, одно охлаждаеть, другое палить, одно питаеть, а другое истощаетъ, однако же, всъ они равно и безвредно служать къ пользъ людей, - кто не подумаеть, что есть Нъкто совершеннъйшій всего этого, и Онъ, приводя же въ равенство, всъмъ правитъ, хотя и не видишь ты Его? Или, взирая на облака, носимыя въ воздукъ, и на водную тяготу, связанную въ облакахъ, кто не пріобрътеть себъ понятія о Связавшемъ все это, и Повельвшемь, чтобы такъ было? Или, смотря на эту землю, по природъ весьма тяжелую, поставленную на водь, и неподвижно стоящую на томъ, что по природъ удободвижно, - кто не размыслить самъ съ собою, что есть Богь сотворившій и устроившій ее? Наи, видя по временамъ плодоносіе земли, дожди съ неба, разлитія ръкъ, появленіе новыхъ источниковъ. рождение животныхъ отъ несходныхъ между собою, притомъ примъчая, что бываетъ сіе не всегда, а въ опредъленныя на то времена, и вообще, усматривая, что вещами не сходными и противоположными достигается равный и одинаковый между ними порядокъ, -вто не сдълаетъ заключенія, что есть единая Сила, Которая, пребывая неизмънною, привела сіе въ устрейство, и распоряжаеть симь, какъ Ей благоугодно? Всь сін вещи никогда не могли бы ни состояться, на произойдти сами собою, по взаимной противопоможности естествъ. Вода по природъ тяжела, и течеть винзъ; облака же легки, не имъють тяжести, и стремятся вверхъ; однако же, видимъ, что облака но-

сять на себь воду, которая тяжелье ихъ. Также, земля весьма тяжела, а вода легче ея; однако же, болве тяжелое поддерживается легчайшимъ, и эемля не падаеть винзь, а стопть неподвижно. Мужескій полъ-не тоже, что и женскій; однако же, полы между собою соединяются, и обоими совершается одно рожденіе подобнаго живаго существа. Короче сказать, холодное противоположно теплому, влажное противоборствуеть сухому; однако же, сошедшись не оказывають между собою вражды, но согласно составляють одно тело, и служать къ происхожденію всего. Итакъ, вещи, по природъ одна другой противоборствующія и противоположныя, не соединились бы между собою, если бы не былъ совершеннъе ихъ связавшій яхь Господь, Которому уступають и повинуются и самыя стихін, какъ рабы послушные владыкъ. Каждая стихія не противоборствуєть другой, стремясь къ тому, что свойственно ей по природъ, но всъ онъ соблюдають между собою согласіе, признавая соединившаго ихъ Господа. По природъ онъ противуположны, а по изволснію Правящаго ими дружелюбны. Но если бы не были приводимы въ единое сраствореніе высшимъ повельніемъ; то какимъ бы образомъ стеклись и соединплись тяжелое съ легкимъ, пли сухое съ влажнымъ, или круглое съ прямымъ, или огонь съ холодомъ, или, вообще, море съ землею, или солнце съ луною, или звъзды съ небомъ, и воздухъ съ облаками, когда каждая вещь не сходна съ другою по природъ? Великое произошло бы между ними смъшеніе; потому что одно палить, другое охлаждаеть, одно по тяжести влечеть внизь, другое, напротивъ, по легкости - вверхъ; солнце освъщаетъ, а

воздухъ омрачаеть. И звъзды враждовали бы между собою; потому что однъ имъють положение выше, а другія ниже. И ночь не уступала бы мъста дню, но всегда пребывала бы съ нимъ въ борьбъ и раздоръ. А въ такомъ случав увидели бы мы уже не благоустройство, но разстройство, не порядокъ, но безчиніе, не приведение въ единый составъ, а во всемъ разъединеніе, не соблюденіе мъры, а отсутствіе оной; потому что, при раздоръ и противоборствъ каждой отатыной части, пли все уничтожилось бы, пли чтолибо одно оказалось одерживающимъ верхъ. Но и это опять доказывало бы разстройство цълаго; потому что оставшееся что-нибудь одно и лишенное содыствія всего прочаго двлало бы цълое не соразибрнымъ, какъ въ теле оставшаяся одна нога и одна рука не сохранять въ себъ цълаго тъла. Какимъ бы сталь міръ, если бы въ немъ осталось одно солиде, им круговращалась одна дуна, или была одна ночь, вып всегда продолжался день? Какая была бы опять стройность, если бы осталось одно небо безъ звъздъ, вые звъзды останись безъ неба? Что было бы пользы, если бы оставалось одно море, и если бы простирачась одна земля безъ водъ и безъ другихъ частей творенія? Какъ произошли бы на земль человыкь, ан вообще живое существо, при взаимномъ мятежъ спий и преобладаніи чего-либо одного, не достаточнаго къ составлению изъ себя тълъ? Ибо изъ одйондо сен или деолох отондо от или штолот но мажности или сухости, ничто не составплось бы во келенной; но повсюду было бы все безпорядочно и несвязно. Лаже и самое, по видимому, преобладающее не могло бы имъть самостоятельности безъ пособіл прочихъ вещей; потому что при такомъ только пособіц имъеть оно самостоятельность. Итакъ, поелику во всемъ открывается не безчиніе, но порядокъ, не отсутствие мъры, но соразмърность, не разстройство, но благоустройство и всестройное сочетание міра; то необходимо заключить и составить себъ понятіе о Владыкъ, Который все соединиль и скръпиль, во всемъ произвель согласіе. Хотя и невидимъ Онъ очамъ, но порядокъ и согласіе вещей противоположцыхъ дають уразумъть ихъ Правителя, Распорядителя и Царя. Если увидимъ, что городъ, населенный множествомъ различныхъ людей, большихъ и малыхъ, богатыхъ и бъдныхъ, также-старыхъ и молодыхъ, мущинъ, и женщинъ, управляется добропорядочно, и жители, хотя различны между собою, но единомысленны: ни богатые не возстають на бъдныхъ, ни больщіе на малыхъ, ни молодые на старыхъ, но всь равномърно живуть въ миръ; если, говорю, примътимъ все сіе; то безъ сомивнія поймемъ, что единомысліе поддерживается присутствіемъ градоправителя, хотя и не видимъ его. Ибо безчиніе есть признакъ безначалія, а порядокъ доказываеть, что есть владычествующій. И въ тълъ примъчая, что члены между собою согласны, глазъ не противоборствуеть слуху, рука не возстаеть противъ ноги, но каждый членъ безмятежно отправляеть свое служеніе, -- конечно, заключаемъ изъ сего, что есть въ тълъ душа, правительница членовъ, хотя и не видимъ ее. Такъ, видя порядокъ и стройность вселенной, необходимо представлять Властителя вселенной Бога, и притомъ одного, а не многихъ.

И самый порядокъ міроправленія и согласная во

всемъ стройность доказывають не многихъ, но единаго Міроправителя и Вождя-Слово. Если бы тварь пивла многихъ правителей; то не соблюдался бы такой во всемъ порядокъ, но все пришло бы опять въ безпорядокъ, потому что каждый бы изъ многихъ наклоняль все къ своему намърению, и противоборствоваль другимъ. Какъ выше утверждали мы, что многобожіе есть безбожіе; такъ многоначаліе по необходимости будетъ безначаліемъ. Поелику каждый уничтожаеть власть другаго, то ин одинь не окажется начальствующимъ, но у всъхъ произойдеть безначале. А гдъ нътъ начальствующаго, тамъ непремънво бываеть безпорядокъ. И на оборотъ, единый порядокъ и единомысліе многихъ и разныхъ доказыва-10ть, что у нихъ одинъ начальникъ. Если кто издали сышитъ лиру, на которой много разныхъ струнъ, н апвится ихъ стройному согласію, потому что звучить не та одна струна, у которой звукъ густъ, и не та одна, у которой звукъ тонокъ, и не та одна, которая муветь звукь средній, но звучать всь въ равномъ между собою соотношении; то, конечно, заключить изъ сего, что лира не сама себя приводить въ движение, и что не многіе ударяють въ струны, но одинъ есть музыкантъ, хотя и не видиць ты его, и онъ искусствомъ своимъ звукъ каждой струны срастворяетъ въ единое стройное согласіе. Такъ, поелику въ цъломъ пірь есть всестройный порядокъ, ни горнее не возстаеть противъ дольняго, ни дольнее противъ горняго. во все стремится къ одному порядку; то следуетъ представлять себъ не многихъ, а единаго Правители п Царя всей твари, Который все озаряеть свътомъ Свониъ, и приводить въ движение.

Не должно думать, что у твари много правителей и творцевъ; но съ строгимъ благочестіемъ и истиною согласно - втровать въ единаго ел Создателя, что ясно доказываеть и самая тварь. Ибо надежнымъ признакомъ, что Творецъ вселенной одинъ, служить то, что міровъ не много, а одинъ. Если бы много было боговъ; то надлежало бы, чтобъ и міровъ было много, и они были различны. Многимъ же устроить одинъ міръ, и единому міру быть твореніемъ многихъ, неприлично было бы, по открывающимся въ этомъ несообразностямъ. Во-первыхъ, если бы одинъ міръ произощель оть иногихь; то показываль бы безсиліе сотворившихъ; потому что одно дъло совершено многими, а это немаловажный признакъ, что свъдъніе каждаго въ дълъ творенія было не совершенно. Ибо, если бы и одного было достаточно, то не стали бы взаимныхъ недостатковъ восполнять многіе. Сказать же, что въ Богв есть недостатокъ, не только нечестиво, но и крайне беззакопно. И у людей назовутъ художника слабымъ, а не совершеннымъ, если одно дъло можеть онъ совершить не одинъ, но только витств со многими. А если каждый могь совершить цвлое, всв же производили оное для участія вь двль; то смышно будеть предполагать, что каждый дъйствовалъ для славы, чтобы не подозръвали его въ безсилін; и опять, приписывать Богамъ тщеславіе весьма нельно. Притомъ, если каждый одинъ имълъ довольно сплъ создать целое, то какая нужда во многихъ, гдв на все достаточно одного? И съ другой стороны, нечестиво и нельпо будеть предположение, что твореніе одно, а творившихъ много, и они различны; потому что, по естественной причинъ, единое и совершенное лучше различнаго. Надобно же знать и то, что если бы міръ произведенъ быль многими, то ниълъ бы различныя и несходныя между собою движенія; потому что, имъя свои отношенія къ каждому изъ сотворившихъ, имълъ бы и столько же различныхъ движеній. Отъ различія же, какъ говорено было и прежде, опять произошли бы разстройство н во всемъ безпорядокъ. И корабль, управляемый яногими, не поплыветь прямо, пока кормиломъ его ве овладъеть одинъ кормчій. И лира, въ струны которой ударяють многіе, не издасть согласныхь звуковъ, пока не ударить въ нихъ одинъ искусникъ. Нтакъ, поелику тварь одна, и міръ одинъ, и порядокъ въ немъ одинъ; то должно представлять себъ н единаго Царя и Создателя твари Господа. Ибо и самь Создатель для того сотвориль одинь всецълый вірь, чтобы устроеніе многихъ міровъ не привело къ нысли о многихъ Создателяхъ. Поелику же твореніе одно; то въруемъ, что и Творецъ онаго одинъ. И мірь одинъ не потому, что Создатель одинь; Богъ вогь сотворить и иные міры. Но поелику сотворенный міръ одинъ; то необходимо въровать, Создатель онаго одинъ.

Кто же сей Создатель, — это всего болъе необходимо уяснить и сказать утвердительно, чтобы иный, невъдьнемъ сего введенный въ заблужденіе, не почель Создателемъ кого другаго, и отсего не впалъ опять въ одинаковое съ язычниками безбожіе. Думаю же, что никто не имъетъ о семъ колеблющагося мити п. Ибо если въ словъ нашемъ показано, что такъ называемые стихотворцами боги — не боги, и обоготворлющіе тварь изобличены въ заблужденіи, вообще же Т. XVII.

доказано, что языческое идолослужение есть безбожие и нечестіе; то, по уничиженіи идоловъ, совершенно необходимо, наконецъ, нашей въръ быть благочестивою, и Богу, Которому мы покланяемся, и Котораго мы проповъдуемъ, быть единымъ и истиннымъ Богомъ, Господомъ твари и Создателемъ всякаго существа. Кто же это, какъ не всесвятый и превысший всякой сотворенной сущности Отецъ Христовъ? Онъ, какъ наилучшій кормчій, собственною Своею Премудростію и собственнымъ Своимъ Словомъ, Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, спасительно управляеть, и распоряжаеть всемь въ міре, и все творить, какъ Самъ признаеть сіе наилучшимъ. И оно прекрасно, какъ скоро сотворено, и мы видимъ сотворенное, потому что и сіе угодно Ему. И никто не долженъ сомнъваться въ этомъ. Ибо если бы движеніе твари было не разумно, и вселенная носилась, какъ ни есть; то справедливо могъ бы иный не върить утверждаемому нами. Если же тварь приведена въ бытіе словомъ, премудростію и въдъніемъ, и во всемъ міръ есть благоустройство; то необходимо настоятелемъ и строителемъ сего быть не иному кому, какъ Божію Слову.

Словомъ же называю не то, которое внъдрено и прирождено въ каждой изъ сотворенныхъ вещей, и которое иные обыкли называть стьменоноснымъ (а);

<sup>(</sup>а) По ученію Зинона и Стоиковь, какъ Богь называется съменоноснымь словомь (в Лоуос опериатикос), такъ и начала встать сотворенныхъ вещей, вложенныя въ нихъ Богомъ, именуются съменоносными же словами (об корос опериатикос).

такое слово неодушевленно, ни о чемъ не мыслить, инчего не представляеть, но дъйствуеть только внышнить искусствомъ, сообразно съ знаніемъ влагающаго оное. Также не то разумъю слово, какое имъетъ словесный человъческій родъ, не слово сочетаваемое изъ слоговъ и напечатить ваемое въ воздухъ. Но разумъю живаго и дъйственнаго Бога, источное Слово Благаго и Бога всяческихъ, Слово, Которое и отлично отъ сотворенныхъ вещей и отъ всякой твари, и есть собственное и единственное Слово благаго Отца, вселенную же сію привело въ устройство, и озаряетъ Своимъ промышленіемъ. Какъ благое Слово благаго Отца, Оно благоустроило порядокъ вселенной, сочетавая противоположное съ противоположнымъ и устрояя изъ сего единое согласіе. Какъ Божія сила и Божія премудрость, Оно вращаетъ небо, и повъсивъ землю ни на чемъ не опирающуюся, водрузило ее Своимъ мановеніемъ. солнце стало свътоноснымъ и озаряеть вселенную. Оть Него и луна имъеть свою мъру свъта. Имъ и вода повъщена на облакахъ, и дожди наводняютъ землю, и море заключено въ предълы, и земля украшена всякаго рода растъніями, и произращаеть зелень. Если бы какой невърующій, слыша утверждаемое нами, спросиль: дъйствительно ли есть Божіе Слово?-то сомнъніемъ о Божіемъ Словъ показаль бы онъ свое безуміе. Между тъмъ, имъеть онъ доказательство въ видимомъ, что все состоялось Божіимъ Словомъ и Божіею Премудростію, и ни что сотворенное не утвердилось бы, если бы не было, по сказанному, произведено Словомъ, и Словомъ Божінмъ. Но, будучи Словомъ, Оно, какъ сказано, не изъ слоговъ сочетавается, подобно человъческому слову, а

есть неизмъняемый образъ Отца Своего. Люди сложены изъ частей, и сотворены изъ ничего; у нихъ и слово—слагаемое и разлагающеесл. Но Богъ есть Сый и не сложенъ; потому и Слово Его есть Сый; Оно не сложно, но есть единый и Единородный Богъ и Благій произшедшій отъ Отца, какбы изъ благаю источника; Оно все приводитъ въ устройство и содержитъ.

И подлинно досточудна причина, по которой Слово, и Божіе Слово, низошло нь сотворенному; она показываеть, что и неприлично было совершиться сему иначе, а не такимъ образомъ, какъ дъйствительно совершается. Естество сотворенныхъ вещей, какъ произшедшее изъ ничего, само въ себъ взятое, есть чтото текучее, немощное, смертное. Богъ же всяческихъпо естеству благь и выше всякой доброты, и посему человъколюбивъ; потому что въ благомъ не можетъ ни къ кому быть зависти. Посему-то не завидуеть Онъ никому въ бытін, но хощеть, чтобы всв наслаждались бытіемъ, и всъмъ могъ Онъ являть Свое человъколюбіе. Итакъ, усматривая, что всякое сотворенное естество, сколько зависить отъ заключающихся въ немъ самомъ причинъ, есть нъчто текучее и разрушающееся, на тотъ конецъ, чтобы вселенная не подверглась разрушенію, и не разрышилась опять въ небытіе, все сотворивъ въчнымъ Словомъ Своимъ, и осуществивъ тварь, не попустиль ей увлекаться н обуреваться собственнымъ своимъ естествомъ, отъ чего угрожала бы ей опасность снова прійдти въ небытіе, но какъ Благій управляеть вселенною и поддерживаеть се въ бытін Словомъ же Своимъ, Которое само есть Богь, чтобы тварь, озаряемая владычествомъ, промышленіемъ и благоустроеніемъ Слова, ногла твердо стоять въ бытіи, какъ причастная подинно сущаго отъ Отца Слова, и Имъ вспомоществуемая въ бытіи, и не подверглась бы тому, чему ногла бы подвергнуться (т. е. небытію), если бы ве соблюдаль ее Богь—Слово, Иже есть образь Бога невидимаго, перворождень всея твари: яко Тъмъ и въ Немъ состоятся всяческая, видимая и невидимая: и Той есть глава Церкве (Кол. 1, 15— 18.), какъ въ святыхъ Писаніяхъ учатъ служители встивы.

Сіе-то всемогущее, всесовершенное, святое Отчее Слово, визшедши во вселенную, повсюду распростравило силы Свои, озаривъ и видимое и невидимое, въ Себъ все содержить и скръпляеть, ничего не оставивъ лишеннымъ силы Своей, но оживотворяя и сохраняя все и во всемъ, и каждую вещь въ особенвости, и вдругъ все въ совокупности; начала же всякой чувственной сущности, каковы: теплота, холодъ, влажность и сухость, срастворяя во едино, дълаеть Ово не противодъйственными, но производящими одну согласную стройность. Имъ и Его силою дълается, что огонь не противоборствуеть холоду, и влажностьсухости, а напротивъ того, сіи, сами въ себъ противоволожныя стихіи, сошедшись вмъстъ, какъ дружественныя и родственныя, производять изъ себя виавмыя вещи, и служать началами бытію тыль. Покорствуя сему Богу-Слову, иное оживотворяется на жиль, а иное осуществляется на небь. Его силою, по сказанному выше, все море и великій океанъ совершають движение свое въ собственныхъ своихъ предълахъ, и вся суща одъвается зеленые и укращается

разными всякаго рода растъніями. И чтобы не длить времени, каждую извъстную вещь именуя особо, скажу: изъ всего, что существуетъ и бываетъ, ничего нътъ такого, что произошло бы и состоялось не въ Словъ и не Словомъ, какъ говоритъ и Богословъ: Въ началъ бъ Слово, и Слово бъ къ Богу, и Богъ бъ Слово. Вся Тъмъ быша, и безъ Него ничтоже бысть (loan. 1, 1. 3.).

Какъ музыкантъ, настроивъ лиру, и искусно сводя густые звуки съ тонкими, и средніе съ прочими, производить одно требуемое сладкогласіе: такъ и Слово-Божія Премудрость, держа вселенную, какъ лиру, и что въ воздухв, сводя съ темъ, что на земле, а что на небъ-съ тъмъ, что въ воздухъ, цълое сочетавая съ частями, и обращая Своимъ мановеніемъ и изволеніемъ, прекрасно и стройно производитъ единый міръ и единый въ міръ порядокъ; само неподвижно пребываеть у Отца, и все приводить въ движеніе Своимъ списхожденіемъ во вселенную, чтобы каждая вещь благоугодна была Отцу Его. Ибо въ томъ открывается чудное дъйствіе Божества Его, что однимъ и тъмъже мановеніемъ, не въ разныя времена, вдругъ, и все въ совокупности, и прямое и круглое, горнее, среднее, дольнее, влажное, холодное, теплое, видимое и невидимое, обращаеть и приводить въ устройство, сообразно съ природою каждой вещи. Ибо однимъ и тъмъже мановеніемъ Его прямое движется какъ прямое, круглое обращается какъ круглое, и среднее приводится въ движеніе, какъ оно есть, теплое согръвается, сухое изсущается, и все, сообразно съ своею природою, оживотворяется, и приводится Имъ въ бытіе; а такимъ образомъ производится имъ нъкая чудная, и подлинно божественная, стройность. И чтобы понять это изъ примъра, представь утверждаемое нами въ подобіи большаго лика воющихъ. Ликъ состоитъ изъ разныхъ людей, изъ дътей и женъ, стариковъ и также молодыхъ; вдругъ, одинь управляющій ликомъ подаеть знакъ, и каждый поеть по своимъ способностямъ и силамъ, мужъ какъ мужъ, дитя какъ дитя, старый какъ старый, и молодый какъ молодый; но всв въ совокупности выводять одну стройную пъснь. Или представь, какъ душа чаша въ одно и то же время приводить въ движевіе чувства наши, сообразно съ дъятельностію каждаго, и какъ скоро предстаетъ одинъ предметь, всъ чувства приводятся въ дъйствіе, глазъ видитъ, слухъ сышить, рука осязаеть, обоняніе пріемлеть въ себя запахъ, вкусъ вкушаетъ, а не ръдко и другія части тъла начинаютъ дъйствовать, напримъръ, ноги-хоанть. Или объяснимъ утверждаемое нами и третьимъ примъромъ. Всего болъе уподобляется это большому быгоустроенному городу, который управляется присутствіемъ приводящаго оный въ устройство правителя и царя. Царь едва появится, дасть приказъ, обратить па все взоръ, какъ всъ ему повинуются; одви спъщать воздълывать землю, другіе-черпать воду въ водопроводахъ, кто идетъ съять, кто отправ**чается въ совътъ, кто входитъ въ церковь, судія чдеть** судить, градоправитель — давать законы, художникъ съ поспъшностію принимается за работу, мореходецъ отправляется къ морю, плотникъ - на стройку, врачъ идетъ врачевать, зодчій - созидать, и одинъ уходить въ поле, другой приходить съ поля, один занимаются дълами въ городъ, другіе выходять

изъ города, и опять въ него возвращаются. Все же это производится и устрояется присутствіемъ одного градоправителя и его повельніемъ. Хотя примъръ этотъ и малъ, впрочемъ точно также, въ возвышеннъйщемъ только понятіи, надобно представить себъ и цълую тварь. По единому манію Божія Слова все въ совокупности приводится въ устройство; каждою вещію совершается ей свойственное, всъми же вообще выполняется единый порядокъ. Ибо мановеніемъ и силами начальственнаго и владычественнаго во вселенной Божія и Отчаго Слова вращается небо, движутся звъзды, является солнце, круговращается луна, освъщается солнцемъ воздухъ, согръвается сонръ, дують вътры, горы возносять вершины свои въ высоту, море волнуется и питаеть въ себъ живыя твари, земля, пребывая неподвижною, приносить плоды, человъкъ образуется, живетъ, и потомъ умираетъ; однимъ словомъ, все одушевляется и движется, огонь горить, вода прохлаждаеть, источники струятся, ръки наводняются, годы и времена года протекають, падають дожди, скопляются облака, идеть градь, отвердъваютъ снъгъ и ледъ, летають птицы, пресмыкаются гады, плавають живущіл въ водахъ, море носить на себъ корабли, земля заствается, и въ опредъленное время покрывается зеленью, произращаеть дерева, иное обновляется, иное зръетъ, иное же, достигнувъ совершеннаго возраста, старъеть и умираетъ, одно изчезаеть, другое родится и появляется. Все же сіе и гораздо еще большее, чего по множеству не въ силахъ мы и описать, дивносодътельное и чудодъйственное Божіе Слово, озаряя и оживотворяя, мановеніемъ Своимъ приводить въ движеніе и благо-

устройство, содъвая единый міръ, и не вит Себя оставаля и невидимыя Силы; потому что и ихъ, какъ Творецъ, сообъемля въ цъломъ, также содержить и оживотворяеть Своимъ мановеніемъ и промышленіечъ. И ни что не можетъ служить оправданіемъ въ невърін сему. Ибо какъ пронышленіемъ Слова, и тъла возрастають, и разумная душа движется, мыслить и живеть (на это не нужно приводить много доказательствъ, потому что видимъ сіе на дълъ); такъ то же опять Божіе Слово однимъ и простымъ мановеніень, Своею силою, приводить въ движение и содержить и сей видимый міръ и невидимыя Силы, сообщая каждому существу свойственную ему дъятельвость. Почему божественныя Силы приводятся въ авижение божественно, а видимыя вещи-какъ мы видимъ это.

Самъ же Вождь и Царь всего, Собою утверждая все, дълаетъ все къ славъ и въдънію Отца Своего, и дълами, какія совершаеть Онъ, какбы учить и говорить: от величества и красоты созданій сравнительно Рододълатель познавается (Прем. 13, 5.). Какъ, воззръвъ на небо и разсмотръвъ его украшеніе и свъть звъздъ, должны мы восходить мыслію къ Слову, Которымъ все приведено въ благоустройство; такъ, представляя умомъ Божіе Слово, необхоанио намъ представлять и Отца Его Бога, отъ Котораго исходя, справедливо именуется Слово истолко**рателемъ** и Ангеломъ Отца Своего. Сіе можно намъ видъть и на себъ самихъ. Когда у человъка исходить слово: заключаемъ, что источникъ слова есть мысль, в внимая въ оное, усматриваемъ означаемую словомъ чысль; тъмъ паче, въ высшихъ представленіяхъ и въ

несравненномъ превосходствъ, усматривая силу Слова, составляемъ себъ понятіе и о благомъ Его Отцъ, какъ говоритъ самъ Спаситель: видльвый Мене, видль Отца Моего (Іоан. 14, 9.).

Но яснъе и въ большей мъръ проповъдуетъ о семъ все богодухновенное Писаніе, основавшись на которомъ и я пишу тебъ это; потому и ты, читая сіе, можешь върить сказанному мною; пбо слово подтверждаемое многими имъетъ непререкаемое доказательство.

Итакъ Божіе Слово издревле предограждало народъ іудейскій, говоря объ уничтоженіи идоловъ: не сотвори себъ кумира, и всякаго подобія, елика на небеси горъ, и елика на земли низу (Исх. 20, 4.). Причину же уничтоженія идоловь даеть видьть въ другомъ мъсть, говоря: идоли языкъ сребро и злато, дъла рукъ человъческих»: уста имуть, и не возглаголють: очи имуть, и не узрять: ушы имуть, и не услышать: ноздри имуть, и не обоняють: руць имуть, и не осяжүтт: нозъ имуть, и не пойдуть (Псал. 113, 12—15.). Не прешло оно молчаніемъ и ученія о твари; напротивъ же того, хорошо зная красоту тварей, чтобы иные, взирая на нихъ, не какъ на дъло Божіе, по красоть ихъ не стали кланяться имъ, какъ богамъ, предограждаеть людей, говоря: да не воззръвь очыма, и видъвъ солнце и луну, и всю красоту небесную, прелстився поклонишися имь, яже раздъли Господь Богь твой всты языкомь, иже подъ небесемь (Втор. 4, 19.). Раздълилъ не для того, чтобы твари сіи были богами языческихъ народовъ, но чтобы, по сказанному, изъ дъйствія ихъ и язычники познали Создателя вселенной Бога. Народъ же іудей-

скій издревле имълъ у себя полнъйшее ученіе; потому что не изъ дълъ только творенія, но и изъ божественныхъ Писаній, почерпаль въдъніе о Богъ. И вобще, отвлекая людей отъ идольской прелести и оть неразумнаго представленія о богахъ, Писаніе гогорить: да не будуть тебь бози иніи развь Мене (Исх. 20, 3.). Воспрещаеть людямъ имъть иныхъ боговъ, не потому, что иные-дъйствительно боги, но чтебы, отвратившись отъ истиннаго Бога, не начали обоготворять несуществующее; а таковы наименованные богами у стихотворцевъ и историковъ, о которыхъ доказано, что это-не боги. И самый образъ выраженія показываеть, что они — не боги; сказано: да не будуть тебъ бози иніи; чъть означается булущее время; а что произойдеть въ будущее время, того, когда говорится о семъ, иътъ еще.

Истребивъ же языческое, или идольское, безбожіе, унолкло ли божественное ученіе, попустило ли человъческому роду влаяться вовсе не причастнымъ въавнія о Богь? Нъть; а напротивь того, предваряеть оно мысль сію, говоря: слыши Израилю: Господь Вого твой, Господь единь есть (Втор. 6, 4.). И еще: возмобиши Господа Бога твоего от всего сердца твоего, и от всея силы твоея (5.). И еще: Господу Богу твоему да поклонишися, Тому единому послужиши, и кв Нему прилъпишися (13.). А что о промышленіи и о благоустроеніи Слова, простирающихся на все и во всемъ, свидътельствуетъ все богодухновенное Писаніе, достаточнымъ доказательствомъ утверждаемаго теперь служить та въра въ Слово, съ какою говорять Богословы: Основаль еси землю, и пребываеть. Учиненіемь Твоимь пребываеть день

(Псал. 118, 90. 91.). И еще: пойте Богови нашему въ гуслехъ: одпъвающему небо облаки, уготовляющему земли дождь, прозябающему на горахь траву, и злакъ на службу человъкомъ, дающему скотомъ пищу (Псал. 146, 7-9.). Чрезъ кого же даеть? Не чрезъ Того ли, Къмъ все сотворено? Ибо къмъ сотворено, тоть, по естественному порядку, и промышаяеть о всемъ. Кто же это, какъ не Божіе Слово, о Которомъ въ другомъ Псалмъ говорить: Словомъ Господнимь небеса утвердишася, и Духомь усть Его вся сила ихъ (Псал. 32, 6.)? Подтверждаемъ же, что и все о Немъ и Имъ сотворено, въ чемъ и увъряеть насъ, говоря: Той рече, и быша: Той повель, и создащася (9.); какъ и великій Монсей въ томъ же удостовъряеть, въ началъ мірозданія объясняя сказанное, и говоря: и рече Богь: сотворимь человъка по образу Нашему и по подобію (Быт. 1, 26.); потому что, и совершая твореніе неба, земли и всего, Ему же говорилъ Отецъ: да будеть небо; да соберутся воды, и да явится суша, да изведеть земля траву и всякое животное; посему и можно обличить іудеевъ, какъ не върно пользующихся Писаніями. Ибо спросять у нихъ: съ къмъ бесъдуетъ Богъ, когда говорить, и повельвая? Если повельваль тварямь, и съ ними бестдовалъ; то напрасно было слово; тварей еще не было, а только должны были произойдти. Никто же не говорить съ темъ, чего неть. Никто повелъваеть, и не обращаеть ръчи къ непроизшедшему еще, чтобъ оно произошло. Если бы Богъ повельваль тому, что будеть; то надлежало бы сказать: будь, небо; будь, земля; произрасти, трава; будь сотворенъ, человъкъ. Теперь же не сотвориль еще

сего, а повельваеть, говоря: сотворима человтька, я: да произрастеть трава, - чемъ показывается, что Богь разглагольствуеть о семь съ Къмъ-то близкимъ къ Нему. Поэтому необходимо, чтобы съ Нимъ былъ ныто, съ къмъ собесъдуя, творилъ Онъ вселенную. Кто же это какъ не Слово Его? Съ Къмъ (пусть скажуть) бесъдовать Богу, какъ не съ Словомъ Своить? Или Кто быль съ Нимъ, когда творилъ Онъ жикую тварную сущность, какъ не Премудрость Его, Которая говорить: когда твориль небо и землю, съ Нимь бльжь (Притч. 8, 27.). Подъ наименованіемъ же веба и земли заключаеть все сотворенное на небъ и на земль. Сопребывая же со Отцемъ, какъ дрость, и на Него взирая, какъ Слово, создаеть, приводить въ бытіе и благоустрояеть вселенную, и какъ сила Отчая поддерживаеть въ бытіи всю совокупность тварей, какъ говоритъ Спаситель: все, что вижу творящаго Отца, и Я также творю ( Іоан. 5, 19.); и священные Ученики Его учать: всяческая Тъме и о Неме быша (Кол. 1, 16.). Онъ, какъ благое рождение отъ Благаго и какъ истинный Сынъ, есть Отчая Сила и Премудрость и Слово, и все это ве по причастию, не потому, что дано Ему сіе со-вив, какъ дается Его причастникамъ, которые Имъ умуарпотся, чрезъ Него содълываются сильными и разумными, но потому, что Онъ есть источная Препудрость, источное Слово, источная, собственно Отчая, Сыа, источный Свътъ, источная Истина, источная Іравда, источная Добродътель, Отпечатлъніе, Сіяніе, Образъ; короче сказать, всесовершенный плодъ Отца, едиственный Сынъ, неизмъняемый Отчій Образъ. И по, кто изочтеть Отца, чтобы изънскать и силы

Слова Его? Ибо, какъ Онъ есть Отчее Слово и Отчая Премудрость, такъ и снисходя къ тварямъ, для познанія и уразумънія ими Рождшаго, дълается для нихъ источною святынею, источною жизнію, Дверію, Пастыремъ, путемъ, Царемъ, Вождемъ, Спасителемъ во всемъ, животворящимъ Свътомъ и общимъ о всъхъ промышленіемъ. Сего-то благаго и зиждительнаго Сына имъя отъ Себя, Отецъ не сокрылъ Его не извъстнымъ для тварей, но ежедневно открываетъ Его всъмъ; потому что Имъ все стоитъ и живетъ. А въ Немъ и чрезъ Него являетъ Отецъ и Себя самого, какъ говоритъ Спаситель: Азъ во Отилъ, и Отецъ во Милъ (Іоан. 14, 10.); почему необходимо Слову быть въ Рождшемъ, и Рожденному быть совъчнымъ Отцу.

Но при всемъ томъ, когда ничто не существуеть независимо отъ Отчаго Слова, небо же и земля в все, что на нихъ, Отъ Него зависять, - несмысленные люди, отвергнувъ въдъніе о Немъ и благочестіе, не сущее предпочли сущему; витсто дтиствительно сущаго Бога обоготворили не сущее, служа твари вмъсто Творца, и дълая неразумное и злочестивое дъло. Это подобно тому, какъ если бы кто дивился произведеніямъ художника, и приведенный въ изумленіе зданіями въ городъ сталъ попирать ногами самого здателя, или бы началь хвалить мусикійское орудіе, но отринуль бы того, кто составиль и настроиль оное. Подлинно, это люди несмысленные и слъпотствующіе! Какъ иначе узнали бы мы домъ, корабль, лиру, если корабля не построилъ кораблестроитель. дома не воздвигъ зодчій, лиры не сдълалъ музыканть? Посему, какъ отрицающій это безуменъ, и даже выше всякаго безумца, такъ, по моему мнънію, ве здравы умомъ и тъ, которые не признаютъ Бога, и не чтутъ Слова Его, общаго всъхъ Спасителя и Господа нашего Інсуса Христа, — Слова, Которымъ Отенъ все благоустрояетъ и содержитъ, и промышляетъ о всемъ во вселенной.

И ты, христолюбецъ, имъя въру въ Него и благочестіе, радуйся и будь благонадеженъ, что плодомъ въры въ Него будетъ безсмертіе и небесное парство, если только душа благоустрояетъ себя по Его законамъ. Ибо какъ живущимъ по заповъдямъ Его—наградою въчная жизнь, такъ идущимъ противоположною стезею, а не стезею добродътели, —великій стыдъ и неотвратимая опасность въ день суда, за то, что, зная путь истины, дълали противное тому, что знали.

## **2.** СЛОВО

о воплощении Бога-Слова, и о пришествии Его къ

Въ предъидущемъ словъ, изъ многаго взявъ не вогое, но въ достаточной мъръ, разсуждали мы о заблужденін язычниковъ касательно идоловъ, о суевъріи ихъ, и о томъ, какъ изобрътено оно въ начатъ, именно же, что люди по испорченности своей вымыслили для себя поклоненіе идоламъ; а также, по благодати Божіей, предложили нъчто и о Божествъ Отчаго Слова, о промышленін и силь Его во вселенной, именпо же, что Имъ благоустрояетъ все благій Отецъ, по Его мановенію приводится все въ движеніе, и о Немъ оживотворяется. Теперь же, блаженный и воистинну христолюбивый, будемъ, согласно съ благочестивою върою, говорить о вочеловъчени Слова, и божественное Его къ намъ пришествіе (на что іуден клевещуть, надъ чъмъ елліны издъваются, и чему мы покланяемся) постараемся объяснить такъ, чтобы видимое уничижение Слова тъмъ паче возбудило въ тебъ большее и сильнъйшее къ Нему благоговъніе. Ибо чъмъ большему осмъянію подвергается Оно невърными, тьмъ убъдительнъйшее представляеть свидътельство о Божествъ Своемъ. Чего не постигають люди, находя то невозможнымъ, о томъ доказываеть Оно, что это возможно; надъ чъмъ издъваются люди, какъ надъ неприличнымъ, то, по благости Своей, дълаетъ Оно благолъпнымъ; что люди ухищренно осмъпвають, какъ человъческое, въ томъ силою Своею даетъ Оно видъть Божественнос, при мнимомъ Своемъ уничиженін, крестомъ низлагая идольское мечтаніе, издъвающихся же и невърующихъ невидимо убъждая, признать Божество Его и силу.

При изложеніи же нами всего этого, надобно тебъ содержать въ памяти сказанное прежде, чтобы, какъ быть въ состояніи уразумьть причину явленія во плоти столь великаго Отчаго Слова, такъ не подумать, будто бы Спаситель пріяль на Себя тьло по естественному порядку, но утвердиться въ той мысли, что Онъ по естеству безплотенъ, и есть Слово, однако же, по человъколюбію и благости Отца Сво-

сто, для нашего спасенія явился намъ въ человъческомъ тълъ. А намъ, ведя разсужденіе объ этомъ, прилично будетъ сказать напередъ о сотворенін вселеной п о Создателъ оной Богъ, чтобы такимъ образомъ всякій могъ видъть, какъ сообразно было обновленію твари совершиться Словомъ, создавшимъ се въ началъ. Ибо въ этомъ не окажется никакого противоръчія, если Отецъ тъмъже Словомъ, Которымъ создалъ тварь, содълалъ и ел спасеніе.

Созданіе міра и сотвореніе вселенной многіе объ-, ясняли различно, и каждый, какое хотъль, такое и составляль о семь понятіе.

Одни говорять, что все произошло само собою и случайно. Таковы епикурейцы, которые баснословять противъ себя, что нътъ и Промысла во вселенной, утверждая сіе прямо вопреки очевидному и вилиюму. Ибо если, какъ они утверждаютъ, все провзошло само собою безъ Промысла; то надлежало всему произойдти однообразно, и быть подобнымъ, а не различнымъ; во вселенной, какъ въ единомъ тълъ, надлежало всему быть солнцемъ или луною, и у людей надлежало цълому тълу быть или рукою, вли глазомь, или ногою. Теперь же этого нътъ; но видимъ, что одно-солнце, другое-луна, а иноеземля, и въ человъческихъ также тълахъ одно - нога, другое — рука, иное — голова. А таковый распорядокъ даеть знать, что произошло сіе не само собою, даже показываетъ, что предшествовала сему причина, изъ которой можно уразумъвать и приведшаго въ порядокъ и сотворившаго вселенную Бога.

Другіе же, и въ числъ ихъ великій у еллиновъ Платонъ, разсуждали, что Богъ сотворилъ вселен-Т. XVII.

ную изъ готоваго и несотворениаго вещества; потому что Богу и не возножно было бы сотворить чтолибо, если бы не было готоваго вещества, какъ и у древодъля должно быть готовое дерево, чтобъ могъ онъ сработать что-нибудь. Но утверждающие это не знають, что приписывають темъ Богу безсиліе. Если не самъ Онь-виновникъ вещества, но, вообще, всякое существо творить изъ вещества готоваго; то явно, чно Онъ безсиленъ, потому что ничего дъйствительнаго не въ состояни произвести безъ вещества, какъ и въ древодъль, безъ сочитнія, безсиліе его-причиной, что, не имъл у себя дерева, не можеть сдълать никакой нужной вещи. И въ этомъ предположеніи, - что, если бы не было вещества, то Богъ и не произвелъ бы ничего, -- можно ли уже творцемъ и создателемъ назвать того, кто возможность творить получиль оть другаго, именно же, оть вещества? Если допустить сіе предположеніе; то, по словамъ пхъ, Богъ будеть только художникъ, а не творецъ бытія, если Онъ обработываеть готовое вещество, а не самъ-виновникъ и вещества. Вообще, не можеть быть названъ Онъ творцемъ, если не творить и того вещества, изъ котораго произбилло сотворенное.

А еретики вымышляють себъ иного Создателя вселенной, кромъ Отца Госпола нашего Інсуса Христа, и въ слъпоть своей много о семъ велеръчать. Госполь говорить іудеямъ: Нъсте ли чли, яко сотворивый искони мужескій поль и женскій, сотвориль Я есть? И рече: сего ради оставить человъкъ отца своего и матерь, и прилъпится къ женъ своей, и будета два въ плоть едину (Мато. 19, 4. 5.);

вотомъ, указывая на Творца, говорить еще: еже Богь сочета, человъкъ да не разлучаетъ (6.). Какъ же они вводятъ тварь чуждую Отпу? Если и по словить Іоанна, который все объемлеть словомъ свопмъ, вся Ттъмъ быша, и безъ Него пичтоже бысть (юан. 1, 3.); то какъ возможенъ иный Создатель, кромъ Отца Христова?

Такъ они баснословять: божественное же ученіе п въра Христова отвергаетъ ихъ суесловіе, какъ безбожіе. Оно признаеть, что вселенная не сама собою произошла, потому что есть о ней Промыслъ, и не изь готоваго вещества сотворена, потому что Богъ не безсиленъ; но поъ ничего, вовсе не существовавшую прежде вселенную, привель въ бытіс Богъ Словомъ, какъ сказано Монсеемъ: въ начали сотвори Вог небо и землю (Быт. 1, 1.). И въ весьма поживой книгь Пастырь говорится: «прежде всего въруй, что единъ есть Богъ, Который сотворилъ, устроилъ и привелъ въ бытіе вселенную изъ ничего. Сіе же давая разумьть, и Павель говорить: върою разумъваемъ совершитися въкомъ глаголомъ Божінмь, во еже от неполяемых видимымь быти (Евр. 11, 3.). Богъ благъ, лучше же сказать, Онъисточникъ благости. Въ благомъ же ни къ кому не можеть быть зависти. Посему, никому не позавидовъ въ бытін, изъ ничего все сотвориль собственныть Словомъ Своимъ, Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ.

Преимущественно же предъ всьмъ, что на землъ, сжалившись надъ человъческимъ родомъ, и усмотръвъ, что цо закопу собственнаго бытіл не имъетъ овъ достаточныхъ силъ пребывать всегда, Богъ да-

ровалъ людямъ нъчто большее: не создалъ ихъ просто, накъ всъхъ безсловесныхъ животныхъ на земль. по сотворилъ ихъ по образу Своему, сообщивъ имъ и сплу собственнаго Слова Своего, чтобы, имъя въ себъ какбы нъкіе оттънки Слова, и ставъ словесными, могли пребывать въ блаженствъ, живя истинного жизніго, и въ подлинномъ смыслъ-жизніго святыхъ въ раю. Но зная также, что человъческое проповоленіе можеть преклоняться на ту и другую сторону, -- данную людямъ благодать предварительно оградиль закономъ и мъстомъ; ибо, введя ихъ въ рай Свой, далъ имъ законъ, чтобы, если сохранятъ благодать, и пребудуть добры, то, кромъ обътованія имъ безсмертія на небесахъ, и жизнь ихъ въ раю была безпечальна, безболъзненна и беззаботна; если впадуть въ преступленіе, и перемънившись сдълаются худы, напередъ знали о себъ, что въ смерти претерпять естественное тльніе, и не будуть жить болъе въ раю, но, умирая уже внъ его, останутся въ смерти и тлъніи. На сіе же указываеть и божественное Писаніе, говоря оть лица Божія: от всякаго древа, еже въ ран, снъдію снъси: отъ древа же, еже разумъти доброе и лукавое, не сиъсте оть него; а въ оньже аще день снъсте оть него. смертію умрете (Быт. 2, 16. 17.). Смертію же умрете, что иное значить, какъ не только необходимость умереть, но и оставаться въ тленіи смерти? Дивишься, можеть быть, почему, предположивь

Дивишься, можеть быть, почему, предположивъ говорить о вочеловъчени Слова, разсуждаемъ теперь о началь людей. Но и это не чуждо цъли нашего разсужденія. Говоря о пришествіи къ намъ Спасителя, необходимо намъ сказать и о началь людей.

Изъ сего узнаешь, что наша вина послужила поводомъ къ Его пришествію, и нашимъ преступленіемъ вызвано человъколюбіе Слова, чтобы Господь пришель къ намъ, и явился среди людей. Мы стали вобужденіемъ къ Его воплощенію; для нашего спасенія показалъ Онъ столько человъколюбія, что приналь на Себя человъческое тъло, и явился въ вель.

Такъ Богъ сотворилъ человъка, и возжелалъ, чтобы пребываль онъ въ нетлъніи. Но люди, вознералъвъ и уклонившись отъ устремленія ума своего къ Богу, остановившись же мыслію на зломъ, и измыславъ себъ оное (какъ сказано о семъ въ первомъ словь), подверглись тому смертному осужденію, канить предварительно угрожаль имъ Богъ, и не остамсь уже такими, какими были созданы, но какъ новыслили, такъ и растлились, и смерть, воцарившись, овладъла ими; потому что преступление заповъди возвратило ихъ въ естественное состояніе, чтобы, какъ сотворены были изъ ничего, такъ и въ самомъ бытіи, со временемъ, по всей справедливости, вотерпъли тлъніе. Ибо, если, нъкогда по природъ бывь ничто, призваны въ бытіе явленіемъ и человъколюбіемъ Слова; то слъдовало, чтобы въ люмяхь, по истощанін въ нахъ понятія о Богъ, п по уклоненіи къ не сущему (пбо злое есть не сущес, а лоброе есть сущее, какъ произшедшее отъ сущаго Бога), истощилось и продолжающееся навсегда быпе. А это и значить, разръщившись оставаться въ смерти и тлъніи. Ибо человъкъ, какъ сотворешный изъ начего, по природъ смертенъ; но, по причинъ водобія Сущему, если бы сохранилъ оное устремленіемъ къ Нему ўма своего, могъ замедлять въ себъ естественное тлъніе, и пребыль бы нетлъннымъ, какъ говорить Премудрость: храненіе законовъ утвержденіе нерастлюнія (Прем. 6, 19.). Будучи же нетлъннымъ, онъ жилъ бы уже какъ Богъ, о чемъ даетъ разумъть и божественное Писаніе, говоря въ одномъ мъстъ: Азъ ръхъ: бози есте и сынове Вышняго вси: вы же яко человъцы умираете, и яко единъ отъ князей падаете (Пс. 81, 6. 7.).

Богъ не только сотворилъ насъ изъ ничего, но, по благодати Слова, даровалъ намъ и жизнь по Богу. Но люди, уклонившись отъ въчнаго, и по совъту діавола обратившись къ тленному, сами для себя стали виновниками тлънія въ смерти; потому что, какъ сказано выше, по природъ они были тявины, но свойственнаго имъ по природъ избъгли бы по благодати, какъ причастники Слова, если бы пребыли добрыми; по причинъ соприсущаго имъ Слова, не приблизилось бы къ нимъ естественное тльніе, какъ говорить и Премудрость: Богь созда человька въ неистльніе, и во образъ собственной Своей въчности: завистію же діаволею смерть вниде въ міръ (Прем. 2, 23. 24.). Когда же совершилось сіе: люди стали умирать, и тлъніе сильно воздъйствовало уже въ нихъ, превозмогая надъ всъмъ человъческимъ родомъ, въ большей еще мъръ, нежели сколько было сіе естественно, поколику, въ слъдствіе преступленія заповъди, воспользовалось оно противъ нихъ и Божіею угрозою, да и сами люди въ прегръщеніяхъ своихъ не остановились на извъстныхъ предвлахъ, но, постепенно простираясь далъе, преступили, наконецъ, всякую мъру. Бывъ въ

шчаль изобрытателями зла, и сами на себя призвавъ сперть и табніе, въ последствін же совратившись въ веправду, отваживаясь на всякое беззаконіе и не останавливалсь на одномъ худомъ дълъ, но непрестанно къ новымъ худымъ дъламъ примышляя еще вовыя, люди содълались ненасытимыми во Повсюду были прелюбодъянія и татьбы; вся земля наполнилась убійствами и хищеніями. У закона не было заботы о растленіи и неправде. Вслкое злое дъло совершаемо было и каждымъ порознь и встми сообща. Города вели войну съ городами; народы возставали противъ народовъ; вся вселенная раздираема была мятежами и раздорами, потому что всякій оказываль соревнованіе въ беззаконіи. Не далеко стало отъ людей и противуестественное, но какъ сказаль свидътель Хгистовъ Апостолъ: жены бо ихъ измънища естественную подобу вз презестественную: такожде и мужи, оставлие естественную подобу женска пола, разжегошася похотію своею другь на друга, мужи на мужехь студь содъвающе, и возмездіе, еже подобаше прелести ихь, въ себъ воспріемлюще (Рим. 1, 26. 27.).

Когда же смерть болье и болье овладьвала чрезь это людьми, и тлъніе въ нихъ оставалось; тогда родь человъческій растлъвался, словесный же и по образу созданный человъкъ изчезалъ, и Богомъ совершенное дъло гибло; потому что, какъ сказано выше, смертъ вревозмогала надъ ними по силъ уже закона, и невозможно было избъжать закона, такъ какъ оный, по причинъ преступленія, постановленъ былъ Богомъ. Выходило нъчто, въ нодлинномъ смыслъ, и ни съ чъмъ несообразное и вмъстъ неприличное. Ни съ чъмъ

несообразно было Богу, изрекши слово, солгать, и человъку, когда узаконено Богомъ, чтобы онъ, если преступить заповъдь, смертію умеръ, не умирать по преступленіи, слову же Божію остаться нарушеннымъ. Тогда не было бы въ Богъ правды, если бы, когда сказано Богомъ, что умрешь, человъкъ не умеръ. Но также и неприлично было, чтобы однажды сотворенныя разумныя существа и причастныя Слова Его погибли, и чрезъ тлъніе опять обратились въ небытіе. Сіе не достойно было бы благости Божіей, чтобы сотворенное Богомъ растлъвалось отъ обольщенія людей діаволомъ. Съ другой стороны, всего не приличнъе было въ людяхъ, или по собственному ихъ нерадънію или по бъсовскому обольщенію, уничтожиться Божію художеству.

Итакъ, когда истлъвали словесныя твари, и гибли такія Божія произведенія, что надлежало сдълать Богу, Который благъ? Попустить ли, чтобъ тлъвіе надъ ними превозмогло, и смерть ими обладала? Какая же была нужда сотворить ихъ въ началъ? Надлежало бы лучше не творить, нежели сотвореннымъ оставаться неприэрънными и гибнуть. Если Богъ сотворивъ оставляеть безъ вниманія, что произведеніе Его истявнаеть; то изъ такого нерадънія въ большей мъръ познается безсиліе, а не благость Божія, нежели когда бы не сотворилъ Онъ людей въ началь. Если бы не сотвориль; то никто и не подумаль бы вмбнять сего въ безсиліе. А когда сотвориль и привель въ бытіе; вовсе было бы ни съ чъмъ несообразно гибнуть произведеніямъ, и особенно въ виду Сотворившаго. Итакъ, надлежало не попускать. чтобъ люди поглощались тлъніемъ, потому что сіе было бы неприлично Божіей благости и не достойно ея. Но какъ и сему надлежало быть; такъ, съ другой опять стороны, противополагалась тому справедмвая въ Богъ причина, — пребыть Ему върнымъ законоположению Своему о смерти. Ибо для нашей же пользы и для нашего сохранения ни съ чъмъ несообразно было оказаться лжецомъ Отцу истины — Богу.

Итакъ, чему надлежало быть въ этомъ случав, или что надобно было содълать Богу? Потребовать у модей покаянія въ преступленіи? Сіе можно бы притвать достойнымъ Бога, разсуждая, что, какъ преступленіемъ виали люди въ тлъніе, такъ покаяніемъ достигли бы опять нетлънія. Но покаяніемъ не соблюдась бы справедливость въ отношеніи къ Богу. Опять не былъ бы Онъ върнымъ Себъ, если бы сперть перестала обладать людьми. Притомъ, покаявне не выводить изъ естественнаго состоянія, а прекращаетъ только гръхи. Если бы прегръщеніе только было, а не послъдовало за нимъ тлънія; то прекрасно было бы покаяніе.

Если же люди, въ слъдствіе предшествовавшаго преступленія, однажды сдълались подвластными естественному тлънію, и утратили благодать Божія образа; то чему иному надлежало совершиться? Или въ вонь иномъ была потребность для возвращенія таковой благодати и для воззванія человъковъ, кромъ Бога—Слова, изъ ничего сотворившаго вселенную въ началь? Ему принадлежало— и тлънное привести опять въ нетлъніе, и соблюсти, что всего справедливъе было для Отца. Поелику Онъ—Отчее Слово, и превыше всъхъ; то естественнымъ образомъ Онъ только одинъ могъ все возсоздать, Онъ одинъ довлъль къ

тому, чтобы за всъхъ пострадать и за всъхъ ходатайствовать предъ Отцемъ.

Посему-то безплотное, нетлънное, невещественное Божіе Слово приходить въ нашу область, отъ которой и прежде не было далекимъ; потому что ни одна часть творенія не осталась лишенною Его, пребывая со Отцемъ Своимъ, наполняетъ Оно и всю вселенную во всъхъ частяхъ ея. Но приходить, снисходя Своимъ къ намъ человъколюбіемъ и явленіемъ среди насъ. И видя, что словесный человъческій родъ гибнеть, что смерть царствуеть надъ людьми въ тлънін; примъчая также, что угроза за преступленіе поддерживаетъ въ насъ тлъніе, и несообразно было бы отмънить законъ прежде исполненія его; примъчая н неприличіе совершившагося, потому что уничтожалось то, чему само Оно было Создателенъ; принъчая и превосходящее всякую мъру злонравіе людей, потому что люди, постепенно, до нестерпимости увеличивали оное ко вреду своему; примъчая и то, что всъ люди повинны смерти, -- сжалилось Оно надъ родомъ нашимъ, умилосердилось надъ немощію нашею, снизошло къ нашему тлънію, не потерпъло обладанія смерти, и чтобъ не погибло сотворенное, и не оказалось напраснымъ, что содълано Отцемъ Его для людей, -пріемлеть на Себя тъло, и тьло нечуждое нашему. Ибо не просто восхотьло быть въ тълъ, и не явиться только пожелало. А если бы восхотьло только явиться, то могло бы совершить Свое Богоявленіе и посредствомъ инаго совсршеннъйшаго пріемлеть наше тело, и не просто, но оть пречистой, нерастивнной, неискусомужней Aвы, тыло чистое, нимало неприкосновенное мужескому обще-

нію. Будучи Всемощнымъ и Создателемъ вселенной, вь Дъвъ уготовляеть въ храмъ Себъ тело, и усвоветь Себъ оное, какъ орудіе, въ немъ давая Себя познавать, и въ немъ обитая. И такимъ образомъ, у вась заимствовавъ подобное нашему тъло, потому что всь мы были повинны тленію смерти, за всехъ предавъ оное смерти, приносить Отцу. И это совершаеть Оно по человъколюбію для того, чтобы съ одной стороны, поелику вст умирали, закону объ вставнін людей положить конець темь, что власть его псполнилась на Господнемъ тълъ, и не имъетъ уже мъста въ разсужденін подобныхъ людей; а съ другой стороны, людей обратившихся въ тлъне снова возвратить въ нетлъніе, и оживотворить ихъ оть смерти, присвоеніемъ Себъ тъла и благодатію воскресенія уничтожая въ нихъ смерть, какъ солому огнемъ. Слово знало, что тлъніе не иначе могло быть прекращено въ людяхъ, какъ только непремънною смертію; умереть же Слову, какъ безсмертному и Отчему Сыну, было невозможно. Для сего-то самаго пріемлеть Оно на Себя тьло, которое бы могло умереть, чтобы, какъ причастное надъ всъми Сущаго Слова, довльло оно къ смерти за всъхъ, чтобы ради обитающаго въ немъ Слова пребыло нетлъннымъ, н чтобы, наконецъ, во всъхъ прекращено было тлъніе благодатію воскресенія. Потому, воспріятое Имъ на Себя тъло принося на смерть, какъ жертву и заклане, свободное отъ вслкой скверны, симъ приношеніемъ сходственнаго во встять подобныхъ уничтожило вемедленно смерть. Ибо Слово Божіе, будучи превыне всъхъ, и Свой храмъ, Свое тълесное орудіе, привося въ искупительную за всехъ цену, смертию Сво-

ею совершенно выполнило должное, и такимъ образомъ, посредствомъ подобнаго тъла со всъми сопребывая, нетлънный Божій Сынъ всъхъ, какъ и слъдовало, облекъ въ нетлъніе обътованіемъ воскресенія. И самое тлъніе въ смерти не имъетъ уже власти надъ людьми, ради Слова, вселившагося въ нихъ посредствомъ единаго тъла. Если великій Царь входить въ какой-либо великій городъ, и вселяется въ изъ домовъ его; то безъ сомнънія высокой чести удостонвается такой городъ, и никакой врагъ или разбойникъ не нападетъ и не разоритъ его; скоръе же приложить о немь все раченіе, ради царя, вселившагося въ одномъ изъ домовъ его. Такъ было и съ Царемъ вселенной; когда пришелъ Онъ въ нашу область и вселился въ одно изъ подобныхъ нашимъ тъль; тогда прекратились, наконець, вражескія злоумышленія противъ людей, уничтожилось тлівніе смерти, издревле надъ ними превозмогавшее. Ибо погибъ бы родъ человъческій, если бы Владыка и Спаситель всъхъ, Сынъ Божій, не пришелъ положить конецъ смерти.

И сіе великое дъло, подлинно, всего болъе приличествовало Божіей благости. Если царь, построивъ домъ или городъ, когда по нерадънію живущихъ въ немъ, нападутъ на него разбойники, не оставляетъ его вовсе безъ призрънія, но защищаетъ и спасаетъ, какъ собственное свое произведеніе, взирая не на нерадивость жителей, но на то, что прилично ему самому: то тъмъ паче всеблагій Богъ, Отчее Слово, когда сотворенный Имъ родъ человъческій снизшелъ въ тльніе, — не презрълъ его, но привзошедшую смерть стеръ приношеніемъ собственнаго Своего тъла, нера-

дъніе же людей исправилъ Своимъ ученіемъ, все человъческое исполнивъ Своею силою. Удостовърение же въ этомъ можетъ всякій найдти у Богослововъ саного Спасителя, читая въ писаніяхъ ихъ, когда говорять: ибо любы Христова обдержить нась суждших сіе: яко аще Единг за всъхг умре, то убо вси умроша, и за всъхъ умре, да не ктому себъ живемь, но за насъ умершему и воскресшему отъ мертвыхъ Господу нашему Іпсусу Христу (2 Кор. 5, 14. 15.). И еще: а умаленнаго малымь чимь оть Ангель видимь Інсуса, за пріятіе смерти, славою и честію вънчанна, яко да благодатію Божіею за всьх вкусить смерти (Евр. 2, 9.). Потомъ Писавіе показываеть и причину, почему надлежало вочеловьчиться не иному кому, но самому Богу-Слову, говоря: подобаше бо Ему, Егоже ради всяческая и Имже всяческая, приведшу многи сыны въ славу, началника спасенія ихъ страданми совершити (10.). А сими словами означаеть, что не иному кому слъдовало возвести людей отъ постигшаго ихъ тленія, какъ Богу--Слову, сотворившему ихъ и въ началъ. И что само Слово пріяло на Себя тело для принесенія жертвы за подобныя тъла, сіе дають разумьть Ппсанія, говоря: понеже убо дъти пріобщишася плоти и кроси, и Той преискренню пріобщися тьхже, да смертію упразднить имущаго державу смерти, сиртьчь, діавола, и избавить сихь, елицы страхомь смерти чрезъ все житіе повинни бъща работъ (14. 15.). Ибо Слово, принесеніемъ въ жертву собственнаго Своего тъла, и положило конецъ осуждавшему насъ закону, и обновило въ насъ начатокъ жизин, даровавъ надежду воскресенія. Поелику отъ самого человъка зависвло, что смерть овладъла людьми, то по сему самому вочеловъченіемъ Бога Слова снова произведено истребленіе смерти и востаніе жизни, по слову христоноснаго мужа: понеже бо человъкомь смерть бысть, и человъкомь воскресеніе мертьыхь: якоже бо во Адамъ вси умирають, такожде и о Христь вси оживуть, и такъ далъе (1 Кор. 15, 21. 22.). Ибо нынъ, уже не какъ осужденные умираемъ, но, какъ имъющіе востать, ожидаемъ общаго всъхъ воскресенія, которое во время свое явить и оное совершившій и даровавшій Богъ.

Такова первая причина Спасителева вочеловъченія. По изъ слъдующаго можно всикому дознать, что благое примествіе Его къ памъ имъло и другія важныя причины.

Обладающій всьми Богь, когда собственнымъ Словомъ Своимъ сотворилъ человъческій родъ, видя также немощь человъческаго естества, а именно, что не имъетъ оно достаточныхъ силъ-само собою познать Создателя и вообще пріобръсти себъ понятіе о Богъ, потому что Богъ нерожденъ, а твари произошли изъ ничего, Богъ безплотенъ, а люди по тълу созданы гдъ-то долу, и вообще, всему сотворенному многаго не достаеть къ уразумънію и въдънію Сотворшаго, примъчая, говорю, сіе, и сжалившись опять надъ родомъ человъческимъ, какъ Благій, не оставилъ людей лишенными въдънія о Немъ, чтобы и самое бытіе не сдълалось для нихъ безполезнымъ. Ибо какал польза быть сотворенными, и не знать Творца своего? Или какъ люди могли быть словесными, не зная Отчаго Слова, Которымъ сотворены? Ни чемъ не отличались бы они отъ безсловесныхъ, если бы ничего не познавам, кромъ земнаго. Для чего бы и создаль ихъ Богъ, если бы не восхотълъ, чтобъ они познавали Его? Посему-то, чтобы люди не оставались невъдущим Бога, какъ Благій, сообщаеть имъ собственный Свой образъ,—Господа нашего Інсуса Христа, и творить ихъ по образу и по подобно Своему, чтобы при таковой благодати, представляя себъ Образъ, разумъю же Отчее Слово, могли пріобрътать понятіе о самомъ Отцъ, и познавая Творца, жить благополучно и подлинно блаженною жизнію.

Но несмысленные люди, вознерадъвъ также и о такой данной имъ благодати, столько уклонились отъ Бога, и до того омрачились въ душт своей, что не только предали забвенію понятіе о Богв, но стали вынышлять себъ одно вмъсто другаго. Ибо вмъсто истины соорудили себъ идоловъ, сущему Богу предпочли не сущее, служа твари вмъсто Творца, а что туже всего, честь Божно перенесли на дерева, на камви, на всякое вещество, и на людей, и дълали еще худшее этого, какъ говорено было въ предъидущень словь. Дошли же они до такого нечестія, что начали, наконецъ, поклачяться бъсамъ, и выполняя пъ пожеланія, наименовали ихъ богами, и вепрестанно болъе опутываясь непстовыми страстями, какія возбуждали въ нихъ бъсы, въ угодность имъ (о четь говорено было прежде) стали приносить въ жертву безсловесныхъ животныхъ и закалать людей. Потому обучали у нихъ и волшебству; по мъстамъ обольщали людей прорицалища; причины рожденія и бытія своего стали всь приписывать звъздамъ и всему, что на небъ, ни о чемъ иномъ не помышляя, кромъ видимаго. Вообще, все исполнено стало нечестія

и беззаконія; только Богъ и Слово Его не были познаваемы, котя не скрываль Онъ Себя отъ людей въ неизвъстности, и не простое далъ имъ о Себъ въдъніе, но многообразно и многократно раскрываль имъ оное. Ибо хотя и благодать, сообщенная въ образъ Божіемъ, достаточна была къ тому, чтобы привести къ познанию Бога-Слова, и чрезъ Него къ познанио Отца; однако же Богъ, зная немощь людей, промышляль о нихь и въ случав ихъ перадънія, чтобы, если и вознерадять познавать Бога въ самихъ себъ, не оставались въ невъдъніи о Создатель, имъя предъ очами дъла творенія. Поелику же перадъніе постепенно нисходило къ худшему; то Богъ не оставилъ опять безъ промышленія Своего и таковую человъческую немощь, давъ законъ, и пославъ къ людямъ извъстныхъ имъ Пророковъ, чтобы, если облънятся возвести взоръ на небо и познать Творца, близъ себя имъли ученіе; потому что люди всего ближе могутъ учиться лучшему у людей же. Итакъ, взирая на величіе неба, и разсматривая стройность творенія, можно было людямъ познавать и Вождя твари — Отчее Слово, Которое Своимъ о всемъ промышленіемъ всемъ даеть познавать и Отца, и для того приводить вселенную въ движеніе, чтобъ всь чрезъ Него познавали Бога. Или если и это было тяжело для людской льности; то могли они бесъдовать со святыми, и отъ нихъ узнать Создателя всъхъ Бога и Отца Христова, узнать, что поклоненіе идоламъ есть безбожіе и исполнено всякаго нечестія. А познавъ законъ, можно имъ было также прекратить всъ беззаконія, и жить добродътельною жизнію. Ибо законъ данъ былъ не для однихъ іудеевъ, и не ради ихъ однихъ посылались Пророки; но, хотя къ іудеямъ они посылались, п іудеями были гонимы, однакожъ, для цълой вселенной служили священнымъ училищемъ въдънія о Богк п внутренней жизни. Такова была Божія благость, таково человъколюбіе. Однако же, люди, препобъждаемые минутными удовольствіями, бъсовскими мечтаніями п прелестями, не возвели взора къ истинъ, но обременяли себя еще большимъ числомъ золъ п гръховъ, такъ что казались уже не словесными тварями, но по вравамъ можно было признать пхъ безсловес-

Посему, когда люди въ такой мъръ обезсловесились, п бъсовская прелесть повсюду столько затипла и сокрыла въдъніе объ истинномъ Богъ, что надлежало содълать Богу? Прейдти ли молчаніемъ все это? Попустить ли, чтобы люди обольщаемы были демонами, и не знали Бога? Какал же была нужда созидать человъка въ началъ по образу Божію? Надлежало, просто сотворить его безсловеснымъ, или сотвореннопу словеснымъ не жить ему жизнію безсловесныхъ. Какая вообще была потребность, пріобръсти человъку понятіе о Богъ въ началь? Если теперь недостоинъ онъ сего пріобрътенія; то не надлежало даыть сиу и въ началъ. На что же было потребно сіе сотворшему Богу, плі какая въ этомъ слава Ему, если сотворенные имъ люди не покланяются Ему, но другихъ признають творцами своими? Оказывается, то Богь создаль ихъ не для Себя, а для другихъ. Царь, хотя и человькь, однако же не попускаеть, чтобы основанные имъ города отдавались въ рабство другимъ, или прибъгали къ кому иному; но напомиваеть имъ писаніями, не редко же посылаеть къ

Ч. X.

нимь друзей, а если потребуеть нужда, приходить и самъ, пристыдить ихъ, наконецъ, присутствіемъ своимъ, только бы не раболъпствовали они другимъ, и трудъ его не сталъ напрасенъ. Не тъмъ ли паче попцадитъ Богъ Свои твари, чтобъ не уклонялись онъ отъ Него, и не служили не сущему, обобливо же, когда такое уклоненіе дълается для нихъ причиною погибели и уничтоженія? Не надлежало же погибнуть содълавшимся однажды причастниками Божіл образа.

Итакъ, что должно было содълать Богу? Или чему надлежало совершиться, какъ не обновлению созданнаго по Образу, чтобы чрезъ сей Образъ люди опять могли познать Бога? А это могло ли совершиться, если бы не пришель Самь Образъ Божій, Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ? Не могло совершиться сіе чрезъ людей, потому что сами они сотворены по образу; не могло-п чрезъ Ангеловъ; потому что и они не образы. Посему-то Божіе Слово пришло самолично, чтобы Ему, какъ Отчему Образу, можно было возсоздать по образу сотвореннаго человъка. Съ другой стороны, опять не совершилось бы сіе, если бы не были уничтожены смерть и тлъніе. Посему-то Слову нужно было принять на Себя смертное тъло, чтобы Имъ, наконецъ, могла быть уничтожена смерть, и люди опять обновились по образу. Итакъ для дъла сего не довлълъ ни кто другой, кромъ Отчаго Образа. Поелику написанный на деревъ ликъ сдълался невиднымъ отъ внъшнихъ нечистотъ, то надобно было опять прійдти тому, чей это ликъ, чтобъ на томъ же веществъ можно было возобновить изображеніе; ибо ради изображеннаго лика и самое

вещество, на которомъ онъ написанъ, не бросается, но возстановляется на немъ ликъ. Подобно сему и всесвятый Сынъ Отца, какъ Отчій образъ, пришелъ въ наши страны, чтобы обновить человъка созданнаго по сему Образу, и какбы взыскать погибшаго оставленіемъ гръховъ, какъ и Самъ говоритъ въ Евангеліяхъ: пріиде взыскати, и спасти погибшаго (Мате. 18, 11.). Почему и іудеямъ сказалъ Онъ: аще кто не родипіся (Іоан. 3, 3.), не рожденіе оть жены разумъя, какъ они понимали, но означая возрожденіе и возсозданіе въ душъ того, что по образу.

Поелику же идолобъсіе и безбожіе овладъли вселенною, и сокрыто стало въдъніе о Богъ; то кому было научить вселенную объ Отцъ? Если скажутъчеловъку; то невозможно было людямъ обойдти всю подсолнечную; они по природъ своей не были бы въ состоянін совершить такой путь, не могли бы заслужить въ этомъ и въроятія, не имъли бы и достаточныхъ силъ, чтобъ самимъ собою противостать такому бъсовскому обольщенію и мечтанію. всь были душевно поражены и приведены въ смятеніе бъсовскою прелестію и пдольскою тщетою; то какъ можно было людямъ переувърнть человъческую **АУШУ и человъческій умъ, когда не могли ихъ и ви**авть? А чего не видить кто, можеть ли то преобразовать? Но можеть быть скажуть, что для сего достаточно было твари. Но если бы достаточно было твари; то не произошло бы столькихъ золъ. была; но темъ не менъе люди погрязали въ томъ же заблуждени о Богъ. Посему, въ комъ была опять потребность, какъ не въ Богъ-Словъ, Который видить и душу и умъ, все въ тваряхъ приводить въ

движеніе, и чрезъ тварей даетъ познавать Отца? Тому, Кто собственнымъ Своимъ промышленісмъ и благоустроеніемъ вселенной учить объ Отцъ, надлежало и возобновить сіе ученіе. Какъ же бы совершилось сіе? Скажуть, можеть быть: сіе можно было соверщить тъмъ же способомъ, то есть, снова показать дълами творенія, что нужно знать о Богъ. Но это было уже мало надежно, и вовсе ненадежно; потому что люди и прежде оставили сіе безъ вишманія, и очи ихъ устремлены были уже не горъ, но долу.

Посему-то, желая оказать людямъ върную помощь, Слово Божіе приходить какъ человъкъ, пріемля на Себя тело подобное теламъ человъческимъ, и номогаеть дольнимъ, то есть, телесными своими делами, чтобы тъ, которые не восхотъли познать Его изъ промышленія Его о вселенной и изъ правленія опою, хотя изъ телесныхъ Его дъль познали Божіе во плоти Слово, а чрезъ него и Отца. Какъ добрый учитель, попечительный объ учиникахъ списходя къ тъмъ, которые не способны воспользоваться высшими познаніями, конечно, преподаеть пиъ познанія низшія; такъ поступило и Божіе Слово, какъ говорить и Навелъ: понеже бо въ премудрости Божіей не разумь мірь премудростію Бога, блигоизволиль Богь бүйствомь проповъди спасти върующихъ (1 Кор. 1, 21.). Поелику люди, уклонившись отъ умоэртнія о Богт, и какбы погрузившись во глубину, устремляя очи долу, взыскали Бога въ вещахъ раждающихся и чувственныхъ, воображая себъ богами людей смертныхъ и демоновъ; то человъколюбивый п общій встать Спаситель, Божіе Слово, пріемлеть на себя тъло, какъ человъкъ живетъ среди людей,

п обращаетъ на Себя чувства всвяъ людей, чтобы преднемагающие Бога въ тълесномъ изъ того, что Господь производить телесными Свопми делами, уразуивли истину, и чрезъ Него дошли до мысли объ Отпъ, и чтобы они, какъ люди, имъя въ мысли все человъческое, увидълв, что куда ни обратять чувства свон, вездъ предупреждены сими дълами, и все научаеть ихъ истипъ. Если изумъвали предъ тварио, то увидять, что тварь исповъдуеть Христа Господа. Если мысль ихъ была предубъждена въ пользу людей, в ихъ почитали опи богами; то изъ дълъ Спасители, сравненныхъ съ дълами человъческими, содълается внымъ, что единственный у людей Спаситель-Божій Сынъ; потому что у признаваемыхъ богами нътъ такихъ дълъ, какія совершены Божінмъ Словомъ. А если были предубъждены въ пользу демоновъ; то види, какъ Господь изгоняеть ихъ, познають, что онъ одинъ есть Божіе Слово, а демоны-не боги. Если же умъ ихъ былъ занятъ людьми уже умершими, и потому покланялись они проямь, и темь, кого стихотворцы напиеновали богами; то, видя воскресевіе Снасителево, исповъдують, что ть боги ложны, я что одинъ истинный Господь -- Отчее Слово, владычествующее и надъ смертио. Для сего-то Господь и родился, и явился человъкомъ, и умеръ и воскресъ, дълами Своими унижая и помрачая дъла когда-либо жившихъ людей, чтобы оть всего того, чтмъ бы ни были предубъждены люди, отвлечь ихъ, и яаучить въдънію истиннаго Отца Его, какъ и Самъ говорить: пріиде взыскати, и спасти погибшаго. Поелику мысль человъческая однажды писпала въ чувственное, то Стово благоволило содълать Себя

видимымъ, посредствомъ тъла, чтобы, ставъ человъкомъ обратить на Себя вниманіе людей, отвлечь къ Себъ чувства ихъ, и когда увидять Его человъкомъ, тьми дълами, какія производить Онъ, убъдить ихъ наконецъ, что Онъ-не только человъкъ, но и Богъ, Слово и Премудрость истиннаго Бога. Сіе намвреваясь выразить, и Павелъ говорить: въ любви вкоренени и основани, да возможете разумъти со всъми святыми, что широта и долгота и глубина и высота, разумъти же преспъющую разумь любовь Христову, да исполнитеся во всяка исполнение Божие (Ефес. 3, 17-19.). Ибо Слово, распростершись всюду, и горъ и долу, и въ глубину и въ ишроту, горъвъ твореніи, долу-въ вочеловьченіи, въ глубинуво адъ, въ широту же-въ міръ, все наполнило въдъніемъ о Богъ. А посему-то не тотчасъ по Своемъ пришествій совершаеть жертву за встхъ, предавая тъло на смерть, и воскрещая оное, и дълая Себя невидимымъ твлесно; напротивъ же того, и самымъ тъломъ привлекаетъ на Себя взоры людей, пребывая въ тълъ и творя такія дъла, являя такія знаменія, которыя показывали въ Немъ уже не человъка, Бога-Слово. Ибо Спаситель вочеловъчениемъ явилъ сугубое человъколюбіе и тъмъ, что уничтожилъ въ насъ смерть и обновилъ насъ, и тъмъ, что, будучи не познанъ и невидимъ, явилъ Себя въ дълахъ, и показаль, что Онъ - Отчее Слово, Вождь и Царь вселенной.

Онъ не былъ такъ объятъ тъломъ, чтобы, когда былъ въ тълъ, тогда не былъ и внъ тъла, и когда приводилъ въ движеніе тъло, тогда вселенная лишена была Его дъйствія и промышленія. Но, что всего

удивительные, Онъ, какъ Слово, ни чъмъ не былъ содержимъ, а наппаче Самъ все содержалъ. И какъ, пребывая въ цълой твари, хотя по сущности Онъ вит всего, однакоже, силами Своими присущъ во всемъ, все благоустрояя, на все и во всемъ простирая Свое провышленіе, оживотворяя и каждую тварь и всъ твари въ совокупности, объемля цълую вселенную, и не объемлясь ею, но весь всецъло пребывая въ единомъ Отцъ Своемъ; такъ, и въ человъческомъ пребывая тълъ, и Самъ оживотворяя оное, внъ всякаго сомивнія, оживотворяль и вселенную, пребываль во всвять тваряхъ, и быль вив вселенной, даваль познавать Себя въ тълв дълами, и не переставаль являть Себя въ дъйствіяхъ на вселенную. Душть свойственно, хотя разсматривать въ помыслахъ н то, что вит ея тела, однакоже, не простирать своихь дъйствій на что-либо вис ея тела, и своимъ присутствіемь не приводить въ движеніе, что отдамено отъ тъла. Человъкъ, когда думаетъ о чемъ-либо отдаленномъ, чрезъ это не приводить еще отдаленнаго въ движение, и не переносить съ одного мъста на другое. И если кто сидить у себя въ домъ, и размышляеть о томъ, что на небъ, то не движеть еще чрезъ это солнца, и не обращаетъ неба; но, хотя видить ихъ движущимися и сотворенными, однако же, ве можеть поэтому произвести ихъ. Не таково было Божіе Слово въ человъкъ. Оно не связывалось тъномъ; а напротивъ того, Само наипаче обладало онымъ; посему, и въ тълъ Оно было, и находилось во всъхъ таряхъ, и было виъ существъ, и упокоевалось въ Единомъ Отцъ. И, что чуднъе всего, провождало жизнь, какъ человъкъ, все оживотворяло, какъ Слово, и сопребывало со Отцемъ, какъ Сынъ. Посему, когда раждала Дъва, Оно не страдало, и пребывая въ тъль, не сквернилось, но напротивъ того, освящало наипаче и тъло; потому что, и пребывая во всъхъ тваряхъ, не дълается Оно всему причастнымъ; а напротивъ того, все Имъ наипаче оживотворяется и питается. Если и солнце, Имъ сотворенное и нами видимое, круговращаясь на небъ, не сквернится прикосновеніемъ къ земнымъ тъламъ, и не омрачается тмого, а напротивъ того, само ихъ освъщаеть и очищаеть; то тымь паче всесвятое Божіе Слово, Творецъ и Господь солнца, давая познавать Себя въ тълъ, не прівло на Себя скверны, а напротивъ того, будучи нетланнымъ, оживотворяло и очищало и смертное тъло. Ибо сказано: Иже гръха не сотвори, ни обрътеся лесть во устъхъ Его (1 Петр. 2, 22.).

Посему, когда богословствующіе о Словъ говорять, что Оно всть, піеть, и родилось; тогда знай, что тьло, какъ тьло, родилось и питалось приличною пищею, само же сопребывающее въ тьлъ Божіе Слово, все благоустроял, и тьмъ, что совершало Оно въ тьль, показывало въ Себъ не человъка, но Божіе Слово. Говорится же сіе о Немъ потому, что тьло, которое вкушало пищу, родилось, страдало, было тьломъ не кого-либо другаго, но Господа. И поелику Господь сталъ человъкомъ; то прилично было говорить о Немъ и сіе, какъ о человъкъ, чтобы явствовало, что дъйствительно, а не мечтательно, имъеть Онъ тьло.

Но какъ изъ сего познавали Его присущимъ тълесно, такъ дълами, какія совершилъ чрезъ тъло, давалъ Онъ разумъть въ Себъ Вожія Сына. Посему-

то къ невернымъ іуделмъ и взывалъ, говоря: аще ке творю дъла Отца Моего, не имите Ми въры: аще ли творю, аще и Мнъ не въруете, дъломь Моимь въруйте: да разумњете и познаете, яко во Mить Отець, и Азь во Отить (Ioan. 10, 37. 38.). Какъ, будучи невидимымъ, познается Онъ изъ дълъ творенія, такъ, содълавшись человъкомъ, и невидиный подъ покровомъ тела, делами даетъ знать, что овершающій сіп дъла-не человікь, а Божія Сила и Божіе Слово. Ибо не человъческое, но Божіе дълоповельвать бъсамъ, и изгонять ихъ. И видя, какъ пливляль Онъ бользии, въ какія ввергнуть быль родь человъческій, кто почтеть его человскомъ, а не Богомъ? Онъ очищаль прокаженныхъ, хромымъ даваль силу ходить, глухимъ отверзаль слухъ, слъпыхъ дълалъ эрящими, вообще, отгонялъ отъ людей всякія бользин и всякія немощи. А изъ сего всякій могь усматривать Божество Его. Ибо видя, что возвращалъ Онъ человъку и то, чего не доставало отъ рожденія, п родившемуся слъцымъ отверзаль очи, кто не заключить изъ сего, что Ему подчинено и самое рожденіе человаческое, что Онъ--Создатель п Творецъ онаго? Кто возвращаеть человаку, чего не было у него оть рожденія, о томъ, безъ сомивнія яно, что Онъ-Господь и рожденія человъческаго. Иосему-то въ пачалъ, приходя къ намъ, созидаетъ Себъ тело отъ Девы, чтобы и въ этомъ показать всьиъ не малый признакъ Божества Своего; потому что создавшій тьло сіе есть Творецъ и прочихъ тыть. И види, что тыло происходить оть единой дын безь мужа, кто не прійдеть къ той мысли, что явившійся въ семъ тель есть Творецъ и Госнодь п

прочихъ тълъ? Также видя, что сущность воды измънена и претворена въ вино, кто не заключитъ, что сотворившій сіе есть Господь и Творецъ сущности всъхъ водъ? Посему-то, какъ Владыка, ступаетъ Онъ на море, и по оному ходитъ какъ по сущъ, и въ этомъ показывая видящимъ признакъ Своего владычества надъ всъмъ. Насыщая же малымъ количествомъ пищи великое число людей, и изъ недостатка производя избытокъ, такъ что пятью хлъбами насытились пять тысячъ человъкъ, и еще столько же осталось,—не иное что, давалъ симъ разумътъ, но то самое, что Онъ Господь промышленія о вселенной.

Все же благоугодно было сотворить Спасителю, чтобы люди, которые не познавали Его о всемъ промышленія, и не уразумъвали Божества Его изъ творенія, котя бы возбужденные телесными Его делами, возвели къ Нему взоръ, а чрезъ Него пріобрълп себъ понятіе въдънія объ Отцъ, по сказанному выше, изъ частнаго заключая о промышленіи Его въ цълой вселенной. Ибо, видя власть Его надъ бъсами, или видя, что бъсы исповъдують Его Господомъ своимъ, кто еще станетъ колебаться мыслію, что Онъ-Божій Сынъ, Божія Премудрость и Сила? Онъ содълалъ, что и самая тварь не умолчала, но, что всего чудиње, во время смерти, лучше же сказать, во время торжества Его надъ смертію, то есть, на кресть, вся тварь исповъдала, что познаваемый и страждущій въ тълъ не просто есть человъкъ, но Божій Сынъ и Спаситель всъхъ. Ибо, когда солице отвратило зракъ свой, земля потряслась, горы распались, всъ пришли въ ужасъ; тогда показывало сіе, что Распятый на кресть Христось есть Богь, а вся тварь-раба Его, страхомъ своимъ свидътельствующая о присутствіп Владыки.

Такъ Богъ-Слово явилъ Себя людямъ въ делахъ. Но следуеть описать также и конець пребыванія Его въ тълъ и обращенія съ людьми, сказать, какова была твлесная Его смерть (тъмъ паче, что въ этомъ главизна нашей втры, и это въ устахъ у всъхъ вообще людей), чтобы знать тебъ, какимъ образомъ и изъ сего, ничъмъ не менъе, познается во Христъ Богъ и Божій Сынъ. Что касается до причины пришествія Его во плоти, то, сколько было возможно, отчасти и по мъръ силъ нашего разумънія, объясным мы это выше; а именно сказали, что преложить табиное въ нетабије-не иному кому принадлежало, какъ Спасителю онаго, и въ началъ сотворившему вселенную изъ ничего, что въ людяхъ снова возсоздать образъ-не иному кому было свойственно, какъ Отчему Образу, что смертное воскресить безсчертнымъ-не иному кому было свойственно, какъ всточной жизни-Господу нашему Інсусу Христу, что ваучить объ Отцъ, упразднить же идольское служеніеве вному кому принадлежало, какъ вселенную привоаящему въ благоустройство Слову, единому, Единородному, истинному Отчему Сыну. Поелику же, наковець, надлежало заплатить долгь, лежащій на всьхь; вбо, по сказанному выше, должны были всъ умереть, что и было главною причиною Его пришествія; то послъ того, какъ доказалъ Божество Свое дълами, приносить, наконецъ, и жертву за всъхъ, виъсто всъхъ предавая на смерть храмъ Свой, чтобы всъхъ содълать свободными отъ отвътственности за древнее преступленіе, о Себъ же, въ нетлънномъ тълъ Своемъ явивъ начатокъ общаго воскресенія, доказать, что Онъ выше и смерти.

И не дпвись, что многократно говоримъ тоже и о томъ же. Поелику бесъдуемъ о Божіемъ благоволеніи; то много разъ изъясняемъ одну и туже мысль, чтобы не оказалось что-либо опущеннымъ, и не подпали мы обвинению, что сказанное нами неудовлетворительно. Ибо лучше подвергнуться порицанию за тождесловіе, пежели опустить что-либо такое, о чемъ должно было написать.

Итакъ тъло, поелику имъло оно общую со всеми тълами сущность, и было тъломъ человъческимъ, хотя, по необычайному чуду, образовалось пэъ единыя Дъвы, однако же, будучи смертнымъ, по закону подобныхъ тълъ, подверглось смерти; по причинъ же снизшествія вь оное Слова, не потерпъло свойственнаго твлесной прпродъ тльнія, а напротивь того, ради вселившагося въ немъ Божія Слова, пребыло вить тленія. И чуднымъ образомъ въ одномъ и томъ же совершилось то и другое: и смерть встять приведена въ исполнение въ Господнемъ тълъ, и уничтожены имъ смерть и тлъніе ради соприсущаго въ немъ Слова. Нужна была смерть, п надлежало совершиться смерти за встять, во исполнение долга лежащаго на всъхъ. Посему-то, какъ сказано выше, елику не возможно было умереть Слову, потому что Оно безсмертно, - пріяло Оно на Себя твло, которое могло умереть, чтобы, какъ Свое собственное, принести его за всъхъ, и накъ за всъхъ пострадавшему, по причина пребыванія Свосго въ тъль, упразднимь имущаго державу смерти, сиръчь, діавола, и избавить сихъ, слицы страхомъ смерти повинни бъща риботь (Евр. 2, 14. 15.).

Поелику умеръ за насъ общій всяхъ Спаситель: то несомивино, что мы, върные о Христь, не умирасиъ уже теперь смертію, какъ древле, по угрозъ закона, потому что таковое осуждение отмънено; но съ прекращениемъ и уничтожениемъ тлънія благодатю воскресенія, по причинт смертности тъла, разрвинаемся уже только на время, какое каждому опреявлиль Богь, да возможемъ улучить лучшее воскресевіе. Наподобіе съмлиъ, ввергаемыхъ въ землю, мы разръшаясь не погибаемъ, но какъ посъянные восвреснемъ; потому что смерть упразднена по благодати Спасителя. Посему-то и блаженный Павелъ, соавлавшись для всвхъ поручителемъ въ воскресенін, говорять: Подобает» тапиному сему облещися въ нетльніе, и мертвенному сему облещися въ безсмертів. Егда же тлъннов сів облечется въ нетльніе, и смертное сіе облечется въ безсмертіе, тогда будеть слово написанное: пожерта бысть смерть побъдою. Гдъ ти смерте жало? Гдъ ти еде побъда (1 Кор. 15, 53-55.)?

Скажуть: Если нужно было Ему за всъхъ прелать тъло на смерть; то почему не сложиль съ Себя тъла, какъ человъкъ, наединъ, но простерся и до распятія? Приличнъе было бы сложить съ Себя тъло съ честио, нежели претериъть витстъ съ поруганіемъ такую смерть.—Смотри же, такое возраженіе не есть ли опять человъческое? А что совершено Спасителемъ, то-по истинъ божественно, и по иногимъ причинамъ достойно Его Божества. Вопервыхъ, смерть, приключающался людямъ, приходить иъ нимъ по немощи ихъ естества; не могутъ они долго пребывать въ жизни, и со временемъ раз-

рушаются; потому приключаются съ ними бользин. они изнемогаютъ и умираютъ. Господъ же не немошень, но Божія Сила, Божіе Слово, источная Жизнь. Посему, если бы сложиль съ Себя тъло гдъ-либо наединъ и, какъ обычно людямъ, на одръ, то подумали бы, что и Онъ потерпъль сіе по немощи естества, и ничъмъ не преимущественнъе прочихъ людей. Поелику же Онъ-Жизнь н Божіе Слово, н смерти надлежало совершиться за всъхъ; то, какъ Жизнь и Сила, Собою укръпляль тъло, когда же надлежало совершиться смерти, -- не въ Себъ, но отъ другихъ заимствовалъ предлогъ къ совершению жертвы; потому что не надлежало терпъть бользии Госполу, врачующему бользни другихъ, и также не надлежало изнемогать тълу, въ которомъ Онъ подкръплялъ другихъ въ немощахъ. Но почему же н смерти не воспретиль также, какъ и бользни? Потому что для принятія смерти имъль Онъ тьло, и неприлично было воспретить смерти, чтобы не воспрепятствовать и воскресенію. А также неприлично было, чтобы и болъзнь предшествовала смерти; иначе витилось бы сіе въ немощь Явившемуся въ тълъ. Но развъ не алкалъ Онъ? Да, алкалъ по свойству тъла, но не истаевалъ гладомъ; потому облекшійся въ тъло быль Господь. Посему-то, хотя умерло тело для искупленія всехе, но не видело тлвнія; ибо воскресло всецълымъ; потому что было тъломъ не кого-либо инаго, но самой Жизни.

Скажеть кто нибудь: надлежало укрыться оть злоумышленія іудеевь, чтобы тело Свое сохранить совершенно безсмертнымь.—Пусть слышить таковый, что и сіе неприлично было Господу. Слову Божію, встинной Жизни, какъ неприлично было самому навести смерть трлу Своему, такъ не свойственно было взбъгать смерти наносимой другими, и не преслъдоыть смерть до истребленія. Посему справедливо поступиль Господь, что не сложиль съ Себя тъла сать, а также и не избъгаль злоумышляющихъ іудеевъ. Такое дъло не немощь показывало въ Слов , а напротивъ того, давало уразумъть въ Немъ Спасителя и Жизнь; потому что ожидаль смерти, чтобы ее истребить, и наносимой смерти спъшиль положить конець для спасенія встать. Сверхъ того, Спаситель пришелъ положить конецъ не Своей смерти, но смерти всъхъ людей; почему не собственною свертно (какъ Жизнь и не имъль Онъ смерти) сложиль съ Себя тъло, но принялъ смерть отъ людей, чтобы и сію смерть, коснувшуюся къ тълу Его, истребить совершенно.

Притомъ, и изъ следующаго можно видеть, почему Господне тело имъло таковую кончину. У Господа главною целію было воскресеніе тела, которое имъль Онъ совершить; ибо знаменіемъ победы надъ смертію служило то, чтобы всемъ показать оное, всых уверить, что совершено Имъ уничтоженіе тленія, и даровано уже нетленіе теламъ. И какбы всемъ въ залогъ сего нетленія и въ признакъ будущаго для всехъ воскресенія, соблюль Онъ тело Свое нетленнымъ. Посему, если бы тело пострадало отъ бользни, и Слово въ виду всехъ разрешилось отъ тела; то Врачующему бользни другихъ не прилично было бы не позаботиться о собственномъ Своемъ орудін, изнуряемомъ бользнями. Какъ поверили бы, что отгонялъ Онъ немощи другихъ, если бы изнемогъ у Исто собственный храмъ? Или, сталя бы смвиться, что не можеть удалить отъ Себя бользни, или, почли бы не человтколобивымъ и къ другимъ, потому что можеть, и не дплаеть. А если бы безъ какой-либо бользии, безъ какого-либо страданія, гдъ-лпбо наединь, въ особомъ мъстъ, или въ пустывъ, или въ домъ, или гдъ бы-то ни было, сокрылъ Онъ тело, и потомъ, опять внезапно явивпись, сказаль о Себь, что воскресь изъ мертвыхъ; то всъ почли бы сіе за баснь; и слову Его о воскресенін не повършли бы тъмъ паче, что вовсе не было бы свидътельствующаго о смерти Его; воскресенію же должна предшествовать смерть; потому что безъ предшествовавшей смерти не было бы и воскресенія. Посему, если бы смерть твла приключилась гдъ-либо втайнъ; то, поелику смерть была невидима и совер:шилась не при свидътеляхъ,-и воскресеніе тъла было бы не явно и не засвидътельствовано. И почему бы воскресши сталъ проповъдовать о вокресени, когда смерти попустиль соверинаться не явно? Или почему бы, -- когда въ виду всъхъ изгоняль бъсовъ, слепому отъ рожденія возвратиль эрвніе, и воду претвориль въ вино, удостовъряя тамъ, что Онъ-Божіе Слово,-не показать въ виду всехь, что смертное нетленно, въ удостовърсніе, что Онъ-Жизиь? Какъ п ученики Его возъпмъли бы дерзновеніе проповъдывать воскресеніе, не имъя права сказать, что прежде Онъ умеръ? Или какъ повърили бы имъ, когда бы стали утверждать, что сперва была смерть, а потомъ воскресение, если бы свидътелями смерти не имъли тъхъ самыхъ, предъ нъмъ съ дерэновеніемъ утверждали сіе? Если и въ тоть случать, когда и смерть и воскресение совершились въ виду у всъхъ, тогдащие фарисеи не хотъли върить, но даже и видъвшихъ воскресение принуждали отрицать оное; то безъ сомивния, если бы совершилось сие скрытно,—сколько придумали бы предлоговъ къ невърио? Какъ же показаны были бы и конецъ смерти и побъда надъ нею, если бы не въ виду всъхъ, призвавъ смерть, обличилъ ее, что она уже мертва, истощенная нетлъниемъ тъла?

Но нужно предупредить намъ своимъ отвътомъ то, что могутъ сказать другіе. Ибо скажутъ, можетъ быть, и сіе: если смерти Его надлежало совершиться вы виду встать, и быть засвидътельствованною, чтобъ повърили и слову о воскресеніи; то надлежа-. 40 бы хотя придумать славную смерть, чтобъ избъжать по крайней мъръ безчестія креста. - Но если бы такъ поступилъ, то подалъ бы о Себъ подозръніе, что имветь силу не надъ всякою смертію, а только надъ тою, которую придумаль для Себя; н тыть не меньшій быль бы опять предлогь къ невърію въ воскресеніе. Посему-то не отъ Него, но по моунышлению, приключилась тълу смерть, чтобы Спасителю истребить ту самую смерть, какую люди ванесли Ему. И какъ доблестный борецъ, высокій и разумомъ и мужествомъ, не самъ себв избираетъ противниковъ, чтобы не подать подозрънія, будто бы иныхъ страшится, но предоставляеть сіе власти зрителей, особливо-если непріязненны ему, чтобъ визложивъ того, кто будетъ противопоставленъ ему, удостовърить въ своемъ превосходствъ предъ всъми: такъ и Жизнь всъхъ, Господь и Спаситель нашъ Христосъ, не отъ Себя придумалъ смерть тълу, что-T. XYII.

бы не показаться боящимся другой какой смерти, но, пріемля смерть отъ другихъ, и именно отъ враговъ, какую они почли ужасною, безчестною и ненавистною, такую и претерпълъ на крестъ, чтобы, и ее низложивъ, о Себъ удостовърить, что Онъ естъ Жизнь, державу же смерти упразднить совершенно. И совершилось весьма чудное и необычайное дъло: думали нанести смерть безчестную, но она-то и послужила знаменіемъ побъды надъ самою смертію.

Для чего не претерпълъ Іоанновой смерти чрезъ усъкновеніе главы, не претренъ, какъ Исаія? — Для того, чтобы п въ смерти сохранить тъло не раздробленнымъ и всецълымъ, а потому, чтобы и предлога не было намъревающимся раздълять Церковь.

И это въ отвътъ внашнимъ, которые любятъ ино-. го умствовать. Но и изъ насъ кто-нибудь, не по любопрительности, а изъ любовъдънія, можеть спросить: для чего претерпълъ не иное что, а крестъ?-Пусть слышить и онъ, что пострадать такъ, а не иначе, къ нашей служило пользъ; и для насъ-всего лучше, что претерпъль сіе Господь. Ибо, если пришель Онь на Себъ понести клятву, на насъ бывшую, то какъ бы иначе сталъ клятвою, если бы не принялъ смерть бывшую подъ клятвою? Но это кресть; нбо такъ написано: проклять висяй на древъ (Втор. 21, 23.). Потомъ, ежели Господня смерть есть искупленіе всъхъ, и Господнею смертію разоряется средостъніе ограды (Ефес. 2, 14.), и совершается призваніе язычниковь; то какъ бы призваль насъ, если бы не былъ расплтъ? На одномъ креств умирають съ распростертыми руками. Посему Господу прилично было и кресть претеривть, и распростерть

руки, чтобы одною рукою привлечь къ Себъ ветхій народъ, а другою-званныхъ изъ язычниковъ, техъ же и другихъ соединить въ Себъ. Сіе и самъ Онъ изрекъ, давая разумъть, какою смертію искупить всьхъ. Ибо говорить, когда вознесень буду, вся привлеку къ Себль (Іоан. 12, 32.). И еще: если врагъ рода нашего діаволь, павъ съ неба, блуждаеть по здъшнему дольнему воздуху, и тамъ властвуя надъ другими демонами, подобными ему непокорностію своею, производить чрезъ нихъ мечтанія въ обольщаемыхъ, и намъревается задерживать восходящихъ, о чемъ говорить и Апостоль: по князю власти воздушныя, иже нынь дыйствуеть въ сыньхъ противленія (Ефес. 2, 2.); Господь же пришелъ низложить діавола, очистить воздухь, и намъ для восхожденія на небо открыть путь, какъ сказаль Апостоль: завъсою, сиртьчь плотію Своею (Евр. 10, 20.), а сему надлежало совершиться смертію: то какою шною смертію совершилось бы это, какъ не смертію принятою въ воздухъ, то есть, на крестъ? Ибо только кончающійся на кресть умираеть въ воздухь. Посему-то Господь не безъ причины претерпълъ крестъ; ибо вознесенный на немъ очистилъ воздухъ отъ діавольской и всякой бъсовской козни, говоря: видьха сатану, яко молнію спадша (Лук. 10, 18.), открывая же путь къ восхождению на небо, обновилъ оный, говоря также: возмите врата князи ваша, возмитеся врата въчная (Псал. 23, 9.). Ибо не для самого Слова, какъ Господа всяческихъ, нужно было отверзтіе врать, и ни что сотворенное не заключено было для Творца; но имъли въ семъ нужду ны, которыхъ возносиль Онъ собственнымъ тъломъ

Своимъ; потому что, какъ на смерть принесъ за всъхъ тъло, такъ тъломъ же опять проложилъ всъмъ путь и къ восхожденію на небо. Итакъ, смерть за насъ на крестъ была прилична и сообразна съ дъломъ; причина къ тому оказывается во всъхъ отношеніяхъ достаточного, и ведетъ къ върнымъ заключеніямъ, что спасенію всъхъ надлежало совершиться крестомъ. Ибо и въ этомъ случать, то есть, на крестъ, Господъ не оставилъ Себя не явленнымъ, но сверхъ всего содълалъ и то, что и тваръ засвидътельствовала о присутствіи ея Создателя.

Храмъ же Свой-тьло не на-долго оставилъ такомъ состоянін, но, показавъ только мертвымъ отъ прираженія къ нему смерти, немедленно и воскресиль въ третій же день, вознося съ Собою и знаменіе побъды надъ смертію, то есть, явленное въ тьлъ нетлъніе и непричастность страданію. Могъ бы Онъ и въ самую минуту смерти воздвигнуть тіло, и показать снова живымъ; но прекрасно и предусмотрительно не содълалъ сего Спаситель; потому сказали бы, что тъло вовсе не умирало, или что не совершенная коснулась его смерть, если бы въ тоже время показаль и воскресеніе. И если бы смерть и воскресеніе послідовали въ тотъ же промежутокъ времени; то, можетъ быть, не явною содълалась бы слава нетлънія. Посему-то, чтобы показать тъло мертвымъ, Слово и пострадало среди дня, и въ третій день всемъ показало тело нетленнымъ. Чтобы показать смерть въ тълъ, воскресило его въ третій день; но чтобы, воскреснувъ послъ долгаго пребыванія и совершеннаго иставнія во гробъ, не подать случая къ невърно, будто бы имъетъ на Себъ уже не то, а иное тъло (и по одной долговременности иный не повърилъ бы явившемуся, и забылъ прошедшее); то, по сей самой причинъ, не болъе терпитъ трехъ двей, и не длитъ ожиданія слышавшихъ, что сказано Имъ было о воскресеніи, но, пока слово звучало еще въ слухъ ихъ, пока не отводили еще очей и не отрывались мыслію, пока живы еще были на зеилъ, и на томъ же находились мъстъ и умертвившіе и свидътельствующіе о смерти Господня тъла, самъ Божій Сынъ показалъ, что тъло, въ продолженіе трехъ дней бывшее мертвымъ, безсмертно и нетлънно. И для всъхъ стало явно, что тъло умерло не по немощи естества вселившагося Слова, но для уничтоженія въ немъ смерти силою Спасителя.

А что смерть сокрушена, что крестъ содълался побъдою надъ нею, что она не имъетъ уже болъе силы, но дъйствительно мертва, сему немаловажнымъ признакомъ и яснымъ удостовъреніемъ слуд жить то, что пренебрегается она всъми учениками Христовыми, всъ наступають на нее, и не боятся ея, : во крестнымъ знаменіемъ и върою во Христа попиэ рають ее какъ мертвую. Древле, пока не совершилось еще божественное Спасителево пришествіе, страшва была смерть и самымъ святымъ, и всякаго умирающаго оплакивали какъ погибшаго. Теперь же, поелику Спаситель воскресиль тело, смерть уже не страшна, но всъ върующіе во Христа попирають ее, какъ ничтожную, и скоръе ръшаются умереть, нежели отречься отъ въры во Христа. Ибо несомивнио знають, что умирающіе не погибають, но живы, и чрезъ воскресеніе сдълаются нетлънными. Одинъ лукавый діаволь, древле эло наругавшійся надъ цами смертію,

остался истипно мертвымъ, по уничтожени смертныхъ бользней. И воть доказательство сему: люди прежде, нежели увърують во Христа, представляють себъ смерть страшною, и боятся ея; а какъ скоро приступають къ Христовой въръ и къ Христову ученію, до того пренебрегають смертію, что съ готовностію устремляются на смерть, и дълаются свидътелями воскресенія, совершеннаго Спасителемь въ низложеніе смерти; даже младенцы возрастомь спъщать умереть, и не только мужи, по и жены, учатся, какъ бороться со смертио. Столько немощною стала она, что и жены, прежде обольщенныя ею, смъются теперь надъ нею, какъ надъ мертвою и разслабленною. Когда законный царь побъдить въ брани похитителя власти, и свяжеть его по рукамь и ногамь; тогда всякій уже мимоходящій издъвается надъ нимъ, навосить ему удары, терзаеть его, не боясь его неистовства и свиръпости, потому что побъжденъ онъ царемъ. Такъ, поелику смерть побъждена и опозорена Спасителемъ на крестъ, связана по рукамъ и ногамъ, то всъ ходящіе о Христъ попирають смерть, и дълансь за Христа мучениками, издъваются надъ нею, осмъивая ее и говоря написанное выше: гдв ти смерте побъда? гдъ ти аде жало? Маловажное ли это свидътельство о немощи смерти, или маловажное ли это доказательство одержанной надъ него Спасителемъ побъды, когда дъти о Христъ и юныя дъвы ни во что ставять здъшнюю жизнь, и помышляють о томъ, чтобы умереть? Человъкъ по природъ бонтся смерти и тълеснато разрушенія. И всего необычайные, что облекційся вырою крестною препебрегаеть и тьмъ, что естественно, и не боится смерти за Христа.

Огонь имъеть естественное свойство жечь. Если же скажуть, что есть вещество, которое не бонтся огненнаго сожженія, и даже доказываеть собою, что огонь надъ нимъ безсиленъ, и таковъ, какъ говорятъ, у видовъ каменный ленъ (\*); то, если не върптъ кто такимъ разсказамъ, захочетъ же опытомъ извъдать сказанное, безъ сомитнія, одъвшись въ несгараемое вещество и бросившись въ огонь, удостовърится, наконецъ, въ безсиліи огня. Или, если пожелаеть кто увидъть связаннаго мучителя; то конечно, пойдеть для сего въ область и владънія побъдителя, и тамъ на дъль увидить, что бывшій для другихъ страшнымъ сталь уже безсиленъ. Подобно сему, если кто, и посль столькихъ доказательствъ, не въруетъ еще во Христа, и послъ того, какъ было такое множество Христовыхъ мучениковъ, преспъвающіе же о Христъ ежедневно посмъваются надъ смертию, колеблется еще мыслію въ томъ, дъйствительно ли смерть упразднена и возъимъла свой конецъ; то прекрасно онъ дъмасть, что изъявляеть удивленіе при всемъ этомъ; во да не будеть же по крайней мпръ упорень въ невърін, и да не отрицаеть съ безстыдствомъ того, что такъ очевидно, а напротивъ того, какъ взявшій каженный ленъ узнаеть, что въ огнъ онъ несгараемъ, вли какъ желающій видъть связаннаго мучителя идеть во владъніе побъдителя, такъ и сей, не довъряющій вобъдъ надъ смертію, пусть воспріиметь въру Христову, и приступить ко Христову ученію; тогда онъ увидитъ немощь смерти и побъду надъ него. Ибо жеогіе прежде не въровали и смъялись, въ послъд-

<sup>.</sup> Аміанть.

ствін же, увъровавъ, до того стали пренебрегать смерть, что сами сдълались Христовыми мучениками.

Если же крестнымъ знаменіемъ и върою во Христа попирается смерть; то, предъ судомъ истины, ясно видно, что одержаль побъду и восторжествоваль надъ смертію, и довелъ ее до изнеможенія не иной кто, а самъ Христосъ. И если прежде смерть была сильна, а потому и страшна, нынъ же, по пришествіи Спасителя, послъ смерти и воскресенія тъла Его, смерть пренебрегается; то явно, что она упразднена и побъждена Христомъ, возшедшимъ на крестъ. Если по прошестви ночи является солнце, и озаряются вст надземныя мъста подъ солнцемъ; то конечно, нътъ сомнънія, что это же самое солнце, которое повсюду разлило лучи свои, и тму разсъяло, и все освътило. Такъ, поелику смерть пренебрегается и попирается, со времени спасительнаго явленія въ тълъ и крестной кончины Спасителя; то явно, что тоть же Спаситель. который явился въ тълъ и упразднилъ смерть, н нынъ ежедневно торжествуетъ надъ него въ ученикахъ Своихъ. Ибо когда видимъ, что люди, по природъ немощные, устремляются на смерть, не ужасаются ея разрушительности, не стращатся нисхожденія во адъ, но съ сердечною готовностію призывають на себя смерть; не трепещуть мученій, но идти за Христа на смерть предпочитають даже здъщней жизни; или когда бываемъ зрителями того, какъ мужи, жены и малыя дъти, по благочестивой въръ во Христа, стремятся и спъщать на смерть: тогла будеть ли кто столько скудоумень, наи столько маловъренъ, и до того ослъпленъ умомъ, чтобъ не понять и не разсудить, что Христось, за Котораго

люди териять мученіе, Самъ уготовляеть и даеть каждому побъду надъ смертію, приводя ее въ изнеможение въ каждомъ изъ увъровавшихъ въ Него, и носящихъ на себъ крестное знаменіе? Кто видить понираемую змъю, тотъ (особливо если зналъ прежнюю ея свиръпость) не сомнъвается уже, что змъя мертва п совершенно изнемогла, если только не повредился онъ къ умъ, и здравы у него тълесныя чувства. Кто видя, что дъти играють львомъ, не познаеть изъ этого, что левъ мертвъ, или потерялъ всю свою силу? Какъ въ истинъ сего можно увъриться своими глазами: такъ, поелику въругощіе во Христа посмъваются надъ смертію и пренебрегають ею, то никто да не сомивнается болье, никто да не остается въ невъріп, что смерть упразднена Христомъ, и разрушительность ея уничтожена и прекращена.

Сказанное предъ симъ-не маловажнымъ служитъ подтвержденіемъ тому, что смерть упразднена, н кресть Господень есть знамение побъды надъ нею. А что общимъ всъхъ Спасителемъ и истинною всъхъ жизнію - Христомъ совершено уже безсмертное воскресеніе тела, -- на то для импощаго здравое око ума аснъйшее всякаго слова доказательство представляется въ видимемъ. Ибо если, какъ показано въ семъ словъ, смерть упразднена, и при Христовомъ содъйствін всь попирають ее; то тьмъ паче самъ Онъ вервый попраль и упраздниль ее собственнымъ тъзомъ Своимъ. По умерщвленіи же Имъ смерти, чему надлежало быть? Не тому ли, чтобы твло воскрес-40, и симъ явлено было торжество надъ смертію? Изъ чего же и явствовало бы, что смерть упразднена, если бы не воскресло Господне тъло?

Если же кому недостаточно еще сего доказательства о воскресеніи Господнемъ, то пусть въ утверждаемомъ удостовърштся тъмъ, что видитъ передъ глазами. Ибо если сдълавшійся мертвымъ не можеть обнаруживать никакихъ дъйствій, и благотворность его простирается только до гроба, а потомъ прекращается, однимъ же живымъ можно дъйствовать н имъть вліяніе на людей; то, кому угодно, пусть разсмотрить, и въ следствіе успотреннаго сделается судіею, и сознавается въ истинъ. Поелику Спаситель такъ дъйствуетъ на людей, и ежедневно повсюду такое множество населяющихъ Елладу и варварскую землю невидимо убъждаеть приступать къ въръ въ Него, и покорствовать учению Его; то будеть ли еще нто-либо колебаться мыслію, что дъйствительно было воскресеніе Спасителево, и что Христосъ живъ, върнъе же сказать, что Онъ есть Жизнь? Свойственно ли мертвому приводить мысль человъческую въ такое умиленіе, чтобы люди отрекались отъ отеческихъ законовъ, и покланялись Христову ученію? Или, если Христосъ бездъйственъ (ибо такимъ быть свойственно мертвому); то какимъ образомъ прекращаетъ Онъ дъйственность въ дъйствующихъ и живыхъ, и прелюбодъй уже не прелюбодъйствуеть, человъкоубійца уже не убиваеть, обидчикъ не домогается уже корысти, нечестивецъ не нечествуетъ болъе? Если не воскресъ Онъ, но мертвъ; то какъ же ложныхъ боговъ, которые по утвержденію невърующихъ живы, и чествуемыхъ ими идоловъ изгоняеть, пресладуеть и низлагаеть? Ибо гдъ только именуются Христось и въра Его, тамъ истребляется всякое идолослужение, обличается всякая бъсовская прелесть. Ни одинъ демонъ

ве терпить и имени Христова, но едва слышить оное, какъ предается бъгству. А это-дъло не мертваго, но живаго, и преимущественно дъло Божіе. Иначе, смъшно будеть объ изгоняемыхъ Имъ демонахъ, и объ упраздияемыхъ Имъ идолахъ утверждать, что они живы; а Кто изгоняеть Своею силою и обращаеть нхъ въ ничто, Кого всъ исповъдують Сыномъ Божішть, - о Томъ говорить, что Онъ мертвъ. Невърующіе воскресению сами на себя произносять важное обличеніе, если Христа, Котораго называють они мертвыиъ, не изгоняють всь демоны и чествуемые у нихъ поклоненіемъ боги, напротивъ же того, Христосъ всьхъ ихъ обличаетъ въ томъ, что они мертвы. Ибо если справедливо, что мертвый бездъйственъ; Спаситель же ежедневно совершаеть столько дълъ, привиская людей нъ благочестію, убъждая нъ добродътельной жизни, научая безсмертію, исполняя любви къ небесному, открывая имъ въдъніе объ Отцъ, вдычая силу противъ смерти, являя Себя каждому, истребляя идольское безбожіе; между тьмъ, какъ ничего такого не могуть сдълать чтимые невърными боги и демоны, напротивъ же того, въ присутствін Христовонъ дълаются мертвыми, имъющими одинъ бездъйственный и нустой призракъ, и крестнымъ знаменіеть прекращается всякое волшебство, обращается въ - внчто всякое чародъйство, всъ идолы лишаются своить поклонниковъ, и оставляются ими, всякое нераумное наслажденіе прекращается, и всякій человъкъ обращаеть взоръ отъ земли къ небу: то кого же носль сего назвать мертвымъ? Совершающаго ли все сіе Христа? Но несвойственно дъйствовать мертвому, какъ вовсе бездъйственному и лежащему бездыханнымъ, что и примъчаемъ въ демонахъ и идолахъ, какъ мертвыхъ. Сынъ Божій, какъ живый и дъйственный, ежедневно дъйствуетъ п совершаетъ спасеніе всъхъ, а смерть ежедневно оказывается изнемогшею, идолы и демоны изобличаются въ томъ, что они мертвы; почему никто уже не можетъ сомнъваться въ воскресеніи Господня тъла.

Но невърующій воскресенію Господня тъла не знаетъ, по видимому, силы Божія Слова и Божіей Премудрости. Ибо если Господь вполнт воспріялъ на Себя тъло, и усвоилъ Себъ оное не безъ особенныхъ важныхъ причинъ, какъ доказано сіе въ словъ; то какъ же надлежало Господу поступить съ тъломъ? Или, какой конецъ долженъ былъ послъдовать съ тъломъ, какъ скоро Слово единожды снизшло на него? Не могло оно не умереть, какъ смертное и за всъхъ приносимое на смерть, для чего и уготовалъ Себъ оное Спаситель. Но не могло оно и остаться мертвымъ; потому что содълалось храмомъ Жизни. Посему, хотя умерло, какъ смертное, однако же ожило, по силъ обитающей въ немъ Жизни, и признакомъ воскресенія служать дъла.

Если же не върять воскресению Господня тъла, потому что тъло невидимо; то смотри, — не върующие отрицають сообразное съ естествомъ; потому что Богу свойственно быть невидимымъ, но познаваемымъ изъ дълъ, какъ сказано было выше. Посему, если нътъ дълъ, то справедливо не върять невидимому; а если дъла вопнотъ и доказываютъ ясно; то для чего произвольно отрицаютъ столь явно обнаруживающуюся жизнь воскресения? Если помраченъ умъ; то внъшними даже чувствами можно видъть непререкае-

мую силу Христову и Божество. Слъпый, если и не видить солнца, то, ощутивъ произведенную имъ теплоту, знаетъ, что есть надъ землею солнце. Такъ и прекословящіе, если еще не върують, до-нынь слъпотствуя для истины, то, познавая силу на другихъ върующихъ, да не отрицаютъ Божества Христова и совершеннаго Христомъ воскресенія. Ибо явно, что если Христосъ мертвъ, то не изгонялъ бы Онъ демоновъ, не расхищалъ бы корыстей пдольскихъ; потому что демоны не послушались бы мертваго. Если же явственно изгоняются они Христовымъ именемъ; то ясно видно, что Христосъ не мертвъ, тъмъ болье, что демоны, видя и не зримое людьми, если бы Христось быль мертвь, могли бы знать сіе, и вовсе не стали бы повиноваться Ему. Теперь же нечестивые не върують, но демоны видять, что Онъ - Богъ, и потому бъгуть и припадають къ Нему, говоря, что говорили, когда быль въ тълъ: въмы Тя, Кто еси, Святый Божій (Марк. 1, 14.); и: остави, что намь и Тебъ, Сыне Божій (Мато. 8, 29.); молю Тебя, не нучь меня. Итакъ, поелику бъсы исповъдують, и авла свидътельствують ежедневно; то (никто да не противится безстыдно истинт!) явственно видно, что Спаситель воскресиль тело Свое, и что истинный Божій Сынъ (оть Бога, какъ оть Отца, Сый, собственвое Его Слово и Премудрость и Сила), напослъдокъ временъ для спасенія всьхъ воспріяль на Себя тьло, ваучилъ вселенную въдънію Отца, упразднилъ смерть, и всьмъ дароваль петлъніе обътованіемъ воскресенія, въ начатокъ сего воскресенія воскресивъ собственное Свое тъло, и памятникъ побъды надъ смертію и ея разрушительностію показавъ въ крестномъ знаменіи.

Когда же сіе дъйствительно такъ, и ясное есть доказательство воскресенія Господня твла и побъды, одержанной Спасителемъ надъ смертію: обличимъ теперь и невъріе іудеевъ и кощунство язычниковъ. Ибо при всемъ этомъ, можетъ быть, іудеи еще невърствуютъ и язычники смъются, нападая на неприличіе креста и вочеловъченія Божія Слова. Но слово наше не замедлить одержать верхъ надъ тъми и другими, особенно же, имъя у себя противъ нихъ очевидныя доказательства.

Невърующіе іуден имъють себъ обличеніе въ тъхъ Писаніяхъ, которыя и сами читають. Ибо все вообще богодухновенное Писаніе, съ начала до конца, вопіеть о семъ, какъ ясно показывають самыя реченія.

Пророки издревле предвозвъщали о чудъ, совершившемся на Дъвъ, и о рожденін Ею, говоря: се Дъва во чревъ пріиметь, и родить Сына, и нарекуть имя Ему Еммануиль, еже есть сказаемо: съ нами Бога (Мато. 1, 23.). Монсей же, подлинно великій и признаваемый у нихъ истиннымъ, оправдывая и признавая за истину изреченное другимъ о вочеловъчении Спасителя, внесъ сіе въ свои писанія, говоря: возсілеть звъзда оть Іакова и человькь оть Израиля, и погубить князи Моавитскія (Числ. 24, 17.). И еще: Коль добри доми твои Іакове, и күшы твоя Израилю! Яко дубравы остияющыя, и яко садіе при ръкахь, и яко кущы, яже водрузи Господь, яко кедри при водахъ. Изыдетъ человъкъ отъ стмене его, и обладаетъ языки многими (5-7.). И еще: прежде неже разумьти Отрочати, назвати отца или матерь, пріиметь силу Дамаскову, и корысти Самарійскія предъ царемь Ассирійскимь

(Иса. 8, 4.). Симъ предвозвъщается, что явится чемовъкъ; но и о томъ, что грядущій есть Господь всъхъ, врорицають также Пророки, говоря: се Господь съдить на облащъ легиръ, и пріидеть во Египеть, и потрясутся рукотворенная египетская (Иса. 19, 1.). И оттуда вызываеть Его Отецъ, говоря: изъ Египта воззвахъ Сына Моего (Ос. 11, 1.).

Но не умолчано и о смерти Его; а напротивъ того, есьма ясно изображается оная въ божественныхъ Писапіяхъ. Не убоялись сказать и о причинъ смерти, а именно, что претершить оную не ради Себя, но для безсмертія и спасенія всъхъ; сказано и о злоумышжий іудеевъ и объ оскорбленіяхъ, какія причинены Ему іудеями, чтобы всякій изъ нихъ разумълъ совершающееся, и не обманывался. Посему говорять: Человыка ва язвы сый, и выдый терпыти бользнь, яко отвратися лице Его, безчестень бысть, и не вмънися. Сей гръхи наша носить, и о нась бользнуеть, и мы вмпьнихомь Его быти вь трудт и вь язвъ, и во озлобленіи. Той же язвень бысть за гръхи наша, и мучень бысть за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на Немь, язвою Его мы исубльхом (Иса. 53, 3-5.). Подивись человъколюбію Слова! За насъ терпить безчестіе, чтобы мы сдъламсь славными. Ибо сказано: Вси яко овцы заблудихомь, человъкь оть пути своего заблуди, и Господь предаде Его гръхъ ради нашихъ. И Той, зане озлоблень бысть, не отверзаеть усть, яко овча на заколеніе ведеся, и яко агнець предь стригущимь Его безгласень, тако не отверзаеть усть Своихь. Во смиреніи судъ Его взятся (6-8.). Потомъ, чтобы по страданіямъ Его не предположили въ Немъ

обыкновеннаго человъка, Писаніе предотвращаеть таковыя человъческія предположенія, и изображаеть Его высшую человъческой силу и несходство естества Его съ нашимъ, говоря: Родъ же Его кто исповъсть? Яко вземлется отъ земли животъ Его, ради беззаконій людей ведеся на смерть. И дамъ лукавыя вмъсто погребенія, и богатыя вмъсто смерти Его: яко беззаконія не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхъ Его. И Господь хощетъ очистити Его отъ язвы (8—10.).

Но, можетъ быть, слыша пророчества о смерти, пожелаешь узнать и указанія на кресть? И сіе не умолчано, но весьма явственно выражено Святыми. Моисей первый и велегласно предвозвъщаеть, говоря: узрите живот вашъ висящь предь очима вашима, и не будете въры яти (Втор. 28, 66.). Но и послъ него жившіе Пророки свидътельствують также о семъ, говоря: Азъ же яко агня незлобивое ведомое на заколеніе, не разумьхь: на Мя помыслиша помысль лукавый, глаголюще: пріидите и вложимь древо въ хлъбъ Его, и истребимъ Его отъ земли живущих (Іер. 11, 19.). И еще: Ископаша руць Мои и нозъ Мои: исчетрша вся кости Моя, Раздълиша ризы Моя себъ, и о одежди Моей меташа жребій (Пса. 21, 17—19.). Смерть же на высотв в на древъ не иная какая можеть быть, какъ кресть. Ни въ какомъ также родъ смерти не произаются ноги и руки, какъ на одномъ крестъ.

Поелику же съ пришествіемъ Спасителя всъ народы повсюду начали познавать Бога; то и сего не оставили безъ указанія Пророки, а напротивъ того, и объ эточъ есть упоминаніе въ святыхъ письменахъ. Нбо сказано: Будеть корень Іессеовь, и возстаний владыти плыки. На Того изыцы уповати будуть (Иса. 11, 10.).

Воть немногія мъста -въ доназательство совершивпагося; но и все Писаніе исполнено обличеніями невърія іудеевъ. Ибо кто когда-либо изъ праведниковъ, святыхъ пророковъ и патріарховъ, о ноторыхъ повъствуется въ божественныхъ писаніяхъ, родился твлесво отъ одной дъвы? Или, какая жена имъла достаточныя силы - безъ мужа произвести на свътъ человыка? Не отъ Адама ли родилси Авель? Не отъ Јареда ли Энохъ? Не отъ Ламеха ли Ной? Не отъ **О**арры ли Авраамъ? Не отъ Авраама ли Исаакъ? Не оть Исаана ли Гаковъ? Не оть Гакова ли Гуда? Не эть Амрама ли Монсей и Ааронъ? Не отъ Елканы м рожденъ Самуилъ? Не отъ Іессея ли Давидъ? lle отъ Давида ли Соломонъ? Не отъ Ахаза ли Езекія? Не отъ Амоса ли Іосія? Не оть Амоса ли Исаія? Не отъ Хелкін ли Іеремія? Не отъ Вузія ли Іезевівль? Не каждый ли виновникомъ рожденія своего. итьль отпа? Кто рождень оть одной дввы, между тыть, какъ Пророкъ съ крайнею заботливостию укавываеть на сіе? Чье рожденіе предваряла звъзда на вебъ, и указывала вселевной рождевнаго? Мовсей по рожденін скрываемъ быль родителями. О Давидъ не было и слука у сосъдей; почему и великій Самуилъ ве зналъ его, но спрашиваль: есть ли еще иный сынь у Іессея? Авраамъ, когда былъ уже великъ. узнанъ ближиния. Христова же рожденія не человыть быль свидетелемь, но свидетельствовала о немь жызда, явившаяся на небъ, откуда снизивель Христосъ.

Кто же изъ бывшихъ когда либо парей, прежде Т. XVII. 9 нежели могъ онъ назвать отца или матерь, царствоваль уже и торжествоваль побъды надъ врагами? Не тридцати ли лътъ воцарился Давидъ? И не въ юношескихъ ли годахъ воцарился Соломонъ? Не седмь ли лътъ было loacy, когда вступилъ онъ на царство? Не около ли седми лътъ было, царствовавшему послъ, lociu, когда принялъ онъ правленіе? Но и въ такомъ будучи возрастъ, могли уже они назвать отца и матерь. Кто же сей, почти до рожденія царствующій и собирающій корысти съ враговъ?

Быль ли такой царь у Израиля и Іуды (пусть изслъдують и скажуть іуден), на котораго бы возлагали все упованіе народы, и пребывали въ миръ? Не справедливъе ли сказать, что народы отвсюду возставали на нихъ? Пока стоялъ Герусалийъ, - непримиримая была у нихъ брань, и всь были противниками Израилю: асспріяне притьсняли, египтяне гнали. вавилоняне дълали нашествія. И что удивительно,даже сосъдніе съ ними сиріяне были нхъ врагами. • Давидъ не воевалъ ли съ моавитянами, не побплъ ли сиріянь? Іосія не защищался ли оть сопредъльныхъ народовъ? Езекія не боялся ли высокомърія Сеннахиримова? Не ополчался ли Амаликъ на Монсея? Амморен не противились ли Інсусу Навину? Не вступали ли съ нимъ въ брань жители Герихона? И вообще, у язычниковъ съ израильтянами никогда не бывало дружественныхъ договоровъ. Поэтому, ктоже сей царь, на котораго народы возлагають упование? Это стоить випманія. Ибо должень быть такой царь; потому что Пророку солгать невозможно.

Кто также изъ святыхъ пророковъ или изъ древнихъ патріарховъ умеръ на кресть за спасеніе всъхъ?

Ная кто язвенъ и умерщвленъ, чтобъ всъ стали здравыми? Кто изъ праведниковъ или изъ царей хоавлъ во Египетъ, и при вшествіи его пали египетскіе ндолы? Ходиль туда Авраамъ, но послъ него щолопоклонство снова овладело всеми. Родился тамъ Монсей, но тъмъ не менъе продолжалось тамъ ложное богослужение обольшенныхъ. У кого, по свидътельству Писанія, ископаны были руки и ноги? Или кто, вообще, висълъ на древъ, и скончался на крестъ за спасеніе встать? Авраамъ, оскудтвъ въ силахъ, умерь на одръ; Исаакъ п Јаковъ умерли также, простерини ноги на одръ. Моисей и Ааронъ скончались на горъ; а Давидъ кончилъ жизнь въ дому, и народи не злоумышляли противъ него. Хотя и искалъ жизни его Саулъ, но спасался онъ невредимымъ. Исаія быль претрень, но не висьль на древь. Іережія терпъль поруганія, но умерь не осужденный. езекінль страдаль, но не за народъ, а въ знаменіе того, что будеть съ народомъ.

Притомъ, если они и страдали, то были такіе же моди, каковы и всъ мы, по сходству природы. Но Тотъ, Кого Писанія изображають страждущимъ за всьхъ, именуется не просто человъкомъ, но Жизнію всьхъ, котя и быль подобенъ людямъ по естеству. Ибо сказано: узрите Животъ вашъ висящъ предъ очима вашима; и: родъ Его кто исповъсть? Изучивъ родословіе всъхъ святыхъ, можно о каждомъ съ самаго начала разсказать: кто онъ, и отъ кого провощель; но родословіе Того, Кто содълывается Жизнію, слово Божіе именуетъ неисповъдимымъ. Посему о комъ же говорять это божественныя писанія? Или

чъмъ Онъ такъ великъ, что столько предвозвъщають о Немъ Пророки?

Но въ Писаніяхъ не найдешь никого инаго, кромъ общаго всъхъ Спасителя, Божія Слова, Господа нашего Јисуса Христа. Ибо Онъ произшель отъ Дъвы, явился на земли человъкомъ, и родословіе Его по плоти-неисповедимо; потому что никто не можеть наименовать Отца Его по плоти, такъ какъ тело Его не отъ мужа, но отъ одной Дъвы. Какъ можно указать, по родословио, отцевъ Давидова, Монсеева и всьхъ Патріарховъ; такъ Спасптелева рожденія, по плоти, викто не можетъ произвести по родословно отъ мужа. Онъ содълаль, что твлесное Его рожденіе указала звізда; потому что Слову, нискодящему съ неба, надлежало имъть и знамение на небъ. н раждающагося Царя твари должна была ясно познать вся тварь. И дъйствительно, родился Онъ въ Іуден, и персы пришли поклониться Ему. Еще прежде явленія Своего въ тълв одерживаеть Онъ побъду надъ сопротивными демонами, и торжествуетъ надъ идолослужениемъ. Язычники повсюду, проклиная отеческій навыкъ и идольское безбожіе, возлагають, наконець, упование на Христа, и Ему вручають себя, какъ можно это видъть собственными своими глазами. Не въ иное время прекратилось и египетское безбожіе, но именно, когда снизшель туда тъломъ, какъ на облакъ носимый, Господь вселенной. и упраздниль идольскую прелесть, всехъ же привель къ Себъ, а чрезъ Себя-къ Отцу. Онъ распять, имъл свидътелями солнце, тварь и приводящихъ Его на смерть. И смертію Его совершилось спасеніе всяхъ, нскуплена вся тварь. Онъ есть общая встахъ Жизнь, н въ искупительную жертву за спасеніе всъхъ, какъ овча, предаль на смерть тъло Свое, хотя и не върують тому іуден.

Если и сіе почитають недостаточнымь; то да убълятся другими пророчествами, которыя также имьють у себя въ рукахъ. Ибо о комъ говорять Пророки: Явлень быхъ не ищущимь Мене, обрътожся не вопрошающимь о Мню. Рекохъ: се есмь, языку, иже не призваша имене Моего: прострожь руцю Мои кълюдемь не покаряющимся и пропивоглаголющымь (Иса. 65, 1. 2.)? Кто же содълался явленнымъ? спросять у іудеевъ. Если—Пророкъ; то пусть скажуть: котда скрывался, чтобы явиться въ послъдствій? Что же это за пророкъ, ноторый изъ неявленныхъ сталъ въленнымъ, и распростеръ руки на крестъ?—Это не кто-инбудь изъ праведниковъ, но единое Божіе Слово, безплотное по естеству, и ради насъ явившееся въ тъль, и за всъхъ пострадавшее.

Если же и сего для нихъ недостаточно; то пусть будуть ностыждены другими пророчествами, видя въ шихъ столь ясное обличеніе. Ибо Інпсаніе говорить: Укрыпитеся руць ослабленныя, и кольна разслабленная, утышитеся малодушній умомъ, укрыпитеся, не бойтеся: се Богь нашь судь воздаеть, Той прійдеть и спасеть нась. Тогда отверзутся очи слыпыхъ, и уши глухихъ услышать. Тогда скочить хромый яко елень, и ясень будеть языкъ гугнивыхъ (Иса. 35, 3—6.). Итакъ, что могутъ сказать о семъ? Или, какъ вообще осмълятся противиться и этому? Пророчество даетъ разумъть, что прійдеть Богь; а знаменія показывають и время пришествія. Ибо говорять, что въ Божественное пришествія. Ибо говорять, что въ Божественное пришествія. Ибо говорять, что въ Божественное пришествія.

ствіе слепые будуть прозирать, хромые - ходить, глухіе-слышать, и языкъ гугнивыхъ сдълается яснымъ. Итакъ пусть скажуть: когда таковыя знаменія бывали въ Израили, или бывало ли что подобное сему въ Іуден? Очистился прокаженный Нееманъ; но ни одинъ глухій не сталь слышать, ни одпнъ хромый не сталь ходить. Илія и Елиссей воскрешали мертвыхъ; но не прозиралъ слъпый отъ рожденія. Великое, подлинно, дъло-воскресить мертваго; однако же, и сіе не таково, какъ Спасителево чудо. Притомъ, если Писаніе не умолчало о прокаженномъ и о мертвецъ у вдовицы, то безъ сомитнія, если бы хромый сталь ходить, и слепый прозредь, слово не преминуло бы и сіе сдълать извъстнымь. Поелику же умолчано о семъ въ Писаніяхъ; то явно, что никогда и не бывало сего прежде. Когда же совершилось сіе, не тогда ли только, когда само Божіе Слово пришло во плоти? Когда сіе исполнилось, не тогда ли, какъ хромые стали ходить, гугнивые начали говорить ясно, глухіе услышали, слепые оть рожденія прозръли? Посему-то и іуден, видъвшіе тогда чудеса сін, какъ не слыхавшіе, чтобъ бывало сіе въ другое время, сказали: От втка нтсть слышано. яко кто отверзе очи слъпу рожденну. Аще не бы быль Сей оть Бога, не могль бы творити ничесоже (Іоан. 9, 32. 33.).

Но, можеть быть, по трудности оспоривать явное, не стануть они отрицать написаннаго, будуть же утверждать, что и они ожидають всего этого, но Богь—Слово еще не пришель. И дъйствительно, при всякомъ случать повторяя сио отговорку, не стыдятся они упорно стоять противъ самой очевидности. Но и въ этомъ, болъе даже нежели въ чемъ дру-

гожь, обличены будуть не нами, но премудрымъ Даниломъ, который, указывая на настоящее время и на божественное Спасителево пришествіе, говорить: Седмьдесять седминь сократишася о людехь Твоихь и о градъ святемь, яко да скончается гръхь, и запечатаются гръси, и загладятся неправды, и очистятся беззаконія, приведется правда въчная, и запечатается видъніе и пророкь, и помажется Святый святых. И увъси и уразумъещи отъ исхода словеве, еже отвъщати, и еже соградити Іе-русалимь, даже до Христа Стартыйшины (Дан. 9, 😉 24. 25.). При другихъ пророчествахъ можно еще отъискивать хотя предлоги къ тому, чтобъ написанное относить къ будущему времени; но что въ состояніи будуть они сказать на сіе, или вообще, какое осмълится сдълать возражение? Здъсь указанъ Помазанникъ (Христосъ), предвозвъщено, что помазуемый-не просто человъкъ, но Святый святыхъ, то до пришествія Его будеть стоять Іерусалимь, и наконецъ, не станетъ Пророка и видънія во Израими. Помазаны были въ древности Давидъ, Соломень и Езекія; но стояли еще Герусалимъ и все мъсто, пророчествовали еще и Пророки: Гадъ, Асафъ, Наоанъ, а послъ нихъ-Исаія, Осія, Амосъ и другіе. Притомъ сами помазанные назывались святыми людьмя, а ве святыми святыхъ. Если станутъ указывать на павненіе, и скажуть, что Іерусалима тогда не бы-40; то скажуть ан тоже и о Пророкахъ? Когда, въ древности, народъ израпльскій переселился въ Вавилонъ; были тамъ Данінлъ и Іеремія, пророчествовам также Ісзекінль, Аггей и Захарія. Следовательно, іуден слагають чистыя басни, когда исполненіе пророчества съ настоящаго времени переносять на времена будущія. Когда во Израили не стало пророка и видънія, не съ того ли времени, какъ пришель Христосъ Святый святыхъ? Воть знаменіе и важный признакъ явленія Божія Слова:-Іерусалимъ уже не существуеть; ни одинъ пророкъ не востаеть, и нъть уже у нихъ откровенія видъній. Сему и быть надлежало. Когда пришло уже знаменуемое, - какая еще нужда въ знаменующемъ? Когда наступила дъйствительность, - какая нужда въ тени? Для сего-то и пророчествовали, пока не пришла источная Правда, пока не пришель Искупующій гръхи встать. Для сего-то п Герусалимъ стоялъ столько времени, чтобы изучались тамъ прообразованіямъ истины. Поелику же явился Святый святыхъ; то справедливость требовала, чтобъ запечатаны были виденіе и пророчество, и прекратилось царство іерусалимское. Дотоль помазываемы были у нихъ цари, пока не помазанъ Святый святыхъ. И Іаковъ пророчествуетъ, что до Него будеть стоять іудейсное царство, говоря: не оскудльеть князь оть Іхды, и вождь оть чресль его, дондеже пріидуть Отложенная ему: и Той чаяніе языков (Быт. 49, 10.). Почему и самъ Спаситель взываеть, говоря: законь и пророцы до Іоанна прорекоша (Мато. 11, 13.). Итакъ, если у іудеевъ до-. нынъ есть царь, или пророкъ, или видъніе; то справедливо отрекаются они отъ пришедшаго Христа. Если же нътъ ни царя, ни видънія, но запечатано уже всякое пророчество, и городъ и храмъ плънены; то для чего столько нечествують и гръщать, жотя видять совершившееся, но отрицаются оть совершившаго сіе Христа? Почему, видя, что язычиным

оставляють идоловь, и ради Христа возлагають упованіе на Бога Изранлева, они отрицаются отъ Христа, Который по плоти произошель отъ Іессеева корня, в уже царствуетъ? Если бы язычники стали служить нному Богу, а не исповъдывали Бога Авраамова, Исаакова, Іаковлева и Монсеева; то быль бы у нихъ хорошій еще предлогъ-говорить, что Богъ не пришель. Если же язычники чествують того Бога, Который Моисею даль законь, изрекь обътованіе Авраану, и Котораго Слово обезчестили іуден; то почему не признають, или лучше сказать, добровольно не видять, что Господь, о Которомъ пророчествують Писанія, возсіяль вселенной, и явился въ ней твлес- 🕆 🚶 во, какъ изрекло само Писаніе: Богь Господь явися намь (Псал. 117, 27.); и еще: посла Слово Свое, и изирьни я (Псал. 106, 20.); и еще: не ходатай, ниже Anzens, no came Tocnode cnace uxe (Mcai. 63, 9.)? Ови въ таконъ же состоянів, какъ и помъщавшійся вь умъ, который видить землю освъщаемую солнцеть, но отрицаеть освъщающее ее солнце. Ибо что еще надлежало сдълать Ожидаемому ими, по пришествін Своемъ? Призвать язычниковъ? Но они уже призваны. Сдълать, чтобы не стало ни пророка, царя, ни видънія? И сіе уже сдълано. Обличить ядольское безбожіе? Оно уже обличено и осуждено. Упразднить смерть? И та уже упразднена. Что же належало сдълать Христу, и Имъ не сдълано? Или что остается еще не исполненнымъ, чтобъ іудеямъ теперь съ радостію взяться за сіе, и утверждаться въ невърів? Ибе ежели (какъ видимъ) нътъ у нихъ ни царя, ни пророка, ни јерусалима, ни жертвы, ни виденія; напротивъ же того, вся земля наполнена

въдъніемъ Божіпмъ, и язычники, научаемые Словомъ, Господомъ нацимъ Інсусомъ Христомъ, оставивъ безбожіе, притекаютъ уже къ Богу Авраамову; то и для самыхъ безстыдныхъ іудеевъ лсно видно, что Христосъ пришелъ, что Онъ всъхъ вообще озарилъ свътомъ Своимъ, и преподалъ истинное и божественное ученіе объ Отцъ Своемъ.

Сіе и миогое другое въ божественныхъ писанілхъ весьма можетъ служить къ обличенію іудеевъ; въ разсужденій же язычниковъ даже очень можно подивиться, что смбются они, надъ чъмъ вовсе не должно смълться, между тъмъ, какъ въ ослъпленіи своемъ не видятъ своего позора, воздавая честь деревамъ и камнямъ. Впрочемъ слово наше не вмъетъ недостатка въ доказательствахъ. Почему, постараемся и ихъ убъдить сильными доводами, заимствованными напиаче изъ того, что у насъ самихъ передъ глазами.

Что у насъ несообразнаго или достойнаго осминания? То конечно, что Слово, какъ говоримъ мы, явилось въ тълъ? Но и сами они, если будуть друзьями истины, сознаются, что въ этомъ итъ инкакой несообразности. Если вовсе отрицають они, что есть Божіе Слово; то напрасно смъются надътъмъ, чего не знають. Если же признаютъ, что есть Божіе Слово, что Оно—Властитель вселенной, что Имъ Отецъ создалъ тварь, и Его промышленіемъ все во вселенной озаряется, оживотворяется, и имъетъ бытіе, и надъ встять Оно царствуеть, а потому, изъраль промышленія познается сіе Слово, а чрезъ Пего и Отецъ; то, прошу вникнуть, не сами ли надъсобою смъются опи, не зная того? Еллинскіе философы говорятъ, что міръ есть всликое тъло. 11 въ

этомъ върны они истинъ. Ибо видимъ, что міръ п части его подлежать чувствамь. Итакъ, ежели въ нірь, который есть тело, есть Божіе Слово, и Оно пребываеть во встах, совокупно и отдельно взятыхъ, частяхъ міра: что удивительнаго или что несообразнаго, когда утверждаемъ, что то же Слово пребывало и въ человъкъ? Если вообще, ни съ чъмъ иссообразно быть Ему въ тълъ; то несообразно пребывать Ему и во вселениой, все озарять и приводить въ движеніе Своимъ промышленіемъ; потому что и вселенная есть тело. А если прилично Слову пребывать въ міръ, и открывать Себя во вселенной; то прилично Ему явиться и въ человъческомъ тъль, которое бы Имъ озарялось, и приводимо было въ авиствіе; потому что и родъ человъческій есть часть чвлаго міра. Если же части неприлично-содълаться орудіемь Его къ сообщенію въдънія о Божествъ; то гораздо болъе несообразности-открывать Ему Себя ть цъломъ міръ. Ежели, - когда цълое человъческое тьмо приводится въ дъйствіе и просвъщается человысомъ, — назоветь кто несообразнымъ, чтобы силы человъка были и въ перстъ ноги; то всякій почтетъ его несмысленнымъ за то, что, дозволяя человъку пребывать и дъйствовать въ цъломъ, воспрещаеть ему быть въ части. Такъ, кто соглашается и върить, что во вселенной есть Божіе Слово, и Имъ вселенная озаряется и приводится въ движеніе, тоть не ножетъ признать несообразнымъ, чтобъ и одно человъческое тъло приводимо было въ движеніе и озарялось Тъмъ же Словомъ. Если же, на томъ основанін, что родъ человъческій сотворенъ п произошель изъ ничего, - по митиню ихъ, неприлично намъ

говорить о явленін Спасителя въ человъкъ; то значеть, что они исключають Слово и изъ всей твари; потому что вся тварь изъ ничего также приведена въ бытіе Словомъ. Если же нътъ несообразности-Слову быть въ твари, хотя она и сотворена; то нътъ несообразности-быть Ему и въ человъкв. Ибо, что представляють о цъломь, то необходимо представлять имъ и о частяхъ; а человъкъ, по сказанному выше, есть часть цълаго. Посему, вовсе нътъ неприличія, чтобы Слово было въ человъкъ, и чтобы все въ міръ Имъ же и о Немъ же озарялось, приводилось въ движение и жило, какъ и ихъ писатели говорять, что о Немь живемь, движемся и есмы (Дъян. 17, 28.). Что же посль сего достойно осмъянія въ утверждаемомъ нами, — что Слово въ орудіе для явленія Своего употребляеть то, въ чемъ Оно пребываеть? Если бы не пребывало Оно въ этомъ, то не могло бы и употребить. Если же допускаемъ, что Слово пребываетъ и въ цъломъ и въ частяхъ: что невъроятнаго, если Оно, въ чемъ пребываеть, въ томъ и являеть Себя? Если бы Слово, всецвло пребывая Своими силами въ каждой твари и во всъхъ тваряхъ, и все приводя въ наилучшее благоустройство, восхотвло выщать и содълать выдомымъ Себя и Отца Своего чрезъ солнце, или луну, или небо, или землю, или воды, или огонь; то никто не сказаль бы, что дъйствуеть Оно несообразно; потому что Оно содержить все въ совокупности, и какъ во всемъ, такъ и въ каждой части пребываеть, и невидимо являеть Себя. Такъ ничего нътъ несообразнаго, если Оно, приводя въ благоустройство вселенную и все оживотворяя, и воскотыть соделать Себя ведемымъ чрезъ людей, въ орудіе къ явленію истины и къ сообщенію веденія объ Отць, употребило человъческое тъло; потому что и человъчество есть насть целаго. И какъ умъ, пребывая въ целомъ человъкъ, даетъ о себъ знать частію тъла, то есть языкомъ, и никто не скажетъ, чтобы сниъ умалялась сущность ума; такъ, если Слово, пребывая во всемъ, употребило въ дело человъческое орудіе, то сіе не должно казаться несообразнымъ. Ибо если, по сказанному, неприлично Слову—употребить орудіемъ тъло, то неприлично—быть Ему и въ целомъ.

Если спросять: почему же явиль Себя не въ другихь лучшихъ частяхъ твари, и въ орудіе употребиль не что-либо лучшее, напримъръ: солнце, или луну, или звъзды, или огонь, или эоиръ, но одного чемвъка?-то пусть знають, что Господь пришель не показать Себя, но уврачевать и научить страждущихъ. Ибо явиться только и поразить зрителейзначило бы прійдти на показъ. Врачующему же и научающему свойственно было, не просто прійдти, во послужить къ пользъ имъющихъ нужду въ повощи, и явиться такъ, чтобы сіе было стерпимо для нуждающихся, и чемъ-либо превосходящимъ потребности страждущихъ не были приведены въ смущение требующіе помощи, отъ чего и Божіе пришествіе содълалось бы для нихъ безполезнымъ. Никакая тварь не заблуждала въ понятіяхъ о Богъ, кромъ одного человъка. Конечно, ни солнце, ни луна, ни вебе, ни звъзды, ни вода, ни эеиръ не измъняли своего чина, а напротивъ того, зная Создателя своего и Царя-Слово, они пребывають, какими созда-

ны; только люди уклонились отъ добра, вивсто истины измыслили себъ не сущее, и честь, подобающую Богу, также въдъніе о Немъ, перенесли на бъсовъ и на людей, изваянныхъ изъ камней. Поелику оставить это безъ прпэрвнія-недостойно было Божіей благости, люди же не въ состояніи были познать Бога, Который править и владычествуеть во вселенной; то справедливо въ орудіе Себъ береть часть цълаго-человъческое тъло, и пребываеть въ ономъ, чтобы, когда не могли познать Его въ цъломъ, познали хотя въ части; и когда не могми усмотръть невидимой Его силы, пришли въ состояніе дойдти до сего умомъ хотя чрезъ заключеніе отъ подобнаго; потому что модямъ, по причинъ сходственнаго тъла и совершенныхъ чрезъ оное Божіпхъ двяъ, скорте и ближе можно познать Отца Его, разсудивъ, что совершенныя Имъ дъла суть не человъческія, но Божін. П если, по словамъ язычниковъ, не сообразно было Слову открывать Себя вь дълахъ тълесныхъ; то таже была образность, если бы познавали Его изъ дълъ вселенной. Какъ пребывая въ твари, Слово не пріобщается ничему тварному, а напротивъ того, содержить все силою Своею: такъ, и употребивъ орудіемъ тело, не пріобщилось Оно ничему телесному. а напротивъ того, Само освятило и тъло. Если и Платонъ, которому удивляются еллины, говорить: «произведшій міръ, видя, что онъ обуревается и въ опасности - погрузнться въ область неподобія, съвъ у , кормила души, помогаеть и исправляеть всь ошибки»: что невъроятнаго въ утверждаемомъ нами, а именно, что Слово, когда человъчество впало въ заблужденіе, возстло при немъ, и явплось человъкомъ, чтобы обуреваемое человъчество спасти Своимъ управленіемъ и благостію?

Но, можеть быть, язычники и согласятся на сіе оть стыда, однако же, пожелають утверждать, что Богу, когда восхотель вразумить и спасти людей. надлежало совершить сіе однимъ мановеніемъ, какъ содълалъ то древле, когда создалъ міръ изъ ничего; но не должно было Слову Его касаться тъла. -- На сіе возраженіе нять, кстати будеть сказать следующее: Аревле, когда еще вовсе ничего не существовало, для созданія вселенной потребно было одно мановеніе и взволеніе. Когда же человъкъ созданъ, и нужда потребовала уврачевать не то, чего не было, но что уже сотворено; тогда Врачу и Спасителю слъдовало прійдти къ сотворенному уже, чтобы уврачевать существующее. Посему-то содълался Онъ человъкомъ, и въ дъйствіе употребиль человъческое орудіе-тьло. А если бы не сей надлежало употребить способъ; то какъ пначе должно было прійдти Слову, когда ножелало Оно дъйствовать орудіемь? Или, откуда должно было взять сіе орудіе, какъ не изъ того, что сотворено уже, и имъло нужду въ Божествъ Его, по причинъ подобія? Въ спасеніи имъло нужду не что-либо несуществующее, для чего достаточно было бы одного повельнія; напротивь того, растлень быль и погибаль сотворенный уже человъкъ. Посему-то Слово справедливо и прекрасно употребило человьческое орудіе, и открыло Себя во всемъ.

При семъ должно еще знать, что произшедшее растление было не внъ тела, но въ немъ самомъ началось, и нужно было-виъсто тлънія привить къ

нему жизнь, чтобы, какъ смерть произошла въ тель. такъ въ немъ же произошла и жизнь. Если бы смерть была вив тела, то и жизни его надлежало бы произойдти вив. Если же смерть привилась къ тълу, и какъ въ немъ пребывающая, возобладала имъ; то нужно было и жизни привиться къ тълу. чтобы, облекшись въ жизнь, свергло оно съ себя тленіе. Иначе, если бы Слово было вне тела, а не вь самомь тель; то, хотя смерть естественнымь образомъ была бы побеждена Словомъ (потому что смерть не въ силахъ противиться жизни), но тъмъ не меньше оставалось бы въ тълъ начавичеся въ немъ тлъніе. Посему Спаситель справедливо облекся въ тело, чтобы, по привитіи тела къ жизни, не оставалось оно дол ве въ смерти, какъ смертное, но, какъ облекшееся въ безсмертіе, по воскресенін пребывало уже безсмертнымъ. Ибо, однажды облекшись въ табніе, не воскресло бы оно, если бы не облеклось въ жизнь. И еще: поелику сиерть могла явиться не сама по себь, а только въ тъль, то Слово облеклось для сего въ тъло, чтобы, обрътини смерть въ тълъ, истребить ее. Ибо вообще, какъ показаль бы Господь, что Онъ-Жизнь, если бы не оживотворилъ мертвеннаго? Если ито не допуститъ отня до соломы, которая по природъ своей истатьваеть оть огня; то солома, котя не сгараеть, однако же все еще остается солоною, и огонь не перестаеть ей угрожать; потому что, по природъ своей. истребителень онь для соломы. Но если кто обложить солому большимъ количествомъ каменнаго льна. который, какъ сказывають, противодвиственъ огню: то солома уже не боится огня, находя для себя безопасность въ несгараемой оболочкт. То же самое можно сказать о тълъ и о смерти. Если бы повельніе только не допускало смерть до тъла,—оно тъмъ не меньше, по общему закону тълъ, оставалось бы смертнымъ и тлъннымъ. А чтобы не было сего,—облечено тъло въ безплотное Божіе Слово, и такимъ образомъ не боится уже ни смерти, ни тлънія; потому что имъеть ризою жизнь, и уничтожено въ вень тлъніе.

Итакъ, сообразно съ цълію, Божіе Слово воспріяло на Себя тъло, и употребило человъческое орудіе, чтобы и тело оживотворить, и какъ въ твари познается Оно изъ дълъ, такъ двиствовать и въ человъкъ, и явить Себя повсюду, ничего не оставивъ лишеннымъ Божества Своего и въдънія о Себъ. Ибо, опять повторяю то же, возвращаясь къ прежнему, а вменно: Спаситель содълаль сіе, чтобы, какъ Онъ, присутствуя всюду, все наполняеть, такъ и все всполиплось въдънія о Немъ, о чемъ говорить и божественное Писаніе: исполнися вся земля въдпиня Господия (Иса. 11, 9.). Ибо, если кто захочеть воззръть на небо, - пусть увидить благоустройство его. А если не можетъ взирать на небо, приникаетъ же только взоромъ на людей, - пусть видить силу Его въ дълахъ, несравнимую съ силами человъческими, и познаетъ среди человъковь сего единаго Бога — Слово. Если же кто совращенъ демонами, и имъ уливляется; то пусть видить, какь Онъ изгоняеть лемоновъ, и заключитъ изъ сего, что Онъ-Владыка и аемоновъ. Если кто погруженъ въ водное естество, и думаеть, что это-богь (какь египтяне чествують воду); то пусть видить, какъ Онъ претворяеть воду, T. XIII. 10

и познаеть, что Господь-Творець воды. Если кто и во адъ низойдеть, и снизшедшимъ туда проямъ будеть дивиться, какъ богамъ; то пусть видить Его воскресеніе и побъду надъ смертію, и заключить, что и у нихъ одинъ Христосъ есть истинный Господь и Богь. Господь коснулся всъхъ частей твари, освободиль вселенную отъ всякой прелести, и обличилъ, какъ говоритъ Павелъ: совлекъ начала и власти, изобличи на Крестъ (Кол. 2, 15.), чтобы никто уже не могъ обмануться, но повсюду находиль истинное Божіе Слово. Такъ человъкъ отвсюду заключенный, и вездъ, то есть, на небъ, во адъ, въ человъкъ, на землъ, видя раскрытое Божество Слова, не обманывается уже въ разсуждении Бога, но покланяется единому Слову, и чрезъ Него достаточно познаетъ Отца.

Въ сихъ разсужденіяхъ представлены нами причины, которыми язычники справедливо должны быть постыждены. Если же и оныхъ не почитають достаточными къ своему посрамленію; то въ утвержаемомъ пусть увърить ихъ, по крайней мъръ, то, что всякій видить у себя предъ глазами. Когда люди начали оставлять служение идоламъ? Не съ того ли времени, какъ явился среди человъковъ истинный Богъ-Божіе Слово? Когда, и у еллиновъ и повсюду, умолкли и опустьли прорицалища? Не тогда ли, какъ Спаситель явиль Себя даже на землъ? Когда о такъ называемыхъ стихотворцами богахъ и ирояхъ стали разсуждать, что они-только смертные люди? Не съ того ли времени, какъ Господь восторжествоваль надъ смертію, и воспринятое Имъ на Себя тыло соблюль нетленнымъ, воскресивъ оное изъ мертвыхъ? Когда

вренебрежены демонская прелесть и бъснованіе? Не тогда ли, какъ Слово, -- Божія Сила, Владыка встхъ и самыхъ демоновъ, снизшедши ради человъческой венощи, явился на эемлъ? Когда стали попирать и нскусство и училища волшебства? Не послъ ли того, накъ было среди людей Богоявленіе Слова? И вообще, когда объюродъла еллинская премудрость? Не тогда ли, какъ явила Себя на эемлъ истинная Божія Премудрость? Въ древности вся вселенная и всякая страна предавалась заблужденію, служа идоламъ, и моди кромъ идоловъ ничего инаго не признавали богами. Теперь же въ цвлой вселенной люди оставыяють суевърное служение идоламъ, притекають ко Христу, Ему покланяются какъ Богу, чрезъ Него познають и Отца, Котораго не въдали. И что удивительно: тысячи были различныхъ чтилищъ, каждое ивсто нивло своего особеннаго идола, и этоть, такъ вазываемый ими, богъ не въ состояніи быль перейдти на ближайшее мъсто, чтобы убъдить и живущихъ по сосъдству его же чествовать; но и въ своемъ мъсть едва быль чтимъ всеми, никто же другой не воздаваль чести сосъднему богу, а каждый береть собственно своего идола, его почитая господомъ встхъ; только Христось — у всехъ одинъ; вездъ покланяются тому же Христу, и чего не могла сдълать идольская немощь, то есть, убъдить хотя по близости живущихь, то совершиль Христось, убъдивь не только близкихъ, но и всю вообще вселенную, чествовать одного и того же Господа, а чрезъ Него-и Бога Отпа Его. Въ древности все было наполнено прелестію прорицаній; прорицалища вь Делфахъ, въ Додонъ, въ Віотіи, въ Ликіи, въ Ливіи, въ Египть, вь

Кавпрахъ, и Пиоія, во митнін людей, составляли предметь удивленія. Нынь же, посль того, какъ возвъщается всюду Христосъ, прекратилось ихъ умоизступленіе, и нътъ уже у нихъ прорицающаго. Въ древности демоны обольщали людей призраками, поселялись въ источникахъ, или ръкахъ, или деревахъ. пли камняхъ, и такими обаяніями приводили въ изумленіе несмысленныхъ; нынъ же, по божественномъ явленіи Слова, мечтанія ихъ прекратились; нотому что человъкъ, употребивъ только одно крестное знаменіе, отражаеть оть себя пхъ предств. — сти почитали люди богами, п по заблужденію честменіе, отражаеть оть себя ихъ прелесть. Въ древнолона и Ироевъ; нынъ же, по явленіи между человъками Спасителя, они оказались смертными людьми, одинъ же Христосъ признается у людей истиннымъ Богомъ. оть Бога Богомъ — Словомъ. Что же сказать о волшебствъ, возбуждавшемъ у нихъ такое удивленіе? До пришествіл Слова, было оно и сильно и дъйственно у египтянъ, у халдеевъ, у индовъ, и приводило зрителей въ изумленіе; но съ пришествіемъ Истины и явленіемъ Слова, и оно обличено и совершенно упразднено. Объ еллинской же мудрости и о велеръчін философовъ, думаю, никто и не потребуетъ у насъ слова; потому что чудо сіе-въ глазахъ у всъхъ. Столько писали мудрецы еллинскіе, но и малаго числа людей изъ близкихъ къ нимъ мъстъ не могли . увърить въ безсмертіи и убъдить къ добродътельной жизни. Одинъ Христосъ не высокими реченіями, чрезъ людей не мудрыхъ въ словъ, въ цълой вселечной многочисленныя собранія людей убъдиль пренебрегать смертно, помышлять же о безсмертномъ,

презирать временное, взирать же на втиное, славу на землъ вмънять ни во что, вожделъвать же одной небесной славы.

Все же утверждаемое нами не на словахъ только опирается, но имъетъ свидътельство истины въ самочь опытъ. Ибо, кому угодно, пусть прійдетъ и разсмотритъ ясныя черты добродътели въ Христовыхъ дъвахъ и юпошахъ, въ чистотъ соблюдающихъ цъломудріе, а также—въру въ безсмертіе въ толикомъ сонмъ Христовыхъ мучениковъ. А кто сказанное предъ симъ хочетъ извъдать собственнымъ опытомъ, тотъ пусть прійдетъ, и противъ демонскаго мечтанія, противъ прелести прорицаній, противъ чудесъ волшебства, употребитъ знаменіе осмъпваемаго ими креста, и пропзнесетъ только имя Христово; тогда увидитъ, какъ демоны обращаются имъ въ бъгство, прорицанія прекращаются, всякое волшебство и обаяніе уничтожается.

Итакъ, кто же и какою силою облеченъ — сей Христосъ, Который Своимъ именемъ и присутствіемъ повсюду затмилъ все и упразднилъ, одинъ превозмогаеть всъхъ, и цълую вселенную наполнилъ Своимъ ученіемъ? Пусть дадутъ на сіе отвътъ еллины, которые такъ много насмъхаются, и не стыдятся того. Если Онъ—человъкъ; то какъ же одинъ человъкъ преодолълъ силу всъхъ ихъ боговъ, и Своею силою сдълалъ явнымъ, что они—ничто? Если же назовуть Его волхвомъ; то возможное ли дъло, чтобы волхвомъ было уничтожено, а не скоръе—поддержано, всякое волшебство? Если бы побъдилъ нъсколькихъ волхвовъ, или превзошелъ только одного; то въ правъ были бы они подумать, что превосходствомъ своего пскусства превзошелъ искусство другихъ. Если же

наль всякимь вообще волшебствомь и надъ самымъ именемъ его одержаль побъду крестъ Христовъ; то явно, что не волхвъ былъ Спаситель, предъ Которымъ, какъ предъ своимъ Владыкою, обращаются въ бъгство демоны, призываемые въ номощь другими волхвами. Кто же Онъ? Пусть скажуть еллины, которые о томъ только прилагають стараніе, чтобы осмьять. Можеть быть, осмълятся сказать, что быль демонъ, а потому и имълъ силу? Но утверждающіе это весьма достойны осмъянія, и ихъ можно посрамить прежними доводами. Ибо какъ быть демономъ тому, кто изгоняеть демоновь? Если бы просто изгоняль демоновъ; то можно бы еще подумать, что отъ князя бъсовскаго получплъ власть надъ низшими бъсами, какъ говорили іуден, ругаясь надъ Христомъ. Если же именемъ Его отражается и изгоняется всякое демонское бъснованіе; то очевидно, что и въ этомъ они обманываются, и что Господь нашъ и Спаситель Христосъ имълъ не какую-либо демонскую, какъ думають они, силу. А если же Спаситель-не просто человъкъ, и не волхвъ, и не какойлибо демонъ, упразднилъ же и затмилъ Божествомъ Своимъ и гаданія стихотворцевъ, и бъсовскую прелесть, и еллинскую мудрость; то явно, и да будеть. всъми признано, что истинно Божій Онъ Сынъ, Слово, Премудрость и Сила Отчая.

Посему-то и дъла Его—не дъла человъческія, но выше человъка, и дъйствительно, какъ по самой видимости, такъ и по сравненію ихъ съ дълами человъческими, должны быть признаны дълами Божівми. Ибо кто изъ бывшихъ когда-либо людей отъ единой дъвы образовалъ себъ тъло? Или кто изъ людей

врачеваль когда-либо бользии, подобныя тымь, оты которыхъ изцъляль общій всемъ намъ Господь? Кто исправляль природные недостатки, и слепому оть рожденія даваль эръніе? У нихъ Асклипій обоготворенъ за то, что упражиллся во врачебномъ искусствъ, и противъ телесныхъ страданій придумаль травы, не самъ производя ихъ изъ земли, но отъискавъ съ понощію естествознанія. Что же сіе значить въ сравненін съ дълами Спасителя? Не язвы пзитляль Онъ, во какбы вновь раждаль и возстановляль тьло. Еллины Ираклу, какъ богу, покланялись за то, что сражался съ равными себъ людьми, и хитростію умерщвляль звърей. Что же значить сіе въ сравненін съ тъчъ, что совершено Словомъ? Оно изгоняло изь людей бользии, бъсовь и самую смерть. Божескія почести воздають они Діонисію за то, что быль у людей наставникомъ піянства; а истинный Спаситель, Господь вселенной, учившій цъломудрію, осмъввается ими! Но оставимъ сіе; что скажутъ они о аругихъ чудесахъ Божества Его? Какой человъкъ умиралъ, и солнце оттого омрачалось, земля колебалась? Воть до-нынъ умирають люди, и прежде умирами; бывало ми же когда при чьей смерти подобное чудо?

Но оставлю дъла, совершенныя Имъ въ тълъ, и упомяну о томъ, что содълано Имъ по воскресеніи тъла Его. Когда бывалъ человъкъ, котораго бы ученіе отъ кран до края земли, одно и то же, превозмогало новсюду, а потому и чествованіе Его распространялось по всей землъ? Или, если Христосъ, какъ говорятъ они, есть человъкъ, а не Богъ—Слово; то почему же боги ихъ не воспретятъ, чтобы чествова-

піе Его проникало и въ тв страны, гдт имъ покланяются? Напротивъ того, Слово, куда ни приходитъ. вездъ ученіемъ Своимъ прекращаетъ служеніе симъ богамъ, и посрамляетъ ихъ мечтанія. Много прежде Него было царей и мучителей на землъ, много, по сказанію исторіи, было мудрецовъ и волхвовъ у халдеевь, у египтянь и у индовь. Кто же изъ нихъ, не говорю-по смерти, но даже при жизни своей, могъ имъть такую силу, чтобы ученіемъ своимъ наполнить ему всю землю, и отъ идольскаго суевърія отвратить такое множество людей, какое Спаситель нашъ привлекъ отъ идоловъ къ Себъ? Еллинскіе философы написали многое съ убъдительностію и искусствомъ въ словъ; но что же доказали они такъ, какъ доказалъ крестъ Христовъ? Мудрованія ихъ до кончины ихъ нравились людямъ, но и то, чъмъ по видимому превозмогали они при жизни, составляло между ними предметь спора, и они состязались, ухищряясь другь противь друга. Божіе же Слово (что всего удивительные), преподавь учение Свое въ выраженіяхъ бъдныхъ, затмило самыхъ мудрыхъ, и вськъ привлекая къ Себъ, обратило ученія икъ въ ничто, наполнило же церкви Свои. И чудное дъло, - Господь, пріявъ смерть какъ человъкъ, обратиль въ ничто велеркије мудрыхъ объ идолахъ! Чья смерть изгоняла когда-либо демоновъ? И чьей смерти боялись когда-либо демоны, какъ смерти Хрнстовой? Гдъ только произносится имя Спасителево, - изгоняется тамъ всякій демонъ. Кто же въ такой мъръ укротиль въ людяхъ душевныя страсти, что и блудники живутъ цъломудренно, и человъкоубійцы не владъють болье мечемь, и прежде боязливые дълаются мужественными? И вообще, кто убъдилъ варваровъ и разные языческіе народы отложить свое неистовство и помышлять о миръ? Не въра ли Христова, ве крестное ли знаменіе? Кто же иный увъриль такъ людей въ безсмертія, какъ крестъ Христовъ и воскресеніе твла Христова? Всякую ложь соплетали азычники, однако же, не могли выдумать воскресенія своихъ идоловъ; они вовсе и не помышляли даже о возможности-тълу снова существовать по смерти; и симъ особенно иный станетъ доказывать язычникамъ, что такимъ образомъ мыслей изобличали они немощь своего идолослуженія, и уступили власть Хрпсту; такь что и въ этомъ для всъхъ видънъ Божій Сынъ. Кто же изъ людей, по смерти или даже при жизни своей, училь дъвству, а не думаль, что добродьтель сія невозможна въ людяхъ? Спаситель же нашъ и Царь всъхъ Христосъ столько силенъ въ ученіи о авествъ, что и дъти, не достигшія еще законнаго совершеннольтія, сверхъ закона даютъ обътъ дъвства. кто изъ людей могь когда-либо обойдти столько страпъ, быть у скифовъ, у евіоповъ, или у персовъ, мм у арменъ, или у готоовъ, или у такъ называевыхъ за-океанныхъ народовъ, или у живущихъ далъе Герканін, или вообще, ходить и къ египтянамъ и къ чалдеямъ, къ народамъ преданнымъ волшебству, сверхъ мъры суевърнымъ, свиръпымъ нравами, и везав проповъдывать добродътель, цъломудріе, возставать противь идолослуженія? Общій же вськь Госюдь, Божія Сила, Господь нашъ Іпсусь Христосъ, не только проповъдывалъ чрезъ учениковъ Своихъ, во и убъдилъ сердца людей, отложить свиръпость правовъ, не чтить болье отеческихъ боговъ, познать

же Его единаго, и чрезъ Него научиться чествовать Отца. Въ древности еллины и варвары, служа пдоламъ, вели между собою войны, и были жестоки къ По причинъ взаимныхъ непримиримыхъ роднымъ. ссоръ, никому вообще невозможно было идти ни сушей, ни моремъ, не вооруживъ руки мечемъ; цълую жизнь проводили они вооруженно, и мечъ служилъ имъ опорой виъсто жезла и всякой помощи. И хотя служили они идоламъ, какъ сказалъ я, и совершали возліянія демонамъ, однако же, идольское суевъріе не могло научить ихъ смягчению суровыхъ нравовъ. Когда же приняли они Христово ученіе; тогда чуднымъ образомъ, какбы въ умиленіе пришли сердца ихъ, и отложили они кровожадную жестокость, не думають уже о войнахъ, но все у нихъ мирно, вездъ видно расположение къ дружелюбію. Кто же произвелъ все это? Кто ненавидъвшихъ другъ друга соединилъ союзомъ мира? Кто, какъ не возлюбленный Отчій Сынъ, общій всьхъ Спаситель, Іисусъ Хрпстось, Который по любви Своей совершиль все для нашего спасенія? Еще издревле предречено было о воастановленіи Имъ мира, когда Писаніе говорить: раскують мечи своя на орала, и копія своя на серпы, и не возметь языкь на языкь меча, и не навыкнуть ктому ратоватися (Исаін 2, 4.). И въ этомъ нътъ ничего невъроятнаго; даже и нынъ варвары, по врожденной грубости нравовь, пока приносять еще жертвы своимъ идоламъ, неистовствуютъ другъ противъ друга, и ни часа не могутъ пробыть безъ оружія; но какъ скоро слышать Христово ученіе, тотчась оставивь войны, обращаются къ земледълію, и руки свои не мечемъ уже вооружають, но простирають на молитву, п вообще, не другь съ другоиъ воюють, но вооружаются на діавола и демоновъ, поборая ихъ цъломудріємъ и душевною доблестію.

Все же сіе, какъ служить признакомъ Божества Спасителева (ибо чему люди не могли научиться у вдоловъ, тому научились они у Спасителя), такъ не наловажное заключаеть въ себъ обличение безсилия и вичтожества демоновъ и идоловъ. Ибо демоны, зная безсиліе свое, въ древности возбуждали людей къ междоусобіямъ, для того именно, чтобы, по прекращенін взаимной вражды, не обратились они къ борьбъ съ демонами. И дъйствительно, ученики Христовы, не ведя войнъ между собою, и нравами и доброделеньною жизнію ополчаются противъ деноновъ, и преследують ихъ, и посмеваются надъ вождемъ ихъ діаволомъ; потому что въ юности они цівломудренны, въ нскушеніяхъ воздержны, въ трудахъ терпъливы, оскорбляемые охотно переносять обиды, лишаемые вебрегуть о семъ, и что всего удивительнъе, пренебрегають смертію, и делаются Христовыми муче-HAKAMH.

И еще скажу объ одномъ весьма чудномъ признакъ Божества Спасителева. Какой вообще человъкъ, волхвъ ли, мучитель ли, царь ли, могъ когда-либо самъ собою вступить въ борьбу съ такимъ числомъ противниковъ, и когда всв виды идолослуженія, все демонское воинство, вся чародъйная наука, вся еллинская пудрость были во всей еще силъ, процвътали и всъхъ приводили собою въ изумленіе, — всему этому противостать, и все это низложить однимъ ударомъ, какъ совершилъ сіе Госнодъ нашъ, истинное Божіе Слово? Овъ, изобличая невидимо заблужденіе каждаго, одинъ

14.8. 14.5. See 1

у всьхъ враговъ исхитиль всьхъ людей; и покланявшіеся пдоламъ попирають уже ихь, дивившіеся волшебствамъ сожигаютъ чародъйныя книги; мудрецы предпочитаютъ всему истолкованіе Евангелія, и кому кланялись, тъхъ оставляють, а надъ Къмъ посмъвались какъ надъ расиятымъ, Тому покланяются, исповъдуя Его Христомъ Богомъ; именовавшеся у нихъ богами изгоняются крестнымъ знаменемъ, расиятый же Спаситель въ цълой вселенной именуется Богомъ лись какъ надъ распятымъ, Тому покланяются, испои Божінть Сыномъ; боги, которымъ покланялись язычники, осуждаются ими какъ скверные, пріявшіе же Христово ученіе по жизни цъломудреннъе оныхъ боговъ. Ежели все сіе и подобное сему есть дъло человъческое; то пусть, кто хочеть, доказываеть н убъждаеть, что тоже было и прежде. Если же все сіе не человъческимъ, но Божінмъ оказывается дъломъ, и дъйствительно есть дъло Божіе; то для чего столько нечествують невтрующе, не признавая содълавшаго сіе Владыку? Они въ такомъ же заблужденіп, какъ и человъкъ, который изъ дълъ творенія не познаеть Зиждителя ихъ Бога. Ибо если бы познали Божество Его по тъмъ силамъ, какіл явлены Имъ во вселенной; то уразумъли бы, что и тълесныя дъла Христовы суть не человъческія, но свойственныя только Спасителю всъхъ-Божію Слову. Уразумъвъ же сіе, какъ сказалъ Павелъ, не быша Господа славы распяли (1 Кор. 2, 8.).

Какъ желающій узръть Бога, по самому естеству невидимаго и вовсе не подлежащаго зрънію, познаеть и постигаеть Его пзъ дълъ; такъ и тотъ, кто не усматриваеть умомъ своимъ Христа, пусть уразумъваеть Его изъ дълъ тълесныхъ, и пусть изслъдуеть,

человъческія ли, или Божін это дъла. И если человъческія, то пусть смеется; а если не человеческія, но Божескія, то пусть признаеть сіе, и не смъетси уже надъ тъмъ, что не должно быть осмънваемо, но лучше -- подивится, что посредствомъ уничиженнаго явлено намъ божественное, чрезъ смерть распростерлось на всъхъ безсмертіе, и чрезъ вочеловъченіе Слова дознаны и промышленіе о всъхъ и Содътель и Зиждитель онаго-само Божіе Слово. Оно вочеловъчилось, чтобы мы обожились; Оно явило Себя тълесно, чтобы мы пріобръли себъ понятіе о невидииомъ Отцъ; Оно претерпъло поругание отъ людей, чтобы мы наслъдовали безсмертіе. Само Оно ни въ чемъ не понесло ущерба, потому что безстраство, нетлънно, есть источное Слово и Богъ; страждущихъ же человъковъ, ради которыхъ п терињао сіе, соблюло и спасло Своимъ безстрастіемъ. И вообще, заслуги Спасителя, совершенныя чрезь вочеловъчение Его, столь велики и многочисленвы, что пожелать изобразить ихъ-значило бы уподобиться человъку, который устремиль взоръ на морскую пучину, и хочеть перечесть ея волны. Какъ невозможно объять глазами всехъ волнъ, потому что чувству покусившагося на это представляются непрестанно новыя и новыя волны; такъ и намъревающенуся объять умомъ вст заслуги, совершенныя Христомъ въ тълъ, невозможно даже виъстить ихъ вь помыслъ; потому что вновь представляющіяся мыслямъ его - гораздо многочисленнъе тъхъ, которыя, какь думаеть онь, объяль уже мыслію. Посему лучше не отваживаться говорить о всъхъ вообще заслугахъ Христовыхъ, когда и части ихъ изобразить

невозможно, но упомянуть еще объ единой, и предоставить тебъ самому, удивляться всъмъ въ совокуиности; потому что всъ онъ равно удивительны, и куда бы ни обратилъ кто взоръ, повсюду его въ изумление приводитъ Божество Слова.

Итакъ, послъ сказаннаго, достойно твоего изученія, и должно быть положено тобою въ основаніе всему говоренному, и возбудить особенное въ тебъ удивленіе, что съ пришествіемъ Спасителя идолослуженіе уже не возрастало, и остающееся доселъ умаляется и постепенно прекращается, также и еллинская мудрость не оказываеть уже успъховь, но и остававшался досель наконець изчезаеть, демоны не обольщають уже мечтаніями, прорицаніями, волшебствами, но едва только отваживаются и покушаются на сіе, какъ бываютъ посрамлены знаменіемъ креста. Короче же сказать, обрати вниманіе на то, что Спасителево ученіе повсюду растеть, всякое же пдолослуженіе и все противоборствующее въръ Христовой ежедневно умаляется, ослабъваеть и падаеть, и вникнувъ въ сіе, поклонись общему всъхъ Спасителю, всемощному Божію Слову, и осуди то, что имъ умалено и обращается въ ничто. Какъ съ явленіемъ солнца тма не имъетъ уже силы, но если и оставалась еще гдъ, изгоняется повсюду; такъ, по божественномъ явленіи Божія слова, не имъетъ уже силы идольская тма, но всв части вселенной озаряются повсюду Его ученіемъ. Если царь не показывается въ какой-либо области, но безвыходно остается у себя въ домъ; то не ръдко бываетъ, что люди мятежные, употребивъ во эло затворничество царя, присвоивають себъ его имя, и каждый, принявь на себя видь царя, оболь-

щаеть простодушныхъ, а люди вводятся въ обманъ именемъ, слыша, что царь есть, между темъ, какъ они не видять его, по совершенной невозможности войдти къ нему въ домъ. Но когда прійдетъ и покажеть себя настоящій царь; тогда мятежники, обольщавшіе народъ, обличаются его появленіемъ, люди же, видя настоящаго царя, оставляють тьхъ, которые обманывали ихъ прежде. Такъ и демоны въ древвости вводили людей въ заблужденіе, себъ присвояя божескую честь; но какъ скоро Божіе Слово явилось во плоти, и открыло намъ Отца Своего, -- демонская прелесть уничтожается и прекращается; люди же, взирая на истинное Отчее Слово и Бога, оставляють члоловъ, и признають уже истиннаго Бога. А сіе служить признаномъ, что Христосъ есть Божіе Слово н Божія Сила. Поелику человъческое прекращается, пребываеть же глаголь Христовь; то явно для всъхъ, что прекращающееся—временно, а пребывающій есть Богъ и Сынъ Божій, истичное единородное Слово.

Сіе долженъ былъ я предложить тебъ, христолюбецъ, вкратцъ, сколько нужно для первоначальнаго изображенія и начертанія Христовой въры, и
божественнаго Христова къ намъ пришествія. Если
же сіе послужить для тебя поводомъ—самому читать
Писанія, и вникнуть въ настоящій ихъ смыслъ; то
изъ сказаннаго въ Писаніяхъ узнаешь болье нолныя
и ясныя подробности того, что сказано мною; потому что Писанія изглаголаны и написаны Богомъ
чрезъ мужей богомудрыхъ; а я сообщилъ твоему
любовъдвню, чему научился у богодужновенныхъ учителей, читавщихъ сіи Писанія и содвлавщихся свидътелями Божества Христова.

Изъ сихъ же Писаній узнаешь и о второмъ Христовомъ, славномъ и воистину божественномъ, къ намъ паки пришествій, когда Христосъ прійдеть уже въ уничижени, но во славъ Своей, не въ смирении но въ свойственномъ Ему величін, пріцдеть не пострадать, но воздать, наконецъ, всемъ плодъ Креста Своего, то есть воскресеніе и нетлъніе. И уже не судится Онъ, но Самъ судитъ всъхъ, яже кійждо съ тъломъ содъла, или блага, или зла (2 Кор. 5, 10.). въ оное Свое пришествіе, въ которое добрымъ уготовано царство небесное, а дълавшимъ худое -- огонь въчный и тма кромъшняя. Ибо такъ говорить самъ Господь: глаголю вамь: отсель узрите Сына Человъческаго съдяща одесную силы, и грядуща на облацъхъ небесныхъ (Мато. 26, 64.) во славъ Отчей. Посему-то спасительное слово пріуготовляеть нась ко дню сему, и говорить: будите готови (Мато. 24, 44.), и: бдите, яко не въсте, въ кій часъ пріндеть (42). Ибо, по слову блаженнаго Павла, встьма явитися намь подобаеть предь судищемь Христовымь, да пріиметь кійждо, яже сь тъломь содпла, или блага. или зла.

Но для изслъдованія и истиннаго уразумьнія сказаннаго въ Писаніи, потребны хорошая жизнь, чистая душа, и христоподражательная добродьтель, чтобы умъ, преуспъвъ въ этомъ, былъ въ состояніи достигать желаемаго, и пріобрътать оное, въ какой только мъръ естеству человъческому возможно познаніе о Божіемъ Словъ. Ибо безъ чистаго ума и безъ подражанія жизни святыхъ никто не возможетъ уразумъвать словеса святыхъ. Кто пожелаетъ видъть солнечный свътъ, тотъ, безъ сомнънія, протретъ и яснымъ сдълаетъ глазъ свой, доведя себя почти до одинаковой чистоты съ темъ, что желаеть видеть, чтобы такимъ образомъ глазъ самъ сталъ свътомъ, и увидъль солнечный свътъ. Или, кто пожелаетъ осмотръть городъ или страну, тотъ, безъ сомивнія, для осмотра сего отправится на самое мъсто. Такъ и желающему постигнуть мысль богослововь должно предочистить п убълить душу жизнію, и уподобленіемъ въ дълахъ святымъ приблизиться къ нимъ, чтобы, ведя одинаковый съ ними образъ жизни, уразумъвать и откровенное имъ Богомъ, и наконецъ, какбы соединившись съ ними, избъжать гръховныхъ опасностей и огня за гръхи въ день суда, воспріять же блага, предназначенныя святымъ въ небесномъ царствъ: ихже око не видъ, и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богг живущимъ добродътельно, и любящим Бога и Отца (1 Кор. 2, 9.), о Христь Іисусъ Господъ нашемъ. Имъ и съ Нимъ самому Отцу совокупно съ Сыномъ въ Духъ Святомъ честь, держава и слава во въки въковъ! Аминь.

## 3. ИЗЛОЖЕНІЕ ВЪРЫ.

Въруемъ во едпнаго нерожденнаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всему видимому и невидимому, ниъющаго бытіе отъ Себя. И во единаго Единородваго—Слово, Премудрость, Сына, безначально и превъчно отъ Отца рожденнаго, — не устно и мысленио произносимое слово, не изліяніе Совершеннаго, не Т. XVII.

отсъкъ и не отпрыскъ безстрастнаго Естества, но Сына самосовершеннаго, живаго и дъйственнаго; истинный, равночестный и равнославный Образъ Отца; ибо сказано, что такова воля Отца, да якоже чтуть Отца, тако чтуть и Сына (Іоан. 5, 23.); Бога истиннаго отъ Бога истивнаго, какъ говоритъ Іоаннъ въ соборныхъ посланіяхъ: И да будемь во истинньмь Сынь Его Іисусть Христть. Сей есть истинный Богь и животь въчный (1 Іоан. 5, 20.); Вседержителя отъ Вседержителя; ибо надъ чъмъ начальствуетъ, и чъмъ обладаеть Отець, надъ всемъ темъ начальствуеть, и всемъ темъ обладаетъ и Сынъ, всецелый отъ всецълаго, подобный Отцу, какъ говорить Господь: видъвый Мене, видъ Отца (Іоан. 14, 9.). Рожденъ же Онъ неизреченно и недомыслимо: родь бо Его кто исповъсть (Иса. 53, 8.)? Иначе сказать: никто. (при скончанін въковъ низшель изъ нъдръ Отчихъ, и отъ Пречистой Давы Маріи воспріяль нашего человъка, Христа Інсуса, Котораго по собственному изволенію предаль за насъ на страданіе, какъ говоритъ Господь: никтоже возметь душу Мою оть Мене: область имамь положити ю, и область имамь паки пріяти ю (Іоан. 10, 18.). По сему-то человъку распятый и умершій за насъ, воскресъ Онъ изъ мертвыхъ и вознесся на небеса. Созданный для насъ въ начало путей (1 Притч. 8, 22.), пребывая на землъ, показаль намь во тмъ свъть, спасение оть заблужденія, жизнь изъ мертвыхъ и входъ въ рай, изъ котораго Адамъ изгнанъ, и въ который паки вощелъ чрезъ разбойника, какъ сказалъ Господь: днесь со Много будеши въ раи (Лук. 23, 43.), въ который восходиль и Павелъ; -- показалъ вхождение на небеса, идъже предтеча вниде о насъ Господній человъкъ (Евр. 6, 20.), въ которовъ будетъ судить живыхъ и мертвыхъ. Равно въруемъ и въ Духа Святаго, вся испытующа-го, и глубины Божія (1 Кор. 2, 10.), анавематствуя всь ученія, мудрствующія противное сему.

Не представляемъ себъ Сыно-Отца, подобно савелліанамъ, называя Его односущимъ, а не единосущнить, и темъ отрицая бытіе Сына. Не приписываемъ Отцу удобостраждущаго тъла, какое понесъ на Себъ Сынь для спасенія всего міра. Три Упостаси должны быть представляемы нераздъльными между собою, какъ о людяхъ представляемъ тълесно, чтобы и намъ, подобно язычникамъ, не ввести многобожія; но представляя какбы ръку, которая исходя изъ истока, не отдвляется отъ него, хотя два здъсь вида и два ямени. Ибо Отецъ-не Сынъ, и Сынъ - не Отецъ, потому что Отецъ есть Отецъ Сыну, и Сынъ есть Отчій Сынъ. Какъ истокъ — не ръка, и ръка — не истокъ, но тотъ и другая суть одна и таже вода, взъ истока ліющаяся въ ръку: такъ и Божество отъ Отца неизліянно и неотлучно пребываеть въ Сынъ, какъ Господь говоритъ: извидоже от Отца, и иду ко Отиу (loan. 16, 28.). Сый въ лонъ Отчи (loan. 1, 18.) всегда у Отца; и въ лонъ Отчемъ никогда не четощалось Божество Сына; нбо сказано: Азь бъхь при Немь устрояя (Притч. 8, 23.). Не представчить себъ тварію, или созданіемъ, или изъ не сущаго произшедшимъ Творца вселенной Бога, Сына Божія, Сущаго отъ Сущаго, Единаго отъ Единаго; потому что превъчно рождена отъ Отца равная Ему Слава и Сила: ибо кто видълъ Сына, тоть видъль и Отца. Все сотворено чрезъ Сына, но самъ Онъ — не тварь, 11\*

накъ говоритъ Павелъ о Господъ: всяческая Тъмь создащася; и Той есть прежде встх (Кол. 1, 16. 17.). Не говорить, что прежде всего сотворень, но есть прежде всъхъ; и слово создащася относить къ слову всяческая, а выраженіе: есть прежде встах прилагаетъ къ одному Сыну. Итакъ, Онъ по естеству есть Совершенное отъ Совершеннаго Рожденіе, рожденное прежде всъхъ холмовъ, т. е. прежде всякой словесной и разумной сущности; какъ и въ другомъ мъстъ Павель называеть Его перворожденным всея твари (Кол. 1, 15.); но назвавъ перворожденнымъ, показываетъ симъ, что Онъ — не тварь, а рожденіе Отца; ибо странно о Божествъ Его употребить сказумое: тварь. Все сотворено Отцемъ чрезъ Сына; одинъ Сынъ превъчно рожденъ отъ Отца; потому перворожденъ есть всея твари Богъ Слово, Неизмънный отъ Неизмѣннаго.

Тъло, которое Онъ насъ ради понесъ на Себъ, есть тварь. О Немъ говорить Іеремія, по переводу Седмидесяти толковниковъ: созда Господь спасеніе въ насажденіе ново: въ немже спасенніи объидуть человьщы (Іерем. 31, 22.); а у Акилы то же изреченіе излагается: созда Господь новое въ женть. Созданное же въ насажденіе намъ спасеніе новое, а не древнее, при насъ, а не при жившихъ прежде насъ, есть Іисусъ, какъ Спаситель, содълавшійся человъкомъ; имя же Іисусъ переводится иногда словомъ: спасеніе, и иногда—словомъ: Спаситель. Спасеніе отъ Спасителя точно также, какъ освъщеніе отъ свъта. Итакъ, Спасителемъ созданное спасеніе есть новое, какъ говорить Іеремія: созда намъ спасеніе ново; и какъ выражаеть Акила: создаль Господь новое въ женть, т. е.

въ Марін: потому что ничего новаго не создано въ женъ, кромъ Господня тъла, рожденнаго отъ Дъвы Марін безъ плотскаго общенія, какъ и въ Притчахъ отъ Лица Іисусова говорится: Господь созда Мя начало путей Своихъ въ дъла Своя (Притч. 8, 22); не сказано же: прежде дълъ созда мя, чтобы изреченія сего не приняль кто о Божествъ Слова. Итакъ оба изреченія написаны объ Іисусъ, относительно къ тълу. Ибо въ начало путей созданъ Господній человъкъ, котораго явилъ Онъ намъ во спасеніе, зане Тъмъ имамы приведеніе ко Отцу (Ефес. 2, 18.). Овъ есть путь, приводящій насъ къ Отцу, а путь есть иъчто тълесно видимое; и это есть Господній человъкъ.

Все сотворило Божіе Слово, Само будучи не тварію, но Рожденіємъ; потому что въ числъ тварей ничего не сотворило равнаго, или подобнаго Себъ. Раждать—прилично Отцу, а творить—художнику. Провзведеніе и тварь есть тъло, которое насъ ради понесъ на Себъ Господь, Иже бысть намь, какъ говорить Павелъ, премудрость от Бога, и освященіе, и правда, и избавленіе (1 Кор. 1, 30.), хотя Слово—прежде насъ и прежде всякой твари, и было, и есть Отчая Премудрость.

Святый же Духъ, исходя отъ Отца, всегда пребываеть въ рукахъ посылающаго Отца и носящаго Сыва, и Имъ Онъ наполняетъ всяческая. Отецъ, имъя бытіе отъ Себя, какъ сказали мы, родилъ Сына, а не создаль, родилъ какъ ръку отъ истока, какъ растеніе отъ корня, какъ сіяніе отъ свъта, все же это видимъ въ природъ нераздъльнымъ. Чрезъ Него Отцу

Слава, держава и величіе прежде встять въковъ и во всъ въки въковъ! Аминь.

4. НА СЛОВА: вся Мнъ предана суть Отцемъ Моимъ: и никтоже знаетъ, кто есть Сынъ, токмо Отецъ: и кто есть Отецъ, токмо Сынъ, и емуже аще волитъ Сынъ открыти (Мато. 11, 27.).

И сего не уразумъвъ держащіеся Аріевой ереси, Евсевій и сообщники его, нечестиво говорять о Господъ: «Если вся предана (и подъ словомъ вся разумъють они господство надъ тварію); то было, когда не имъль сего. Если-жъ не имъль; то Онъ не отъ Отца, потому что, если бы отъ Отца быль, то, какъ Сущій отъ Него, всегда имъль бы сіе, и не было бы Ему нужды принимать это ». Но сими-то словами изобличится наиболъе ихъ неразуміе; потому что изреченіе сіе означаєть не начальство надъ тварію, или господство надъ вещами сотворенными, но имъеть въ виду дать нъкоторое понятіе о домостро-ительствь.

Если тогда предана Ему вся, когда сказаль сіє: то явно, что, прежде пріятія Имъ всего, тварь не имъла въ себъ Слова. Какъ же сказано: всяческая въ Немъ состоятся (Кол. 1, 17.)? Если же виъстъ съ тъмъ, какъ преизопіла тварь, вся она предана Ему; то не было нужды предавать; потому что вся Тіъмъ быша (Іоан. 1, 3.), и излящие было бы предавать Господу то, чему Самъ Онъ—Создатель. Онъ быль Господь сотвореннаго по тому самому, что со-

твориль сіе. Но если уже по сотвореніи вся предана Ему; то вникив въ несобразность. Ибо если предана, и на принятіи Имъ, Отецъ устранился; то подвергаемся опасности впасть съ иными въ баспословіе, будто бы Отецъ, предавъ Сыну, Самъ отступился оть міра. Или если, когда содержить все Сынь, содержить также и Отець, то надлежало бы сказать не предана, но -- Отецъ принялъ въ общеніе, какъ Павелъ Силуана. А въ семъ еще болъе несообразности. Богъ ип въ комъ не имъетъ нужды, и не по необходимости принялъ въ помощь Сына; но, будучи Отдемъ Сыну, чрезъ Него все творить, и не предаеть Ему твари, но чрезъ Него и въ Немъ промышляетъ е твари, такъ что и воробей не падеть на землю безъ воли Отца, и трава не одънется безъ Бога. Впрочемъ, тогда какъ дълаетъ Отець, и Сынъ дълаеть досель (Іоан. 5, 17.).

Итакъ суетно мудрованіе нечестивыхъ. Приведенное варечение не то значить, что они думають, указываеть же на Господне во плоти домостронтельство. Когда человъкъ согръщиль и палъ, а съ паденіемъ его все пришло въ смятеніе, усилилась смерть от Адама даже до Моисея (Рим. 5, 14.), земля подверглась вроклятію, отверзся адъ, заключился рай, раздражилось небо, человъкъ въ конецъ развратился и уподобился скотамъ, діаволъ же поругался надъ нами; тогда Богъ, Который человъколюбивъ, и не хочетъ, чтобы погибъ созданный по образу Его человъкъ, върекъ: кого послю, и кто пойдеть? Всъ безмольствовали, и Сынъ сказалъ: се Азъ, посли Мя. Тогда-то конечно Отецъ, сказавъ Ему: иди (Иса. 6, 8. 9.), предалъ Ему человъка, чтобы само Слово

стало плотію, и принявъ на Себя плоть, во всемъ обновило его. Ибо Слову преданъ человъкъ, Врачу, чтобы уврачевать отъ угрызенія змія; какъ Жизни, чтобы воскресить мертваго, какъ Свъту чтобы озарить тму; и сущему Слову, чтобы обновить словесную тварь. Посему, какъ скоро вся предана Слову, и Оно стало человъкомъ; тотчасъ все обновлено и усовершено; земля вмъсто проклятія пріемлеть благословеніе, рай отверэть разбойнику, адъ ужаснулся, гробы отверзлись, когда мертвецы воскрешены, взялись врата небесныя, да внидеть Грядущій отъ Эдома (Псал. 23, 9.). Самъ Спаситель, чтобы показать, какимъ именно образомъ вся предана Ему, какъ говорить Матоей, немедленно присовокупиль: пріидите ко Мнь вси труждающійся и обремененній, и Азь упокою вы (Мато. 11, 28.). Мит вы преданы, да упокого утружденныхъ, и оживотворю умерщвленныхъ. Согласно съ симъ — и читаемое у Іоанна: Отець любить Сына, и вся даде въ руцъ Его (Іоан. 3, 35.). Далъ для того, чтобы, какъ все Имъ сотворено, такъ все о Немъ же могло и обновиться. Ибо не для того, чтобы изъ бъднаго сталь Онъ богатымъ, предается Ему, не для того, чтобы, не имъя власти, прінть власть, пріемлеть Онъ все; - да не будеть сего! - а напротивъ того, чтобы Ему, какъ Спасителю, все обновить: ибо прилично было, какъ въ началъ созданія Има, такъ и при исправленіи, о Немь же прійдти сему въ бытіе, съ тою разностію въ реченіяхъ, что въ началь Имъ пришло въ бытіе, а въ послъдствін, -- когда все пало, Слово стало плотію и облеклось въ плоть, -- въ Немъ все обновилось. Ибо Само страдая, насъ упоконло, Само алча, насъ напитало, и, нисходя во адъ, насъ возвело изъ ада. Тогда, при сотвореніи всего, было повельніе прійдти въ бытіе, напр. да произведеть, да будеть (Быт. 1, 3, 20.); при исправленіи же прилично было, чтобы Ему было предано, да само Слово содълается человъкомъ, и все въ Немъ обновится. Ибо оживотворялся сущій о Немъ человъкъ. Для того Слово и соединилось съ человъкомъ, чтобы мятва не имела болъе силы надъ человекомъ. Для того въ 71-мъ Псалив умоляющіе Бога о человъческомъ родъ говорять: Боже, судъ Твой Цареви даждь (ст. 1.), чтобы смертное наше осуждение, которое было противъ насъ, предано было Сыну, и Онъ уже въ Себъ уничтожилъ сіе осужденіе, умерши за насъ. Сіе разумъя, и Самъ Онъ сказаль въ 87-мъ псалмъ: на Миљ утвердися ярость Твоя (8.); потому что Самъ понесъ на Себъ гнъвъ, который лежалъ на насъ, какъ говорить и въ 137 псалмь: Господь воздасть за Мя (8.).

Посему такъ должно понимать сказанное: вся предана Спасителю; и въ этомъ смыслъ, можно сказать,
предается Ему то, чего не имълъ. Ибо прежде сего
не былъ Онъ человъкомъ; сталъ же человъкомъ,
чтобы спасти человъка. Въ началъ не было плотію
Слово, но въ послъдствіи стало плотію, и ею, по
слову Апостола, примирило вражду съ нами, и законъ заповъдей ученьми упразднило: да оба созиждетъ во единаго новаго чаловъка, творя міръ, и
примиритъ обоихъ во единомъ тълъ Отцу (Ефес.
2, 15. 16).

Что ниветь Отець, то принадлежить и Сыну, какь говорить у Іоанна: вся, елика имать Отець,

Моя суть (Іоан. 16, 15); и весьма выразительны слова сін. Ибо когда содълался тъть, чъть не быль; тогда все предается Ему. А когда хочеть указать на Свое единство съ Отцемъ; тогда не скрываеть и учить, говоря: вся, елика имать Отець, Моя суть. И подивиться должно точности слова. Не сказаль: вся, елика имать Отець, даль Мнъ, чтобы не заключили, будто бы не имъль когда-то сего; но говорить: Моя суть; ибо сіе, состоя во власти Отца, также—и во власти Сына.

Но должно еще изследовать: что имать Отець? Если означается симъ тварь; то прежде твари ничето не имель Отецъ, и что имъетъ, оказывается за-имствующимъ сіе у твари. Да не подумаемъ сего! Ибо какъ Самъ Онъ—прежде твари, такъ прежде же твари имъетъ все, что ни имъетъ, и сіе, какъ въруемъ, принадлежитъ и Сыну. Ибо если Сынъ въ Отиль (Іоан. 14, 10): то все, что имъетъ Отенъ, принадлежитъ и Сыну.

Но симъ изреченіемъ низлагается лукавство неправомыслящихъ, которые говорятъ: «если все предается Сыну; то Отепъ прекращаетъ властъ свою надъ тъмъ, что предано Сыну; потому что вмъсто Себя поставляетъ Сына: Отецъ бо не судитъ никомуже, но судъ весь даде Сынови (loan. 5, 22)». Но да заградятся уста глаголющихъ неправедная (псал. 62, 12)! Ибо самъ Отецъ не лишился владычества потому, что судъ весь даде Сынови. И если сказяно, что Отцемъ предано все Сыну; то посему не перестаетъ Самъ быть надъ всъмъ.

Поелику же явнымъ образомъ отдъляють отъ Отца Единороднаго Божія, неотдъльнаго по естеству, котя

د .

сін злочестивны въ безумін своемъ стараются отдълить Его на словахъ, не разумъя, что свъть никакъ не отдълимъ отъ солния, но естественно въ немъ пребываетъ; то (хотя и дерзко входить въ изслъдование недомы слимомъ естествъ), -- воспользовавшись скуднынь подобіємь, заимствованнымь оть того, что-обыквовенно и у насъ подъ руками, должно намъ объяснить мысленное словомъ. Посему, какъ имъющему здравый умъ не возножно представить, что солнечный свъть, озаряющій вселенную, сіяеть безъ солнца, вотому что солнечный свъть соединень съ естествомь солица; и если-бы свътъ сказалъ: «отъ солица завиствую то, что все озаряю, что всё растеть и укръпляется моею теплотою»; то ни одинъ безумецъ не водумаеть именование солнца отделять отъ естества, которое отъ него происходить, и которое есть свътъ: такъ, благочестиво - думатъ, что Божественная сущность Слова соединена по естеству съ Отцемъ Своимъ. Ибо разсматриваемое нами изреченіе представляеть самое ясное истолкованіе искомаго; такъ какъ Спаситель сказаль: всл, елика имать Отець, Мол суть. Сів означаетъ, что всегда пребываетъ Онъ со Отцемъ. Ибо слова: елика имать дають разумъть, что Отецъ шиветь владычество; а слова: Мол суть показывають нераздъльное единеніе. Посему необходимо должны мы представлять, что въ Отпъ есть нескончаемость бытія, въчность, безсмертіе, и сіе пребываеть въ Немъ не какъ что-либо Ему чуждое, но, какъ въ Истечника, поконтся въ Немъ и въ Сынв. И когда хочешь представить что о Сынъ, тогда познай прежде, что ость въ Отпр, и потомъ въруй, что тоже самое есть и въ Сынъ. Если Отецъ есть тварь, или

произведеніе; то и Сынъ-тоже. И если позволительно сказать объ Отцъ, что было, когда Онъ не былъ, или что Онъ-изъ не сущаго; то пусть будеть сіе сказано о Сынъ. Но если нечестиво утверждать, что есть это въ Отцъ; то да будетъ нечестиво представвлять сіе и въ Сынъ. Ибо что принадлежить Отцу, то принадлежить и Сыну; кто чтить Сына, тотъ чтить пославинаго Его Отца (Іоан, 5, 23); кто пріемлеть Сына, тоть съ Нимъ пріемлеть и Отца (Іоан» 13, 20); кто видълъ Сына, тотъ видълъ и Отца (Іоан. 14, 9). Поэтому какъ Отецъ-не тварь, такъ не тварь и Сынъ, и какъ невозможно сказать объ Отцъ, что было, когда Онъ не быль, или что Онъ-изъ не сущаго, такъ неприлично говорить сіе и о Сынъ. Напротивъ же того, какъ въ Отцъ-нескончаемость бытія, безсмертіе, въчность, несозданность; такъ точно слъдуеть думать намъ и о Сынъ, по написанному: якоже Отець имать животь въ Себъ; тако даде и Сынови живот имъти въ Себъ (Іоан. 5, 26). Сказано же: даде, чтобы указать на дающаго Отца; но какъ въ Отцъ, такъ и въ Сынъ, есть жизнь; изъ чего заключай о нераздъльности и въчности бытія. И посему-то съ такою точностію Спаситель сказаль; елика имать Отець, чтобы и здъсь, говоря объ Отцъ, не быть признаннымъ за самого Отца. Не сказалъ Онъ: «Я—Отецъ»; но: елика имать Отецъ.

И Единородный Отчій Сынъ отъ Отца именуется Отцемъ же, впрочемъ не въ томъ смыслъ, въ какомъ, можетъ быть, приняли бы вы, заблуждающіеся аріане; напротивъ того, Онъ—Сынъ родившаго Его Отца, Отецъ же будущаго въка. Ибо должно отнять у васъ всъ ваши предположенія. У Пророка сказано: родися

намь Сынь, и дадеся намь, Егоже начальство бысть на рамь Его: и нарицается имя Его-велика совьта Ангель, Богь крыпкій, Властитель, Отець-будущаго выка (Иса. 9, 6). Итакь Единородный есть и Отець будущаго выка, и Сынь Божій, есть Богь крыпкій и Властитель, и ясно доказано, что вся, елика имать Отець, суть и у Сына, и, какъ Отець даеть жизнь, такъ и Сыну равно возможно живить, ижже хощеть (Іоан. 5, 21). Ибо сказано: мертвій услышать глась Сына Божія, и оживуть (Іоан. 5, 25). Одна воля, одно хотыніе—у Отца и Сына; потому что и естество у нихъ одно и нераздъльно.

Напрасно утруждають себя аріане, не понимая сказаннаго Спасителемъ нашимъ: вся, елика имать Отець, Моя суть. Сими словами и Савелліево низлагается заблужденіе, и обличается неразуміе нынъшнихъ іудеевъ. Ибо, по разуму сихъ словъ, Единородный имъетъ жизнь въ Себъ, какъ имъетъ Отепъ; и Онъ одинъ знаетъ, кто есть Отепъ; потому что во Отцъ пребываеть, и Отца имъеть въ Себъ. Онъ есть Отчій образъ; следовательно въ въ Немъ, какъ въ образъ, есть все то, что принадлежить Отцу. Онъ есть равнообразная печать, показывающая въ Себъ Отца; Онъ — живое, истинное Слово, сила, премудрость, освящение и избавление наше. О Немъ бо живемъ и движемся и есмы (Дъян. 17, 28), и никтоже знаеть, кто есть Отецъ, токмо Сынь, и-кто есть Сынь, токмо Отець.

Какъ же нечестивые осмълнваются суесловить о томъ, о чемъ не позволительно умствовать, когда они—люди, и не въ состояніи объяснить и того, что на землъ? И что говорю о томъ, что на землъ? Пусть ска-

жуть намъ о себъ самихъ, если въ состояніи будуть изслъдовать собственную свою природу подлинио дерзкіе и самонадъянные эти люди, не трепещущіе славы, въ нюже желають приникнути Ангелы (1 Петр. 1, 12), которые—столько выше насъ и природою и чиномъ. Ибо что ближе къ Богу Херувимовъ и Серафимовъ? Но и они, не только не смъють взирать, или предстоять въ прямомъ положенія, но даже не съ обнаженными, но какбы съ прикровенными лицами произносять славословіе, немолчными устами въ трисвятой пъсни прославляя не иное что, а только Божіе неизреченное естество. И никто изъ богомудрыхъ Пророковъ, особенно сподобившихся сего видънія, не возвъщаль намь, что, произнося первое свять, Серафимы восклицають громкимь голосомь, а второе произносять тише, третіе же еще слабъе, и потому, собственно величають только первую Святыню, вторую же подчиняють Ей, и третію поставляють еще ниже. Да не приближается къ намъ сіе безуміе богомерзкихъ и безразсудныхъ еретиковъ! Всепьтая, досточтимая и достопокланяемая Тропца ссть единая, нераздъльная и неописуемая. Сочетавается же неслитно, и какъ Единица дълится несъкомо. Почему, досточтимыя сін живыя существа троекратнымъ возношеніемъ славословія, взывая: свять, свять, свять, показывають три совершенныя Упостаси, а единымъ произношеніемъ слова: Господь выражають единую сущность.

Посему умаляющіе Единороднаго Сына Божія хулять Бога, имъя ложное понятіе о совершенствъ, н, несправедливо называя Его несовершеннымъ, дълають себя достойными самаго жестокаго наказанія; потому что призносящіе хулу на одну изъ Божественныхъ Упостасей не получать отпущенія гръховъ ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ. Но Богъ—силенъ отверзсть сердечныя очи ихъ къ познанію Солнца правды, да, познавъ Того, Кого прежде отвергали, виъстъ съ нами и они прославятъ Его неослабно благочестивымъ разумомъ; потому что Его есть царство,—Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и во въки. Аминь.

## 5. ОКРУЖНОЕ ПОСЛАНІЕ (341 г.).

Помъстнымъ сослужителямъ, возлюбленнымъ Госводомъ, Аванасій желаеть о Господъ радоваться.

Что потеривли мы, это ужасно и невыносимо; нъть возможности и памяти передать сіе достойнымъ того образомъ. Но чтобы скоръе можно было выразумъть ужасъ совершившагося, за лучшее призналъ я привести на память сказаніе изъ Писанія. Однажды мужсь левитина, женъ котораго нанесено было поругание (а она была евреянка и изъ колъна Тудина), увидъвъ чрезмърность злодъянія, и пораженный беззаконіями, на какія противъ него отважились, какъ повъствуетъ божественная книга Судей (гл. 19.), раздробивъ твло жены на части, послаль во всв колена Израилевы, чтобы вст убъдились — въ этомъ злодъяніи видъть обиду не ему одному, но всъмъ вообще, и если будутъ сострадательны, отмстили, а если останутся равнодушными, на себъ понесли стыдъ, какъ ставине уже участниками въ причинении обиды. Посланные извъстыли о случившемся; и всякій слышавшій и видтвшій

сказалъ: никогда не бывало ничего подобнаго съ того дня, какъ вышли сыны Израилевы изъ земли египетской. Почему подвиглись всъ колъна Израилевы, и всъ, какбы сами потерпъли обиду, собрались противъ преступниковъ. Наконецъ, учинившіе беззаконіе были преслъдованы войною, и стали для всъхъ отверженными; потому что собравшіеся не смотръли на единоплеменность, но имъли въ виду преступленіе.

Знаете, братія, сіе сказаніе и подробности дъла, изображенныя въ Писаніи. Я не намъренъ распространяться о семъ болье; потому что пишу людямъ знающимъ, и спъщу вашему благоговънію указать а событія настоящія, которыя важные и тыхь. Ибо для того и упомянулъ о семъ сказаніи, чтобы, тогдашнее сравнивъ съ настоящимъ, и уразумъвъ, сколько послъднее превосходитъ жестокостію древнее, вознегодовали вы еще болъе, нежели израильтяне на тогдашнихъ беззаконниковъ; потому что лютость гоненій, воздвигнутыхъ на насъ, гораздо выше; и бъдствіе левита маловажно въ сравненіи съ темъ, на что нынъ отваживаются противъ Церкви; лучше же сказать, сего и не слышно было никогда во вселенной, и никто не извъдывалъ подобныхъ золъ. Тогда поругана была одна женщина, и одинъ левитъ потерпълъ насиліе; а теперь поругана цълая Церковь, оскорблено святилище, и, что еще важите, благочесте гонимо нечестіемъ. Тогда каждое кольно Израилево, видя отторгнутый членъ одной женщины, приходило въ ужасъ; а теперь видимы расторгнутые члены цълой Церкви, и посланные, частію къ вамъ, а частію къ другимъ, извъщають о поруганіи и обидъ, какія претерпъли они.

Потому, умоляю, подвигнитесь и вы, какъ будто обида нанесена не намъ однимъ, но и вамъ; пусть каждый подасть помощь, какъ будто и самъ страждеть, чтобы не повредились въ скоромъ времени и правила церковныя, и върованіе Церкви; потому чтовъ опасности теперь то и другое, если Богъ вскоръ чрезъ васъ не исправитъ допущенныхъ безпорядковъ, и Церковь не будеть защищена. Не теперь даны правила и уставы церквамъ, но прекрасно и твердо преданы Отцами нашими; не теперь началась въра, но оть Господа перешла къ намъ чрезъ учениковъ Его. Посему да не погибнеть въ настоящіе дни, что соблюдалось въ церквахъ издревле и до насъ, и да не будеть взыскано съ насъ, что ввърено было намъ. Подвигнитесь, братія; потому что вы-строители таннъ Божінхъ, и видите, какъ расхищаются онъ другими. Подробности услышите отъ письмоподателей; а я поспъшилъ изобразить кратко, чтобы въ подлинности узнать вамъ, что никогда не бывало еще ничего подобнаго съ Церковію, со дня, какъ вознесшійся Спаситель заповъдаль ученикамъ, сказавъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мате. 28, 19.).

А что въ отношени ко мнъ и къ Церкви сдълано противузаконно, сіе было такъ: По обычаю собирались мы мирно, народъ радовался нашимъ собраніямъ, и всъ преуспъвали въ житіи по Богу, сослужители мом въ Египтъ, Онваидъ и Ливіи, сохраняли любовь и миръ и другъ къ другу и ко мнъ; вдругъ египетскій епархъ обнародываетъ писанія, имъющія видъ указа, что нъкто Григорій изъ Каппадокіи поступаетъ моимъ преемникомъ, по царской волъ. Такой слухъ всъхъ

привель въ смятеніе; это было нечто новое и въ первый только разъ слышимое. Народъ тъмъ паче сталь сходиться въ церкви, а чрезъ это еще болъе узнали, что ни сами они, ни епископъ, ни пресвитеръ, и ни другой кто вообще, никогда не приносили на меня жалобъ; съ Григоріемъ же видъли однихъ аріанъ, узнали, что п самъ онъ-аріанинъ, присланный Евсевіевыми единомышленниками. А вы знаете. братія, что единомышленники Евсевіевы всегда были покровителями и сообщинками нечестивой ереси аріанствующихъ, и чрезъ нихъ всегда строили миъ козни, и были виновниками удаленія моего въ Галлію. Поэтому народъ справедливо вознегодовалъ, всѣ вопіяли, свидътельствуясь другими судіями и цълымъ городомъ, что, поелику не было на меня никакой жалобы отъ священнослужителей, сдълано же сіе въ поруганіе мнъ еретиками аріанами, то явное это нововведеніе и нарушеніе церковныхъ законовъ.

Если бы и дъйствительно имъла силу какая нибудь на меня жалоба; то не аріанину, не кому либо изъ держащихся аріанскихъ мудрованій, но по церковнымъ правиламъ и по слову Павлову, собравщимся и народу и тъмъ, которые пріяли власть отъ Духа, съ силою Господа нашего lucyca Христа (1 Кор. 5, 4.), надлежало, законно все изслъдовать и произвести, въ присутствіи изъявляющихъ свое требованіе мірянъ и клириковъ; постороннему же, при содъйствіи аріанъ, какбы купивъ имя епископа, гдъ не просили, не имъли въ намъреніи и вовсе не знали дъла, не должно было вторгаться въ церковь, по предстательству и принужденію мірскихъ судей. Ибо все это нарушаетъ церковныя правила, и вынуждаетъ язычниковъ

хулить и подозръвать, что поставленія совершаются у насъ не по Божественному закону, а въ слъдствіе купли и по ходатайству.

Итакъ поставленіе Григорія аріанами было странво, и такое имбло начало. Какія же беззаконія произвело, и сколькихъ золъ было причиною вступленіе его въ Александрію, -- объ этомъ можете узнать изъ написаннаго, и распросить у приходящихъ. Когда народъ, при такомъ нововведении, изъявилъ свое неудовольствіе, и потому собрался въ церквахъ, чтобы аріанское нечестіе не примъшалось къ върованію Церви; Филагрій, который и прежде оскорблялъ Церковь и ея дъвъ, а теперь сталъ епархомъ египетскимъ, этоть отступникъ, соотечественникъ Григоріевъ, человыкь нечестныхь нравовь, а сверхь того имыющій заступниками единомышленниковъ Евсевіевыхъ, и потому усильно дъйствующій противъ Церкви, своими объщаніями, въ послъдствіи исполненными, склоняетъ на свою сторону и раздражаетъ язычниковъ, іудеевъ и людей безпорядочныхъ; и вдругъ, по его наущенію, съ мечами и дреколіемъ нападають они на народъ въ нарквахъ.

невозможно вполнъ изобразить; даже и малой части никто не вспомнить безъ слезъ и рыданій. Ибо описаны ли гдъ у древнихъ такія плачевныя событія? Или, бывало ли когда-нибудь что подобное во время гоненія и войны? Храмъ и святая крещальня объемлются пламенемъ. Вдругъ, въ городъ жалобы, вопли, илачъ; граждане негодуютъ на случившееся, вопіютъ на градоправителя, и свидътельствують о совершаемыхъ василіяхъ; потому что святыя и непорочныя дъвы

были обнажаемы, и терпъли непозволительные поступки; а которыя противились, тахъ жизнь подвергалась опасности; монашествующие были затоптаны ногами, и умирали; въ однихъ бросали свинцовыми кругами, другихъ убивали мечами и дреколіемъ, иные были изранены и побиты. А на святой Трапезъ какое совершалось нечестіе и беззаконіе! Приносили въ жертву птицъ, жгли сосновую кору, восхваляя своихъ идоловъ, и хуля въ самыхъ церквахъ Господа и Спасителя нашего Інсуса Христа, Сына Бога Живаго; книги Божественнаго Писанія, какія находили въ церкви, жгли; богоубійцы іуден и безбожные язычники, безъ опасенія входя въ святую крещальню (какая дерзость!), обнажались тамъ, дълали и говорили такія мерзости, которыя стыдно и пересказывать. И нъкоторые нечестивцы, подражая жестокости гоненій, хватали дъвъ и постницъ, влекли за руки, и влача, принуждали хулить Господа и отрекаться оть Него; а которыя не отрекались, тъхъ терзали и топтали ногами.

И сверхъ этого, дивное и торжественное сіе вступленіе аріанина Григорія, увеселяясь подобными ствіями, какбы предлагая воздаяніе и наградітакую беззаконную побъду язычникамъ, іудеяти всъмъ, такъ поступавшимъ съ нами, предаетъ на разграбленіе церковь. И какъ скоро дозволено было такое беззаконіе и безчиніе, — поступаютъ хуже, чъмъ на войнъ, и съ большимъ уже ожесточеніемъ, чъмъ разбойники. Одни расхищаютъ все, что ни встръчалось; другіе грабятъ положенныя нъкоторыми на сохраненіе вещи; вино, котораго было довольно много, пьютъ, льютъ, уносять; стоявшій елей расхищаютъ; двери

и ръшетки беретъ всякій какъ добычу; подсвъщники влекутъ и въ тоже время кладутъ у ограды; церковныя свъчи зажигаютъ передъ идолами. Однимъ словомъ, въ церкви грабежъ и убійство.

И элочестивые аріане не стыдились такихъ дълъ, но присовокупили еще худшее и болъе жестокое. Пресвитеры и мірлие были терзаемы; дъвы безъ покрывалъ отводимы были въ судилище къ градоправителю, и ввергаемы въ темницу; у иныхъ описывали имъніе, а самихъ бичевали; возбранялось выдавать затбы священнослужителямъ и дъвамъ. И все сіе происходило въ самую святую Четыредесятницу, около Пасхи, когда братія постились, а чудный Григорій, подражая Кајафъ съ игемономъ-Пилатомъ, ругался надъ благочестно чтущими Христа. Въ пятокъ, вошедши въ одну изъ церквей съ градоправителемъ и съ толпою язычниковъ, какъ скоро увидълъ, что народъ съ отвращениемъ смотритъ на его насильственное вторженіе, заставиль жестокаго градоправителя въ одинъ часъ всенародно высъчь и ввергнуть въ теминцу тридцать четыре человъка, -- дъвъ, замужнихъ женъ и благородныхъ мужей; въ числъ ихъ была дъва любительница чтенія; она держала еще въ рувахъ Псалтирь, когда велъли съчь ее всенародно; книга была вырвана исполнителями казни, дъва заключена въ тюрьму.

Послъ всего этого они не успокоились, не щадили и прочаго, но вознамърились повторить тоже самое въ другой церкви, гдъ всего болъе пребывалъ я въ тв дни. Старались же простереть неистовство свое и на спо церковь, чтобы уловить и убить меня. Такъ и было бы со мною, еслибы не помогла благодать Хри-

стова, чтобы, избъжавъ гибели, могъ я по крайней мъръ пересказать хотя немногое. Ибо видя, что буйство ихъ доходитъ до крайности, и признавъ лучшимъ, чтобы церковь не потерпъла вреда, не пострадали въ ней дъвы, не произошли опять убійства, и народъ въ другой разъ не подвергся оскорбленіямъ, — скрылся я отъ народа, вспомнивъ Спасителя, Который говорить: егда гонять вы во градъ семъ, бъгайте въ другій (Мато. 10, 23.). По злодъяніямъ же, какія совершены ими въ другой церкви, зналъ я, что не откажутся отъ жестокости и въ этой; потому что не устыдились даже дня Господня въ святый праздникъ, но и въ этотъ день заключали людей церковныхъ въ темницу.

Когда Господь встать освободиль отъ узъ смертныхъ; тогда Григорій и бывшіе съ нимъ, какбы въ противоборство Спасителю, положившись на покровительство градоначальника, и сей день свободы для рабовъ Христовыхъ обратили въ плачъ. Язычники, уважая день сей, веселились; а Григорій, исполняя, можетъ быть, приказанія Евсевіевы, доводиль христіанъ до необходимости плакать, обременялъ изъ узами.

Съ такимъ насиліемъ градоправитель отнималь церкви, и отнявъ, передавалъ Григорію и аріанамъ. И отлученные нами за нечестіе радуются похищенію церквей; а народъ Божій и служители соборной церкви принуждены, или пріобщиться къ нечестію еретиковъ аріанъ, или не входить въ церкви.

Даже корабельщикамъ и другимъ мореплавателямъ Григорій дълалъ не мало насилія и придужденія чрезъ градоправителя, подвергая ихъ истязаніямъ, побоямъ, узамъ и заключению въ темницу, чтобы не противоръчили его беззаконіямъ, но даже приняли отъ него письма.

Не довольствуясь и симъ, но чтобы насытиться моею кровію, побудиль онъ жестокаго сообщника своего, градоправителя, какбы отъ лица народа, написать представленіе благочестивъйшему царю Констанцію въ укоризненныхъ противъ меня выраженіяхъ, въ слъдствіе чего должно мнъ не только бъжать, но и ожидать себъ тысячи смертей. Писалъ же сіе представленіе одинъ отступникъ изъ христіанъ, безстыдно покланяющійся идоламъ; а подписались язычники, служители идольскихъ капицъ, и съ ними—аріане.

И чтобы не распространяться въ словъ, напишу: Завсь-гоненіе на Церковь, такое гоненіе, какого никогда еще не бывало. Ибо въ гоненіе, предъ симъ бывшее, по крайней мъръ, кто спасался бъгствомъ, тоть могь молиться и креститься въ тайнь: а нынь жестокость велика и уподобляется вавилонскому безбожію. Какъ было съ Даніиломъ; такъ и теперь чудный Григорій доносить градоправителю на техъ, которые молятся въ домахъ, а за священнослужителями наблюдаеть, преслъдуя ихъ всякими оскорбленіями: почему, въ савдствіе такого насилія, многіе-въ опасности умереть некрещенными; многіе въ бользни остаются безъ посъщенія духовными, и сътують о таковомъ бъдствін, почитая оное тягостнъйшимъ самой бользни; потому что, при гоненіи на служителей церкви, тъ изъ народа, которые гнушаются нечестіемъ еретиковъ аріанъ, предпочитають лучше такъ больть н быть въ смертной опасности, нежели дозволить, чтобы рука аріанина взошла на главу ихъ.

Итакъ Григорій аріанинъ и присланъ аріанами; ибо никто не требовалъ его, кромъ ихъ однихъ. И потому, какъ наемникъ и какъ чужій, христіанамъ соборной церкви, какъ ему не принадлежащимъ, чрезъ градоначальника причиняеть бъдствія и огорченія. Прежде, когда единомышленники Евсевіевы поставили аріанамъ какого-то Писта, -- какъ скоро написалъ я вамъ о немъ (извъстно сіе всьмъ вамъ епископамъ соборной церкви), -- справедливо предали вы его анаоемъ и отлученію за нечестіе. По сей-то причинъ прислали теперь къ аріанамъ сего Грпгорія; а чтобы и въ другой разъ не остаться въ стыдъ, послъ того, какъ опять напишу къ вамъ противъ нихъ, - употребили противъ меня виъшнюю силу, думая, что, овладъвъ церквами, избъгнутъ подозрънія въ аріанствъ. Но ошиблись и въ этомъ; потому что никто изъ церковныхъ не дъйствуетъ съ ними за-одно, и на ихъ сторонъ одни еретики, еще - отлученные отъ Церкви за вины, и тъ, которые лицемърять по принуждению, боясь градоправителя. Воть что произведено единомышленниками Евсевіевыми! Сіе замышлллп и слагали они издавна; теперь же нашлп возможность привести въ исполнение, при помощи клеветъ, какими очернили меня предъ царемъ. Конечно же, и на этомъ не успокоятся; они такъ домогаются моей смерти, и столько страшными показывають себя монмъ знакомымъ, что всь обращаются въ бъгство, и ожидають себъ отъ нихъ смерти.

Но поэтому не должно и вамъ оставаться въ бездъйствіп при ихъ беззаконіяхъ; напротивъ того, надлежитъ вступиться въ дъло, и вознегодовать на такія противъ насъ нововведенія. Ибо если, когда страждеть одинь члень, состраждуть сь нимь и всв члены, и по слову Блаженнаго Апостола, должно плакать съ плачущими (Рим. 12, 15.); то, когда страждеть такая Церковь, - пусть каждый, какбы самъ страдаль, вступится въ дъло. Ибо хулится ими общій нашъ Спаситель, и нарушаются ими общія всемъ намъ правила. Если бы, когда возсъдаете вы въ церкви, и неукоризненно собираете народъ, вдругъ пришелъ кто-нибудь, по указу объявляя себя преемникомъ коголибо изъ васъ, и съ вами случилось что-либо подобное; то не вознегодовали ли бы вы, и не пожелали ли бы, чтобы вступились за васъ? Посему справедливо прійдти вамъ въ негодованіе, чтобы, если при этомъ умолчите, подобное зло не стало постигать и каждую церковь, и училище наше не обратилось, наконецъ, въ мъсто купли и торжища.

Объ аріанахъ знаете уже вы , возлюбленные ; потому что нечестіе ихъ неоднократно подвергали отлучению, и каждый порознь, и всъ вообще; знаете же, что и единомышленники Евсевіевы, какъ прежде сказаль я, держатся той же ереси, почему и элоумышлаготь противь меня издавна. Теперь чрезъ нихъ и оть нихъ постигшія нась бъдствія, жесточайшія бъдствій военнаго времени, описаль я вамь, чтобы вы, согласно съ упомянутымъ въ началъ сказаніемъ, воспринявъ ненавидящую лукавства ревность, исторгли творящихъ подобное лукавство противъ Церкви. Если ть прошломъ году, когда еще не было сего, римскіе братія писали, учредить Соборъ по прежнимъ дъламъ, чтобы наказать за оныя, и единомышленники Евсевіевы, боясь сего Собора, предупредили возмутить Церковь, и хотьли убить меня, чтобы, не имъя обличителя,

небоязненно дълать уже, что имъ угодно; то кольми паче, по совершении столькихъ беззаконий, должны вы вознегодовать и произнести на нихъ осуждение, по мъръ того, что къ прежнему присовокупили еще и сie?

Умоляю васъ, не оставьте безъ вниманія сего, и не потерпите, чтобы знаменитая александрійская Церковь попрана была еретиками. И народъ и священнослужители, естественнымъ образомъ, не могутъ дъйствовать совокупно; они молчать, боясь насилій отъ начальника области, но отвращаются нечестія аріанскаго. Итакъ, если Григорій, или другой кто изъ окружающихъ его, будетъ писать къ вамъ, - не принимайте, братія, писаній его; но отлучите и посрамите доставившихъ письма сіи, какъ служителей нечестія и лукавства. Если же осмълится написать въ видъ примиренія, и сего не принимайте ; потому что доставять это къ вамъ взявшіеся изъ боязни градоначальника, въ следствіе многихъ его насилій. Поелику же, въроятно, будутъ писать къ вамъ о семъ и Евссвісвы единомышленники; то по сей же причинъ, напередъ напоминаю вамъ, - и въ семъ случат, подражая Божію нелицепріятію, гоните отъ себя присланныхъ ими; потому что, по ихъ настроенію, въ такое время язычниками и іудеями произведены въ церквахъ гоненіе, растленіе дъвъ, убійство, разграбленіе церковныхъ вещей, пожаръ и богохульства.

А злочестивый и неистовый Григорій не можеть отречься, что онъ—аріанинъ, имъя обличителемъ подписавшагося въ его посланіяхъ. Ибо сей подписавшійся есть Аммонъ, который давно уже за многія худыя дъла и за нечестіе изверженъ изъ Церкви бла-

женной памяти Александромъ, прежде меня бывшимъ епископомъ.

Ради же всего этого благоволите отписать ко мнъ, и осудить нечестивыхъ, чтобы, какъ находящеся здъсь священнослужители и народъ, видя ваше православіе и вашу ненависть къ лукавству, возвеселились теперь о единодушной вашей во Христа въръ, такъ ръшившіеся на такое противозаконное дъло противъ Церкви, вразумившись вашими писаніями, хотя со временемъ когда-нибудь, могли раскаяться.

. Привътствуйте братство ваще. Всъ со мною сущіе братія привътствують васъ. Здравыми и памятующиим о мнъ да сохранить Господь васъ, истинно возлюбленные Господа!

## 6. ЗАЩИТИТЕЛЬНОЕ СЛОВО ПРОТИВЪ АРІАНЪ.

Думалъ я, что, послъ многихъ доказательствъ, представленныхъ въ нашу пользу, враги, наконецъ, со стыдомъ скроются, и будутъ даже себя самихъ винить за то, въ чемъ клеветали на другихъ. Поелику же, и подвергшись такому осужденію, не обнаруживають они стыда, но, по безчувственности своей, пресныкаются въ элоръчін, признавая все требующинь новаго суда, не для того, чтобы имъ самимъ держать отвъть на судъ (этого избъгають они), но чтобы потревожить насъ и души людей простосердечныхъ; то призналъ я необходимымъ оправдаться предъ вами, чтобы вы не обращали больше вниманія на ихъ ропотъ, но осудили ихъ лукавство и клевету. И оправдываюсь передъ вами, людьми искренними; а передъ любителями споровъ осмълюсь и на обличевіе ихъ.

Атмо наше не требуетъ суда. Оно было уже судимо не разъ, не два, но многократно; и во-первыхъ— въ собраніи почти ста Епископовъ нашей области; во-вторыхъ—въ Римъ, куда, по Евсевіеву писанію, призывали и ихъ, и насъ, и гдъ собрано было болъе Т. XVII.

пятидесяти Епископовъ; въ-третьихъ-на больщомъ соборъ въ Сардикъ, созванномъ по повельно боголюбивъйшихъ Царей Констанція и Константа. На семъ соборъ противники наши низложены, какъ клеветники, опредъленіе же въ нашу пользу подтвердили своими голосами болье, нежели триста епископовъ изъ епархій Египта, Ливіи, Пентаполя, Палестины, Аравін, Исаврін, Кипра, Памфилін, Ликін, Галатін, Дакін, Мисін, Оракін, Дарданін, Македонін, Эпира, Өессаліи, Ахаіи, Крита, Далмаціи, Сискін, Панноній, Норика, Италін, Пицена, Туспін, Кампанін, Калабрін, Апуліп, Бруттін, Сицилін, всей Африки, Сардинін, Испанін, Галлін, Британін. Съ ними подписались свидътелями Урсакій и Валенть, прежде клеветавшіе на насъ, а въ-послъдстіи раскаявшіеся; они не только одобрили сдъланное въ нашу пользу опредъленіе, но и себя, и другихъ противниковъ нашихъ, признали клеветниками. Ибо принесшіе такое раскаяніе и подтвердившіе это письменно явнымъ образомъ изобличають Евсевіевыхь сообщниковь; потому что вообще съ ними составляли противъ насъ заговоръ. Итакъ, что разбирали и ръшили и ясно доказали столь многіе, достойные въроятія епископы, то, какъ признается всякій, напрасно подвергать снова суду, чтобы, если и теперь будетъ изслъдовано, еще не пересуживать и снова не переслъдывать, а такимъ образомъ не трудиться до безконечности. И голоса столькихъ епископовъ достаточно къ тому, постыдить намъревающихся еще хотя чъмъ-нибудь отметить намъ.

Когда же и враги свидътельствуютъ въ нашу пользу и противъ себя, говоря, что это былъ заговоръ

на насъ: кому уже не будеть стыдно колебаться еще сомнаниемъ? Законъ повелаваетъ состояться судамъ при устъхъ двою и тріехъ свидътелей (Втор. 19. 15.); и вотъ-такое множество свидътелей за насъ, а къ нимъ въ добавокъ и показаніе враговъ. Почему и оставшіеся нашими врагами не обращають внимавія на твяъ, кого судили, какъ хотъли, но вынуждены уже вопреки благовидности нападать на своихъ обличителей. И для нихъ всего прискорбнъе это; потому что дълали они скрытно, и слагали между собою втайнъ, а Валентъ и Урсакій вывели то варужу и открыли. И въ точности знають они, что раскаяніе сихъ людей сколько осуждаеть ихъ, столько оправдываеть терпъвшихъ отъ нихъ обиду. Посему-то на Сардикійскомъ соборъ были они низложены, какъ сказалъ я выше, и низложены справедливо. Такъ и тогдашніе фарисен, заступалсь за Павла (Дъян. 23, 9.), обличили составленный противъ него вин самими и іудеями заговоръ; такъ оказалось, что блаженный Давидъ гонимъ былъ напрасно, когда гонитель признался, сказавъ: погръшихъ, чадо Давиде (1 Цар. 26, 21.): такъ и сін, будучи побъждены истиною, признали ее, и написавъ это, передали Юлію, Епископу Римскому. Писали и ко мит, желая виъть миръ со мною, тъ самые, которые столько разглашали о мнъ худаго, и которымъ, можетъ быть, н теперь стыдно; потому что, кого старались погубить, тоть, какъ видять, по Господней благодати живь. Арія же и ересь предали они анавемъ, что и слъдовало имъ сдълать. Ибо узнавъ, что Евсевіевы оп эн кнэм савтост иклишимуолс иннэжсэвисп пному чему, а только по собственному своему злочестію, и однажды ръшившись сознаться въ клеветъ на насъ, тотчасъ отреклись отъ христоборной ереси, ради которой и противъ меня дъйствовали.

А что на различныхъ соборахъ было писано въ нашу защиту епископами и прежде всего епископами египетскими, — это предлагаемъ здъсь:

Святый Соборъ, собравшійся въ Алексавдрін изъ Египта, Онваиды, Ливіи и Пентаполя, повсюду сущимъ Епископамъ Вселенской Церкви, возлюбленнымъ и вожделъннымъ братіямъ, желаетъ о Господъ радоваться.

Въ самомъ началъ составленія заговора противъ сослужителя нашего Аванасія, и по вступленіи его въ Александрію, могли мы, возлюбленные братія, оправдать его въ томъ, что злоумышляли противъ него Евсевіевы приверженцы, а ихъ подвергнуть отвътственности за все, что претерпъль онъ отъ нихъ, и обнаружить всъ взведенныя на него клеветы. Но поелику тогда, какъ и сами вы знаете, не дозволили сего самыя обстоятельства; теперь же, по возвращеніи Епископа Аванасія, думали-было мы, что будуть они посрамлены и постыждены своими столько явными неправдами, - и потому разсудили молчать. А между темъ, и после того, какъ Аванасій столько потерпълъ, послъ преселенія его въ Галлію, послъ пребыванія его, вмъсто своей стороны, въ странъ чужой и весьма далекой, послъ того, какъ ему, еслибы не встрътилъ человъколюбиваго Царя, приходилось почти умереть отъ ихъ клеветь, хотя всемъ этимъ удовольствовался бы всякій, самый раздраженный и лютый врагъ, — они не чувствуютъ стыда, напротивъ же того, снова возстаютъ на Церковь и на Аванасія, и негодуя на возвращеніе его, отваживаются на новыя, большія прежнихъ, злодъянія, легкомысленно возводятъ на него обвиненіе, и не боятся написаннаго въ Священномъ Писаніи: свидътель лживый безъ муки не будетъ (Притч. 19, 9.), и: уста лжущихъ убиваютъ душу (Прем. Сол. 1, 11.). По сему самому мы не въ силахъ уже молчать, дивимся же ихъ лукавству и ненасытному соревнованію въ составленіи заговоровъ.

Воть, снова не перестають тревожить царскій слухъ доносами на насъ, не перестаютъ писать губительныя письма къ истреблению Епископа, врага ихъ нечестію. Снова писали на него Царямъ, опять хотятъ составить противъ него заговоръ, обянияя его въ небывалыхъ кровопролитіяхъ; опять намъреваются ванести ему смерть, обвиняя его въ мнимыхъ убійствахъ. Ибо и тогда довели бы его до смерти клеветами своими, еслибы не было у насъ человъколюбиваго Царя. Скажемъ короче: опять стараются изгнать его въ заточеніе, притворно оплакивая бъдствія заточенныхъ, какъ будто имъ сосланы они въ заточеніе. Оплакивають они то, чего мы вовсе не дълали; но не довольствуются темъ, что сами противъ него сдълали, хотять же присовокупить вновь прежняго. Столько-то они кротки, человъколюбивы н благонравны, лучше же сказать (и это будеть сказано втрно ), лукавы и жестоки, и внушають ть себв уважение страхомъ и угрозами, а не благочестіемъ и скромностію, приличными епископамъ! Канихъ выраженій не употребиль бы ни одинъ изъ свътскихъ дъловодцевъ, такія осмълились они расточать, когда писали къ Царямъ; и обвиняли Леанасія въ столькихъ убійствахъ и кровопролитіяхъ не передъ градоначальникомъ и не передъ къмъ-либо высшимъ, тремя Августами. Не задержала отдаленность путей, только чтобы наполнить доносомъ своимъ всъ высшія судебныя мъста; ибо дъйствительно, возлюбленные, написанное лоносъ, и доносъ самый тяжкій, потому что представленъ въ самое высшее у людей судилище. И что иное будеть концемъ сихъ изслъдованій, какъ не смерть, по мановенію царской воли? Итакъ не Аванасіевы, но ихъ дъла достойны слезъ и сътованія, ихъ иному справедливъе будетъ оплакивать; потому что о нихъ-то и печалиться надобно, какъ написано: не плачите мертваго, ниже рыдайте о плачите плачемь о исходящемь, яко не возвратится ктому (Гер. 22, 10.). Все ихъ посланіе не иное что имъетъ цълію, какъ смерть; если дозволять,готовы они умерщвлять, посылать въ заточеніе. Ибо имъли уже дозволеніе боголюбивайшаго родителя Царей нашихъ, который и удовлетворилъ ихъ раздражительности, вмъсто смерти, назначивъ изгнаніе.

А что такія дъла несвойственны и простымъ христіанамъ, ръдко видимы даже у язычниковъ, и тъмъ менъе приличны епископамъ, обязаннымъ другихъ учить справедливости,—сіе, думаемъ, усматриваетъ ваша о Христъ совъсть. Ибо какъ запрещающіе другимъ дълать доносы сами стали донощиками, и притомъ Царямъ? Какъ учащіе миловать несчастныхъ не успокоиваются и по заточеніи нашемъ? По признавію всъхъ, это было общее заточеніе насъ епископовъ, и всъ мы себя признавали изгнанниками, какъ

теперь признаемъ, что вмъстъ съ Аоанасісмъ возвращены мы отечеству, и, вмъсто прежнихъ о немъ сътованій и слезъ, получаемъ великую радость и инлость, которую да сохранитъ Господь и да не попуститъ Евсевіевымъ приверженцамъ похитить у насъ! Если бы и справедливый дълали на него доносъ; то было бы сіе предосудительно; потому что въ противность правиламъ христіанства, послъ искусительнаго изгнанія, снова нозставъ, обвиняютъ въ убійствахъ, кровопролитіяхъ и другихъ преступленіяхъ, и такія вещи объ епископахъ доводятъ до царскаго слуха. Когда же во всемъ этомъ они лгутъ, во всемъ клевещутъ, и ни въ устахъ, ни въ посланіяхъ, нътъ у нихъ правды: сколько отъ нихъ зла, или какими людьми признаете ихъ?

Итакъ приступимъ уже къ дълу, и разсмотримъ сдъланные ими нынъ доносы. Ибо чрезъ сіе откроется, что не хорошо они поступали, лучше же сказать, неправду говорили, когда и прежнее разглашали на соборъ и въ судъ, да и теперь подвергнутся опять осужденио за то-же самое. Стыдно намъ оправдываться въ подобныхъ вещахъ; но, поелику дерзкіе доносчики готовы на все, и выставляютъ на видъ, что, по возвращении Афанасіевомъ, были убійства и кровопролитія, то просимъ терпъливо выслушать наше оправданіе, хотя будетъ оно и длинно; потому что требуетъ того самое дъло.

Ни Аванасіемъ, ни ради Аванасія, не было совершено никакого убійства (когда доносчики доводять насъ, какъ сказали мы выше, до такого постыднаго оправданія); кровопролитія и заключенія въ узы чужды нашей Церкви. Аванасій никого не предавалъ въ руки псполнителю казни, и темница, сколько отъ него это завистло, никогда не была имъ потревожена. Наши святилища, какъ всегда, такъ и нынъ чисты, украшены единою Христовою кровію и благочестивымъ служеніемъ Христу. Ни пресвитеръ, ни діаконъ не быль умерщвлень Аоанасіемь; онъ не быль виновникомь ни убійства, ни заточенія. И о, еслибы и съ нимъ не дълали этого, заставляя извъдать то дъйствительнымъ опытомъ! Никто, ради его, не быль послань отсюда въ заточение, кромъ самого Аданасія, Епископа Александрійскаго, который изгнанъ былъ ими, и котораго, по освобожденіи изъ заточенія, снова стараются они оклеветать въ томъже, или еще и въ худшемъ, поощряя языкъ свой на всякія лживыя и смертоносныя ръчи. Ибо вотъ, наконецъ, ему приписываютъ дъйствіе судей; и хотя въ посланіи явно признаются, что о нъкоторыхъ сдъланы приговоры египетскимъ епархомъ, однакоже не стыдятся опять приговоры сін ставить въ вину Аванасію, который тогда не быль еще въ Александріи, но находился на возвратномъ пути изъ заточенія, и быль въ Сиріи. Только должно ли вводить въ оправдание и сіе въ дальней странъ его пребываніе, когда никто другій не подлежить ответственности въ томъ, что сдълалъ градоначальникъ, или епархъ Египта? Ибо, еслибы Аванасій быль и въ Александріи, то какое отношеніе имъли бы къ нему дъйствія епарха? Впрочемъ Лоанасія и на мъсть не было, и что сдълано епархомъ египетскимъ, - дълалось не по церковнымъ, а по другимъ побужденіямъ, какъ увидите изъ записи, которую, узнавъ написанное ими, полюбопытствовали мы видъть, и послали къ вамъ.

Посему, когда и теперь оглашають сдъланнымъ, что не имъ и не ради его сдълано, и свидътельствують объ этомъ, какбы удостовърившись столь многихъ худыхъ поступкахъ; то пусть скажутъ, отъ какого собора узнали сіе? изъ какихъ обнародованныхъ доказательствъ? изъ какого судебнаго ръшенія? Если же, не витя ничего подобнаго, утверждають сіе просто; то вамъ предоставляемъ вникнуть, какъ дълалось и прежнее, или на какомъ основаніи утверждають они это? Ибо все это не болъе, какъ клевета, вражескій навътъ, нерасположенная къ терпимости раздражительность, злочестіе за аріанъ съ простію устремляющееся на благочестіе, чтобы православные были истреблены, а защитники нечестія могли уже небоязненно проповъдывать, что имъ угодно. И это дъйствительно такъ.

Когда вознечествовавшій Арій, отъ котораго получила наименованіе аріанская ересь, изверженъ былъ нзъ Церкви блаженной памяти Епископомъ Александромъ: тогда единомышленники Евсевіевы, ученики и сообщники его нечестія, и себя почитая изверженвыми, писали къ Епископу Александру, много убъждая его не изгонять изъ Церкви еретика Арія. Поелику же Александръ, по благочестивой въръ во Христа, не принималъ нечестивца; то вознегодовали на Аоанасія, бывшаго тогда діакономъ; потому что, какъ развъдали о немъ и услышали, Аванасій весьма часто бываль при Епископъ Александръ, и имъ уважаемъ. Когда же увидъли и опытъ его благочестивой во Христа въры на Соборъ, сошедшемся въ Никев, гдв съ дерзновеніемъ возставаль онъ противъ нечестія аріанъ: тогда еще болье возрасла

ихъ ненависть; и какъ скоро Богъ возвелъ его на епископство, - возобновивъ въ себъ издавна питаемую злобу, страшась его православія и твердости въ борьбъ съ нечестіемъ (еще же болъе мучило Евсевія сознание того, что было ему извъстно), всъми мърами стали злоумышлять и строить козни Аванасію. Возбудили противъ него Царя; неоднократно угрожали соборами; наконецъ, сошлись въ Тиръ, и донынъ не перестаютъ писать противъ него. Они столько неумолимы, что осуждають поставление его на еппскопство, при всякомъ случать давая знать о себъ, что они враги и ненавидять его, готовы говорить ложь, только бы унизпть его лживыми своими разглашеніями. Но тъмъ самымъ, въ чемъ лгутъ теперь, доказываютъ, что и прежнее было лживо и полно злоумышленія.

Говорятъ, что, по кончинъ Епископа Александра, когда нъкоторые, и то немногіе, напомнили объ Аоанасів, - рукоположень онь шестью, или седмью, епископами тайно, въ сокровенномъ мъсть. Это писали и Царямъ сіи люди, не отказывающіеся писать всякую ложь. Но что все множество жителей, всъ, принадлежащіе ко вселенской Церкви, собравшись витсть и единодушно, какбы въ единомъ тълъ, вопіяли, взывали, требуя въ Епископа Церкви Аоанасія, и всенародно молили о семъ Христа въ продолженіе многихъ дней и ночей, заклинали насъ сдълать это, и сами не выходя изъ церкви, и намъ не дозволяя выйдти, — этому свидътели и мы, и весь городъ, и вся епархія. Ничего не было сказано противъ Абанасія, какъ ими писано; говорили же о немъ все прекрасное, называя его рачительнымъ,

благоговъйнымъ, христіаниномъ, однимъ изъ подвижниковъ и поистинъ епископомъ. И что рукополагали его многіе изъ насъ, въ глазахъ у встяхь и при общемъ всъхъ восклицаніи, -- сему опять мы рукополагавшіе служимъ болъе достовърными свидътелями, нежели тъ, которыхъ при семъ не было, н которые говорять ложь. Впрочемъ поставленіе Аванасія охуждаеть Евсевій, - такой человъкъ, который, можетъ быть, вовсе не имълъ законнаго поставленія, а если и имълъ когда, то самъ уничтожилъ оное. Сначала былъ онъ въ Виритъ (\*); но, ставивъ Виритъ, перешелъ въ Никомидію. Одну паству оставилъ вопреки закону, а въ другую пришелъ также противъ закона; и собственную свою паству покинулъ по недостатку любви, и чужою править безъ основанія; презръль любовь первой паствы по желанію имъть другую, но и въ другій разъ не соблюль той, которую получиль по желанію; ибо воть, и отсель удалившись, опять захватываеть чужую, вездъ обращаеть жадные взоры на чужіе города, и думаеть, что благочестіе состопть въ богатствъ и въ величіи городовъ, ни во что же ставить Божій жребій, по которому поставляется каждый,--не зная, что идъже собрани два или тріе во имя Господне, ту посреде ихъ Господь (Мато. 18, 20.), -- не помышляя о сказанномъ у Апостола: не похвалюся въ чуждых трудъх (2 Кор. 10, 15.), не обращая вниманія на его заповъдь: привязался ли еси женть? не ищи разръшенія (1 Кор. 7, 27.).

<sup>(\*)</sup> Байругв.

Если же сказано такъ о женъ; то тъмъ паче о Церкви и объ епископствъ въ оной надобно разумъть, что сопрягшійся съ одною церковію не долженъ искать другой; а иначе, по Божественнымъ писаніямъ, окажется прелюбодъемъ.

Но и сознавая за собою все это, когда объ Аоанасів всь свидътельствують съ доброй стороны, осмьлился Евсевій клеветать на его поставленіе, отваживается называть его низложеннымъ, когда самъ низложенъ, и во свидътельство своего низложенія имъетъ то, что на мъсто его поставленъ другій. Какъ же онъ или Өеогній могли низложить другаго, когда сами низложены и уличаются въ этомъ поставленіемъ на ихъ мъсто другихъ? Ибо въ-точности знаете, что на мъсто ихъ, послъ того какъ они за собственное ихъ нечестіе и за сообщеніе съ аріанами осуждены на вселенскомъ Соборъ, поставлены въ Никомидію Амеіонъ, а въ Никею Христъ. Желая отринуть этотъ истинный Соборъ, замышляють они наименовать соборомъ свое неправедное сходбище; не желая, чтобъ имъли силу опредъленія того Собора, хотять дать силу своимъ опредъленіямъ. Непокорившіеся великому Собору-свое сборище именують соборомъ. Не о соборъ они заботятся, но притворяются озабоченными, чтобы истребить православныхъ и обратить въ ничто на истинномъ и великомъ Соборъ постановленное противъ аріанъ, которыхъ, какъ всегда, такъ и нынъ, защищаютъ они, почему и осмвливаются лгать на Епископа Аоанасія.

И это подобно тому, что теперь говорять они ложно, будтобы, при вступленін Аванасія, были смятенія, плачь и сътованіе въ народъ, негодовавшемъ

на его принятіе. Ничего подобнаго тому не было, но всё было напротивъ: радость и веселіе и стеченіе народа, поспъшавшаго къ вождельнюму лицезрьнію его; веселія исполнились церкви; всюду возносилось благодареніе Господу. Всь священно-и-церковно-служители, взирая на него, веселились въ душь, и день этоть признавали изъ всъхъ радостнъйшимъ. Нужно ли описывать несказанную радость, какая была у насъ—епископовъ? Прежде уже говорили мы, что и себя почитали страдавшими вмъсть съ нимъ.

Поелику же дъло, по общему признанію, происходило такимъ образомъ, а они разглашаютъ противное; то какую достовърность имъютъ провозглашаемый ими соборъ или его осуждение? Которые на то, чего не видали, о чемъ не производили суда, и даже не собирались для этого, осмъливаются такъ нападать и писать о семъ, какъ удостовърившіеся въ дель, темъ можно ли поверить и въ такомъ дель, для котораго, какъ говорять они, собирались вмъсть? Не въролтиве ли, напротивъ, что и то и это сдълано ими по враждъ? Какой былъ тогда соборъ епископовъ? На какомъ засъданін держались истины? Кто изъ большаго числа ихъ не былъ нашимъ врагомъ? Не ради ли Аріева безумія возстали противъ насъ Евсевіевы приверженцы? Не своихъ ли единомышленниковъ созывали они? Не всегда ли писали мы противъ нихъ, какъ противъ держащихся аріанскихъ мыслей? Развъ бывшіе съ нами исповъдники не обвиняли Евсевія, Епископа Кесаріи Палестинской, въ приношеніи жертвы? Развъ Георгій не быль обличенъ въ томъ, что низложенъ онъ блаженнымъ Александромъ? Развъ и другіе не подвергались разнымъ другимъ обвиненіямъ? Какъ же вознамърились они собраться противъ насъ? Какъ осмъливаются называть соборомъ такое сборище, гдъ предсъдательствовалъ комитъ, присутствовалъ исполнитель казни, и куда, вмъсто церковныхъ діаконовъ, вводилъ насъ писарь? Комитъ говорилъ, а присутствовавшіе молчали, или, лучше сказать, повиновались ему; епископовъ, думавшихъ сдълать какое-нибудь движеніе, останавливала его воля. Онъ давалъ приказанія, и насъ водили воины; или, лучше сказать, приказывали Евсевіевы приверженцы, и онъ вынолнялъ ихъ мысль. Однимъ словомъ, возлюбленные, какой это соборъ, когда концемъ всего было бы тамъ изгнаніе и убійство, если бы утвердилъ Царь?

И въ чемъ состояли обвиненія? Въ этомъ особенно достойны они удивленія. Былъ нъкто Арсеній; и жаловались, что онъ убить; клеветали еще, что сокрушена таинственная чаща.

Но Арсеній живъ; онъ желаетъ участвовать съ нами въ церковныхъ собраніяхъ, не ожидаетъ иныхъ свидьтельствъ тому, что живъ, но самъ провозглашаетъ сіе въ письмахъ своихъ, пиша о томъ къ соепископу нашему Афанасію, котораго называли его убійцею. Не устыдились сіп нечестивцы обвинять Афанасія, что убить имъ человъкъ, который былъ отъ него такъ далеко, раздъленъ весьма большимъ пространствомъ моря и суши, о которомъ Афанасій въ то время не зналъ даже, въ какой онъ сторонъ, и котораго осмълились они скрыть и представить изгибшимъ, когда ничего не было съ нимъ худаго. Если бы можно было,—они переселили бы его въ другую вселенную, върнъе же сказать, дъйствительно лишили бы его

жизни, только бы, или подлиннымъ или вымышленнымъ убійствомъ, нанести върную смерть Афанасію. Но и въ этомъ благодареніе Божію Промыслу, который не попустилъ превозмочь неправдъ, но предъвзоры всъхъ изводитъ Арсенія живымъ, и явно изобличаетъ тогдашній ихъ злый умыслъ и клевету; потому что Арсеній не отвращается отъ насъ, какъ отъ убійцъ, и не питаетъ къ намъ ненависти, какъ къ причинившимъ ему оскорбленіе; а напротивъ того, вовсе ничего не потерпъвъ отъ насъ, желаетъ онъ быть въ общеніи съ нами, и хочетъ къ намъ быть сопричисленнымъ, о чемъ и писалъ.

Но какъ по ихъ умыслу обвиненъ Аванасій въ убійствъ человъка, который живъ, такъ ими-же изгнанъ онъ былъ въ заточеніе. Ибо не родитель Царей осуднав его на заточеніе, но саблали это ихъ клеветы. Смотрите, не дъйствительно ли такъ было дъло? Когда ничего не нашлось къ обвинению сослужителя нашего Аванасія, комить быль въ затрудненіи, и много употребляль противь него усилій; а Епископъ Аванасій, избъгая насилій, предсталь къ благочестивъйшему Царю, искаль тамъ себъ спасенія отъ комита п отъ ихъ замысловъ, просилъ, чтобы созванъ былъ законный соборъ епископовъ, или чтобы самъ Царь приняль оправданіе въ томъ, что ставили Аоанасію въ вину: Царь съ негодованіемъ пишеть, вызываеть ихъ къ себъ, объщается самъ выслушать дъло, и велить быть собору. Между тъмъ, приходятъ Евсевіевы приверженцы, клевещуть на Аоанасія, обвиняя уже не въ томъ, что было ими разглашаемо въ Тиръ, но въ задержавіи кораблей и хлеба, въ томъ, будто бы Ананасій объявиль, что можеть воспрепятствовать

подвозу хатьба изъ Александрін въ Константинополь. Нъкоторые изъ нашихъ, бывшіе съ Аванасіемъ при Дворъ, услышали о семъ отъ разгивваннаго Царя. Аванасій сътоваль на эту клевету, и утверждаль, что это неправда; ибо возможно ли такое дъло человъку простому и бъдному? Но Евсевій не отказался подтверждать клевету всенародно, съ клятвою увъряль, что Лоанасій богать и силень, и въ состояніи все сдълать, а симъ хотълъ онъ утвердить и въ той мысли, что дъйствительно сказаны были Аоанасіемъ приписываемыя ему слова. Въ семъ-то обвиняли Аоанасія почтенные сін епископы; но благодать Божія превозмогла ихъ лукавство, и благочестіе царево подвигла на человъколюбіе, вмъсто смерти допустила одно заточеніе. Итакъ, причиною сему не иное что, а только клеветы. Ибо Царь въ письмъ, прежде сего писанномъ, охуждалъ заговоръ, винилъ злокознеиность, осуждаль мелетіань, называль ихъ неправыми, достойными проклятія, и придаваль имь самыя ужасныя наименованія. Его тронуло, что за мертваго выдають человъка, который живъ, тронуло, что обвиняютъ въ убійствъ живаго и никогда не лишавшагося жизни. Письмо сіе послали мы къ вамъ.

Но чудные сіи люди, Евсевіевы приверженцы, чтобы хотя по видимости опровергнуть истину и что было писано, — прикрываются именемъ собора, и получають отъ Царя дозволеніе приступить къ дълу; засъдаетъ съ ними комитъ, и епископовъ сопровождають воины; имъють у себя царскія писанія, понуждающія собраться всъхъ, кого они требовали. Обратите при семъ вниманіе, какъ необычайно пхъ злоумышленіе, какъ непомърна дерзость ихъ предпріятія, чтобы, какимъ-бы то ни было способомъ, похитить у насъ Афанасія. Если они, какъ епископы, себъ только однимъ дозволяли судъ; то какая была нужда въ комитъ и воинахъ? Или для чего собирались по царскимъ писаніямъ? А если имъли нужду въ царъ, и отъ него хотъли получить полномочіе; то для чего нарушили его ръшеніе? Или почему, когда Царь въ письмъ своемъ признавалъ мелетіанъ клеветниками, веправыми, а Аванасія во всемъ чистымъ, сильно выражался о вымышленномъ убіеній человъка, который остается живымъ, -- они ръшили, что мелетіане правы, Аванасій же виновать, и безь стыда живаго выдали за мертваго? Онъ живъ былъ по произнесенін Царемъ суда, и живъ быль, когда собпрались они, и донынъ находится съ нами. Довольно сего объ Арсеніъ.

Какая же таинственная чаша, и гдъ разбита Макаріемъ? Они разглашають о семъ повсюду. Хотя сами обвинители не осмълились бы ставить сего въ вину Аванасію, если бы не были подущены ими; кожъ, на него возлагаютъ они всю тяжесть вины, которая не должна падать и на Макарія, такъ какъ онъ не уличенъ. И не стыдятся они выставлять тайны на такой позоръ предъ оглашенными и, что еще хуже, предъ язычниками, когда, по написанному, тайну цареву добро хранити (Тов. 12,7.); и Господь заповъдаль: не дадите святая псомь, ни пометайте бисерь предъ свинілми (Мато. 7, 6). Не должно выставлять тайны на позоръ предъ непосвященными, чтобы не посмъвались язычники по невъдънно, и не соблазиялись оглашенные, ставъ пытливыми. Однако же, какая чаша, гдъ, и у кого разбита? Обвинители T. XYII. 14

въ этомъ -- мелетіане, которымъ вовсе не должно върить; потому что они раскольники и враги Церкви. какъ нынъ, такъ и со временъ блаженнаго Петра, епископа и мученика; они злоумышляли противъ самого Петра, клеветали на преемника его Ахилла, обвиняли Александра даже предъ самимъ Царемъ; навыкнувъ же этому, стали нападать потомъ и на Аоанасія, поступая такъ не вопреки обычному своему лукавству. Ибо какъ клеветали на его предщественниковъ, такъ стали клеветать и на него. Но клеветы и ложные доносы возъимъли силу теперь, а не прежде; потому что нашли себъ содъйственниковъ и покровителей въ приверженцахъ Евсевіевыхъ, по причинъ собственнаго нечестія аріанъ, по которому составляются заговоры, какъ противъ многихъ епископовъ, такъ и противъ Абанасія. Мъстомъ, гдъ, какъ говорять, разбита чаша, была не церковь; обитатель мъста былъ не пресвитеръ; день, въ который, по словамъ ихъ, сдълалъ это Макарій, былъ не воскресный. Итакъ, если не было тамъ церкви, не было священнодъйствующаго, и день не требоваль священнодъйствія; то какая же и гдъ разбита тапиственная чаша? Конечно, чашъ много и въ домахъ, и среди рынка, и кто разбиваеть ихъ, ни мало не чествуетъ; таинственная же чаша, за которую, если произвольно будетъ разбита, покусившійся на сіе дълается виновнымъ въ нечестін, должна находиться только у однихъ законныхъ предстоятелей Церкви. Одно только употребленіе сей чаши, а другаго нътъ. Вы законно предлагаете ее народу; вамъ она ввърена по церковному правилу, и она - достояніе только предстоятелей вселенской Церкви. Ибо вамъ только дозволительно предлагать въ питіе кровь Христову, а не кому-либо другому. Но, сколько нечестивъ разбивающій таннственную чашу, столько еще болъе нечестивъ, кто поругаеть кровь Христову; поругаеть же ее тоть, кто сдълаетъ сіе не по церковному уставу. Говоримъ сіе не потому, что Макаріемъ дъйствительно разбита чаша, хотя бы то употребляемая раскольниками, но потому, что вовсе не было тамъ чаши. Ибо могла ли она быть, когда и мъсто было не въ храмъ Господневъ, и не находилось тамъ служителя церкви, даже и не время было тайнодъйствію? Таковъ этотъ, надълавшій много о себъ шуму, Исхиръ, который не рукоположенъ Церковію, и, когда Александръ принималь пресвитеровь, поставленныхъ Мелетіемъ, къ нимъ ве сопричисленъ, а потому и тамъ не былъ поставленъ. Итакъ почему же Исхиръ пресвитеръ? Кто его поставляль? Не Колуоъ ли? Ибо остается предположить одно это. Но извъстно, и никто не сомнъвается въ томъ, что Колуоъ умеръ пресвитеромъ, что всякое его рукоположение не дъйствительно, что всъ, поставленные имъ во время раскола, суть міряне, и сходятся на богослуженіе, какъ міряне. Какъ же повърнть, что человъкъ частный, живущій въ частномъ домъ, вывлъ у себя тапиственную чашу? Но тогда частнаго сего человъка назвали пресвитеромъ, и дали ему сіе наименованіе, чтобы сдълать обиду намъ, а теперь, въ награду за обвиненіе, поручають ему созиданіе церкви. Такимъ образомъ не было у него церкви; но въ награду за злонравіе и послушаніе, при обвиненіи Аванасія, пріємлеть нынъ церковь, которой не имъль, а можеть быть, дали ему за сіе и епископство; потому что Исхиръ разглащаетъ это всюду, и столько гордится предъ нами. Такія-то, наконецъ, награды предлагаются епископами обвинителямъ и ложнымъ допосчикамъ! Такъ и слъдовало поступить тъмъ, которые имъли его содъйственникомъ, въ чемъ хотъли, — какъ сообщиика въ дълахъ своихъ, удостоить подобнаго епископства!

По это еще не все; благоволите выслушать, что, кромъ сего, сдълано ими. Поелику не перемогли пстины, хотя и злоухищрялись противу нея, а Исхиръ ничего не доказалъ въ Тиръ, но оказался клеветникомъ, и клевета разстроила ихъ замыслъ; то отлагають дело до новыхъ доказательствъ, и объщаются послать отъ себя для развъданія дъла въ Мареотъ такихъ людей, которыхъ явно желали мы не допустить до сего по многимъ причинамъ и потому, что въ образъ мыслей согласны они съ Аріемъ, и намъ непріязненны. И воспользовавшись властію, тайно послали они Діогнія, Марина, Өеодора, Македонія, двоихъ поныхъ и возрастомъ и нравомъ, Урсакія и Валента изъ Панноніи. И они послъ дальияго пути, перенесеннаго ими для произведенія суда надъ врагомъ, снова поспъщили идти изъ Тира въ Александрію. И судін не отказались стать свидътелями; но явно приняли на себя трудъ дълать навъты всякаго рода, подвергли себя всякимъ трудамъ и неудобствамъ пути, чтобы выполнить составленный умыслъ; епископа Аванасія оставили задержаннымъ на чужой сторонъ, сами же вступили въ городъ своего противника, какбы ругаясь надъ церковію и народомъ. А что всего противузаконнъе, - взявъ съ собою обвинителя Исхира, не позволили слъдовать за ними обвиняемому Макарію, но оставили его подъ стражею въ Тиръ; потому что на Александрійскаго пресвитера Макарія приносили они всякаго рода жалобы. Итакъ, прибывъ въ Александрію одни съ обвинителемъ, съ которымъ вмъстъ жили, ъли и пили, и взявъ съ собою египетскаго епарха Филагрія, отправились въ Мареотъ, и тамъ одни-же, съ упомянутымъ выше обвинителемъ, производили изследованіе, какъ хотели, не дозволивъ быть при семъ пресвитерамъ, которые иного о томъ просили; пресвитеры же города Александрін и всего округа желали быть при слъдствін, чтобы подущаемыхъ Исхиромъ обличить-кто они и откуда. Но возбранивъ быть при семъ священнослужителяиъ, при язычникахъ производили они изслъдованія о церкви, о чашт, о трапезт и о святыхъ Тайнахъ, и, что еще хуже, язычниковъ призывали въ свидътели, спрашивая о таинственной чашъ; и о комъ утверждали, что похищены они Афанасіемъ, и не могли явиться на призывъ царскаго чиновника, даже неизвъстно, гдъ ваходятся, тъхъ вводили при себъ и при одномъ епархъ; не устыдились говорить, что люди сін скрыты Епископомъ Аванасіемъ, тогда какъ сами полагали воспользоваться ихъ свидътельствами. Но и въ этомъ случат, имъя въ виду какъ-бы только умертвить Аванасія, опять, подражая выдуманному объ Арсеніъ, живыхъ представляютъ умершими. Ибо о людяхъ, которые живы и въ своей сторонъ всъми видимы, ваиъ, живущимъ вдали, разсказываютъ, что ихъ не стало, чтобы, при такой отдаленности служащаго къ обличенію, очернить сослужителя нашего, будто бы атиствуеть онъ насильственно и самовластно, между тыть какъ сами во всемъ поступають властительски по предстательству другихъ. Ибо и въ Марсотъ дъла шли опять подобно тому, что было въ Тиръ. Какъ тамъ былъ комитъ съ воинами, и не позволялъ никому говорить или дълать не по ихъ волъ, такъ и здъсь былъ египетскій епархъ съ военнымъ отрядомъ, наводилъ страхъ на всъхъ служителей церкви, и никому не дозволялъ свидътельствовать по всей правдъ; а что всего страннъе, въ одномъ и томъ-же мъстъ, въ домъ обвинителя, и жили, и производили изслъдованія, о чемъ хотъли, сін и судіи, и свидътели, върнъе же сказать—служители своего и Евсевіеваго умысла.

И на что отважились они въ Александріи, -- думаемъ, не безъизвъстно вамъ; потому что пересказывается сіе всюду. Заносимы были обнаженные мечи на святыхъ дъвъ и братій, и бичи на драгоцънныя предъ Богомъ твла; отъ ударовъ хромали ногами всецвло сохранившія душу въ непорочности и во всякомъ совершенствъ. Противъ нихъ посылаемы были толпы язычниковь, обнажать, бить ихъ, безчинствовать предъ ними, грозить имъ алтарями и жертвами, и иный безчинникъ, какбы по данной уже отъ епарха власти, въ угодность епископамъ, бралъ дъву за руку, и влекъ ее къ первому встрътившемуся жертвеннику, подражая тъмъ временамъ, когда необходимо было принести жертву, или терпъть гоненіе. Воть что дълалось: дъвы предавались бъгству, язычники смъялись надъ церковію, между тъмъ епископы не показывались, жили въ томъ домъ, въ которомъ дълалось это, и гдъ, въ угодность имъ, дъвы видъли обнаженные мечи, всякую опасность, обиды, поруганіе. И все это терпъли онъ во время поста отъ тъхъ, которые въ домахъ пировали съ епископами.

Предвидя это и почитая немаловажнымъ какимълибо вредомъ, но вражескимъ нашествіемъ, сдълали ны отъ себя представление. Ту-же имъя мысль, и Александръ, Оессалоникійскій епископъ, пишеть къ остававшимся тамъ, обличая заговоръ и свидътельствуя о злоумышленіи. И если они причисляють Александра къ своимъ, и признаютъ участниковъ ихъ злоумышленія, то не иное что доказывають симъ, какъ употребленное противъ него насиліе. Ибо и самъ вселукавый Исхиръ не безъ страха и принужденія ръшился на дъло сіе, но по необходимости принялъ на себя должность обвинителя. И воть сему доказательство: самъ Исхиръ писаль къ соепископу Аванасію, что ничего подобнаго не было тамъ сдълано, и его наустили выдумать это. И писаль сіе тогда, какъ Аванасій не призналь его пресвитеромъ, тогда какъ не принималъ онъ отъ Абанасія сего благодатнаго наименованія, тогда какъ въ воздаяніе не получиль управленія церковію, и не ожидаль въ награду себъ епископства; все же это получилъ отъ Аоанасіевыхъ враговъ за обвиненіе. Да и весь родъ Исхировъ быль въ единеніи съ нами, между тъмъ какъ ве стали бы они держаться сего единенія, если бы хотя малую потерпъли отъ насъ обиду. Все это-не один слова, но самое дъло; въ томъ свидътели всъ мареотскіе пресвитеры, которые постоянно находиансь при епископъ во время его путешествій, и писали тогда противъ Исхира, и которымъ, какъ пришедшимъ въ Тиръ не дозволено было говорить истину, такъ и оставшимся въ Мареотъ не дано свободы обличить клеветника Исхира. О семъ-же свидътельствують списки съ писемъ Александра и пресвисеровъ, и письма Исхировы.

Но мы послали и писаніе родителя Царей, въ которомъ не только выражаеть онъ негодованіе по дълу объ Арсенів, а именно, что Абанасій обвиняется въ убійствъ человъка, который живъ, но и по дълу о чашъ изъявляеть удивленіе по причинъ ухищренности и несостоятельности обвиненія; потому что въ разбитіи чаши обвиняли они то пресвитера Макарія, то епископа Абанасія. Царь также признаетъ мелетіанъ клеветниками, а Абанасія совершенно чистымъ.

И дъйствительно, не клеветники ли мелетіане, а преимущественно предъ всеми Іоаннъ? Вступилъ онъ въ Церковь, вошелъ въ общение съ нами, произнесъ на себя осужденіе, и не начиналь еще дъла о чашъ; когда же узналъ, что Евсевіевы приверженцы усердствують аріанамъ, но не смъють содъйствовать имъ явно, стараются же употреблять въ орудіе другія лица, тогда предложилъ онъ себя какбы въ лицедъи на позорищъ. Солержаніемъ представляемаго на зрълищъ была борьба аріанъ; главная цъль состояла въ томъ, чтобы доставить имъ успъхъ, а для хода и обстановки дъйствія служили Іоаннъ и его товарищи, чтобъ усердствующимъ объ аріанахъ, воспользовавшись симъ предлогомъ и принявъ на себя образъ судей, можно было отразить враговъ стія, утвердить злочестіе и ввести аріанъ въ Церковь. Такъ, желающіе изгнать благочестіе прилагають стараніе преодольть его нечестіемь, и рышившіеся злочествовать противъ Христа предпріемлють истребить враговъ злочестія, какъ нечестивцевъ! И выставляють намъ на видъ разбитую чашу, чтобы и Абанасія признали за одно съ ними нечествующимъ противъ Христа.

Да и что у нихъ за памятованіе о таинственной чашъ? Откуда у защитниковъ нечестія благочестивая сія мысль о чашъ? Откуда не признающимъ Хрпста въдома чаша Христова? Почему представляющиеся чествующими чашу безчестять Бога сея чаши? Или почему сътующие о чашть домогаются смерти епископа, тайноводствующаго сею чашею? Да они и предали уже его смерти, сколько отъ нихъ это зависъло. Почему оплакивающіе епископскій украшенный престолъ домогаются гибели съдящаго на немъ ецископа, чтобы и престолъ не имълъ епископа, и народъ лишенъ былъ благочестиваго ученія? Итакъ не чаща, не убійство и не что-либо изъ странныхъ ихъ разглашеній привели ихъ къ этому, но упомянутое выше злочестіе аріанъ, по которому злоумышляя и противъ Аванасія, и противъ другихъ епископовъ, и донынъ еще ведуть они брань съ Церковію. Ибо кто дъйствительно произвель убійства и заточенія? Не они ли? Кто строить козни епископамъ, пользуясь покровительствомъ людей мірскихъ? Не Евсевіевы ли болъе приверженцы, а не Аоанасій, какъ они пишуть? Отъ нихъ пострадали и онъ и другіе; ибо въ то время четверо александрійскихъ пресвитеровъ, котя не приходили они и въ Тиръ сосланы ими въ заточеніе.

Кто же достоинъ слезъ и рыданій? Не тъ ли, которые и прежнее сдълали, и не отказываются присовокупить послъднее, во всемъ клевещутъ, чтобы погубить епископа, не уступающаго злочестивой ихъ ересн? Посему-то п вражда Евсевіевыхъ приверженцевъ; посему и то, что было въ Тиръ; посему лицемърные суды, посему ныпъ и безъ суда посланія отъ пихъ,

какъ отъ удостовъренныхъ въ дълъ; посему ложные доносы родителю Царей и самимъ благочестивъйшимъ Царямъ.

Ибо въ чемъ и теперь обвиняется сослужитель нашъ Аванасій, нужно знать вамъ, чтобы и по этому судить объ ихъ лукавствъ и видъть, что домогаются они не инаго чего, а только смерти Аванасіевой. Отъ родителя Царей выдаваемъ былъ хлъбъ для пропитанія вдовь, какъ ливійскихъ, такъ нъкоторыхъ и египетскихъ. Хлъбъ сей всъ получають донынъ, а Аванасію изъ этого нътъ никакаго пріобрътенія, кромъ однихъ трудовъ. Но теперь получающіе не жалуются; напротивъ того, признаются, что получають; на Аоанасія же клевещуть, будтобы весь хлъбъ предаеть онъ, и обращаеть въ свою собственность. И о семъ писалъ Царь, выговаривая Абанасію въслъдствіе сдъланныхъ доносовъ. Кто же доносившіе? Не ть ли, которые и прежде это дълали, и въ другій разъ не отказываются дълать тоже? Кто составители сихъ посланій, пущенныхъ отъ царскаго имени: не аріане ли постарались, не они ли готовы все говорить и писать противъ Аванасія? Никто, обойдя тъхъ, которые сдълали уже столько, не станеть подозръвать другихъ; ибо явно самое ясное доказательство ихъ клеветы. Подъ предлогомъ доноса, стараются отнять хлъбъ у Церкви и доставить оный аріанамъ. Это всего болъе падаеть на виновниковъ сего заговора и на ихъ предводителей, которые не отказались, какъ обвинять Аоанасія въ убійствахъ, о которыхъ ложно доносили Царіо, такъ и отнять пропитаніе у служителей Церкви, чтобъ самымъ дъломъ доставить выгоды еретикамъ. Послали мы къ вамъ и свидътельство сослужителей нашихъ въ Ливіи, Пентаполъ и Египтъ, чтобы и изъ сего узнали вы взведенную на Аванасія клевету. Все сіе дълаютъ они для того, чтобы, когда уже благочестно мудрствующихъ страхъ заставитъ молчать, введена была ересь злочестивыхъ аріанъ.

Но благодареніе вашему благоговънію, возлюбленвые ; потому что неоднократно писали вы , предавая анаоемъ аріанъ, и не даете имъ мъста въ Церкви. Обличенія же Евсевіевыхъ приверженцевъ искать не далеко. Ибо вотъ, послъ первыхъ посланій ихъ объ аріанахъ, съ которыхъ послали мы списки, явно возставляють они противъ Церкви цълою вселенскою Церковію преданныхъ анаоемъ аріанъ, поставили имъ епископа, угрозами и страхомъ производять раздъленія въ церквахъ, чтобы вездъ имъть споспъщниковъ своего злочестія. Посылають къ аріанамъ діаконовъ, которые явно присутствують въ ихъ собраніяхъ, пишуть къ нимъ и приносять отъ нихъ списки, и раздирая единство Церкви, пребывая съ ними въ общенін, разсылають всюду письма, въ которыхъ восхваляется ересь, отвергають же церковное ученіе, какъ можете видеть изъ того, что писали они къ Римскому епископу, а можеть быть, и къ вамъ.

Что сіе не должно остаться безнаказаннымъ, примъчаете и вы , возлюбленные ; ибо это ужасно и чуждо ученію Христову. Посему-то, сошедшись вмъсть , написали мы къ вамъ , прося ваше о Христъ благоразуміе принять сіе исповъданіе и поскорбъть о соепископъ нашемъ Аванасіъ, вознегодовать же на Евсевіевыхъ приверженцевъ , ръшившихся на такія дъла, не попустить, чтобы такая ихъ злоба на Церковь и такое лукавство имъли долье силу. Къ вамъ взываемъ: будьте судіями таковой неправды, помня Апостольское слово: измите злаго отъ васъ самъхъ (1 Кор. 5, 13.). Ибо сдъланное ими—подлинно лукаво и недостойно общенія. Посему не обращайте вниманія, если и снова будутъ писать вамъ противъ епископа Афанасія; все, отъ нихъ выходящее, лживо, хотя на письмахъ ихъ будутъ имена и египетскихъ епископовъ. Ибо явно, что не мы подпишемъ, а мелетіане, всегдащніе раскольники, донынъ смущающіе Церковь и производящіе въ ней мятежи. Они допускають незаконныя поставленія почти даже язычниковъ, и дълають такія дъла, о которыхъ стыдно и писать, о чемъ можете узнать отъ посланныхъ нами вручителей сего посланія.

Такъ писали египетскіе епископы ко всъмъ и къ Епископу Римскому Юлію. Но и Евсевіевы приверженцы написали также къ Юлію, и думая устрашить насъ, просили дозволенія созвать соборъ, и на ономъ самому Юлію, если пожелаеть, быть судісю. Посему, когда прибыль я въ Римъ, Юлій не безъ причины отписаль и къ Евсевіевымъ приверженцамъ, пославъ двоихъ своихъ пресвитеровъ, Елпидія и Филоксена. Они же, услышавъ о миъ, пришли въ смущеніе, потому что не ожидали моего прибытія въ Римъ, и стали отказываться, представляя неудовлетворительные предлоги, лучше же сказать, убоявшись, чтобы не обличили ихъ въ томъ, въ чемъ признались Валенть и Урсакій. Наконець, болъе пятидесяти епископовъ собралось тамъ, гдъ вмълъ собранія пресвитеръ Витонъ: они выслушали мое оправданіе, постановили принять меня въ общеніе и любовь, изъявили же негодованіе къ нимъ, и просили Юлія написать о семъ къ Евсевіевымъ приверженцамъ, которые сами писали къ нему. Онъ написалъ и отправилъ свое посланіе чрезъ комита Габіана.

## ПОСЛАНІЕ ЮЛІЯ.

Данію, Флакиллу, Наркиссу, Евсевію, Марину, Македонію, Осодору и прочимъ съ ними писавщимъ къ памъ изъ Антіохіи, возлюбленнымъ братіямъ, Юлій желаеть о Господъ радоваться.

Прочелъ я письмо, принесенное пресвитерами монми Елпидіемъ и Филоксеномъ, и подивился. Мы писали съ любовію и сознаніемъ истины, а вы отвъчали съ любопреніемъ и вопреки приличію. Письмо доказываетъ презорство и высокомъріе писавшихъ, а это чуждо Христовой въръ. Писанное съ любовію требовало равнаго возданнія, то есть, отвъта, писаннаго также съ любовію, а не съ любопреніемъ. Не признакъ ли это любви-послать пресвитеровъ, которые бы оказали состраданіе къ страждущимъ, пригласить писавшихъ о своемъ желаніи прійдти, чтобы все, въ скорости получивъ ръшеніе, могло быть исправлено, и братія наши не страдали, и на васъ не клеветалъ кто-нибудь? Но не знаю, что расположило васъ къ такому поведенію, которое насъ заставило думать, что притворно и съ какою-то насмъшкою употреблены ваши изреченія, которыми думали вы почтить насъ.  $\mathcal{A}$ а и посланные пресвитеры, которымъ надлежало возвратиться съ радостію, возвратились, напротивъ того, опечаленные тъмъ, что видъли тамъ. И я, прочитавъ посланіе ваше, по долгомъ размышленіи, удерживаль письмо у себя, думая впрочемъ, что прійдеть кто-нибудь, и не будеть нужды въ письмъ, которое, сдвлавшись извъстнымъ, можеть оскорбить многихъ изъ здъшнихъ. Когда же никто не пришелъ,—нужно стало показать оное. И признаюсь вамъ, всъ удивились, и близки были къ невърію, что точно вами это писано; потому что письмо показывало болье любопрительность, нежели любовь.

Если писавшій отвъть хотьль отличнться искусствомъ въ словъ; то подобный трудъ долженъ быть предоставленъ другимъ; въ дълахъ же церковныхъ нужны не отборныя слова, но Апостольскія правила и стараніе не соблазнить даже единаго от малыхв въ Церкви: уне бо есть, по церковному слову, да жерновь осельскій объсится на выю, и потонеть, неже да соблазнить от малыхь единаго (Мато. 18, 6. Лук. 17, 2.). Если же такое письмо произошло отъ того, что нъкоторые были оскорблены низкими другъ съ другомъ поступками (не хотълось бы сказать, что сія мысль была у встхъ); то приличить было бы вовсе не оскорбляться, не нопускать, чтобы солнце зашло въ оскорбленіи вашемъ; по крайней же мъръ, не надлежало доходить въ оскорбленіи до того, чтобы обнаружилось оное и письменно. Ибо что было оскорбительнаго, или чъмъ изъ писаннаго нами справедливо могли вы оскорбиться? Тъмъ ли, что приглашали мы прійдти на соборъ? Но сіе скоръе надлежало принять съ радостію. Увтренные въ томъ, что ими сдълано, и о чемъ, какъ сами говорять, произнесенъ ими судъ, не негодують, если судъ ихъ подвергается изследованію другихъ, а напротивъ того, не сомивваются въ томъ, что никакъ не окажется несправедливымъ, о чемъ разсудили они справедливо. Посему и епископы, сошедшіеся на великомъ Никейскомъ Соборъ, не безъ Божія изволенія согласились—разсужденія одного собора подвергать изслъдованію на другомъ, чтобы и судящіе, имъя предъ очами другій будущій судъ, производили изслъдованіе со всею осторожностію, и судимые были увърены, что судятъ ихъ не по враждъ къ нимъ прежнихъ судей, но по справедливости. Если же не желаютъ, чтобы имълъ у васъ силу такой обычай древній, упомянутый и записанный на великомъ Соборъ; то подобный отказъ не приличенъ. Что однажды принято въ обычай Церковію и утверждено соборами, нътъ основанія нарушать то немногимъ.

Но несправедливо было бы, кажется, оскорбляться и следующимъ. Присланные съ письмомъ отъ васъ, держащихся Евсевія, то есть, пресвитеръ Макарій и діаконы Мартирій и Исихій, прибывъ сюда, не могли противостать пришедшимъ Аванасіевымъ пресвитерамъ, но во всемъ были постыждены и обличены; почему тогда же просили насъ созвать соборъ, наинсать къ епископу Аванасію въ Александрію, написать также и къ держащимся Евсевія, чтобы, въ присутствін вськъ, могъ быть произнесенъ справедливый судъ. Тогда объщались они доказать все, что доносили на Аванасія; потому что Мартирій и Исихій всъми нами были обличаемы, и пресвитеры епископа Аванасія съ увъренностію имъ противостояли; Мартирій же, если сказать правду, во всемъ быль посрамлень, и потому просиль составить соборъ. Если бы, и безъ просьбы Мартиріевой и Исихіевой о

составленіи собора, предложиль я побезпоконть писавшихъ ради братій нашихъ, жалующихся, что потерпъли они обиду; то и въ такомъ случать приглашеніе было бы законно и справедливо; потому что согласно сіе съ церковными уставами и богоугодно. Когда же созвать соборъ просили насъ тъ, кого сами вы , держащіеся Евсевія , признали достойными довърія; тогда следовало вамъ не огорчаться темъ, что позваны, а скоръе - охотно идти. А изъ сего оказывается, что негодование оскорбившихся безразсудно, и отказъ не восхотъвшихъ прійдти не приличенъ и подозрителенъ. Жалуется ли кто, если, что самъ дълаетъ и одобряетъ, то-же самое видитъ и другими сдъланнымъ? Если, какъ пишете, каждый соборъ имъетъ неколеблемую силу, и судившему наносится безчестіе, когда о судъ его производится изслъдование другими; то смотрите, возлюбленные, кто безчестить соборъ, и кто нарушаеть опредъленія прежде судившихъ.

Не буду теперь подвергать изслъдованію всего по порядку, чтобы не показаться на иныхъ нападающимъ; и того, что совершено въ послъднее время, и о чемъ не безъ ужаса иный слышитъ, достаточно къ объясненію всего, о чемъ умалчиваю. Аріане, за нечестіе изверженные бывымъ блаженной памяти Александрійскимъ Епископомъ Александромъ, не только отлучены отъ Церкви въ каждомъ городъ, но преданы анавемъ всъми вмъстъ сошедшимися на великій Соборъ Никейскій; потому что проступокъ ихъ не маловаженъ, и согръшили они не противъ человъка, но противъ самого Господа нашего Інсуса Христа, Сына Бога Живаго. И однакожъ сіи, отлу-

ченные отъ Церкви цълою вселенного и преданные позору во всей Церкви, нынь, какъ говорять, пріемлются въ общеніе. О семъ и вамъ слыша, думаю, справедливо было бы вознегодовать. Итакъ кто же безчестить Соборъ? Не тъ ли, которые ни во что обратили опредъленія трехсоть Отцевь, и злочестіе предпочли благочестію? Аріанская ересь всъми, повсюду сущими, епископами осуждена и низложена, епископы же Афанасій и Маркеллъ имъютъ на своей сторонъ многихъ, которые говорятъ и пишутъ въ ихъ пользу. Маркеллъ засвидътельствовалъ намъ о себъ; потому что и на Нпкейскомъ Соборъ противился держащимся аріанства. Засвидътельствоваль также о себъ и Аванасій; онъ и въ Тиръ не былъ уличенъ, а въ Мареотъ, гдъ составлены противъ него судебныя записи, говорять, не присутствоваль; знасте же вы, возлюбленные, что одностороннее изслъдование дъла не имъеть силы, но бываеть подозрительно. Впрочемъ, при всемъ этомъ, для соблюденія точности, ни вамъ, ни писавшимъ въ ихъ защиту, не дълая предпочтенія, приглашали мы васъ писавшихъ прійдти, чтобы, такъ какъ въ защиту ихъ писали многіе, все было изслъдовано на соборъ, и не былъ и невинный осужденъ, и виновный признанъ чистымъ. Слъдовательно, нанесено собору безчестіе не нами, но тъми, которые приняли всъми осужденныхъ аріанъ просто, не вникая въ дъло, противъ опредъленія осудившихъ, изъ которыхъ многіе, разръшившись уже, пребываютъ со Христомъ (Фил. 1, 23.), а нъкоторые и донынъ еще испытуются въ міръ семъ, негодуя, что иными нарушено ихъ опредъленіе.

О семъ же узнали мы изъ бывшаго въ Алексан-Т. XVII. дрін. Ибо нъкто Карпонь, за Аріеву ересь изверженный Александромъ, вмъстъ съ нъкоторыми, также изверженными за эту ересь, приходилъ сгода; присланный какимъ-то Григоріемъ. А также получили мы о семъ свъдъніе отъ пресвитера Макарія и отъ діаконовъ Мартирія и Исихія; потому что, они до прибытія сюда Лоанасіевыхъ пресвитеровъ, убъждали насъ писать въ Александрію къ какому-то Писту, тогда какъ еппскопомъ въ Александріи былъ Аванасій. Объ этомъ же Пистъ пресвитеры епископа Лоанасія пришедшіе сюда доказали, что онъ - аріанинъ, изверженъ Епископомъ Александромъ и Никейскимъ Соборомъ, поставленъ же какимъ-то Секундомъ, котораго великій Соборъ извергъ, какъ аріанина, а противъ сего не спорили и пришедшіе съ Мартиріемъ; и они не отрицали, что Писть поставленъ Секундомъ. Итакъ, смотрите и по этому, кто справедливо подлежить порицанію: мы ли, не согласившіеся писать къ аріанину Писту, или совътовавшіе нанести безчестіе великому Собору и къ злочестивымъ писать, какъ къ благочестивымъ? А пресвитеръ Макарій, присланный Евсеніемъ вмъсть съ Мартиріемъ, какъ скоро услышаль, что Аванасіевы пресвитеры здъсь, когда ожидали мы, что явится онъ къ намъ, вмъстъ съ Мартиріемъ и Исихіемъ, хотя быль болень, утхалъ ночью; а изъ сего уже въ-правъ мы были догадываться, что удалился онъ, стыдясь обличенія касательно Писта. Ибо невозможно, чтобы поставленіе аріанина Секунда имъло силу во вселенской Церкви. И подлинно, это - безчестіе Собору и сошедшимся на оный епископамъ, если съ такимъ тщаніемъ н благоговъніемъ, какбы въ присутствін самого Бога, совершенное нарушено и поставлено ни во что. Итакъ, если, какъ пишете, соборныя постановленія должны имъть силу по примъру того, что узаконено противъ Новата и Павла Самосатскаго; то тъмъ паче надлежало, чтобы не было нарушаемо опредъленіе трехсоть Отцевъ, надлежало, чтобы немногіе не безчестили вселенскаго собора. Ибо аріане—также еретики, какъ и тъ, и опредъленія противъ нихъ подобны сдъланнымъ противъ тъхъ.

Послъ того, какъ отважились на это, кто возжегъ пламень разномыслія? Упрекаете насъ, пиша, будто ны сіе сдълали. Ужели же разномысліе произвели ны, собользнующие о страждущихъ братіяхъ и поступившіе во всемъ по правилу; а не тъ, которые упорно и вопреки правилу нарушили опредъленіе трехсотъ Отцевъ, и во всемъ обезчестили Соборъ? Ибо не только приняты въ Церковь аріане, но и епископы стараются переходить съ иъста на мъсто, Итакъ, если дъйствительно думаете, что честь епископовъ радная и одинаковая, и, какъ пишете, о епископахъ судите не по величинъ городовъ; то, кому ввъренъ малый городъ, тому слъдовало бы оставаться во ввъренномъ, а не унижать онаго и не переходить въ другій, ему не порученный городъ, пренебрегии тъмъ, что дано отъ Бога, возлюбивъ же человъческое тщеславіе. Посему, возлюбленные, надлежало вамъ прійдти, а не отказываться, чтобы дъло восприняло жонецъ; сего требуетъ самый разумъ.

Но можеть быть, воспрепятствоваль вамъ назначенный срокъ; ибо въ письмъ своемъ жалуетесь, что опредълили мы близкій срокъ собору. Но и это, возлюбленные, одинъ предлогь. Ибо еслибы назна-

Digitized by Google

ченный день застигь кого въ пути; то симъ доказывалось бы краткое разстояние срока. Если же, не думая сами идти въ путь, и пресвитеровъ задержали до самаго января мъсяца; то это — предлогъ не надъющихся на себя; потому что, еслибы надъялись на себя, то, какъ сказалъ я, отправились бы въ путь, не смотря на дальность пути, не обращая вниманія на короткость срока, но смъло полагаясь на правоту и законность своего дъла.

Но можеть быть, не пришли вы по обстоятельствамъ времени; ибо въ письмъ своемъ дали вы также разумъть, что, взявъ во вниманіе положеніе дълъ на востокъ, намъ не надлежало приглашать васъ идти. Итакъ, если не пришли вы, какъ говорите, потому что таковы обстоятельства времени; то вамъ первымъ надлежало имъть въ виду сіи обстоятельства, и не дълаться виновниками раскола, воплей и плача въ церквахъ. Теперь же, поступивъ такъ, доказали, что причиною—не обстоятельства, но произволъ не захотъвшихъ прійдти.

Дивлюсь и этому въ письмъ, —почему написано вами, что писалъ я одинъ и къ одному Евсевію, а не ко всъмъ вамъ. Въ этомъ иный найдетъ скоръе привязчивость ко всему, нежели правду. Ни откуда не получивъ писемъ противъ Абанасія, кромъ принесенныхъ Мартиріемъ и Исихіемъ, по необходимости отвъчалъ я тому, кто писалъ противъ него. Поэтому надлежало — или Евсевію не писать одному безъ всъхъ васъ, или не оскорбляться вамъ, къ которымъ я не писалъ, если написалъ къ тъмъ, которые сами писали. Если мнъ надобно было писать ко всъмъ вамъ; то и вамъ всъмъ надлежало написать ко мнъ

вибстъ съ Евсевіемъ. Теперь же, соображаясь съ тодомъ дъла, писалъ я только тъмъ, которые извъстили меня о дълъ и писали ко мнъ письма. А если и то васъ тронуло, что и одинъ писалъ къ нему; то слъдуетъ вамъ негодовать и на то, что и онъ написалъ ко мпъ одному. Но и въ этомъ, возлюбленные, есть только правдоподобный, а не основательный предлогъ.

Впрочемъ нужно довести до вашего свъдъпія, что, хотя писалъ я и одинъ, однакожъ миъніе это принадлежитъ не миъ одному, но и всъмъ върнымъ въ Италіи и епископамъ сихъ странъ. И миъ не захотълось заставлять писать всъхъ, чтобы написанное отъ лица многихъ не было для васъ тяжко. Такъ и теперь епископы собрались въ назначеный срокъ, и были того именно миънія, какое снова изображаю вамъ въ письмъ. Почему, возлюбленные, хотя пишу одинъ, однакоже знайте, что это — общее всъхъ миъніе

Итакъ видно изъ сего, что предлоги, придуманные нъкоторыми изъ васъ, неосновательны, иесправеливы и подозрительны.

А тому, что соепископы наши Лоанасій и Маркеллъ приняты нами въ общеніе не по легкомыслію и не противъ справедливости, хотя достаточно объясняется сіе сказаннымъ уже, представлю вамъ основаніе въ краткихъ словахъ. Противъ Аоанасія писалъ сперва Евсевій, а теперь писали и вы; но весьма многіе епископы изъ Египта и изъ другихъ епархій писали также въ защиту Аоанасія. И во-первыхъ, письма ваши противъ него сами себъ противоръчатъ, и нътъ никакого согласія въ послъднихъ съ первыми, цапро-

тивъ того, во многомъ первыя опровергаются послъдними, а послъднія изобличаются во лжи первыми. При такомъ же разногласіи писемъ, ни малаго въроятія не заслуживаеть содержащееся въ нихъ. Потомъ, если желаете, чтобы върили мы писанному вами; то слъдуеть не лишать довърія писавшихь въ защиту Аванасія, тымь болье, что вы живете вдали, они же на самомъ мъсть и знаютъ Аванасія, пишутъ о томъ, что тамъ было, свидътельствуя объ его жизни и утверждая, что во всемъ оклеветанъ онъ по заговору. И еще говорили нъкогда, что нъкто Епископъ Арсеній умерщвленъ Аоанасіемъ; но мы узнали, что онъ живъ и даже въ дружбъ съ Аванасіемъ. О судебныхъ записяхъ, сдъланныхъ въ Мареотъ, подтвердилось, что составлены онъ по одностороннемъ изслъдованіи дъла: не были тамъ ни обвиняемый пресвитеръ Макарій, ни самъ Епископъ его Аванасій. И это стало намъ извъстно не изъ Аванасіевыхъ только словъ, но изъ самыхъ записей, какія принесли намъ Мартирій и Исихій. Прочитавъ ихъ, нашли мы, что былъ тамъ обвинитель Исхиръ, но не было ни Макарія, ни Епископа Аоанасія, ни даже Аоанасіевыхъ пресвитеровъ, которые желали быть, но не допущены. Еслибы судъ производился справедливо; то надлежало бы, возлюбленные, лично тамъ быть не только обвинителю, но и обвиняемому. Какъ въ Тиръ лично были и обвиняемый Макарій и обвинитель Исхиръ, и ничто не было доказано; такъ надлежало и въ Мареотъ идти не одному обвинителю, но и обвиняемому, чтобы тамъ, или лично его уличили, или, если не уличать, доказаль онь, что все — клевета. А теперь, поелику сего не было, обвинитель пошелъ

туда одинъ, въ сопровожденіи людей, которыхъ Аванасій устраняль оть дела; то и самое делопровзводство кажется подозрительнымъ. Объ отправившихся же въ Мареотъ жаловался онъ, что пошли туда противъ его воли, ибо говорилъ, что послали подозрительныхъ людей: Өеогнія, Марина, Өеодора, Урсакія, Валента и Македонія; и это доказываль не своими только словами, но и письмомъ бывщаго Оессалоникійскаго Епископа Александра; потому что принесъ письмо его, посланное къ комиту Діонисію, бывшему на соборъ, въ которомъ Александръ открываеть, что противъ Аоанасія составленъ явный заговоръ; Аоанасій принесъ также подлинное собственноручное писаніе самого обвинителя Исхира, въ которомъ, призывая во свидътеля Вседержителя Бога, говоритъ онъ, что не была ни чаща разбиваема, ни трапеза опрокидываема, но самъ онъ выдумаль сіе обвиненіе по наущенію нъкоторыхъ. А мареотскіе пресвитеры, пришедши, стали утверждать, что Исхиръне пресвитеръ вселенской Церкви, да и Макарій ве виновенъ въ такомъ поступкъ, въ какомъ обвинялъ его Исхиръ. Пришедшіе сюда пресвитеры и діаконы также не мало, а напротивъ того много, представили свидътельствъ въ пользу Епископа Аоанасія, утверждая, что разглашаемое противъ него — неправда, н что оклеветанъ онъ по заговору; и всъ епископы Египта и Ливін письмами подтвердили, что поставленіе его было законно и согласно съ церковными правилами, а что вами говорено противъ него, всё то ложно; потому что убійства не было, ни кто имъ не умерщвленъ, и чаша разбита не была, но все это-40жь.

И изъ самыхъ судебныхъ записей, какія составлены въ Мареотъ при одностороннемъ изслъдованіи дъла, Епископъ Аванасій показаль, что одинь оглашенный быль допрашиваемь и сказаль, будтобы онъ быль съ Исхиромъ внутри, когда, какъ говорять, явился на мъсто пресвитеръ Макарій; а другіе, бывъ допрошены, сказали - будтобы Исхиръ, по словамъ одного, въ малой келлін, а по словамъ другаго, за дверью лежаль больный, когда, какъ говорять, пришелъ туда Макарій. Изъ сего, сказаннаго Афанасіемъ, и мы справедливо выводимъ заключеніе: какъ же возможно, чтобы Исхиръ, который лежалъ больный за дверью, въ то-же время стоялъ и совершалъ священно дъйствіе и приношеніе? Или какъ возможно, чтобы тамъ предложено было святое приношеніе, гдъ внутри были оглашенные? Ибо, если оглашенные были внутри; то значить, не настало еще время приношенія.

Сіе, какъ сказано, говориль и доказываль нзъ судебныхъ записей Епископъ Абанасій; а съ нимъ бывшіе подтверждали, что Исхиръ вовсе не быль никогда пресвитеромъ во вселенской Церкви, и что они никогда не принимали его въ церкви за пресвитера. Ибо утверждали они, что, когда Александръ, по снисхожденію великаго Собора, принималь пресвитеровъ изъ Мелетіева раскола, Исхиръ не былъ поименованъ Мелетіемъ въ числъ поставленныхъ имъ. А сіе служить весьма сильнымъ доказательствомъ, что Исхиръ и не былъ поставляемъ Мелетіемъ; ибо если бы поставленъ былъ во пресвитера, то и его, безъ сомнънія, включили бы въ число прочихъ. Кромъ же сего, Абанасіемъ доказано изъ судебныхъ записей, что Исхиръ лгалъ и въ иномъ. Ибо жало-

вался, что созжены были книги, когда, какъ они говорять, явился тутъ Макарій; но уличень во лжи тъми, которыхъ самъ представилъ во свидътели.

Итакъ, послъ всего сказаннаго, когда столько было свидътелей, говорившихъ въ пользу Леанасія, и столько представлено оправданій имъ самимъ, что должно было дълать намъ? Не то ли, чего требуетъ церковное правило, то есть, не осуждать Леанасія, но скоръе принять его и признать епископомъ, какъ и признали? Къ тому-же, пробылъ опъ здъсь годъ и шесть мъсяцевъ, ожидая, что прибудете вы, или кому угодно будетъ прійдти; и прибытіемъ своимъ сюда всъхъ склонилъ на свою сторону, потому что, и не явился бы, если бы не былъ увъренъ въ правотъ своего дъла, такъ какъ пришелъ не самъ по себъ, но будучи вызванъ нами и получивъ отъ насъ письма, какъ и къ вамъ было нами писано.

И однако же, послъ всего этого вы порицаете насъ, какъ поступившихъ противъ правилъ. Посему смотрите, кто поступилъ противъ правилъ: мы ли, которые послъ столькихъ доказательствъ приняли Аванасія, или тъ, которые, находясь за тридцать шесть переходовъ въ Антіохіи, нарекли епископомъ человъка чужаго, и отправили его въ Александрію съ вопескою силою? Сего не было, когда Аванасій посланъ былъ въ Галлію; ибо и тогда былъ бы поставленъ на его мъсто другій, если бы Аванасій полинно былъ уличенъ. Но извъстно, что, возвратившесь, нашелъ онъ Церковь никъмъ не занятую и его ожидающую. А теперь, не знаю, какимъ образомъ произошло случившееся. Во-первыхъ, если говорить правду, то, когда писано нами, что надобно быть

собору, - не надлежало, кому бы то ни было, предварять соборный судъ. Потомъ, не надлежало допускать такого нововведенія, противнаго Церкви. Ибо гдъ подобное церковное правило, или гдъ подобное Апостольское преданіе, - когда Церковь была въ ниръ, и такое число еппскоповъ пребывали въ единомыслів съ Епископомъ Александрін Аванасіемъ, послать туда Григорія, который не изъ сего города, не тамъ крещенъ и многимъ неизвъстенъ, о которомъ не просили ни пресвитеры, ни епископы, ни народъ, и который поставленъ въ Антіохіи, въ Александрію же посланъ не съ пресвитерами, не съ діаконами александрійскими, не съ епископами египетскими, но съ воинами? Ибо сіе говорили и на сіе жаловались пришедшіе сюда. Еслибы и послъ собора Аванасій оказался виновнымъ; и тогда не надлежало дълать поставленія такъ противозаконно и несогласно съ церковными правилами; а должно было епископомъ этой епархіи поставить кого-либо изъ той-же Церкви, изъ этогоже святилища, изъ этого-же клира, и въ нынъшнее время не нарушать правиль, ведущихь начало отъ Апостоловъ. Еслибы случилось это съ къмъ-нибудь изъ васъ, не стали ли бы вы вопіять, не потребовали ли бы наказанія за нарушеніе правиль? Какъ передъ Богомъ, возлюбленные, говоримъ и утверждаемъ по сущей правдъ : это не благочестиво, незаконно, не по правиламъ Церкви.

И разсказываемое о Григоріевыхъ поступкахъ, при вступленіи въ Александрію, показываетъ, каковъ чинъ его поставленія. Въ такое мирное время, какъ разсказывали пришедшіе изъ Александріи, и какъ писали епископы, въ церкви произведенъ пожаръ; дъвы

были обнажаемы, монахи попираемы, пресвитеры и многіе изъ народа терптыли поруганія и насилія, епископы заключаемы въ темницу, многіе ограблены; святыя Тайны (въ неуваженіп къ которымъ винили они пресвітера Макарія) были похищаемы язычниками и повергаемы на землю; и сіе дълалось, чтобы, въкоторые признали поставленіе Григоріево. Но встакіе поступки доказывають нарушеніе правилъ. Еслибы поставленіе Григорія было законно; то не сталь бы беззаконными поступками принуждать къ повиновенію законно ему неповинующихся. Однако же, послъ такихъ произшествій пишете, что въ Александріи и въ Египтъ великій миръ; развъ превращено у васъ самое понятіе о миръ, и подобныя суятенія называете миромъ!

Но и сіе почелъ я нужнымъ замвтить вамъ: Аванасій утверждаль, что Макарій вь Тирв быль подъ воинскою стражей, а обвинитель одинъ пошель съ отправлявшимися въ Мареотъ, пресвитерамъ же, желавшимъ быть при изслъдованіи дъла, сіе не дозволено, и изслъдование о чашъ и трапезъ произведено въ присутствіи епарха и сопровождавшихъ его, при язычникахъ и іудеяхъ. Сему вначаль мы не повърили, когда не было сіе доказано изъ судебныхъ записей; и подивились мы этому, а думаю , дивитесь и вы, возлюбленные. Не дозволяють быть при дълъ пресвитерамъ, священнослужителямъ Таинъ; а при судів мірянинь, въ присутствіи оглашенныхь, и что всего хуже, язычниковъ и іудеевъ, извъстныхъ по своему нерасположению къ христіанству, производится слъдствіе о крови Христовой и о тълъ Христовомъ. Если быль дъйствительно сдъланъ какой проступокъ;

то о подобномъ дълъ надлежало законно производить слъдствіе въ церкви клирикамъ, а не язычникамъ, которые гнушаются ученіемъ, и не знаютъ истины. Сколько же великъ и важенъ сей гръхъ,—и вы видите, какъ увъренъ я, и видитъ всякій. Сіе сказано нами объ Аоанасіъ.

О Маркеллъ же (ибо и о немъ писали вы, что нечествуеть противъ Христа) постараюсь замътить вамъ, что, бывъ здъсь, доказалъ онъ, будтобы все, о немъ вами написанное, неправда. А когда потребовали мы, чтобы изложиль въру, - съ великимъ дерзновениемъ отвъчалъ онъ самъ отъ себя, и мы признали, что ничего не исповъдуеть онъ чуждаго истинъ. Ибо исповъдаль онъ, что такъ благочестно мудрствуеть о Господъ и Спаситель нашемъ Інсусъ Христь, какъ мудрствуетъ и вселенская Церковь; н онъ подтвердилъ, что не нынъ только, но издавна таковъ образъ его мыслей; а равно и наши пресвитеры, бывшіе тогда на Никейскомъ Соборъ, засвидътельствовали объ его православіи. И онъ кръпко стояль въ томъ, что и тогда держался, и теперь держится мыслей противныхъ аріанской ереси, о чемъ и вамъ справедливо будетъ напомнить, что никто не принималь таковой ересп, но всякій гнушался ею, какъ чуждою здравому ученію. Итакъ, поелику онъ правомысленъ, и засвидътельствовалъ свое православіе; то какъ опять надлежало намъ поступить и съ нимъ? Не признать ли его епископомъ, какъ и признали, а не отлучать отъ общенія?

Сіе же написалъ я не по желанію ихъ оправдать, но для вашего увъренія, что приняли мы ихъ справедливо и согласно съ правилами, вы же упорствуете

напрасно. Справедливость требуеть и вамъ употребить стараніе и приложить всъ мъры, чтобы сдъланвое не по правиламъ было исправлено, и чтобы церкви умпрились, да пребываеть миръ, дарованный вамъ Господомъ, не появляется въ церквахъ раздъленій, и на васъ не падаетъ укоризна, какъ на вивовниковъ раскола. Ибо признаюсь вамъ,—что было доселъ, то служило предлогомъ не къ миру, но къ раздълению.

Не только епископы Аоанасій и Маркеллъ пришли сюда съ жалобой, что сдълана пиъ обида, но и многіе другіе епископы изъ Өракіп, Кплесиріп, Фпникіп и Палестины, и немалое число пресвитеровъ, ные изъ Александрін, а иные изъ другихъ мъсть, прибыли на здъщній соборъ, и при встхъ сощедшихся епископахъ, сверхъ прочаго, о чемъ было ими говорено, сътовали и на то еще, что церкви терпятъ принужденія и обиды, и подтверждали не словомъ только, но и делами, что и въ ихъ и въ другихъ церквахъ происходило подобное бывшему въ Александрін. Также и теперь пресвитеры, пришедшіе съ письмами изъ Египта и Александріи, со скорбію объявили, что многіе епископы и пресвитеры, имъя желаніе прійдти на соборъ, встрътили къ тому препятствія. И сказывали, что даже донынь, по отбытін Епископа Аванасія, епископы исповъдники терпять побои, иные же содержатся подъ стражею, и мужи уже древніе, весьма долгое время бывшіе на епископін, предаются на исправленіе общенародныхь службъ, всъ же почти клирики вселенской Церкви подвергаются навътамъ и гоненіямъ. Такъ сказывали они, что нъкоторые епископы и братія изгнаны въ

заточеніе не ради чего инаго, но только, чтобы заставить ихъ невольно вступить въ общеніе съ Григоріемъ и съ окружающими его аріанами. А что и въ Анкиръ Галатійской не мало случилось подобнаго бывшему въ Александріи, — о семъ слышали мы п отъ другихъ; но засвидътельствовалъ о томъ-же и епископъ Маркеллъ. Кромъ сего, прибывшіе сюда на нъкоторыхъ изъ васъ (объ именахъ умолчу) принесли подобныя и столько-же тяжкія обвиненія, о которыхъ отказываюсь и писать. Но, можетъ быть, и вы слышали о семъ отъ другихъ.

Потому-то особенно и писаль я къ вамъ, приглашая прійдти сюда, чтобы, здъсь находясь, услышали вы о семъ, и чтобы все могло быть исправлено и уврачевано. Посему-то и надлежало приглашеннымъ явиться съ охотою, а не отказываться оть сего, чтобы, не явившись, не навлечь имъ на себя подозрънія въ сказанномъ, будтобы они не въ состояніи доказать того, о чемъ писали. Итакъ, послъ сихъ слуховъ, когда церкви дъйствительно то териятъ отъ злоумышленій, что подтвердили извъщающіе насъ о семъ, къмъ возженъ пламень разномыслія? Нами ли, которые скорбимъ о подобныхъ дълахъ, и состраждемъ страждущимъ братіямъ, или тъми, которые произвеля это?

Дивлюсь, почему, при такомъ великомъ неустройствъ тамъ въ каждой у васъ церкви, по которому и явились сюда пришедшіе, пишете вы, что въ церквахъ единомысліе. Но подобныя дъла служать не къ созиданію, а къ разоренію Церкви, и радующієся имъ суть чада не мира, но нестроенія. Богъ же нашъ пъсть нестроенія Богъ, но мира (1 Кор. 14, 33.).

Посему, какъ извъстно сіе Богу и Отцу Господа нашего Іисуса Христа, заботясь и о васъ, и желая, чтобъ церкви не были въ нестроеніи, но пребывали, какъ узаконено Апостолами, призналъ я необходимымъ написать сіе вамъ, и написалъ, чтобы, наконецъ, пристыдили вы тъхъ, которые взаимного враждою довели Церкви до такого состоянія. Ибо я слышалъ, что не велико число людей, которые виновны во всемъ этомъ.

Какъ облекшіеся въ утробы щедроть (1 Кор. 3, 12.), постарайтесь исправить , что, какъ сказаль я , сдълано не по правиламъ, чтобы, если и вкралось что худое, уврачевано сіс было вашей рачительностію. И не пишите: «общенію съ нами предпочель ты общеніе съ Маркелломъ и Аоанасіемъ». Такія словапризнакъ не мира, но упорства и братоненавидънія. Для того и написалъ я сказанное выше, чтобы вы знали, что не вопреки справедливости приняты они мною, и прекратили такую распрю. Если бы вы пришли, а они были обличены, и не нашлось у нихъ въ защиту основательныхъ доказательствъ; то въ-правъ были бы вы писать такимъ образомъ. Поелику же, какъ сказалъ уже я, имъемъ съ ними общеніе по правилу и не вопреки справедливости; то уполяю васъ Христомъ, не попустите, чтобы расторгаемы были члены Христовы, не върьте своимъ предубъжденіямъ, но предпочтите миръ Господень. Ибо неблагочестно и несправедливо-по малодушію нъкоторыхъ отринуть не уличенныхъ, и тъмъ оскорбить Духа. Если же думаете, что можно иное доказать противъ нихъ и обличить ихъ въ лице; то пусть прійдуть желающіе. Ибо они объявили намъ,

что готовы на сіе, только бы доказать и привести въ ясность все, о чемъ извъщали. Дайте намъ знать о семъ, возлюбленные, чтобы мы могли написать и къ нимъ, и къ епископамъ, которые должны прійдти снова, чтобы въ присутствіи всъхъ обличены были виновные, и не было уже нестроенія въ Церквахъ. Ибо довольно и того, что доселъ было; довольно того, что въ присутствіи епископовъ изгоняемы были епископы, о чемъ не должно п распространяться много, чтобы не показалось сіе тяжкимъ для бывшихъ при этомъ дълъ. Ежели говорить правду; то не должно было доходить до этого, и до такой степени простирать малодушіе.

Пусть Аванасій и Маркелль, пишете вы, будуть удалены съ своихъ мъстъ; что же сказать о другихъ епископахъ и пресвитерахъ, пришедшихъ сюда, какъ сказалъ уже я, изъ различныхъ мъстъ? И они также говорили о себъ, что были изгнаны и потерпъли тоже. Суды церковные не по Евангелію уже производятся, возлюбленные, но домогаются заточеній и смерти. Если и подлинно, какъ говорите, была въ нихъ какая вина; то по церковному правилу, а не такъ, надлежало произвести судъ; надобно было написать ко всемъ намъ, чтобы такимъ образомъ всъми произнесено было справедливое ръшеніе. Ибо страдали епископы, страдали не малыя какія Церкви, но тъ, которыми Апостолы лично правили. Почему же не писано было къ намъ особенно о Церкви Александрійской? Или не знаете, что было это обыкновеніе, -- прежде писали къ намъ, и здъсь уже ръшалось, кто правъ. Итакъ, если падало какое подозръніе на тамошняго епископа, - надобно было

написать къ здъщней Церкви. Теперь же намъ пе сообщили ясныхъ свъдъній, а сами сдълали дъло, какъ хотъли, и наконецъ требуютъ, чтобы, не разобравъ дъла, подали мы одинъ съ ними голосъ. Не таковы Павловы постановленія; не такъ предали Отцы; это—иный образъ дъйствованія; это — новое предначертаніе.

Умоляю васъ, перенесите сіе благодушно; что пишу, то служить къ общей пользъ. Ибо что приняли ны отъ блаженнаго Апостола Петра, то и объявляю вамъ, и не сталъ бы писать въ той мысли, что извъстно это всъмъ, еслибы не встревожило насъ случившееся. Епископовъ похищають и удаляють, ные со стороны поставляются на ихъ мъста, противъ иныхъ злоумышляють; почему върующіе о похищенныхъ епископахъ плачутъ, а по причинъ присланныхъ терпятъ принуждение, не имъя воли требовать, кого желають, и не принять, кого не хотять. Прошу васъ, чтобы не было этого больше; жалуйтесь лучше на тъхъ, которые такъ поступаютъ, чтобы церкви не терпъли ничего подобнаго, ни одинъ епископъ или пресвитеръ не подвергался оскорбленію, или не быль принуждаемъ, какъ донесево намъ, поступать противъ своего убъжденія; вваче, будутъ смъяться надъ нами язычники, а паче всего прогнъваемъ мы Бога; потому что каждый изъ насъ въ день суда дастъ отчетъ во всемъ, что дълалъ затьсь. О еслибы всть мудрствовали по Богу, чтобы и церкви, пріявъ своихъ епископовъ, выну радовались о Христъ Іисусъ, Господъ нашемъ! О Немъ слава Отцу во въки въковъ! Аминь. Желаю вамъ, возлюбленые и вождельные братія, возмогать о Господъ.

T. XYII.

Такъ соборъ Римскій писаль чрезъ Юлія, Епископа Римскаго. Поелику же Евсевіевы приверженцы снова стали безчинствовать, возмущали церкви, и многимь строили козни; то боголюбивые Цари Константій н Констансь, узнавь о семь, повельли епископамь Запада и Востока собраться въ городъ Сардику. Между тъмъ Евсевій кончиль жизнь. И вогда собралось отвегоду много епископовъ, -- позвали мы на судъ сообщинковъ Евсевіевыхъ. Но они, имъя у себя предъ очами дъла свои, и видя пришедшихъ обвивителей своихъ, убоялись суда. Ибо тогда какъ всъ собрались въ простотв, они опять привели съ собою комитовъ - Мусоніана, Исихія и Кастрисія, чтобы, по обыкновению своему, властию ихъ двлать, что имъ будеть угодно. Поелику же соборъ дъйствоваль безъ комитовъ, и не было на немъ ни одного воина; то, мучимые совъстію, пришли они въ смущеніе; потому что судъ надъ ними производился, не какъ имъ хотълось, но какъ требовалъ законъ истины. Почему, послъ многихъ нашихъ приглашеній, послъ того какъ соборъ епископовъ пригласилъ ихъ, говоря: «Вы пришли судиться; поэтому чемъ же удерживаетесь, пришедши сюда? Вамъ надлежало или не приходить, или, если пришли, не скрываться. Это служить для васъ наибольшимъ обличеніемъ. Вотъ Аоанасій и проче съ нимъ, на которыхъ вы заочно клеветали, явились спода, чтобы, если имъете что противъ нихъ, обличили вы ихъ лично. Если же не можете обличать, и показываете видъ, что не хотите сего; то явные вы клеветники, и этоть судъ произнесеть о васъ соборъ.» Выслушавъ сіе, и осуждаемые совъстио (ибо знали, что ими сдълано и вымышлено противъ насъ), постыдились они явиться на судъ, обличивъ тъмъ себя въ великой и нельпой клеветъ. Почему святый соборь, осудивь неблагоприличное и подозрительное ихъ бъгство, принялъ наше оправданіе. Когда же пересназали мы, какъ было поступлено съ нами, и представили свидътелей и доказательства; тогда всъ удивились, и признали, что поэтому, въроятно, и убоялись они собора, чтобы не быть обличенными въ лице; притомъ сказали: «пришли они сюда съ Востока, предполагая, можетъ быть, что не явятся Аоанасій и прочіе съ нимъ; увидъвъ же, что он дъйствують сибло, и вызывають ихъ на судъ, бытуть теперы.» Итакъ насъ, какъ потерпъвшихъ обиду и оклеветанныхъ напрасно, соборъ принялъ, и еще паче утвердили всъ съ нами общение и любовь. А сообщинствъ Евсевіева злоумія, показавшихъ свое безстыдство, именно: Өеодора изъ Ираклін, Наркисса взъ Нероніады, Акакія изъ Кесарін, Стефана изъ Антіохін, Урсакія и Валента изъ Панноніи, Минофанта изъ Ефеса и Георгія изъ Лаодиків, соборъ визложиль; ко всемь же епископамь, и въ область каждаго изъ потерпъвшихъ обиду, написали следующее:

Посланія собора, созваннаго въ Сардикъ.

Святый Соборъ, по благодати Божіей созванный въ Сардинъ изъ Рима, Испаніи, Галліп, Италіи, Кампаніи, Калабріи, Апуліи, Африки, Сардиніи, Панвовіи, Мисіи, Дакіи, Норика, Сискіи, Дарданіи, другой Дакін, Македоніи, Фессаліи, Ахаін, Ипировъ, Фракіи, Родопы, Палестины, Аравіи, Крита и Египта, пре-

Digitized by Google

свитерамъ и діаконамъ, и всей святой Церкви Божіей во Александріи, возлюбленнымъ братіямъ, желаетъ о Господъ радоваться.

Въ томъ-же почти видъ соборное сіе посланіе препровождено ко всъмъ египетскимъ и ливійскимъ епископамъ.

И до полученія нами писемъ отъ вашего благоговънія небезъизвъстно, а напротивъ того, явно было намъ, что покровители злоименной аріанской ереси устрояли многое и ужасное, впрочемъ болве на пагубу душъ своей, нежели во вредъ Церкви. Въ томъ состолли ихъ искусство и коварство, такого держались они убійственнаго всегда намъренія, чтобы всъми силами преслъдовать и гнать всякаго, гдъ бы то ни было, православнаго, содержащаго учение вселенской Церкви, какое предано ему отъ Отцевъ. На одних взводили вымышленныя обвиненія, другихъ посылали въ заточеніе, иныхъ истомили въ мукахъ. Конечно же, своими насилілми и мучительствомъ старались они помрачить и чистоту брата и соепископа нашего Афанасія, а потому и судъ у нихъ былъ безъ строгихъ изслъдованій, безъ доказательствъ, однимъ словомъ, несправедливъ. Посему, не надъясь на то, что о немъ выдумали и разглашали, и сами усматривая, что не могутъ представить на сіе, върныхъ доказательствъ, прибывъ въ городъ Сардику, не захотъли явиться на соборъ всъхъ святыхъ епископовъ. А симъ и обнаружилось, сколько справедливъ судъ брата и соепископа нашего Юлія; ибо не безъ осмотрительности разсудиль онь, но по самой строгости ръшиль дело; почему и нимало не усумнился принять въ общеніе брата нашего Аванасія, у котораго восемьдесять епископовъ были върными свидътелями, в которому послужило въ оправданіе и то, что, съ помощію возлюбленныхъ братій нашихъ, — пресвитеровъ своихъ, и также съ помощію писемъ, обнаружилъ онъ козни Евсевіевыхъ приверженцевъ, подкрыплявшихъ себя не судомъ, а болъе насиліями. Почему всъ, повсюду сущіе, епископы подтвердили принять въ общеніе Леанасія за его чистоту.

Да обратить вниманіе любовь ваша и на слъдующее: Когда Аванасій явился на святый соборъ, созванный въ Сардикъ; тогда, по сказанному выше, и посланіями, и устными приказаніями, напоминали мы Восточнымъ, и приглашали ихъ также явиться. Но они, обличаемые совъстію, подъ неприличными предлогами, начали уклоняться отъ суда, требовали, чтобы невинный, какъ виновный, изринуть быль изъ нашего общенія, не внимая тому, что сіе неприлично, лучше же сказать, невозможно. И о судебныхъ записяхъ, составленныхъ въ Мареотъ какими-то негодными и отчаянными молодыми людьми, которымъ никто не повърямъ и самой нисшей степени въ клиръ, доказано было, что произведено одностороннее изслъдованіе дъла; потому что не было тамъ ни брата нашего, Епископа Аванасія, ни обвиняемаго ими пресвитера Макарія. Да и допросъ, лучше же сказать, аживый наговоръ, сдъланъ ими самымъ постыднымъ образомъ; потому что были допрашиваемы то язычники, то оглашенные, не для того, чтобъ сказали, что знають, но чтобы дали лживое показаніе, какому сами ихъ научили. И вамъ, пресвитерамъ, которые были озабочены отсутствіемъ вашего епископа, и хотым быть при изслъдованіи, доказать истину и

обличить ложь, не сдълано никакого уваженія; вамъ не дозволили присутствовать, даже съ поруганісмъ изгнали васъ.

И изъ сего уже весьма очевидна вслкому влевета. Но, прочитавъ судебныя записи, нашли мы еще, что вселукавый Исхиръ, который за клевету получиль отъ нихъ награду—мнимое имя епвскопа, самъ обличиль себя въ сей клеветъ; потому что въ сихъ-же записяхъ сказалъ о себъ, что въ то время, когда, по утверждаемому ими, вошелъ въ келлію его Макарій, лежалъ онъ больный, между тъчъ какъ Евсевіевы сообщники написали, что, когда явился Макарій, Исхиръ стоялъ и совершалъ Приношеніе.

Явною для всъхъ также стала клевета и лживость доноса и въ той жалобъ, какую приносили послъ сего. Ибо говорили и неумолчно воділли, что Аванасій совершиль убійство и умертвиль накоего Арсенія, епископа, поставленнаго Мелетіемъ; притворяясь свтующими о семъ Арсенів, лицемврно проливали они слезы, и требовали, чтобы выдано было тыло сего живаго епископа, какъ дъйствительно умершаго. Но выдумки ихъ не остались неузнанными; всемъ стало извъстно, что Арсеній и живъ, и считается между живыми. Сін же готовые на все люди, когда увидъли, что обличаются во лжи, потому что самъ живой Арсеній доказываль о себъ, что ето не убивали и не умиралъ онъ, -- не успоконлись и послъ сего, но стали къ прежнимъ лживымъ допосамъ пріискивать другіе доносы, чтобы, при помощи новыкъ козней оклеветать Аванасія. Что же потомъ, возлюбленные? Не смутвлся брать нашъ Аванасій, но и въ этомъ съ великимъ дерзновенемъ сталь вызывать ить на судъ; и мы желали и прпглашали, чтобы вришли они на судъ и обличили Аеанасія, если вогутъ. О какой духъ преобладанія! какая страшная гордыня! или лучше, если говорить правду, какая злая и виновная совъсть! Это всъмъ явно.

Посему, возлюбленные братія, напоминаенъ вамъ в убъждаемъ васъ, прежде всего содержать правую въру вселенской Церкви. Ибо много страшнаго и бъдственнаго претерпъли вы, много оскорбленій и неправдъ понесла вселенская Церковь; но.. претерпъвый до конца, той спасень будеть (Мато. 10, 22.). Почему, если и еще осмълятся дъйствовать противъ васъ, -- скорбь ваша въ радость будетъ; потому что такія страданія составляють часть мученичества, такія исповеданія ваши и истязанія не останутся невознагражденными, но отъ Бога пріимете нобъдныя награды. Посему подвизайтесь наипаче, защищая здравую въру и чистоту вашего епископа и нашего сослужебника Абанасія; потому что и мы ве умолчали и не вознерадъли о вашемъ спокойствіи, во позаботились, и сдълали все, чего требуеть заковъ любви: пріемлемъ участіе въ страданіяхъ страждущихъ братій нашихъ, и страданія ихъ признаемъ своими собственными \*, со слезами вашими смъщали и свои слезы. Не вы одни пострадали, братія, но и вногіе другіе наши сослужители, пришедши сюда, сътовали о семъ \* (а).

Почему, донесли мы о семъ благочестивъйшимъ и боголюбивъйшимъ Царямъ, и обратились къ нимъ



<sup>(</sup>з) Слова, отмеченныя \*, читаются только во второмъ посланін къ «паскопамъ Египта и Ливін.

съ просьбою, чтобы человъколюбіе ихъ повельло дать ослабу досель страждущимъ и угнетаемымъ, и узаконило, ни одному изъ тъхъ судей, на которыхъ лежить обязанность заботиться о дълахъ только гражданскихъ, какъ не судить клириковъ, такъ вообще, подъ предлогомъ попеченія о церквахъ, ничего не предпринимать впредь противъ братій, чтобы каждый изъ братій, не подвергаясь ни гоненію, ни какому-либо насилію и притязанію, жилъ, какъ желаетъ и хочетъ, въ тішшинъ и миръ содержалъ вселенскую и Апостольскую въру.

О Григорів, который, какъ говорять, незаконно поставленъ еретиками и присланъ ими въ вашъ городъ, да будеть извъстно вашему единодушію, что онъ, по суду всего священнаго собора, низложенъ, да и вовсе никогда не былъ признаваемъ за епископа. Посему съ радостію пріймите возвращеннаго вамъ Епископа вашего Аванасія. Ибо для сего и отпустили мы его съ миромъ; потому всъмъ, которые или по страху, или по чьимъ-либо проискамъ, были въ общеніи съ Григоріемъ, совътуемъ, послъ сего нашего напоминанія, внявъ и покорившись сему, прекратить мерзкое съ нимъ общеніе, и присоединиться, наконецъ, къ вселенской Церкви.

\* Поелику же узнали мы, что и противъ сопресвитеровъ нащихъ Аффонія, Афанасія, сына Капитонова, Павла и Плутіона, составленъ былъ заговоръ Евсевіевыми сообщниками, а потому одни сосланы въ заточеніе, другіе сами бъжали, когда угрожали имъсмертію; то признали мы нужнымъ объявить вамъ но семъ, да будетъ вамъ извъстно, что и ихъ приняли мы и признали невинными, очень зная, что все, сдъ-

ланное Евсевіевыми сообщниками противъ православныхъ, сдълано къ славъ и похвалъ подвергшихся ихъ кознямъ. Хотя Епископу вашему и нашему сослужебнику Афанасію прилично было бы донесть вамъ о нихъ, какъ о своихъ, частнымъ образомъ; но поелику для большаго засвидътельствованія захотълъ онъ, чтобы написалъ вамъ святый соборъ; то не замедлили мы, а напротивъ того, постарались увъдомить васъ, чтобы и вы, подобно намъ, приняли ихъ, какъ достойныхъ похвалы; потому что и они за благочестивую въру во Христа сподобились претерпъть поруганіе отъ еретиковъ \* (6).

Какое же опредъленіе составлено святымъ соборомь противъ \* Феодора, Наркисса, Стефана, Акакія, Минофанта, Урсакія, Валента и Григорія \* (в), покровителей аріанской ереси, погръщившихъ противъ васъ и противъ другихъ Церквей, о семъ узнаете изъ приложенныхъ бумагъ, которыя послали мы къ вамъ (г), чтобы вамъ было изъ сего извъстно, что вселенская Церковь не оставляетъ безъ замъчанія погръщающихъ противъ нея.

Святый соборъ, по благодати Божіей созванный въ Сардикъ, повсюду сущимъ епископамъ и сослужебникамъ вселенской Церкви желаеть о Господърадоваться.

<sup>(6)</sup> Слова, отмъченныя\*, читаются только въ первомъ посланіи къ Александрійской Церкви.

<sup>(</sup>в) Имена, отмъченныя \*, читаются только во второмъ посланіи.

<sup>(</sup>г) Во второмъ посланіи читается: послади мы къ вамъ, чтобы мае благочестіе изъявило согласіе на опредвленное памп, и вамъ било ваъ сего извъстно и т. д.

На многое, и неоднократно, отваживались аріане противь рабовь Божіпхь, сохранлющихь правую въру; и внушал лживое свое ученіе, покушались изгонять православныхъ, а наконецъ, столько возстали противъ въры, что не укрылось сіе отъ благочестія благоговъйнъйшихъ Царей. Почему, при содъйствіи Божіей благодати, сами благочестивъйшіе Цари созвали нась изъ разныхъ епархій и городовъ, и дозволили быть святому сему собору въ городъ Сардикъ, чтобы пресъчено было всякое разномысліе и, съ удаленіемъ всякаго зловърія, встами соблюдаема была одна благочестивая въра во Христа.

Прибыли и Восточные епископы, вызванные благочестивъйшими Царями, особливо по тому, что многократно разглашали о возлюбленныхъ нашихъ братіяхъ и сослужителяхъ-Аванасів, Епископъ Александрійскомъ и о Маркеллъ, Епископъ Анкирогалатійскомъ. И до васъ, можетъ быть, дошли ихъ клеветы, и вашъ, можетъ быть, слухъ покушались они возмутить, чтобы повърили вы всему, что говорять противь невинныхъ, а имъ можно было укрыться отъ подозрънія въ зловредной своей ереси. Но не долго удалось имъ такъ дъйствовать. Ибо Покровитель Церквамъ — Господь, ради нихъ и ради всъхъ насъ претерпъвшій смерть и Собою показавшій резмъ намъ восхождение на небо. Посему и прежде, когда Евсевіевы сообщники сослужебнику нашему Юлію, Епископу Церкви Римской, писали противъ упомянутыхъ выше сослужителей нашихъ, — разумъемъ Аванасія, Маркелла и Асклипія, - и другихъ странъ епископы писали также, свидътельствуя о чистотъ сослужителя нашего Аванасія, и о томъ, что вышедшее отъ Евсевіевыхъ сообщинковъ-не болье, какъ ложь, и исполнено клеветы. И хотя клевета была уже ясна, особенно изъ того, что не явились они на приглащение возлюбленнаго сослужебника нашего Юлія, а также изъ написаннаго посему самимъ Юліевъ; ибо пришли бы опи, если бы полагались на то, что сдълано и произведено ими противъ сослужителей нашихъ: однакоже, еще явственнъе обнаружили свой заговоръ тъмъ, что сдълали во время сего святаго и великаго собора. Ибо, прибывъ въ городъ Сардику и увидъвъ тамъ братій нашихъ Ававасія, Маркелла, Асклипія и другихь, убоялись они лвиться на судъ, и не разъ, не два, но многократно приглашаемые, не послушали приглашеній; хотя всъ ны, сошедшіеся епископы, и особенно маститый старець Осія, достойный всякаго уваженія и по лвтамъ, и по исповъдничеству, и по столькимъ понесеннымъ имъ трудамъ, ждали и убъждали ихъ прійдти на судъ, чтобы лично могли они уличить сослужителей нашихъ въ томъ, что разглащали и писали о нихъ отсутствующихъ. Но они не пришли по приглашенію, какъ сказали мы выше, доказывая тъмъ **менетничество** свое, и отречениемъ своимъ въ-слухъ вочти вопія о сдъланномъ ими злоумышленін и заговоръ. Кто твердо увъренъ въ томъ, что говоритъ; тоть можеть подтвердить сіе и въ лице. Поелику же они не явились на судъ; то теперь, хотя имъ хотълось бы снова обмануть, всякій уже знасть, какъ волагаемъ, что, не имъя, чъмъ обличить сослужителей нашихъ, клевещуть на нихъ, когда ихъ нътъ, и бъгжотъ отъ нихъ, когда опи передъ ними лично.

Обратились же онп въ бъгство, возлюбленные

братія, не по причинъ только своей клеветы на А ванасія и прочихъ, но и потому, что увидъли необходимость встрътить мужей, которые приносять на нихъ разныя жалобы. Были туть показываемы узы и желъза, были возвратившіеся изъ заточенія, были пришедшіе отъ содержащихся въ заточеніи, явились сослужители, родные и друзья доведенныхъ ими до смерти, и, что всего важиве, предстали епископы, изъ которыхъ одинъ показывалъ желъза и оковы, какія носиль на себъ отъ нихъ; другіе свидътельствовали, что, по ихъ клеветъ, угрожала имъ смерть. Ибо доходили они до такой дерзости, что покущались на жизнь епископовъ, и умертвили бы ихъ, еслибы тъ не избъгли ихъ рукъ. Такъ умеръ блаженный сослужитель нашъ Өеодулъ, спасаясь бъгствомъ отъ ихъ клеветы; потому что, по клеветамъ ихъ, приговоренъ былъ къ смерти. Другіе показывали нанесенные имъ удары мечемъ; иные жаловались, что терпъли отъ нихъ голодъ. О всемъ этомъ свидътельствовали не простые какіе-нибудь люди, но цълыя Церкви, отъ которыхъ посланные, пришедши, разсказывали о вооруженныхъ воинахъ, о толиахъ народа съ дреколіемъ въ рукахъ, объ угрозахъ судей, о разглащеніи подложныхъ писемъ. Ибо читано было письмо, выдуманное Өеогніемъ противъ сослужителей нашихъ Аванасія, Маркелла и Асклипія, съ намъреніемъ возбудить противъ нихъ и Царей; и сіе вывели наружу бывшіе тогда Өеогніевы діаконы. Сверхъ сего, описывали обнажение дъвъ, сожжение церквей, заключение въ темницу священнослужителей, и все это не ради чего иного, какъ для злоименной аріанской ереси; потому что испытывать это на себъ принуждены были отрекавинеся отъ общения съ

Итакъ, видя сіе, затруднялись они, не зная, на что рышиться; стыдились признаться въ томъ, что вип сдълано; поелику же не было уже возможности скрывать сіе долъе; то пришли въ городъ Сардику, чтобы прибытіемъ своимъ, по-видимому, подать о себъ мысль, что не виновны они ни въ какихъ проступкахъ. Но увидъвъ оклеветанныхъ ими и пострадавшихъ отъ нихъ , имъя у себя предъ очами обвинителей и обличителей, не захотъли прійдти по приглашенію. Между тъмъ какъ сослужители наши Ававасій, Маркеллъ и Асклипій дъйствовали смъло, приносили жалобы настоятелю, требовали, вызывали нхъ, объщались не только обличить клевету, но и доказать, сколько сдълано ими проступковъ противъ ихъ Церквей, - они такимъ объяты были страхомъ вь совъсти, что предались бъгству, и своимъ побъгомъ обличили клевету свою, чрезъ удаление свое признались въ своихъ проступкахъ.

Такимъ образомъ, хотя всего болъе не только изъ прежняго, но и изъ сего обнаруживается ихъ злонравіе и клеветничество; однакоже, чтобы въ самомъ бъгствъ своемъ не могли найдти они какого-нибудь предлога къ своему злоухищрению, заблагоразсудили мы по закону истины изслъдовать ихъ кознодъйства. И предположивъ себъ такую цъль, изъ всъхъ дълъ ихъ находимъ то, что они—клеветники, и ни что иное дълали, какъ только строили козни нашимъ сослужителямъ.

Тоть Арсеній, о которомъ говорили они, будтобы лишень онъ жизни Аванасіемъ, и живъ, и считается

между живыми. А изъ сего видно, что разглашаемое ими и о другихъ есть вымыслъ. Разглашали они и о чашъ, будтобы разбитой Аванасіевымъ пресвитеромъ Макаріемъ; но пришедшіе изъ Александріи, изъ Мареота и изъ прочихъ мъстъ засвидътельствовали, что ничего этого не было, и епископы, писавшіе изъ Египта къ сослужителю нашему Юлію, достаточно подтвердили, что тамъ не было вовсе и подозрънія о чемъ-либо подобномъ.

Съ другой стороны, о техъ судебныхъ записяхъ, въ которыхъ, какъ говорятъ они, есть нвчто противъ Абанасія, дознано, что составлены онъ одностороннимъ образомъ; притомъ, по симъ самымъ записямъ допрашиваемы были язычники и оглашенные; одинъ изъ оглашенныхъ при допросъ показаль, что, когда Макарій прибыль на мъсто, находился онь внутри, а другій, будучи спрошень, сказаль, что часто упоминаемый ими Исхиръ лежалъ тогда больный въ своей келлін ; а изъ сего видно, что таинство вовсе не было совершаемо, потому что были тутъ оглашенные, и не было Исхира, который лежалъ, будучи боленъ. И самъ лукавый Исхиръ, солгавъ въ утверждаемомъ имъ, -- будтобы Аоанасій сожегъ одну изъ Божественныхъ книгъ, -- и будучи обличенъ въ томъ, сознался о себв, что въ то время, какъ прибылъ Макарій, быль онъ боленъ и лежалъ. Почему и поъ этого видно, что онъ клеветникъ. И, конечно, въ награду за сію клевету, этому Исхиру, не бывшему пресвитеромъ, дали именованіе епископа. Ибо два пресвитера, бывшіе нъкогда съ Мелетіемъ, а въ-послъдствін принятые блаженной памяти Александромъ, бывшимъ Епископомъ Александрійскимъ, нынъ же

ваходящіеся при Аванасів, прибывъ сюда, засвидътельствовали, что Исхиръ никогда не бывалъ у Мелетія пресвитеромъ, да и Мелетій въ Мареотъ вовсе не вмълъ церкви, или священнослужителя. И однакоже, того, кто не бывалъ пресвитеромъ, выдали теперь за епископа, думая въ клеветъ своей симъ именованіемъ изумитъ слушателей.

Читано было также сочинение сослужителя Маркелла, и обнаружилась злокозненность евсевіань. Что Маркелль сказаль въ видъ вопроса, то выдали за собственное его исповъданіе. Посему прочитано было и послъдующее за вопросами и предшествующее вять, — и обнаружилась правая Маркеллова въра. Ибо Маркелль Богу Слову не приписываль, какъ утверждали они, начала отъ Святой Маріи, не говориль, что Царство Его питетъ конецъ, а напротивъ того, написаль, что Его Царство безначально и нескончаемо.

А сослужитель Асклипій принесъ судебныя записи, составленныя въ Антіохіи въ присутствіи обвинителей в Евсевія Кесарійскаго, и опредъленіями судившихъ спископовъ доказалъ о себъ, что онъ невиненъ.

Итакъ, возлюбленные братія, не безъ причины не послушались они послъ многократныхъ приглашеній, не безъ причины обратились въ бъгство: гонимые совъстію, бъгствомъ своимъ подтвердили клеветничество свое, и заставили върить тому, что противъ вихъ говорили и показывали явившіеся сюда ихъ обвинители. Ибо, сверхъ всего этого, низложенныхъ и изверженныхъ прежде за Арієву ересь не только они приняли, но даже возвели на высшую степень, ліаконовъ на пресвитерскую, пресвитеровъ во епископы, не съ иною какою цълію, но съ тою един-

ственно, чтобы возможно было разствать п распространять нечестие и вредить благочестивой въръ.

Начальниками же нынт у нихъ, послъ Евсевія,— Өеодоръ изъ Иракліи, Наркиссъ изъ Нероніады Киликійской, Стефанъ изъ Антіохіи, Георгій изъ Лаодикіи, Акакій изъ Кесаріи Палестинской, Минофантъ изъ Ефеса Азійскаго, Урсакій изъ Сингидона Мисійскаго, Валентъ изъ Мурзовъ Паннонскихъ. Они-то пришедшимъ съ ними съ Востока не дозволяли ни явиться на святый соборъ, ни вовсе ходить въ церковь Божію, и пришедши въ Сардику, дълали по мъстамъ свои собранія, и положили между собою условія съ угрозами, по пришествіи своемъ въ Сардику, вовсе не являться на судъ и не сходиться вмъстъ съ святымъ соборомъ, но только прійдти, и заявивъ о своемъ по долгу прибытіи, тотчасъ предаться бъгству.

Сіе могли мы узнать отъ сослужителей нашихъ— Макарія изъ Палестины и Астерія изъ Аравіи, которые пришли вмъстъ съ ними, и отступили отъ ихъ невърія. Они-то, явившись на святый соборъ, жаловались на принужденіе, какое терпъли, и говорили, что у нихъ ничто не дълается правдиво; присовокупляли также, что многіе тамъ объявили бы себя на сторонъ православія, но имъ воспрепятствовали прійдти сюда угрозами и похвальбами противъ намъревающихся отступить отъ сихъ Евсевіевыхъ сообщинковъ. Почему и старались, чтобы всъ пребывали въ одномъ домъ, никому не дозволяя на самое короткое время удаляться въ особое мъсто.

Посему, какъ не надлежало молчать и оставлять безъ описанія клеветы, узы, убійства, побои, загото-

вменія подложныхъ писемъ, терзанія, обнаженіе дъвъ, заточенія, разоренія церквей, пожаровъ, перемъщенія нзь малыхъ городовъ въ большія поселенія, сверхъ же всего этого, возставшую ради нихъ противъ правой въры аріанскую ересь; то по сей причинъ о возлюбленныхъ братіяхъ и сослужителяхъ нашихъ Аванасів, Маркеллв, Асклинів и съ ними сослужашихъ Господу, объявляемъ, что они невинны и чисты, написавъ о томъ къ паствъ каждаго, чтобы въ каждой Церкви народъ знажь чистоту своего епископа, и его признавалъ своимъ епископомъ, и ожидалъ къ себъ, вторгшихся же въ Церкви на подобіе волковъ, а именно Григорія въ Александріи, Василія въ Анкиръ, Квинтіана въ Газъ, не именовали епископами, вовсе никакого общенія не имъли съ ними, не привимали отъ нихъ никакихъ посланій, и не писали къ нимъ. Өеодора же, Наркисса, Лкакія, Стефана, Урсакія, Валента, Минофанта и Георгія, хотя онъ, убоявшись, не приходилъ сгода съ Востока, впрочемъ за то, что низложенъ былъ блаженной памяти Александровъ, также его и прочихъ за то, что держатся аріанскаго безумія, и за принесенныя на нихъ жалобы, святый соборъ единогласно низложилъ съ епископства; и мы опредълили, чтобы не только не были они епископами, но и не удостоивались общенія сь върными. Ибо тъмъ, которые отлучаютъ Сына и отчуждають Слово оть Отца, справедливость требуеть быть отлученными отъ вселенской Церкви и чуждыми имени христіанъ. Итакъ, да будутъ они для васъ анавема за то, что корчемствовали словомъ истивы. Такова Апостольская заповъдь: аще кто вамь благовъстить паче, еже пріясте, анавема да 17 T. XrII.

будеть (Гал. 1, 9.). Прикажите, чтобы никто не имълъ общенія съ ними; потому что нътъ никакого общенія у свъта со тмою; всъхъ ихъ удалите отъ себя; потому что нътъ никакого согласія у Христа съ веліаромъ; остерегайтесь, возлюбленные, и писать къ нимъ, и принимать отъ нихъ письма, нампаче же постарайтесь и вы, возлюбленные братія и сослужители, какбы соприсутствуя духомъ на соборъ нашемъ, подтвердить нашъ приговоръ вашимъ подписаніемъ для сохраненія единогласія между всъми повсюду сослужителями. Божій Промыслъ да сохранить васъ, возлюбленные братія, пребывающими во святынъ и благодушными! Подписался я Епископъ Осія, а также и всъ.

Написавъ сіе, соборъ сардикійскій послаль и къ тъмъ, которые не могли прійдти, и они были согласны на соборныя опредъленія. Имена на соборъ подписавшихся и иныхъ епископовъ суть слъдующія:

Осія изъ Испаніи, Юлій Римскій чрезъ пресвитеровъ Архидама и Филоксена, Протогенъ Сардикійскій, Гавдентій, Македоній, Севиръ, Претекстатъ, Урсикій, Лукиллъ, Евгеній, Виталій, Калеподій, Флорентій, Вассъ, Винкентій, Стеркорій, Палладій, Домптіанъ, Халвисъ, Геронтій, Протасій, Евлогій, Порфирій, Діоскоръ, Зосимъ, Януарій, Зосимъ, Александръ, Евтихій, Сократъ, Діодоръ, Мартирій, Евонрій, Евкарпъ, Аоннодоръ, Ириней, Юліанъ, Алипій, Іона, Аэтій, Реститутъ, Маркеллинъ, Апріанъ, Виталій, Валентъ, Ермогенъ, Кастъ, Дометіанъ, Фортунатій, Маркъ, Анніанъ, Иліодоръ, Мусей, Астерій, Паригорій, Плутархъ, Именей, Аоанасій, Лукій, Амантій,

Арій, Асклипій, Діонисій, Максимъ, Трифонъ, Александръ, Антигонъ, Эліанъ, Петръ, Симфоръ, Мусоній, Евтихъ, Филологій, Спудасій, Зосимъ, Патрикій, Адолій, Саприкій.

Изъ Галлін: Максиміанъ, Вириссимъ, Виктуръ, Валентинъ, Дисидерій, Евлогій, Сарватій, Дисколій, Суперіоръ, Меркурій, Диклопетъ, Евсевій, Севиринъ, Сатиръ, Мартинъ, Павелъ, Оптатіанъ, Никасій, Викторъ, Семпроній, Валеріанъ, Пакатъ, Іессей, Аристонъ, Симиликій, Метіанъ, Амантъ, Амилліанъ, Юстиніанъ, Викторинъ, Саторнилъ, Абундантій, Донатіанъ, Максимъ.

Изъ Африки: Нессъ, Гратъ, Мегасій, Колдей, Рогатіанъ, Консортій, Руфинъ, Маннинъ, Кессиліанъ, Еренніанъ, Маріанъ, Валерій, Динамій, Мизоній, Іустъ, Келестинъ, Кипріанъ, Викторъ, Оноратъ, Маринъ, Пантагафій, Филиксъ, Вавдій, Ливеръ, Капитонъ, Минервалъ, Косма, Викторъ, Есперіонъ, Филиксъ, Севиріанъ, Оптантій, Есперъ, Фидентій, Салюстій, Пасхазій.

Изъ Египта: Ливурній, Амантій, Филиксъ, Исхираммонъ, Ромилъ, Тиверинъ, Консортій, Ираклидъ, Фортунатій, Діоскоръ, Фортунатіанъ, Вастамонъ, Датиллъ, Андрей, Серинъ, Арій, Өеодоръ, Евагоръ, Илія, Тимовей, Оріонъ, Андроникъ, Пафнутій, Ермій, Аравіонъ, Псеносирисъ, Аполлоній, Муій, Сарапамнонъ, Филонъ, Филиппъ, Аполлоній, Пафнутій, Павелъ, Діоскоръ, Ниламмонъ, Серинъ, Акила, Аотъ, Арпократіонъ, Исакъ, Өеодоръ, Аполлосъ, Аммоніанъ, Нилъ, Ираклій, Аріонъ, Авасъ, Арсеній, Агавамьонъ, Өеонъ, Аполлоній, Илія, Панинувій, Андрагавій, Немесіонъ, Сарапіонъ, Аммоній, Аммоній, Ксенонъ,

Геронтій, Квинть, Леонидь, Семпроніань, Филонь, Ираклидь, Іеракь, Руфь, Пасофій, Македоній, Аполлодорь, Флавіань, Псай, Сирь, Апфь, Сарапіонь, Исаія, Пафнутій, Тимофей, Елуріонь, Гаій, Мусей, Писть, Иракламмонь, Иронь, Илія, Анагамфь, Аполлоній, Гаій, Филотась, Павель, Тифой, Евдемонь, Юлій.

Съ небольшихъ дорогъ Италін: Проватій, Віаторъ, Факундинъ, Іоснфъ, Нумидій, Спирантій, Севиръ, Иракліанъ, Фавстинъ, Антонинъ, Ираклій, Виталій, Филиксъ, Криспинъ, Павліанъ.

Съ Кипра: Авксивій, Фотій, Гирасій, Афродисій, Ириникъ, Нунехій, Афанасій, Македоній, Трифиллій, Спиридонъ, Норванъ, Сосикратъ.

Изъ Палестины: Максимъ, Аэтій, Арій, Өеодосій, Германъ, Силуанъ, Павелъ, Клавдій, Патрикій, Елпидій, Германъ, Евсевій, Зиновій, Павелъ, Петръ.

Всъ сін подписались къ опредъленіямъ собора; весьма же многіе другіе еще до собора сего писали за насъ изъ Азін, Фригін, Исаврін; и имена ихъ, числомъ около 63, заключаются въ особенныхъ посланіяхъ; всъхъ вообще именъ триста сорокъ четыре.

Узнавъ о семъ боголюбивъйшій Царь Константій, позваль насъ къ себъ, своеручно написалъ къ брату своему, блаженной памяти Констансу, а ко миъ въ первый, вторый и третій разъ писалъ слъдующее:—

Константій, побъдитель, Августь Аванасію.

Человъколюбіе нашей снисходительности не надолго оставило тебя обуреваться и влаяться свиръпыми волнами морл; неутомимое наше благочестіе не оставило безъ вниманія, что ты обнаженъ быль отъ отеческаго крова, лишенъ своего мъста, и скитался въ дикихъ непроходимыхъ пустыняхъ. Правда, очень долго медлилъ я исполненіемъ своего намъренія - писать къ тебъ, въ ожиданіи, что добровольно прійдешь къ намъ, и будещь просить уврачеванія отъ понесенныхъ тобою страданій. Но, можеть быть, страхъ препятствоваль тебъ ръшиться на сіе. Посему-то посылаемъ къ твердости твоей сіе преисполненное благоволенія писаніе, чтобы, отложивъ страхъ, постарался ты о скоръйшемъ своемъ прибытіи предъ наши взоры, и за сіе, удовлетворивъ своимъ жсланіять, извъдавъ наше человъколюбіе, возвращенъ быль на свое мъсто. На сей конецъ просилъ я за тебя и Государя, брата моего, побъдителя, Августа Констанса, чтобы доставиль тебъ возможность отправиться, и по общему нашему мановенію, имъл сей залогъ нашей милости, возвращенъ былъ ты въ отечество.

## Посланіе 2-в.

И въ первомъ письмъ особенно выразили мы ту мысль, чтобы ты безъ опасенія прибыль къ нашему Двору, такъ какъ намъ всего болье желательно возвратить тебя на свое мъсто. И теперь посылаемъ къ твердости твоей письмо сіе, убъждая онымъ, безъ всякаго недовърія и страха воспользоваться общественными повозками и сиъшить къ намъ, чтобы можно было тебъ получить удовлетвореніе во всемъ, чего жельешь.

## Посланів 3-е.

Когда проживали мы въ Едессъ, гдъ были твои пресвитеры; тогда изъявили желаніе чрезъ посланнаго къ тебъ пресвитера, чтобы поспъщилъ ты прибыть къ нашему Двору, и увидъвъ лице наше, немедленно могъ отправиться въ Александрію. Но, поелику прошло уже много времени послъ того, какъ получено тобою наше письмо, и ты не пришелъ къ намъ; то постарались мы и теперь напомнить тебъ, чтобы поспъщилъ ты ускорить къ намъ своимъ прибытіемъ, а такимъ образомъ могъ возвращенъ быть своему отечеству и получить тобою желаемое. Для полнъйшаго же объясненія послали мы къ тебъ діакона Ахиту, отъ котораго можешь узнать о желанін нашего сердца и о возможности получить, чего желаль самъ ты.

Такъ писалъ Царь; а я, получивъ сіе, прибылъ въ Римъ проститься съ Церковію и съ епископомъ, потому что былъ я въ Аквилеи, когда сіе ко мнъ писано;—и Церковь исполнилась совершенной радости, а Епископъ Юлій, радуясь моему возвращенію, написалъ (моей) Церкви. Во время моего путешествія епископы вездъ провожали меня съ миромъ. Юліємъ писано было слъдующее:

Юлій пресвитерамъ и діаконамъ, и всъмъ жителямъ Александріи.

И я раздъляю радость вашу, возлюбленные братія, потому что предъ очами у себя видите, наконецъ,

плодъ въры своей. Ибо сіе дъйствительно всякій вожеть видъть совершившимся теперь на братъ и соепископъ моемъ Аванасіъ, котораго Богъ возвращаеть вамъ за чистоту его жизни и по вашимъ молитвамъ. Изъ сего, конечно, можно усмотръть, что вы всегда возносили къ Богу чистыя и исполненныя любви молитвы. Памятуя небесныя обътованія и ту стезю къ онымъ, какая была указана вамъ въ ученіи упомянутаго выше брата моего, дъйствительно вы познали, и по присущей въ васъ правой въръ, постигли, что не до конца разлученъ съ вами тотъ, кого всегда, какъ пребывающаго съ вами, содержали вы въ богочестивыхъ душахъ вашихъ. Посему не нужно миъ многихъ словъ, когда пишу къ вамъ. Ибо, что было бы много вамъ сказано, то въра ваша предварительно уже пріяла, и по благодати Божіей, совершила по общему во всъхъ васъ желанію. Итакъ, раздъляю радость вашу; нбо еще скажу, что соблюли вы души свои непреоборимыми въ въръ.

Не меньше участвую въ радости и самого брата моего Абанасія; потому что онъ, терпя много скорбей, ни на одинъ часъ не забывалъ вашей любви и вашей приверженности; хотя тъломъ, по-видимому, и похищенъ былъ отъ васъ на-время, но духомъ непрестанно, какъ неразлучный, пребывалъ съ вами. Итакъ, возвращается онъ теперь къ вамъ болъе славнымъ, нежели какъ удалился отъ васъ. Ибо если чистота драгоцънныхъ веществъ, золота и серебра, искушается огнемъ: что можетъ кто сказать о достовиствъ такого мужа, который, препобъдивъ опасности столькихъ скорбей, возвращается вамъ, признан-

ный невишнымъ не только нами, но и цълымъ соборомъ?

Посему, возлюбленные братія, со всякою по Богу славою и радостію пріймите вашего Епископа Афанасія вмъстъ съ тьми, которые были общинками его въ столькихъ страданіяхъ. Возрадуйтесь, насладившись исполненіемъ обътовъ вашихъ, вы, которые пастыря своего, скажу такъ, алчущаго и жаждущаго вашего богочестія, препитали и напоили спасительными писаніями; потому что, во время пребыванія его на чужой сторонъ, вы были для него утъщеніемъ, и гонимаго согръвали своими исполненными въры, душами и умами.

А меня, когда представляю себъ и мысленно прозръваю, веселитъ уже радость каждаго изъ васъ при
его возвращеніи, веселятъ и богочестивъйшія срътенія народа, и славное празднество стекающихся.
Какой это и сколько торжественный будетъ у васъ
день, въ который возвратится къ вамъ братъ мой!
Что было досель, то прекратится, и сіе многоцьнюе
и желанное возвращеніе совокупитъ всъхъ для какого-то веселія самой полной радости. Но подобная
радость въ большей мъръ простирается и на насъ,
которымъ свыше даровано сіе, что имъли мы возможность узнать такого мужа.

Итакъ, всего лучше окончить письмо молитвою. Богъ Вседержитель и Сынъ Его Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ да ниспосылаетъ вамъ непрестанно благодать въ награду за досточудную въру вашу, какую доказали вы славнымъ свидътельствомъ объ спископъ своемъ, и васъ и потомство ваше, и здъсь и въ будущемъ въкъ, да надълитъ

совершеннъйшими благами, ихже око не видъ, и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ Его (1 Кор. 2, 9.), о Господъ нашемъ Інсусъ Христъ; о Немъ же Вседержителю Богу слава во въки въковъ! Аминь. Желаю вать, возлюбленные братія, возмогать о Господъ.

Послъ сего Царь, когда я пришель, имълъ со иною откровенное свиданіе, и отпустиль меня въ отечество и къ церкви, епископамъ, пресвитерамъ и народу написавъ слъдующее:

Побъдитель Константій, великій Августъ, епископамъ и пресвитерамъ вселенской Церкви.

Не оставленъ Божіею милостио **ЛОСТОЧТИ**МЫЙ Аоанасій; но, хотя на краткое время и подвергся человъческому искушенію, однакоже Всевидящій Промысль даль о немъ правдивое свое опредъленіе, по изволенію Всеблагаго и по суду нашему возвративъ ему и отечество и ту церковь, въ которой, по Божію мановенію, сталь онь предстоятелемь. Сообразно сь симъ, отъ кротости нашей должно последовать и то, чтобы всъ прежнія опредъленія противъ бывшихъ съ нимъ въ общении преданы были забвению, всякое подозръніе на нихъ было отнынь оставлено, и права, какнии прежде пользовались бывшіе съ нимъ клирики, подтверждены имъ были по надлежащему. Но къ оказанной ему милости признали мы справедливымъ присовокупить и слъдующее: пусть всв, состоящіе въ спискахъ священнаго чина, знаютъ, что даруется безопасность всъмъ, къ Аванасію приверженнымъ, и епископамъ, и клирикамъ. Достаточнымъ же признакомъ правомыслія въ каждомъ будетъ служить единеніе съ Аванасіемъ. Ибо всъмъ тъмъ, которые, водясь лучшимъ разсужденіемъ и жребіемъ, вступили въ общеніе съ нимъ, подражая предваряющему насъ Промыслу, повелъли мы воспользоваться нынъ, по изволенію Всеблагаго, данною нами милостію. Богъ да сохранитъ васъ!

## Посланів 2-е.

Побъдитель Константій, великій Августь, всемь върнымъ вселенской Церкви въ Александріи.

Имъя въ виду ваше во всемъ правдолюбіе, и зная, что долгое время лишены вы были епископскаго о васъ промышленія, справедливымъ мы признали-снова нослать къ вамъ Епископа Аоанасія, мужа всьмъ извъстнаго и по правотъ, и по честности его нравовъ. Принявъ его обычнымъ для васъ и надлежащимъ образомъ, и предпоставивъ помощникомъ въ молитвахъ къ Богу, постарайтесь всего болъе хранить, по уставу Церкви, и вамъ приличныя и для насъ вожделенныя, единомысліе и миръ. Ибо нетъ причины произойдти у васъ какому-нибудь разномыслію или мятежу, вопреки благополучію нашихъ временъ. А мы всемърно желаемъ, чтобы не было у васъ этого; совътуемъ же, возлюбленные, въ молитвахъ вашихъ къ Божеству, какъ сказано уже, имъя его всегда предстателемъ и помощникомъ, пребывать вамъ такими, чтобы, при продолжающемся, по общему встхъ желанію, семъ вашемъ расположенія, и

нынь еще привязанные къ идольскому заблужденію язычники съ охотою поспъшили къ познанио священной въры. Посему и еще совътуемъ вамъ держаться сказаннаго выше; епископа же, посылаемаго по опредъленію Всеблагаго и по нашему изволенію, пріймите охотно, и почтите достойнымъ того, чтобы привътствовать его отъ всей души и мысли. Это и вамъ прилично, и сообразно съ нашею кротостію. А для пресъченія всякаго предлога къ безпокойству и мятежу людей зложелательных , посланіями дали мы приказъ вашимъ судіямъ, если откроютъ какихъ мятежниковъ, всъхъ подвергать строгости законовъ. llосему, имъя въ виду то и другое, какъ наше, по волъ Всеблагаго, соизволение и мнъние о васъ и о единомыслін, такъ и наказаніе людямъ безчиннымъ, соблюдая же, что прилично и сообразно съ уставомъ священной въры, и со всъмъ уваженіемъ и честію обращаясь съ упомянутымъ выше епископомъ, постарайтесь, виъстъ съ нимъ, Отцу всяческихъ Богу возсылать молитвы о себъ и о благоустроеніи всей жизни.

Написавъ сіе, повелълъ, чтобы прежде написанное имъ противъ меня по клеветъ Евсевіевыхъ сообщниковъ было изъято изъ приказовъ у дука и у епарха египетскаго и уничтожено; и отправленный декуріонъ Евсевій взялъ это, а написано было слъдующее:

Побъдитель Константій, Августь, Несторію (А въ томъ-же видъ писано въ правителямъ Августамники, Өиваиды и Ливіи).

Если имъются какія когда-либо прежде сего данныя предписанія ко вреду и оскорбленію находящихся въ общеніи съ Епископомъ Аванасіемъ; то нынъ изъявляемъ желаніе, чтобы все сіе было изглажено. Ибо желательно намъ, чтобы клирики его, какою свободою отъ несенія на себъ общественныхъ должностей пользовались, такую-же и опять имъли. И намъ угодно, чтобы сіе наше предписаніе было соблюдаемо, и когда Епископъ Аванасій будетъ возвращенъ Церкви, —имъющіе съ нимъ общеніе пользовались свободою, какую всегда имъли, и какую имъютъ прочіе клирики, и имъя свободу сію, радовались.

Такимъ образомъ, при возвращеніи, проходя Сирією, встрътилъ я палестинскихъ епископовъ; и они, составивъ соборъ въ Герусалимъ, приняли меня искренно, отпустили съ миромъ, а Церкви и епископамъ написали слъдующее:

Святый соборъ, созванный въ Герусалимъ, сослужителялъ своимъ въ Египтъ и Ливіи, пресвитерамъ и діаконамъ и всему народу въ Александріи, возлюбленнъйшимъ и желаннъйшимъ братіямъ, желаетъ о Господъ радоваться.

Не въ силахъ мы, возлюбленные, воздать должное благодареніе Богу всяческихъ за тъ чудеса, какія твориль всегда, и нынъ сотвориль съ вашею Церковію, возвративъ вамъ вашего пастыря и господина, а нашего сослужителя Аванасія. Ибо кто надъялся хотя увидъть только когда-нибудь, что пріемлете нынъ на самомъ дълъ? Подлинно, молитвы ваши услышаны Богомъ всяческихъ; Онъ благопопечительный о Церкви Своей вознаграждаеть васъ за ваши слезы

н сътованія, а потому внемлеть прошеніямь вашимъ. Были вы какъ овцы оставленныя, измученныя, не нивющія пастыря; посему посьтиль вась свыше встинный Пастырь, благопопечительный о Своихъ овцахъ, и возвратилъ вамъ желаннаго вами. Вотъ и ны, всъмъ служа къ миру Церкви, въ единодущін съ вашею любовію, предваривь вась, облобызали его, а чрезъ него вступивъ въ общение съ вами, посылаемъ сін привътствія, и приносимъ благодарственныя молитвы, чтобы видъли вы, какъ и мы соединены съ вами союзомъ любви къ нему. Но вы обязаны молиться и за благочестіе боголюбивъйшихъ Царей, которые, узнавъ вашу приверженность къ нему и его чистоту, благоволили возвратить его вамъ со всею честію. Посему, принявь его съ распростертыми руками, постарайтесь возслать о семъ должныя благодарственныя молитвы даровавшему вамъ сіе Богу, чтобы всегда съ Богомъ вамъ радоваться и прославлять Господа нашего, о Господъ нашемъ Інсусъ Христь, Которымъ Отцу слава во въки. Аминь.

Имена подписавшихъ (которыя объявляль я и прежде, написаль однакожъ и теперь) суть слъдующія: Максимъ, Аэтій, Арій, Өеодоръ, Германъ, Силуанъ, Павелъ, Патрикій, Елпидій, Германъ, Евсевій, Зиновій, Павелъ, Макривъ, Петръ, Клавдій.

Видя сіе, Урсакій и Валентъ стали наконецъ сами себя осуждать, и, пришедши въ Римъ, признавались они съ раскаяніемъ, просили прощенія, а къ Юлію, Епископу стараго Рима, и ко мнъ писали слъдующее (списки присланы мнъ Павлиномъ, Епископомъ Триверовъ):

Письмо къ Епископу Юлію, первоначально писанное на латинскомъ языкъ, о раскаяніи Урсакія и Валента.

Господину блаженнъйшему Папъ Юлію Урсакій и Валенть

Поелику извъстно, что прежде сего въ письмахъ дълали мы много важныхъ доносовъ на Епископа Аванасія, и когда въ посланіяхъ твоей благостыни были допрашиваемы о дълъ, нами объявленномъ, не могли дать отчета: то признаемся предъ твоею благостынею въ присутствіи всъхъ братій нашихъ пресвитеровъ, что все предъ симъ дошедшее до вашего слуха объ имени упомянутаго Аванасія есть ложь и выдумка, и во всей силъ чуждо его. Посему охотно желаемъ общенія съ упомянутымъ Абанасіемъ, тъмъ паче, что богочестие твое, по врожденной своей доброть, соблаговолило даровать прощеніе нашему заблуждению. Но признаемся и въ томъ, что если когда восточные, или и самъ Аоанасій, по дълу сему съ недобрымъ для насъ намъреніемъ пожелають позвать насъ въ судъ, - не уклонимся противъ опредъленія воли твоей. Еретика же Арія и его защитниковь, которые утверждають, что было, когда не было Сына, и что Сынъ изъ не сущаго, и которые отрицають, что Христось Богь есть превъчно Божій Сынъ, какъ присовокупили мы и въ прежней своей запискъ въ Медіоланъ, и нынъ и всегда предаемъ ихъ анаоемъ. Написавъ же сіе своею рукою, снова исповъдуемъ, что, какъ и прежде сказали, аріанскую начальниковъ осудили мы на-въки. ересь и ея

Къ сему признанію моему подписался самъ я Урсакій, а также и Валентъ.

Господину брату, Епископу Аванасію, Урсавій и Валенть епископы.

Нашедши случай, — потому что брать и сопресвитерь нашь Мусей отправляется къ любви твоей, — чрезъ него усердно привътствуемъ тебя, возлюбленный брать, изъ Аквилеи, и желаемъ, чтобы ты былъ здоровъ, когда будешь читать письмо наше. Ты подашь намъ смълость, если и самъ вознаградишь насъ писаніемъ своимъ. Знай, что мы съ тобою имъемъ общеніе церковное и миръ; доказательствомъ же сему—наше привътствіе въ настоящемъ письмъ. Божій Промыслъ да сохраняетъ тебя, господинъ возлюбленный братъ!

Итакъ вотъ что было написано, и таковъ приговоръ и судъ о мнъ епископовъ. А что не изъ милости и не по принужденію отъ кого-либо сдълали они,—въ доказательство сего, съ позволенія вашего, намъренъ я разсказать дъло съ самаго начала, и вы узнаете, почему и епископы, хорощо и справедливо разсудивъ, писали такимъ образомъ, и Валентъ и Урсакій, хотя и поздно, признали истину.

У насъ до гоненія епископомъ былъ Петръ, который, во время гоненія, скончался мученически. Онъ на общемъ соборъ епископовъ низложилъ Мелетія, называвшагося египетскимъ епископомъ, обличенваго въ разныхъ беззаконіяхъ и даже жертвоприно- зущеніи идоламъ. Но Мелетій ни къ другому собору не прибъгалъ, ни старался оправдаться предъ быв-

шими послъ Петра епископами, произвелъ же расколъ, и держащіеся стороны его донынъ, вмъсто христіанъ, именуются мелетіанами. Вскоръ сталь онъ злословить епископовъ, вначалъ сего Петра, а послъ него клеветалъ на Ахилла, и послъ Ахилла на Александра; и въ семъ поступалъ онъ ухищренно, научившись тому у Авессалома, чтобы ему, когда низложение приводило въ стыдъ, можно было обольстить, хотя неопытныхъ, клеветами. А между твмъ, пока дъйствовалъ такъ Мелетій, появилась и аріанская ересь. Но ересь на Никейскомъ соборъ предана анаоемъ, и аріане извергнуты, мелетіане же какимъ-то образомъ приняты, и теперь нътъ уже необходимости наименовывать тому причину. Ибо не прошло еще пяти мъсяцевъ, какъ блаженной памяти Александръ скончался Мелетіане, которымъ надлежало оставаться въ поков и почитать за милость, что, по крайней мъръ, они приняты, подобно псамъ не забывъ, что ими было изрыгнуто, снова стали возмущать Церковь. Почему, узнавь о семъ Евсевій и поборая аріанской ереси, посылаеть къ мелетіанамъ, склоняетъ ихъ на свою сторону многими объщаніями, тайно дълается ихъ другомъ, и входитъ съ ними въ договоры на случай, какой будетъ усмотрънъ. Итакъ, сначала прислалъ онъ ко мнъ, убъждая меня принять аріанъ, и не на письмъ угрожалъ, а въ письмъ просилъ. Поелику же возражалъ ему я, говоря, что не надлежить принимать изобратшихъ ересь вопреки истинъ и преданныхъ анавемъ вселенскимъ соборомъ; то дълаетъ онъ, что и Царь, блаженной памяти Константинъ, пишетъ ко мнъ съ угрозамп, что, если не прійму аріанъ, буду теривть то-же, что терпълъ и прежде, и нынъ терплю. Вотъ отрывокъ сего посланія; письмоподателями же были царедворцы Синклитій и Гавдентій.

## Отрывовъ изъ письма Царя Константина.

Итакъ, имъя указаніе моей воли, всъмъ, желающимъ вступить въ Церковь, давай невозбранный входъ. Если же узнаю, что кому-либо, желающему принадлежать къ Церкви, возбранилъ, или преградилъты входъ въ нее; то немедленно пошлю, кто бы, по моему повельнію, низложилъ и удалилъ тебя съ мъста.

Поелику же Царя убъждаль я письмами въ томъ, что у христоборной ереси не можеть быть никакого общенія съ вселенскою Церковію: то Евсевій, извлекая уже изъ сего тотъ случай, о какомъ сдълано было у него соглашение съ мелетіанами, пишеть къ нимъ и убъждаетъ ихъ выдумать поводъ, чтобы, какъ вымышляли они противъ Петра, Ахилла и Александра, такъ вымыслили и разгласили что-нибудь и противъ меня. Итакъ, искавъ много и ничего не нашедши, напослъдокъ, по волъ евсевіанъ, слагають и выдумывають первое обвиненіе, представленное Исіономъ, Евдемономъ и Каллиникомъ о льняныхъ стихаряхъ, будто бы я далъ правило египтянамъ и съ нихъ первыхъ сталъ сего требовать. Но тамъ нашлись мои пресвитеры, Царь ихъ выслушаль,и обвинители осуждены. Пресвитеры же сін были: Аписъ и Макарій. Царь пишеть, осуждая Исіона, T. XYII. 18

а мнъ повелъваетъ явиться къ нему; писано же Царемъ слъдующее (д).

Евсевій, узнавъ сіе, убъждаеть моихъ обвинителей дожидаться, и, какъ скоро пришелъ я, снова обвиняють они Макарія въ сокрушеніи чаши, а на меня взводять не какую-либо простую, но самую важную клевету, —будто бы я, дъйствуя противъ Царя, послалъ ящикъ съ золотомъ какому-то Филумену. Царь и о семъ выслушалъ меня въ Псамиаюіи. Они, по обычаю осужденные, отринуты. При возвращеніи моемъ Царь пишеть къ народу слъдующее:

Константинъ Великій, Августь, всемъ вернымъ вселенской Церкви въ Александрін.

Привътствую васъ, возлюбленные братія, призывая высочайшимъ свидътелемъ воли моей Бога и Единороднаго Зиждителя нашего закона, Который владычествуетъ надъ жизнію всъхъ и ненавидить разномысліе. Что же еще сказать мнъ? то ли, что нахожусь въ добромъ здоровьи? Но большею кръпостію здоровья могъ бы я наслаждаться, если бы вы взаимно -любили другъ друга, отложивъ ту ненависть, по которой, увлекаясь треволненіями состязующихся, оставили мы пристань любви. О, какъ это странно! Сколько бъдъ воздвигаетъ ежедневно смятенная зависть! Отъ сего въ народъ Божіемъ поселилась худая слава. Куда же удалилась върность правды? Когда до такой степени обложились мы мглою тмы не только по причинъ множества заблужденій, но и за проступки неблагодарныхъ? Мы терпимъ награждаю-

<sup>(</sup>д) Упоминаемое здъсь Константиново письмо утрачено.

щихъ безуміе, но примъчая притъсняющихъ скроиность и истину, не радимъ о семъ. Какъ ужасно такое наше злонравіе! Враговъ не обличаемъ, идемъ по слъдамъ разбойническаго скопища, отчего обольщеніе пагубы, не встръчая противоборника, скажу такъ, удобно проложило себъ путь. Ужели нътъ никакого у насъ чувства, даже по милости общей встить природы, если вознерадъли мы о предписаніяхъ закона? Но скажетъ кто-нибудь: въ насъ есть любовь естественная. Отчего же при врожденной наклонности къ добру, имъя Божій законъ, терпимъ ми противление и мятежъ враговъ, разжигаемыхъ обыкновенно какими-то пламенниками, и, имъя глаза, не видимъ и не чувствуемъ, хотя и ограждены сознаніемъ закона? Какое оцъпенъніе объяло жизнь нашу, что столько нерадимъ о себъ самихъ, даже при Божінть о семъ напоминаніять? Ахъ! Не зло ли это невыносимое? Не врагами ли нужно почитать ихъ, а не домомъ и народомъ Божіимъ? Ругаются надъ нами сін погибшіе, укоряють нась и дъйствують намъ наперекоръ. Съ какимъ безразсудствомъ дълаютъ они это, - прошу васъ самихъ размыслить о семъ; потому что у сихъ буихъ злоба ихъ-на языкъ ихъ, всюду съ ними блъдноликій гитеръ, которымъ взанино поражають другь друга, а насъ отвращають отъ себя къ усугубленію собственнаго своего наказанія. Кто учить хорошему, тоть признается врагомъ; а кто открыто показываеть въ себъ порокъ зависти, тотъ не должнымъ образомъ похищаетъ снисходительность народа, злоупотребляеть ею, расточаеть ее, здожелательствуеть самъ себъ, прикрашиваеть и приправляеть себя похвалой, извращаеть же истину 18\*

н вводить въ обманъ въру, пока въ собственной своей совъсти не поищеть и не найдеть норы н тайнаго убъжища. Сіе невъжество дълаетъ ихъ несчастными, когда, не имъя достоинствъ, сами себя базразсудно хвалять, говоря: «О, какъ это худо! этотъ-старъ, а этотъ-ребенокъ. Мив прилична сія честь, мнъ должна принадлежать, а у него быть отнята; какъ скоро привлеку всъхъ на свою сторону,-попытаюсь сделать, чтобъ не имъть ему власти.» Удивленія достойно это неистовое восклицаніе! Любопытно посмотръть на порядки, совъщанія, или, такъ сказать, на кормилодержаніе вь этихъ странныхъ сборищахъ! О, какъ мы нелъпы, если можно сказать такъ! Въ Церкви Божіей – доказательство нашего неразумія. И не стыдятся они? Не упрекають сами себя? Не терзаются сердцемъ о томъ, чтобы теперь, по крайней мъръ, видя сей обманъ и осмъянія, показать сколько нпбудь достойный образъ мыслей? У нихъ-одна сила зависти, опирающаяся на своп ядоносныя средства. Ни въ чемъ не успъли сіи лукавые противъ вашего Епископа. Повърьте мнъ, братія, не достигли они ничего другаго, кромъ того, что, увеличивъ тяготу нашего времени, не будуть уже для себя въ жизни сей имъть и мъста покаянію. Итакъ, умоляю васъ, приложите попеченіе о себъ самихъ, съ любовію пріймите нашу къ вамъ любовь, и встми силами гоните отъ себя тъхъ, которымъ желательно обратить въ ничто благотворные плоды нашего единомыслія. Имъя предъ очами Бога, возлюбите сами себя. Съ удовольствіемъ приняль я вашего Епископа Аванасія, и бестдоваль съ нимъ въ полномъ убъжденіи, что Божій онъ человькъ. Вамъ разумьть эго, а не мнъ судить. Ибо необходимымъ призналъ я, чтобы самъ почтеннъйшій Аванасій передалъ вамъ отъ меня сіе; такъ какъ имъю въ виду попечительность его правоты, которая не недостойна моей миротворной въры, всегда благоукрашена спасительною мыслію и имъетъ въ готовности убъждающее разсужденіе. Богъ да сохранить васъ, возлюбленные братія!

Такъ писаль Константинь.

Послъ сего мелетіане, успоконвшись не надолго, снова приходять въ движение, и въ-послъдствии, стараясь угодить подкупившимъ ихъ, слагають такой совътъ. Мареотъ есть мъстечко, подвъдомое Александрін; въ немъ Мелетій не могъ произвести раскола. Посему, когда были тамъ церкви на опредъленныхъ для того мъстахъ, и въ нихъ собирали всъхъ пресвитеры, а народъ пребывалъ въ мпръ, - нъкто по имени Исхиръ, не-клприкъ, даже человъкъ злонравный, предпріемлеть ввести въ обманъ жителей своего селенія, утверждая о себъ, что онъ-клирикъ. Узнавъ о семъ, пресвитеръ того мъста доноситъ мнъ, когда посъщалъ я церкви, и посылаю съ нимъ пресвитера Макарія-позвать ко мнъ Исхира. Они же, нашедши его больнымъ и лежащимъ у себя въ келлін, поручають отцу его, объявить сыну, чтобы не предпринималь ничего подобнаго разглашаемому о немъ. Вставъ съ болъзненнаго одра, когда стали ему запрещать свои и отецъ, прибъгаетъ Исхиръ къ мелетіанамъ, а они входять въ общение съ Евсевиевыми приверженцами, и, наконецъ, слагается имъ клевета, будто бы Макарій разбилъ чашу, и нъкто Епископъ Арсеній умерщвленъ много. И Арсенія скрывають они, чтобы, такъ какъ не стало его видно, почитали всъ убитымъ; говорять, что даже носили вездъ и руку его, какь будто бы разсъченъ онъ былъ на куски. А объ Исхиръ, котораго дотолъ не знали, начали разглашать, что онъ—пресвитеръ, чтобы можно ему было вводить въ обманъ тъмъ, что разсказывалъ о чашъ. Но Исхиръ, когда стали укорять его домашніе, пришелъ ко мнъ въ слезахъ, и утверждалъ, что Макаріемъ ничего, разглашаемаго о немъ, сдълано не было, самъ же онъ наущенъ былъ мелетіанами—выдумать такую злоръчивую клевету. И онъ пишетъ слъдующее:

Блаженному Папѣ Аванасію Исхиръ желаеть о Господъ радоваться.

Поелику пришелъ я къ тебъ, Господинъ Епископъ, съ намъреніемъ-принадлежать Церкви, а ты сталь винить меня въ томъ, что говорено было мною прежде, будто бы дълаль я это по своей воль; то по сей причинъ представляю тебъ письменно сіе оправданіе, изъ котораго можешь узнать, что сдълано было мнъ насиліе, и нанесены были раны Исаакомъ, Гераклидомъ, Исаакомъ изъ Литополя и бывшими съ ними. Призывая въ семъ во свидътели Бога, удостовъряю, что тобою, какъ извъстно мнъ, не сдълано ничего пересказываемаго ими: сокрушенія чаши не было, не была ниспровержена и святая трапеза; но все это побудили меня выдумать они, употребивъ насиліе. И сіе представиль я въ свое оправданіе и показаль письменно, намъреваясь и желая принадлежать къ твоему собору. Желаю тебъ возмогать о Господъ. Даю же сіе рукописаніе мое тебъ, Епископу Аоанасію, въ присутствіи пресвитеровъ: Аммона изъ Динеллы, Ираклія изъ Фаска, Воккона изъ Хеневри, Ахилла изъ Мирсины, Дидима изъ Тафосира и Іуста изъ Вомооеи, также—діаконовъ: александрійскихъ—Павла, Петра и Олимпія, и мареотскихъ—Аммонія, Писта, Димитрія и Гаія.

Однакоже, и послъ того, какъ написалъ это Исхиръ, опять разглашають всюду такое-же обвинение, и доводять до свъдънія Царя Константина. А онъ о чашъ напередъ самъ уже услышаль въ Псаммаоін, когда и я тамъ былъ, и осуждалъ клевету враговъ: а между тъмъ пишетъ въ Антіохію къ цензору Далватію, выслушать дело объ убійствъ. Почему, цензоръ извъщаетъ меня письмомъ, чтобы готовился я къ оправданію по обвиненію. Получивъ такое письмо, свачала не обратиль я на сіе вниманія, такъ какъ зналь, что въ утверждаемомъ ими нъть никакой правды. Но поелику встревоженъ былъ Царь; то пишу къ сослужителямъ своимъ въ Египетъ, и посылаю діакона, съ намъреніемъ-узнать объ Арсеніъ; потому что не видалъ этого человъка лътъ пять, или шесть. И что же? Чтобы не повторять совершенно тогоже, скажу: узнано, что Арсенія скрывають, п мон нашли его сначала скрываемаго въ Египть, а потовъ въ Тиръ. Къ удивленію же, и найденный не признается, что онъ-Арсеній, пока не уличенъ на сужь Павломъ, тогдашнимъ Епископомъ Тирскимъ; ваконецъ, пристыжденный, онъ уже не смълъ отрицаться. А поступиль такъ, храня условіе, заключенвое съ Евсевіемъ, чтобы, какъ скоро будеть онъ найдень, не разстроилось уже все замышленное ими авло, какъ и дъйствительно случилось. Ибо, когда написаль я Царю, что Арсеній найдень, и напомниль

о томъ, что слышаль онъ въ Псаммаоіи касательно пресвитера Макарія; тогда прекратиль онъ производство суда цензоромъ, и писаль къ нему, осуждая клевету монхъ враговъ, а приверженцамъ Евсевія, шедшимъ на Востокъ, чтобы дъйствовать противъ меня, велълъ возвратиться. А что обвиняли меня, будто бы Арсеній умерщвленъ много,—то для сего не буду вводить въ дъло писемъ, писанныхъ ко мнъ многими; достаточно же предложить только одно письмо Александра, Епископа Оессалоникійскаго. По оному можно узнать, что писано п другими. Итакъ, узнавъ, что противъ меня Архаоъ и Іоаннъ разглашали объ убійствъ, и освъдомившись, что Арсеній—живъ, писалъ онъ слъдующее:

Господину возлюбленному сыну и единодушному сослужителю Аванасію Александръ Епископъ желаетъ о Господъ радоваться.

Радуюсь о превосходнъйшемъ Сарапіонъ, который такъ много старается украшать себя священными вравами, и память отца со дня на день дълаетъ достохвальнъйшею. Ибо умре отецъ его, говорить въ одномъ мъстъ Священное Писаніе, и аки не умре (Сир. 30, 4.), потому что оставилъ память о жизни своей. Посему, какъ я расположенъ былъ къ достойному памяти Созонту, такъ и тебъ самому, Владыка, не безъизвъстна священная память его и приличная юношъ скромность. Чрезъ юношу получилъ я одно только письмо отъ твоей досточестности. Извъщаю же тебя о семъ, чтобы дошло до твоего свъдънія, Владыка.

Возлюбленный нашть сослужитель Макарій повеселилъ меня, написавъ изъ Константинова града, какъ неприлично вель себя клеветникъ Архафъ, о живомъ человъкъ провозглашавшій всъмъ, какъ объ убитомъ. Что онъ за дерзкій поступокъ свой, вмъстъ съ толпою единомышленниковъ, отъ Праведнаго Судіи помесеть достойное наказаніе, — о семъ гласять неложныя Писанія. Владыка всяческихъ, какъ можно долъе, да хранитъ тебя, господинъ, исполненный ко всъмъ доброты!

А что Арсеній быль скрываемъ съ намъреніемъ, дать силу выдумкъ о смерти его, — объ этомъ свидътельствують съ нимъ жившіе. Ибо, когда мы стали искать его и нашли, — нъкто къ Іоанну, который быль дъйствующимъ лицомъ въ таковой клеветъ, писалъ слъдующее:

Возлюбленному брату Іоанну Пяннъ, пресвитеръ обители Птеменкиркской въ области Антеополитской, желаетъ радоваться.

Спъщу извъстить тебя, что Аванасій прислаль въ Онваиду діакона своего развъдать обстоятельно объ Арсеніъ, и во-первыхъ, отысканные имъ Пекусій пресвитеръ, Сильванъ, братъ Иліи, Тапенакерамевсъ и Ипсилійскій монахъ Павелъ признались, что Арсеній—у насъ. Но мы, извъстившись о семъ, сдълали, что онъ посаженъ на корабль, и съ монахомъ Иліею отвезенъ въ нижнюю часть Египта. Вслъдъ за симъ, діаконъ, пришедши опять въ сопровожденіи нъсколькихъ человъкъ и вступивъ въ нашу обитель ради того Арсенія, его не нашелъ, потому что, какъ выше сказано, отправили мы его въ нижнія страны, а меня съ отвозившимъ Арсенія монахомъ Илісю отвезъ онъ въ Александрію и представилъ Дуку; и не могъ я

отпереться, но признался, что Арсеній—живъ и не умерщеленъ. Въ томъ-же признался отвозившій его монахъ. Поэтому, извъщаю тебя о семъ, отецъ, чтобы ты не думалъ уже взводить обвиненія на Аванасія; я сказалъ, что Арсеній—живъ и скрываемъ былъ у насъ; все это узнано въ Египтъ и утаено быть не можетъ. Посланіе сіе писалъ монахъ той-же обители Пафнутій. Многократно цълую тебя, и желаю тебъ быть здоровымъ.

И Царь, извъстившись, что Арсеній найденъ живымъ, писалъ слъдующее:

Константинъ побъдитель, Великій Ангустъ, Папъ Аванасію.

Прочитавъ писаніе твоего благоразумія, быль я той мысли, чтобы, отписавъ къ твоему постоянству, предложить тебъ совътъ, тщательно вести народъ Божій къ благочинію и сострадательности. Ибо то преимущественно паче всего содержу въ душъ своей, чтобы чтить истину, всегда хранить въ сердцъ правду, и всего болъе радоваться о тъхъ, которые идутъ прямымъ путемъ жизни. Объ оныхъ же достойныхъ всякаго проклятія людяхъ самыхъ неблагонамъренныхъ и неблагонравныхъ, то есть, о мелетіанахъ, которые впали уже въ тупоуміе, и только завистію, волиеніемъ и мятежами приводять въ исполненіе самыя нельпыя намъренія, обирруживая тьмъ злонравное сердце, скажу слъдующее. Видишь, что ть, которые, по словамъ ихъ, убиты были мечемъ, теперь явились, и наслаждаются жизнію. При этомъ какое предосужденіе, такъ явно и ясно падающее на ихъ дъло, было бы хуже того, что люди, по

ихъ утвержденію, убитые, живы и наслаждаются жизнію, что, конечно, будуть въ состояніи сказать о себъ сами? Къ клеветамъ оныхъ мелетіанъ присовокуплено было и сіе: утверждали они, будто бы ты, непозволенно вторгшись и похитивъ чашу, поставленную на святъйшемъ мъсть, разбилъ ее. Въ сравненіи съ такимъ поступкомъ, дъйствительно, никакой другой не быль бы болъе предосудительнымъ, ни даже въ такой-же мъръ нелъпымъ, еслибы подлинно такъ было поступлено и случилось погръщить въ этомъ. Но что же это за обвиненіе? Какая переитичивость, какое неоднообразіе и сколько разности въ дълъ, когда теперь обвинение въ семъ преступленіи слагають уже на другое лицо? Теперь стало, какъ говорится, яснъе самаго свъта, что старались они строить только козни твоему благоразумію. Послъ сего, кто пожелаль бы послъдовать людямъ, которые столько вымыслили во вредъ другихъ, особливо, когда сами себя вводять они въ погибель, и видятъ уже, что обвиняють въ дълахъ вымышленныхъ и небывалыхъ? Поэтому, какъ сказалъ я, кто сталъ бы виъ послъдовать, и стремглавъ бросился на путь погибели, то есть, на путь, на которомъ они одни думають найдти надежду спасенія и помощи? Ибо, ежели захотять они прійдти въ чистое сознаніе, привести себъ на память лучшія мысли и прійдти въ здравый смысль; то безъ труда признають, что никакой не будеть имъ помощи отъ Промысла; потому что ревнують о такихъ дълахъ и покушаются на собственную гибель. И сіе справедливо могу назвать ве жестокостію, но правдою. Напослъдокъ, присовокуплю и то мое желаніе, чтобы сіе благоразуміемъ

твоимъ всенародно было много разъ прочитано и дошло здъсь до свъдънія всъхъ, особливо же до свъдънія тъхъ, которые такъ поступаютъ и ведутъ себя непорядочно, могло дойдти, что все, изрекаемое нами по закону правоты, сказано до сущей правдъ. Итакъ, поелику столько нельпости въ этомъ дълъ, то пусть знаютъ: таковъ мой судъ и таково мое произволеніе, что, если предпріймутъ они что-либо подобное, то уже не по церковнымъ, но по гражданскимъ законамъ, самолично выслушаю дъло, и тогда найду, что оказываются они дъйствующими разбойнически не только противъ человъческаго рода, но противъ самого Божественнаго ученія. Да хранить тебя Богъ, возлюблений брать!

А для большаго обнаруженія лукавства клеветниковъ, писалъ и Арсеній послъ того, какъ былъ скрываемъ и найденъ. Ибо, какъ Исхиръ письмомъ своимъ обнаруживаетъ клевету, такъ Арсеній въ своемъ письмъ обличаетъ еще болъе ихъ злонравіе.

Аванасію блаженному Папъ Арсеній, Епископъ града Ипсилитовъ, состоявшаго нъкогда подъ въдомствомъ Мелетія, вмъсть съ пресвитерами и діаконами, желаетъ премного радоваться о Господъ.

Цълуя миръ и единеніе со вселенскою Церковію, въ которой ты, по благодати Божіей, предстоятельствуешь, и ръшившись по древнему чину подчиниться церковному правилу, пишемъ къ тебъ, возлюбленный Папа, и во имя Господа давая объть—не имъть болъе общенія съ тъми епископами, пресвитерами и діаконами, которые пребывають еще въ расколъ и ие

примирлются со вселенскою Церковію, - не соглашаться на то, что вздумають они постановить на соборъ,не посылать къ нимъ и оть нихъ не принимать мирныхъ посланій, и безъ воли, изъявленной тобою, Епископомъ митрополіи, не произносить никакого опредъленія ни объ епископахъ, ни о какомъ другомъ общемъ церковномъ постановленін, но покорствовать во всемъ предначертаннымъ правиламъ, по примъру Епископовъ Лимоніана, Тиранна и Плусіана и прочихъ епископовъ; сверхъ сего, просимъ твою доброту отписать въ-скорости къ намъ, а равно и къ сослужетелямъ нашимъ, что мы уже, по сказаниымъ выше опредълениямъ, состоимъ въ мпръ съ вселенскою Церковію и въ единеніи съ мъстными епископами. Увтрены же мы, что молитвы твои, какъ доступныя до Бога, будуть благод втельны, и таковый миръ, по воль Владыки всяческихъ Бога, чрезъ Господа нашего Інсуса Христа, содълается твердымъ и нерушимымъ до конца. Священный твой сонмъ привътствуемъ и я, и сущіе со мною; вскоръ же, если допустить Богь, свидимся съ твоею добротою. Я Арсеній желаю тебъ, блаженнъйшій Папа, возмогать о Госполь многія льта.

Но большимъ и яснъйшимъ изобличеніемъ клеветы служить раскаяніе Іоанново; и сему свидътель—блаженной памяти боголюбивъйшій Царь Константинъ. Ибо, узнавъ, что Іоаннъ обвинялъ самъ себя, и получивъ отъ него писаніе, въ которомъ выражалъ онъ свое раскаяніе, написалъ ему слъдующее:

Константинъ Великій, Августь, Іоанну.

Весьма пріятно мнъ было письмо твоей благоразсудительности; ибо узналъ изъ него, что наиболъе желаль знать, а именно, что, отложивъ малодушіе, вступиль ты, какъ и должно было, въ общение съ Церковію, и пришелъ въ совершенное единомысліе съ достопочтеннъйшимъ Епископомъ Аванасіемъ. Итакъ, вполнъ знай, что за сіе весьма похвалиль я тебя, а именно, что, оставивъ всъ раздоры, сдълалъ ты угодное Богу, взыскавъ единенія съ Церковію. Почему, чтобы достигнуть тебъ желаемаго, призналь я должнымъ дозволить тебъ воспользоваться общественного колесницею и поспъшить въ станъ къ моей снисходительности. Твоимъ же будетъ дъломънимало не медлить, но, такъ какъ письмо сіе даетъ тебъ право на общественную колесницу, отправиться къ намъ въ скоръйшемъ времени, чтобы и желаніе свое исполнить тебъ, и, увидъвъ насъ, насладиться должнымъ веселіемъ. Богъ да хранитъ тебя, возлюбленный братъ!

Такой конецъ имълъ этотъ заговоръ. Посрамленные мелетіане возвратились вспять. Но Евсевіевы сообщники при семъ не успокоились, потому что заботились не о мелетіанахъ, но объ аріанахъ. Боялись они, что, когда умолкнутъ мелетіане, не найлутъ уже они лицедъевъ, чрезъ которыхъ бы можно имъ было продолжать дъйствіе. Поэтому снова возбуждаютъ мелетіанъ, и убъждаютъ Царя, чтобы

повельль опять быть собору въ Тиръ; и посланъ комить Діонисій и сообщникамъ Евсевіевымъ даны твлохранителями воины. Макарій, связанный, препровождается воинами въ Тиръ; а мнъ Царь пишеть и ставить въ необходимость, чтобы по неволъ отправился въ путь. Итакъ, хотя весь заговоръ можно узнать изъ писаннаго египетскими епископами, однакоже нужно сказать и то, какъ составленъ онъ ими вначалъ; ибо изъ сего можно будетъ увидъть ихъ злонравіе и употребленную противъ насъ хитрость.

Въ Египтв, Ливін и Пентаполь есть около ста епископовъ, и ни одинъ изъ нихъ не жаловался на меня, ни одинъ пресвитеръ ни въ чемъ не укорялъ, никто изъ народа не дълалъ доноса; только мелетіане, изверженные Петромъ, и аріане участвовали въ навътахъ, и одни предоставили себъ право обвинять, а другіе-судить. - Посему, требовали мы удалить отъ судопроизводства Евсевіевыхъ сообщинковъ, какъ враговь по ереси; а потомъ совершенно доказали, что именуемый обвинитель—не пресвитеръ, и доказали слъдующимъ образомъ. Когда принять быль Мелетій (лучше бы не быть сему!), -- блаженной памяти Александръ, зная его коварство, вытребовалъ у него списокъ какъ епископовъ, какіе, по словамъ его, были у него въ Египтъ, такъ и пресвитеровъ и діаконовъ н въ самой Александрін, и въ округъ ея, если имъль тамъ какихъ. Сдълалъ же сіе Папа Александръ, чтобы Мелетій, получивъ свободу въ Церкви, не сталь называть многихь и каждый день, кого захочеть, ложно выдавать за имъющихъ священный санъ. Посему составиль опъ следующій списокъ священныхъ лицъ въ Египтъ.

## Списокъ , поданный Мелетіемъ Епископу Александру.

Я Мелетій—Епископъ въ Ликополъ, Лукій въ Антиноополъ, Фасилей въ Ермополъ, Ахиллесъ въ Кусахъ, Аммоній въ Діосполъ.

Въ Птолемандъ: Пахимисъ въ Тентирахъ.

Въ Максіанопольскомъ округъ: Өеодоръ въ Коптъ.

Въ Опвандъ: Калисъ въ Ермеон, Коллуоъ въ верхнемъ Кинъ, Пелагій въ Оксиринхъ, Петръ въ Ираклеополъ, Осона въ Нилополъ, Исаакъ въ Литополъ, Ираклидъ въ Никіяхъ, Исаакъ въ Клеопатридъ, Меласъ въ Арсеноитъ.

Въ Иліопольскомъ округъ: Амосъ въ Леонтополъ, Исіонъ въ Аориви.

Въ Фарвеоскомъ округъ: Арпократіонъ въ Вувасть, Моисей въ Факусахъ, Каллиникъ въ Пилусіъ, Евдемонъ въ Танъ, Ефремъ въ Тмуи.

Въ Саисъ: Ермеонъ въ Кинъ и Вускри, Сотирихъ въ Севеннитъ, Пининуоъ въ Фтенеги, Кроній въ Метили, Агаоаммонъ въ округъ Александрійскомъ.

Въ Мемфисъ Іоаннъ, которому повелъно Царемъ— быть при Архіепископъ.

Сіи были въ Египтв, а въ Александрійскомъ клиръ состояли у него: Аполлоній пресвитеръ, Ириней пресвитеръ, Діоскоръ пресвитеръ, Тираннъ пресвитеръ; діаконы: Тимовей діаконъ, Антиной діаконъ, Ифестіонъ діаконъ, Макарій пресвитеръ въ воинскомъ станъ.

Сихъ лично Мелетій представилъ Александру Епшскопу. А объ именуемомъ Исхиръ не упомянулъ, даже вовсе не показалъ, чтобы у него былъ когда

пресвитеръ въ Мареотъ. Однако же, враги не отстуинлись: и не-пресвитеръ выданъ за пресвитера; потому что понудителемъ быль комитъ, и наеъ влекли вонны. Но благодать Божія, и при всемъ этомъ, препобъдила. Макарія въ дълъ о чашть не обличили; Арсеній же, о которомъ разглашали, что умерщвленъ много, предстоитъ живый, и доказываетъ ихъ киеветничество. Посему, когда Евсевіевы сообщики пе возмогли обличить Макарія, - опечалились, какъ утратившіе свою добычу, и бывшаго съ ними комита Діонясія убъждають послать въ Мареоть, въ-чаянін, что можно будеть тамъ найдти нъчто противъ пресвитера, лучше же сказать, въ-намъреніи, ушедши туда, въ отсутстви нашемъ, какъ угодно имъ, строить свои козни. Ибо о томъ и было у нихъ попеченіе. И дъйствительно; мы говорили, что отправление въ Мареотъ-дъло лишнее, что имъ не слъдуетъ отзываться, будто бы педостаточно высказали, о чемъ замышляли съ давняго времени, не должно и отлагать авла, потому что сказали все, что думали, и чувствуя уже свое затруднение, прибъгають къ такимъ средствамъ. Или, ежели нужно идти и въ Мареотъ, то не надобно посылать туда людей подозрительныхъ. И комить соглашался на удаленіе людей подозрительныхъ; они же скоръе сдълали все, только не это. И кого предлагали мы удалить отъ дълопроизводства за аріанскую ересь, ть, то есть, Діогній (е), Маринь, Өеодорь, Македоній, Урсакій и Валенть, отправились поспъшно. Опять дано было и письмо къ египетскому епарху и воинское сопровожденіе.

<sup>(</sup>е) Въ посланіи Папы Юлія наименованъ Өеогніемъ.

T. XYII.

Удивительно же и всего подозрительные то, что обвиняемаго Макарія оставили на мъстъ подъ воннскою стражею, а обвинителя взяли съ собой. Кто уже не усмотрить въ этомъ заговора? Кто во всей исности не увидить лукавства Евсевіевыхъ сообщинковъ? - Если въ Мареотъ нужно было произвести судъ; то надлежало отправиться туда и обвиняемому. А если не для судопроизводства пошли туда; то для чего же взяли обвинителя? Достаточно было и того, что онъ не доказалъ доноса. Для того сдълали сіе, чтобы, не обличивъ пресвитера лично, какъ угодно имъ, запутать и затруднить его въ отсутствіи. Ибо пресвитерамъ изъ Александріп и изъ всего округа, которые укоряли ихъ за то, что прибыли один, и желали сами присутствовать при дълопроизводствъ, говоря, что знаютъ и дъло, и именуемаго Исхира, не дозволили присутствовать, а египетскаго епарха Филагрія отступника и вонновъ язычниковъ имъли при себъ во время такихъ изслъдованій, при которыхъ не прилично быть зрителямъ и оглашеннымъ; но не допустили къ сему клириковъ, чтобъ и тамъ, какъ въ Тиръ, не встрътить въ нихъ обличителей. Впрочемъ, и при всемъ этомъ, не могли укрыться; потому что пресвитеры городскіе и мареотскіе, види ихъ злокозненность, написали и засвидътельствовали слъдующее:

Өеогнію, Марину, Македонію, Өеодору, Урсакію и Валенту, прибывшимъ изъ Тира епископамъ,—отъ пресвитеровъ и діаконовъ вселенской александрійской Церкви, подвъдомственной досточестивищему Епископу Аванасію.

Когда вы шли и вели съ собою обвишителя, - при-

лично вамъ было привести съ собою и Макарія пресвитера; ибо по Святымъ Писаніямъ такъ устролются суды, что обвинитель поставляется вмъсть съ обвивяенымъ. Поелику же ни Макарія вы не привели, ни досточеститы нашть Епископъ Абанасій не прибыль съ вами; то мы, по крайней мъръ, изълвляли желаніе быть на судь, чтобы, въ нашемъ присутствін, слъдствіе произведено было непогръшительно, н мы сами убъдились въ дълъ. Но какъ и сего не дозволили вы намъ, напротивъ же того одни съ егиветскимъ епархомъ и съ обвинителемъ захотъли дъмать, что вамъ угодно; то признаемся, что о дълъ сеть имъемъ недоброе подозръніе, и въ вашемъ сюда прибытіи усматриваемъ только заговоръ и навътъ. Посему и передаемъ сообща вамъ сіе посланіе, которое на истинномъ соборъ послужитъ свидътельствомъ, чтобы всъмъ сдълалось извъстнымъ, что вели вы дъло одностороннимъ образомъ, какъ хотъли, и не иное что имъли въ намърении, какъ-составить противъ насъ заговоръ.

Списки съ сего сообщили мы и Палладію, присмотрщику Августову, чтобы не было сіе утаєно вами. Ибо сдъланное вами заставляеть уже подозръвать и дълать о васъ такія заключенія. Сообщили сіе: Діонисій пресвитеръ, Александръ пресвитеръ, Ниларасъ пресвитеръ, Лонгъ пресвитеръ, Аофоній пресвитеръ, Афанасій пресвитеръ, Аминтій пресвитеръ, Пистъ пресвитеръ, Плутіонъ пресвитеръ, Діоскоръ пресвитеръ, Аполлоній пресвитеръ, Сарапіонъ пресвитеръ, Аммоній пресвитеръ, Гаій пресвитеръ, Ринъ пресвитеръ, Анфалъ пресвитеръ; діаконы:

Digitized by Google

Маркеллинъ діаконъ, Аппіанъ діаконъ, Өеонъ діаконъ, Тимовей діаконъ, и Тимовей другій діаконъ.

Вотъ посланіе и имена градскихъ клириковъ. А писанное клириками мареотскими, которые знали правъ обвинителя, и были при мит во время посъщенія много церквей, состоитъ въ слъдующемъ:

Святому собору блаженныхъ епископовъ вселенской Церкви всъ мареотскіе пресвитеры и діаконы желають о Господъ радоваться.

Зная написанное: яже видъста очи твои, глаголи (Притч. 25, 8.), и : свидътель лживь не будеть безь муки (Притч. 19, 5.), что видъли, то и свидътельствуемъ, тъмъ паче, что свидътельство наше сдълалъ необходимымъ заговоръ, составившійся противъ Епископа нашего Абанасія. Ибо дивимся, почему Исхиръ вообще былъ измъряемъ церковною мънужнымъ поговорить рою; и о немъ почитаемъ Исхиръ никогда не былъ церковнопрежде всего. служителемъ, но самъ о себъ разглашалъ передъ симъ временемъ, что онъ-пресвитеръ коллуфовъ, хотя никого не увърилъ въ томъ, развъ только своихъ родныхъ. Ибо онъ ни церкви никогда не имълъ, ни клирикомъ вовсе не называли его живше неподалеку отъ его селенія, кромъ однихъ, какъ мы сказали, родныхъ его. Но впрочемъ, и приписавъ себъ такое наименованіе, на соборъ, созванномъ въ Александрін, въ присутствіи отца нашего Осіи, онъ низложенъ и включенъ въ число мірянъ, и такимъ оставался въ послъдующее время, такъ что утратилась даже и ложная мысль о пресвитерствъ его. О нравахъ же его почитаемъ излишнимъ и говорить; потому что всь могуть знать это. Но поелику оклеветаль онъ

Ещескопа нашего Аванасія въ сокрушенін чаши н трапезы; то, по необходимости, принуждены мы разсказать вамъ и о семъ. Предварительно уже сказали им, что онъ никогда въ Мареотъ не имълъ церкви; предъ свилътелемъ же Богомъ утверждаемъ, что не была и чаша разбита, и трапеза инспровергнута ни Епископомъ нашимъ, ни другимъ къмъ изъ бывшихъ съ нимъ, но всё, разглашаемое ими, есть клевета. И сіе говоримъ мы, которые не вдали находились оть Епископа: потому что всъ мы съ нимъ были,когда обозръвалъ опъ Мареотъ; и нигдъ не бываеть онъ одинъ, всюду же ходить со всеми нами пресвитерами и діаконами и съ достаточнымъ числомъ мірянъ. Почему, какъ при немъ находившіеся во вреия всего обозрънія, какое совершено имъ у насъ, утверждаемъ и свидътельствуемъ, что ни чаша не сокрушена, ни трапеза не ниспровергнута, но Исхиръ во всемъ лжетъ, какъ и самъ свидътельствуеть о томъ своеручно. Ибо когда, послъ того, какъ отложился онъ къ мелетіанамъ и разгласилъ такія вещи объ Епископъ нашемъ Аванасіъ, пожелалъ снова вступить съ нами въ единеніе, и не приняли его: тогда собственноручно написаль онъ и признался, что ничего этого не было, но другіе подучили его говорить это. Почему, и Өеогній, Өеодоръ, Маринъ, Македоній, Урсакій и Валенть, пришедши въ Мареоть, ни въ чемъ не нашли правды; готово же было выйдти наружу, что на Епископа нашего Аванасія сложена клевета, и тогда Өеогніевы служители, будучи врагами Аванасію, Исхировыхъ родныхъ п нъкоторыхъ аріанъ заставили говорить, что было имъ угодно. Ибо никто изъ народа не сказалъ слова про-

тивъ Епископа; сами же они, изъ страха предъ епархомъ египетскимъ Филагріемъ, въ-слъдствіе угрозъ и покровительства аріанъ, сдълали, что хотъли, и не дозволили намъ прійдти и изобличить клевету, но насъ отринули; а кого имъ было угодно, тъ и подговорены ими, и были приняты, и согласились съ ними изъ страха предъ енархомъ Филагріемъ. Почему, намъ и не дозволили присутствовать, чтобы не могли мы изобличить подущенныхъ ими, точно ли принадлежать они къ Церкви, или суть аріане. И вы, возлюбленные отцы, знаете, чему и насъ учите, что свидътельство враговъ не имъетъ силы. А что утверждаемъ мы истину, -- свидътельствуетъ о семъ рука Исхирова, свидътельствуютъ и самыя дъла; потому что, когда вовсе не знали мы, чтобы случилось чтолибо подобное, - они взяли съ собою Филагрія, чтобы страхомъ оружія и угрозами подготовить все, чего имъ хотелось. Какъ передъ Богомъ, свидътельствуемъ о семъ и, какъ увъренные въ будущемъ судъ Божіемъ, утверждаемъ это. И мы всъ хотьли идти къ вамъ, но удовольствовались нъкоторыми изъ насъ, предоставивъ посланію сему замънить личное присутствіе не-пришедшихъ. Желаю возмогать вамъ о Господъ, возлюбленные отцы, я Ингеній пресвитеръ, Өеонъ пресвитеръ, Аммонъ пресвитеръ, пресвитеръ, Вокконъ пресвитеръ, Трифонъ пресвитеръ, Петръ пресвитеръ, Іераксъ пресвитеръ, Сарапіонъ пресвитеръ, Маркъ пресвитеръ, Птолларіонъ пресвитеръ, Гаій пресвитеръ, Діоскоръ пресвитеръ, Димитрій пресвитерь, Өирсь пресвитерь; діаконы: Пистъ діаконъ, Аполлосъ діаконъ, Серра діаконъ, Писть діаконь, Полиникь діаконь, Аммоній діаконь, Мавръ діаконъ, Ифестъ діаконъ, Аполлосъ діаконъ, Метопа діаконъ, Аполлосъ діаконъ, Серапъ діаконъ, Мелифтонгъ діаконъ, Лукій діаконъ, Григоръ діаконъ.

Тъже-къ Августову присмотрицику, и къ Филагрію, именовавшемуся тогда епархомъ египетскимъ.

Флавію Филагрію и Флавію Палладію Дуценарію Палатину присмотрщику, и Флавію Антопіну, віарху центуріона государей моихъ свътлъйшихъ епарховъ священнаго преторія отъ пресвитеровъ и діаконовъ Мареота, участка вселенской Церкви, подвъдомственвой достопочтеннъйшему Афанасію, чрезъ подписавшихся ниже сего даемъ слъдующее свидътельство.

Өеогній, Маринъ, Македоній, Өеодоръ, Урсакій и Валентъ, будто бы посланные всъми епископами, сошедшимися въ Тиръ, прибыли въ нашу область, говоря, что получили приказаніе изслъдовать нъкоторыя церковныя дъла, между прочимъ же упоминали о разбитой Господней чашъ, какъ донесъ имъ Исхиръ, котораго привели они съ собою, и который именуеть себя пресвитеромъ, тогда какъ онъ-не пресвитеръ, потому что поставленъ былъ Коллуоомъ пресвитеромъ, который присвоялъ себъ епископство, и которому въ-послъдствін на общемъ соборъ Осіею н бывшими съ нимъ епископами повельно быть пресвитеромъ, какъ былъ и прежде; а въ-слъдствіе сего в всв поставленные Коллуоомъ возвратились въ тотъже сань, въ какомъ были они прежде, почему и самый Исхиръ оказался міряниномъ; а что называетъ овъ своею церковію, то церковію никогда не было, а есть небольшій жилый домикь малолътнаго сироты, по имени Исіона. Посему-то, дали мы сіе удостовърепіе, заклиная тебя Вседержителемъ Богомъ н

Владыками нашими Константиномъ Августомъ и именитыми Кесарями, чадами его, —довести все сіе до свъдънія ихъ благочестія. Исхиръ — не пресвитеръ вселенской Церкви, не имъетъ у себя церкви, и чаша никогда не была разбиваема; но все это онъ лжетъ и вымышляетъ. Въ консульство свътлъйшихъ — Юлія Констанція, свътлъйшаго патриція, брата благочестивъйшаго Царя Константина Августа, и Руфина Альбина, въ десятый день мъсяца Тотъ.

Такъ показали пресвитеры; епископы же, прибывшіе съ пами въ Тиръ, увидъвъ заговоръ и козни, написали и засвидътельствовали слъдующее:

Сошедшимся въ Тиръ епископамъ, почтеннъйщимъ господамъ, изъ Египта прибывшіе съ Аванасіемъ епископы вселенской Церкви желають о Господъ радоваться.

(Тоже писано сими епископами къ свътлъйшему комиту Флавію Діонисію).

Думаемъ, что не безъизвъстенъ уже заговоръ, составленный противъ насъ Евсевіемъ, Өеогніемъ, Мариномъ, Наркиссомъ, Өеодоромъ и Патрофиломъ. И въ самомъ началъ всъ мы, чрезъ сослужителя нашего Афанасія, изъявляли несогласіе, чтобы въ ихъ присутствіи слушано было дъло, зная, что присутствіе не только многихъ, но и одного даже врага, можетъ произвести смятеніе и вредъ при слушаніи дъла. Ибо и вы сами знаете вражду ихъ (ж), какую возъимъли не къ намъ только, но и ко всъмъ православнымъ: потому что за Аріево безуміе и нечестивое ученіе на

<sup>(</sup>ж) Въ посланін къ Флавію: «ибо явна вражда ихъ.»

вськъ ожесточаются, всьмъ строять козни. Поелику же мы , полагаясь на истину , пожелали показать влевету, какую мелетіане вавели на Церковь; то не знаемъ, сколько покущеній дълали Евсевіевы приверженцы, чтобы опровергнуть утверждаемое нами, и какъ много прилагали старанія, чтобы слова наши были отринуты; и кто судиль безпристрастно, изъ тъхъ однивъ угрожали, другимъ наносили обиды, только бы успъть въ томъ, чего домогались противъ насъ. И, можетъ быть, богодухновенное ваше благоговъніе, почтеннайшіе господа, не знало составленнаго ими заговора (з); но полагаемъ, что теперь сталь онь явень. Ибо воть сами они явно показали сей заговоръ; потому что изъ среды себя пожелали нослать въ Мареотъ людей подозрительныхъ, чтобы, въ наше отсутствие и когда мы здъсь, привести ниъ въ смятение народъ и сдълать, что имъ было угодно. Они знали, что аріане, коллувіане и мелетіане суть враги вселенской Церкви; потому и постарались послать ихъ, чтобы, въ присутствіи враговъ, соплести противъ насъ, какія угодно имъ, козин. И здъщий мелетіане, какбы зная, что будеть производиться сіе слъдствіе, за четыре дни послали отъ себя нъсколькихъ человъкъ, а вечеромъ отправили гонцевъ (и)собрать мелетіанъ ноъ Египта въ Мареотъ, потому что вовсе никого тамъ не было, а изъ другихъ мъстъ коллувіанъ и аріанъ, и научить ихъ сделать на нась извъты. Ибо и вы знаете, самъ Исхиръ признавался

<sup>(</sup>з) Въ посланіи къ Флавію: «н, можеть быть, доброта твоя не знала заговора, составленнаго ими противъ насъ.»

<sup>(</sup>п) Въ посланіи къ Флавію: «двоихъ гонцевъ.»

предъ вами (i), что не болъе семи человъкъ было у него собрано. Итакъ, послъ того, какъ устроили они все, что хотбли, и послали людей подозрительныхъ, слышимъ мы, что, приступая къ каждому изъ васъ (к), требують они подписи, желая показать, что дъло нончено по общему вашему разсуждению (л). Сіе и побудило насъ писать къ вамъ и сообщить сіе свидътельство. И мы свидътельствуемъ, что они-противъ насъ въ заговоръ, что отъ нихъ и ради нихъ терпимъ мы козни; а также просимъ васъ, имъя въ мысли страхъ Божій и осудивъ ихъ за то, что безъ насъ посылали, кого хотъли, не подписываться (м), чтобы не могли они сказать, будто бы вами сдълано все то, что сами отъ себя злоумышляють они противъ насъ. Ибо сущимъ о Христъ прилично не человъческое чтолибо имъть въ виду, но предпочитать всему истину. Бойтесь не угрозъ, какими устращають они всякаго, и не заговора, но паче всего Бога. Если вообще слъдовало посылать въ Мареотъ; то и намъ надлежало тамъ быть, чтобы могли мы изобличить враговъ Церкви и показать чуждыхъ ей, и чтобы изслъдованіе дъла было чисто. Ибо знаете, что Евсевіевы приверженцы умыслили пустить въ-ходъ письмо, будто бы писанное противъ насъ коллуојанами, меле-

<sup>(</sup>i) Въ пословін къ Флавію: «н доброта твоя знасть, самъ Исхиръ признавался предъ тобою.»

<sup>(</sup>к) Въ посланіи къ Флавію: «къ каждому изъ епископовъ.»

<sup>(</sup>л) Въ посланін къ Флавію: •по общему ихъ разсужденію.•

<sup>(</sup>м) Въ посланін къ Флавію: «просимъ тебя, имъя въ мысли страхъ Божій и благочестивыя повельнія боголюбивъйшаго Царя, а ихъ осудивъ за то, что безъ насъ послали, кого хотвли, не потерпеть ихъ.—И сими словами оканчивается посланіе къ комиту Флавію.

тіанами и аріанами. И само собою лвио, что они, какъ враги вселенской Церкви, не скажуть о насъничего истиннаго, говорять же все противъ насъ. Но законъ Божій не позволяетъ врагу быть ни свидътелемъ, ни судіею. Посему-то, какъ обязанные дать отчетъ въ день суда, принявъ сіе свидътельство и узнавъ о составленномъ противъ насъ заговоръ, по просъбъ нашей остерегитесь дълать что-либо противъ насъ и соглашаться съ разсужденіемъ Евсевіевыхъ приверженцевъ. Ибо опять знаете, какъ говорили мы и прежде, что они—враги намъ, а нотому и Евсевій Кесарійскій издавна сталъ нашимъ врагомъ. Желаемъ превозмогать вамъ, превождельные господа́.

Сообщиль сіе Адамантій епископъ, Исхиръ, Аммонъ, ІІстръ, Тираннъ, Тавринъ, Сарапаммонъ, Элуріонъ, Гарпократіонъ, Моисей, Оптатъ, Апувіонъ, Сапріонъ, Аполлоній, Исхиріонъ, Арвевіонъ, Потамонъ, Пафнутій, Ираклидъ, Өеодоръ, Агаваммонъ, Гаій, Пистъ, Авасъ, Никонъ, Пелагій, Өеонъ, Паникувій, Ноннъ, Аристонъ, Өеодоръ, Ириней, Властаммонъ, Филиппъ, Аполлосъ, Діоскоръ, Тимовей Діопольскій, Макарій, Иракламмонъ, Кроній, Муисъ, Іаковъ, Аристонъ, Артемидоръ, Финеесъ, Псай, Ираклидъ.

И въ другой разъ писали они же:

Флавію Діонисію, свътлъйшему комиту,—въ Тиръ изъ Египта сошедшіеся епископы вселенской Церкви.

Видя много заговоровъ и козней, составляемыхъ противъ насъ по заговору Евсевія, Наркисса, Флакилла, Өеогнія, Марина, Өеодора и Патрофила, которыхъ вначалъ желали мы устранить отъ дъла, но не успъли въ томъ, — имъемъ нужду прибъгнуть къ сему удостовъренію. Ибо видимъ великое старапіе

о мелетіанахъ, а противъ вселенской Церкви въ Египтъ злоумышленіе ради насъ. Почему, сообщаємъ сіе посланіе, и просимъ тебя помыслить о Вседержитель Богь, Который хранить царство благочестивыйшаго и боголюбивъйшаго Царя Константина, и выслушаніе нашихъ дъль предоставить самому благочестивъйшему Царіо. Ибо тебв, посланному отъ его царства, когда умоляемъ его благочестіе, есть основаніе предоставить дъло ему. Не можемъ болъе сносить заговоровъ и навътовъ отъ упомянутыхъ выше Евсевіевыхъ приверженцевъ; а потому и просимъ предоставить дъло благочестивъйшему и боголюбивъйшему Царю, предъ которымъ можемъ объяснить и церковныя, и собственныя свои, права; ибо увърены, что благочестіе его, выслушавъ, насъ не осудитъ. Посему, еще заклинаемъ тебя Вседержителемъ Богомъ, а также благочестивъйшимъ Царемъ, въ теченіе многихъ лътъ, всегда побъдоноснымъ и наслаждающимся адравіемъ вивств съ чадами благочестія его, -- ничего болъе не дълать, и не дозволять себъ-дъла наши на соборъ приводить въ какое-либо движеніе, но выслушаніе опыхъ предоставить его благочестію. Тоже самое объявили мы и господамъ православнымъ епископамъ.

Получивъ это, Александръ, Оессалоннкійскій Епископъ, писалъ Діонисію комиту слъдующее:

Владыкъ моему Діонисію - Епископъ Александръ.

Вижу, что противъ Аванасія составленъ явный заговоръ, потому что всъхъ, кого устранялъ онъ (не знаю, что съ ними сдълалось), пожелали послать, не давъ знать о томъ намъ; было же опредълено—

сообща разсудить о томъ, кого нужно послать. Итакъ, носовътуй, чтобы не было чего сдълано опрометчиво. потому что пришли ко мив въ смятеніи, говорять, что звъри уже скачутъ, и готовы сдълать нападеніе; дошель слухъ, что посланы какіе-то Іоанномъ; онасно, чтобы не упредили состроить, какія имъ угодно, козни. Ибо знаешь, что коллуоіане, какъ враги Церкви, также аріане и мелетіане, всъ ставъ нежду собой едпнодушными, могутъ причинить великое зло. Поэтому, разсуди, что-лучше, чтобы не вышло чего непріятнаго, и не пала на насъ вина,будто бы судпли мы не по правдъ. Да и они особенно подозръвають, чтобы посъщающие тъ церкви, которыхъ епископы здъсь, не привели въ страхъ н въ смятение всего Египта, какъ предавшиеся мелетіанамъ; потому что, сколько видимъ, такъ и дълается по большей части.

При этомъ Діонисій комить Евсевіевымъ приверженцамъ писалъ слъдующее:

Что говориль я недавно государю моему Флакиллу, то и вышло; а именно, Аоанасій принесь жалобу, говоря, что посланы ть, кого онъ устраняль, и онъ вопість, что его обижають и притьсняють. То-же самое писаль и владыка души моей Александрь. А чтобы знали вы, что писанное ко мнъ его добротою—справедливо,—приложиль я сіе вамъ для прочтенія. Припомните также, что и прежде много писано; потому что писаль я доброть вашей, годудари мои, что посылаемыхъ надлежить посылать по общему разсужденію и опредъленію. Итакъ, смотрите, чтобы

сдъланное не подверглось обвиненію, и желающимъ обвинять насъ не подано было повода къ справедливому порицанію. Не должны быть обременяемы какъ обвинители, такъ и обвиняемые. Думаю же, что не малый будетъ поводъ къ нашему порицанію, — когда окажется, что государь мой Александръ не одобряетъ сдъланнаго.

Дъла шли такимъ образомъ, и мы удалились отъ нихъ, какъ отъ соборища преступниковъ (Гер. 9, 2.); потому что дълали они, что хотьли. А что сдъланное одностороннимъ образомъ не имъетъ никакой силы, -- это не безъизвъстно всякому человъку. И Божественный законъ повелъваеть, и блаженный Апостолъ, терпя подобный навътъ и представъ на судъ, требовалъ, говоря такъ: подобаше от Асіц Іудеямъ предъ тя пріити и глаголати, аще имуть что (Дъян. 24, 19.). И поелику тогда іуден хотыли составить такой-же навътъ, какой теперь враги сіп сдълали противъ насъ, то и Фистъ сказалъ: нъсть обычай Римляномъ выдати человъка коего, прежде даже оклеветаемый не имать предъ лицемь клевещущихь, и мъсто отвъта пріиметь о своемь согръшенін (Дъян. 25, 16.). Но Евсевіевы приверженцы и законъ осмълились нарушить, и стали неправдивъе неправедныхъ; потому что стали дъйствовать отдъльно, но когда, въ присутстви нашемъ, почувствовали свое безсиліе, тогда уже удалившись, подобно іудеямъ, составили отдъльное совъщаніе, чтобы насъ погубить и ввести ересь,

подобно тому, какъ іудеп просилп Варавву. И сами они признались, что все сіе сдълано ими для этой цъли.

Хотя и сего достаточно для всякаго оправданія; однакоже, чтобы еще болъе обнаружились и пхъ лукавство и свобода истины, нимало не тягостно-и еще напомянуть и показать, что они дъйствовали сами противъ себя, и какъ распорядившіеся въ темнотъ, въ собственныхъ своихъ дълахъ находили себъ преткновенія, и, желая умертвить насъ, сами себъ наносили язвы, какъ бъщеные. Производя слъдствіе о тапиствахъ, допрашивали іудеевъ, допытывались у оглашенныхъ: «гдъ вы были, когда пришелъ Макарій и опровергъ трапезу?» Онп отвъчали: «мы были внутри». Слъдовательно, приношенія не было, если оглашенные были внутри. Потомъ, написавъ всюду, что Макарій вошель и все ниспровергь, когда пресвитеръ стоялъ и совершалъ приношеніе, допрашивали, кого хотъли: «гдъ быль Исхиръ, когда явился Макарій»? И они опять отвъчали: « онъ лежалъ больный въ келлін». Слъдовательно, лежавшій не предстояль, и лежавшій въ келлін больнымъ не совершалъ приношенія. Сверхъ сего, когда Исхиръ сказалъ, что Макаріемъ сожжены книги, — подученные свидътели сказали, что ничего подобнаго не было, но что Исхиръ лжеть. И удивительно то, что, написавъ опять всюду, будто бы скрыты нами люди, которые могли бы стать свидътелями, ихъ-же лвившихся къ нимъ допрашивали, и не устыдились, видя, что сами себя во всъхъ отношеніяхъ показывають клеветниками и наединъ дъйствующими, какъ хотятъ. Хотя подавали они намеки свидътелямъ, спархъ грозилъ,

а вопны наносили удары; впрочемъ, Господь открылъ истину, и обнаружилъ, что они—клеветники. Потому, и судебныя записи скрыли, п сами у себя удержали ихъ, а писавщимъ велъли ихъ уничтожить и вовсе никому не сообщать. Но и въ семъ не успъли; потому что писалъ ихъ тотъ Руфъ, который теперь спенулаторомъ въ Августаліанъ, и можетъ свидътельствовать. Евсевіевы же приверженцы чрезъ свонхъ послали ихъ въ Римъ, а Юлій Епископъ переслалъ ихъ ко мнъ. И теперь выходятъ они изъ себя; потому что имъемъ у себя и читаемъ тъ записи, которыя хотъли они скрыть.

Устронвъ сіе и подобное тому, вскоръ обнаружили они и причину, по которой такъ поступали. Ибо, ущедши, взяли съ собою аріанъ въ Іерусалимъ, и тамъ приняли ихъ въ общеніе, написавъ о нихъ посланіе, котораго вотъ начало и одна часть:

Святый соборъ, по благодати Божіей созванный въ Іврусалимъ, Церкви Божіей въ Александрін и всъмъ, сущимъ въ Египтъ, Опвандъ, Ливіи, Пентаполъ и въ цълой вселенной, епископамъ, пресвитерамъ и діаконамъ желаетъ о Господъ радоваться.

Всъмъ намъ, сощедшимся вмъств изъ разныхъ епархій на великое торжество, какое совершили при освященіи храма на мъств спасительныхъ страданій, Царю всяческихъ Богу и Христу Его уготованнаго тщанісмъ боголюбивъйшаго Царя Константина, благодать Божія устроила еще большую радость. Самъ боголюбивъйшій Царь собственнымъ своимъ писанісмъ нобудивъ къ тому, чему и быть надлежало, изъ Церкви Божіей изгнавъ всякую зависть и, какъ можно далъе, отразивъ всякую ненависть, какою раздъляемы

были члены Божіи, повельль съ простымъ и мирнымъ сердцемъ принять аріанъ, которыхъ ненавистница добра—зависть нъсколько времени заставляла быть внъ Церкви. Боголюбивъйшій Царь засвидътельствовалъ письмомъ и правоту въры сихъ людей, какую и самъ одобрилъ, допытавшись у нихъ и выслушавъ, о чемъ спращивалъ ихъ своимъ живымъ голосомъ, и сдълалъ явною для насъ, присовокупивъ къ письму своему письменное изложеніе православія сихъ людей.

Кто же, слыша сіе, не усмотрить туть заговора? Не скрыли они того, что сдълали, или, можеть быть, и не-хотя исповъдали истину. Ибо если я воспрещаль аріанамъ вступленіе въ Церковь, и когда составленъ противъ меня заговоръ, -- они приняты: что вное значить сіе?-Не то ли, что ради аріанъ произошло все сіе, и для того только все дълали противъ меня, для того выдумано разбитіе чаши, умерщвленіе Арсенія, чтобы ввести нечестіе въ Церковь, а не быть имъ осужденными, какъ еретикамъ? Объ этомъ именно прежде съ угрозами писалъ мнъ Царь. И не устыдились они писать подобныя вещи и утверждать, что право мудрствують тв, которыхъ предалъ анаоемъ цълый вселенскій Соборъ. Сін люди, готовые все говорить и дълать, не убоялись-въ-тайнъ, сколько могли, дъйствовать вопреки. Награда же за клевету еще болъе показываеть ихъ лукавство и злочестивое намъреніе. Мареотъ, какъ сказано прежде, есть мъсто подвъдомственное Александрін; въ семъ мъсть никогда не было ни епископа, ни хорепископа; 20 T. XYII.

напротивъ того, церкви онаго подчинены Епископу Александрійскому; каждый же пресвитеръ имъетъ у себя весьма большія селенія, въ числь десяти и больше. Селеніе, гдъ живеть Исхирь, есть самое малое и малолюдное, такъ что и церкви въ немъ не было, а находилась она въ ближайшемъ селеніп. Однако же, человъка, который въ этомъ селенін не быль пресвитеромь, вопреки древнему преданію, вздумали наименовать епископомъ. Хотя сами знали несообразность сію; впрочемъ, побуждаемые объщаніями за клеветничество, осмълились и на сіе, только бы этоть вселукавый человъкъ, оставшись не вознагражденнымъ, не высказалъ истины и не обнаружиль лукавства Евсевіевыхъ приверженцевъ. Безъ всякаго сомитнія, нътъ у него ни церкви, ни людей, ему подчиняющихся; напротивъ того, какъ пса, гонять его всь: однако же, (такъ какъ все имъ возможно) домоглись они, что и Царь предписалъ Каеоликосу-быть у него церкви, чтобы, имъя у себя церковь, казался достойнымъ въроятія въ томъ, что утверждаль о чашт и о трапезв. Даже сдвлали, что вскоръ наименованъ онъ епископомъ; потому что, не имъя у себя церкви, и не будучи вовсе пресвитеромъ, оказывался клеветникомъ и выдумавшимъ все отъ себя. Конечно же, когда никто не подчиняется ему ни изъ народа, ни изъ своихъ, -- сохраняетъ онъ у себя какъ пустое именованіе, такъ и недъйствительное письмо, въ обличение его самого и Евсевиевыхъ приверженцевъ лукаваго предпріятія, показывая слъдующее

## письмо каноликоса.

Флавій Имерій сборщику податей въ Мареотъ желаеть радоваться.

Поелику пресвитеръ Исхиръ просилъ благочестіе вашихъ Владыкъ Августовъ и кесарей о построеніи церкви на мъстъ мира въ Ссконтаруръ; то божественность ихъ повельла, какъ можно скоръе, сіе выполнить. Итакъ, прочитавъ списокъ съ божественнаго посланія, съ должнымъ уваженіемъ при семъ прилагаемый, и составленные при моемъ священнольпіи записи, в немедленно сдълавъ изъ нихъ выписки, позаботиться сіе внести, куда слъдуетъ, чтобы божественно предписанное могло быть приведено къ концу.

Такъ они выдумывали и слагали заговоры. А я, прибывъ, показалъ Царю неправды Евсевіевыхъ приверженцевъ, потому что самъ онъ повелълъ быть собору, и его комитъ открывалъ оный. Царь, выслушавъ и сильно тронутый, написалъ слъдующее:

Побъдитель Константинъ великій, Августь,— Епископамъ, сошедшимся въ Тиръ.

Не знаю, каковы — опредъленія вашего собора, сдъланныя среди мятежа и бури. Но кажется, что истива обезображена какимъ-то возмутптельнымъ безпорядковъ; потому что по взаимному раздору съ ближении, который по волъ вашей остается у васъ непреодолимымъ, не обращали вниманія на то, что угодно Богу. Да будетъ же дъломъ Божія Промысла, обнаруживъ, разсъять худыя слъдствія сего раздора, и ясно намъ показать, приложили ли вы, сошедшись

Digitized by Google

вивств, какое-либо попечение объ истинь, и точно ли опредъленія ваши сдъланы безъ всякой угодливости и вражды. Посему, хочу, чтобы всъ вы съ поспъшностію собрались къ моему благочестію, и сами объяснили законность вами сделаннаго. А по какой причинъ призналъ я справедливымъ написать вамъ о семъ, и письмомъ симъ приглащаю васъ къ себъ, -- узнаете изъ послъдующаго. Когда вступилъ я въ соименный мнъ и благоденствующій отечественный градъ Константиновъ, -- случилось же мив бхать тогда на конъ: тогда вдругъ Епископъ Аоанасій среди улицы, съ нъкоторыми другими, при немъ бывшими, такъ неожиданно явился предо мною, что былъ причиною изумленія. Свидътель въ томъ-всевидящій Богъ, что съ перваго взгляда не могъ бы я узнать его, кто-онъ, если бы нъкоторые изъ моихъ на вопросъ мой-разсказать дъло, какъ следуеть, не известили, кто-онъ, и какую терпить обиду. Я ничего не сказаль ему въ это время, и не вступиль въ разговоръ. Когда же сталь онъ просить выслушать его, а я отказывался и едва не велълъ удалить его отъ себя: тогда съ великимъ дерзновеніемъ не иного чего потребоваль себъ отъ меня, а только вашего прибытія, чтобы въ ващемъ присутствіи могъ онъ принести жалобу на все, что претерпълъ. Поелнку показалось мнв сіе справедливымъ и приличнымъ времени: то съ охотою вельль я написать къ вамъ сіе, чтобы всъ вы, составлявшіе соборъ, бывшій въ Тиръ, безъ отлагательства поспъщили въ станъ нашей снисходительности, доказать на самомъ дълв чистоту и нестроптивость вашего суда предо мною, искреннимъ Божіимъ служителемъ, чего и вы отрицать не станете. Ибо, ради моего служенія Богу, повсюду водворяется миръ, и имя Божіе искренно благословляется самыми варварами, которые донынъ ве знали истины; явно же, что не познающій истины ве познаетъ и Бога. Впрочемъ, какъ сказалъ я, варвары чрезъ меня, искренняго Божія служителя, познали теперь Бога и научились благоговъть предъ Нимъ, на самомъ дълъ ощутивъ, что Онъ во всемъ защищаеть меня и промышляеть о мнв; почему, и зваютъ наипаче Бога, и, изъ страха предо мною, благоговьють и предъ Нимъ. А мы, которые, повидимому, хвалимся святыми тайнами Его благоволенія (не скажу: хранимъ ихъ), мы, говорю, не иное что дълаемъ, какъ клонящееся къ разномыслію и ненависти и, просто сказать, служащее къ пагубъ человъческаго рода. Но, какъ сказано, поспъшите ко мнъ, постарайтесь прійдти скорте, въ той увтренности, что встми силами домогаюсь успъха въ томъ, чтобы сіе превиущественно было соблюдаемо непреложно по закону Божію, и не могли прикоснуться къ сему ни порицаніе, ни какая-либо худая слава, когда будуть разсъяны, въ-конецъ сокрушены и совершенно уничтожены враги закона, которые, прикрываясь святымъ вменемъ, даютъ мъсто многовиднымъ и разнымъ хуламъ.

Приверженцы Евсевіевы, узнавъ о семъ и сознавая, что нии сдълано, другимъ епископамъ воспрепятствовали идти, а прибыли только сами: Евсевій, Феогній, Патрофиль, другой Евсевій, Урсакій и Валенть, и не говорили уже о чашъ и объ Арсеніъ, потому что не достало у нихъ смълости, но, выдумавь другое обвиненіе, касающееся Царя, сказали

самому Царю, будто бы Аоанасій грозплся остановить вывозъ жавба изъ Александрін въ его отечественный городъ; и это слышали бывшіе при томъ Епископы—Адамантій, Анувій, Агаоаммонъ, Арвеоіонъ и Петръ; тоже доказываль и гнъвъ Царевъ. Ибо Царь, писавшій такимъ образомъ и осуждающій вхъ неправду, какъ скоро выслушалъ такую клевету, немедленно воспламенился, и вмъсто того, чтобы выслушать меня, послаль въ Галлію. Но и этимъ еще болъе доказывается ихъ лукавство. Ибо блаженной намяти Константинъ младшій, возвращая меня въ отечество и припомнивъ, что писано было его отцемъ, самъ написалъ слъдующее:

Константинъ Кесарь — чадамъ вселенской Церкви града Александріи.

Не скрыто, думаю, отъ въдънія вашего священнаго ума, что истолкователь достопокланяемаго закона Аванасій для того на-время посланъ въ чтобы, - когда лютость кровожадныхъ и непріязненныхъ враговъ его угрожала опасностію священной главъ его, по развратности людей негодныхъ, -- не понесь онь неизпълимаго зла. Въ посиъяніе сей лютости изхищенъ онъ изъ челюстей окружавшихъ его враговъ, и ему велъно жить у меня, такъ что въ этомъ городъ, въ которомъ проживаль онъ, имълъ у себя въ пзобиліи все необходимое, хотя преименитая добродътель его, увъренная въ Божіей помощи, ни во что вмъняетъ бремена и болъе суровой судьбы. Такъ и Владыка нашъ Константинъ Августъ, родитель мой, въ угождение особенно вашему любвеобильному благочестію, самъ уже намъревался возвратить сего Епископа на свое мъсто; однако же, застигнутый человъческимъ жребіемъ, отшелъ на покой прежде исполненія своего желанія, и потому, я почелъ справедливымъ по преемству выполнить намъреніе блаженной памяти Царя. Когда Аванасій явится предъващими взорами: тогда узнаете, въ какомъ былъ онъ уваженін. И неудивительно, если я сдълалъ что-нибудь въ его пользу; потому что къ сему подвигли и склонили душу мою и представленіе о вашей къ нему любви, и наружный видъ такого мужа. Божій Промысль да сохраняеть васъ, возлюбленные братія! Дано въ Триверахъ, въ 15 день іюльскихъ Календъ.

Воть причина, по которой сослань я быль въ Галлію. Кто же не усмотрить въ семъ и намъреніе Царя, и убійствъ жаждущую душу въ Евсевіевыхъ приверженцахъ?-- Царь для того сдълаль это, чтобы они не замыслили еще большаго; потому что просто выслушаль дело. Таковы поступки Евсевіевыхъ приверженцевь, и таковы козни составленнаго противъ меня заговора! Кто же не скажеть, видя сіе, что для меня ничего не сдълано изъ милости, но справедливо и по надлежащему такое множество епископовъ писали за меня такимъ образомъ, и каждый особо, и всъ вмъсть, клевету же враговъ предали осужденію? Кто не скажеть, вникнувь во все это, что Валенть и Урсакій обвинили себя по справедливости и, раскаяваясь, писали такимъ образомъ противъ самихъ себя, ръшившись-лучше не надолго понести стыдъ, нежели въчно терпъть наказаніе, опредъленное клеветникамъ?

Посему, справедливо и по церковному поступили сослужители наши въ томъ, что, когда иные дело сіе признавали сомнительнымъ, и принуждали уничтожить въ пользу мою сдъланное опредъленіе, --- согласились они все терпъть, и ръшились лучше на заточеніе, только бы не видъть нарушенными опредъленія столькихъ епископовъ. Итакъ, если бы злоумышлявишимъ противъ меня и желавшимъ ипспровергнуть служившее въ мою пользу безъ разсужденія воспротивились истинные епископы, или, если бы это были люди незначительные, а не предстоятели знаменитыхъ городовъ и главы столь многихъ Церквей: то можно было бы подозръвать, что и теперь опять упорствують они, дъйствуя изъ угодливости. Когда же и на доказательствахь они основывались, и претерпъли заточевіе, и въ числъ ихъ находится Ливерій, Епископъ Рима, который, хотя не до конца теритыть скорбь заточенія, однако же, два года пребыль въ изгнаніи, зная о заговоръ противъ меня, когда въ томъ-же числъ-и великій Осія, и всь епископы Италін, Галлін, Испаніи, Египта, Ливіи, Пентаполя (пбо, хотя Осія, убоявшись не надолго угрозъ Константіевыхъ, повидимому, не противоръчиль имъ; однако же, насилія и самовластительство Константіевы, весьма многія оскорбленія и побои показывають, что не по признанію меня виновнымъ, но по немощи человъческой, не перенеся побой, уступиль онъ имъ на-время); въ такомъ случат справедливо-уже встмъ, удостовъривщимся въ дълъ, возненавидъть неправду и сдъланное миъ насиліе и возгнушаться ими, особливо, когда доказано, что потерпълъ я сіе не по ниому чему, но по нечестию аріанъ.

Посему, если кто хочеть узнать мои дъла и клевету Евсевіевыхъ приверженцевь; то пусть прочтеть написанное въ пользу мою, и будетъ имъть не одного, не двухъ, или трехъ свидътелей, но великое число епископовъ, и изъ нихъ пусть изберетъ опять въ свидътели Ливерія, Осію и сущихъ съ ними, которые, видя, что дълается противъ меня, согласились-лучше все претерпъть, нежели измънить истинъ в опредълению, сдъланному въ мою пользу, и поступили въ этомъ, водясь прекраснымъ и святымъ разсужденіемъ. Ибо, что они претерпъли, то доказываеть нужду, какую терпъли и другіе епископы, а вмъсть служить памятникомъ и позорною надписью аріанской ереси и лукавству клеветниковъ, а также начертаніемъ и уставомъ для будущихъ родовъ, -- какъ подвизаться за истину до смерти, отвращаться отъ аріанской христоборной ереси — этого антихристова предтечи, и не довърять тъмъ, которые предпріеммоть говорить противъ насъ; потому что достовърдостаточнымъ служить свидътельствомъ оправдывающій насъ приговоръ такихъ и столькихъ ешископовъ.

## 7. ПОСЛАНІЕ

о томъ, что Соборъ Никейскій, усмотръвъ коварство Евсевіевыхъ приверженцевъ, опредъленіе свое противъ аріанской ереси изложилъ приличнымъ образомъ и благочестно.

Хорошо поступиль ты, извъстивъ меня о бывшемъ у тебя состязаніи съ защищавшими Аріево дъло, въ числъ которыхъ находились и нъкоторые изъ Евсевіевыхъ друзей, а большая часть была изъ братій, мудрствующихъ по-церковному. Почему, нохвалиль я твою христолюбивую трезвенность, прекрасно обличившую злочестіе сей ереси, подивился же ихъ безстыдству; потому что и теперь, когда показаны нетвердость и суетность аріанскихъ умствованій, даже осужденные всъми за свою во всемъ злонамъренность, послъ всего этого, ропшуть они, подобно іудеямъ, говоря: для чего сошедшіеся въ Никен Отцы употребили не изъ Писанія взятыя реченія: от сущности и: единосущный. И ты, какъ человъкъ ученый, доказалъ, что они, прикрываясь этимъ, не болъе, какъ пустословять; они же, выдумывая предлоги, не дълають ничего необычайнаго для ихъ злоумія; потому что такъ-же разнообразять и мъняють свою мысль, какъ хамелеоны-цвъть: обличаемые красивють, допрашиваемые приходять въ затрудненіе, и потомъ съ безстыдствомъ выставляють пустыя отговорки. А если кто уличить ихъ и въ этомъ, мучатся, пока не выдумають чего небывалаго, и. по слову Писанія, помышляють суетная (Іезек. 11, 2.), чтобы только остаться нечествующими.

Таковое ихъ усиліе не иное что есть, какъ явный признакъ ихъ неразумія, и какъ сказалъ я выше, подражаніе іудейскому злонравію. Ибо и іуден, обличаемые Истиною, когда не могли противиться, представляли предлоги, говоря: кое Ты твориши знаменіе, да видимь и втру имемь Тебть, что дълаеши (Іоан. 6, 30.)? Между тъмъ стольно было знаменій, что сами они говорили: что сотворимь? яко человъкъ сей многа знаменія творить (Іоан. 11, 47.). Мертвые воскресали, хромые ходили, сленые прозирали, прокаженные очищались, вода претворялась въ вино, пятью хлъбами насытились пять тысящъ человъкъ: всъ дивились и покланялись Господу, признавая въ Немъ исполненіе пророчествъ, исповъдуя, что Онъ-Богъ, Божій Сынъ; одни только фарисен, хотя видимыя знаменія были свътлье солнца, все еще, какъ невъжды, оставались недовольными н говорили: почему Ты, человько сый, твориши Себе Бога (Іоан. 10, 33.)? О несмысленные и подлинно слъпотствующіе умомъ! Имъ напротивъ сего надлежало сказать: почему Ты, Богъ сый, сталь человъкомъ?-- Ибо дъла показывали, что Онъ-- Богъ. Такъ надлежало сказать, и почтить благость Отпа и подивиться Его о насъ домостроительству. Но они не сказали сего, даже не хотъли видъть того, что совершалось, или и видели правда, потому что по веобходимости должны были смотръть на сіе, -- но опять, міняясь въ мысляхь, роптали: для чего въ субботу изцъляеть разслабленнаго, и въ этотъ день сльному отъ рожденія возвращаенть зръніе? И сіе опять было только однимъ предлогомъ и однимъ ропотомъ; ибо, когда Господь и въ иные дни изцълялъ всякъ недугъ и всяку язю (Мато. 4, 23.), — они обыкновенно порицали Его, и лучше хотъли подозръвать въ безбожіи, именуя веельзевуломъ (Марк. 3, 22.), нежели отречься отъ собственнаго своего лукавства. И хотя Спаситель такъ многочастно и многообразно открывалъ Свое Божество, и всъмъ благовъствовалъ объ Отцъ, тъмъ не менъе, какбы стараясь противу рожна прати (Дъян. 9, 5.), буесловя, противоръчили они, только бы, по слову Божественной притчи, вины ища отлучитися отъ истины (Притч. 18, 1.).

Такъ лукавствующіе тогда и отрицающіеся Господа іудеи по справедливости стали внъ законовъ и даннаго отцамъ обътованія. И нынъ іудействующіе аріане, по моему мнънію, въ одинакомъ находятся расположеніи съ Каіафою и съ тогдащними фарисеями. Примъчая, что ересь ихъ не имъетъ въ себъничего благовиднаго, придумываютъ предлоги, спрашивая: почему написано то, а не это? И не дивись, что теперь ухищряются они въ этомъ; въ скоромъ времени прибъгнутъ къ поруганіямъ, а послъ сего начнутъ угрожать спирою и тысященачальникомъ; въ этомъ состоитъ мнимая твердость ихъ зловърія. Отрицаясь Божія Слова, справедливо стали они скудными во всякомъ словъ.

Поэтому, зная сіе, на ихъ вопросы не далъ бы я никакого отвъта; но поелику твоя любовь изъявила желаніе знать, что сдълано на Соборъ; то не замедиль я, но вскоръ объявиль, какъ тогда происходило дъло, кратко показавъ, въ какой мъръ аріанская ересь лишена благочестнаго образа мыслей.

Аріане вымышляють только пустые предлоги, и смотри самъ ты, возлюбленный, не дъйствительно ли такъ. Если, по причинъ всъяннаго въ нихъ діаволомъ зломыслія, твердо полагаются на то, что изобрътено ими худаго; то пусть оправдаются въ томъ, за что обвинены и признаны они еретиками, и тогда уже возражають, если могуть, на сдъланныя противъ нихъ опредъленія. Уличенный въ убійствъ, или въ прелюбодъяніи, послъ суда не инъетъ права возражать на приговоръ судін, почему выразнася онъ такъ, а не другимъ образомъ; и это возраженіе не освобождаеть осужденнаго, но еще болве увеличиваеть вину его за безразсудство и дерзость. Поэтому, и они, --или пусть докажуть, что образь ихъ мыслейблагочестенъ; потому что были они обличены, и прежде не жаловались, обвиненнымъ же не иное что следуеть делать, какъ-оправдываться; или, ежели нечиста-ихъ совъсть, и сами видять свое нечестіе, то пусть не возражають на то, чего не знають, чтобы не понести имъ сугубаго зла: и обвиненія за нечестіе, и порицанія за невъжество. Но лучше пусть любознательно изследують дело, чтобы, дознавь, чего не знали прежде, омыть имъ нечестивый свой слухъ струями истины и догматами благочестія.

Такъ было и на Никейскомъ Соборъ съ приверженцами Евсевіевыми. Поелику упорно стояли они и покушались богоборствовать; то, хотя все предлагаемое ими исполнено было злочестія, однако же собравшіеся епископы (которыхъ было болъе или менъе трехъ сотъ) (е) кротко и человъколюбиво потребо-

<sup>(</sup>е) Вторый всеменскій Константинопольскій Соборъ опредвлениве показываеть число бывшихъ на Никсиск. Соборъ Отцевъ, именно: 318. Смотр. Прав. 1.

вали у нихъ, представить основание и благочестныя доказательства на то, что они предлагали. Поелику же, едва начавъ говорить, подвергались осуждению, и начинали препираться между собою; то, видя великую несостоятельность своей ереси, оставались они безмольными, и молчаніемъ своимъ сознавались, что стыдятся своего зловърія; а потому, епископы, осудивъ, наконецъ, придуманныя ими реченія, вопреки имъ, въ настоящемъ видв изложили здравую и церновную въру. И когда изложение сіе подписано было всъми,-и Евсевіевы приверженцы подписались къ тъмъ реченіямъ, на которыя нынъ дълають они возраженія, разумыю же реченія: отъ сущности, единосущный, и: Сынъ Божій-не тварь, или произведеніе, и не что-либо изъ сотвореннаго, а напротивъ того, есть Слово, рожденіе отъ сущности Отчей. И что странно, - Евсевій, Епископъ Кесаріи Палестинской, за день отрицавщійся, а въ-последствіи подписавшій изложеніе сіе, писалъ Церкви своей, утверждая, что это-въра Церкви и преданіе Отцевъ, и тъмъ ясно показаль всъмъ, что прежде были они въ заблужденін, и напрасно упорствовали противъ истины. Ибо, если и стыдился тогда употреблять сіи реченія, и какъ хотълъ, оправдывался предъ Церковію; то въ посланіи, не отрекшись отъ словъ: единосущный и: от сущности, явнымъ образомъ хочеть выразить нами сказанное. И необычайное нъчто случилось съ нимъ. Какъ оправдывающійся, обвиняль уже онъ аріанъ, что, написавъ: Сынъ не имълъ бытія, пока не рожденъ, не хотъли признавать бытіе Сына даже до рожденія по плоти. Знасть о семь и Акакій, если только и онъ, устрашившись нынъщнихъ обстоятельствъ, не станетъ лицемъритъ и не отречется отъ истины. Посему, приложилъ я въ концъ Евсевево посланіе, чтобы изъ онаго увидътъ тебъ небагодарность къ своимъ учителямъ сихъ христоборцевъ, и еще болъе Акакія. Поэтому, не погръщаютъ м они, даже замышляя только противоръчить столь живому и вселенскому Собору? Не беззаконно ли воступаютъ, осмъливаясь противиться справедливымъ опредъленіямъ, сдъланнымъ противъ аріанской ереси и засвидътельствованнымъ тъми самыми, которые прежде учили ихъ нечествовать?

Если же Евсевіевы сообщники послъ своей подшеси перемънились, и какъ псы, возвратились на свою биевотину нечестія; то не тъмъ ли паче прекословящіе теперь достойны ненависти за то, что, жертвуя другимъ свободою души своей, вождями ереси пожемали имъть ихъ именно, то есть людей, какъ сказалъ lаковъ, двоедушныхъ, неустроенныхъ во встах путъх ихъ (Іак. 1, 8.), которые держатся не одинакаго образа мыслей, но мъняются въ ономъ такъ и ниаче, и нынъ одобряють, что говорять, чрезъ нъсколько же времени охуждають, что говорили, и опять хвалять, что недавно хулили. А это, по сказанвому въ книгъ Пастырь, есть діавольское порожденіе н признакъ болъе корчемниковъ, нежели учителей. Ибо вотъ подлинно ученіе и вотъ признакъ истинныхъ учителей, канъ предали Отцы, -- согласно между собою исповъдывать одно и тоже п не входить въ споры ни другъ съ другомъ, ни съ своими Отцами. А которые не такъ расположены, тахъ скоръе можно назвать негодными, нежели истинными, учителями. Посему, язычники, не признающіе одного и того-же,

но разногласящіе другь съ другомъ, не имъють истиннаго ученія, а святые и дъйствительные проповъдники истины одинъ съ другимъ согласны и не разиствують между собою. Ибо хотя и въ разныя времена были они, но всв взаимно стремятся къ одному и тому-же, будучи пророками единаго Бога и согласно благовъствуя единое слово. Чему училь Монсей, то соблюдаль Авраамь; а что соблюдаль Авраамъ, то знали Ной и Енохъ, различая чистое и нечистое, и благоугождая Богу. И Авель сталь мученикомъ, зная, чему наученъ былъ отъ Адама; тогда какъ Адамъ наученъ Господомъ, Который, пришедъ вы кончину въковь, во отметание гръха (Евр. 9. 26.), сказаль: заповъдь не новую даю вамъ, но древнюю, которую слышали сначала. А потому, наученный Имъ блаженный Апостоль Павель, начертывая церковныя правила, желаль, чтобы и діаконы не были двоязычны (1 Тим. 3, 8.), а тъмъ паче епископы; дълая же выговоръ Галатамъ, вообще выразплся такъ: Аще кто вамь благовъстить паче еже пріясте, анавема да будеть. Якоже предрекохомь, и паки глаголю: но и аще мы, или Ангель сь небесе благовъстить вамь паче еже пріясте, анавема да будеть (Галат. 1, 8. 9.). Поелику же говорить сіе Апостоль; то и они, или пусть подвергнуть анаоемъ Евсевіевыхъ сообщинковъ, которые мъняются въ мысляхъ и говорять иное, нежели къ чему подписались, или, если знають, что подписались они справедливо, пусть не ропщуть на такой Соборъ. Если же ни того ни другаго не дълаютъ они; то явно носятся всякимъ вътромъ и волненіемъ, и не собственными своими, но чужими, увлекатотся

инънілин. А если они таковы; то не заслуживають въроятія и теперь, когда представляють подобные предлоги. Да перестануть же охуждать то, чего не знають; а можеть быть, и не умъя различить, просто называють они лукавое добрымь, доброе-лукавымь, п горькое почитають сладкимь, сладкое же-горькимъ. И именно хотятъ, чтобы имъло силу, что по суду признано худымъ и отвергнуто, а что справедливо опредълено, то усиливаются оклеветать. Посему, какъ намъ не должно уже было давать въ этомъ какой-либо отчетъ и отвъчать на пустые ихъ предлоги, такъ имъ надлежало не упорствовать болъе, но согласиться на то, къ чему подписались вожди ихъ ереси, когда знаютъ, что происшедшая послъ того перемъна мыслей въ Евсевіевыхъ сообщникахъподозрительна и элонамъренна. Подписаться, имъя возможность сколько нибудь оправдать себя, - это подлинно показываеть, какь злочестива-аріанская ересь; ибо не подписались бы прежде, если бы не осудили ересь, и не осудили бы прежде, если бы не устыдились, со всъхъ сторонъ приведенные въ затрудненіе; почему, перемъна имслей обличаеть упорство въ нечестіи.

Поэтому, какъ сказано, и имъ надлежало оставаться въ поков; но, поелику спльны они въ безстыдствъ, и думаютъ, можетъ быть, что сами они въ состояни—лучше тъхъ защитить діавольское сіе злочестіе; то, хотя въ первомъ, писанномъ къ тебъ, посланіи изложилъ я пространное на нихъ обличеніе, однако же, и теперь, занявшись сими, какъ и тъми, подвергнемъ подробному изслъдованію все, что ни говорять они.

T. XIII. 21

**1160 и теперь обнаруживается их**ъ не здравая, но какая-то бъсовская ересь.

Итакъ, говорятъ они, какъ и тъ полагали и осиъливались утверждать: «Не всегда — Отецъ; не всегда — Сынъ; Сынъ не имълъ бытія, пока не рожденъ, но и Онъ пришелъ въ бытіе изъ несущаго; потому, Богъ не всегда былъ Отцемъ Сыну; когда пришелъ въ бытіе и созданъ Сынъ, тогда и Богъ сталъ именоваться Отцемъ Его; потому что Слово есть тварь и произведеніе, и по сущности чуждо и не подобно Отцу; Сынъ не по естеству и не истинное Отчее Слово, не единственная и не истинная Отчая Премудрость; но, будучи тварію и однимъ изъ произведеній, не въ собственномъ смыслъ именуется Словомъ и Премудростію. Ибо и Онъ, подобно какъ и все, приведенъ въ бытіе словомъ, сущимъ въ Богъ; а посему, Сынъ— и не истинный Богъ».

Но я и ихъ намъренъ сперва спросить о семъ: что такое—вообще сынъ? и какое значеніе сего имени?—чтобы хотя чрезъ это могли они понять утверждаемое ими.

Божественное Писаніе показываеть намъ двоякое разумьніе сего имени: — Одно прилагаемое кътьмь, о которыхъ Моисей говорить въ законь: аще послушаете гласа Господа Бога вашего, еже хранити вся заповъди Его, яже Азъ заповъдую тебъ днесь, творити доброе и угодное предъ Господемъ Богомъ твоимъ, сынове есте Господа Бога нашего (Второз. 13, 18. 14, 1.). Такъ н Іоаннъ говоритъ въ Евангелін: елицы же пріяша Его, даде имъ область чадомъ Божіимъ быти (1, 12.). Другое разумьніе, — по

которому Исаакъ—сынъ Авраамовъ, Іаковъ—сынъ Исааковъ, и Патріархи—сыновья Іаковлевы.

Въ какомъ же изъ сихъ разумъній признавая сыновъ Божія Сына, слагають о Невъ подобныя басни? Ибо очень знаю, что въ этомъ злочестивомъ ученім сходятся они съ Евсевіевыми сообщниками. Итакъ, если въ первомъ разумъніи, какъ признають сынами и всъхъ тъхъ, которые за исправленіе нравовь пріобрътають благодать сего наименованія, и пріемлють область чадома Божінма быти (а это и они утверждали); то можно подумать, что Божій Сынъ ничемъ не отличенъ отъ насъ, и не есть единородный; потому что и Онъ пріобрълъ именованіе сына за добродътель. Ибо, хотя, какъ говорять они, по предувъдъвію, что будеть таковымь, напередь пріемлеть н вибсть съ бытіемъ получаеть и имя, и славу имени; однако же, ничъмъ не будетъ отличаться отъ пріемлющихъ имя сіе по совершеніи дълъ, если только въ такомъ разумъніи и Онъ провозглащается Сыномъ. Такъ Адамъ, напередъ пріявшій благодать и вмъсть съ бытіемъ поставленный въ раю, ничъмъ не отличался отъ Евоха, который, чрезъ нъсколько времени по рожденіи, благоугодивъ, преложенъ, и отъ Апостола, который также по совершени дълъ восхищенъ быль въ рай, и даже отъ разбойника, который за исповъдание свое пріяль обътованіе, что скоро будеть въ раго.

Но преследуемые въ этомъ скажуть, можеть быть, тоже, что неоднократно уже говорили они, и были постыждаемы: «такъ полагаемъ, что Сынъ имъетъ превмущество предъ всъми иными, и единороднымъ называется потому, что Онъ одинъ получилъ бытіе

отъ единаго Бога; все же прочее сотворено Богомъ чрезъ Сына». Кто же вложилъ въ васъ эту юродивую и новую мысль-говорить, что одного Сына непосредственно произвель одинь Отець, все же прочее получило бытіе чрезъ Сына, какъ чрезъ помощника? Если Богу во избъжание утомления достаточно было произвести непосредственно одного Сына и не производить уже пнаго; то нечестивотакъ разсуждать о Богъ, особливо слыша, что говорить Исаія: Богь вычный, Богь устроивый концы земли, не взалчеть, ниже утрудится, ниже есть изобрътеніе премудрости Его. Скоръе же, Овъ даеть алчущимь кръпость, и утружденныхъ упокоеваетъ Словомъ Своимъ (Иса. 40, 28. 29.). Если же то, что сотворено послъ Сына, какъ низкое, не удостоилъ Богъ того, чтобы Самому произвести это непосредственно; то и сія мысль-нечестива. Въ Богъ нътъ киченія: Онъ съ Іаковомъ низходитъ въ Египетъ, и за Авраама ради Сарры вразумляетъ Авинелеха; съ Моисеемъ, хотя онъ-человъкъ, глаголеть усты ко устомь (Числ. 12, 8.); нисходить на гору Синай; сокровенною благодатию побораеть съ народомъ Амалика. Впрочемъ, и сіе утверждая, вы лжете. Той сотвориль нась, а не мы (Псал. 99, 3.). Онъ Словомъ Своимъ сотворилъ все, и малое, и великое. Й не возможно различать тварей и говорить: это сотворено Отцемъ, а это-Сыномъ; но все сотворено единымъ Богомъ, Который, какъ рукою, дъйствуетъ Словомъ Своимъ, и о Немъ все творитъ. И Самъ Богъ, давая сіе разумъть, сказаль: вся сія рука Моя сотвори (Исаін 66, 2.). И Павелъ, наученный сему, училъ: единъ-Богъ, изъ Негоже вся, и единъГосподь Іисусь Христось, Имже вся (1 Кор. 8, 6.). Итакь, Онъ всегда и нынь выщаеть солнцу,—и восходить; заповъдуеть облакамъ, — и дождять на одинъ участокъ земли, а на который не дождять, тотъ изсыхаеть; и земль повельваеть производить плоды, и Іеремію созидаеть во чревь. Если же нынь Самъ творить сіе; то нъть сомньнія, что и вначаль не призналь Онъ недостойнымъ Себя, чтобы Самому сотворить все Словомъ; потому что и это — части пьлаго.

Если же по тому, что прочія твари не могли понести на себъ дъланія ничъмъ неумъряемой руки Несозданнаго, одинъ Сынъ получилъ бытіе отъ единаго Бога, все же прочее получило бытіе чрезъ Сына, какъ чрезъ содъйственника и помощника (ибо в это написаль приносившій жертвы Астерій; тоже списавъ, Арій передалъ своимъ, и наконецъ безумные сін такимъ изреченіемъ, не зная его гнилости, пользуются какъ тростію сокрушенною); то, если руку Божію невозможно было понести на себъ сотворенному, по вашему же мнънію Сынъ есть единый изъ сотворенныхъ, какъ и Онъ могъ быть сотворенъ единымъ Богомъ? И если для того, чтобы пришло въ бытіе сотворенное, была потребность въ посредвикъ, по вашему же мнънію Сынъ сотворенъ; то и прежде Него долженъ быть нъкто посредствующій къ тому, чтобы Сынъ былъ созданъ. А поелику и сей посредникъ есть опять тварь: то окажется, что и онь для собственнаго своего происхожденія имълъ нужду въ другомъ посредникъ. Но если бы кто придумаль и сего другаго посредника; то пусть и для него придумываеть новаго посредника, такъ что долженъ будетъ простираться въ безконечность. И такимъ образомъ, при непрестанной потребности въ посредникъ, невозможно будетъ произойдти ниодной твари; потому что, какъ говорите, ничто сотворенное не можетъ понести на себъ ничъмъ неумъряемой руки Несозданнаго.

Если же, усматривая сію несообразность, начнете утверждать, что Сынь, будучи тварію, содълался способнымь къ тому, чтобъ получить бытіе отъ Несозданнаго; то по необходимости и все прочее, будучи сотвореннымь, могло получить бытіе непосредственно отъ Несозданнаго. Ибо, по вашему ученію, и Сынь, какь и все сіе, есть тварь. И напрасно ужерожденіе Слова, по вашему нечестивому и глупому примышленію, —когда и Богь имъеть силу творить все непосредственно, и все получившее бытіе имъеть возможность понести на себъ ничъмъ неумъряемую руку Божію.

При непонятности такого ихъ умоповрежденія, посмотримъ еще,—не окажется ли, что сіе, упоминаемое намп, умствованіе нечестивыхъ—неразумиве всякаго другаго ихъ умствованія. Одинъ Адамъ получиль бытіе чрезъ Слово отъ единаго Бога; но никто не скажеть, что Адамъ имветь въ этомъ еще какоеннобудь преимущество предъ всеми людьми, или отличается симъ отъ людей, происшедщихъ послъ него (хотя онъ одинъ сотворенъ и образованъ единымъ Богомъ, мы же вст раждаемся отъ Адама и происходимъ по преемству рода), какъ скоро и онъ образованъ изъ земли, и не имъя прежде бытія, получилъ бытіе въ-послъдствіи. Если же кто и дастъ первосозданному преимущество по тому, что удостоенъ

онъ Божіей руки; то пусть таковый поставляетъ Адамово преимущество въ чести, а не въ естествъ; потому что Адамъ произошель изъ земли, какъ и всь, и та-же рука, которая образовала тогда Адама, и нынъ, и всегда, снова образуетъ и производитъ раждающихся послъ Адама. И сіе, какъ сказалъ я прежде, говорить самь Богь Іеремін: прежде неже Мнъ создати тя во чревь, познахъ тя (Іерем. 1, 5.). Да и о всъхъ сказаль: рука Моя сотвори сія вся (Исаін 66, 2.). И еще чрезъ Исаію говорить: сице глаголеть Господь, избавляяй тя и создавый тя оть чрева: Азь Господь совершаяй вся, распрострохъ небо единь, и утвердихъ землю (Иса. 44, 24.). И Давидъ, зная сіе, воспъваль: руць Твои сотвористъ мя и создастъ мя (Псал. 118, 73.). Ту-же имъетъ мысль и тотъ, ито говоритъ у Исаіи: тако глаголеть Господь, создавый мя оть чрева раба Себль (Исаін 49, 5.). Итакъ, Адамъ ничъмъ не отличается отъ насъ по естеству, хотя предшествуеть намъ по времени, какъ скоро и всъ мы производимся и созидаемся тою-же рукою.

Поэтому, если вы, аріане, такъ мудрствуете и о Сынъ Божіємъ, а именно, что и Онъ такимъ-же образомъ произошелъ и получилъ бытіє; то, по вашему ученію, ничъмъ не будетъ Онъ отличаться отъ другихъ тварей по естеству, какъ скоро не имълъ Онъ бытія, но получилъ оное, и за добродътель сообщена Ему при созданіи благодать имени. Ибо и Онъ, какъ утверждаете, есть одинъ изъ тъхъ, о которыхъ Духъ говоритъ во псалмахъ: Той рече, и быша: Той повель, и создашася (Псал. 32, 9.). Посему, кому же повельлъ Богъ, чтобы и Сынъ

былъ созданъ? Ибо Словомъ долженъ быть тотъ, кому повельваетъ Богъ, и къмъ созидаются твари. Но вы не можете указать инаго Слова, кромъ отрицаемаго вами, если не придумаете опять какой-либо догадки.

Aа, говорять, мы нашли ее (такъ, слышаль  $\pi$ , однажды утверждали Евсевіевы сообщинки), и думаемъ, что Сынъ Божій потому имъетъ преимущество предъ другими, и называется единороднымъ, что Онъ одпиъ-причастникъ Отца, все же прочее-причастно Сына. — Такъ утрудились уже они, превращая и мъняя слова, какъ цвътъ. Однако же будетъ доказано. что и въ этомъ они-тоже, что от вемли пищесловующіе (Иса. 8, 19.) и какъ въ тинъ погрязающіе въ своихъ догадкахъ. Если бы Онъ именовался Сыномъ Божінмъ, а мы назывались сынами Сына; то быль бы въроятенъ ихъ вымыслъ. Если же п мы называемся сынами того Бога, Котораго и Онъ есть Сынь; то явно, что и мы причастники Отца, Который говорить: сыны родих и возвысих (Иса. 1, 2.). Ибо если бы не были мы причастниками Его; то не сказалъ бы: родиха. Если же онъ родилъ; то не иный кто, но Онъ есть нашъ Отецъ. И нътъ въ этомъ важности, - что Сынъ имъетъ болъе и прежде получиль бытіе, а мы имъемъ менъе и получили бытіе въ-послъдствін, -- какъ скоро всъ мы причастники одного и того-же и называемся сынами того-же Отца. Имъть больше и меньше-не показываеть инаковаго естества; потому что каждому дается сіе за преспъяніе въ добродътели, и одинъ поставляется надъ десятью, а другой-падъ пятью городами (Лук. 19, 17-19.); одни посаждаются на двунадесяти престольжь, судяще обоимьнадесяте кольномь Израилевымь (22, 30.), а другіе слышать: пріидите благословенніи Отца Моего (Мато. 25, 34.), н: добрть, рабе благій и втърный (21.). Мудрствуя подобнымъ образомъ, справедливо представляють они, что Богь ве отъ въчности Отецъ такого Сына, и что не отъ въчности—такой Сынъ, а напротивъ того сотворенъ изъ не-сущаго и не имълъ бытія, пока не быль рожденъ; ибо такой сынъ—инаковъ съ истиннымъ Сыномъ Божіимъ.

Но поелику и имъ даже непозволительно сказать сего, и мудрование это - свойственно болъе саддукеямъ в Самосатскому; то остается уже утверждать, что Сынъ Божій именуется Сыномъ въ другомъ смыслъ, а пменно, въ какомъ Исаакъ есть сынъ Авраамовъ. Кто раждается отъ чьего-либо естества, а не отвиъ пріобрътается, того природа признаеть сыномъ: и таково-значение сего имени. Ужели же рождение Сынаподобострастно человъческому рожденію (можетъ быть, желають они въ невъдъніи своемъ сдълать и сіе возраженіе по примъру упомянутыхъ выше)?—Нимало. Богъ не тоже, что- человъкъ; потому что и люди не тоже, что -- Богъ; люди созданы изъ вещества, низь вещества удобостраждущаго, а Богъ-не-всщественъ и безплотенъ. Если же о Богъ и о людяхъ употребляются иногда въ Божественныхъ Писаніяхъ одни и тъ-же изреченія; то, какъ повельль Павель, оть людей прозорливыхъ требуется-внимать чтенію (1 Тим. 4, 13.), и такимъ образомъ различать и распознавать написанное въ каждомъ случаъ сообразно с Съ свойствомъ означаемаго и не смъщивать смысловъ; Божія не представлять по-человъчески, и о человъ-

ческомъ никогда не разсуждать, какъ о Божіемъ. Ибо это значить мъщать вино съ водою (Иса. 1, 22.) и на жертвенникъ Божественный ввергать огнь чуждый. Богъ творить, и о людяхъ говорится, что они творять; Богь есть сый, и о людяхь говорится, что они имъють бытіе, и имъють, получивь оное оть Бога. Но такъ ли творитъ Богъ, какъ люди? Или такъ ли принадлежить Богу бытіе, какъ-человъку? Да не будеть сего; иначе принимаемъ изреченія сін о Богъ, и иначе понимаемъ ихъ о людяхъ. Богъ творить, нарицая не-сущая сущими (Рим. 4, 17.), и ни въ чемъ не имъя для сего нужды; а люди обработывають готовое вещество, предварительно познаніе для совершенія дъла испросивъ и пріявъ отъ Бога, все создавшаго собственнымъ Словомъ Своимъ. И еще: люди не могуть имъть бытія сами собою, ограничены бывають мъстонь, и поддерживаются Божіннь Словомъ; Богъ же Самъ Собою имъеть бытіе, все объемлеть и ничвиъ не объемлется; Онъ во всемъ пребываеть Своею благостію и могуществомъ, и также вив всего собственнымъ Своимъ естествомъ. Посему, какъ не тъмъ образомъ творять люди, какимъ творить Богь, и не такъ имъють бытіе люди, какъ имъетъ Богъ: такъ иначе происходитъ человъческое рожденіе, и иначе раждается Сынъ отъ Отца. Человъческія порожденія суть какбы части раждающихъ, потому что самое естество телъ есть не какое-либо простое, но текучее и слагающееся изъ частей; люди, раждая, изъ себя источають, и въ нихъ также притекаетъ вносимое съ пищею; по сей причинъ люди во временемъ дълаются отцами многихъ чадъ. А Богъ не дълится на части; Онъ-недълимо и безстрастно Отецъ Сыну. Въ Безплотномъ вътъ истеченія; въ Него не бываеть и притеченія, какъ случается сіе съ людьми; но, будучи прость по естеству, Онъ-Отепъ единаго и единственнаго Сына. Потому, и Сынъ-единороденъ, и единъ есть ва лонъ Отичи (Іоан. 1, 18.). А что Онъ одинъ-оть Отца,сіе показываеть Отецъ, говоря: сей есть Сынь Мой возлюбленный, о Немже благоволихь (Мато. 3, 17.). Онъ есть Слово Отчее, въ Которомъ можно представлять себъ безстрастіе и недълимость Отца; потому что не только Божіе, но и человъческое слово раждается не-страдательно и не чрезъ дъленіе на части. Посему, и съдить Онъ одесную Отца, какъ Слово; нбо гдъ-Отецъ, тамъ-и Слово Его: а мы предстоимъ судимые Имъ, какъ твари. Онъ достопокланяемъ; потому что есть Сынъ достопоклоняемаго Отца: а мы покланяемся Ему, исповъдуя Его Господомъ и Богомъ; потому что мы-твари и инаковы съ Нимъ. Поелику же это дъйствительно такъ; то пусть наконецъ желающій изъ нихъ вникнеть, и сдвлается кто-нибудь ихъ вразумителемъ: позволительно ли назвать произшедшимъ изъ ничего то, что-отъ Бога, и есть собственное Его рожденіе? Или есть ли основаніе, чтобы даже пришло кому хотя на мысль, будто бы то, что-отъ Бога, случайно въ Богъ, почему, н ты осмълился бы сказать, что Сынъ-не оть въчности?

Рожденіе Сына превышаєть и превосходить человическія представленія сеще п въ слъдующемъ: мы дълаемся отцами своихъ чадъ по времени; потому что и сами, не имъвъ прежде бытія, въ-послъдствіи пришли въ бытіе; Богъ же, всегда сущій, всегда Отецъ Сыну.

И въ рождени человъческомъ удостовъряетъ сходство раждающихъ и раждаемыхъ; но поелику никто же знаеть Сына, токмо Отець, ни Отца кто внаеть, токмо Сынь, и емуже аще Сынь открость (Мато. 11, 27.); то святые, которымъ открылъ это Сынъ, сообщили намъ нъкоторый образъ, заимствованный изъ видимаго, говоря: Иже сый сіяніе славы и образь ипостаси Его (Евр. 1, 3.), и еще: яко у Тебе источника живота, во свътъ Твоема узрима свъть (Псал. 35, 10.). И укоряющее Изранля слово говорить: оставиль еси источника премудрости (Вар. 3, 12.); и Самъ Источникъ въщаеть: Мене оставиша источника воды живы (Іерем. 2, 13). Хотя подобіе - мало и крайне слабо къ изображенію желаемаго; однако же, и изъ него можно уразумъть преимущество предъ естествомъ человъческимъ, и не почитать уже равными наше рожденіе и рожденіе Сына. Ибо, кто можеть даже и помыслить, будто бы сіянія когда-либо не было, чтобы осмълиться тебъ сказать, что Сынъ-не отъ въчности, или что Сынъ не имълъ бытія, пока не рожденъ? Или кто въ состояніи отдълить сіяніе оть солнца, или источникь представить когда-либо лишеннымъ жизни, чтобы тебъ въ безуміи своемъ сказать: изъ не-сущаго приходить въ бытіе Сынъ, Который говорить: Азь есмь живот (Іоан. 14, 6.), или чуждъ Отчей сущности-Тоть, Кто говорить: видльвый Мене, видль Отца (9.)? Святые, желая, чтобы такъ разумъли мы, такія сообщили и подобія. И когда въ Писаніи имъемъ такіе образы, - будеть нельпо и крайне нечестиво - составлять намъ понятіе о Господъ по инымъ образамъ, которыхъ нътъ въ Писаніи, и которые не имъють въ себъ никакого благочестиваго смысла.

Посему, пусть наконець скажуть: откуда научившись, или по чьему преданію, начали они придумывать подобное о Спасптель? Говорять: читали мы въ притчахъ: Господь созда мя начало путей Своихъ во дъла Своя (Притч. 8, 22.). Кажется, и Евсевіевы сообщники говорили сіе. И ты въ письмъ своемъ выразилъ, что и твои противники, хотя осуждены были низложенные многими доводами, однако же, ссылаясь во всъхъ случаяхъ на сіе изреченіе, продолжали утверждать, что Сынъ есть одно изъ твореній, и сопричисляли Его къ получившимъ бытіе тварямъ.

Но, по моему мнънію, и сего изреченія не выразумъли они корошо; потому что имъетъ оно благочестивый и самый правильный смысль; и если бы уразумъли они оный, то не похулпли бы Господа славы. Пусть сличать они съ симъ пореченіемъ сказанное прежде; тогда увидять великую разность между тымь и другимь. Кто, имъя правильный смысль, не усмотрить, что созидаемое и творимое-вив творящаго, а Сынъ, какъ показало предшествующее изреченію Слово, не вив раждающаго Отца, но отъ Него? И человъкъ-домъ созидаеть, а сына раждаеть; н никто не скажетъ наоборотъ, что домъ и корабль раждается строителемъ, а сынъ созидается и творится имъ. Никто не признаеть также дома образомъ созплающаго, а сына неподобнымъ раждающему; напротивъ же того, всякій согласится, что сынъ есть отчій образъ, а домъ-произведеніе искусства, если только имъетъ онъ здравый смыслъ и не вышелъ изъ ума. И Божественное Писаніе, конечно, лучше всякаго зная природу каждой вещи, о созидаемыхъ

вещахъ говоритъ чрезъ Монсея: въ началъ сотвори Богь небо и землю (Быт. 1, 1.); о Сынъ же представляеть говорящимь не кого инаго, но самого Отца: изъ чрева прежде денницы родихъ Тя (IIcas. 109, 3.); и еще: Сынь Мой еси Ты, Азь днесь родихъ Тя (Псал. 2, 7.). И Господь самъ о Себъ говорить въ Притчахъ: прежде же встьх в холмовь раждаеть Мя (Притч. 8, 25.). О томъ, что пришло въ бытіе и сотворено, говорить Іоаннъ: вся Тъмь быша (Іоан. 1, 3.), благовъствуя же о Господъ, сказуеть: единородный Сынь, сый въ лонгь Отчи, Той исповъда (18.). Итакъ, если-Сынъ, то-не тварь; если жетварь. то-не Сынъ. Ибо великая разность между твиъ и другимъ, и одинъ и тотъ-же не можетъ быть Сыномъ и тварію; иначе надлежало бы признать, что сущность его и отъ Бога, и вить Бога. Ужели же напрасно написано сіе изреченіе? И это жужжать они такъ-же намъ въ уши, какъ-стадо комаровъ. Нътъ; не напрасно, но по крайней необходимости написано сіе. Ибо говорится, что созданъ, нокогда сталь человъкомъ; потому что сіе-свойственно человъку. А что сей смыслъ заключается въ оныхъ словахъ, - сіе совершенно найдеть, кто читаеть безъ нерадънія, а напротивъ того, входить въ изследованіеи времени, и лицъ, и потребности написаннаго, и такимъ образомъ разбираетъ и уразумъваетъ про-Такъ найдетъ указываемое изреченіемъ читанное. время, и узнаетъ, что Господь, всегда сый, въ-последствін, при скончаніи вековь, сталь человекомь, и будучи Сыномъ Божінмъ, содълался и сыномъ человъческимъ. Уразумъетъ и потребность, а именно, что, желая упразднить нашу смерть, воспріяль на Себя

твло отъ Дъвы Маріи, да, принесши оное за всехъ въ жертву Отпу, избавить вськъ насъ, елицы страхомь смерти чрезь все житіе повинни бъхонь работь (Евр. 2, 15.). О лицъ же, котя оно есть лице Спасителя, тогда уже говорится, когда, принявъ на Себя тью, говорить о Себв: Господь созда Мя начало путей Своих в дъла Своя. Ибо, какъ истинному Сыну Божію совершенно приличествуеть вытіе, и бытіе въ лонъ Отца, такъ содвлавшемуся человъкомъ прилично-выражение: Господь созда Мя. Ибо тогда говорится уже о Немъ, что Онъ и алкалъ, и жаждалъ, и спрашивалъ,-гдъ лежить Лазарь, и пострадаль, и воскресь. И какь, слыша, что Онь-Господь, и Богъ, и Свътъ истинный, представляемъ Его сущимъ отъ Отца, такъ слыша: созда, и рабъ, н пострадаль, справедливо будеть—не приписывать сего Божеству, потому что Божеству сіе-не свойственно, но относить къ плоти, которую понесъ Онъ на Себъ ради насъ, потому что ей это свойственно, н самая плоть принадлежить не кому либо иному, но CJOBY.

А если кто пожелаетъ узнать, какая—отъ сего польза; то найдетъ и это: ибо Слово плоть бысть (loau. 1, 14.), чтобы и плоть принесена была за всъхъ, и мы, причастившись Духа Его, могли быть обожены, чего не достигли бы мы иначе, если бы не облекся Онъ въ наше тварное тъло. Ибо такимъ образомъ стали мы уже именоваться людьми Божіими и человъками о Христъ. Но какъ мы, пріявъ Духа, не теряемъ собственной своей сущности; такъ и Господь, ставъ ради насъ человъкомъ и понесши на Себътъло, тъмъ не менъе пребылъ Богомъ; потому что

не умалилъ Себя облеченіемъ въ тъло, а напротивъ того, и оное обожилъ и содълалъ безсмертнымъ.

И сего достаточно, — чтобы предать позору аріанскую ересь; потому что нечестивые, какъ дароваль Господь, обличены собственными ихъ словами. Но теперь и мы поступимъ впередъ и потребуемъ у нихъ отвъта. Ибо благовременно — выслушать имъ вопросы отъ насъ, когда пришли въ затрудненіе въ своихъ умствованіяхъ. Можетъ быть, хотя симъ пристыждениюе, обратятъ взоръ туда, откуда низпали сіи злонамъренные.

О Сынт Божіемъ, какъ сказали прежде, знаемъ пръ Божественныхъ Писаній, что Онъ есть Слово п Премудрость Отчая, пбо Апостолъ говоритъ: Христось Божіл сила и Божіл премудрость (1 1, 24.), а Іоаннъ, сказавъ: и Слово плоть бысть, вскоръ присовокупилъ: и видљхомъ славу Его, славу яко единороднаго отъ Отца, исполнь благодати и кстины (1, 14.), то есть: поелику Слово есть единородный Сынъ; то симъ Словомъ и Премудростію сотворены небо и земля, и все, что на нихъ. А что источникъ сея премудрости есть Богъ, -- сіе узнаемъ изъ книги Варуха, гдъ обвиняется Израиль, — что оставиль источника премудрости (3, 12.). Посему, если отрицаются отъ написаннаго; то, ставъ съ сего времени чуждыми самаго имени, въ собственномъ смыслъ могуть получить отъ всъхъ наименование безбожныхъ п христоборцевъ; потому что и сами себя такъ напменовали. Если исповъдують виъсть съ нами, что глаголы Писанія — богодухновенны; то пусть осмълятся сказать явно, что думають въ-тайнъ, а именно, что Богъ былъ нъкогда безъ Слова и безъ Премудрости; пусть подтвердять въ своемъ безуміи: «было, когда Сынь не быль; Христосъ не быль, пока не родился»; пусть еще объявять, что Источникъ не изъ себя породиль Премудрость, но пріобръль оную отвив, чтобы смъло имъ сказать: «изъ не-сущаго произошель Сынь»; ибо сіе показываеть уже въ Немъ не источникъ, но какой-то ровъ, какбы отвиъ пріявшій въ воду и восхитившій себъ наименованіе источника. Пого же исполнено это нечестія, — не усумнится, дужию, всякій имъющій хотя малое чувство.

Поелику же опи въ-тайнъ разглашаютъ, что Слово ц Премудрость суть наименованія только Сына; то веобходимо спросить ихъ: если это – наименованія только Сына; то самъ Онъ инаковъ будеть съ ними? И если Онъ—совершеннъе именованій; то неблагочестно—совершеннъйшее означать менъе совершенвымь. Если же Онъ—ниже именъ; то, конечно, есть причина наименованію отъ совершеннъйшаго; сіе же означаетъ опять Его преспъяніе; а такая мысль – не менъе прежней нечестива. Ибо о Томъ, — Кто — во Отцъ и въ Комъ—Отецъ, Кто говорить о Себъ: Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30.), и Кого видльвый видъ Отца (—14, 9.), — сказать, что Онъ усовершается отъ чего-либо витыняго, будетъ выше всякаго безумія.

Но у лишенныхъ сей опоры, и подобно Евсевіевынь сообщникамъ, приведенныхъ въ великое затрудненіе, остается наконецъ то, что Арій, какбы въ новомъ недоумъніи, баснословить въ своихъ пъсняхъ п. въ своей Таліи (ж): «многія словеса изрекаетъ

<sup>(</sup>ж) О пъсняхъ, сочиненныхъ Аріемъ, упоминаетъ Филосторгій въ кв. 2. гл. 3. О сочиненія же Аріевомъ, подъ названіемъ Таліл пишетъ Сократь въ церковной Исторіи кв. 1. гл. 4.

T. XYII.

Богъ; которое же изъ нихъ называемъ мы Сыномъ и единороднымъ Словомъ Отца?, О несмысленные, и скоръе всё, только не христіане! Во-первыхъ, говоря подобнымъ образомъ о Богъ, едва не человъкомъ представляють себъ Бога, Который такъ говорить и замъняетъ прежнія слова новыми, какъ-будто единаго Слова отъ Бога не достаточно къ совершению всего творенія по волъ Отца и къ промышленію о всемъ, Изречение Имъ многихъ словесъ показывало бы немощность всъхъ Его словесъ; потому что каждое даетъ еще мъсто потребности другаго; употребленіе же Богомъ единаго Слова (какъ и дъйствительно Оноодно) показываеть и Божіе могущество, и совершенство Слова, Которое - отъ Бога, и благочестивое разумъніе такъ мудрствующихъ. О, если бы и они, хотя въ-слъдствіе того, что самп говорять теперь, пожелали исповъдать истину! Если однажды соглашаются, что Богъ произносить слова; то, конечно, признають Его Отцемъ. А зная сіе, пусть вникнуть, что, не соглашаясь признать единаго Божія Слова, представляють Бога Отцемъ многихъ. Не хотять они отрицать, что несомнънно есть Божіе Слово, но не исповъдують того, что Слово есть Божій Сынь: а это есть невъдъніе истины и неопытность въ Божественныхъ Писаніяхъ. Если Богъ несомнънно есть Отепъ Слова; то почему рожденный-не Сынъ? И опять, кто же былъ бы Сыноиъ Божіниъ, кромъ Слова Его? Словъ не много, чтобы не быть не достаточнымъ каждому, но одно-Слово, чтобы Ему одному быть совершеннымъ. Одно-Слово, потому что единъ-Богъ, и одинъ долженъ быть Его образъ, который есть Сынъ.

Сыпъ Божій, какъ изъ самого Писанія можно видыть, есть Божіе Слово, и Премудрость, и образъ, н рука, и Спла; потому что одно-Божіе рожденіе; все же сіе суть признаки рожденія отъ Отца. Провжосишь ли слово: Сынь? симъ выражаешь, что Онъоть Отца по естеству. Составляешь ли въ себъ понатіе: Слово? опять представляень бытіе оть Отца п вераздъльность со Отцемъ. И нарицая Премудростію, тъмъ не менте имъешь опять въ мысли не пропсхождение отвить, но бытие отъ Отца и во Отцъ. Иженуешь ли Силою и рукою? опять означаешь симъ собственную принадлежность сущности. И говоря: образь, возвъщаешь Сына; ибо что было бы подобно Богу, кромъ рожденнаго отъ Бога? Безъ сомнънія, что сотворено чрезъ Слово, то основано Премудростію, и что основано въ премудрости, все то совершено рукою, и получило бытіе чрезъ Сына. И въ семъ увърлемся не вившиними свидътельствами, но изъ Писаній. Самъ Богъ говорить чрезъ Пророка Исаію: рука Моя основа землю, и десница Моя утверди пебо (Иса. 48, 13.); и еще: и подъ сънйо руки Моел покрыю тя, еюже поставих небо и основах землю (Иса. 51, 16.). Давидъ же, познавъ сіе и въдая, что рука сія есть Премудрость, воспъль: вся премудростію сотвориль еси: исполнися земля твари Твоея (Псал. 103, 24.), какъ и Соломонъ, пріявъ въдъніе отъ Бога, сказаль: Богь премудроспіно основа землю (Притч. 3, 19.). А Іоаннъ, зная, что рука и Премудрость есть Слово, благовъствоваль: Въ началть бть Слово, и Слово бть къ Богу, и Богь бть Слово. Сей бъ искони къ Богу. Вся Тъмъ быша, и безь Него ничтоже бысть (1, 1-3.). И Апостоль,

усматривая, что рука, Премудрость, Слово есть самъ Сынъ, говоритъ: многочастнъ и многообразнъ древле Богь глаголавый отцемь во пророцъхв, вы послидокь дній сихь глагола намь вь Сынь, Егоже положи наслыдника всымь, Имже и выки оотвори (Евр. 1, 1, 2.); и еще: единь Господь Лисусь Христось, Имже вся, и мы Тъмь (1 Кор 8, 6.). И опять, зная, что Слово, Премудрость, Сынъ есть образъ Отца, говорить въ посланіи къ Колоссаямъ: благодаряще Бога и Отца призвавшаго насъ въ причастіе насльдія святых во свъть. Иже избави нась оть власти темныя, и престави въ царство Сына любве Своея, о Немже имамы избавление, оставление гръховь: Иже есть образь Бога невидимаго, перворождень всея твари: яко Тъмь создана быша всяческая, яже на небеси, и яже на земли, видимая и невидимая, аще престоли, аще господствія, аще начала, аще власти: всяческая Тъмъ и о Немъ создашася: и Той есть прежде всъхъ, и всяческая въ Немъ состоятся (1, 12-17.). Все создано какъ Словомъ, такъ и въ Словъ; потому что Оно есть образъ. Кто такую мысль имъеть о Господъ, тоть не преткнется о камень претыканія (Рим. 9, 32.), но пойдеть скоръе къ озаренію предъ свътомъ истины; ибо таково дъйствительно-мудрствованіе истины, хотя бы надрывались отъ упорства сін ни Бога не чествующіе, ни стыдящіеся, когда обличають ихъ доводами.

Евсевіевы сообщники, такъ допрошенные многими, осудивъ тогда сами себя, какъ сказалъ я выше, подписались, и раскаявшись, умолкли и удалились. Но, поелику вынъшніе еретики, величаясь злочестіемь и въ омраченіи кружась около истипы, одно только имъ-

ють намъреніе—обвинять Соборь; то пусть скажуть намь, изъ какихъ писаній научившись, или оть кого заъ святыхъ услышавъ, собрали они себъ изреченія,—оизъ несущаго, и: не быль, пока не рождень; было, когда Онь не быль; изміняемость, преждебытіе, оолею,—какія употребляють они, издъваясь вадъ Госводомь?

Блаженный Павелъ въ посланіи къ Евреямъ говорить: върою, разумъваемъ совершитися въкомъ глаголомь Божіимь, во еже оть неявляемыхь видимымь быти (Евр. 11, 3.); но у Слова нътъ ничего общаго съ въками; потому что Оно предваряеть бытіемъ Свониъ въки, и Имъ въки получили бытіе. И въ книгъ: Пастырь (потому что и на сію книгу, хотя нъть ел въ канонъ, ссылаются они) написано: «прежде всего въруй, что единъ есть Богъ, Который все сотвориль н совершилъ, и изъ не-сущаго привелъ все въ бытіе.» Но сіе опять ни-мало не относится къ Сыну; ибо жинга говорить о всемъ томъ, что Имъ приведено въ бытіе, и съ чемъ Онъ инаковъ; потому что Зиждителя не возможно причислять къ Его произведеніямъ; развъ какой несмысленный станеть утверждать, что и эодчій есть одно и то-же съ произведенными имъ зданіями. Итакъ, почему же, сами къ утвержденію нечестія изобратая реченія, какихъ нать въ Писаніи, обвиняють тахь, которые реченіями, не изъ Писанія взятыми, утверждають благочестіе? Нечествовать запрещено во всякомъ случав, хотя бы покушался кто объечь это испещренными словами и правдоподобными умствованіями; а благочествовать у встять признается дъломъ святымъ, хотя бы употребляль кто странныя реченія, если только предлагающій ихъ

имъеть благочестивую мысль, и хочеть сими реченівми благочестиво выразить, что у него въ мысли. Такъ и тогда и нынъ доказано словомъ, что упомянутыя выще низкія реченія христоборцевъ исполнены всякаго нечестія.

А въ томъ, что написано и опредълено противъ нихъ на Соборъ, если кто изслъдуетъ тщательно, безъ З сомивнія, найдеть заключающуюся истину, особливо же вопросивъ съ любознательностию, услышить онъ и основательный предлогъ къ употребленію таковыхъ реченій. Ибо вредлогъ сей есть слъдующій. Поелику Собору было угодно-вывести изъ употребленія внесенныя аріанскимъ злочестіемъ реченія, написать же признаваемыя всеми выраженія изъ Писаній, а именно. что Сынъ-не изъ не-сущаго, но-отъ Бога, что Онъ есть Слово и Премудрость, не тварь, не произведеніе, но собственное рожденіе отъ Отца; Евсевіевы же сообщники, увлекаемые долговременнымъ своимъ вловаріемъ, хотъли настоять, что реченіе: отв Бога есть общее и намъ и Божію Слову, и Слово въ этомъ не различествуеть отъ насъ, по написанному: единь Богь, изь Негоже вся (1 Кор. 8, 6.), и еще: древняя мимоидоша, се быша вся нова, всяческая же от Бога (2 Кор. 5, 17. 18.): то Отцы, усмотръвъ ихъ коварство и злокозненность нечестія, вынуждены были, наконецъ, ясиве выразить реченіе: оть Бога и написать, что Сынь-оть Бождей сущности, чтобы не почелъ кто реченія: от в Бога общимъ и равно принадлежащимъ и Сыну и тварямъ, но всякій въроваль, что все прочее есть тварь, одно же Слово-отъ Отца. Ибо, хотя сказано, что все-отъ Бога,

однако же, говорится сіе въ инаковомъ смыслъ, нежели въ какомъ-отъ Бога Сынъ. Что касается до тварей,поелику существують онь не безъ причины и приходять въ бытіе не самопроизвольно и не случайно, какъ объясняють ихъ происхождение изъ ситпленія атомовъ и однородностей, или, какъ нъкоторые еретиковъ, именуютъ иного зиждителя, или, какъ ОТР какими-то другіе опять говорять, создано все ангелами; напротивъ же того, какъ есть Богь, такъ Имъ чрезъ Слово и все изъ не-существовавшаго прежде приведено въ бытіе: то, посему, говорится, что тварь — отъ Бога. А поелику Слово — не тварь; то говорится о Немъ, что Оно одно-отъ Отца; и признакомъ таковаго разумънія—то, что Сынъ—отъ сущности Отчей; пбо сіе не свойственно ничему сотворенному. Да и Павель, сказавъ, что все - отъ Бога, тотчасъ присовокупиль: и единь Господь Інсусь Христось, Имже вся (1 Кор. 8, 6.), чтобы показать всякому, что Сынъ-отличенъ отъ всего сотвореннаго Богомъ; потому что сотворенное отъ Бога сотворено чрезъ Сына, и Павелъ сказалъ сіе по той причинъ, что твореніе совершено Богомъ, а не потому, что и все такъ-же-отъ Отца, какъ-и Сынъ. Ибо все созданное не тоже, что-Сынъ, и Слово не есть одна изъ тварей, но Господь и Создатель всего. Посему-то, и святый Соборъ выразилъ яснъе, что Слово-отъ сущности Отчей, во увъреніе, что Слово-инаково съ фриродою сотворенныхъ вещей, одно есть истинно оть Бога, и чтобы нечестивымъ не оставалось болъе предлога къ обольщению. Итакъ, вотъ причина, по чему написано: от сущности.

Епископы говорили еще, что должно написать:

Слово есть истинная сила и образъ Отца, что Оноподобно Отцу во всемъ, не отлично отъ Него, непреложно, всегда нераздъльно и въ Немъ пребываеть: ибо Слово никогда не было лишено бытія, но всегда имъло оное, въчно пребывая у Отца, какъ сіяніе свъта. Евсевіевы же приверженцы, хотя терпъли это, не смъя противоръчить отъ стыда, потому что были уже обличены; однако же, стало замътно, что ови другъ другу шептали и подавали знаки глазами, будто бы слова, - подобно, всегда, и имя: сила, также: 65 Немъ-суть опять общія и намъ и Сыну. И имъ никакой нътъ трудности согласиться съ нами. Таково слово: подобно; потому что употреблено въ Писаніи о насъ: человъкъ есть образъ и слава Божія (1 Кор. 11, 7.). Таково же и слово: всегда; потому что написано: присно бо мы живіи (2 Кор. 4, 11.); - н слово: «в Немв: о Немв бо живемь, и движемся, и есмы (Дълн. 17, 28.); —и слово: непреложно; потому что написано: ничто не разлучитъ насъ отъ любви Христовой (Рим. 8, 35.). Что же касается до слова: сила; то и гусеница и минца называются силою, и силою великою (Іонл. 2, 25.), неоднократно же и о людяхъ писано, какъ напримъръ: изыде вся сила Господня изъ земли Египетскія (Исх. 12, 41.); а есть и иныя, небесныя, силы; ибо сказано: Господь силь сь нами, заступникь нашь Богь Іаковль (Псал. 45, 8.). Подобное сему писалъ, научившись у нихъ, Астерій, называеный софистомъ, а прежде его, какъ сказано, научивнійся сему Арій. Посему, Епископы и въ этомъ усмотръвъ ихъ лицемъріе и то, что по написанному лесть есть въ сердцахъ нечестивыхъ кующихъ злая (Притч. 12,

20.), и сами были вынуждены вновь извлечь смыслъ изъ Писаній, и что сказали прежде, тоже опять раскрыть и написать ясные, а именно, что Сынъединосущень Отпу, въ означение того, что Сынъ пе только подобенъ Отцу, но есть отъ Отца тождествепный съ Нимъ по подобио, и въ показание, что подобіе и непреложность Сына-инаковы съ тъмъ, что у насъ называется уподобленіемъ, каковаго досигаемъ мы въ-следствіе добродетели чрезъ соблюденіе заповъдей. Подобныя между собою тъла могуть быть разлучены и находиться вдали одно оть другаго; таковы, напримъръ, сыны человъческие и родившие ихъ, какъ написано объ Адамъ и рожденномъ имъ Сиоъ, что Сиоъ былъ подобенъ Адаму по виду его (Быт. 5, 3.). Поелику же рожденіе Сына отъ Отца- инаково съ естествомъ человъческимъ, и Сынъ не только подобенъ, но и не-отдълимъ отъ сущности Отчей, Сынъ и Отецъ едино суть, какъ сказалъ самъ Сынъ (Іоан. 10, 30.), Слово-всегда во Отцъ и Отецъ-въ Словъ, какъ неразлучны сілніе и свъть ( ибо сіе и выражается симъ реченіемъ ): то, посему, Соборъ, представляя себъ это, прекрасно ваписаль: единосущень, чтобы низложить злонравіе еретиковъ и показать, что Слово-инаково съ вещами 🤶 сотворенными, и, написавь это, тотчасъ присовокупыть: а кто говорить, что Сынъ Божій-изъ не-🥱 сущаго, или-есть тварь, или-произведеніе, илиизивняемъ, или-отъ пной сущности, тъхъ предаетъ анаоемъ святая и вселенская Церковь, Сказавъ же. сіе, Отцы ясно выразили, что реченія: опів сущности и: единосущный служать къ пскоренению введенныхъ нечестіемъ словь, каковы суть: тварь и произведеніе, созидаемый, измљияемый; не быль, пока не рождень; нбо, кто такъ мудрствуеть, тотъ прекословить Собору; а кто не мудрствуеть по Аріеву, тотъ необходимо мудрствуеть и разумъетъ, какъ— Соборъ, ясно усматривая, какое—отношеніе сіянія къ свъту, и отсюда заимствуя образъ истины.

Итакъ, если и они представляють въ предлогъ новость реченій, то пусть вникнуть въ ту мысль, съ какою написалъ такъ Соборъ, предавая анаоемъ то, что дъйствительно анаоематствоваль Соборь; н потомъ уже, если могутъ, порицаютъ выраженія. Но втрно знаю, что, вникнувъ въ мысль Собора, несомнънно пріймуть и реченія, выражающія мысль. А если захотять осуждать и мысль; то всякому покажуть, что напрасно говорять о реченіяхь, и только вымышляють для себя побужденія къ нечестію. Итакъ, вотъ причина къ введенію подобныхъ реченій. Если же ропшуть еще на то, что реченія сін взяты не изъ Писанія; то послъ сего сами пусть , будутъ изринуты, какъ пустословящіе и не здравые .; умомъ, и себя самихъ осуждаютъ въ томъ, что пер-🤶 вые подали къ сему предлогъ, когда начали богоборствовать, употребляя слова, взятыя не изъ Писанія.

Но впрочемъ, если кто любознателенъ, то пусть узнаетъ, что, хотя реченій сихъ и нътъ въ Писаніяхъ, однако же, какъ сказано прежде, заключающаяся въ нихъ мысль взята изъ Писанія, и когда про-износятся они, выражаютъ сію мысль для тъхъ, у кого слухъ всецъло устремленъ къ благочестію. Сіе можно какъ тебъ примътить, такъ и имъ понять при всемъ ихъ невъжествъ. Было предъ сямъ доказаю,

п дъйствительно должно сему въровать, что Словоотъ Отца, и есть единственное, собственное по естеству Его рожденіе. Ибо отъ кого иного представить кто себъ Сына, Который есть Премудрость и Слово, Имже вся быша, какъ-не отъ самого Бога? Впрочемъ сему научены мы и изъ Писаній. Отецъ говорить чрезъ Давида: отрыгну сердце Мое Слово благо (Псал. 44, 2.); и: изъ чрева прежде денницы родих Тя (Псал. 109, 3.); и Сынъ объясияеть о Себъ іудеямъ: аще Богь Отсць вашь бы быль, любили бысте убо Мене, Азъ 60 отъ Отца изыдохъ (Іоан. 8, 42.); и еще: не яко Отца видпъль есть кто: токмо Сый оть Бога, Сей видт Отца (Іоан. 6, 46.). И сказать, - Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); и: Азъ во Отцъ, и Отецъ во Миъ (-38.),тоже значить, что сказать: Я-оть Отца, и неотдъмить отъ Него. И Іоаннъ, говоря: единородный Сынь, сый въ лонъ Отчи, Той исповъда (Іоан. 1, 18.), изрекъ сіе, научившись у Спасителя. Ибо, что иное означается словомъ: въ лопть, какъ не препскреннее рожденіе Сына отъ Отца? Посему, если кто думаеть, что Богъ-сложень, такъ что въ сущности Своей имъетъ что-то случайное, или виъщиюю какуюто оболочку, и ею закрывается, или что окресть Его есть нъчто восполняющее Его сущность, почему, произнося слово: Богъ, или именуя Его Отцемъ, означаемъ не самую невидимую и непостижимую Его сущность, но что-то окресть ея: то пусть поряцають Соборъ, который написалъ, что Сынъ-отъ сущности Божіей; по пусть также поймуть, что, разумья такь, произносятъ хулы; потому что вводять какого-то телеснаго Бога, и лживо проповедують, что Господь

есть Сынъ не самого Отца, но того, что окресть Его. Если же Богъ есть нъчто простое (какъ это и дъйствительно); то явно, что, произнося Слово: Богъ, и именуя Его Отцемъ, не что-либо окрестъ Его именуемъ, но означаемъ самую Его сущность. Ибо, хотя и невозможно постигнуть, что такое сущность Божія; однако же, при одномъ представленіи, что Богъ есть, такъ какъ и Писаніе означаетъ Его сими-же наименованіями, и мы, желая означить не кого-либо иного, но Его самого, именуемъ Его Богомъ и Отцемъ, н Господомъ. Посему, когда говоритъ: Азъ есмь сый (Исх. 3, 14.), н: Азь есмь Господь Богь (Исх. 20. 2.), и какъ-скоро Писаніе гдъ-либо говорить: Бого,разумъемъ мы не иное что, но означаемую тъмъ самую непостижимую Его сущность, и то, что есть тоть, о комъ говорится. Посему, пусть никто не смущается, слыша, что Сынъ Божій-отъ сущности Божіей, но пусть лучше согласится съ Отцами, которые, очистивъ смыслъ яснъе, какбы равнозначительно выраженію: от Бога, написали: от сущности; ибо тождественнымъ почли, сказать ли: Слово-отъ Бога, или сказать: Слово-отъ сущности Божіей; потому что и Слово: Богь, какъ сказалъ я прежде, означаетъ не иное что, но сущность Божія существа. Итакъ, если Слово отъ Бога не какъ истинный по естеству Сынъ отъ Отца, но какъ твари въ-слъдствіе созданія, и о Немъ, какъ и о всемъ, говорится, что Оно-оть Бога; то Слово-не оть сущности Отчей, и самый Сынъ есть Сынъ не по сущности, но за добродътель, подобно намъ, по благодати именуемымъ сынами. Если же Слово-единственно оть Бога, какъ истинный Сынъ (что и

дъйствительно такъ); то справедливо будеть сказать, что Сынъ-отъ сущности Божіей.

И образъ свъта и сіянія подаетъ такую-же мысль. Святые не сказали, что Слово относится къ Отцу подобно огно, возжигаемому теплотою солнечною, который обыкновенно и погасаетъ опять; ибо сіе было бы дъломъ внъшнимъ и произведеніемъ Творящаго. Напротивъ того, всъ благовъствовали, что Слово есть сіяніе, чтобы объяснить бытіе собственно отъ сущности, и неотдъльность и единство со Отцемъ. И такимъ образомъ сохранится и то, что Сынъ истинно непреложенъ и неизмъненъ; ибо иначе будетъ ли таковымъ, если Онъ — несобственное рожденіе Отчей сущности; такъ какъ и въ семъ необходимо сохранить Ему тождество со Отцемъ Своимъ?

Поелику же ученіе сіе оказалось столько благочестивымъ; то христоборцамъ не слъдуетъ смущаться словомъ: единосущный; потому что п сіе реченіе имъеть здравый смысль и твердое доказательство. Ибо, если говоримъ, что Слово-отъ сущности Божіей (пусть реченіе сіе признано уже будеть и ими); что означается имъ, какъ не истина и въчность сущности, отъ которой и рождено Слово? Оно-не пнородно; иначе къ сущности Отца примъшается чуждое и неполобное. Оно-не по виъщности только подобно; вначе въ иномъ, или и въ цъломъ, окажется иносущнымъ, какъ блестящая мъдь и золото, серебро и олово. Сін вещи-одна другой чужды п разнородны, и раздълены между собою и естествомъ и силою; мъдь не состоить въ свойствъ съ золотомъ; вяхирь родится не отъ голубя. Хотя почитаются они подобными; однако же, иносущны между собою. Посему,

если и Сынъ—въ такомъ-же отношения; то будетъ, какъ и мы, тварію, а не единосущнымъ. А ежели Сынъ есть Слово, Премудрость, и образъ Отца, сілніе; то, по справедливости, будетъ единосущевъ. Если же не доказано, что Сынъ—не отъ Бога и есть только инородное и иносущное орудіе; то Соборъ написалъ прекрасно и выразумълъ правильно.

Да будеть также изълто отсюда всякое твлесное помышленіе; ставъ выше всъхъ чувственныхъ представленій, чистымъ разумьніемъ и единымъ умомъ будемъ представлять себъ искреннее общеніе Сына съ Отцемъ, свойство Слова съ Богомъ, неразличимое подобіе сіянія съ свътомъ. Какъ рожденіе, какъ Сынъ, и называется такимъ, и дъйствительно таковъ, не по-человъчески, по какъ прилично Богу. Такимъже образомъ, слыша реченіе: единосущный, не будемъ, низпадая до человъческихъ чувственныхъ представленій, помышлять о дробленіяхъ и дъленіяхъ Божества, по какъ составившіе себъ понятіе о безплотномъ, не станемъ дълить единства естества и тождества свъта. Ибо въ семъ свойство Сына со Отцемъ, и симъ доказывается, что Богъ истиню есть Отенъ Слова.

Для сего опять необходимъ—этотъ образъ свъта и сіянія. Кто осмълится сказать, что сіяпіе—чуждо и неподобно солнцу? Или лучше; кто, всматриваясь въ такое отношеніе сіянія къ солнцу и въ тождество свъта, не скажетъ смъло, что свъть и сіяніе подлинно суть одно, и свътъ оказывается въ сіяніи, и сіяніе имъстъ бытіе въ солиць, такъ что, кто видить одно, тотъ усматриваетъ и другое? Таковое же единство

п естественное свойство какъ назовутъ върующіе п правильно видящіе, не единосущнымъ ли рожденіемъ? Божіе рожденіе, ему свойственнымъ и приличнымъ образомъ, можетъ ли кто представлять чъмъ инымъ, а не Словомъ, не Премудростію, не Силою, которую назвать чуждою Отцу—незаконно, и даже въ мысляхъ вообразить пе-въчно пребывающею у Отца—не позволительно. Ибо симъ Рожденіемъ Отецъ все сотвориль, и чрезъ Него о всемъ милосердствуетъ, на все простирая Свое промышленіе. А такимъ образомъ Сынъ и Отецъ, какъ сказано, едино суть.

Развъ злюмысленные еще осмълятся и скажуть, что пнакова-сущность Слова, и инаковъ-свъть, сущій въ Немъ отъ Отца, чтобы свътъ, сущій въ Сынъ, быль едино со Отцемъ, а самъ Сынъ, какъ тварь, по сущности чуждъ былъ Отцу. По это въ полномъ смыслъ есть мудрование Канафы и Самосатскаго; Церковь отвергла оное, они же прикрывають теперь; почему, и сами, отпавъ отъ истины, объявлены еретиками. Ибо, если Сынъ-совершенно причастенъ свъта, который отъ Отца; то почему же лучше - самому Ему не быть тъмъ, чего долженъ быть причастенъ, чтобы между Нимъ и Отцемъ не находилось ничего средняго? Въ противномъ же случаъ не будеть доказано, что все получило бытіе чрезъ Сына, а не чрезъ то, чего самъ Сынъ причастенъ. Если же Сынъ есть Слово, Отчая Премудрость, въ Немъ Отецъ открывается, познается и зиждеть, безь Него же Отецъ не творить ничего; то явно, что Опъ есть сущее отъ Отца; потому что причастно Его-все сотворенное, причастное Святаго Духа. А въ такомъ случав булеть Онъ не поъ не сущаго, и вовсе не тварь, но,

что всего върпъе, собственное рождение отъ Отца, какъ сілніе отъ свъта.

Итакъ, собравинеся въ Никен Отцы, имъя сио мысль, написали и такія реченія. А что, не сами отъ себя изобрътя, выдумали ихъ (ибо и сіе ставять имъ въ вину), напротивъ же того, изрекли ихъ, заимствовавъ изъ древнихъ временъ, у своихъ предшественниковъ, — докажемъ и это, чтобы у противниковъ не оставалось и сего предлога.

Итакъ, знайте, хрпстоборные аріане, что Өеогностъ, мужъ ученый, не отказался употребить выраженіе: отв сущности. Ибо во второй книгъ Ипотипосовъ, пища о Сынъ, сказалъ такъ: « сущность Сына не есть какая-либо отвнъ обрътенная, и не введена изъ не-сущаго, но рождена отъ Отчей сущности, какъ сіяніе свъта, какъ паръ воды. Ибо сіяніе и паръ—не самое солнце и не самая вода; но и не чужды имъ. Но отъ изліянія Отчей сущности сущность Отчая не потерпъла дъленія. Какъ солнце, пребывая тъмъ-же, не умалястся отъ изливаемыхъ имъ лучей; такъ сущность Отца не потериъла измъненія, имъя образомъ своимъ Сына». Такъ выразился Өеогность, въ-видъ состязанія подвергнувъ сіе прежде изслъдованію, а въ-послъдствін предложивъ свое митьніе.

Діонисій же, бывшій Епископъ Александрін, пиша противъ Савеллія, пространно объясняя Спасителево домостроительство во плоти, и онымъ обличая Савелліанъ, что не Отецъ сталъ плотію, но воплотилось Слово Его, какъ сказалъ Іоаннъ, поелику подозръвали его, будто бы называеть Сына произведеніемъ и сотвореннымъ, а не единосущнымъ Отцу, къ одномиенному съ шимъ Діонисію, Епископу Римскому,

пишеть въ оправдание свое, что это -клевета на него. Ибо утверждаеть, что не называль онь Сына сотвореннымъ, исповъдуетъ же Его единосущнымъ. Собственныя слова его — таковы: «писаль я и въ другомъ письмъ, когда обличалъ, что ложно-возводимое на меня обвиненіе, будто бы утверждаю, что Христосъ не-единосущенъ Богу. Хотя и говорю, сего слова нигдъ не нашелъ я въ Священныхъ Писаніяхъ; однако же, послъдующіе мон доводы, о которыхъ умолчали они, не разногласять съ сего мысліго. Ибо представляль я въ примъръ п человъческое рожденіе, которое, какъ извъстно, бываеть однородно, безъ сомнинія замитивъ, что родители инаковы только съ дътьми;потому что дъти — не они сами, или небыть ни родителямъ, ни олид бы не дътямъ. Письма сего, какъ сказалъ уже, по обстоятельстванъ доставить не могу. Но если бы могъ, то присламъ бы самыя употребленныя тогда реченія, мучие сказать, списокъ со всего письма, что и сатлаю, какъ-скоро буду имъть возможность. Знаю же и помню, что представлены мною многія подобія вещей сродныхъ. Ибо говорилъ я, что и растеніе, взошедшее отъ съмени, или отъ корня, инаково сътъмъ, отъ чего оно произрасло; по, безъ сомивнія, сь нимъ однородно; говорилъ, что и ръка, текущая изъ источника, получаетъ другое имя; потому что ви источникъ не называется ръкою, ни ръка источникомъ, между-темъ существують и река и источникъ, и ръка есть вода, текущая изъ источника ».

А что Божіе Слово—не произведеніе и не тварь, вапротивъ же того, собственное, неотлучное рожденіе Отчей сущности, какъ написалъ великій Соборъ; то Т. XVII.

воть и Римскій Епископъ Діонисій, пища противъ держащихся Савелліева образа мыслей, жалуется на осмъливающихся говорпть это и выражается такъ: « По порядку же справедливо будетъ—сказать и противъ разоряющихъ достоуважаемую проповъдь Церкви Божіей, раздълнющихъ и разсъкающихъ Единоначаліе на какія-то три сплы, на три божества п отдъльныя упостаси. Ибо дошло до моего свъдънія, что нъкоторые изъ оглашающихъ и поучающихъ у васъ Божію слову распространяють сіе мудрованіе, и въ этомъ совершенно, такъ сказать, противоположны мнънію Савеллія. Тотъ богохульствуеть, утверждая, что самъ Сынъ есть Отецъ и наоборотъ; они же проповъдують нъкоторымъ образомъ трехъ боговъ, Святую Единицу раздъляя на три упостаси, одна другой чуждыя и во всемъ отдъльныя. А Божественному Слову необходимо-быть въ единении съ Богомъ всяческихъ, и Святому Духу должно пребывать и вселяться въ Богь, и совершенно уже необходимо, чтобы Божественная Троица оглавлялась и сосредоточивалась въ единой, какбы нъкоей главъ, разумъю Бога всяческихъ, Вседержителя. Ибо ученіе суемудраго Маркіона, съченіе и дъленіе Единоначалія на три начала есть діавольское ученіе, а не ученіе истинныхъ Христовыхъ учениковъ, удовлетворяющихся Христовыми ученіями; маркіониты не знають ясно Троицы, проповъдуемой Божественнымъ Писаніемъ. Ни ветхій, ни новый Завътъ не проповъдуетъ трехъ боговъ. Но не менъе будеть иный порицать и тахъ, которые думають, что Сынъ есть произведеніе, и полагають, что Господь получиль бытіе, какъ нъчто поъ дъйствительно сотвореннаго; между-тъмъ какъ Божественное Слово

свидътельствуетъ о сообразномъ и приличномъ Ему рожденіи, а не о какомъ-нибудь образованіи и творенів. Посему, не маловажная, но весьма великая хулаутверждать, что Господь-нъкоторымъ образомъ рукотворенъ. Ибо, если Сынъ сотворенъ; то было, когда Онъ не былъ. Но Онъ всегда былъ, если Онъ-во Отцъ, какъ Самъ говоритъ, и если Христось есть Слово, и Премудрость, и Сила. А что Христосъ есть все сіе, - это, какъ знаете, утверждають Божественныя Писанія: Слово же, Премудрость и Сила суть собственныя Божін силы. Почему, если Сынъ сотворенъ; то было, когда не было оныхъ силъ; было время, когда Богъ былъ безъ нихъ. Но это всего нелъпъе. И къ-чему долъе разсуждать о семъ съ вами, мужами духоносными и ясно знающими, какія возникають несообразности, если сказать: Сынъ есть произведение? Мнъ кажется, на сін несообразности не обратили мысли водящіеся симъ мизніемъ, и потому, значительно погръшили противъ истины, нначе, нежели какъ требуеть въ этомъ мъстъ Божественное и Пророческое Писаніе, понявъ сін слова: Господь созда Мя начало путей Своихъ (Притч. 8, 22.). Не одно, какъ знаете, значение слова: <u>созда</u>. Созда здъсь должно принять вмъсто: поставиль надъ дълами, Имъ сотворенными и сотворенными чрезъ самого Сына. Но не въ значеніи: сотвориль употреблено теперь слово: созда; потому что есть разность въ словахъ: сотворить и создать. Не самь ли сей Отець твой стяжа тя, и сотвори тя, и созда тя, говорить Моисей въ великой пъсни во Второ-законіи (32, 6.)? И имъ скажеть иный: какіе безразсудные люди! Ужели тварь — Перворожденный 23\*

всея твари (Кол. 1, 15.), Рожденный изв чрева прежде денницы (Псал. 109, 3.), какъ Премудрость, Изрекшій: прежде встх холмов раждаеть Мя (Притч. 8, 25.)? И во многихъ мъстахъ Божественныхъ Словесъ найдеть всякій, что Сынъ называется рожденіемъ, а не сотвореннымъ, и CHMH лсно изобличаются составляющіе ложныя понятія о Господнемъ рожденін и осмъливающіеся Божественное и неизреченное рожденіе Его называть твореніемъ. Итакъ, не должно чудную и Божественную Единицу раздълять на три божества, и словомъ: сотвореніе устранять достоинство и всепревосходящее величіе Господа; напротивъ того, надлежить въровать въ Бога, Отца, Вседержителя, п во Христа — Іпсуса, Сына Его, и въ Духа Святаго, въровать, что Слово-въ единеніп съ Богомъ всяческихъ; пбо говорить: Азв и Отсув едино есма (воан. 10, 30.) и: Азв во Отуъ и Отець во Мит (Іоан. 14, 11.). Такить образоть соблюдутся и Божественная Тронца, и святая проповъдь о Единоначаліи»,

О томъ же, что Слово—въчно соприсуще Отцу в есть собственность не вной, но Отчей сущности, вли чпостаси, какъ изрекли сіе бывшіе на Соборъ, можно еще вамъ слышать и у трудолюбиваго Оригена. Что писалъ онъ въ-видъ спора и состязанія, то пусть примимають не за его собственно образъ мыслей; но за мудрованіе тъхъ, которые усиливались съ нимъ спорить. А что излагаетъ въ-видъ опредъленія, то есть собственный образъ мыслей сего трудолюбиваго мужа; по крайней мъръ, послъ сказаннаго въ-видъ состязанія съ еретиками, онъ тотчасъ присовокупляетъ свою мысль, говоря такъ: «Ежели есть образъ Бога

вевидимаго; то и образъ-невидимый. А я осмълился бы присовокупить и о подобіп Отца, что не возножно когда-либо не быть ему. Ибо, когда Богъ, у loanna называемый свътомъ: яко Богь свъть есть (1 Іоан. 1, 5.), не имълъ сіянія собственной славы Своей, чтобы кому-либо осмълиться принисывать вачало бытію Сына, прежде не бывшаго? Когда же ве было образа и начертанія неизреченной, неименуеной, неизглаголанной, упостаси Отчей? Когда не было Слова, Которое познаеть Отца? Пусть вразумится тотъ, кто осмълится сказать: было нъкогда, что Сынъ не былъ; чрезъ сіе онъ говорить также: не было нъкогда Премудрости, не было Слова, не было Жизни». И еще въ другомъ мъстъ такъ говоритъ Оригенъ: «Но не позволительно и не безопасно, чтобы по немощи нашей, сколько отъ насъ зависить, лишаемъ былъ Богъ всегда присущаго Ему единородваго Слова, той Премудрости, о Нейже радовашеся (Притч. 8, 30.). Ибо въ такомъ смыслъ представляенъ будеть не всегда радующимся».

Вотъ доказываемъ, что разумъне се перешло отъ Отцевъ къ Отцамъ. А вы, новые іуден и ученики Каіасы, на какихъ можете указать Отцевъ, употреблявщихъ ваши реченія? Не наименуете ни-одного изъ мужей благоразумныхъ и мудрыхъ. Всъ отъ васъ отвращаются, кроиъ одного діавола; нбо онъ одинъ сталъ для васъ отцемъ такого отступничества; онъ вначалъ всъялъ въ васъ сіе нечестіе, и нынтъ внушилъ вамъ мысль злословить вселенскій Соборъ за то, что Отцы написали не по-вашему, но яже предаша, иже исперва самовидцы и слуги бывшін словесе (Лук. 1, 2.). Въра, какую Соборъ исповъ-

даль письменно, есть въра вселенской Церкви. Ее защищая, блаженные Отцы написали такъ и осудили аріанскую ересь. По этому особенно и стараются клеветать на Соборъ; не реченія оскорбляють ихъ, но то, что оными обнаружены въ нихъ еретики, и притомъ превосходящіе дерзостію другія ереси.

Поелику несомивано было доказано тогда, что ихъ реченія негодны и всегда могуть быть обличены, какъ нечестивыя; то воспользовались заимствованнымъ у язычниковъ реченіемъ: несозданный, чтобы подъ предлогомъ сего именованія Божіе Слово, Которымъ все созданное получило бытіе, сопричислить къ созданіямъ и тварямъ. Такъ они безстыдны въ нечестін, такъ упорны въ хулахъ на Господа! Если по невъдънію сего именованія столько они безстыдны; то надлежало имъ узнать сіе у сообщившихъ имъ оное, а именно, что тъ, и умъ, который производять оть Благаго, и душу, которую производять оть ума, хотя знають, оть кого-они, не убоялись впрочемь назвать несозданными, сознавая, что, и сіе утверждая, не умаляють они Перваго, отъ Котораго и сіе. И имъ надлежало, или такъ говорить, или вовсе не говорить о томъ, чего не знають. А если почитають себя знающими; то необходимо ихъ спросить о семъ, тъмъ паче, что реченіе взято не изъ Божественныхъ Писаній, и спорять они, говоря опять не на основанів Писанія. Объясняль я, по какой причинь и въ какомь смыслъ Соборъ и многіе Отцы Собора, согласно съ сказаннымъ о Спасителъ въ Писаніи, писали и излагали реченія: от сущности и: единосущный. Пусть и они, если могуть, дадуть отвъть: какъ отыскали сіе не изъ Писанія взятое реченіе, или въ какомъ смысль

вазывають Бога несозданнымъ? Ибо слышаль я, что именование сіе имъетъ разныя значенія. Говорять: жесозданными называется, что еще не сотворено, не можеть быть сотворено; и еще, что не имъло бытія, в не можеть прійдти въ бытіе; и въ-третьихъ, означается симъ словомъ, что, хотя имъеть бытіе, однако же не сотворено, не имъетъ начала бытію, но въчно пребываеть и неистлънно. Итакъ, можетъ быть, пожелають они миновать первые два смысла по причинъ происходящей изъ нихъ нельпости (ибо, по первому смыслу, что уже создано, или о чемъ ожидается, что будеть создано, будеть также несозданнымъ, а второй смыслъ приводить еще къ большей нельпости), перейдуть же къ третьему смыслу, въ ономъ именуя несозданное. Но, и сіе утверждая, тъмъ не менъе нечествуютъ. Ибо, если несозданнымъ называють то, что не имъеть начала бытію, и не создано, вын не сотворено, но пребываеть въчно, о Словъ же Божіемъ утверждають противное сему; кто не усмотрить лукавства сихъ богоборцевъ? Кто не будетъ камнями метать въ нихъ, предающихся такому безумію? Поелику стыдятся произносить прежнія свои басненвыя реченія, за которыя осуждены; то придумали жалкіе сін люди выразить тоже опять иначе посредствомъ сего, какъ говорять они, именованія: несозданный. Если Сынъ-въ числъ созданныхъ; то очевидно, что и Онъ созданъ изъ не-сущаго. И если витеть начало бытія; то не быль, пока не рождень. И если не въченъ-Онъ; то было, когда Онъ не былъ. Итакъ, имъ, держащимся опять сего образа мыслей, вадлежало самыми собственными ихъ реченіями выражать свое неправомысліе, и не прикрывать злоумія

своего реченіемъ: несозданный. Но не такъ поступають сін злонамъренные люди, все же двлають коварно, подражая отцу своему діаволу. Какъ онъ старается обманывать чужими одеждами; такъ и еретики придумали именованіе несозданнаго, чтобы подъ видомъ прославленія Божія сокрыть имъ хулу на Господа, и подъ симъ покровомъ выразить ее другимъ.

Но поелику и это ухищреніе ихъ узнано; то пусть скажуть, что вное остается еще имъ? Нашли мы, отвътствуютъ коварные, и въ присовонупленіе нъ прежнему говорять: несозданное есть то, что не имъеть виновника бытію, но вещамъ сотвореннымъ служить виновникомъ, чтобы прійдти имъ въ бытіе. Неблагодарные и подлинно не въдущіе Писаній! И дълають и говорять они все не къ чести Божіей, но къ безчестію Сына; а не знають того, что кто не чтить Сына, тоть не чтить Отца. Во-первыхъ, хотя наименують такъ Бога, -- симъ не доказывается, что Слово-въ числъ вещей сотворенныхъ; потому что Оно, какъ есть рожденіе Отчей сущности, такъ и въчно пребываетъ у Отца. Именованіемъ симъ не нарушается естество Слова, и реченіе: несозданный имъеть опять значеніе не въ отношеніи къ Сыну, но въ отношенія къ тому, что получило бытів чрезъ Сына. Кто произносить имя зодчаго и называеть здателя дома, или города, тотъ не заключаеть подъ симъ именемъ рожденнаго имъ сына; но, по причинъ искусства и знанія въ далахъ, означая, что онъ-не таковъ, каковы-его произведенія, называеть его здателемь; зная же природу творящаго, знаетъ и то, что инаковъ съ произведеніями - рожденный вить, и въ отношевій къ сыну называеть его отцемъ, а въ отношении къ дъламъ

создателенъ и творценъ. Подобно сему, кто такимъ образомъ называетъ Бога несозданнымъ, тотъ именуеть но самымъ дъламъ, означая, что не только Онъ не созданъ, но что Онъ - Творецъ вещей созданныхъ; знаеть же, что и Слово -инаково съ вещами сотворенными, и есть единственное собственное рожденіе Отца, Которымъ все получило бытіе и все состоится. И Пророки, называя Бога Вседержителемъ, не потому вменовали Его такъ, что Слово есть одна изъ сотворенныхъ вещей, - ибо знали, что Сынъ-инаковъ съ вещами сотворенными, и Самъ содержить всъ твари по подобію съ Отцемъ, -- именовали же потому, что всв твари, какія сотворилъ чрезъ Сына, Отецъ самъ содержить, и власть надъ ними дароваль Сыну, даровавъ же, Самъ опить господствуеть надъ всъмъ чрезъ Сына. И еще, называя Бога Господомъ силъ, Пророки сказали сіе не потому, что Слово есть одна взь сихъ силъ, но потому, что Сыну Онъ Отецъ, а силь, сотворенныхъ чрезъ Сына, Господь; потому что и само Слово, сущее во Отцъ, есть Господь всего этого и все содержить. Ибо вся, елика имать Отець, принадлежить и Сыну (Іоан. 16, 15.). Посему, какъ это имъетъ такой смыслъ, такъ, кто хочетъ называть Бога несозданнымъ, пусть называеть, если уже угодно ему это, однако же не потому, чго Слово-въ числъ вещей сотворенныхъ, но потому, какъ сказано прежде, что Богъ не только не созданъ, но есть Творецъ всего созданнаго собственнымъ Словомъ Его. Ибо, и при семъ наименованія Отца, опять Слово есть Отчій образъ, п единосущно Отцу. А будучи образовъ Отца, Оно будетъ инаково и съ вещами сотворенными и со всъмъ прочимъ; потому что чей Оно образъ, того свойство и подобіе имъетъ въ Себъ; а потому именующій Отца несозданнымъ и Вседержителемъ, въ несозданномъ и Вседержитель разумъетъ и Его Слово и Премудрость, то есть Сына.

Но сін чудные и склонные къ нечестію люди, не о чести Божіей заботясь, но по враждъ къ Спасителю, изобръли именованіе: несозданный. А если бы у нихъ было понятіе о чести и о прославленіи; то скоръе бы надлежало, и было бы лучше, - и признавать и называть имъ Бога Отцемъ, нежели давать Ему такое именованіе. Ибо, называя Бога несозданименуютъ Его только Творцемъ, чтобы, въ угожденіе себъ, и Слово объявить творісь А Отцемъ, тотъ вмъстъ означаетъ въ Немъ и Сына: и ему не будеть не извъстно, что, поелику есть Сынъ, то чрезъ Сына создано и все сотворенное. Посему, лучше и согласиве будеть съ истиною — отъ Сына означать и именовать Бога Отцемъ, вежели отъ однихъ дълъ именовать и называть Его несозданнымъ. Ибо сіе именованіе указываеть на дъла, по волъ Божіей сотворенныя Словомъ, а имя Отца даетъ разумъть собственное рождение отъ Его сущности. Сколько Слово превосходите вещей сотворенныхъ, столько, и еще въ большей мъръ, именованіе Бога Отцемъ превосходиъе именованія несозданнымъ. какъ послъднее именованіе взято не изъ Писанія, подозрительно, имъеть разныя значенія; такъ первоепросто, находится въ Писанін, согласиве съ истиною, и указываеть единственно на Сына. Именованіе: несозданный находится у язычниковь, не знающихь

Сына, а имя: Отець познано нами стъ Господа нашего и Имъ даровано; пбо Самъ въдая, чей Онъ Сынъ, сказалъ: Азъ во Отцъ и Отець во Мить (Гоан. 14, 10.), п: видтвый Мене, видт Отца (9.), и: Азь и г Отець едино есма (10, 30.). И нигдъ не называетъ Отца несозданнымъ, но и уча насъ молиться, не сказаль: егда молитеся, глаголите: Несозданный Боже! во: егда молитеся, глаголите: Отче нашь, Иже на пебестьх (Лук. 11, 2.). Къ сему благоволилъ Онъ наклопить и то, что главнаго въ нашей въръ: нбо повельлъ намъ креститься не во ими Несозданнаго и созданнаго, и не во имя Несотвореннаго и твари, но во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа (Мато. 28, 19.). Такъ освящаемые, истинно мы всыновляемся, и произнося имя Отца, изъ сего имени познаемъ и Слово во Отцъ. Но, если угодно Ему, чтобы собственнаго Его Отпа называли мы нашимъ Отцемъ; то ве должно, посему, сравнивать намъ себя съ Сыномъ по естеству; потому что по Его милости именуется нами такъ Богъ. Поелику Слово понесло на Себъ наше тъло и было среди насъ: то въ-слъдствіе сего, по милости явившагося среди насъ Слова, Богъ пиенуется нашимъ Отцемъ. Ибо пребывающій въ насъ Духъ Слова чрезъ насъ именуеть Отца Его какбы нашимъ; такова -- мысль Апостола, который говоритъ: посла Богь Духа Сына Своего въ сердца наша, вопіюща: Авва Отче (Гал. 4, 6.).

Но, можетъ быть, обличенные за именованіе: несозданный, будучи лукавы нравомъ, захотять и они сказать: о Господъ и Спасителъ нашемъ Іисусъ Христъ должно говорить изъ Писанія, что написано о Немъ, а не вводить реченій, не находящихся въ

Писанін. Да, такъ должно, сказаль бы п л; потому что признаки истины, взятые изъ Писанія, гогаздо точнъе, нежели взятые изъ другихъ источниковъ. Но элонравіе и при коварствъ измънлющееся во всякіе виды нечестіе Евсевіевыхъ сообщинковъ, какъ сказаво прежде, понудило Епископовъ ясите изложить реченія, низлагающія ихъ нечестіе. И какъ доказано, что написанное Соборомъ заключаетъ въ себъ правую мысль, такъ явнымъ сдълалось, что у аріанъ реченіягнилы и нравъ-лукавъ. Ибо и именованіе: несозданный имъетъ собственный смыслъ, и можетъ быть пропоносимо благочестиво; но они, по собственному своему умышленію, какъ сами захотвли, употребляють и оное къ безчестію Спасителя, чтобы только съ упорствомъ богоборствовать имъ, подобно исполниямъ. Но не остались они не осужденными, произнося оныя реченія, и не могли утанться, что съ худою мыслію употребляютъ слово: несозданный, которое можно произносить хорошо и благочестиво; потому что совстви посрамлены, и ересь ихъ повсюду предана позору.

Хотя описаль я тебъ, припомнивъ, сколько могъ, что было сдълано на Соборъ; однако же, знаю, что упорнъйшіе изъ христоборцевь, и сіе выслушавъ, не пожелають перемъниться, но оставять сіе безъ вниманія, ища опять новыхъ предлоговъ, а послъ нихъ станутъ выдумывать еще новые. По пророческому слову: аще премънить евіоплянинь кожу свою, и рысь пестроты своя, едва ли и они, научившись нечестію, пожелають мудрствовать благочестиво (Герем. 13, 23.). А ты, возлюбленный, получивъ сіе, прочти про себя; если же признаеть полезнымъ, прочти и

братіямъ, кто будетъ тогда при тебъ, чтобы и они, узнавъ это, одобрили ревность Собора по истинъ и точность разумънія, осудили же разумъніе христоборныхъ аріанъ и суетные ихъ предлоги, какіе научились они изобрътать въ защиту своей ереси.

Богу и Отпу подобаеть слава, честь и поклоненіе съ собезвачальнымъ Его Сыномъ и Словомъ, вмъств со Святымъ и животворящимъ Духомъ, нынъ и въ нескончаемые въки въковъ! Аминь.

8.

О Діонисіъ, Епископъ Александрійскомъ, а именно, что онъ, какъ и Никейскій Соборъ, думаєтъ противно аріанской ереси, и напрасно клевещутъ на него аріане, будто бы онъ—единомысленъ съ ними.

Поздно извъстилъ ты о недавней бесъдъ, бывшей у васъ съ христоборцами; ибо прежде, нежели написало о семъ твое благорасположеніе, по любопытству зналъ уже я это, и съ удовольствіемъ слушалъ такой разсказъ; почему, благоговъніе твое одобрилъ за то, что хорошо думаешь о блаженныхъ Отцахъ нашихъ, неразуміе же аріанъ призналъ и въ этомъ поступкъ. Поелику ересь ихъ не имъетъ ничего основательнаго, и ни-одного изреченія изъ Божественнаго Писанія не представляетъ въ свое доказательство; то всегда изобрътали они безстыдные предлоги и имъющія видъ правдоподобія лжеумствованія, теперь же осмълились и клеветать на Отцевъ. И это—ни-мало не чуждо, а напротивъ того, очень свойственно ихъ

злоумію. Если рышились они поучаться на Господа и на Христа Его (Псал. 2, 2.); что удивительнаго, если злословять блаженной памяти Епископа Александрійскаго Діонисія, будто бы онь — единомыслень и единомудрень съ ними? Ибо, если они, для утвержденія ереси своей, по видимому, и хвалять его, даже называють блаженнымь; то симь, не просто какълибо, но тяжко клевещуть на него, подобно какимънибудь разбойникамь и людямь безчестнаго нрава, которые, когда укоряють ихь за собственные ихъ поступки, причисляють къ себъ мужей цъломудренныхъ, говоря ложь объ ихъ цъломудріи.

Посему, если твердо увърены въ томъ, что думають и говорять, пусть представять ересь въ ея наготь, и укажуть, ежели, по ихъ мнънію, или чтолибо въ Писаніи питющееся, или хотя человъческая какая благочестивая мысль, служить къ ей оправданію. А если не имъють ничего подобнаго; то пусть умолкнуть. Нигдъ не найдуть они ничего, кромъ обличенія себъ. Не найдуть въ Писаніяхъ; потому что Іоаннъ говоритъ: въ началь бъ Слово (1, 1.)то Слово, о Которомъ утверждаютъ они, будто Его не было, пока не рождено. Давидъ отъ Отчаго лица воспъваетъ: отрыгну сердце Мое Слово благо (Псал. 44, 2.) - то Слово, Которое, по ихъ словамъ, существуетъ только по примыщленію и получило бытіе изъ ничего. Потомъ Іоаннъ опять благовъствуеть: вся Тъмъ выша, и безъ Него ничтоже высть (1, 3.). И Павелъ пишетъ: единъ Господь Іисусъ Христосъ, Имже вся (1 Кор. 8, 6.); и въ другомъ мъсть: яко о Немь создана быша всяческая (Кол. 1, 16.). Гдъ же возьмуть они смълости, или, лучше сказать, какой

должны потерпъть стыдъ, противясь изреченіямъ святыхъ п утверждая, что Создатель всего есть произведеніе, и Тоть, Къмъ все получило бытіе и существуеть, есть тварь? Не остается имъ въ оправданіе даже и человъческой какой-либо благочестивой нысли. Ибо какой человъкъ, еллинъ лп или варваръ, ръшится сказать, что исповъдуемый имъ Богъ есть тварь? Или-что не было Его, пока не получилъ бытія? Или какой человъкъ, — слыша, какъ Тотъ, Кто по его върованію, единый есть Богъ, говорить: Сей есть Сынг Мой возлюбленный (Мато. 3, 17.), и: отрыгну сердце Мое Слово благо (Псал, 44, 2.),осивлится сказать, что Слово, отрыгнутое Божінмъ сердцемъ, произошло изъ не-сущаго, или-Сынъ есть тварь, а не собственное рожденіе Именующаго Его Сыномъ? И еще: кто, - слыша, какъ Тотъ, Кто, по его върованію, есть Господь и Спаситель, говорить: Азъ во Отцъ, и Отецъ во Мнъ (Іоан. 14, 10.), п: Азъ и Отець едино есма (-10, 30.), -ръшится раздълять, что Онъ соединилъ и соблюлъ нераздъльнымъ?

И сами они усматривая это, и не смъя положиться на свои умствованія, лгуть на благочестивыхь. Но, поелику они во всемъ скудны, и сами за собою видять, что предлагаемыми отвсюду вопросами приводятся въ совершенное недоумъніе и изумленіе; то надлежало бы имъ лучше—раскаяться, уклонившись съ пути заблужденія, а не причислять къ себъ тъхъ, кого не знають, чтобы, когда и сіи обличать, не понести большаго стыда. Впрочемъ, можетъ быть, и никогда не захотять они отстать отъ такого коварства. Ибо и въ этомъ поревновали они бывшимъ съ Каіафою, какъ у нихъ-же научились и тому, чтобы

отречься отъ Христа. И тъ, -когда Господь совершиль столько двлъ, которыми давалъ уразумъть, что Онъ есть Христосъ, Сынъ Бога живаго, - обличаемые имъ, о всемъ разсуждали и все говорили вопреки Писаніямъ, и, будучи не въ-силахъ хотя на нъсколько времени смъло выдержать обличения, прибытли къ Патріарху, говоря: Отца имамы Авраама (Мато. 3. 9.), и думали, что могутъ прикрыть симъ свое неразуміе. Но, какъ тъ, говоря это, не пріобръли себъ ни-какой пользы, такъ и сін, именул Діонисія, одинаково съ тъми, не возмогуть избъжать подобнагоже обвиненія. И тахъ обличиль Госполь за ихъ беззаконія, говоря: сего Авраамь ньсть сотвориль (Іоан. 8, 40.), и сихъ нечестивыхъ и лживыхъ пзобличила также сама истина; потому что Епископъ Діонисій ни-когда не держался Аріевыхъ мыслей, п не была не извъстна ему истина. Но и тогдащие іуден, и нынъшвіе новые отъ отца своего діавола наслъдовали христоборное безуміе.

А что говорять они сіе несправедливо и клевещуть на Діонисія,—важнымъ сему доказательствомъ служить, что не быль онь и сверженъ съ епископства, осужденный другими епископами за нечестіе, какъ они извергнуты изъ клира, и самъ не оставляль Церквя, какъ—защитникъ ереси, но почиль въ ней добръ, и донынъ память его пребываетъ и пишется съ Отцами. Но если бы держался онъ одинаковыхъ съ ними мыслей, или не оправдался въ томъ, что написалъ; то нъть сомнънія, что, конечно, и онъ подвергся бы одному съ ними жребію. И сего было бы достаточно къ совершенному осужденію новыхъ іудеевъ, которые и отъ Господа отрекаются, и на Отцевъ клевещуть,

в предпріємлють обольстить всъхъ христіанъ. Но поелику думають они, что имъють у себя предлогь къ клеветь на Епископа, именно—нъкоторыя мъста въ его посланіи; то разсмотримъ и оныя, чтобы и изъ этого видио было ихъ суесловіе, и чтобы они, хотя поздно, прекратили хулы свои на Господа, и хотя съ воинами исповъдали Его, видя, какъ тварь свидътельствуеть,—что воистину Божій Сынь есть Сей (Мато. 27, 54.), а не единый изъ тварей.

Итакъ, говорять они, что блаженной памяти Діонисій въ посланіи сказалъ: «Сынъ Божій есть произведеніе и сотворенъ, и Онъ—не въ свойстві со Отцемъ по естеству, но чуждъ Ему по сущпости; Отецъ—къ Нему то-же, что дълатель—къ виноградной лозъ и судостроитель—къ ладіъ; и, какъ произведеніе, Сынъ не былъ, пока не получилъ бытія».

Такъ писалъ Діонисій, и признаемся, что есть такое его посланіе; но какъ написаль онь это посланіе, такъ написаль и весьма многія другія посланія; и имъ надлежало прочесть и оныя, чтобы Діонисіева въра видна была изъ всъхъ посланій, а не изъ одного только; потому что, когда и судостроитель построилъ многія суда, -- объ искусствъ его судять не по одному судну, но по всъмъ. Итакъ, если указываемое ими посланіе писаль онь просто, какъ излагающій въ немъ въру, или написалъ это одно посланіе; то пусть обвиняють его, какъ угодно. Такія мысли-дъйствительно достойны осужденія. А если во времени п лицъ былъ предлогъ, завлекшій его написать такимъ образомъ, притомъ же написалъ онъ и другія посланія, оправдываясь въ томъ, въ чемъ подозръвали T. XVII. 24

Digitized by Google

его; то имъ должно было также, не опуская изъ вида сихъ причинъ, и не опрометчиво возбуждать ненависть противъ Діонисія; иначе подумають о нихъ. что ловять только слова, и оставляють безъ вниманія истину, содержащуюся въ другихъ посланіяхъ. земледълецъ о каждомъ изъ своихъ деревъ прилагаеть инаковое попеченіе, смотря по настоящему качеству земли, и никто не станетъ порицать его за то, что одно дерево образываеть, другое прививаеть, одно сажаеть, а другое вырываеть съ корнемъ; напротивъ же того, всякій, узнавъ хорошо причину, подивится разнообразію его свъдъній. Итакъ, если не поверхностно читали они сочиненія Діонисіевы; то пусть скажуть содержание послания: ибо такимъ образомъ сдълаются явными ихъ клевета и лукавство ихъ произволенія. Поелику же они или не энаютъ, или стыдятся сказать; то необходимо сдвлать это намъ.

Въ Пентаполъ верхней Ливіи нъкоторые епископы держались тогда Савелліева образа мыслей, и сій вымыслы такую возъимьла силу, что немного не доставало, чтобы въ церквахъ и не проповъдывали уже о Сынъ Божіемъ. Узнавъ это, Діонисій (такъ какъ онъ имълъ попеченіе о тъхъ перквахъ) посылаетъ и совътуетъ виновнымъ прекратить свое зловъріе. Но какъ они не прекращали, а еще съ большимъ безстыдствомъ стали нечествовать; то вынужденъ онъ былъ къ безстыдству ихъ написать таковое посланіе, и изъ Евангелій представить имъ, что есть человъческаго въ Спасителъ, чтобы, поелику дерзновенно отрицали они Сына, и что въ Немъ человъческаго, то приписывали Отцу, такимъ образомъ доказавъ,

что не Отецъ, но Сынъ содълался за насъ человъкомъ, убъдить невъждъ, что Отецъ—не Сынъ, и постепенно уже возводить ихъ къ истинному Божеству Сына и къ въдънію Отца. Таково содержаніе сего посланія; а по сей причинъ и написалъ онъ такъ ради хотъвшихъ съ такимъ безстыдствомъ превратить истинную въру.

Поэтому, въ чемъ подобны между собою Аріева ересь и Діонисіева мысль? Или, почему Діонисій именуется какъ Арій, когда большая между ними разность? Одинъ-учитель вселенской Церкви, а другой сталь изобрътателемъ новой ереси. И Арій, излагая собственное свое зловъріе, написаль Талію изнъженнымъ и смъщнымъ размъромъ, по примъру египетскаго Сотада, а Діонисій написаль и другія посланія, оправдался, -- въ чемъ подозръвали его, и оказался правомудрствующимъ. Поэтому, если пишеть онъ противное себъ самому, то пусть не присвояють его къ себъ; потому что въ этомъ отношении не заслуживаеть онъ въроятія. Если же, написавъ посланіе къ Анмонію, подвергся онъ подозрънію, но оправдался, исправивъ прежнее, и, оправдавшись, перемънился въ мысляхъ; то явно, что и то, чъмъ возбуждено подозръніе, написано имъ по особенному смотрънію. А что пишется или дълается по особенному смотрънію, того не должно принимать въ худую сторону и каждому толковать по собственному хотъвію. И врачъ не ръдко, что кажется для иныхъ непригоднымъ, прикладываетъ то къ извъстнаго рода язвамъ, какъ самъ это знаетъ, не иное что имъя въ намъреніи, но одно здравіе. И благоразумный учитель употребляеть сей способъ-примъняться къ 24\*

ствамъ обучаемыхъ и говорить такъ, пока введетъ ихъ на путь совершенства.

Если же сего блаженной памяти мужа винять за то, что паписалъ только такъ (ибо что аріане выставляють въ похвалу его, то обращается ему въ вину); что будуть делать, слыша вь Денияхъ великихъ и блаженныхъ Апостоловъ? Петръ говорить: мужіе Ісраилстін, послушайте словесь сихь: Інсуса Назореа, мужа извъствованна от Бога въ васъ силами и чудесы и знаменіи, яже сотвори Тіьмь Богь посредь вась, якоже въсте, Сего нарекованнымь совътомь и проразумьніемь Божіимь предана, рукою беззаконных пригвождше, убисте (Дъян. 2, 22. 23.); и еще: во имя Іисуса Христа Назореа, Егоже вы распясте, Егоже Богь воскреси оть мертвых, о Семь сей стоить предв вами здравь (-4, 10.). И Павелъ объясняеть въ Антіохін Писидійской, что Богъ преставль Саула, воздвиже Давида въ царя, емуже и рече, свидътельствовавъ: обрътохъ Давида сына Іессеова, мужа по сердцу Моему, иже сотворить хотьнія Моя. Оть сего съмене по обътованію воздвиже Ісраилю Спасителя *Iucyca* (-13, 22. 23.); и еще въ Аоинахъ говорить: Атьта убо невподънія презирая Богь, нынт повельваеть человтькомь встьмь всюду покаятися: Зане уставиль есть день, въ оньже хощеть судити вселенный въ правдъ, о Мужъ, Егоже предустави. въру подая всъмъ, воскресивъ Его отъ мертвыхъ (-17, 30 и 31.). Или, великій мученикъ Стефанъ говорить: се вижу небеса отверста, и Сына человъча одесную стояща Бога (-7, 56.). Итакъ, кстати уже имъ и теперь возъимъть дерзость (ибо на что они не отважутся?) и сказать, что и сами Апостолы иудрствовали по-аріански; потому что Христа называють человькомъ изъ Назарета и удобостраждущимъ. Иноелику воображають они подобныя вещи; то ужели Апостолы, когда употребили сін реченія, почитали Христа не болъе, какъ простымъ только человъкомъ? А не будеть сего! Не позволительно даже допустить до себя такую мысль. Напротивъ того, и въ этомъ поступили они , какъ мудрые архитектоны и строители таинъ Божіихъ (1 Kop. 4, 1.), и основательную имъютъ на то причину. Поелику тогдащийе іудеи, сами находясь въ заблуждении и въ заблуждение вводя язычниковъ, думали, что Христосъ-простый только человъкъ и приходить отъ съмени Давидова, по подобію другихъ чадъ, произшедшихъ отъ Давида, и не въровали, что Онъ-Богъ, и что Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14); то по сему самому блаженные Апостолы весьма благоразумно объясняли сперва іудеямь, что въ Спаситель есть человьческое, чтобы, видимыми и бывшими знаменіями совершенно убъдивъ ихъ въ пришествін Христовомъ, возвести ихъ потомъ я нь върв въ Божество Его, доказавъ, что совершенныя Имъ дъла свойственны не человъку, но Богу. Именно Петръ, называя Христа мужемъ удобостраж-**Аущимъ**, вскоръ присовокупилъ, что Онъ есть *На*чальникь жизни (Дъян. 3, 15.), въ Евангелін же исповьдуеть: Ты еси Христось, Сынь Бога живаго (Мате. 16, 16.), и въ Посланіи говорить, что Онъ есть Постьтитель душь (1 Петр. 2, 25.), и Господь его самого, и Ангеловъ, и силъ (--3, 22). Также н Павель, который говорить, что Христось есть мужъ отъ съмени Давидова, самъ-же въ посланіи къ

Евреямъ написалъ: Иже сый сіяніе славы и образь Упостаси Его (1, 3.), и въ посланін къ Филиппійцамъ: Иже во образть Божіи сый, не восхищеніемъ непщева быти равенъ Богу (—2, 6.). А сказать, что Онъ—Начальникъ жизни, Сынъ Божій, сіяніе и образъ, равенъ Богу, Госнодь и Посътитель душъ, что иное значитъ, —не то ли самое, что въ тълъ было Божіе Слово, Которымъ все получило бытіе, и что Онъ неотдълимъ отъ Отца, какъ сіяніе отъ свъта?

Посему, и Діонисій поступиль такъ, научившись у Апостоловъ. Поелику вкралась Савелліева ересь; то принужденъ былъ онъ, по сказанному выше, написать такое посланіе, и въ возраженіе имъ представить сказанное о Спаситель по-человъчески и уничиженно, чтобы, - указаніемъ на человъческое отнявъ у нихъ возможность утверждать, будто бы Сынъ есть самъ Отецъ, -содълать для нихъ болъе удобопріемлемымъ ученіе о Божествъ Сына, когда въ другихъ посланіяхъ будетъ по Писаніямъ называть Его Словомъ, Премудростію, силою, парою (Прем. 7, 25.) и сіяніемъ Отца. По крайней мъръ, говоря такъ въ посланіяхъ, писанныхъ имъ въ свое оправданіе, дерзновенно выражается онъ о въръ во Христа и о благочестін. Посему, какъ Апостолы не подлежать обвиненію за указывающія на человъчество реченія о Господъ, потому что Господь сталь человъкомъ, но тъмъ болъе достойны удивленія за особое смотръніе и за ученіе, соображенное со временемъ: такъ Діонисій—не аріанинъ за свое посланіе къ Евфранору и Аммонію противъ ... Савеллія. Ибо, если употребиль слова и примъры низкіе; то и сіе заимствовано имъ изъ Евангелій, и предлогомъ къ употребленію оныхъ имъетъ онъ яв-

леніе Спасителя во плоти, по которому и сіе и подобное сему о Немъ написано. Какъ Онъ есть Слово Божіе, такъ въ-послъдствін Слово плоть бысть (loan. 1, 14.), и въ началъ бъ Слово (-1, 1.), при скончаніи же въковъ имъла Его во чревъ Дъва (Мато. 1, 18.), и Господь сталь человъкомъ. И хотя одинъ Онъ означаемый тъмъ и другимъ; потому что Слово плоть бысть; однако же, реченія, употребленныя о Божествъ Его и о вочеловъчении, имъютъ собственное свое истолкованіе, сообразное съ тъмъ, что именно означается. И кто пишеть о томъ, что человъческаго пріяло Слово, тоть знаеть и о Божествъ Его. И кто въщаеть о Божествъ, тому не неизвъстно, что - свойственно явленію Его во плоти. Но, различая то и другое, какъ свъдущій и благоискусный торжникъ шествуеть онъ прямымъ путемъ благочестія. И когда представляеть Его плачущимъ, -знаетъ, что Господъ, содвлавшись человъкомъ, какъ показываетъ, что плакать есть дъло человъческое, такъ воскрешаетъ Лазаря какъ Богъ; знаетъ, что Онъ какъ алчетъ и жаждеть твлесно, такъ божески пятью хлъбами насыщаеть пять тысящъ; знаеть, что тело человъческое лежить во гробъ, но, какъ тъло Божіе, воскрешается самимъ Словомъ. Сему научая и Діонисій, въ посланіи къ Евфранору и Аммонію ради Савеллія написалъ, что сказано о Спасителъ по-человъчески. Ибо по-человъчески сказано о Немъ: Азъ есмь лоза, Отець же дълатель (Іоан. 15, 1.), и: върна суща сотворшему Его (Евр. 3, 2.), и: созда (Притч. 8, 22.), н: толико лучшій бывь Ангеловь (Евр. 1, 4.). Но не неизвъстно Діонисію и сіе: Азъ во Отиль, и Отець во Мин (Іоан. 14, 10.), и: видльвый Мене, видъ Отица (—9.). Ибо знаемъ, что написалъ онъ это въ другихъ посланіяхъ, да и тамъ, пиша сіе, помнилъ о человъчествъ Господа. Какъ во образъ Божій сый не восхищеніемъ непщева быти равенъ Богу, но Себе умалилъ, зракъ раба пріимъ (Филип. 2, 6. 7.), и богатъ сый, насъ ради обнища (2 Кор. 8, 9.): такъ при столь высокихъ и богатыхъ реченіяхъ о Божествъ Его есть также смиренныя и бъдныя выраженія о явленіи Его во плоти.

А что по человъчеству сказано сіе о Спаситель, -- въ правъ мы заключать изъ слъдующаго. Дълатель, по сущности, чуждъ виноградной лозъ, а розги единосущны и сродны съ лозою и не отдъльны отъ нея; онъ, какъ и лоза, имъютъ одно и то-же происхожденіе; но, какъ Господь сказаль, Овъ есть лоза, мы же рождіе (Іоан. 15, 5.). Посему, если Сынъ единосущенъ съ нами и одно имъетъ съ нами происхожденіе; то въ семъ отношеніи и Сынъ по сущности будетъ чуждъ Отцу, какъ и виноградная лоза-дълателю. А если Сынъ-не то, что-мы, и Онъ-Отчее Слово, а мы сотворены изъ земли, и-Адамовы потомки: то реченіе сіе должно относить не къ Божеству Слова, но къ человъческому уже Его явлевію; потому что Спаситель сказаль такъ: Азъ есмь лова, вы рождіе, Отець дилатель. Мы въ родстви съ Господомъ по тълу; почему и сказалъ Овъ: возвъщу имя Твое братіи Моей (Евр. 2, 12.). И какъ розгиединосущны съ виноградною лозою и отъ нея происходять, такь и мы, имъя тьла однородныя съ телонь Господнимъ, от исполненія Его пріемлемъ (loau. 1, 16.), и тъло Его для насъ есть корень воскресенія и спасенія. Отецъ же называется дълателемъ; потому

что Онъ Словомъ содвавать лозу, то-есть человычество Спасителя, и Самъ Словомъ Своимъ уготовалъ намъ путь въ царство. И никтоже приходить ко Господу, (аще не Отець привлечеть его къ Нему (loan. 6, 44.).

Поелику изреченіе сіе имъеть такое толкованіе; то веобходимо было о названной въ такомъ смыслъ лозъ написать: впрна суща сотворшему Его, и: толико лучшій бывь Ангеловь, н: созда. Ибо когда пріяль Онъ на себя то, что восхотъль за насъ принести, а сіе было твло отъ Дъвы Маріи; тогда и написано о Ненъ, что созданъ и сотворенъ, и получилъ бытіе; потому что таковыя выраженія-приличны людямъ. Сверхъ того, не по пріятіи тела сталъ Онъ лучшимъ Ангеловъ; иначе окажется, что прежде былъ меньше ихъ, или равенъ имъ. Напротивъ того, Апостолъ, пипа къ іудеямъ и человъческое служеніе Господа сравнивай съ служениемъ Моисеевымъ, сказалъ: толико лучшій бывь Ангеловь; потому что законъ изглаголапъ Ангелы (Евр. 2, 2.); яко законъ Моисеомь дань бысть, благодать же и даяніе Духа Інсусь Христомь бысть (loan. 1, 17.). И тогда отъ Аяна до Вирсавін возвъщаемъ быль законъ, а нынъ во всю землю изыде въщаніе ихъ (Псал. 18, 5.); н язычники покланяются Христу, и чрезъ Него познають Отца. Итакъ, написано это о Спаситель по человъчеству, а не иначе.

Посему, ужели Діонисій, канъ разглашають христоборды, пиша о человъчествъ Сына и въ этомъ отношеніи назвавъ Его произведеніемъ, сказалъ, что оть есть одинъ изъ человъковъ? Или, говори, что Слово не есть собственность Отчей сущности, думалъ,

что Оно-единосущно съ нами человъками? Но не такъ писаль онь въ другихъ посланіяхъ, напротивъ же того, оказывается въ нихъ мудрствующимъ право, и сими посланіями можеть возразить имъ, говоря такъ: «Не одного я мития съ вами, богоборцы; не мои слова послужили Арію предлогомъ къ нечестію; напротивъ того, пиша къ Аммону и Евфранору по поводу Савелліянъ, упомянуль я о дълатель и о лозь и о другихъ подобныхъ изреченіяхъ, чтобы, доказавъ человъчество Господа, убъдить ихъ -не утверждать болье, будто бы Отецъ сталь человькомъ. Какъ дълатель не есть лоза, такъ явившееся въ теле-не Отецъ, но Слово; Слово же, явившееся въ лозъ, у названо лозою по твлесному сродству съ розгами, подъ которыми разумъемся мы. Итакъ, въ семъ смыслъ писалъ я къ Евфранору и Аммонію, а вашему безстыдству противополагаю другія, писанныя мною, посланія, чтобы люди благоразумные узнали заключающееся въ нихъ мое оправдание и правое разсужденіе о въръ во Христа».

Посему, и аріанамъ, если бы нитли здравый умъ, должно было бы—подобно сему разсуждать и думать объ Епископъ. Вся права разумпъвающимъ, и права обргьтающимъ разумъ (Притч. 8, 9.). Поелику же, не научившись въръ вселенской Церкви, впали они въ нечестіе, и ослъпившись уже умомъ, почитаютъ правое стропотнымъ, и свътъ именуютъ тмою, а тму почитаютъ свътомъ; то, къ большему осужденію еретиковъ, необходимо нужно представить мъста изъ другихъ Діонисіевыхъ посланій и причину ихъ написанія. Ибо, изъ сихъ посланій почерпнувъ свъдънія, и мы такъ разсуждаемъ и пишемъ о семъ мужъ.

Предлогъ же, по которому написалъ онъ другія посланія, есть следующій. Когда Епископъ Діонисій узналь о бывшемь въ Пентаполь, и по благочестивой ревности, какъ сказалъ я выше, противъ Савелліевой ереси написалъ посланіе къ Евфранору и Аммонію: тогда нъкоторые изъ братій той Церкви, правомудрствуя, но не спросивъ Діонисія, чтобы отъ него самого узнать, почему написалъ онъ, пошли въ Римъ, и обвиняли его предъ соименнымъ ему Діонисіемъ, Епископомъ Римскимъ. И Римскій Епископъ, услышавъ о семъ, написалъ вмъсть и противъ держащихся Савелліевыхъ митній, и противъ мудрствующихъ тоже, что утверждаль Арій; и за что извержень онъ изъ Церкви. И онъ говоритъ, что равно, хотя и противоположно одно другому, нечестіе-и Савелліево н тъхъ, которые утверждаютъ, что 'Слово Божіе есть тварь и произведение, и что Оно создано. Писалъ онъ и къ Діонисію Александрійскому, извъщая, - въ ченъ обвиняли его. На сіе Діонисій скоро далъ отвътъ, и книги свои надписалъ: обличение и оправданіе.

Замъть въ этомъ ненавистный образъ дъйствованія христоборцевъ, и какъ они, къ стыду своему, дъйствовали противъ себя. Поелику Діонисій, Епископъ Римскій, писалъ и противъ тъхъ, которые утверждаютъ, что Сынъ Божій—тварь и произведеніе: то симъ показывается, что не нынъ въ первый разъ, но издревле всъми предаваема была анавемъ ересь христоборныхъ аріанъ. Потомъ, поелику Діонисій Епископъ Александрійскій, оправдывается въ-ражсужденіи посланія, какое написалъ онъ; то оказывается, что онъ не такъ думалъ, какъ они говорятъ, и вовсе не

нмълъ Аріева зловърія. Къ совершенному осужденію аріанъ и въ доказательство, что они клевещуть, достаточно и того одного, что Діонисій оправдывается въ томъ, что разглашають о немъ аріане. Ибо отвътъ написалъ онъ не какъ упорствующій въ своемъ, но какъ оправдывающійся, — въ чемъ подозръвали его. А оправдывающійся — въ чемъ обвиненъ, что иное дълаетъ, какъ не уничтожаетъ всякую по дозръваемую въ немъ вину, и съ тъмъ вмъстъ обличаетъ клеветниковъ аріанъ?

Но чтобы еще болъе были они постыждены тъмъ, что писалъ Діонисій въ свое оправданіе, представлю тебъ собственныя его выраженія. По онымъ узнаешь, что аріане—зломудренны, Діонисій же—чуждъ ихъ зловърія.

Во-первыхъ, посланіе свое надписаль онъ: обличеніе и оправданіе. Что сіе значить?—Не то ли, что обличаетъ солгавшихъ и оправдывается въ томъ, что написаль, показывая, что написаль не вь томъ смысль, какъ предполагалъ Арій, но что, припомянувъ сказанное о Господъ по Его человъчеству, не не знаеть и того, что Онъ есть нераздъльное съ Отцемъ Слово и Премудрость? Потомъ, жалуется на обвинителей своихъ, - что выражения его передають не вполнъ, но въ усъченномъ видъ, и какбы не съ доброю, но съ лукавою, совъстію говорять, что хотять, и уподобляеть ихъ клевещущимъ на посланія блаженнаго Апостола. А таковая укоризна совершенно освобождаеть его отъ худаго подозрънія. Ибо, если обвинявшихъ Павла почитаетъ за одно съ обвинявшими его самого; то не что иное симъ доказываетъ, единственно, что написаль онъ такъ, держась Павлова образа мыслей. И подлично, отвътствуя на наждое

слово обвинителей, всему, что выставляють они, даеть онь правильный смысль, и какъ первымъ посланіемъ низлагаетъ Савеллія, такъ послъднимъ доказываетъ искреннюю свою благочестивую въру.

Итакъ, поелику они говорятъ, будто бы Діонисій аумаетъ, что Богъ не всегда былъ Отцемъ, что не всегда быль Сынь, а напротивь того, Богь быль безъ Слова, и самого Сына не было, пока не получиль бытія, и было нъкогда, что Его не было, потому что Онъ-не въченъ, но получилъ бытіе въ-посавдствін; то смотри, какъ отвътствуетъ на сіе. Большую часть его реченій, - гд в или входить въ изслъдованіе своего предмета, или сводить умозаключенія, ни обличаеть, предлагая вопросы, или жалуется на обвинителей, - оставляя, чтобы не продолжить ръчи, привожу одно то, что необходимо идеть къ обвиненію. Итакъ, оправдываясь въ этомъ, въ первой книгъ, надписанной обличение и оправдание, между прочимъ, пишеть онъ въ такихъ выраженіяхъ: «не было, когда бы Богъ не былъ Отцемъ». И въ послъдующемъ говорить: «извъстно, что всегда есть Христосъ, какъ Слово, Премудрость и Сила; потому что Богъ, не какъ не раждавини ихъ прежде, родилъ въ-послъдствін, но сказано сіе потому, что Сынъ не самъ отъ Себя, но отъ Отца имъетъ бытіе.» И вскоръ потомъ еще говорить о Сынъ: «Но, какъ сіяніе въчнаго Свъта, конечно и самъ Онъ-въченъ. Поелику всегда есть свъть; то явно, что всегда есть и сіяніе; ибо въ семъ самомъ: издавать сіяніе, подразумъвается, что есть свъть. И свъть не можеть быть не свътящимъ. Возвратимся опять къ подобіямъ. Ежели есть солнце; то есть лучъ, есть день. Если же нъть

подобнаго; то трудно сказать, что есть и солнце. Посему, если бы солнце было въчно; то и день былъ бы не прекращающійся. Но теперь сего нътъ: съ появленіемъ солнца начинается день, и съ прекрашеніемь его свъта оканчивается. Богъ же въчный есть свъть, не начинавшійся, и никогда не престающій. Слъдовательно, предъ Нимъ и съ Нимъ-въчное сіяніе, безначальное, всегда пребывающее и проявляющее Его; а это и есть Премудрость, Которая говорить: Азъ бъхъ, о Нейже радовашеся, на всякъ же день веселяжся предъ лицемь Его на всяко время» (Притч. 8, 30.). И чрезъ нъсколько послъ присовокупляеть, говоря о Немъ: «Итакъ есть въчный Сынъ въчнаго Отца и Свъть отъ Свъта. Поелику есть родитель; то есть и чадо. Л если бы не было чада; то почему и чымъ можетъ быть родителемъ? Но есть Тоть и Другой, и Оба-всегда». Потомъ опять присовокупляеть сіе: «Итакъ, поелику Богъ есть свъть; то Христосъ есть сіяніе. А поелику Онъ и духъ, -ибо сказано: Духъ есть Богь; то, соотвътственно сему, Христосъ называется еще парою; ибо сказано: пара бо есть силы Божія» (Прем. 7, 25.). И въ другой разъ говорить еще: «единый же Сынъ всегда соприсущій Отцу и исполненный Сущаго, и Самъ есть сущій отъ Отца».

Если бы сказано сіе было обоюдно; то имъло бы потребность въ истолкователь. А поелику объ одномь и томъ-же написалъ лсно и неоднократно; то пусть Арій скрежещеть зубами, видя, что Діонисіемъ ниспровергнута его ересь, и слыша, какъ онъ, чего не хотълось бы Арію, говорить: Богъ всегда былъ Отцемъ, и Сынъ – не просто въченъ; но поелику въ-

чень Отецъ, то въченъ и Сынъ и соприсущъ Ему, какъ сіяніе—свъту. А тъ, которые хотя подозръвали только Діонисія, будто бы мудрствуетъ онъ по-аріански, да оставятъ такое худое о немъ мнъніе. Ибо какое у нихъ общеніе, когда Арій говоритъ: не было Сына, пока не рожденъ, и было, когда Его не было; а Діонисій учитъ: Богъ есть свътъ въчный, никогда не начинавшійся и непрестающій; слъдовательно, предъ Нимъ и съ Нимъ—сіяніе безначальное, всегда пребывающее и проявляющее Его?

И на другое подозръніе утверждающихъ, что Діонисій, называя Отца, не именуетъ Сына, и, называя опять Сына, не именуетъ Отца, но различаетъ, отдаляеть и отдъляеть Сына оть Отца, отвътствуеть н пристыждаеть вхъ Діонисій, говоря во второй квигъ: «Изъ сказанныхъ много именованій каждое не отлучно и не отдъльно отъ сопряженнаго съ нимъ. Сказалъ я: Отець, и прежде, нежели присовокуплю: Сынь, означиль уже и Его во Отцъ; присовокупиль я: Сынь, и если и не предпоставилъ ему слова: Отець; то, безъ сомнънія, Отецъ подразумъвается въ Сынъ; прибавилъ я: Святый Духъ, но вмъстъ присоединилъ, откуда и чрезъ кого приходитъ. Но они не знають, что Отецъ, какъ Отецъ, не отчуждается отъ Сына; потому что имя сіе выражаеть собою начало единенія; и Сынъ не отлучается отъ Отла; потому что названіе: Отець указываеть на общеніе; и въ Ихъ рукахъ есть Духъ, Который не можеть быть лишенъ ни Посылающаго, ни Носящаго. Почему же мнъ, который употребляю сіп именованія, думать, что Они-раздъльны и совершенно разлучены между Собою?» Такимъ образомъ, нераздъльную Единицу распространяеть въ Троицу, и неумаляемую Троицу сводить въ Единицу.

Потомъ, - поелику обвиняли его, будто бы говоритъ, что Сынъ есть одинъ изъ сотворенныхъ, и не единосушенъ Отцу, -- опять въ первой книгъ самъ обличаетъ таковыхъ, говоря: «Впрочемъ сказавъ, что должно понимать нъчто сотворенное и нъчто произведенное, мимоходомъ представилъ я примъры таковыхъ вещей, какъ слабъйшихъ, когда сказалъ, что растеніе не одно и то-же съ дълателемъ, и ладія - съ судостроителемъ; потомъ, остановился на вещахъ болъе приличныхъ и сродныхъ; особенно же распространился о томъ, что-всего истиннъе, изобрътая многоразличныя доказательства, которыя и сообщиль тебъ въ другомъ посланін, гдъ показаль, что ложно-то обвиненіе, какое взводять на меня, будто бы я не признаю, что Христосъ — единосущенъ Богу. Хотя и говорю, что сего именованія не находилъ и не читалъ нигдъ въ Священныхъ Писаніяхъ; однако же, послъдующіе мои доводы, о которыхъ умолчали ови, не разногласять съ сею мыслію. Ибо представляль я въ примъръ и человъческое рожденіе, очевидно, какъ однороднов, только, безъ сомивнія, замътивъ, что родители-инаковы съ дътьми, потому что не они самидъти, или необходимо не быть ни родителямъ, Самого письма, какъ прежде сказалъ, не могу доставить по обстоятельствамъ. А если бы могъ; то прислалъ бы тебъ самыя, употребленныя тогда, реченія, лучше же сказать, списокъ со всего посланія, что и сдълаю, какъ-скоро буду имъть возможность. Знаю же и помню, что представлены мною многія подобія вещей сродныхъ; говорилъ я, что и

растеніе, взошедшее оть съмени, или оть корня. ппаково съ тъмъ, изъ чего оно произрасло, хотя, безъ сомнънія, осталось однороднымъ съ нимъ; и ръка, текущая изъ источника, получаетъ иной видъ и иное имя, потому что ни источникъ не называется режою, ни река-источникомъ, существуютъ же тотъ и другая, и источинкъ есть какбы отецъ. а ръка есть вода изъ источника. Но они притворяются, будто бы не видять, что написано сіе и подобное сему, и представляють себя какбы слъпыми. Намъреваются же издали метать въ меня, какъ камнями, несвязными между собою реченіями, не зная того, что, при разсуждении о предметахъ малоизвъстныхъ, которые нужно еще сдълать доступными познанію, часто не только не сходные, но даже противоположные, знаки служать къ изображенію искомаго». Вь третьей же книгъ говорить Діонисій: «жизнь рождена отъ жизпи, какъ ръка истекла изъ источника, и отъ неугасимаго свъта возжженъ блистающій СВЪТЪ».

Кто, слыша сіе, не признаетъ безумными подозръвающихъ Діонисія, будто мудрствуетъ онъ поаріански? Ибо, вотъ ть сихъ книгахъ Діонисій явно попираетъ всю Аріеву ересь самыми истинными разсужденіями. Положенія: не былъ, пока не рожденъ; и было, когда не было Его, — обращаетъ въ ничто однимъ словомъ: сіяпіе, и также—говоря, что Отецъ Его никогда не былъ не раждавшимъ. Въ ничто также обращаетъ и выраженіе ихъ: изъ не-сущаго, когда говоритъ, что Слово есть какъ ръка изъ источника, отрасль отъ корня, чадо отъ родителя, свътъ отъ свъта, жизнь отъ жизни. И какъ они отлучаютъ

T. XYII.

25

н отдъляють Слово оть Бога, такъ Діонисій отвергаеть сіе, говоря, что нераздъльная и неумаляемая Тронца сводится въ Единицу. Положение же ихъ,что Сынъ-чуждъ Отчей сущности, вполнъ попираетъ, говоря, что Сынъ-единосущенъ Отпу. Посему, подивится иный безстыдству нечестивыхъ: почему, когда Діонисій, котораго называють они единомысленнымъ съ ними, говорить, что Сынъ-единосущенъ,они, какъ комары жужжатъ всюду, будто бы Соборъ неправо написаль: Единосущный? Если Діонисійимъ другъ: то пусть не отрицаются отъ сказаннаго ихъ единомышленникомъ. А если думаютъ, что сказано сіе неправо; то почему объ утверждающемъ сіе Діонисів разглашають, будто бы думаеть онъ одинаково съ ними? Всего же важнъе то, что Діонисій, какъ оказывается, говорить сіе не мимоходомъ: но, написавъ прежде другія посланія, обличаетъ во лжи обвинявшихъ его, -- будто бы не называетъ онъ Сына единосущнымъ Отцу, и думающихъ, будто Слово называеть онъ сотвореннымъ; опровергаеть, что не такова-его мысль, какъ они полагають, но если и употребилъ сіи выраженія, то употребиль съ намъреніемъ показать только, что не Отецъ, но Сынъ облекся въ тъло получившее бытіе, и созданное, и сотворенное; почему и говорится о Сынь, что Онъ получиль бытіе, сотворень и созданъ.

Поелику же дъйствительно употребилъ прежде таковыя выраженія Діонисій; то, хотя далекъ отъ всякаго единомыслія съ аріанами, однако же, у слушающихъ его просить совъсти благи (1 Петр. 3, 16.), представляя на видъ трудность, или, можетъ быть, и необъятность предмета изслъдованія, про-

сить судить не выраженія, но разуманіе пишущаго, н особенно, когда весьма многое свидътельствуетъ объ его образъ мыслей. По крайней мъръ самъ онъ сказалъ, что мимоходомъ указалъ примъры подобныхъ вещей, какъ слабъйшихъ, а именно: растеніе и земледълателя; остановился же на вещахъ болъе сродныхъ, и особенно распространился о томъ, что-всего встиннъе. А кто утверждаетъ сіе, тотъ показываетъ, что согласные съ истиною-назвать Сына вычнымь и сущимъ отъ Отда, нежели сотвореннымъ. Ибо послъднить выражениемъ означается тълесное естество Господа, а первыми - въчность Божества Его, И симъ Діонисій подтверждаеть, что не просто, но благоразумно и истинными доводами обличены имъ обвинявшіе его, будто бы Сына не называеть единосущнымъ Отцу; именно говорить: «хотя не нашель я сего реченія въ Писаніяхъ, но, изъ самыхъ Писаній составляя понятіе, дозналь, что Онъ, какъ Сынъ и Слово, не можеть быть чуждымъ Отчей сущности». Въ доказательство же, что не думаетъ онъ, будто бы Сынъ есть тварь и произведение (ибо сіе разглашали о немъ), такъ говорить во второй книгт: «Если кто изъ клеветниковъ, когда Бога назвалъ л Творцемъ и Создателемъ всего, подумаетъ, что говорю сіе и о Христь; то пусть слышить, что прежде еще назваль я Бога Отцемъ, а въ семъ именованіи включается и Сынъ. Ибо, назвавъ Отца Творцемъ, присовокупилъ я: и Отецъ не того, чему Творецъ, если собственно Отцемъ называется тотъ, кто родилъ. Обширность же сего наименованія: Отець покажемъ въ послъдующемъ. Отецъ-не Творецъ, если только творцемъ называть художника, производящаго что-либо своими 25\*

руками. Ибо у еллиновъ и мудрецы называются творцами собственныхъ ихъ сочиненій. Есть, какъ сказаль Апостолъ, и творець закона (Іак. 4, 11.); есть творцы и внутренняго—добродътели, или порока, какъ сказалъ Господь: ждахъ, да сотворить судъ, сотвори же беззаконіе (Иса. 5, 7.).

Слышащему сіе подлинно надобно помнить Божіе слово, въ которомъ говорится: аможе обратится нечестивый, изчезаеть (Притч. 12, 7.). Ибо, воть нечестивые ежедневно изчезають, обращаясь всюду, и не имъя на это никакого предлога въ словахъ Діонисія; потому что онъ явно учить, что Сыпъне произведение и не тварь, клевещущихъ же на него, какъ наименовавшаго Бога Творцемъ, обвиняетъ и вразумляеть, что не примътили они, какъ прежде еще паименоваль Діонисій Бога Отцемъ, въ каковомъ наименованіи включается и Сынъ. А говоря сіе, показываеть, что Сынъ-не въ числъ произведеній, и что Богъ — не Творецъ, но Отецъ собственнаго Своего Слова. И поелику нъкоторые, по неразумію, вишили его, что Бога назваль Творцемъ Христа; то, разными способами оправдываясь въ этомъ, говорить, что и въ такомъ случаъ слово его-неукорпзиенно. Ибо признается, что « наименовалъ Творцемъ причинъ плоти, дъйствительно сотворенной, какую Слово воспріяло на Себя. А если кто будеть подозръвать, что сказано сіе о Словъ, - п въ такомъ случать прилично имъ выслушать безъ привлзчивости, какъ-будто не почитаю Слова пропзведеніемъ, и Бога называю не Творцемъ, по Отцемъ Его. А если гдъ, разсуждая о Сынъ, и скажу невзначай, что Богъ-Творецъ; то и въ семъ случав можно оправдаться: потому что у еллиновъ мудрецы называють себя творцами своихъ сочиненій, тогда-какъ они—отцы вхъ. И Божественное Писаніе именуетъ насъ творцами и сердечныхъ движеній, называя творцами закона и суда, и правды». А такимъ образомъ Діонисій во всъхъ отношеніяхъ доказывалъ, что Сынъ—ие тварь и не произведеніе, да и самъ онъ—чуждъ аріанскаго зловърія.

Ни одинъ аріанинъ да не подозръваеть его, будто по-аріански говорить онъ и следующее: «Сынъ-соприсущъ Отцу такъ, что хотя имена соединены между собою, однако означаемые ими-весьма далеки другь оть друга, и котя не всегда Сынъ соприсущъ Отцу, во однакожъ, какъ-скоро сталъ Сынъ, такъ скоро и Богь наименовался Отцемъ; послъ того, и Сынъсоприсущъ уже Ему, какъ бываеть сіе и у людей ». Но пусть приведеть себъ на мысль и припомнить сказанное прежде, и тогда увидить правую Діонисіеву въру. Ибо онъ говоритъ: «не было, когда бы Богъ не быль Отцемъ»; и еще: «Богъ есть въчный свъть, никогда не начинавшійся и непрестающій; слъловательно, предъ Нимъ и съ Нимъ-въчное сіяніе, безначальное, всегда пребывающее п проявляющее Ero ». А потому, никто вообще не долженъ подозръвать его въ чемъ-либо подобномъ. И примъры источника и ръки, корня и отрасли, духа и пара постыждають христоборцевь, которые разглашають о немъ противное.

Поелику же Арій ко встить прочимъ своимъ злоръчіямъ приложилъ и это, какъ изъ гноя извлеченное, реченіе, и присовокупляеть, что сіе Слово не есть собственное Отчее Слово, но въ Богъ иное есть слово; Господь же-чуждъ Отчей сущности, и по промышлению только называется Словомъ, а не по естеству; и не истинный Божій есть Сынъ, Сыномъ же, какъ тварь, называется по усыновленію; и говоря сіе, хвалится онъ предъ невъдущими, будто бы и въ семъ имветъ своимъ единомышленникомъ Діонисія: то смотри, какова и въ семъ отношенія Діонисіева въра, и какъ Діонисій борется съ таковынъ аріевымъ зломысліемъ. Ибо въ первой книгъ пишеть такъ: «Сказано прежде, что Богъ есть источникъ вськъ благь; ръка же изъ Него изливающаяся надписывается: Сынь; потому что слово есть изліяніе ума, и, говоря по-человъчески, источается изъ сердца устами. И мысль, исторгаясь съ помощію языка. дълается другимъ словомъ, отличнымъ отъ слова въ сердцв. Ибо одно, пославъ отъ себя другое, остается такимъ-же, какимъ было; а другое, бывъ послано, излетаетъ и носится повсюду; образомъ каждое изъ нихъ-и одно въ другомъ пребываеть, и одно-отлично оть другаго; и два-слова, но оба суть одно. Такъ и Отецъ и Сынъ, по сказанному, суть едино, и одинъ въ другомъ пребываютъ " Въ четвертой же книгъ говорить такъ: «Мысль наща изрыгаеть изъ себя слово, по сказанному у Пророка: отрыгну сердце мое слово благо (Пс. 44, 2.). И мысль и слово-отличны другь оть друга, и зашмають свое собственное и отдъльное отъ прочаго: мъсто; и мысль пребываетъ и движется въ сердцъ, а слово-на языкъ и въ устахъ; однакожъ, они-не разлучны, и ни на одну минуту не бывають лишены другь друга. Ни мысль не бываеть безъ слова, ни слово-безъ мысли; но мысль творить слово, явясь въ немъ, и слово обнаруживаетъ мысль, въ ней получивъ бытіе. И мысль естъ какбы внутри сокровенное слово; а слово — исторгающаяся мысль. Мысль исходитъ въ слово, а слово заключаетъ мысль въ умахъ слушателей; и такимъ образомъ мысль чрезъ слово водружается въ душахъ слушающихъ, входя въстъ съ словомъ. И мысль, будучи сама отъ себя, естъ какбы отецъ слову, а слово — какбы сынъ мысли; прежде мысли оно не возможно, и не совиъ откуда-либо произошло вмъстъ съ мыслію, но изъ нея произникло. Такъ и Отецъ, высочайшая и всеобъемлющая мысль, имъетъ Сына, Слово, псрваго Своего истолкователя и въсстника».

Сего или никогда не слыхалъ Арій, или и слыша не понималь по невъжеству. А если бы поняль, то не лгаль бы столько на Епископа. Но, безъ сомнънія, н его, какъ и насъ, злословилъ по ненависти къ истинъ. Какъ христоборецъ, не замедлитъ онъ пресавдовать мудрствующихъ по Христь; о чемъ предсказаль самъ Господь: аще Мене изгнаша, и васъ изженуть (Іоан. 15, 20.). Или, если покровители вечестія думають, что Діонисій-единомыслень съ вими, то пусть напишуть и исповедають это; пусть напишуть о виноградь и двлатель, о ладів и судостроитель, и пусть исповъдають также, что говориль онъ въ защиту (единосущія, и о томъ, что Сынъотъ сущности, и о въчности, объ отношеніи мысли къ слову, объ источникъ и ръкъ, и о прочемъ, чтобы хотя изъ сего различія познать имъ, какимъ образомъ одно сказалъ онъ по смотрънію, а другоепо требованію благочестивой въры, и говоря уже это, отринуть противный сему образь мыслей. Ибо что близкаго съ вредными Аріевыми митніями питеть Діонисіева въра?—Не то ли, что Арій говорить о Словъ по промышленію, а Діонисій называеть истиннымъ и по естеству Божіимъ Словомъ? И одинъ отчуждаеть Слово оть Отца, а другой учить, что Оно есть собственное и неотдъльное отъ Отчей сущности, и относится къ Отцу, какъ слово-къ мысли, ръка - къ источнику. Поэтому, если кто можетъ разлучить и сдълать между собою чуждыми слово и мысль, или разделить реку и источникь, и положить между ними преградою стъну, или ръку назвать иносущного съ источникомъ и доказывать, что водачужда ему, или отважится сіяніе отдълять отъ свъта и утверждать, что сіяніе-отъ нной сущности, а не отъ свъта: то пусть таковый безумствуеть съ Аріемъ; ибо окажется, что у него нътъ даже и ума человъчеснаго. А если сама природа признаеть сіе нераздъльнымъ и раждаемое отъ сего - собственнымъ рожденіемъ: то никто да не мудрствуетъ уже по Аріеву, и да не клевещеть на Діонисія; а напротивь того, по сему самому еще болъе да удивляется и ясности его ръчи, и правотъ въры.

Въ удостовъреніе же, что противъ безумной Аріевой мысли, — будто бы иное есть слово, которое — въ Богъ, и иное, о Которомъ говоритъ Іоаннъ: въ началь бъ Слово (1, 1.); также иная собственная въ Богъ премудрость, и иная, о Которой говоритъ Апостолъ: Христосъ Божія сила и Божія премудрость (1 Кор. 1, 24.), — Діонисій также возстаетъ, и поражаетъ такое зловъріе, смотри опять, что пишетъ онъ о семъ во второй книгъ: «Въ началь бъ Слово, но не было слова, издающаго Слово; потому что Слово было у

Бога. Господь есть Премудрость; посему, не было премудрости, произведшей Премудрость; Азь бъхь, говорить Она, о нейже радовашеся (Притч. 8, 30.). Христосъ есть Истина; а сказано: благословень Богь истины (2 Ездр. 4, 40.)». Здъсь низлагаеть Діонисій и Савеллія и Арія, и доказываеть, что объ сін ереси-равны въ нечестін; потому что Отецъ Словане Слово, и сущее отъ Отпа-не тварь, но собственное рожденіе Его сущности; а также, изшедшее Слово-не Отепъ; и опять, Слово сіе-не одно взъ вногихъ, но единственный, истинный и преискренній по естеству Отчій Сынъ, и нынъ сущій во Отцъ и въчно и неотдъльно отъ Него сущій. Такимъ образомъ, Господь есть Премудрость и Истина, и не вторый послъ иной премудрости, но единственный, Тотъ саный, Къмъ Отецъ все сотвориль; и Имъ привель Онъ въ бытіе многоразличныя сущности сотворенныхъ вещей; чрезъ Него даетъ познавать Себя, кому хочеть; Имъ производится и совершается промышленіе о всемъ. И Діонисій зналъ сіе только одно Божіе Слово.

Вотъ Діонисіева въра. Не многое написалъ я, собравъ изъ посланій его, но оно можетъ подать тебъ поводъ присовокупить большее, и увеличить стыдъ аріанъ по причинъ клеветы ихъ на Епископа. Ибо во всъхъ своихъ писаніяхъ и въ каждомъ отдъльно Діонисій обличалъ ихъ злонамъренность и предавалъ позору ихъ ересь.

Итакъ, изъ сего открывается, что посланіе его къ Евфранору и Аммонію писано съ другою мыслію, по особому смотрънію; сіе доказываетъ и оправданіе его. И дъйствительно, при низложеніи Савелліева

безуміл убъдителенъ-сей образъ ръчи: чтобы желающему-скоръе изобличить еретиковъ начинать не съ указаній на Божество Слова, и именно — что Сынъ есть Слово и Премудрость и сила, и Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30.), -чтобы еретики, перетолковавъ прекрасно сказанное, не обратили сего въ предлогъ къ безстыдному своему упорству, когда услышать: Азь и Отець едино есма, и видпьвый Мене, видъ Отца (14, 9.); но, какъ и сдълалъ Діонисій, выставлять сперва сказанное о Спаситель по-человвчески, а именно, что Онъ жаждаль, утомлялся, что Онъ есть лоза, что Онъ молился и пострадаль. Въ какой иъръ уничижительны сін реченія, въ такойже мъръ доказывается ими, что не Отецъ содълался человъкомъ. Ибо, когда Господь именуется лозою,необходимо быть и дълателю, и когда Онъ молился,быть послушающему Его, и когда просиль, -- быть дающему. Подобныя указанія всего удобиве обнаруживають безуміе Савелліанъ; потому что вной-молящійся, а иной-послушающій, иное-лоза, а иное-трыл-Если употребляются какія реченія, какбы отчуждающія Сына отъ Отца; то употребляются о Пемъ по причинъ плоти, какую понесъ на Себъ ради насъ. Ибо сотворенное, по естеству, чуждо Богу. Посему, поелику плоть сотворена, Слово же, какъ говорить Іоаннь (1, 14.), плоть бысть; то, хотя по естеству Оно собственно есть Отчее Слово и неотделимое отъ Отца, впрочемъ по причинв плоти говорится, что и Отецъ-далекъ отъ Него; потому что Самъ дозволяеть говорить о Немъ свойственное плоти, чтобы явно было, что тело было Его собственное, а не иному кому принадлежало. Когда таковый смысль дается словамь, тогда всего скорье обличень будеть Савеллій вь томь, что не Отець сталь плотію, но Отчее Слово, Которое избавило и привело нась ко Отцу. Такь обличивь и убъдивь, болье уже пріуготовленныхь будеть учить и о Божествъ Слова, а именно, что Слово есть и Премудрость, и Сынь, и сила, и сіяніе, и образь. Ибо и здысь опять необходимо—представлять себв, что, воелику есть Слово, то должень быть и Отець Слова; поелику есть Премудрость, то должень быть и Родитель Ея; и поелику есть сіяніе, должень быть и светь; а такимь образомь и Сынь и Отець должны быть едино.

Зная сіе, писалъ Діонисій, и однимъ заставлялъ умолкнуть Савеллія, а другимъ ниспровергалъ аріанскую ересь. Ибо какъ Савеллія низлагаетъ то, что есть человъческаго въ Спасителъ, такъ аріанамъ надобно дълать обличенія тъмъ, что указываетъ не на человъчество, но на Божество Слова; чтобы они, неретолковавъ сказанное о Господъ по тълу, не подумали, что Слово—таково-же, каковы—и мы люди, и не остались уже при своемъ безумій. Но, если и они будутъ научены о Божествъ, то осудятъ свое злоуміе, и удобнъе уже выразумъвъ, что Слово плоть бысть, станутъ потомъ различать и человъческое и приличное Божеству.

Когда же сіе такъ, и доказано, что Епископъ Діоннсій въ написанномъ имъ—благочестивъ; что дълать послъ сего аріанамъ? На кого еще лгать, когда обличены въ этомъ? Ибо имъ, —когда низналн съ основанія Апостоль (Еф. 2, 20.), и имъютъ удобоколебленый умъ, — необходимо искать опоры,

и поелику не находять, лгать уже на Отцевъ. Но никто болбе имъ не повърить, хотя и будуть усилпваться клеветать; потому что ересь ихъ осуждена всъми. Развъ стануть уже говорить о діаволь; потому что онъ одинъ—съ нимп въ согласіи, върнъе же сказать, внущаеть имъ ересь. Но кто уже наименуетъ христіанами, а не скорбе діавольскими тъхъ, у кого вождемъ—діаволъ, чтобы называться имъ не только христоборцами, но даже діавольскими? Развъ только перемънятся и отрекутся отъ вымышленнаго ими нечестія, познають же истину; ибо и имъ принесеть сіе пользу; и намъ прилично—желать сего всъмъ заблуждающимся.

## 9. ПИСЬМО КЪ ДРАКОНТІЮ.

Недоумъваю, что написать? За отказъ ли порицать тебя? Или—за то, что высматриваешь время и укрываешься страха ради іудейска? Впрочемъ, въ томъ и другомъ случат поступокъ твой, возлюбленный Драконтій, достоинъ порицанія. Не прилично тебт было, принявъ благодать, скрываться, и при своемъ благоразуміи подавать другимъ поводъ къ бъгству; потому что многіе, услышавъ о семъ, соблазняются темъ, что не просто сдълалъ ты это, но имъя въ виду время и предстоящія Церкви скорби. И боюсь, чтобы тебт, предавшись бъгству ради себя, предъ Господомъ не подвергнуться опасности за другихъ. Если соблазняющему единаго малыхъ желательнъе было бы, да объсится жерновъ осель-

скій на выи его, и потонеть (Мато. 18, 6.): что можешь потерпъть ты, послуживъ соблазномъ для вногихъ? Согласіе, неожиданно водворившееся въ Александрійской области съ твоимъ поставленіемъ, необходимо разстроится по причинъ твоего удаленія, и епископство сей области будетъ восхищаемо многими, даже не людьми правомыслящими, знаешь, какими. Язычники, при твоемъ поставленіи давшіе объть стать христіанами, останутся язычниками; потому что твое благоговъніе уничижаеть данную благодать. Какое же дано будеть тобою оправданіе въ этомъ? Какими извиненіями въ состояніи будсшь смыть и сгладить съ себя такіл вины? Какъ уврачуешь ради тебя падшихъ и соблазнившихся? Или, какъ, по расторжении мира, возстановишь его снова? Виъсто радости, возлюбленный Драконтій, причинилъ ты намъ печаль, и вмъсто утъшенія — сътованіе. Надъялись мы утышиться тъмъ, что будешь ты съ нами; а теперь видимъ, что предаешься бъгству, и предусматриваемъ, что и на судъ будешь обличенъ, и устыдишься, и подвергиись опасности, станешь разкаяваться. И кто, какъ сказалъ Пророкъ, умилосердится о тебъ, или кто пойдеть молити о мирть тебть (Іерем. 15, 5.), видя, что братія, за которыхъ умеръ Христосъ, потерпъли вредъ отъ твоего бъгства? Ибо несомнънно долженъ ты знать, что до поставленія своего жиль ты для себя, а послъ поставленія обязанъ жить для тъхъ, надъ поставленъ; и до пріятія тобою благодати еппскопства никто не зналъ тебя, а когда ты сталъ уже Епископомъ, - народъ ожидаетъ, что предложищь ему пищу – ученіе Писаній. Посему, когда ожидающіе

томятся гладомъ, а ты будешь пптать себя одного, и пріндеть Господь нашть Інсусъ Христосъ, мы же предстанемъ предъ Нимъ, -- какое будещь имъть оправданіе въ томъ, что гладными увидить Онъ собственныхъ овецъ Своихъ? Если бы не пріяль ты динарієвь; то не сдълаль бы Онъ тебъ упрека. А если пріяль ты, закопаль и скрыль; то справедливо укорить тебя, изрекши оныя слова, которыхъ лучше не слышать твоему благоговънію: подобаше тебъ вдати динарій Мой торжникомь, да пришедь Азь истяжу отъ нихъ (Мате. 25, 27.). Умоляю тебя пощадить себя и насъ, — себя, чтобы не подвергнуться тебъ опасности, -- а насъ, чтобы не печалились мы о тебъ. Позаботься о Церкви, чтобъ чрезъ тебя не потерпъли вреда многіе изъ малыхъ, и чтобы другіе сего не обратили для себя въ предлогъ къ удаленію.

Итакъ, если убоялся ты времени, и по страху сдълалъ сіе; то это—не мужескій образъ мыслей; въ такомъ случав и надлежало—показать ревность по Христъ, съ особеннымъ дерзновеніемъ дъйствовать въ бъдственныхъ обстоятельствахъ, и сказать словами блаженнаго Павла: во встъхъ сихъ препобъждаемъ (Рим. 8, 37.),—тъмъ болъе, что подобаетъ служить не времени, но Господу.

Если же не нравится тебв распоряжение Церкви, не представляешь себв, что епископское служение имъеть мэду свою, и, напротивь того, презираешь устроившаго такъ Спасителя; то умоляю тебя, не держись подобныхъ мыслей, не потерпи и тъхъ, которые совътують это. Не достойно сіе Драконтія. Ибо, что учредилъ Господь чрезъ Апостоловь, то

Digitized by Google

прекрасно и непоколебимо пребываеть; боязнь же братій прекратится. Если бы всв имъли ту-же мысль, какую имеють нынв твои советники: то какъ содыался бы ты христіаниномъ безъ епископовь? Если возъимъютъ такую мысль тъ, которые будуть посль насъ; то возможно ли стоять Церкви? Или совътники твои думають, что ничего не пріяль ты, потому что пренебрегають симь? Но сіе – ложно. Въ такомъ случав остается имъ думать, что и благодать крещенія—ничто, если нъкоторые пренебрегають ею. Прівлъ ты благодать, возлюбленный Драконтій; не терпи при себъ совътниковъ твоихъ, и не обманы. вай самого себя. Ибо даровавшій сіе тебъ Богъ потребуеть у тебя отчета. Или не слышаль ты, что говорить Апостоль: не неради о своемь даровании, живущемь вь тебъ (1 Тим. 4, 14.)? Или не читаль, какъ Богъ пріемлетъ усугубившаго даръ, и осуждаеть скрывшаго? О, если бы поспъшилъ ты возвращениемъ, чтобы и тебъ стать въ числъ похваляемыхъ!

Или скажи, чьимъ подражателемъ долженъ ты быть, по желанію совътниковъ твоихъ? Ибо должно намъ сообразовать житіе свое съ житіемъ святыхъ н Отцевъ, и имъ подражать, а также знать, что, уклоняясь отъ образа ихъ житія, дълаемся чуждыми и общенія съ ними. Кому же подражателемъ желають ови видъть тебя?—Тому ли, кто колеблется, и хота желаетъ послъдовать, однако же отлагаетъ сіе, и ради своихъ принимаетъ то и другое намъреніе? Или—блаженному Павлу, который, какъ-скоро вручено ему было домостроительство, не приложися плоти и крови (Галат. 1, 16.)? Хотя и говорплъ онъ: нтьсмь достоинъ нарещися Апостоль (1 Кор.: 15, 9.);

однако же, зная, что пріяль, и не невъдая Даровавшаго, писаль: горе мит есть, аще не благовъствую (1 Кор. 9, 16.). Но какъ горе миљ, не благовъствуя, взываль онь, такь уча и проповъдуя Евангеліе, научаемыхъ имъ почиталъ для себя радостію и вънцемь (Фил. 4, 1.). Оть сего-то и рачение у святаго Апостола-проповъдовать даже до Иллирика, не медлить отшествіемъ въ Римъ, идти въ Испанію (Рим. 15, 19-28.), чтобы, въ какой мъръ потрудится, въ такой-же пріять большую награду за трудъ. Почему, и хвалился, подвигомь добрымь подвизаясь, и надъляся получить славный вънецъ (2 Тим. 4, 7. 8.). Итакъ, возлюбленный Драконтій, кому подражая, поступаешь такъ? Апостолу ли блаженному, или тъмъ, которые не подобны ему? А я желаю, чтобы тебъ и мнъ быть подражателемъ всъхъ святыхъ.

Или, можеть быть, иные совътують тебъ скрываться потому, что далъ ты слово и клятву не оставаться, если будешь поставленъ. Ибо слышу, что они такими ръчами оглушають слухъ, и думають показать темъ свое благоговъніе. Но если бы подлинно были они благоговъйны; то наппаче благоговъли бы предъ Богомъ, возложившимъ на тебя сіе священнослуженіе. А если бы читали Священныя Писанія: то не давали бы совътовъ противныхъ имъ. Иначе, надлежало бы имъ охуждать и Іеремію, обвинять и великаго Монсея, потому что не послушали они совъта ихъ, но, убоявшись Бога, совершили служеніе, и скончались Пророками. Ибо и они, когда были посылаемы и пріяли уже благодать пророчества, сперва отрицались, а потомъ пришли въ страхъ, и не уничижили Пославшаго. Поэтому, если ты худогласень и косноязычень

(Исх. 4, 10.), убойся Создателя своего Бога. Если говоришь о себъ, что юнъ ты для проповъди; возблагоговъй предъ Тъмъ, Кто позналъ тебя, прежде иеже создати тя во чревъ (Іерем. 1, 5.). Если и слово ты далъ (а слово для святыхъ то-же, что клятва); то прочти у Геремін, какъ и опъ, — сказавъ: не воспомяну имене Господия ( Іерем. 20, 9. ), а въ-послъдствіи уболвшись, когда стало оно въ немъ огнемъ, - не сдвлалъ, какъ сказалъ, и не скрылся, вакъ связанный предварительно клятвою, но, благоговъл къ Поручающему дъло, исполнилъ пророческое служеніе. Или не знаешь, возлюбленный, что Іона, предавшись бъгству, потерпъль то, что совершилось съ нимъ, и потомъ опять сталъ пророчествовать? Итакъ, не принимай иныхъ совътовъ, кромъ сего. Господь лучше насъ знаетъ наше состояніе; Онъ знаеть, кому поручаеть Церкви Свои. Хотя бы кто и недостоинъ былъ, -- да не смотритъ на прежиною жизнь, но да исполилеть служение, чтобы, при осужденій за жизнь, не понести на себъ клятвы и за нерадъніе.

Ужели же ты, возлюбленный Драконтій, зная это, при благоразуміп своемъ, не сокрушаешься въ душъ? Ужели не заботишься, чтобы не погибъ кто изъ порученныхъ тебъ? Ужели совъсть не сожигаетъ тебя, какъ огнемъ? Ужели не страшишься суднаго дня, въ который никто изъ совътующихъ нынъ не будетъ тамъ помощникомъ? Ибо каждый дастъ отчетъ за порученныхъ ему. Скрывшему динарій какую пользу принесло извиненіе его? Что было пользы Адаму, когда сказаль: жена прельстила меня? Если и поланино немощенъ—ты, возлюбленный Драконтій; то Т. XVII.

слъдуетъ тебъ принять на себя попечсніе, — чтобы, когда Церковь будетъ безъ надзора, не причинили ей вреда враги, воспользовавшись твоимъ бъгствомъ. И тебъ слъдуетъ препоясаться, чтобы не оставить въ подвигъ насъ однихъ; и тебъ слъдуетъ потрудиться, чтобы со всъми пріять мзду. Итакъ поспъщи, возлюбленный, не медля болье, и не потерпи тъхъ, которые препятствуютъ тебъ, но помни Даровавшаго тебъ благодать, и пріиди къ намъ, которые любимъ тебя и совътуемъ тебъ, что — согласно съ Писаніями, чтобы и мы сопроводили тебя, и ты, священнодъйствуя въ церквахъ, воспоминалъ и о насъ.

Не ты одинъ поставленъ изъ монаховъ, не ты одинъ настоятельствоваль въ монастыръ, пли любимъ былъ монахами. Напротивъ того, знаешь, что и Серапіонъмонахъ, и настоятельствоваль надъ такимъ числомъ монаховъ. Не безъизвъстно тебъ, - сколькихъ монаховъ Отцемъ сталъ Аполлонъ; знаешь Агаоона; не неизвъстенъ тебъ Аристонъ; помнишь Аммонія, странствовавшаго съ Серапіономъ; слышалъ, можеть быть, о Мовить въ верхней Оивандъ; можешь освъдомиться о Павлъ въ Литополъ, и о многихъ другихъ. Они, когда были поставлены, не прекословили, но, взявъ въ образецъ Елиссея, зная, какъ поступилъ Илія, наученные примъромъ учениковъ и Апостоловъ, приняли на себя попеченіе, и не пренебрегли священнослуженіемъ, и не содълались худиними самихъ себя, но паче и паче ожидають награды за, трудъ-и самы преспъвая, и другихъ увъщавая къ преспъянію. Сколь многихъ отвратили они отъ пдоловъ! Своль многихъ убъдили отстать отъ сего демонскаго обычая! Сколькихъ рабовъ представили Господу! Посему и тв, которые видять сіп знаменія, взирая на сіе, дивятся. Не великое ли это знаменіе—сдълать, что-бы юная дъва хранила дъвство, и юноша хранилъ воздержаніе, и идолослужитель позналъ Христа? Итакъ, да не возбраняють тебъ монахи, какъ будто одинъ ты поставленъ изъ монаховъ.

Не представляй въ предлогъ, будто бы содълаешься хуже себя самого. Можешь содълаться и лучшимъ, подражая Павлу, соревнуя дъяніямъ Святыхъ. Ибо знаешь, что такіе домостроптели Таинъ, когда были поставлены, тъмъ паче къ нампъренному текли, къ почести вышняго званія (Филип. 3, 14.). Когда Ilaвель сталь свидътелемь, и возъимъль надежду получить вънецъ? Не тогда ли, какъ посланъ былъ учить? Когда Петръ сталъ исповъдникомъ? Не тогда ли, какъ сдълался благовъстникомъ и ловцемъ человъковъ? Когда восхищенъ на небо Илія? Не тогда ли, какъ совершилъ все пророческое служеніе? Когда Елиссей пріяль сугубый духь? Не тогда ли, какъ, оставивъ все, послъдовалъ за Иліею? Для чего и избраль Спаситель учениковъ? Не для того ли, чтобы посылать ихъ? Поэтому, возлюбленный Драконтій. имъя образцемъ ихъ, не говори, и не върь тъмъ, которые говорять, будто бы епископство-поводь ко гръху, и доставляетъ случай гръшить. И бывъ епископомъ, можно пребывать въ алчбъ и жаждъ, подобно Павлу (2 Кор. 11, 27.). И ты можешь не пить вина, какъ Тимооей; и ты можешь часто поститься, какъ авлаль Павель, чтобы, подобно ему, постясь такимъ образомъ, насыщать другихъ словомъ, и терпя жажду н воздерживаясь отъ питія, напоевать другихъ ученіемъ. Посему, да не представляютъ тебъ сего въ пред-26\*

логъ совътники твоп. Знаемъ и епископовъ постящихся, и монаховъ ядущихъ; знаемъ и епископовъ не
піющихъ вина, и монаховъ піющихъ; знаемъ и епископовъ творящихъ знаменія, и монаховъ не творящихъ.
Многіе изъ епископовъ не вступали въ бракъ, а мопахи были отцами чадъ; а знаемъ также и епископовъ, бывшихъ отцами чадъ, а монаховъ—послъдними
въ родъ. И еще знаемъ и клириковъ живущихъ
въ алчбъ, и монаховъ постящихся. И одно возможно,
и другому нътъ препятствія. Гдъ бы кто ни быль,
да подвизается вездъ: вънецъ дается не по мъсту,
а по дъяніямъ.

Итакъ, не слушай тъхъ, которые совътуютъ иное, а не это: но лучше поспъщи, и не медли тъмъ наче, что приближается святый праздникъ, чтобъ народъ безъ тебя не совершиль сей праздникъ, и тебъ не навлечь на себя великой опасности. Ибо, кто будетъ благовъствовать имъ Пасху, когда нътъ тебя съ ними? Кто будетъ благовъствовать имъ день Воскресенія, когда ты скрываешься? Кто посовътуетъ имъ праздновать, какъ должно, когда ты въ бъгствъ? О, какъ многіе получатъ пользу отъ твоего прибытія къ инмъ, и какъ многіе потерпять вредъ отъ твоего бъгства! И кто одобрить тебя за это?

Для чего совътують тебв не принимать на себя епископства, сами желая имъть у себя пресвитеровъ? Если ты не способенъ; пусть не имъють съ тобою общенія. А если признають тебя способнымъ; пусть не завидують другимъ. Если учить и предстоятельствовать, по словамъ ихъ, служитъ поводомъ ко гръху; то пусть сами не учатся, и не имъють у себя пресвитеровъ, чтобы и самимъ, и учащимъ пхъ, не

сдвлаться худинии себя сампхъ. Но не внимай симъ человъческимъ въщаніямъ, не слушай подающихъ такіе совъты, какъ иного разъ говорилъ уже я; а лучше поспъши и обратись ко Господу, чтобы, имъя попеченіе объ овцахъ Его, воспомянуть тебъ и о насъ.

По сей-то причинъ убъдилъ л пдти къ тебъ возлюбленныхъ нами Іеракса пресвитера и Мансима чтеца, чтобы и словесно убъдили тебя, и могъ ты узнать изъ сего и расположение, съ какимъ писалъ я, и опасность—прекословить церковному распорлжению.

## 10.

## Къ Епископамъ Египта и Ливіи—окружное посланіе противъ аріанъ.

Все, что, какъ написалъ Лука, творилъ, и чему училъ Господь и Спаситель нашъ Іпсусъ Христосъ, сотворилъ Онъ, для нашего явившись спасенія; потому что пришелъ, какъ говоритъ Іоаннъ, не да судить мірови, но да спасется Имъ міръ (Іоан. 3, 17.) Но подивиться должно благости Его между всьть прочить и въ томъ, что не умолчалъ и о преширающихся съ нами, а, напротивъ того, ясно предсказалъ, чтобы, когда будетъ это, тотчасъ оказалось, что умъ нашъ огражденъ ученіемъ Его, въ которомъ говорится: Возстануть лжепророцы и лжехристи, и дадять знаменія велія и чудеса, якоже прельстити, аще возможно, и избранныя. Се прежде ръхъвамъ (Мато. 24, 24.). Хотя многочисленны и выше

человъка -- сообщенныя намъ отъ Него ученія и дарованія, какъ-то: образъ небеснаго жительства, власть надъ бъсами, всыновление, и все превышающее и превосходящее дарованіе — въдъніе Отна и Его Слова, также Духа Святаго; однако же, помышление человъческое прилъжно прилъжить на влая (Быт. 8, 21.), а супостать нашь діаволь, завидуя, что столько дано намъ благъ, ходить искій похитить у насъ свмена Слова (1 Петр. 5, 8.). Посему-то, Господь, какбы драгоцънности Свои, ученія сін запечататьвая въ насъ предреченіемъ, сказалъ: Блюдите, да никтоже вась прельстить. Мнози бо пріидуть во имя Мое, глаголюще: Азъ есмь: и время приближися: и многи прельстять: не изыдите убо во слъдъ имь (Мато. 24, 4. 5. Лук. 21, 8.). Великое нъкое дарованіе пріяли мы отъ Слова — не обольщаться видимымъ, но и даже и то, что - прикровенно, различать по благодати Духа. Поелику всецълоненавистень - изобрътатель гръха, и великій демонь есть діаволь; то, едва явится, всь его преследують, какъ змія, какъ дракона, какъ льва, который ищетъ, кого похитить и поглотить.

Потому утаеваетъ и скрываетъ о себъ, что онъ такое, и хитро присвояетъ себъ вождельное всъмъ имя, чтобы, обольстивъ пустою наружностно, обольшенныхъ уже опутать своими узами. Кто хочетъ чужихъ дътей предать въ рабство, какъ-скоро отлучатся ихъ родители, принимаетъ на себя ихъ видъ; а потомъ, отведя ихъ далеко, губитъ уже. Такимъже образомъ злый демонъ и обманщикъ дізволъ, не имъя смълости дъйствовать открыто, зная человъческую любовь къ истинъ, ложно принимаетъ на

себя видь истины, и извергаеть ядъ свой на тъхъ, которые идуть во слъдъ его. Такъ обольстиль онъ и Еву, не свое говоря, но лживо употребляя Божіи глаголы и измъняя ихъ смыслъ. Такъ низложилъ и жену Іова, внушивъ ей прикрыть себя любовію къ мужу, и научивъ хулить Бога. Такъ льстецъ сей обманываеть людей пустою наружностію, похищая кажлаго и вовлекая въ свою пучину гръха. Такъ въ древности, обольстивъ перваго человъка Адама и подумавъ, что чрезъ него всъхъ сдълалъ себъ подвластными, съ дерзостію посмъвался, говоря: вселенную всю обыму рукою яко гнъздо, и яко оставленая яица возму, и нъсть иже убъжить мене, или противу мнъ речеть (Иса. 10, 14.).

Когда же пришелъ Господь, и врагъ опытно узналъ о Его человъческомъ домостроптельствъ, потому что не возмогъ обольстить носимую Имъ плоть: съ техъ поръ этотъ горделивецъ, объщавшійся объять рукою цълую вселенную, послъ Христа, по Христовой силь, какъ воробей, служить уже игралищемъ для дътей; потому что нынъ отроча младо, возложивъ руку на пещеру аспидовъ (Иса. 11, 8.), посмъвается обольстившему Еву, и всъ право върующіе въ Господа ногами попирають сказавшаго: поставлю престоль мой выше облакь, взыду, подобень буду Вышнему (Иса. 14, 13. 14.). Такъ со ç стыдомъ терпить сіе врагь. Однако же, отваживается сей безстыдный принимать на себя чужой видь: но носящіе на челъ знаменіе еще легче узнають нынъ окаяннаго, и съ большею силою отгоняють отъ з себя униженнаго и посрамленнаго. Ибо, хотя и нынъ, какъ пресмыкающійся змій, превращается въ

Digitized by Google

Ангела свътла; однако же, лпцемъріе - не въ пользу ему; такъ какъ научены мы, что аще и Ангель съ небесе благовъстить намъ паче, еже прілхомь, анавема будеть (Гал. 1, 8. 9.). Еслп же п снова закроетъ свою ложь и притворно будетъ говорить устами истину; то, зная его умышленія, можемъ сказать изреченное о немъ Духомъ: гръшнику же рече Богь: вскую повъдаеши оправданія Мол (Псал. 49, 16.)? и: не красна похвала во устъхъ гръшника (Спрах. 15, 9.); нбо не заслуживаеть въролтія этоть коварный, когда говорить и истину. Сіе показало п Писаніе, повъствуя о злоухищревін его въ раю противъ Евы. И Господъ обличилъ его, во-первыхъ на горъ, когда раскрылъ изгибы сердца его, показалъ, кто-сей льстецъ, и сдълалъ явнымъ, что пскусительне кто-либо изъ святыхъ, но-сатана, сказавъ ему: иди за мною сатано, писано бо есть: Господу Богу твоему поклонишися и Тому единому послужиши (Мато. 4, 10.); и еще, -- когда заставилъ молчать бъсовъ, взывающихъ изъ гробовъ. Хотя истинно было утверждаемое ими, и не лгали тогда, говоря: Ты Сынъ Божій (Мато. 8, 29.), Селтый Божій (Марк. 1, 24.); однако же, не захотълъ, чтобы истина произносима была нечистыми устами, и особенно устами бъсовъ, и чтобы, подъ предлогомъ истины, примъщавъ свою гръховную волю, не всъяли оной сплицим человъкомь (Мато. 13, 25.). Почему, какъ Самъ не терпълъ, чтобы говорили это бъсы, такъ не желалъ, чтобы и мы тершъли подобное сему, и Самъ повеатваль, говоря: внемлите от лживых пророкь, иже приходять кь вамь во одеждахь овчихь, внутрь же суть волцы хищищы (Мато 7, 15.), и чрезъ **святых**  $\mathbf{A}$  **постоловъ**: не всякому духу въруйте (1 Іоан. 4, 1.).

Таковъ образъ сопротивнаго дъйствованія, таковы еретическія скопища. Ибо каждая ересь, имъя отцемъ примышленія искони совратившагося и содълавшагосл человъкоубійцею и лжецемъ діавола, и стыдясь произнести ненавистное его имя, притворно принимаеть на себя прекрасное и превысшее всего Спасителево пмл, собираетъ изреченія Писаній, произвосить слова, утаеваеть же истинный смысль, и наконецъ, прикрывъ какою-то лестио свое изобрътенное ею примышленіе, сама дълается человъкоубійцею введенныхъ въ заблуждение. Ибо, для чего-Евангеліе у Маркіона и Манихел, отрицающихъ законъ? Ветхимъ доказывается новое, а новое свидътельствуеть о ветхомъ. Посему, отрицающие послъднее исповъдують ли то, что онымъ доказывается? Павелъ сталъ Апостоломъ благовъстія, еже Богъ прежде объща пророки Своими въ Писаніихъ святыхъ (Рим. 1, 2.). Самъ Господь сказалъ: испытайте Писаній, яко та суть свидътельствующая о Миљ (Іоан. 5, 39.). Посему, какъ же будугъ исповъдовать Господа, не испытавь прежде Писаній о Немъ? Ученики говорять, что обръли Того, Егоже писа Моисей и Пророцы (loan. 1, 45.). На что опять законъ и салдукелмъ, не прісмлющимъ Пророковъ? Богъ, давшій законъ, самъ объщаль въ законъ воздвигнуть и Пророковъ; потому что Онъ — Господь и закона и Пророковъ; и отрицающій одно изъ двухъ несомивнио отрицаетъ и другое. На что уже и ветхое Писаніе і уделить, не познавшимъ ожидаемаго по оному Господа? Если бы върили въ Писанія

Монсел; то увъровали бы и въ слова Господа: о Мню бо той писа, говорить Господь (Іоан. 5, 46.). На что Писанія Самосатскому, который отрицаеть Божіе Слово и пришествіе Слова во плоти, назнаменованное и указачное въ Писаніяхъ Ветхаго и Новаго Завъта! На что Писанія и аріанамъ?—Для чего предлагають ихъ люди, которые утверждають, что Слово Божіе есть тварь, и, подобно язычникамъ, служать твари паче Творца Бога (Рим. 1, 25.)? По нечестію своего примышленія, каждая изъ сихъ ересей не имъетъ ничего общаго съ Писаніями, и защитники ересей знають, что Писанія во многомъ, или лучше сказать—во всемъ, противны мудрованію каждой изъ инхъ. Но для обольщенія простодушныхъ, каковы упоминаемые въ Притчахъ: незлобивый въру емлеть всякому словеси (Притч. 14, 15.), принимають они на себя видъ, подобно отцу своему діаволу, что изучають и собирають изреченія Писанія, чтобы сими изреченіями показать правильность своего мудрованія, а наконецъ, убъдить бъдныхъ людей мудрствовать вопреки Писаніямъ. И конечно, въ каждой ереси прикрывающійся такимъ образомъ діаволь выставляль на видь изреченія, исполненныя льсти. Ибо Господь сказаль о нихъ, что возстануть лжехристи и лжепророцы, якоже прельстити многихь (Мато. 24, 24.). Такъ приходилъ діаволъ, говоря отъ лица каждой ереси: азъ есмь Христосъ, у меня-истина; и всъ ереси клеветникъ сей заставляль лгать и отдельно, и въ совокупности. И странно-то, что всь онъ, препираясь между собой за все. что каждою выдумано худаго, неразрывно соединились одна съ другою въ одномъ, именно во лжи:

потому что одинъ у нихъ отецъ, который во всъхъ всъваетъ ложь.

Посему, върный ученикъ Евангелія, имъющій благодать разсуждать о духовномъ и на камиъ создавшій домъ въры своей, стоитъ твердо, и безопасенъ оть ихъ обольщенія. А кто прость, какь сказаль я выше, и не кръпко наставленъ въ въръ, тотъ, ниъя въ виду одни слова и не проникая въ смыслъ, скоро увлекается ихъ кознями. Посему, прекрасное и необходимое дъло-пожелать себъ пріять дарованіе различенія духовъ, чтобы каждому, по Іоанновой заповъди, знать, кого надобно отринуть и кого принять, какъ друзей и единовърныхъ. И многое могъ бы написать тотъ, кто вознамърился бы войдти въ подробности; тогда элочестіе и элонамъренность ересей оказались бы чрезвычайными и разнообразными, и хитрость обманщиковъ крайне ужасного. Но поелику Божественное Писаніе всего достаточнъе; то желающимъ знать о семъ многое посовътовавъ читать Божіе Слово, самъ я постарался теперь раскрыть самое нужное, почему особенно и написалъ такъ.

Слышаль я, проживая въ сихъ странахъ (сказывали же мить это върные и православные братія), что нъкоторые изъ держащихся аріанскаго образа мыслей, сошедшись вмъстъ, написали о въръ, что было имъ желательно, и хотятъ послать это къ вамъ, чтобъ, или подписью изъявили вы согласіе на ихъ митніе, лучше же сказать—на то, что внушилъ имъ діаволъ, или подвергся изгнанію всякій, кто станетъ сему прекословить; потому что начинаютъ уже тревожить и епископовъ сихъ странъ. Итакъ, изъ сего дълается явнымъ нравъ писавшихъ. Ибо напи-

савшіе съ тымъ, чтобы концемъ пять писаній были пэгнаніе и другія казин, могуть ли быть не чуждыми христіанамъ и недрузьями діаволу и его демонамъ, тъмъ болъе, что богочестивъйшій Царь Константій человъколюбивъ, а они противъ воли его разглашають, что хотять? Ибо и сіе дълають сь великою хитростию, и какъ мнъ кажется, всего болъе по симъ двумъ причинамъ: во-первыхъ, чтобы, когда подпишетесь и вы, утихла, по видимочу, худая молва объ Аріъ, да и сами они сдълались непримътными, какъ не держащіеся уже аріацскихъ мыслей; а во-вторыхъ, чтобы, написавъ это, но видимому, затмить также бывшій въ Никен Соборъ и изложенную на ономъ противъ аріанской ереси въру. Но симъ-то болъе и обличаются ихъ злонравіе и неправославіе. Ибо, если бы право въровали; то довольствовались бы върою, изложенною цълымъ вселенскимъ Соборомъ въ Никен. И еслибъ думали, что на нихъ клевещуть и напрасно называють ихъ аріанами; то не надлежало бы имъ стараться измънять написанное противъ Арія, чтобы противъ Него написанное не постановленнымъ противъ няхъ. служило какбы Теперь же поступають они не такъ: подвизаются за самихъ себя, какъ будто они — самъ Арій. Ибо смотрите: не объ истинъ попечение у нихъ, а, напротивъ того, все говорять и дълають въ пользу аріанской ересп. Осмъливансь клеветать на то, что прекрасно опредълено Соборомъ, и предпріемля писать иное - противное тому, что другое дълаютъ они, не то ли одно, что обвиняють Отцевь и заступаются за ересь, противъ которой стояли и дали свой приговоръ Отцы? Что и теперь пишуть, -- пишуть, какъ

уже сказалъ я, не объ истинъ заботясь, по скоръе для забавы, съ хитростио дълають сіе на обольщеніе людямъ, чтобы разсылкою писемъ обратить на это вниманіе народа, самимъ вынграть время для избъжанія обвиненія, и скрывъ свое нечестіе, имъть возможпость распространять ересь подобно гангрень, которая вездъ находить себъ пищу. Все приводять они въ движение и смятение, недовольствуются п своими опредъленіями. Ежегодно сходятся какъ будто сать договоры, и сами дълають видъ, что пишутъ о въръ, всего болъе подвергая себя осмъянию и посрамлению тъмъ, что не другими, но ими-же самими отвергаются ихъ опредъленія. Ибо если бы увърены были въ томъ, что написано ими прежде; то не старались бы писать другаго, и оставивъ опять это, не стали бы писать теперь еще новаго, что, безъ сомитнія, подумавь объ этомъ, опять измънять, какъ скоро пройдетъ немного времени и представится случай - по обычаю устроить кому-либо козии. Ибо, когда строять козни: тогда особенно показывають видъ, что нишутъ о въръ, чтобы, какъ Пилатъ умылъ руки, такъ и имъ, написавъ, убивать благочестно върующихъ во Христа, и чтобы, составляя опредъление о въръ, какъ не однократно говорилъ л, по видимому, избъжать обвиненія въ неправославін. Но не возмогуть они ни скрыться, ни убъжать; потому что, пока оправдывають себя, всегда дълаются своими обвинителями. И это справедливо; потому что не обличающимъ ихъ отвъчаютъ они, но сами себя убъждають, въ чемъ хотять. Когда же подсудимый разръщается отъ вины по собственному своему суду? Потому-то всегда они пишуть, и непреставно измънля свои мивнія, двлають, что неизвъстна ихъ въра, върнъе же сказать, явны ихъ невъріе и злонамъренность. И, кажется, справедливо сіе терпять. Поелику, отступивъ отъ истины и желая извратить прекрасно написанную въ Никеи въру, возлюбища, по написанному, подвизати нозть свои (Iep. 14, 10.); то по сему самому, какъ нъкогда Іерусалимъ, утруждають и изнуряють себя сими премъненіями, пиша одно вмъсто другаго, только бы выиграть время и остаться имъ христоборцами, вводящими людей въ заблужденіе.

Посему, кто же изъ наиболъе пекущихся объ истинъ пожелаеть еще терпъть ихъ? Кто не погнушается по всей справедливости сими пишущими? Кто не осудить ихъ дерзости? Они не многочисленны, но хотять, чтобы ихъ мнънія были сильнъе всего; желая же, чтобы скопища ихъ, собирающіяся въ мъстахъ скрытныхъ и подозрительныя, одержали верхъ, усиливаются нарушить и обратить въ ничто бывшій вселенскій нелестный и чистый Соборъ. И люди, Евсевіевыми приверженцами возвышенные то, что защищали христоборную ересь, осмъливаются составлять опредъление о въръ; и когда должны подлежать суду, какъ виновные, - подобно Кајафъ, предпріемлють судить сами, сочиняють Талію, желая, чтобъ имъ върпли, когда не знаютъ, какъ сами втруготъ. Ибо кому не извъстно, что Секундъ Пентапольскій, прежде не однократно низложенный, пми принять за Аріево безуміе, и что возвысились Георгій, который теперь въ Лаодикін, и Леонтій скопецъ, а прежде него Стефанъ и Өеодоръ, что въ Ираклеи? Урсакій и Валенть, которые вначаль, какъ младшіе, наставлены въ въръ Аріемъ п нъкогда низло-

жены изъ пресвитерскаго сана, въ-послъдствіи за нечестіе наименованы епископами; Акакій, Патрофиль • и Наркиссъ были самые отважные на всякое нечестіе, и они низложены на великомъ Сардикійскомъ Соборъ, а Евематій, который теперь въ Севастін, Димофиль, Герминій, Евдоксій и Василій, защитники печестія, возведены въ санъ. О нышышнихъ же-Кекроніъ, такъ называемомъ Авксентіъ, скоморохъ Эпиктитъ, напрасно и говорить, когда всякому явно, какимъ образомъ, по какимъ предлогамъ, и какими врагами поставлены они, - слагать клеветы на правосмавныхъ епископовъ, которымъ строятъ козни; потому что и они, хотя жили за восемьдесять переходовъ и не знаемы были народомъ, однако же, за нечестіе пріобръли себъ епископское имя. Для сего-то, ванявъ какого-то Георгія изъ Каппадоків, хотятъ теперь послать къ вамъ. Но и о немъ нътъ слова; потому что въ странахъ сихъ носится слухъ, будто бы онъ вовсе не христіанинъ, а скоръе ревнитель идоловъ и ремесломъ палачъ. Почему и приняли они къ себъ такого человъка, чтобъ могъ дълать обиды, хищенія, убійства; такъ какъ въ этомъ упражнялся онъ болъе, вовсе же не знаетъ, что свойственно въръ во Христа. Такъ ухищряются они противъ истины, и мысль ихъ очевидна будетъ всякому, хотя и тысячи предпрінмуть средствь ускользнуть, подобно угрямъ, и скрыть, что они христоборцы.

Потому, умоляю васъ: никто изъ васъ да не вдается въ обманъ, никто изъ васъ да не будетъ уловленъ ими, но поревнуйте всъ о Господъ, какъ будто бы Христовой въръ угрожало іудейское нечестіе. Каждый, содержа въру, принятую отъ Отцевъ, которую

и собравшісся въ Пикеи предали памяти письменно, да не потерпить тьхъ, которые противь нея замышляють нововведенія. Хотя напишуть вамъ изреченія изъ Писаній, не потерпите написавшихъ; хотя
произнесуть православныя реченія, не внимайте говорящимъ такъ; потому что говорять не по правпльному смыслу, но, какбы овчею одеждою, облекаясь словами, мудрствують внутренно по-аріански, подобно ересеначальнику діаволу. Ибо и онъ говорилъ словами изъ Писаній, но заставленъ умолкнуть
Спасителемъ. Если бы, что говорпять, то и думаль;
то не ниспалъ бы онъ съ неба. А нынъ сей хитрецъ,
павъ мислію, притворствуетъ въ словахъ. Неръдко сей
зложелатель покущается вводить въ обманъ языческимъ
красноглаголаніемъ и языческими лжеумствоваціями.

Итакъ, если что написано православными, наприм връ Осіею, великимъ исповъдникомъ, Максиминомъ, Епископомъ Галліи, или его преемникомъ, или Филогонісмъ и Евставіемъ, Епископами восточными, или Юліемъ и Ливеріемъ, Епископами Римскими, или Кипріаномъ, Епископомъ Мисіи, или Пистомъ и Аристеемъ, Епископами Еллады, или Силвестромъ и Протогеномъ, Епископами Дакін, пли Леонтіемъ и Евпсихіемъ, Епископами Каппадокіи, или Кекилліаномъ, Епископомъ Африки, или Евсторгіемъ, Епископомъ Италіи, или Капптономъ, Епископомъ Сицилін, или Макаріемъ, Епископомъ ма, или Александромъ, Епископомъ Константинова града, пли Педеротомъ Епископомъ Иракліи, илп великими Мелетіемъ и Василіемъ, и Лонгіаномъ и прочими съ ними Епископами Арменіи и Понта, или Луппомъ и Амфіономъ, Епископами Киликін, пли

Гаковомъ и прочими съ нимъ Епископами Месопотамін, или нашимъ блаженнымъ Александромъ и единовърными съ нимъ: то въ писанномъ ими ничего вътъ подозрительнаго; потому что нельстивъ и простъ нравъ сихъ апостольскихъ мужей.

Поелику же написано сіе подкупленными зашищать ересь, а, по Божественной Притчъ, словеса нечестивых летива (Притч. 12, 6.), и уста нечетивых отвъщают злая (Притч. 15, 28.), и управляють нечестивіи лести (Притч. 12, 5.): то, какъ сказалъ Господь, должно намъ, братія, бдъть и трезвиться (Мато. 24, 42.), чтобы не обольстили насъ красноглаголаніе и хитрость, и не пришелъ кто во имя Христово, говоря о себъ: « и я Христа проповъдую», и не оказался вскоръ антихристомъ. Всв же ть-антихристы, которые приходить къ вамъ посъвать Аріево безуміе. Ибо чего недостаеть у васъ. чтобы нужно было приходить кому къ вамъ изъ чужой стороны »? Или, въ чемъ имъютъ нужду Церкви-Египетская, Ливійская и Александрійская, чтобы промыслившіе себъ епископство за дерево и корабельный грузъ вторглись въ непринадлежащія имъ церкви? Кто не знаетъ и не видитъ ясно, что все это дълають, чтобы составить заговорь въ пользу нечестія? Посему-то, хотя представляють себя изумленными, хотя имъють воскрилія большія фарисейскихъ, ширятся въ въщаніяхъ, и упражняють силу голоса: не должно, однако же, имъ върить; потому что въру утверждають не изреченія, но смысль и благочестивая жизнь. Почему, саддукей и продіане, хотя и имъли законъ на устахъ, посрамлены Спасителемь, услышавь оть Него: прельщаетеся, не виду-T. XYII. 27

ще Писанія, ни силы Божія (Мато. 22, 29.); и всякому стало извъстно, что изрекающіе, по видимому, законъ обличены въ сердцъ еретиками и богоборцами. Итакъ, говоря это, вводили они другихъ въ обманъ; но не могли обмануть Господа, содълавшагося человъкомъ. Ибо Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14.), - Слово, Которое въсть помышленія человъческая, яко суть суетна (Псал. 93, 11.). Такъ обличилъ Господь подъискивающихся противъ Него іудеевь, сказавъ: « аще Богъ Отецъ вашъ бы быль, любили убо бысте Мене: Азь бо оть Бога изыдохь, и пріидохь въ вамъ (Іоан. 8. 42.). Такъ и сіи, кажется, поступають нынь; потому что скрывають, что думають, и въ писанія свои заимствують уже изреченія Писаній, чтобы, ими уловивъ невъдущихъ, вовлечь въ свою злобу.

Разсмотрите же, не такъ ли это на самомъ дълъ? Ибо, если пишуть о въръ безъ всякой предположенной цълп: то излишнее - это предпріятіе, а, можетъ быть, и вредное; потому что, когда не настоить никакого вопроса, подають они поводъ къ словопренію, разстроивая незлобивыя сердца братій и всъвая въ нихъ, чего никогда не приходпло имъ на умъ. Если же предпріемлють писать въ свою защиту, что не держатся аріанской ереси; то должно былонапередъ пстребить съмена возросшихъ золъ и предать позору доставившихъ сін съмена, а такимъ образомъ, писать протпвъ нихъ православно, или явно преслъдовать аріанское ученіе, чтобы христоборцы не оставались сокровенными, но явно были обнаружены, и всъ бъжали отъ нихъ, якоже отъ лица зміева (Спрак. 21, 2.). Теперь же Аріево ученіе

скрывають, п притворяются, - что пишуть о другомъ. И врачъ, -- который призванъ къ язвленному и страждущему, но, вошедши, ничего не скажеть о язвахъ, а станетъ разсуждать о здоровых в членахъ, -- можеть быть обвиненъ въ великомъ скудоуміи, потому что молчить о томъ, для чего пришель, разсуждаеть же о другомъ, для чего нъть въ немъ нужды. Подобно сему и они оставляють относящееся къ ихъ ереси, предпріемлють же писать другое. А еслибъ заботились они о въръ, и любили Христа; то надлежало бы напередъ истребить хульныя противь Него реченія, и тогда уже вмъсто нихъ изречь и написать словеса здравыя. Но они сами сего не дълають, и желающимъ дълать не дозволяють, или по невъдънію, или изъ хитрости. Если подпадають сему невъдънію; то могуть быть обвинены въ безразсудности за то, что говорять о томь утвердительно, чего не знаютъ. Если же зная это притворяются: то еще большее осуждение падаеть на нихъ за то, что, разсуждая о собственныхъ своихъ дълахъ, ничего не дълають небрежно, а инша о въръ во Христа нашего, шутять и скоръе дозволяють себъ все, нежели - стоять въ истинъ; скрывають то, въ чемъ осуждается ихъ ересь, приводять же изреченія изъ Писаній. A это-лвное хищеніе истины, и исполнено всякой неправды; что, какъ хорошо знаю, и ваше благочестіе виолит можеть усмотръть изъ сего. Никто, обвиняемый въ прелюбодъяніи, не оправдывается тъмъ, что онъ-не тать. И кто обвиняетъ въ убійствь, тоть не потериить, чтобы обвинлемые оправдывались, говоря: «мы не нарушили клятвы, но сохранили намъ ввъренное». Это скоръе можно назвать шуткого, нежели оправданиемъ въ винъ и доказательствомъ истины. Какое отношение между убійствомъ и сохраненіемъ ввъреннаго, или прелюбодъяніемъ и хищеніемъ? Хотя вст пороки имъютъ между собою связь, выходя изъ одного и того-же сердца; однако же, при оправданіи въ преступленіи, не имъють они между собою ничего общаго. Такъ Ахаръ. по написанному въ книгъ Інсуса Навина, обвиненный въ хищеніи, не сталь оправдываться, представляя свое усердіе къ военнымъ дъламъ, но уличенный въ татьбъ, замётанъ отъ всъхъ камнями. И Саулу, обвиняемому въ небреженіи и нарушеніи закона, не принесло пользы извинение себя другими предлогами. Ибо оправданіе въ одномъ не разръщаеть отъ вины въ другихъ преступленіяхъ. Но если во всемъ должно поступать законно и справедливо; то надлежить въ томъ и оправдываться, въ чемъ кто обвиняется, или доказать, что не дълаль сего, или, если обличенъ, объщаться, что уже не дълаетъ и не будеть больше дълать того. Если же сдълалъ и привелъ въ исполненіе, но, скрывая, не сознается, и будеть говорить одно вмъсто другаго; то явно, что поступнль неправо, и самъ сознаетъ свое преступленіе.

Но нужно ли много говорить, когда сами они служать обвинителями аріанской ереси? Если не осмъливаются произнести, а болъе скрывають хульныя свои реченія; то явно, что и онипризнають ересь сію странною и чуждою истины. Но поелику они скрывають и страшатся говорить; то намъ необходимо нужно совлечь завъсу съ нечестія и выставить на поэорь сію ересь; такъ какъ знаємъ, что говорили тогда аріанс, какъ пэринуты они изъ Церкви и низ-

ложены изъ клира. Но прежде нужно испросить извинение въ тъхъ скверныхъ реченияхъ, какия будемъ произносить; потому что говоримъ сіе, не одинаково мудрствуя съ еретиками, но обличая ихъ.

Итакъ, блаженной памяти Епископъ Александръ извергъ изъ Церкви Арія, который мудрствоваль и говорилъ такъ: «Богъ не всегда былъ Отцемъ; не всегда быль Сынъ; но какъ всъ существа изъ несущаго, такъ и Сынъ Божій изъ не-сущаго, и какъ всъ существа суть твари, такъ и Онъ-тварь и произведеніе. Какъ всъ существа не были прежде, но пришли въ бытіе; такъ было нъкогда, что и само Божіе Слово не было; — и Оно не было, пока не рождено; имъетъ же начало бытія. Ибо тогда пришло въ бытіе, когда угодно стало Богу создать Его; потому что и Оно-въ числъ делъ Божінхъ. И хотя Оно-измъняемо по естеству, но, по собственной свободъ, сколько хочеть, пребываеть совершеннымъ. А если бы пожелало; то можеть и Оно измъниться, какъ и все прочее. Посему-то, Богъ по предъувъдънію, - что будеть Оно совершеннымъ, предварительно даровалъ Ему ту славу, какую бы въ-послъдствін стало имъть за добродътель; почему, за дъла свои, которыя предъувъдалъ Богъ, п стало Опо нынъ таковымъ». На семъ основании говорять они, что Христосъ-не истинный Богъ, но что Опъ, какъ и всв другіе, именуется Богомъ по причастію.» Присовокупляють и то, что «Христось не есть по естеству сущій во Отцъ, и собственное Слово Его сущности, и собственная Его Премудрость, Которою и міръ сей сотворенъ, но иное есть, со Отцемъ сущее, собственное Его слово, и иная есть, въ Отцъ сущая, соб-

ственнал Его премудрость, каковою премудростію сотворилъ и Слово сіе. Самъ же Господь сей называется Словомъ по примышленію, по причинъ словесныхъ тварей, и Премудростію вазывается по примышленію же, по причинь тварей, одаренныхъ мудростио». Говорять они, безъ сомнънія, и сіе: «какъ всъ существа по сущности-далеки отъ Отца и чужды Ему: такъ и Христосъ-по всему далекъ отъ сущности Отчей и чуждъ оной, состоитъ же въ свойствъ съ существами, получившими бытіе и съ тварями, и есть одинъ изъ числа ихъ; потому что Онъ-тварь, произведеніе, дъло». И еще говорять, что «Богь не нась создаль для Него, но Его для насъ: потому что, какъ утверждаютъ, одинъ былъ Богъ и не было съ Нимъ Слова; а потомъ, восхотъвъ насъ создать, сотвориль уже и Его, и, какъ-скоро пришель Онъ въ бытіе, наименоваль Его Словомъ, и Сыномъ, и Премудростію, чтобы чрезъ Него и наст создать. И какъ все не существовавшее прежде состоялось Божіею волею: такъ и Онъ, не имъл прежде бытія, волею Божіею приведенъ въ бытіе; потому что Слово не есть собственное по естеству рождение Отца, по и Само произошло по благодати. Сущій Богъ сотворилъ не-сущаго Сына тъмъ-же изволеніемъ, которымъ и все сотвориль, произвель, создаль, воскотьль, чтобы пришло въ бытіе». Ибо говорять и то еще, что «Христосъ не есть собственная и истинная сила Божія, но какъ гусеница и мшица называются силою (Іонл. 2, 25.), такъ и Онъ именуется силою Отчею». Къ сему присовокупляль Арій, что «Отецъ-тайна для Сына, и Сыпъ не можеть ни видъть Отца, знать Его совершенно и въ-точности; потому что,

имъя начало бытія, не можеть познавать Безначальнаго, даже что познаеть и видить, то знаеть и видить соотвътственно собственной своей мъръ, какъ и мы познаемъ и видимъ по мъръ собственныхъ своихъ силъ». Арій прилагалъ къ сему еще и то, что «Сынъ не только не знаетъ въ-точности Своего Отца, но даже не знаетъ и собственной Своей сущности». Сіе и подобное сему утверждаль Арій, за то и объявленъ еретикомъ; а я каялся и въ томъ, что написалъ только это, хотя думаю противное сему н держусь благочестиваго разумънія. Ибо и всъ отовсюду сошедшіеся на Соборъ въ Никею Епископы заграждали себъ слухъ при сихъ Аріевыхъ словахъ, и всъ единогласно осудили за это и предали анаоемъ его ересь, подтвердивь, что она-нова и чужда церковной въръ. Не принуждение привело къ этому дававшихъ судъ, но вст по собственному изволению вступились за истину; дълали же это законно и по праву, потому что сими ученіями вводится безбожіе, върнъе же сказать, противное Писаніямъ іудейство, за которымъ не далеко слъдуетъ язычество. И кто имъетъ такой образъ мыслей, того не должно уже называть и христіаниномъ, ибо все это-противно Писаніямъ.

Іоаннъ говоритъ: въ началь бъ Слово; а сіи еретики утверждаютъ: Онъ не былъ, пока не рожденъ. И еще Іоаннъ написалъ: и да будемь во Истиннъмъ, въ Сынъ Его Іисусъ Христъ. Сей есть истинный Богъ и животъ съчный (1 Іоан. 5, 20.); они же, какъ противоборцы, говорятъ, что Христосъ не пстинный Богъ, что и Онъ, какъ и всъ, называется Богомъ по причастію. И Апостолъ обвиняеть языч-

никовъ, что чествуютъ тварей, говоря: послужища твари паче Творца (Рим. 1, 25.); они же, утверждая, что Господь есть тварь, и служа Ему, какъ твари, чемъ отличаются отъ язычниковъ? Если такъ они мудрствують; то не противь ли нихъ-приведенное мъсто, не ихъ ли порицаетъ блаженный Павелъ? И Господь говорить: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); н: видтьвый Мене, видть Отца (Іоан. 14, 9.), и посланный Имъ на проповъдь Апостолъ пишетъ: Иже сый сіяніе славы и обравь упостаси Его (Евр. 1, 3.); сін же безбожные осмъливаются отдълять и называть Его чуждымъ Отчей сущности и въчности, и представлять измъняемымъ, не видя того, что, утверждая сіе, дълають Его единымъ не со Отцемъ, но съ тварями. Ибо кто не усмотритъ, что сіяніе не отдълимо отъ свъта и есть собственность, пребывающая съ нимъ по естеству, а не въпослъдствін произошло? Потомъ, Отецъ говорить: Сей есть Сынь Мой возлюбленный (Мато. 3, 17.), и Писанія говорять, что Онъ есть Отчее Слово. Которымъ небеса утвердишася (Псал. 32, 6.), и, короче сказать, чрезъ Котораго вся быша (Іоан. 1, 3.); сін же, ставъ изобрътателями новыхъ догматовъ и вымысловь, вводять иное слово, говорять, что есть другая Отчая премудрость, а Христосъ по примышленію, по причинъ словесныхъ тварей, именуется Словомъ и Премудростію, и не видять, сколько изъ сего выходить нельпостей. Ибо, если Словомъ и Премудростно именуется ради насъ по примышленію; то, конечно, не скажутъ, что же такое Онъ? Если Писанія утверждають, что Онъ есть Слово и Премудрость, а имъ не угодно, чтобы былъ Господь Словомъ и

Премудростію; то симъ безбожникамъ и противникамъ Писаній явно не угодно и бытіе Его. Но върующихъ могутъ научить сему самый Отеческій гласъ. также покланяющіеся Ему Ангелы и писавшіе о Немъ Святые. Они же, поелику не имъютъ чистаго разуивнія и не способны внимать мужамъ божественнымъ и Богословамъ, то могутъ научиться хотя у подобныхъ имъ демоновъ; потому что не многихъ признавая возглашали, но Сего единаго въдая, говорили: Ты Святый Божій (Марк. 1, 24.), и Сынь Божій (Мате. 8, 29.). И тотъ, кто внушилъ имъ ересь, искушая на горъ, не сказалъ: аще и Ты Сынв еси Божій, предполагая, что есть и другіе сыны, но говорить: аще Сынг еси Божій (Мато. 4, 3.), признавая, что Онъ одинъ есть Сынъ. А теперь видимъ, что, какъ язычники, утративъ понятіе о единомъ Богъ, дошли до многобожія, такъ и сіи чудные люди, не въруя, что одно есть Отчее Слово, низпали до примышленія многихъ. Отрицаютъ Того, Кто истинно есть Богъ и истинное Слово, осмъливаются же представлять Его себъ тварію, не примъчая, какого нечестія исполнено сіє мудрованіе. Если Онъ-тварь; то какъ Онъ-же-зиждитель тварей? Или, какъ тотъже Сынъ и Премудрость, и Слово? Слово не творится, но раждается, и тварь-не сынъ, но произведение. И если твари чрезъ Него пришли въ бытіе, самъ же Онъ-тварь; то чрезъ кого Самъ Онъ пришелъ въ бытіе? Ибо произведеніямъ необходимо прійдти въ бытіе чрезъ кого-нибудь, какъ и дъйствительно припіли чрезъ Слово; потому что Оно-не произведеніе, но Отчее Слово. И еще: ежели, кромъ Господа, есть вная, во Отцъ сущая, премудрость; то и

Премудрость приведена въ бытіе премудростію. И ежели Премудрость есть Слово Божіе; то и Слово произведено. И ежели Слово Божіе есть Сынъ; то Сынъ сотворенъ сыномъ. Посему, какъ же Господь сказаль: Азъ во Отцъ и Отець во Мнъ (Іоан. 14, 10.), когда во Отцъ есть другой, къмъ н самъ Господь приведенъ въ бытіе? Почему и Іоаннъ, умолчавъ о томъ другомъ, о Семъ повъдалъ, говоря: вся Тъмъ быша, и бегь Него ничтоже бысть (Іоан. 1, 3.)? Если все, сотворенное изволеніемъ, сотворено Имъ; то какимъ же образомъ самъ Онъ есть одинъ изъ вещей сотворенныхъ? Почему, когда Апостолъ говорить: Егоже ради всяческая и Имже всяческая (Евр. 2, 10.), они утверждають: не мы ради Его, но Онъ ради насъ получиль бытіе? Еслибъ это было такъ, -- Апостолу надлежало бы сказать: ихже ради стало Слово. А теперь, не сіе говоря, но: Егоже ради всяческая и Имже всяческая, показываеть тъмъ, что они-еретики и клеветники. Иначе же, если осмълились утверждать, что въ Богъ есть иное слово; то, поелику не имъють на сіе ясныхъ доказательствь въ Писаніяхъ, пусть укажуть хотя единое дъло пнаго слова, или дъло Отца, совершенное безъ Слова, нами проповъдуемаго, чтобы имъть какой-либо видимый предлогь къ своему примышлению. Дъла истиннаго Слова всъмъ явны, и само Оно познается изъ сихъ дъль въ соотвътственной мъръ; потому что, какъ видя тварь, уразумъваемъ создавшаго ее Бога, такъ усматривая, что въ сотворенномъ нътъ безпорядочнаго, что все движется и пребываеть въ порядкъ и по распоряженіямъ Промысла, заключаемъ, что есть надъ всъмъ сущее и владычественное Божіе

Слово. О семъ свидътельствують и Божественныя Писанія, говоря, что сіе Слово есть Божіе Слово, н что вся Тъмъ быша, и безъ Него ничтоже бысть. А того слова, о которомъ опи говорять, не указывается ими ни-одного реченія, ни-одного дъла. Ибо самъ Отецъ, говоря: Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, даетъ разумъть, что нътъ инаго Сына, кромъ Его. Посему, въ этомъ отношенін чудные сін люди приложились уже къ манихеямъ. Ибо и тъ именуютъ по имени только благаго Бога, и не могуть указать ни видимаго, ни невидимаго Его дъла; отрицая же истиннаго и дъйствительно сущаго Бога, Творца неба и земли и всего невидимаго, безъ сомнънія, слагаютъ чистую баснь. То-же, кажется мнъ, испытываютъ на себъ и сіи зломысленные. Ибо видять дъла истиннаго и единаго во Отцъ сущаго Слова, и отрицають Его, вымышляють же себъ иное слово, котораго не могуть доказать ни изъ дблъ, ни по слуху, слагаютъ басни, примышляя сложнаго Бога, который, человъкъ, говоритъ и измъняетъ слова, опять также мыслить и умудряется; между-тъмъ не видять, въ какое неразуміе впадають, говоря сіе. Ибо если имъетъ слова случайныя; то Онъ, по мнънію пхъ, совершенный человъкъ. Если же произносятся Имъ слова, и потомъ изчезаютъ, то сказать сіе-еще нечестивъе; потому что симъ и то, что-отъ Сущаго, разръшается въ небытіе. Если вообще предполагають, что Богь раждаеть; то лучше и благочестиве-сказать, что Богъ есть Родитель единаго Слова, Которое есть полнота Божества Его, въ Которомъ сокровены и сокровища всякаго въдънія, и признать, что Оно есть Слово, и сопребываеть со

Отцемъ Своимъ, и что вся Тъмъ быша, - нежели почитать Бога Отцемъ многихъ неявляемыхъ, и простое по естеству существо воображать сложеннымъ какбы изъ многихъ, какбы подобострастнымъ человъку и многообразнымъ. Потомъ, когда Апостолъ говорить: Христось Божія сила и Божія Премудрость (1 Кор. 1, 24.), - они Его единаго сопричисляють по многимъ силамъ, и, что еще хуже, беззаконные сін стявять Его въ сравненіе съ мшицею и съ другими безсловесными тварями, посылаемыми Имъ въ наказаніе. Присемъ, поелику Господь говониктоже знаеть Отца, токмо Сынв (Мато. 11, 27.), и еще: не яко Отца видъль есть кто, токмо Сый от Бога (loan. 6, 46.); то не по самой ли истинь они суть богоборцы, когда утверждають, что Отецъ невидимъ и непознаваемъ въ совершенствъ Сыномъ? Если Господь говорить: якоже знаеть Мя Отець, и Азь знаю Отца (Іоан. 10, 15.), Отецъ же не отчасти знаетъ Сына; то не безумствують ли они, суесловя, что Сынъ отчасти, а не вполнъ, познаетъ Отца? Потомъ, если Сынъ имъетъ начало бытія, а также и все имветь начало своего сотворенія; то пусть скажуть, что-чего первоначальнъе? Но ничего не умъютъ сказать сіи коварные, не могуть указать такого начала для Слова; потому что Оно есть истинное и собственное Отчее рожденіе, и въ началь бъ Слово, и Слово бъ къ Богу и Богъ бъ Слово. А на то, что говорять они, будто бы Сынь не знаетъ Своей сущности, излишнимъ будетъ и отвъчать, развъ только нужно осудить ихъ безуміе. будто бы не знаетъ Себя Слово, которое всъиъ даруеть въдъніе объ Отцъ и о Себъ, и укоряеть тыхь, которые не познають себя.

Но, говорять, написано: Господь созда Мя начало путей Своих в довла Своя (Притч. 8, 22.). О невъжды и поврежденные въ умъ! Въ Писаніяхъ названъ Онъ и рабомъ, и сыномъ рабыни, и агидемъ. и овчатей; сказано о Немъ, что утомлялся, жаждалъ, быль біень и пострадаль. Но таковыя выраженія въ Писаніяхъ имъють близъ себя и предлогь, и основательную причину, именно же-въ томъ, что сталъ Онъ человъкомъ и сыномъ человъческимъ, пріявъ на Себя образъ раба, то есть плоть человъческую. Ибо Іоаннъ говорить: Слово плоть бысть. Если же сталь человъкомъ; то не должно инымъ соблазняться подобными выраженіями; потому что человъку свойственно быть созданнымъ, прійдти въ бытіе, образоваться, утомляться, страдать, умереть, быть воскрепеннымъ изъ мертвыхъ. И, какъ будучи Словомъ и Премудростію Отчею, имъетъ все принадлежащее Отцу: въчность, неизмънлемость, подобіе по всему и во всемъ, и то, что -- не первоначальнъе по бытио и не въ-послъдствіи пришель въ бытіе, но сопребываеть со Отцемъ и Самъ есть тотъ-же образъ Божества, а также-зиждительность и несозданность: потому что, будучи подобенъ Отцу по сущности, Онъ не сотворенъ, но есть Творецъ, какъ Самъ сказалъ: Отець Мой досель дълаеть, и Азь дълаю (Іоан. 5, 17.); такъ, ставъ человъкомъ и понесши на Себъ плоть, по необходимости называется созданнымъ, и сотвореннымъ, и имъющимъ все свойственное плоти, хотя еретики, подобно іудейскимъ корчемникамъ, смъшивають вино съ водою, уничижая Слово, и Божество Его подводи подъ понятіе вещей сотворенныхъ.

Посему, по праву и справедливо вознегодовали

Отцы и предали апавемв нечестивыйшую ересь сио; а сіп, сознавая, что она-удобоопровержима и во всткъ отношеніяхъ не тверда, боятся и скрывають оную. И мы кратко написали это въ ихъ осужденіе; а если кому будеть угодно сдълать имъ пространнъйшее обличение, то найдеть, что ересь сія — недалека отъ язычества и составляетъ остатки и отсъдъ другихъ ересей. Ибо тъ-или заблуждаются въ ученія о тъль и вочеловъчения Господнемъ, погръщая однъ такъ, другія пначе, или пребывають въ обольщенія. подобно іудеямъ, думая, что Господь вовсе не приходиль къ намъ; но сія одна, съ большимь безуміемъ возставая противъ самого Божества, осмълилась утверждать, что вовсе нътъ Слова, и Отецъ не есть Отецъ, Почему, не безъ основанія можетъ иный сказать, что именно противъ нихъ написанъ Псаломъ: Рече безумень вы сердить своемы: нтысть Богы. Растлъша и омерзишася въ начинаніихъ своихъ (Псал. 13, 1.).

Но говорять: «мы въ состояніи и можемъ защитить ересь хитрыми способами». Лучше было бы ихъ защищеніе, если бы могли защитить ее не какимълибо искусствомъ, и не еллинскими лжеумствованіями, но простою върою. Почему, если знають и увърены, что таково—церковное ученіе; то пусть открыто скажуть свое мудрствованіе. Никтоже свътильникъ вжегъ, поставляеть его подъ спудомъ, но на свъщницъ, и свътить всюмъ входящимъ (Мато. 5, 15. Лук. 8, 16.). Посему, если и они могутъ защитить свою ересь: то пусть напишуть сказанное предъ симъ, и свою ересь, какъ свътильникъ, покажуть безъ всякаго покрова; пусть явно обвиняють блаженной

памяти Епископа Александра, что несправедливо извергъ Арія, утверждавшаго это; пусть поряцають Никейскій Соборъ, который написаль и предаль памяти, вивсто нечестія, благочестивую въру. очень знаю, что не сдвлають они сего; потому что не безъизвъстно имъ, какое зло ими измышлено и стараются они разсъвать. Напротивъ того, хорощо знають они, что, хотя вначаль пустымъ своимъ обольщеніемъ и увлекуть людей простодушныхъ, однако же, вскоръ ученіе ихъ, какъ світть нечестивыхв, угаснеть (1ов. 18, 5.); и повсюду предаются они позору, какъ враги истины. Почему, и все юродиво, и говоря, какъ юродивые, въ томъ одномъ, какъ сынове въка сего, поступаютъ благоразумно, что свътильникъ свой скрываютъ подъ спудомъ, чтобы предполагалась возможность стать ему видимымъ, и былъ онъ не угашенъ осужденіемъ, дъйствительно ставъ видимымъ.

И самъ ересеначальникъ и сообщникъ Евсевіевъ, хитрый Арій, — когда, по старанію Евсевіевыхъ приверженцевъ, призванъ былъ блаженной памяти Августомъ Константиномъ, и потребовали у него въру свою изложить письменно, — скрывая свои нечестивыя выраженія и лицемъря, какъ діаволъ, написаль, употребивъ простыя реченія Писаній, и какъ дъйствительно написано. Потомъ, когда блаженной памяти Константинъ сказалъ: если не имъешь въ мысли ничего инаго, кромъ сего, то призови во свидътели истину (потому что Господь накажетъ тебя, если поклянешься лживо); тогда поклялся сей несчастный, что, сверхъ написаннаго теперь, ничего не имъетъ въ мысли, и никогда не говорилъ, и не думалъ инаго.

Но вскоръ вышедши, какъ дъйствительно понесшій наказаніе, упаль и ниць быев, простодтся посредт (Дъян. 1, 18.). Правда, что смерть есть общій конепъ жизни всъмъ людямъ, и не должно ни надъ къмъ издъваться, хотя бы скончавшійся быль и врагь, потому что не извъстно, не постигнеть ли н насъ самихъ тотъ-же конецъ еще прежде вечера; но конецъ Аріевъ быль не прость, и потому стоить, чтобы пересказать о немъ. Евсевіевы сообщинки угрожали, что введуть Арія въ Церковь, Епископъ Константинопольскій Александръ прекословилъ, Арій же твердо надъялся на Евсевіевы насилія и угрозы. День быль субботній, и Арій ждаль, что на следующій день будеть онъ принять. По этому происходила сильная борьба; ть угрожали, Александръ молился. Но Господь, ставъ Судією, изрекъ опредъленіе на обидчиковъ. Не заходило еще солнце, какъ нужда повлекла Арія на опредъленное къ тому мъсто; тамъ общенія съ Церковію, и жизни. Скоро услышавъ о семъ, блаженной памяти Ком что обличенъ онъ клятвопреступникомъ. Всъмъ тогда стало явно, что угрозы Евсевіевыхъ сообщинковъ оказались безсильны, и надежда Аріева сдвлалась суетною. Оказалось также, что аріанскому безумію нътъ общенія со Спасителемъ ни здъсь, ни въ Церкви первородныхъ на небесахъ. Посему, кто не подивится, видя крайне упорствующими твхъ, кого осуднаъ Господь, и примъчая, что они защищають ересь, о которой Господь далъ знать, что лишена общенія съ Нимъ, не допустивъ начальника оной войдти въ Церковь, и не страшатся написаннаго, но предпріемлють

невозможное? Яже бо Богъ Святый совпица, кто разорить (Иса. 14, 27.)? П кого Богъ осудилъ, тому кто оправдатель?

Пусть, защищая мечты свои, пишуть они, что хотять; но умоляю вась, братія, какъ хранителей Божінхъ сосудовъ, какъ защитниковъ церковныхъ догматовъ, будьте суділми дела сего. И если употребляють другія реченія, кромъ упомянутыхъ выше Аріевыхъ; то осуждайте ихъ за сіе, какъ лицемъровъ, которые скрывають ядъ своего мудрованія, и подобно змію, льстять словами усть. Ибо, пиша это, имъють при себъ изверженныхъ тогда съ Аріемъ Пентаполита, Секунда и обличенныхъ нъкогда Александрійскихъ клириковъ. И симъ жителямъ Александріп пишутъ, а меня и близкихъ ко мнъ, что чудно, довели до изгнанія. Хотя благочестивъйшій Царь Константинъ, попечительный о народномъ единомысли, съ миромъ послалъ меня въ отечество и въ Церковь; но они сдълали то, что церкви переданы теперь имъ, и всякому стало впдно, что всъ злоумышленія противъ меня и противь другихъ съ самаго начала были по ихъ милости. Дълая же это, могутъ ли внушить довъріе къ тому, что пишутъ? Если бы писали правомысленно: то истребили бы написанную Арісмъ Талію, и отринули бы эти отпрыски ереси; потому что сдълались они учениками и сообщинками и нечестія, и наказанія Арісва. А посему, не отвергая еретиковъ, для всякаго дълають очевиднымь, что не имбють праваго образа мыслей, хотя тысячу разь будуть писать. Поэтому, надлежить бодрегвовать, чтобы подъ покровомъ письменъ не скрывалось какого обольщенія, и не отвлекли они иныхъ отъ благочестивой T. XYII. 28

въры. Если же, видя себя благоуспъшными и во всемъ счастливыми, осмълятся и будутъ писать по Аріеву; то намъ ничего не остается болье, какъ употребитъ великое дерзновеніе. Помня предреченія Апостола, написанныя въ предохранение наше отъ подобныхъ ересей, и намъ прилично сказать: знаемъ, что въ послъдиля времена отступять нъцыи отъ здравой впры, внемлюще духовомь лестнымь и ученіемь бъсовь (1 Тит. 4, 1.), отвращающихся отв истины (Тит. 1, 14.); и: вси же, хотящи благочестно жити о Христъ, гоними будутъ. Лукавіи же человьцы и чародьи преуспыоть на горшее, прельщающе и прельщаеми (2 Тим. 3, 12. 13.). Но насъ ничто подобное не убъдить и не отлучить отъ мобви Христовой, хотя бы еретики угрожали намъ н смертію; потому что мы-христіане, а не аріане. О, если бы и тв, которые написали сіе, не держались Аріевыхъ ученій!

Да, братія; теперь вужно такое дерзновеніе: не пріяхом бо духа работы паки в боязнь (Рим. 8, 15.), но на свободу призваль насъ Богъ (Галат. 5, 13.). И подлинно стыдно, крайне стыдно, если отъ Спасителя чрезъ Апостоловъ имъемъ въру, и ее погубимъ ради Арія, или ради тъхъ, которые держатся Аріевыхъ мыслей и защищаютъ ихъ. Посему, весьма многіе и въ здъщнихъ странахъ, узнавъ коварство пищущихъ, готовы даже до крови противостолть ихъ кознямъ, особенно же, слыша о вашей твердости. Поелику же и вами возвъщается обличеніе ереси, и она обнаружена у васъ, какъ змій въ норъ; то звачитъ, что соблюдено у васъ Отроча, Которое искалъ убить Иродъ, и что живетъ въ васъ истина, и здрава—

въра ваша. Посему, умоляю, имъя въ рукахъ написанную въ Никеи Отцами въру, и защищая ее съ велинимъ усердіемъ и съ упованіемъ на Господа, будьте для всъхъ образцами, показывая, что теперь предлежить борьба съ ересью за истину, и что многоразличны - козни врага. Ибо не только не приносить въ жертву куреній-значить быть мученикомъ, но п не отрекаться отъ въры есть уже свътлое мученичество въ совъсти. Не только покланявшіеся идоламъ, но и предавшіе истину осуждены, какъ чуждые. Посему, Іуда изверженъ изъ Апостольскаго сана не за приношенія жертвы идоламъ, но за то, что сталъ предателемъ. И-Именей и Александръ, не къ идоламъ обратившись, отпали, но потому, что потерпъли крушеніе въ въръ. Также Патріархъ Авраамъ увънчанъ не за то, что умерщвленъ, но за то, что сталъ въренъ Богу. И другіе святые, - о которыхъ говоритъ Павель, -- Гедеонь, Варакь, Сампсонь, Іефоай, Давидь и Самуилъ, и прочіе съ ними не пролитіемъ крови достигли совершенства, но оправдались чрезъ въру, и донынъ внушають удивление; потому что готовы были претериъть смерть ради благочестія предъ Господомъ. Если же должно присовокупить и у насъ бывшіе примъры; то знаете, какъ блаженной памяти Александръ даже до смерти боролся съ сею ересію, и будучи старцемъ, многія скорби и великіе труды претерпълъ, и въ преклонномъ уже возрастъ приложился къ Отцамъ своимъ. И многіе другіе сколько имъли трудовъ, уча противиться сему нечестію, и о Христь имъють похвалу сего исповъданія!

Посему и мы, какъ обязанные вступить въ подвигъ для защищенія всего, когда предстоитъ-или отречься

отъ въры, или сохранить оную, ръшимся и употребимъ старанія-храцить, что пріяли, имъя напоминаніемъ въру, написанную въ Никеи, отгращаться же нововведеній и учить народь, чтобы не внимали дувсемърно уклонялись отъ ховомъ лестчымъ, 110 элочестіл аріанъ и состоящихъ съ ними въ заговоръ мелетіанъ. Ибо видите, что, препираясь прежде между собою, теперь, какъ Иродъ п Понтій, согласились они въ хулъ на Господа нашего Іпсуса Христа, за что справедливо иный возненавидить ихъ; потому что ради своихъ враждовали другъ противъ друга, во враждъ же къ истинъ, въ нечестін предъ Богомъ стали друзьями и подають другь другу руки, все же это терпъливо сносять противъ своего чаянія, каждый въ угодность собственному своему намъренію: мелетіане - ради первостоятельства и безумной страсти сребролюбія, аріане же-ради собственнаго своего злочестія, - чтобы при такомъ заговоръ можно имъ было послужить другь другу своимъ злоуміемъ, и однимъ-прикрыть нечестіе другихъ, и другимъспоспъществовать лукавствомъ своимъ злобъ первыхъ, п сообща уже, - лукавыя дъла свои смъшавъ въ одно, какъ вавилонскую чащу (Апок. 18 б.), -- злоумышлять противъ тъхъ, которые право благочествуютъ предъ Господемъ нашимъ Інсусомъ Христомъ. Лукавство н клеветы мелетіанъ всемъ были явны и прежде сего. злочестіе и богоборная ересь аріанъ издавна повсюду и всъмъ открыты; потому что не мало уже сему времени. И пятьдесять пять льть тому, какъ один сдълались раскольниками, а тридиать шесть лътъ тому, какъ другіе объявлены еретиками и изриу нуты изъ Церкви по суду цълаго вселенскаго Собора.

Digitized by Google

Но сдъланное ими нынъ и тъмъ, которые, по видимому, благопріятствовали имъ, ясно показало, что не по чему иному, а ради собственной злочестивой своей ереси, съ самаго начала злоумышляли они и противъ меня, и противъ всъхъ православныхъ епископовъ. Ибо воть совершилось нынь то, къ чему издавна стремились Евсевіевы приверженцы: они сдълали, что церкви у насъ похищены; епископы и пресвитеры, не имъвшіе съ ними общенія, изгнаны, какъ имъ желалось; всъ, кто отвращается ихъ, удалены изъ церквей; переданы же церкви сіи аріанамъ, которые столько уже времени осуждены, переданы для того, чтобы, когда соединено съ ними и лицемъріе мелетіанъ, безопасно имъ было изрыгать въ церквахъ нечестивыя свои реченія и приготовлять, какъ сами думають, путь обольщения всъявшему въ нихъ ересь антихрасту.

Итакъ, пусть въ усыпленіи своемъ напрасно предаются столькимъ мечтаніямъ. Ибо знаемъ, что человъколюбивый Царь, услышавъ, возбранитъ ихъ лукавствамъ, и не долго будутъ они въ силь, но, по написанному, сердца нечестивыхъ скоро изчезнутъ (Прптч. 10, 20.). А мы, какъ противъ отступниковъ, желающихъ безуміе свое утвердить въ дому Господнемъ, облекшись, по написанному, въ словеса Божественныхъ Писаній, противостанемъ имъ, и какъ не убовмся тълесной смерти, такъ не поревнуемъ путямъ ихъ. Папротивъ того, всему да предпочтется слово истины. Ибо и мы, — какъ всъ вы знаете, убъждаемые тогда Евсевіевыми сообщинками, или притворно принять ихъ нечестіе, или ожидать отъ нихъ козней, — не пожелали согласиться съ ними, по ръщились — лучше

быть оть нихъ гонимыми, нежели подражать Тудину нраву. Конечно, они сдълали, чъмъ угрожали, и подражая Іезавели, приготовили у себя въ засаду мелетіанъ. Зная, какъ вели они себя противъ блаженнаго мученика Петра, и послъ него противъ великаго Ахилла, потомъ противъ блаженной памяти Александра, подобнымъ образомъ и противъ меня мелетіане, какъ опытные въ этомъ, должны были вести дъло, какъ будеть имъ внушено, чтобы аріанамъ найдти въ этомъ предлогъ гнать меня и искать моей смерти. Ибо жаждуть сего, и досель не перестають жаждать, желая пролить кровь мого. Но о семъ нималой нътъ у меня заботы; ибо знаю и увъренъ, что претериввшимъ будетъ награда отъ Спасителя, и что вы, претерпъвъ, какъ Отцы, ставъ образцами для народа и незложивъ это странное и чуждое примышленіе нечестивыхъ, будете имъть похвалу, говоря: въру соблюдохомъ (2 Тим. 4, 7.). Пріймите же и вънець жизни, егоже объща Богь любящимь Его (Гак. 1, 12.). О, если бы и мит наслъдовать съ вами обътованія, возвъщенныя не одному Павлу, но и всъмъ возмобившимъ пришествіе Господа, Спасителя, Бога и Всецаря нашего Інсуса Христа, чрезъ Котораго Отцу слава и держава въ Духъ Святомъ, и нынъ, и во въки въковъ! Аминь.

## СОДЕРЖАНІЕ

### семнадцатаго тома Твореній Святыхъ Отцевъ.

#### творенія

# святаго лолнасія архівпископа александрійскаго.

|    | ст                                                      | pan. |
|----|---------------------------------------------------------|------|
| 1. | Слово на язычниковъ                                     | 5    |
| 2. | Слово о воплощении Бога-Слова, и о пришествии Его къ    |      |
|    | намъ во плоти                                           | 79   |
| 3. | Изложение върм                                          | 161  |
| 4. | На слова: вся Мить предама суть Отцемъ Моимъ:           |      |
|    | и никто же знаеть, кто есть Сынь, токмо Отець:          |      |
|    | н кто есть Отець, токмо Сынь, и емуже аще               |      |
|    | волить Сынь открыти                                     | 166  |
| 5. | Окружное посланіе                                       | 175  |
| 6. | Защитительное слово противъ аріань                      | 189  |
| 7. | Посланіе о томъ, что Соборъ Никейскій, усмотравъ ковар- |      |
|    | ство Евсевіевыхъ приверженцевъ, опредъленіе свое про-   |      |
|    | тивъ аріанской ереси изложилъ приличнымъ образомъ       |      |
|    | и благочество                                           | 310  |
| 8. | О Діонисів Епископъ Александрійскомъ, а именно, что     |      |
|    | онъ, какъ и Никейскій Соборъ, думаеть противно          |      |
|    | аріанской ереси, и напрэсно клевещуть на него аріане,   |      |
|    | будто бы онъ единомысленъ съ ними                       | 361  |
| 9. | Письмо къ Драконтію                                     | 392  |
| 0. | Къ Епископамъ Егинта и Ливін — окружное посланіе про-   |      |
|    | тивъ аріанъ.                                            | 401  |

## **ОПЕЧАТКИ**

| Напечатано: |     |                 | ано:              | Должно читать:                   |  |
|-------------|-----|-----------------|-------------------|----------------------------------|--|
| Стр         | aw. | Строк.          |                   | •                                |  |
| 8           |     |                 | . нимъ            | сниъ                             |  |
| 9           | 7   |                 | Боту              | Бог <b>у</b>                     |  |
| 13          | 14  | <b>-</b>        | богъ              | Богъ                             |  |
| 18          | 3   |                 | омрачались        | омрачились                       |  |
| 90          | . 5 | -               | Посидонъ          | Поспдонъ                         |  |
|             | 13  | Сниз.           | Kapa              | Kopa                             |  |
| 22          | . 6 | · —             | Сарисдона         | Сарпедона                        |  |
| 23          | 4   | , сверх         | , убитъ           | Связанъ                          |  |
| . 25        | 5   | Сниз.           | древодилать       | древодплатель .                  |  |
| 32          | 8   | сверх.          | . Тринтоленъ      | Тривтолемъ                       |  |
| 36          | 5   | ·               | овналениюму       | означаемому                      |  |
| 49          | 15  |                 | изваяніе •        | изванія                          |  |
| 60          | 3   | сниз.           | ситшеніе          | сиятеніе                         |  |
| 73          | 2   |                 | виниая            | вникая .                         |  |
| <b>76</b>   | 11  | сверх.          | подтверждаемъ     | подтверждаетъ                    |  |
| 82          | 3   | сниз.           | сотвориль Я       | сотвориль л                      |  |
| 87          | 5   |                 | HMMH              | нами                             |  |
| 93          | 12  | сверх.          | приложитъ         | приложатъ                        |  |
| 95          | 10  |                 | оньбеополеко      | благопо <b>лучн<del>о</del>ю</b> |  |
| 122         | 4   | свиз.           |                   | демоновъ                         |  |
| 196         | 3   |                 | И еще: прежде     | И еще говорить Исаія: прежде     |  |
| 130         | 15  | сверх.          | Іерусалиль        | Іерусалимъ                       |  |
| 146         | 1   |                 | воды .            | ВОДЪ                             |  |
| 163         | 14  |                 | представляя       | представлай                      |  |
| 164         | 13  | -               | сказумое          | сказуемое                        |  |
| 169         |     | сниз.           | чаловтка          | человъка                         |  |
| 176         |     |                 | указать а         | указать на                       |  |
| 206         |     | сниэ.           |                   | нечествуетъ .                    |  |
| 219         |     |                 | желають           | желаете                          |  |
| 232         |     | сниз.           | OTP               | чтобы                            |  |
| 265         |     | сверх.          |                   | всемъ                            |  |
| 284         |     | сниз.           | Вускри            | Вусирп                           |  |
| 286         | 13  | · <del></del>   | <b>жив</b> таний  | имекэтиде                        |  |
| 297         | 4   | _               | много             | мвою                             |  |
| _           | 3   | _               | го <b>дуд</b> ари | государи                         |  |
| 387         | 1   | ; <del></del> - | отринуть          | отринутъ                         |  |
| 388         |     |                 | прожишлению       | оінэктичидп                      |  |
| 398         |     | сниз.           | за, трудъ-        | за трудъ,                        |  |
| 415         | 10  | _               | СТОЯТЬ            | стоять                           |  |

|         | DATE           | DUE    |                  |
|---------|----------------|--------|------------------|
| JUNO    | 2 200 <b>3</b> |        |                  |
|         |                |        |                  |
|         |                |        |                  |
|         |                | ,      |                  |
|         |                | SX TAN | )                |
|         |                | N. M.  |                  |
|         |                | 2      |                  |
|         |                | Ar.    |                  |
|         |                |        |                  |
|         |                | -      |                  |
|         |                |        |                  |
|         |                |        |                  |
|         |                |        | <del> </del>     |
|         |                |        | -                |
| GAYLORD |                | -      | PP NTED IN U.S.A |
| GAYLORD |                | 1      | PPINTED IN U.S.A |



08699143 36 VI CI

40.70

DEMCO

