

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

3 3433 06995555 1

Digitized by Google



Digitized by Google.

859.

2/8

# московскій сборникъ.

Изданіе К. П. Побтовоносцева.

Москва — 1896.

e alimineab

CHINEATAM MICHARUM)

Digitized by Google

# **LOCKOBCKIÑ CEOPHNK**B.

Usdanie K. A. Nosnebouacueba.

МОСКВА. Синодальная Типографія. 1896. THE NEW YORK
PUBLIC LIBRARY
660723

ASTOR, LENOX AND
TILD IN FOUNDA 11 S.
R 1913



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

|     | ·                                                              | Стр.         |
|-----|----------------------------------------------------------------|--------------|
| 1.  | Церковь и Государство. I. II. III. IV. V. VI                   | 1.           |
| 2.  | Новая демократія                                               | 25.          |
| 3.  | Великая ложь нашего времени. І. ІІ. ІІІ                        | 31.          |
| 4.  | Судъ присяжныхъ                                                | 53.          |
| 5.  | Печать. І. ІІ                                                  | <b>57</b> .  |
| 6.  | Народное просвъщение I. II                                     | 67.          |
| 7.  | Гербертъ Спенсеръ о народномъ воспитаніи                       | 77.          |
| 8.  | Законъ                                                         | 87.          |
| 9.  | Болъзни нашего времени. І. ІІ. III. IV. V. VI. VII. VIII. IX.  |              |
|     | X. XI. XII                                                     | <b>92</b> .  |
| 10. | Знаніе и дъло                                                  | 134.         |
| 11. | Bipa. I. II. III. IV. V. VI. VII                               | 137.         |
| 12. | Идеалы невърія. І. II. III                                     | 154.         |
| 13. | Новая въра и новые браки                                       | 171.         |
|     | Духовная жизнь. І. ІІ. III. IV. V                              |              |
| 15. | Церковь. I. II. III. IV. V.                                    | 196.         |
| 16. | Характеры. І. ІІ. ІІІ. IV. V. Власть и начальство.             | 225.         |
| 17. | Власть и начальство                                            | <b>247</b> . |
| 18. | Изъ Карлейля. І. Дътство. И. Простое правило жизни. ДИ. Воспи- |              |
|     | Tanie IV. //htm. V. Peturia                                    | 264.         |
| 19. | Гладстонъ объ основахъ въры и невъріж                          | 269.         |
| 20. | Лъда и лни                                                     | 281.         |



# Церковь и Государство.

## T.

Знаменательное явленіе нашего времени — борьба церковныхъ началъ съ государственными. Когда начинается борьба изъ-за началъ духовно-религіозныхъ, невозможно разсчитать, какими предълами она ограничится и какіе элементы вовлечетъ въ себя; до чего дойдетъ и гдв уляжется море страстей, взволнованное споромъ за убъжденія и върованія. Въ вопросахъ върованія народнаго государственной власти необходимо заявлять СВОИ ванія и установлять свои правила съ особливою осторожностью, чтобы не коснуться такихъ ощущеній и духовныхъ потребностей, къ которымъ не допускаетъ прикасаться самосознаніе массы народной. Какъ бы ни была громадна власть государственная, она утверждается-не на иномъ чемъ, какъ на единствъ духовнаго самосознанія между народомъ и правительствомъ, на въръ народной: власть подкапывается съ той минуты, какъ начинается раздвоеніе этого, на въръ основаннаго, сознанія. Народъ, въ единеніи съ государствомъ, много можетъ понести тягостей, много можетъ уступить и отдать государственной власти. Одного только государственная власть не въ правъ требовать, одного не отдадутъ—того, въ чемъ каждая върующая душа въ отдъльности, и всъ вмъстъ, полагаютъ основание духовнаго бытия своего и связываютъ себя съ въчностью. Есть такия глубины, до которыхъ государственная власть не можетъ и не должна касаться, чтобы не возмутить коренныхъ источниковъ върования въ душъ у всъхъ и каждаго.

Главнымъ источникомъ возникшихъ и грозящихъ еще усилиться недоразумъній между народомъ и правительствами служить искуственно создаваемая теорія отношеній между государствомъ и Церковью. Въ историческомъ ходъ событій на запад'в Европы, неразрывно связанныхъ съ развитіемъ римско-католической церкви, сложилось и вошло въ систему государственнаго устройства понятіе о Церкви, какъ объ учрежденіи духовно-политическомъ, со властью, которая, вступивъ въ противоположение съ государствомъ, преднриняла съ нимъ борьбу политическую; событіями этой борьбы занято все поле исторіи на западъ Европы. Изъ-за этого политического значенія Церкви отопло на задній планъ и померкло въ сознаніи государственномъ простое, истинное, природное понятіе о Церкви, какъ о собраніи христіанъ, органически связанныхъ единствомъ върованія въ союзъ богоучрежденный. Это понятіе таится, однако, въ глубинъ народнаго сознанія, соотвътствуя самой коренной и глубочайшей потребности души человъческой — потребности върованія и единенія въ въръ. Въ этомъ смысл'в Церковь, какъ общество върующихъ, не отдъляетъ и не можеть отдёлять себя оть государства, какъ общества соединеннаго въ гражданскій союзъ. До какого бы совершенства ни достигло въ умъ логическое построеніе отношеній, на раздпленіи основанныхъ, между государствомъ и Церковью, имъ не удовлетворится простое сознание въ массъ

върующаго народа. Удовлетворенъ можетъ быть умъ политическій, какъ наилучшею формою сдёлки, какъ совершеннъйшею философскою конструкціей понятій; но въ глубинъ духа, ощущающаго живую потребность въры и единства въры съ жизнію, это искуственное построеніе не отзывается истиною. Жизнь духовная ищеть и требуеть выше всего единства духовнаго, и въ немъ полагаетъ идеалъ бытія своего; а когда душ'в показывають этоть идеаль въ раздвоеніи, она не принимаетъ такого идеала и отвращается. Върованіе, по свойству своему безусловное, не терпитъ ничего условнаго въ своей идеальной конструкціи. Правда, что въ дъйствительности жизнь всъхъ и каждаго есть непрерывная исторія паденія и раздвоенія - печальнаго раздвоенія между идеей и дізломъ, между візрой и жизнью; но въ этой непрерывной борьбъ духъ человъческій держится въ равновъсіи не инымъ чъмъ, какъ върою въ идеальное, конечное единство, и дорожить такою върою, какъ первымъ и исконнымъ сокровищемъ бытія своего. Приведите человъка въ сознаніе этого раздвоенія: онъ никнетъ и смиряется мыслью. Покажите ему конецъ раздвоенія, къ которому стремится духъ-онъ поднимаетъ голову, сознаетъ себя живущимъ и стремится впередъ съ върою. - Но когда вы скажете ему, что жизнь сама по себь, а въра сама по себь, и это понятіе станете возводить въ теорію жизни, - душа не принимаетъ такого понятія, съ темъ же отвращеніемъ, съ какимъ встрвчаетъ мысль о конечномъ и решительномъ уничтоженіи бытія.

Возразять, можеть быть, что здѣсь дѣло идеть о личномъ вѣрованіи. Но личное вѣрованіе не отдѣляеть себя отъ вѣрованія церковнаго, такъ какъ существенная его потребность есть единеніе въ вѣрѣ, и этой потребности оно находить удовлетвореніе въ Церкви.

Въ Западной Европъ издавна продолжается борьба Церкви съ государствомъ и государства съ Церковью. Последнее слово этой борьбы еще не сказано - и каково будетъ оно, еще неизвъстно. Та и другая сторона мъряетъ свои силы и скликаетъ свои дружины. Государство опирается на силы интеллигенціи, Церковь опирается на върованіе народной массы и на сознаніе авторитета духовнаго. Нътъ сомнънія, что въ конечномъ результатъ побъда будетъ на той сторонь, на которой окажется дыйствительное объединеніе глубокаго, жизненнаго върованія. Государственной интеллигенціи предстоить во всякомъ случав трудная задача -- привлечь на свою сторону и соединить съ собою твердо-народное в рованіе. Но для того, чтобы привлечь върование и слиться съ нимъ, нужно показать въ себъ живую въру; одной интеллигенціи для этого недостаточно. Si vis me flere, dolendum est primum ipsi tibi. Народное върование чутко, и едва-ли можно обольстить его видомъ върованія или увлечь въ сдёлку върованій: живая въра не допускаетъ сдёлки, не признаетъ абсолютнаго господства разсудочной логики. Хотя къ върованію обыкновенно примъняется понятіе объ убъжденіяхъ, но убъжденіе разсудка нельзя смёшать съ убъжденіем выры, и сила умственная, сила интеллигенціи и мышленія весьма ошибается, если полагаетъ въ себъ самой все нужное для силы духовной, независимо отъ върованія, составляющаго самую сущность духовной силы.

Въ этомъ смѣшеніи понятій кроется для государства великая опасность въ борьбѣ съ Церковью. Когда, въ эпоху реформаціи, государственная власть въ Германіи становилась во главѣ движенія противъ старой церковной власти и вырабатывала новую организацію Церкви,—она обладала дъйствительною духовною силою върованія. Движеніе, къ ко-

торому присоединилась она, возникло въ массѣ народной, проникнутое глубокимъ, сосредоточеннымъ вѣрованіемъ: первые вожаки его, представляя въ себѣ высшую интеллигенцію тогдашняго общества, въ то же время горѣли огнемъ вѣры глубокой, объединявшей ихъ съ народомъ. Итакъ, въ этомъ движеніи сосредоточилась громадная духовная сила, которой должна была уступить, послѣ долголѣтней борьбы, вѣками утвердившаяся сила стараго закона.

Нынъ совсъмъ другія обстоятельства. Со стороны государства произошло разъединеніе между върованіемъ народнымъ и политическою конструкціей церковнаго отправленія, въ государственномъ сознаніи. Съ другой стороны, со стороны интеллигенціи, разъединеніе еще болье разительное между върованіемъ и научною конструкціей върованія. Богословская наука, не ограничиваясь первоначальною своею задачей — привесть въ сознаніе и обнять общимъ взглядомъ церковныя върованія, грозить уже поглотить въ себъ всякое върованіе, подчинивъ его безпощадному критическому анализу разума, какъ фактъ, какъ внѣшній предметъ изслѣдованія. Политическая наука построила строго выработанное ученіе о р'вшительномъ отд'вленіи Церкви и государства, ученіе, всл'ядствіе коего, по закону не допускающему двойственнаго разделенія центральныхъ силъ, Церковь непремънно оказывается на дълъ учреждениемъ подчиненнымъ государству. Вмъстъ съ тъмъ государство, какъ учрежденіе, въ политической идей своей является отришеннымъ всякаго впрованія и равнодушнымъ къ в рованію. Естественно, что съ этой точки зрвнія Церковь представляется не инымъ чъмъ, какъ учреждениемъ удовлетворяющимъ одной изъ признанныхъ государствомъ потребностей населенія потребности религіозной, и новъйшее государство обращается къ ней съ правомъ своей авторизаціи, своего надзора и

контроля, не заботясь объ върованіи. Для государства, какъ для верховнаго учрежденія политическаго, такая теорія привлекательна, потому что объщаеть ему полную автономію, рѣшительное устраненіе всякаго, даже духовнаго, противодъйствія, и упрощеніе всъхъ операцій церковной его политики. Но такія объщанія обманчивы. Этой теоріи, сочиненной въ кабинетъ министра и ученаго, народное върованіе не приметъ. Во всемъ, что относится до върованія, сознаніе народное успокоивается только на простомъ и цёльномъ представленіи, объемлющемъ душу, и отвращается отъ искуственно составленныхъ понятій, когда чуетъ въ нихъ ложь или разладъ съ истиною. Такъ, напримъръ, политическая теорія можеть удобно мириться съ оставленіемъ въ должности и на церковной канедръ пастора, или профессора на богословской каоедръ, который (явленіе, къ несчастію, ставшее уже обычнымъ въ Германіи) публично объявиль, что не въруеть въ Божество Спасителя; но совъсть народная никогда не пойметь такой конструкціи понятія о церковномъ пастыръ, и съ отвращениемъ назоветъ ее ложью. Печально и ненадежно будеть положение государственной власти, когда ея распоряжение и дъйствие по предметамъ, относящимся до въры -- совъсть народная привыкнетъ ставить въ ложь и причитать къ безвфрію.

## II.

Объ отдълении Церкви отъ государства прекрасно разсуждаетъ бывшій патеръ Гіацинтъ, читавшій по этому предмету публичныя лекціи въ Женевъ, весною 1873 года. Война на смерть съ Церковью—это мечта революціонной партіи,—по крайней мъръ тъхъ крайнихъ ея представите-

лей, которые въ политикъ ставятъ себя якобинцами, а въ области религіозныхъ идей распространяютъ безбожіе и матеріализмъ. Имъ служатъ орудіемъ— софизмъ и насиліе. Всъ уже потеряли къ нимъ довъріе повсюду; они слъпы и не въ силахъ вести борьбу, потому что все смъшиваютъ въ своемъ противникъ, ничего не различая, и преувеличиваютъ безъ мъры его значеніе.

Французская революція поставила себ'в цілью обновить общество; но обновить его можно было только приміненіем в гражданскому обществу христіанских началь. Возникла борьба между революціей и римскою теократіей, причем революція смітала римскую теократію съ католическою церковью, со вселенством, которое объемлеть всіхх вітрующих христіань, смітала съ Евангеліем и лицом Христа Спасителя. Итакъ война объявлена была не столько Риму, сколько царству Христову на земліт. Въ христіанствіт люди стали преслітавно самое религіозное чувство, которое слилось уже въ теченіе 2,000 літть нераздітьно съ христіанствомъ. Воть какого противника вызвали они на бой, вооружившись на него двоякимъ—низкимъ, опозореннымъ оружіемъ: сіткирою палача и живымъ словомъ софиста.

Католическая религія во Франціи была не въ доброй славѣ, благодаря аббатамъ-вольнодумцамъ, наполнявшимъ дворцовыя пріемныя, благодаря извѣстной легкости нравовъ тогдашняго общества. Вдругъ ее будятъ, поднимаютъ, влекутъ въ темницы. Во имя ея всходятъ на эшафотъ священники, дѣвы, поселяне, вмѣстѣ съ знатными дворянами, съ поэтами, съ государственными людьми—какъ было въ эпоху первыхъ цезарей. На ризахъ ея видна была кровь отъ Варооломеевской ночи, видны были слѣды родительскихъ и сиротскихъ слезъ, послѣ отмѣны Нантскаго эдикта; всѣ эти

слѣды вдругъ сгладились; ничего стало не видно за собственною ея кровью, за слѣдами собственныхъ ен слезъ. Вотъ почему, когда она послѣ того встала, то встала въ полномъ сіяніи славы, безъ всякихъ пятенъ. Это сіяніе приготовили для нея палачи ея.

Точно также действовали и софисты-философы. Они стали раскапывать вопросы, которые новъйшая наука объявляетъ недоступными для ръшенія; стали доискиваться въ таинствъ смерти, и увидъли въ немъ одну мечту и выдумку; стали углубляться въ происхождение человъчества и у колыбели его признали, вмёсто библейскаго Адама изъ земли созданнаго, какое-то невъдомое существо, медленно выдъляющееся изъ животной жизни, выраждающееся сперва въ обезьяну, потомъ въ человъка. И вотъ, поставивши этого человъка и у начала его, и у исхода, въ сплошную среду животной жизни, унизивъ его до предъловъ гніенія, они стали привътствовать его величіе: "Какъ ты великъ, человъкъ, въ атеизмъ и въ матеріализмъ, и въ свободъ самочинной, ничему не покоряющейся нравственности! Но посреди всего этого страннаго величія человъкъ этотъ оказался подавленъ грустью. Онъ утратилъ Бога, но сохраниль потребность религіи. Такъ ощутительна эта потребность, что возможна, мы видимъ, религія даже безъ Бога; таковъ буддизмъ -- религія, одушевляющая милліоны послівдователей. И въ самомъ дълъ, хотя бы и правда было,что первый человъкъ выродился изъ среды животной, -- что мнъ въ томъ? Въ книгъ Бытія указана еще грубъе матерія, изъ которой созданъ человъкъ — грязь и прахъ, персть земная. Какая бы ни была то матерія, — развъ въ ней, развъ въ оболочкъ — весь человъкъ? Онъ пріялъ отъ Создателя своего — живую душу, то дыханіе жизни религіозной и нравственной, отъ котораго не можетъ, когда бы и хотълъ, отдълаться. Вотъ, что не допустить его никогда отречься отъ христіанской религіи!

Пропов'ядуется отдівленіе Цервви отъ государства. Тутъ одни слова, но нътъ единой идеи, потому что подъ однимъ словомъ отделенія разуметь можно многое. Пусть опредълять сначала, въ чемъ оно заключается. Если дъло состоить въ болбе точномъ разграничении гражданскаго общества съ обществомъ религіознымъ, церковнымъ, духовнаго со свътскимъ, о прямомъ и искреннемъ размежеваніи, безъ хитростей и безъ насилія, - въ такомъ случав всв будутъ стоять за такое отдъленіе. Если, становясь на практическую почву, хотять, чтобы государство отказалось отъ права поставлять пастырей Церкви и отъ обязанности содержать ихъ, -- это будетъ идеальное состояніе, къ которому желательно перейти, которое нужно подготовлять къ осуществленію при благопріятныхъ обстоятельствахъ и въ законной формъ. Когда вопросъ этотъ созръетъ, государство, если захочетъ такъ решить его, обязано возвратить кому следуетъ право выбора настырей и епископовъ; въ такомъ случав нельзя уже будеть отдавать папв то, что принадлежитъ клиру и народу по праву историческому и апостольскому. Государство, въ сущности, только держитъ за собою это право, но оно не ему принадлежитъ.

Но говорять, что отдѣленіе надо разумѣть въ иномъ, обширнѣйшемъ смыслѣ. Умные, ученые люди опредѣляютъ его такъ: государству не должно быть дѣла до Церкви, и Церкви—до государства, итакъ человѣчество должно вращаться въ двухъ обширныхъ сферахъ, такъ что въ одной сферѣ будетъ пребывать тѣло, а въ другой—духъ человѣчества, и между обѣими сферами будетъ пространство такое же, какое между небомъ и землею. Но развѣ это возможно? Тѣло нельзя отдѣлить отъ духа; и духъ и тѣло живутъ единою жизнью.

Можно ли ожидать, чтобы Церковь-не говорю уже католическая, а церковь какая бы то ни была-согласилась устранить изъ сознанія своего гражданское общество, семейное общество, человъческое общество - все то, что разумъется въ словъ: государство? Съ которыхъ поръ положено, что Церковь существуеть для того, чтобы образовывать аскетовъ, наполнять монастыри и выказывать въ храмахъ поэзію своихъ обрядовъ и процессій? Нѣтъ, все это — лишь малая часть той деятельности, которую Церковь ставить себе целью. Ей указано иное званіе: научите вся языки. Вотъ ен діло. Ей предстоитъ образовывать на землъ людей для того, чтобы люди, среди земного града и земной семьи, содълались не совсъмъ недостойными вступить въ градъ небесный и въ небесное общеніе. При рожденіи, при бракъ, при смерти, въ самые главные моменты бытія человъческаго, Церковь является съ тремя торжественными таинствами, - а говорятъ, что ей нътъ дъла до семейства! На нее возложено внушить народу уваженіе къ закону и къ властямъ, внушить власти уваженіе къ свободі человіческой, — а говорять, что ей ність дѣла до общества!

Нътъ, — нравственное начало единое. Оно не можетъ двоиться, такъ чтобы одно было нравственное ученіе частное, другое общественное; одно — свътское, другое — духовное. Единое нравственное начало объемлетъ всъ отношенія — частныя, домашнія, политическія, и Церковь, хранящая сознаніе своего достоинства, никогда не откажется отъ своего законнаго вліянія, въ вопросахъ, относящихся и до семьи, и до гражданскаго общества. Итакъ, требуя отъ Церкви, чтобы ей дъла не было до гражданскаго общества, ей придаютъ лишь новую силу.

Говорятъ: государству нътъ дъла до Церкви. Подъ первоначальнымъ семейственнымъ устройствомъ образовалось

гражданское общество и каждаго начальника семьи сдълало гражданиномъ; въ ту пору общество върующихъ не отличалось еще отъ семьи, отъ целаго народа. Съ теченіемъ времени усовершилось устройство гражданскаго общества и основалось вселенское христіанство, объемлющее въ себъ и семейства, и народы. Какъ сказать теперь отцу, гражданину: ты самъ по себъ, а Церковь сама по себъ? На бъду и отецъ, и гражданинъ уже давно сами себъ это сказали. Отецъ сталъ равнодушенъ къ религіозному сознанію и направленію въ семейной средъ своей. У него нътъ отвъта, когда жена обращается къ нему съ своими сомнъніями, когда его ребенокъ въ дътской простотъ спрашиваетъ: что такое Богъ? И отчего ты Ему не молишься? И что такое смерть, которая ко всемъ приходитъ и детей уносить? Когда отцу ответить нечего на эти вопросы, какъ отвъчаетъ на нихъ самъ ребенокъ въ умъ своемъ? И если у отца найдется отвътъ, въ немъ слышится ребенку какая-то сказка, -- а не слышится голось живой въры, той въры, за которую умереть готовъ человъкъ. И вотъ, изъ ребенка выходитъ такой же скептикъ, какимъ быль отець, или суевъръ, на подобіе матери или ея духовника-патера. Вотъ какъ отражается въ семействъ раздъленіе государства съ Церковью, и на мъсто отца вводится въ домъ священникъ, извиъ пришедшій, въ качествъ духовнаго руководителя, владыка совъсти, подъ видомъ учителя. Виноваты и священники, безъ сомнънія, -- но еще виновнъе сами отцы, потому что они допустили священника стать у домашняго очага на ихъ мъсто. Когда такъ, пусть не дивятся граждане и гражданскія власти, если когда-нибудь возведенное ими зданіе рухнеть и ихъ задавить обломками. Воть куда ведеть отлучение государства отъ сознанія Церкви!

## III.

Когда въ началѣ 40-хъ годовъ Прусскому Королю донесено было, что нѣкоторые Берлинскіе жители вышли изъ христіанской Церкви, онъ удивился и спросилъ съ улыбкой: къ какой же церкви хотятъ они причислиться? Этотъ вопросъ потерялъ уже нынче на западѣ Европы всякое значеніе. Въ то время казалось—кто выходитъ изъ христіанской Церкви, точно оставляетъ твердую почву и виситъ гдѣ то на воздухѣ. Нынче это уже не воздухъ, а твердая почва — быть безъ всякой религіи.

Когда бы вто въ средніе въка объявиль, что онъ отрекается отъ всякой въры, его сочли бы за безумца, и притомъ столь отвратительнаго и опаснаго, что предали бы его сожженію.

Въ то время не было мъста гражданину невърующему, но могли быть върующе, лишенные правъ гражданства — бродяги, безправные люди, коимъ государство отказывало въ законной защитъ, такъ что имъ приходилось ставить себя подъ защиту феодальнаго владъльца, одного изъ тъхъ могущественныхъ вассаловъ, которые, не подчиняясь государственной власти, могли вступать въ борьбу со своимъ феодальнымъ владыкою.

Въ наше время кто рѣшился бы объявить себя свободнымъ отъ государственной власти, не платить податей, не несть воинской повинности, никого не слушать и не подчиняться никому, быть самому себѣ государствомъ, — такого человѣка объявили бы безумцемъ, — какимъ считался безвѣрный въ средніе вѣка, только не предали бы его сожженію, но принудили бы его или подчиниться государству или уходить изъ государства вонъ. Онъ ушелъ бы въ другое государство,

гдѣ бы также или привели бы его въ послушаніе или выгнали вонъ.

Стало быть: нын'в можемъ мы свободно уклониться отъ религіи и отъ Церкви, но отъ государства уклониться не можемъ. Государство обезпечиваетъ намъ полноту общественной жизни, а Церковь уже не господствуетъ надъ общественною жизнью такъ, какъ прежде господствовала. Наше время отличается стремленіемъ привлечь всѣ отношенія къ государственной власти; а когда бы Церковь хотя на половину того предприняла привлечь къ себѣ общественныя отношенія, она встрѣтила бы со всѣхъ сторонъ препятствія и противодѣйствія.

Не взирая на всякія свободы, повсем'єстно провозглашаемыя, мы стремимся во всемъ подъ власть государства. Мы требуемъ законовъ, мъръ правительства для всякаго значительнаго проявленія нашей общественной жизни; многіе формально требуютъ сосредоточенія и единообразнаго устройства индивидуальной жизни посредствомъ государства. Чуть у кого жметъ сапогъ на ногъ, -- слышишь крикъ -- государство должно вступиться; гдъ двое трое жалуются на тяготу, шлется жалоба, просьба въ правительству. Въ прежнее время обращались бы можетъ быть къ Церкви. Мысль, что вся частная жизнь должна поглощаться въ общественной, а вся общественная жизнь должна сосредоточиваться въ государствъ и быть управляема государствомъ, это главная движущая идея соціализма, а какъ эта мысль въ ясномъ или неясномъ представленіи угнъздилась даже въ самыхъ кръпкихъ умахъ, то и самый простой заурядный человъкъ безсознательно чъмъ нибудь пріобщается къ соціалистамъ.

Нельзя не признать, что изм'внилось и самое отношеніе Церкви къ обществу в'врующихъ, составляющему союзъ церковный. Нын'в и они не могли бы примириться съ возстановленіемъ старинныхъ отношеній Церкви къ ея чадамъ, со вмѣшательствомъ ея въ частную и семейную жизнь, въ общественный бытъ и въ политику и въ экономію общества. Государство издаетъ нынѣ законъ за закономъ: Церкви нынѣ не приходится не только объявлять новые догматы, но и настаивать столь же формально и строго, какъ прежде, на истолкованіи и примѣненіи своихъ ученій.

Итакъ, повидимому, безсильна стала Церковь, въ сравненіи съ возрастающимъ до громадныхъ размѣровъ могуществомъ государства. Однако на дѣлѣ не то выходитъ, ибо Церковь опирается на духовныя силы въ народѣ. (Риль).

# IV.

Самая древняя и самая извъстная система отношеній между Церковью и государствомъ есть система установленной или государственной церкви. Государство признаетъ одно въроисповъдание изъ числа всъхъ истиннымъ въроисповъданіемъ и одну церковь исключительно поддерживаетъ и покровительствуеть, къ предосужденію всёхъ остальныхъ церквей и въроисповъданій. Это предосужденіе означаетъ вообще, что всв остальныя церкви не признаются истинными или вполнъ истинными; но практически выражается оно въ неодинаковой формъ, со множествомъ разнообразныхъ оттънковъ, и отъ непризнанія и отчужденія доходить иногда до преслѣдованія. Во всякомъ случаѣ, при дѣйствіи этой системы чужія испов'єданія подвергаются н'єкоторому, бол'є или менъе значительному умаленію въ чести, въ правъ и преимуществъ, сравнительно со своимъ, съ господствующимъ исповъданіемъ. Государство не можетъ быть представителемъ однихъ матеріальныхъ интересовъ общества; въ такомъ слу-

чав оно само себя лишило бы духовной силы и отрвшилось бы отъ духовнаго единенія съ народомъ. Государство тёмъ сильнъе и тъмъ болъе имъетъ значенія, чъмъ явственнъе въ немъ обозначается представительство духовное. Только подъ этимъ условіемъ поддерживается и укръпляется въ средъ народной и въ гражданской жизни чувство законности, уваженіе къ закону и довъріе къ государственной власти. Ни начало цълости государственной или государственнаго блага, государственной пользы, ни даже начало нравственное — сами по себъ недостаточны къ утвержденію прочной связи между народомъ и государственною властью; и нравственное начало неустойчиво, непрочно, лишено основного корня, когда отръшается отъ религіозной санкціи. Этой центральной, собирательной силы безъ сомнънія лишено будетъ такое государство, которое, во имя безпристрастнаго отношенія ко всёмъ върованіямъ, само отрекается отъ всякаго върованія — какого бы то ни было. Довъріе массы народа къ правителямъ основано на въръ, т.-е. не только на единовъріи народа съ правительствомъ, но и на простой увъренности въ томъ, что правительство имбетъ вбру и по вбрб дбйствуетъ. Поэтому, даже язычники и магометане больше имфють довфрія и уваженія къ такому правительству, которое стоитъ на твердыхъ началахъ върованія - какого бы то ни было, нежели къ правительству, которое не признаетъ своей въры и ко всъмъ върованіямъ относится одинаково.

Таково неоспоримое преимущество этой системы. Но съ теченіемъ вѣковъ измѣнились обстоятельства, при коихъ эта система получила свое начало и возникли новыя обстоятельства, при коихъ ея дѣйствіе стало затруднительнѣе прежняго. Въ ту пору, когда заложены были первыя основанія европейской цивилизаціи и политики, христіанское государство было крѣпко цѣльнымъ и неразрывнымъ союзомъ

съ единою христіанскою Церковью. Потомъ, въ средѣ самой христіанской Церкви первоначальное единство разбилось на многообразные толки и разновѣрія, изъ коихъ каждое стало присвоивать себѣ значеніе единаго истиннаго ученія и единой истинной Церкви. Такимъ образомъ, государству пришлось имѣть передъ собою нѣсколько разновѣрныхъ ученій, между коими распредѣлилась по времени масса народная. Съ нарушеніемъ единства и цѣльности въ вѣрованіи можетъ настать такая пора, когда господствующая Церковь, поддерживаемая государствомъ, оказывается церковью незначительнаго меньшинства, и сама ослабѣваетъ въ сочувствіи или вовсе лишается сочувствія массы народной. Тогда могутъ наступить важныя затрудненія въ опредѣленіи отношеній между государствомъ съ его Церковью и церквами, къ коимъ принадлежитъ народное большинство.

## $\mathbf{V}$ .

Съ конца 18 столътія начинается на Западъ Европы повороть отъ старой системы къ системъ уравненія христіанскихъ исповъданій въ государствъ, съ устраненіемъ однако отъ этого равенства сектантовъ и евреевъ. Государство признаетъ христіанство за существенное основаніе бытія своего и общественнаго благоустройства, и принадлежность къ той или другой церкви, къ тому или иному върованію—обязательною для каждаго гражданина.

Съ 1848 года измъняется существенно это отношеніе государства къ Церкви: нахлынувшія волны либерализма прорывають старую плотину и угрожають ниспровергнуть древнія основы христіанской государственности. Провозглашается—освобожденіе государства отъ Церкви—до Церкви

ему дъла нътъ. Провозглашается и отръшение Церкви отъ государства: всякій воленъ в ровать какъ угодно или-ни во что не въровать. Символомъ этой доктрины служатъ основныя начала (Grundrechte), провозглашенныя Франкфуртскимъ Парламентомъ 1848/9 года. Хотя они и перестали вскоръ считаться дъйствующимъ законодательствомъ, но послужили и служать донынъ идеаломъ для проведенія либеральныхъ началъ въ новъйшія законодательства Западной Европы. Сообразно съ ними образуется оно нынъ повсюду. Политическія и гражданскія права отрѣшаются отъ върованія и отъ принадлежности къ той или иной церкви и сектв. Государство никого не спрашиваеть о въръ. Отъ Церкви отрѣшается и заключеніе брака и веденіе актовъ гражданскаго состоянія. Провозглашается полная свобода смізшанныхъ браковъ, а церковное начало неразрывности брака нарушается облегченіемъ развода, отрѣшеннаго отъ судовъ церковныхъ.

Въ виду всѣхъ этихъ измѣненій, — достигающихъ въ нынѣшней оффиціальной Франціи до отрицанія вѣры и до насилія надъ церковнымъ вѣрованіемъ, позволительно спросить: можно ли новѣйшее государство признать государствомъ христіанскимъ? Но здѣсь открывается та же непослѣдовательность, какую видимъ въ отдѣльномъ лицѣ, когда оно, отрекшись отъ христіанства, въ то же время ведетъ жизнь, въ которой отражаются всѣ христіанскія начала. Подобно тому видимъ, что и новѣйшее государство — отрекаясь отъ органическаго союза съ христіанскою Церковью, не можетъ обойтись безъ формъ и обрядовъ, предполагающихъ христіанское вѣрованіе. Церкви со своими служителями получаютъ содержаніе изъ государственнаго бюджета, общественныя учрежденія, военные полки снабжаются духовными наставниками, христіанскіе праздники удерживаютъ значеніе праздники удерживають значеніе праздники удерживаютъ значеніе праздники удерживають значення праздники удерживають значення праздники удерживають значення праздники удержива

ВЪ службѣ государственной, въ гражданскихъ; никовъ судахъ присяга сохраняетъ свою обязательную силу. Въ Германіи нътъ уже государственной Церкви, однако главъ государственной власти принадлежитъ верховенство (Kirchenhoheit) въ церкви Евангелической, и государству въ парламентъ и во всъхъ дълахъ общественныхъ приходится считаться съ партіями того или иного вфроисповфданія. Въ Англіи, при уравненіи въроисповъданій на либеральныхъ началахъ, не только король, но и важнъйшіе государственные сановники должны обязательно принадлежать къ Англиканской церкви. Сфвероамериканскій союзъ есть страна религіознаго равенства. Ко всякой отдівльной церкви, ко всякому религіозному обществу государство относится не иначе какъ къ частной корпораціи. Въ школахъ, завъдываемыхъ государствомъ, не допускается обучение Закону Божію и обязательное чтеніе Библіи. И при всемъ томъ конгрессъ открываеть свои засъданія молитвою, при участій духовнаго лица. Духовныя лица содержатся государствомъ при арміи и флотъ. Президенть объявляеть отъ времени до времени установленные дни благодарственные и покаянные. Святость воскреснаго дня охраняется строгимъ закономъ. Въ нѣкоторыхъ штатахъ установлены строгія наказанія за божбу и богохуденіе.

Не слъдуетъ ли изъ этого, что государство безвърное есть не что иное, какъ утопія невозможная къ осуществленію, ибо безвъріе есть прямое отрицаніе государства. Религія, и именно христіанство, есть духовная основа всякаго права въ государственномъ и гражданскомъ быту и всякой истинной культуры. Вотъ почему мы видимъ, что политическія партіи самыя враждебныя общественному порядку, партіи радикально отрицающія государство, провозглашаютъ впереди всего, что религія есть одно лишь личное, частное дъло, одинъ лишь личный и частный интересъ.

# VI.

Система "свободной церкви въ свободномъ государствъ" основана, покуда, на отвлеченныхъ началахъ, теоретически; въ основаніе ся положено не начало въры, а начало религіознаго индифферентизма, или равнодушія къ въръ, и она поставлена въ необходимую связь съ ученіями, пропов'ядующими неръдко не терпимость и уважение къ въръ, но явное или подразумъваемое пренебрежение къ въръ, какъ къ пройденному моменту психического развитія въ жизни личной и національной. Въ отвлеченномъ построеніи этой системы, составляющей плодъ новъйшаго раціонализма, Церковь представляется тоже отвлеченно построеннымъ политическимъ учрежденіемъ, съ извістною цілью, или частнымъ обществомъ для извъстной цъли устроеннымъ, подобно другимъ, признаннымъ въ государствъ, корпораціямъ. Сознаніе этой самой цъли представляется тоже отвлеченнымъ, ибо на немъ отражаются многообразные оттынки связанных съ тымь или другимъ ученіемъ представленій о въръ, начиная съ отвлеченнаго уваженія къ въръ какъ къ высшему моменту психической жизни до фанатического презрѣнія къ вѣрованію, какъ къ низшему моменту и къ началу вреда и разложенія. Такимъ образомъ, въ самомъ построеніи этой системы съ перваго взгляда оказывается двойственность и основныхъ началъ и представленій.

Что можетъ выйти изъ этой системы на практикъ это выяснится опытомъ въковъ и поколъній. Покуда мы имъемъ передъ собою опытъ—почти ничтожный, если сравнить его съ опытомъ многихъ въковъ, въ теченіе коихъ первая система дъйствовала и дъйствуетъ. Но не трудно предвидъть заранъе, что дъйствіе новой системы не можетъ быть послъдовательно, такъ какъ она не согласуется съ первыми

потребностями и условіями челов вческой природы, какъ бы категорически ни выводилось отвлеченнымъ ученіемъ правило: "всъ церкви и всъ върованія равны; все равно, что одна въра, что другая", - съ этимъ положеніемъ, въ дъйствительности, для себя лично, не можетъ согласиться безусловно ни одна душа, хранящая въ глубинъ своей и испытывающая потребность въры. Такая душа непремънно отвътить себъ: "Да, всв въры равны, но моя въра для меня лучше всъхъ". Положимъ, что сегодня провозглашено будетъ въ государствъ самое строгое и точное уравнение всъхъ церквей и върованій передъ закономъ. Завтра же окажутся признаки, по которымъ можно будетъ заключить, что относительная сила върованій совстить не равная; пройдеть 30, 50 льть со времени законнаго уравненія церквей — и тогда обнаружится на самомъ дёлё, можетъ быть, слишкомъ неожиданно для отвлеченнаго представленія, что въ числъ церквей есть одна, которая въ сущности пользуется преобладающимъ вліяніемъ и господствуетъ надъ умами и решеніями, - или потому, что она ближе въ церковной истинъ, или потому, что ученіемъ или обрядами болбе соотвітственна съ народнымъ характеромъ, или потому, что организація ея и дисциплина совершеннъе и даетъ ей болъе способовъ къ систематической дъятельности, или потому, что въ средъ ея возникло болъе живыхъ и твердыхъ върою дъятелей. Примъровъ этому есть уже немало. Великобританскимъ законодательствомъ установлено уравненіе церквей въ Ирландіи. Но развів изъ этого следуеть, что церкви равны? Въ сущности, римско-католическая церковь, именно съ минуты законнаго уравненія, получила полную возможность распространять и утверждать во всей странъ свое преобладающее вліяніе не только на отдъльные умы, но на всъ политическія учрежденія въ странъ-на суды, на администрацію, на школы.

Съверо-американскій Союзъ поставилъ основнымъ условіемъ своего устройства — не имъть никакого дъла до въры. Последствіемъ такого юридическаго состоянія выходить на преобладающею церковью ВЪ Соединенныхъ Штатахъ становится мало-по-малу римское католичество. Въ Съверной Америкъ пользуется оно такою свободою преобладанія, какой не имъетъ ни въ одномъ европейскомъ государствъ. Не стъсняясь никакимъ отношениемъ къ государству, не подвергаясь никакому контролю, папа распредъляеть въ Съверной Америкъ епархіи, назначаеть епископовъ, основываетъ во множествъ духовные ордена и монастыри, окидываетъ всю территорію мало-по-малу частою сътью церковныхъ агентовъ и учрежденій. Захватывая подъ свое вліяніе массы католиковъ, ежегодно увеличивающіяся съ прибытіемъ новыхъ эмигрантовъ, папство считаетъ уже нынъ своею — цёлую четверть всего населенія, въ виду отдёльныхъ трехъ четвертей разбитыхъ на множество сектъ и толковъ. Католическая церковь, пользуясь всёми средствами обходить законъ, умножила свои недвижимыя имущества до громадныхъ размъровъ. Въ ея рукахъ и подъ ея вліяніемъ состоять уже во многихъ штатахъ цълыя управленія, политическаго свойства. Въ иныхъ большихъ городахъ все городское управленіе зависить исключительно отъ католиковъ. Католическая церковь располагаетъ милліонами голосовъ въ такомъ государствъ, гдъ отъ счета голосовъ зависитъ все направленіе внъшней и внутренней политики. Ко всъмъ этимъ явленіямъ государство относится покуда равнодушно, съ высоты своего принципа уравненія церквей и религіознаго равнодушія. Но последующія событія покажуть, долго ли можеть устоять и въ Съверо-американскомъ Союзъ новая, излюбленная теорія.

Защитники ея говорять еще покуда: что за дѣло государству до неравенствъ, возникающихъ не въ силу привиллегій

или законныхъ ограниченій, а вслідствіе внутренней силы или внутренняго безсилія каждой корпораціи? Законъ не можетъ предупредить такого неравенства.

Но это значить обходить затрудненіе, разрѣшая его лишь въ теоріи. На бумагъ возможно все примирить, все привесть въ стройную систему. На бумагъ можно отличить онредѣленною чертою и разграничить область политической дъятельности отъ духовно-нравственной. На самомъ дълъ не то. Людей невозможно считать только умственными машинами, располагая ими такъ, какъ располагаетъ полководецъ массами солдать, когда составляеть плань баталіи. Всякій человъкъ вмъщаетъ въ себъ міръ духовно-нравственной жизни; изъ этого міра выходять побужденія, опредъляющія его д'ятельность во всъхъ сферахъ жизни, а главное, центральное изъ побужденій проистекаеть отъ въры, отъ убъжденія въ истинъ. Только теорія, отръшенная отъ жизни, или не хотящая знать ея, можетъ удовольствоваться ироническимъ вопросомъ: что есть истина? У всъхъ и у каждаго вопросъ этотъ стоитъ въ душъ основнымъ, серьезнъйшимъ вопросомъ цилой жизни, требуя не отрицательнаю, а положительнаго отвъта.

И такъ, свободное государство можетъ положить, что ему нътъ дъла до свободной церкви; только свободная церковь, если она подлинно основана на върованіи, не приметъ этого положенія и не станетъ въ равнодушное отношеніе къ свободному государству. Церковь не можетъ отказаться отъ своего вліянія на жизнь гражданскую и общественную; и чъмъ она дъятельнъе, чъмъ болье ощущаетъ въ себъ внутренней, дъйственной силы, тъмъ менъе возможно для нея равнодушное отношеніе къ государству. Такого отношенія Церковь не приметъ, если вмъстъ съ тъмъ не отречется отъ своего божественнаго призванія, если хранитъ въру въ него

и сознаніе долга, съ нимъ связаннаго. На Церкви лежитъ долгъ учительства и наставленія, Церкви принадлежитъ совершеніе таинствъ и обрядовъ, изъ коихъ нѣкоторые соединяются съ важнъйшими актами и гражданской жизни. Въ этой своей дъятельности Церковь, по необходимости, безпрестанно входить въ сопривосновение съ общественною и гражданскою жизнью (не говоря о другихъ случаяхъ, достаточно указать на вопросы брака и воспитанія). Итакъ, въ государство, отдъляя себя отъ Церкви, той мёрё, какъ предоставляетъ своему въдънію исключительно гражданскую часть всёхъ такихъ дёлъ и устраняетъ отъ себя вёдёніе духовпо-нравственной ихъ части, Церковь по необходимости вступитъ въ отправленіе, покинутое государствомъ, и, въ отдёленіи отъ него, завладёеть мало-по-малу вполн'в и исключительно темъ духовно-нравственнымъ вліяніемъ, которое и для государства составляеть необходимую, действительную силу. За государствомъ останется только сила матеріальная и, можетъ быть, еще разсудочная, но и той и другой недостаточно, когда съ ними не соединяется сила въры. Итакъ, мало-по-малу, вмъсто воображаемаго уравненія отправленій государства и Церкви въ политическомъ союзъ, окажется неравенство и противоположеніе. Состояніе, во всякомъ случав, ненормальное, которое должно привести или къ двиствительному преобладанію Церкви надъ преобладающимъ, повидимому, государствомъ, или къ революціи.

Вотъ какія дъйствительныя опасности скрываетъ въ себъ прославляемая либералами-теоретиками система ръшительнаго отдъленія Церкви отъ государства. Система господствующей или установленной церкви имъетъ много недостатковъ, соединена со множествомъ неудобствъ и затрудненій, не исключаетъ возможности столкновеній и борьбы. Но напрасно полагаютъ, что она отжила уже свое время, и что

формула Кавура одна даетъ ключъ къ разръшенію всъхъ трудностей труднъйшаго изъ вопросовъ. Формула Кавура есть плодъ политическаго доктринерства, которому вопросы въры представляются только политическими вопросами объ уравновъшеніи правъ. Въ ней нътъ глубины духовнаго въдънія, какъ не было ея въ другой знаменитой политической формуль: свободы, равенства и братства, донынь тяготыющей надъ легковърными умами роковымъ бременемъ. И здъсь, также какъ тамъ, страстные провозвъстники свободы ошибаются, полагая свободу въ равенство. Или еще мало было горькихъ опытовъ къ подтвержденію того, что свобода не зависить отъ равенства, и что равенство совсемъ не свобода? Такимъ же заблужденіемъ было бы предположить, что въ уравненіи церквей и върованій передъ государствомъ состоить и отъ уравненія зависить самая свобода в'врованія. Вся исторія последняго времени доказываеть, что и здесь свобода и равенство не одно и то же, и что свобода совствиъ не зависить отъ равенства.





# Новая демократія.

Ī.

Что такое свобода, изъ-за которой такъ волнуются умы въ наше время, столько совершается безумныхъ дёлъ, столько говорится безумныхъ рвчей и народъ такъ бъдствуетъ? Свобода, въ смыслъ демократическомъ, есть право власти политической, или, иначе сказать, право участвовать въ правленіи государствомъ. Это стремленіе всёхъ и каждаго къ участію въ правленіи не находить себъ до сихъ поръ върнаго исхода и твердыхъ границъ, но постоянно расширяется, и про него можно сказать, что сказано древнимъ поэтомъ про водянуюбользнь: "crescit indulgens sibi". Расширяя свое основаніе, новъйшая демократія ставить ближайшею себъ цълью всеобщую подачу голосовъ --- вотъ роковое заблужденіе, одно изъ самыхъ поразительныхъ въ исторіи человічества. Политическая власть, которой такъ страстно добивается демократія, раздробляется въ этой формъ на множество частицъ, и достояніемъ каждаго гражданина становится безконечно малая доля этого права. Что онъ съ нею сделаетъ, куда употребитъ ее? Въ результатъ несомивнио оказывается, что въ достиженіи этой цели демократія оболживила свою священную формулу свободы, нераздъльно соединенной съ равенствомъ. Оказывается, что съ этимъ, повидимому, уравновъщеннымъ распределеніемъ свободы между всёми и каждымъ соединяется полнъйшее нарушение равенства, или сущее неравенство. Каждый голосъ, представляя собою ничтожный фрагментъ силы, самъ по себъ ничего не значитъ; относительное значеніе можеть имёть только нівкоторое число, или группа голосовъ. Происходитъ явленіе, подобное тому, что бываетъ въ собраніи безыменныхъ или акціонерныхъ обществъ. Единицы сами по себъ безсильны; но тоть, кто съумъеть прибрать въ себъ самое большое количество этихъ фрагментовъ силы, становится господиномъ силы, следовательно господиномъ правленія и ръшителемъ воли. Въ чемъ же, спрашивается, дъйствительное преимущество демократіи передъ другими формами правленія? Повсюду, кто оказывается сильнье, тотъ и становится господиномъ правленія: въ одномъ случавсчастливый и ръшительный генераль, въ другомъ-монархъ или администраторъ-съ уменьемъ, ловкостью, съ яснымъ планомъ действія, съ непреклонною волей. При демократическомъ образв правленія, правителями становятся ловкіе подбиратели голосовъ, съ своими стороннивами, механики, искусно орудующіе закулисными пружинами, которыя приводять въ движеніе куколъ на аренъ демократическихъ выборовъ. Люди этого рода выступають съ громкими рѣчами о равенствъ, но въ сущности любой деспотъ или военный диктаторъ въ такомъ-же, какъ и они, отношеніи господства къ гражданамъ, составляющимъ народъ. Расширеніе правъ на участіе въ выборахъ демократія считаетъ прогрессомъ, завоеваніемъ свободы; по демократической теоріи выходить, что чімь большее множество людей призывается къ участію въ политическомъ правъ, тъмъ болъе въроятность, что всп воспользуются этимъ правомъ въ интересъ общаго блага для вспах, и для утвержденія всеобщей свободы. Опыть доказываеть совсъмъ противное. Исторія свидътельствуетъ, что самыя существенныя, плодотворныя для народа и прочныя м'тры и преобразованія исходили -- отъ центральной воли государственныхъ людей или отъ меньшинства, просвътленнаго высокою идеей и глубокимъ знаніемъ; напротивъ того, съ расширеніемъ выборнаго начала происходило приниженіе государственной мысли и вульгаризація мнінія въ массь избирателей; что расширеніе это-въ большихъ государствахъ-или вводилось съ тайными цёлями сосредоточенія власти, или само собою приводило къ диктатуръ. Во Франціи всеобщая подача голосовъ отменена была въ конце прошлаго столетія съ прекращеніемъ террора; а послѣ того возстановляема была дважды для того, чтобы утвердить на ней-самовластіе двухъ Наполеоновъ. Въ Германіи введеніе общей подачи голосовъ имъло несомнънною цълью-утвердить центральную власть знаменитаго правителя, пріобрътшаго себъ великую популярность громадными успёхами своей политики... Что будетъ послѣ него, одному Богу извѣстно.

Игра въ собираніе голосовъ подъ знаменемъ демократіи составляетъ въ наше время обыкновенное явленіе во всѣхъ почти Европейскихъ государствахъ—и передъ всѣми, кажется, обнаружилась ложь ея; однако никто не смѣетъ явно возстать противъ этой лжи. Несчастный народъ несетъ тяготу; а газеты—глашатаи мнимаго общественнаго мнѣнія—заглушаютъ вопль народный своимъ кликомъ: "велика Артемида Ефесская"! Но для непредубѣжденнаго ума ясно, что вся эта игра не что иное, какъ борьба и свалка партій и подтасовываніе чиселъ и именъ. Голоса,—сами по себѣ ничтожныя единицы,—получаютъ цѣну въ рукахъ ловкихъ агентовъ. Цѣнность ихъ реализируется разными способами, и прежде всего подкупомъ—въ самыхъ разнообразныхъ ви-

дахъ—отъ мелочныхъ подачекъ деньгами и вещами до раздачи прибыльныхъ мѣстъ въ акцизѣ, финансовомъ управленіи и въ администраціи. Образуется мало-по-малу цѣлый контингентъ избирателей, привыкшихъ жить продажей голосовъ своихъ или своей агентуры. Доходитъ до того,—какъ напримѣръ во Франціи, что серьезные граждане, благоразумные и трудолюбивые, въ громадномъ количествѣ вовсе уклоняются отъ выборовъ, чувствуя совершенную невозможность бороться съ шайкою политическихъ агентовъ. На ряду съ подкупомъ пускаются въ ходъ насилія и угрозы, организуется выборный терроръ, посредствомъ коего шайка проводитъ насильно своего кандидата:—извѣстны бурныя картины выборныхъ митинговъ, на коихъ пускается въ ходъ оружіе, и на полѣ битвы остаются убитые и раненые.

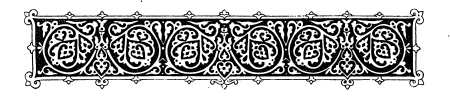
Организація партій и подкупт — вотъ два могучія средства, которыя употребляются съ такимъ успъхомъ для орудованія массами избирателей, им'єющими голосъ въ политической жизни. Средства эти не новыя. Еще Оукидидъ описываетъ ръзкими чертами дъйствіе этихъ средствъ въ древнихъ греческихъ республикахъ. Исторія Римской республики представляетъ поистинъ чудовищные примъры подкупа, составлявшаго обычное орудіе партій при выборахъ. Но въ наше время изобрътено еще новое средство тасовать массы для политическихъ цълей и соединять множество людей въ случайные союзы, возбуждая между ними мнимое согласіе мнъній. Это средство, которое можно приравнять къ политическому передергиванію, состоить въ искуствъ быстраго и ловкаго обобщенія идей, составленія фразъ и формуль, бросаемыхъ въ публику съ крайнею самоувъренностью горячаго убъжденія, какъ послъднее слово науки, какъ догматъ политическаго ученія, какъ характеристику событій, лицъ и учрежденій. Считалось нікогда, что умінье анализировать

факты и выводить изъ нихъ общее начало—свойственно немногимъ просвъщеннымъ умамъ и высокимъ мыслителямъ: нынъ оно считается общимъ достояніемъ, и общія фразы политическаго содержанія, подъ именемъ убъжденій, стали какъ-бы ходячею монетой, которую фабрикуютъ газеты и политическіе ораторы.

Способность быстро схватывать и принимать на въру общіе выводы, подъ именемъ уб'яжденій, распространилась въ массъ, и стала заразительною, особливо между людьми недостаточно или поверхностно образованными, составляющими большинство повсюду. Этою наклонностью массы пользуются съ успъхомъ политическіе дъятели, пробивающіеся къ власти: искуство дълать обобщенія служить для нихъ самымъ подручнымъ орудіемъ. Всякое обобщеніе происходитъ путемъ отвлеченія: изъ множества фактовъ-одни, не идущіе къ ділу, устраняются вовсе, а другіе, подходящіе, группируются, и изъ нихъ выводится общая формула. Очевидно, что все достоинство, т. е. правдивость и върность этой формулы, зависить отъ того, на сколько имфють рфшительной важности тъ факты, изъ коихъ она извлечена, и насколько ничтожны тѣ факты, кои притомъ устранены какъ неподходящіе. Быстрота и легкость, съ которою делаются въ наше время общіе выводы, --- объясняется крайнею безцеремонностью въ этомъ процессв подбора подходящихъ фактовъ и ихъ обобщенія. Отсюда громадный успъхъ политическихъ ораторовъ и поразительное дъйствіе на массу общихъ фразъ, въ нее бросаемыхъ. Толпа быстро увлекается общими мъстами, облеченными въ громкія фразы, общими выводами и положеніями, не помышляя о провъркъ ихъ, которая для нея недоступна: такъ образуется единодушіе въ мнѣніяхъ, единодушіе мнимое, призрачное, но тімъ не меніве дающее рвшительные результаты. Это называется — гласъ народа,

съ прибавкою — гласъ Божій. Печальное и жалкое заблужденіе! Легкость увлеченія общими мъстами — ведетъ повсюду къ крайней деморализаціи общественной мысли, къ ослабленію политическаго смысла цълой націи. Нынъшняя Франція представляетъ наглядный примъръ этого ослабленія, — но тою же бользнью заражается уже и Англія...





# Великая ложь нашего времени.

#### I.

Что основано на лжи, не можетъ быть право. Учрежденіе, основанное на ложномъ началѣ, не можетъ быть иное, какъ лживое. Вотъ истина, которая оправдывается горькимъ опытомъ вѣковъ и поколѣній.

Одно изъ самыхъ лживыхъ политическихъ началъ есть начало народовластія, та, къ сожалѣнію, утвердившаяся со времени французской революціи идея, что всякая власть исходить отъ народа и имѣетъ основаніе въ волѣ народной. Отсюда истекаетъ теорія парламентаризма, которая до сихъ поръ вводить въ заблужденіе массу такъ называемой интеллигенціи—и проникла, къ несчастію, въ русскія безумныя головы. Она продолжаетъ еще держаться въ умахъ съ упорствомъ узкаго фанатизма, хотя ложь ея съ каждымъ днемъ изобличается все явственнѣе передъ цѣлымъ міромъ.

Въ чемъ состоитъ теорія парламентаризма? Предполагается, что весь народъ въ народныхъ собраніяхъ творитъ себѣ законы, избираетъ должностныя лица, стало быть изъявляетъ непосредственно свою волю и приводитъ ее въ дѣйствіе. Это идеальное представленіе. Прямое осуществленіе его невозможно: историческое развитіе общества приводитъ къ тому, что мѣстные союзы умножаются и усложняются, отдѣльныя племена сливаются въ цѣлый народъ или группируются въ разноязычіи подъ однимъ государственнымъ знаменемъ, наконецъ разрастается безъ конца государственная территорія: непосредственное народоправленіе при такихъ условіяхъ немыслимо. Итакъ, народъ долженъ переносить свое право властительства на нѣкоторое число выборныхъ людей и облекать ихъ правительственною автономіей. Эти выборные люди, въ свою очередь, не могутъ править непосредственно, но принуждены выбирать еще меньшее число довѣренныхъ лицъ, — министровъ, коимъ предоставляется изготовленіе и примѣненіе законовъ, раскладка и собираніе податей, назначеніе подчиненныхъ должностныхъ лицъ, распоряженіе военною силой.

Механизмъ-въ идев своей стройный; но, для того чтобы онъ дъйствоваль, необходимы нъкоторыя существенныя условія. Машинное производство им'єть въ основаніи своемъ разсчетъ на непрерывно-дъйствующія и совершенно ровныя, следовательно безличныя силы. И этотъ механизмъ могъ-бы усившно действовать, когда-бы доверенныя отъ народа лица устранились вовсе отъ своей личности; когда-бы на парламентскихъ скамьяхъ сидъли механическіе исполнители даннаго имъ наказа; когда-бы министры явились тоже безличными, механическими исполнителями воли большинства; когда-бы притомъ представителями народа избираемы были всегда лица, способныя уразумьть въ точности и исполнять добросовъстно данную имъ и математически точно выраженную программу дъйствій. Вотъ, при такихъ условіяхъ дъйствительно машина работала-бы исправно и достигала-бы цъли. Законъ дъйствительно выражалъ-бы волю народа; управленіе действительно исходило-бы отъ парламента; опорная точка государственнаго зданія лежала-бы действительно въ собраніяхъ избирателей,

и каждый гражданинъ явно и сознательно участвоваль-бы въ правленіи общественными дёлами.

Такова теорія. Но посмотримъ на практику. Въ самыхъ классическихъ странахъ парламентаризма -- онъ не удовлетворяеть ни одному изъ вышепоказанныхъ условій. Выборы никоимъ образомъ не выражаютъ волю избирателей. Представители народные не стъсняются нисколько взглядами и мнъніями избирателей, но руководятся собственнымъ произвольнымъ усмотръніемъ или разсчетомъ, соображаемымъ съ тактикою противной партіи. Министры въ действительности самовластны; и скорбе они насилують парламенть, нежели парламентъ ихъ насилуетъ. Они вступаютъ во власть и оставляють власть не въ силу воли народной, но потому, что ихъ ставить къ власти или устраняетъ отъ нея --- могущественное личное вліяніе или вліяніе сильной партіи. Они располагають всёми силами и достатками націи по своему усмотрвнію, раздають льготы и милости, содержать множество праздныхъ людей на счетъ народа, -- и притомъ не боятся никакого пориданія, если располагають большинствомь въ парламентъ, а большинство поддерживаютъ — раздачей всякой благостыни съ обильной транезы, которую государство отдало имъ въ распоряжение. Въ действительности министры столь-же безотвътственны, какъ и народные представители. Ошибки, злоупотребленія, произвольныя действія ежедневное явленіе въ министерскомъ управленіи, а часто ли слышимъ мы о серьезной отвътственности министра? Развъ можеть быть разъ въ пятьдесять лътъ приходится слышать, что надъ министромъ судъ, и всего чаще результатъ суда выходить ничтожный --- сравнительно съ шумомъ торжественнаго производства.

Если бы потребовалось истинное опредъление парламента, надлежало бы сказать, что парламенть есть учрежденіе, служащее для удовлетворенія личнаго честолюбія и тщеславія и личных интересовь представителей. Учрежденіе это служить не последнимь доказательствомь самообольщенія ума человъческаго. Испытывая въ теченіе въковъ гнетъ самовластія въ единоличномъ и олигархическомъ правленіи, и не замізчая, что пороки единовластія суть пороки самого общества, которое живетъ подъ нимъ, -- люди разума и науки возложили всю вину бъдствія на своихъ властителей и на форму правленія, и представили себъ, что съ перемъною этой формы на форму народовластія или представительнаго правленія — общество избавится отъ своихъ бъдствій и отъ терпимаго насилія. Что же вышло въ результать? Вышло то, что mutato nomine все осталось въ сущности по прежнему, и люди, оставаясь при слабостяхъ и порокахъ своей натуры, перенесли на новую форму всв прежнія свои привычки и склонности. Какъ прежде, правитъ ими личная воля и интересъ привилегированныхъ лицъ; только эта личная воля осуществляется уже не въ лицъ монарха, а въ лицъ предводителя партіи, и привилегированное положеніе принадлежитъ не родовымъ аристократамъ, а господствующему въ парламентъ и правлении большинству.

На фронтонъ этого зданія красуется надпись: "Все для общественнаго блага". Но это не что иное, какъ самая лживая формула; парламентаризмъ есть торжество эгоизма, высшее его выраженіе. Все здѣсь разсчитано на служеніе своему я. По смыслу парламентской фикціи, представитель отказывается въ своемъ званіи отъ личности и долженъ служить выраженіемъ воли и мысли своихъ избирателей; а въ дъйствительности избиратели—въ самомъ актъ избранія отказываются отъ всѣхъ своихъ правъ въ пользу избраннаго представителя. Передъ выборами кандидатъ, въ своей программъ и въ рѣчахъ своихъ, ссылается постоянно на выше-

упомянутую фикцію: онъ твердить все о благь общественномъ, онъ не что иное, какъ слуга и печальникъ народа, онъ о себъ не думаетъ и забудетъ себя и свои интересы ради интереса общественнаго. И все это-слова, слова, одни слова, временныя ступеньки лъстницы, которыя онъ строитъ, чтобы взойти куда нужно и потомъ сбросить пенужныя ступени. Тутъ уже не онъ станетъ работать на общество, а общество станетъ орудіемъ для его цёлей. Избиратели являются для него стадомъ --- для сбора голосовъ, и владъльцы этихъ стадъ подлинно уподобляются богатымъ кочевникамъ, для коихъ стадо составляетъ капиталъ, основаніе могущества и знатности развивается, совершенствуясь, въ обществъ. Такъ искуство играть инстинктами и страстями массы для того, чтобы достигнуть личныхъ цёлей честолюбія и власти. Затёмъ уже эта масса теряетъ всякое значеніе для выбраннаго ею представителя до тъхъ поръ, пока понадобится снова на нее дъйствовать: тогда пускаются въ ходъ снова льстивыя и лживыя фразы, -- однимъ въ угоду, въ угрозу другимъ: длинная, нескончаемая цёнь однородныхъ маневровъ, образующая механику парламентаризма. И такая-то комедія выборовъ продолжаетъ до сихъ поръ обманывать человъчество и считаться учрежденіемъ, візнчающимъ государственное зданіе... Жалкое человъчество! Поистинъ можно сказать: mundus vult decipi—decipiatur.

Вотъ какъ практикуется выборное начало. Честолюбивый искатель самъ выступаетъ передъ согражданами и старается всячески увърить ихъ, что онъ, болъе чъмъ всякій иной, достоинъ ихъ довърія. Изъ какихъ побужденій выступаетъ онъ на это искательство? Трудно повърить, что изъ безкорыстнаго усердія къ общественному благу. Вообще, въ наше время ръдки люди, проникнутые чувствомъ солидарности съ народомъ, готовые на трудъ и самопожертвованіе для общаго

блага; это натуры идеальныя; а такія натуры не склонны въ соприкосновенію съ пошлостью житейскаго быта. Кто по натуръ своей способенъ къ безкорыстному служению общественной пользъ въ сознаніи долга, тоть не пойдеть заискивать голоса, не станетъ воспъвать хвалу себъ на выборныхъ собраніяхъ, нанизывая громкія и пошлыя фразы. Такой человъкъ раскрываетъ себя и силы свои въ рабочемъ углу своемъ или въ тъсномъ кругу единомышленныхъ людей, но не пойдетъ искать популярности на шумномъ рынкъ. Такіе люди, если идутъ въ толиу людскую, то не затъмъ, чтобы льстить ей и подлаживаться подъ пошлыя ея влеченія и инстинкты, а развъ затъмъ, чтобы обличать пороки людского быта и ложь людскихъ обычаевъ. Лучшимъ людямъ, людямъ долга и чести противна выборная процедура: отъ нея не отвращаются лишь своекорыстныя, эгоистическія натуры, желающія достигнуть личныхъ своихъ цълей. Такому человъку не стоитъ труда надъть на себя маску стремленія къ общественному благу, лишь бы пріобръсть популярность. Онъ не можетъ и не долженъ быть скроменъ, -- ибо при скромности его не замътять, не стануть говорить о немъ. Своимъ положеніемъ и тою ролью, которую береть на себя, -- онъ вынуждается -лицемфрить и лгать съ людьми, которые противны ему, онъ поневол' долженъ сходиться, брататься, любезничать, чтобы пріобръсть ихъ расположеніе, - долженъ раздавать объщанія, зная, что потомъ не выполнить ихъ, долженъ подлаживаться подъ самыя пошлыя наклонности и предразсудки массы, для того чтобъ имъть большинство за себя. Какая честная натура ръшится принять на себя такую роль? Изобразите ее въ романъ: читателю противно станеть; но тоть же читатель отдасть свой голосъ на выборахъ живому артисту въ той же самой роли.

Выборы — дъло искуства, имъющаго, подобно военному искуству, свою стратегію и тактику. Кандидать не состоить

въ прямомъ отношении къ своимъ избирателямъ. Между нимъ и избирателями посредствуетъ комитетъ, самочинное учрежденіе, коего главною силою служить — нахальство. Искатель представительства, если не имъетъ еще самъ по себъ извъстнаго имени, начинаетъ съ того, что подбираетъ себъ кружокъ пріятелей и спосп'вшниковъ; зат'вмъ вс'в вм'вст'в производять около себя ловлю, то есть пріискивають въ м'єстной аристократіи богатыхъ и не крѣпкихъ разумомъ обывателей, и успъвають увърить ихъ, что это ихъ дъло, ихъ право и преимущество стать во главѣ - руководителями общественнаго мнѣнія. Всегда находится достаточно глупыхъ или наивныхъ людей, поддающихся на эту удочку,--и вотъ, за подписью ихъ, появляется въ газетахъ и наклеивается на столбахъ объявленіе, привлекающее массу, всегда падкую на следованіе за именами, титулами и капиталами. Вотъ какимъ путемъ образуется комитетъ, руководящій и овладъвающій выборами - это своего рода компанія на акціяхъ, вызванная къ жизни учредителями. Составъ комитета подбирается съ обдуманнымъ искуствомъ: въ немъ одни служатъ дъйствующею силой — люди энергические, преслъдующие во что бы ни стало-матеріальную или тенденціозную ціль; другіе — наивные и легкомысленные статисты — составляють балластъ. Организуются собранія, произносятся річи: здісь тотъ, кто обладаетъ крвикимъ голосомъ и умветъ быстро и ловко нанизывать фразы, производить всегда впечатление на массу, получаетъ извъстность, нараждается кандидатомъ для будущихъ выборовъ, или, при благопріятныхъ условіяхъ, самъ выступаеть кандидатомъ, сталкивая того, за кого пришелъ вначалъ работать языкомъ своимъ. Фраза-и не что иное, какъ фраза - господствуетъ въ этихъ собраніяхъ. Толпа слушаетъ лишь того, кто громче кричитъ и искуснъе поддълывается пошлостью и лестью подъ ходячія въ массъ понятія и наклонности.

Въ день окончательнаго выбора, лишь немногіе подають голоса свои сознательно: это отдёльные вліятельные избиратели, коихъ стоило уговаривать по одиночев. Большинство, т.-е. масса избирателей, даетъ свой голосъ стаднымъ обычаемъ, за одного изъ кандидатовъ, выставленныхъ комитетомъ. На билетахъ пишется то имя, которое всего громче натвержено и звеньло въ ушахъ у всьхъ въ последнее время. Нивто почти не знаетъ человъка, не даетъ себъ отчета ни о характеръ его, ни о способностяхъ, ни о направленіи: выбирають потому, что много наслышаны объ его имени. Напрасно было бы вступать въ борьбу съ этимъ стаднымъ порывомъ. Положимъ, какой нибудь добросовъстный избиратель пожелаль бы действовать сознательно въ такомъ важномъ дълъ, не захотълъ-бы подчиниться насильственному давленію комитета. Ему остается — или уклониться вовсе въ день выбора, или подать голосъ за своего кандидата по своему разуменію. Какъ бы ни поступиль онъ,все-таки выбранъ будетъ тотъ, кого провозгласила масса легкомысленныхъ, равнодушныхъ или уговоренныхъ избирателей.

По теоріи, избранный долженъ быть излюбленнымъ челов'єкомъ большинства, а на самомъ дёлё избирается излюбленникъ меньшинства, иногда очень скуднаго, только это меньшинство представляеть организованную силу, тогда какъ большинство, какъ песокъ, ничёмъ не связано, и потому безсильно передъ кружкомъ или партіей. Выборъ долженъ бы падать на разумнаго и способнаго, а въ дёйствительности падаетъ на того, кто нахальн'е суется впередъ. Казалось бы, для кандидата существенно требуется — образованіе, опытность, добросов'єстность въ работ'є: а въ дёйствительности вс'є эти качества могутъ быть и не быть: они не требуются въ избирательной борьб'є, тутъ важн'е всего — см'єлость, самоув'єренность въ соединеніи съ ораторствомъ

и даже съ нѣкоторою пошлостью, нерѣдко дѣйствующею на массу. Скромность, соединенная съ тонкостью чувства и мысли,—для этого никуда не годится.

Такъ нараждается народный представитель, такъ пріобрѣтается его полномочіе. Какъ онъ употребляетъ его, какъ имъ пользуется? Если натура у него энергическая, онъ захочеть действовать и принимается образовывать партію; если онъ заурядной натуры, то самъ примыкаетъ къ той или другой партіи. Для предводителя партіи требуется прежде всего сильная воля. Это свойство органическое, подобно физической силь, и потому не предполагаетъ непремънно нравственныя качества. При крайней ограниченности ума, при безграничномъ развитіи эгоизма и самой злобы, при низости и безчестности побужденій, человінь съ сильною волей можетъ стать предводителемъ партіи и становится тогда руководящимъ, господственнымъ главою вружва или собранія, хотя бы въ нему принадлежали люди, далеко превосходящіе его умственными и нравственными качествами. Вотъ какова, по свойству своему, бываетъ руководящая сила въ парламентъ. Къ ней присоединяется еще другая ръшительная сила — враснорвчіе. Это — тоже натуральная способность, не предполагающая ни нравственнаго характера, ни высокаго духовнаго развитія. Можно быть глубокимъ мыслителемъ, поэтомъ, искуснымъ полководцемъ, тонкимъ юристомъ, опытнымъ законодателемъ -- и въ то же время быть лишеннымъ дъйственнаго слова; и наоборотъ: можно, при самыхъ заурядныхъ умственныхъ способностяхъ и знаніяхъ, обладать даромъ красноръчія. Соединеніе этого дара особливымъ съ полнотою духовныхъ силъ-есть редкое и исключительное явленіе въ парламентской жизни. Самыя блестящія импровизаціи, прославившія ораторовъ и соединенныя съ важными ръшеніями, важутся блъдными и жалкими въ чтеніи, подобно

описанію сценъ, разыгранныхъ въ прежнее время знаменитыми автерами и пъвцами. Опытъ свидътельствуетъ непререкаемо, что въ большихъ собраніяхъ ръшительное дъйствіе принадлежитъ не разумному, но бойкому и блестящему слову, что всего дъйствительнъе на массу—не ясные, стройные аргументы, глубоко коренящіеся въ существъ дъла, но громкія слова и фразы, искусно подобранныя, усильно натверженныя и разсчитанныя на инстинкты гладкой пошлости, всегда таящіеся въ массъ. Масса легко увлекается пустымъ вдохновеніемъ декламаціи и, подъвліяніемъ порыва, часто безсознательнаго, способна приходить къ внезапнымъ ръшеніямъ, о коихъ приходится сожальть при хладнокровномъ обсужденіи дъла.

Итакъ, когда предводитель партіи съ сильною волей соединяеть еще и даръ красноръчія,—онъ выступаеть въ своей первой роли на открытую сцену передъ цълымъ свътомъ. Если-же у него нътъ этого дара, онъ стоитъ, подобно режиссеру, за кулисами и направляетъ оттуда весь ходъ парламентскаго представленія, распредъля роли, выпуская ораторовъ, которые говорять за него, употребляя въ дъло по усмотрънію — болье тонкіе, по неръшительные умы своей партіи:—они за него думають.

Что такое парламентская партія? По теоріи,—это союзь людей одинаково мыслящихь и соединяющихь свои силы для совокупнаго осуществленія своихь воззрѣній въ законодательствѣ и въ направленіи государственной жизни. Но таковы бывають развѣ только мелкіе кружки: большая, значительная въ парламентѣ партія образуется лишь подъ вліяніемъ личнаго честолюбія, группируясь около одного господствующаго лица. Люди, по природѣ, дѣлятся на двѣ категоріи: одни—не терпятъ надъ собою никакой власти, и потому необходимо стремятся господствовать сами; другіе, по харак-

теру своему, страшась нести на себъ отвътственность, соединенную со всякимъ решительнымъ действіемъ, уклоняются отъ всякаго решительнаго акта воли: эти последніе какъбы рождены для подчиненія и составляють изъ себя стадо, следующее за людьми воли и решенія, составляющими меньшинство. Такимъ образомъ, люди самые талантливые подчиняются охотно, съ радостью складывая въ чужія руки направленіе своихъ д'вйствій и нравственную отв'єтственность. Они какъ-бы инстинктивно "ищутъ вождя" и становятся послушными его орудіями, сохраняя увъренность, что онъ ведетъ ихъ къ побъдъ-и, неръдко, къ добычъ.-Итакъ, всв существенныя двйствія парламентаризма отправляются вождями партій: они ставять решенія, они ведуть борьбу и празднують побъду. Публичныя засъданія суть не что иное какъ представление для публики. Произносятся ръчи для того, чтобы поддержать фикцію парламентаризма: р'вдкая рѣчь вызываетъ, сама по себъ, парламентское ръшение въ важномъ дёлё. Рёчи служать къ прославленію ораторовъ, къ возвышенію популярности, къ составленію карьеры, -- но въ рѣдкихъ случаяхъ ръшаютъ подборъ голосовъ. Каково должно быть большинство, -- это решается обыкновенно вне заседанія.

Таковъ сложный механизмъ парламентскаго лицедъйства, таковъ образъ великой политической лжи, господствующей въ наше время. По теоріи парламентаризма, должно господствовать разумное большинство; на практикъ господствуютъ пять-шесть предводителей партіи; они, смъняясь, овладъваютъ властью. По теоріи, убъжденіе утверждается ясными доводами во время парламентскихъ дебатовъ; на практикъ—оно не зависитъ нисколько отъ дебатовъ, но направляется волею предводителей и соображеніями личнаго интереса. По теоріи, народные представители имъютъ въ виду единственно народное благо; на практикъ—они, подъ пред-

логомъ народнаго блага, и на счетъ его, имѣютъ въ виду преимущественно личное благо свое и друзей своихъ. По теоріи—они должны быть изъ лучшихъ, излюбленныхъ гражданъ; на практикѣ—это наиболѣе честолюбивые и нахальные граждане. По теоріи—избиратель подаетъ голосъ за своего кандидата потому, что знаетъ его и довѣряетъ ему; на практикѣ—избиратель даетъ голосъ за человѣка, котораго по большей части совсѣмъ не знаетъ, по о которомъ натвержено ему рѣчами и криками заинтересованной партіи. По теоріи—дѣлами въ парламентѣ управляютъ и двигаютъ—опытный разумъ и безкорыстное чувство; на практикѣ—главныя движущія силы здѣсь—рѣшительная воля, эгоизмъ и краснорѣчіе.

Вотъ каково въ сущности это учрежденіе, выставляемое — цёлью и вёнцомъ государственнаго устройства. Больно и горько думать, что въ земле Русской были и есть люди, мечтающіе о водвореніи этой лжи у насъ; что профессоры наши еще проповъдуютъ своимъ юнымъ слушателямъ о представительномъ правленіи, какъ объ идеалѣ государственнаго учрежденія; что наши газеты и журналы твердять объ немъ въ передовыхъ статьяхъ и фельетонахъ, подъ знаменемъ правоваго порядка; твердятъ --- не давая себъ труда вглядъться ближе, безъ предубъжденія, въ дъйствіе парламентской машины. Но уже и тамъ, гдъ она издавна дъйствуетъ, -- ослабъваетъ въра въ нее; еще славитъ ее либеральная интеллигенція, но народъ стонеть подъ гнетомъ этой машины и распознаетъ скрытую въ ней ложь. Едва-ли дождемся мы, — но дъти наши и внуки несомнънно дождутся сверженія этого идола, которому современный разумъ продолжаеть еще въ самообольщении покланяться...

#### II.

Много зла надълали человъчеству философы школы Ж. Ж. Руссо. Философія эта завладъла умами, а между тъмъ вся она построена на одномъ ложномъ представленіи о совершенствъ человъческой природы, и о полнъйшей способности всъхъ и каждаго уразумъть и осуществить тъ начала общественнаго устройства, которыя эта философія проповъдывала.

На томъ же ложномъ основаніи стоитъ и господствующее нынѣ ученіе о совершенствахъ демократіи и демократическаго правленія. Эти совершенства предполагаютъ—совершенную способность массы уразумѣть тонкія черты политическаго ученія, явственно и раздѣльно присущія сознанію его проповѣдниковъ. Эта ясность сознанія доступна лишь немногимъ умамъ, составляющимъ аристократію интеллигенціи; а масса, какъ всегда и повсюду, состояла и состоитъ изъ толпы "vulgus", и ея представленія по необходимости будутъ "вульгарныя".

Демократическая форма правленія самая сложная и самая затруднительная изъ всёхъ извёстныхъ въ исторіи человівчества. Вотъ причина — почему эта форма повсюду была преходящимъ явленіемъ и, за немногими исключеніями, нигдів не держалась долго, уступая місто другимъ формамъ. И неудивительно. Государственная власть призвана дійствовать и распоряжаться; дійствія ея суть проявленія единой воли, — безъ этого немыслимо никакое правительство. Но въ какомъ смыслів множество людей или собраніе народное можетъ проявлять единую волю? Демократическая фразеологія не останавливается на різшеніи этого вопроса, отвічая на него извітными фразами и поговорками въ родів такихъ, напримітрь, "воля народная", "общественное мнізніе" "верховное різшеніе націи", "гласъ народа—гласъ Божій" и т. п. Всіт эти фразы, конечно, должны означать, что великое множество

людей, по великому множеству вопросовъ, можетъ придти къ одинаковому заключенію и постановить сообразно съ нимъ одинаковое рѣшеніе. Пожалуй, это и бываеть возможно, но лишь по самымъ простымъ вопросамъ. Но когда съ вопросомъ соединено хотя малъйшее усложнение, ръшение его въ многочисленномъ собраніи возможно лишь при посредств'в людей, способныхъ обсудить его во всей сложности, и затемъ убъдить массу къ принятію решенія. Къ числу самыхъ сложныхъ принадлежать, напримъръ, политическіе вопросы, требующіе крайняго напряженія умственных силь у самых способных в и опытныхъ мужей государственныхъ: въ такихъ вопросахъ, очевидно, нътъ ни малъйшей возможности разсчитывать на объединеніе мысли и воли въ многолюдномъ народномъ собраніи: - решенія массы въ такихъ вопросахъ могуть быть только гибельныя для государства. Энтузіасты демократіи увъряють себя, что народъ можеть проявлять свою волю въ дълахъ государственныхъ: это пустая теорія, — на дълъ же мы видимъ, что народное собраніе способно только принимать - по увлеченію - мнівніе, выраженное однимъ человівкомъ или некоторымъ числомъ людей; напримеръ, мненіе извъстнаго предводителя партіи, извъстнаго мъстнаго дъятеля, или организованной ассоціаціи, или, наконецъ — безразличное мнфніе того или другого вліятельнаго органа печати. Такимъ образомъ, процедура ръшенія превращается въ игру, совершающуюся на громадной аренъ множества головъ и голосовъ; чъмъ ихъ болъе принимается въ счетъ, тъмъ болъе эта игра занутывается, тымь болые зависить оть случайныхь и безпорядочныхъ побужденій.

Къ избъжанію и обходу всъхъ этихъ затрудненій изобрътено средство—править посредствомъ представительства—средство организованное прежде всего, и оправдавшее себя успъхомъ, въ Англіи. Отсюда, по установившейся модъ,

перешло оно и въ другія страны Европы, но привилось съ успъхомъ, по прямому преданію и праву, лишь въ Американскихъ Соединенныхъ Штатахъ. Однако и на родинъ своей, въ Англіи, представительныя учрежденія вступають въ критическую эпоху своей исторіи. Самая сущность идеи этого представительства подверглась уже здёсь измёненію, извращающему первоначальное его значеніе. Дібло въ томъ, что съ самаго начала собраніе избирателей, тъсно ограниченное, присылало отъ себя въ парламентъ извъстное число лицъ, долженствовавшихъ представлять мивніе страны въ собраніи, но не связанныхъ никакою опредёленною инструкціей отъ массы своихъ избирателей. Предполагалось, что избраны люди, разум'тюще истинныя нужды страны своей и способные дать върное направление государственной политикъ. Задача разръшалась просто и ясно: требовалось уменьшить до возможнаго предёла трудность народнаго правленія, ограничивъ малымъ числомъ способныхъ людей — собраніе, призванное къ ръшенію государственныхъ вопросовъ. Люди эти являлись въ качествъ свободныхъ представителей народа, а не того или другого мнвнія, той или другой партіи, не связанные никакою инструкціей. Но, съ теченіемъ времени, мало-по-малу эта система изм'внилась, подъ вліяніемъ того же рокового предразсудка о великомъ значеніи общественнаго мивнія, просв'ящаемаго, будто бы, періодическою печатью и дающаго массъ народной способность имъть прямое участіе въ ръшеніи политическихъ вопросовъ. Понятіе о представительствъ совершенно измънило свой видъ, превратившись въ понятіе о мандатть, или опредъленномъ порученіи. Въ этомъ смысль, каждый избранный въ той или другой мъстности почитается уже представителемъ мнюнія въ той мъстности господствующаго, или партіи, подъ знаменемъ этого мнѣнія одержавшей побѣду на выборахъ, --- это уже не представитель отъ страны или народа, но делегать, связанный инструкціей отъ своей партіи. Это изм'вненіе въ самомъ существъ идеи представительства послужило началомъ язвы, разъбдающей всю систему представительнаго правленія. Выборы, съ раздробленіемъ партій, приняли характеръ личной борьбы мъстныхъ интересовъ и мнъній, отръшенной отъ основной идеи о пользъ государственной. При крайнемъ умноженіи числа членовъ собранія большинство ихъ, помимо интереса борьбы и партіи, заражается равнодушіемъ къ общественному дёлу и теряетъ привычку присутствовать во всёхъ засёданіяхъ и участвовать непосредственно въ обсуждении всёхъ дёлъ. Такимъ образомъ, дёло законодательства и общаго направленія политики, самое важное для государства, - превращается въ игру, состоящую изъ условныхъ формальностей, сдълокъ и фикцій. Система представительства сама себя оболживила на дёлё.

Эти плачевные результаты всего явственные обнаруживаются тамъ, гдъ населеніе государственной территоріи не имъетъ цъльнаго состава, но заключаетъ въ себъ разнородныя національности. Націонализмъ въ наше время можно назвать пробнымъ камнемъ, на которомъ обнаруживается лживость и непрактичность парламентскаго правленія. Примъчательно, что начало національности выступило впередъ и стало движущею и раздражающею силою, въ ходъ событій именно съ того времени, какъ пришло въ соприкосновеніе съ новъйшими формами демократіи. Довольно трудно опредълить существо этой новой силы и тъхъ цълей, къ какимъ она стремится; но несомнино, что въ ней - источникъ великой и сложной борьбы, которая предстоить еще въ исторіи человъчества, и невъдомо къ какому приведетъ исходу. Мы видимъ теперь, что каждымъ отдельнымъ племенемъ, принадлежащимъ къ составу разноплеменнаго государства, овла-

дъваетъ страстное чувство нетерпимости къ государственному учрежденію, соединяющему его въ общій строй съ другими племенами, и желаніе имъть свое самостоятельное управленіе, со своею, нер'вдко мнимою, культурой. И это происходитъ не съ тъми только племенами, которыя имъли свою исторію и, въ прошедшемъ своемъ, отдъльную политическую жизнь и культуру, -- но и съ тъми, которыя никогда не жили особою политическою жизнью. Монархія неограниченная успъвала устранять или примирять всв подобныя требованія и порывы, --- и не одною только силой, но и уравнениемъ правъ и отношеній подъ одною властью. Но демократія не можетъ съ ними справиться, и инстинкты націонализма служать для нея разъбдающимъ элементомъ: каждое племя изъ своей мъстности высылаетъ представителей — не государственной и народной идеи, но представителей племенныхъ инстинктовъ, племенного раздраженія, племенной ненависти — и къ господствующему племени, и къ другимъ племенамъ, и къ связующему всв части государства учрежденію. Какой нестройный видъ получаетъ въ подобномъ составъ народное представительство и парламентское правленіе, очевиднымъ тому примъромъ служитъ въ наши дни австрійскій парламентъ. Провиденіе сохранило нашу Россію отъ подобнаго бедствія, при ея разноплеменномъ составъ. Страшно и подумать, что возникло бы у насъ, когда бы судьба послала намъ роковой даръ — всероссійскаго парламента! Да не будетъ.

#### III.

Величайшее зло конституціоннаго порядка состоить въ образованіи министерства на парламентскихъ или партійныхъ началахъ. Каждая политическая партія одержима стремленіемъ захватить въ свои руки правительственную власть, и къ ней пробирается. Глава государства уступаетъ нолитической партіи, составляющей большинство въ парламентъ; въ такомъ случаъ министерство образуется изъ членовъ этой партіи, и, ради удержанія власти, начинаеть борьбу съ оппозиціей, которая усиливается низвергнуть его и вступить на его мъсто. Но если глава государства склоняется не въ большинству, а въ меньшинству, и изъ него избираетъ свое министерство; въ такомъ случав новое правительство распускаеть парламенть, и употребляеть всв усилія къ тому, чтобы составить себ' большинство при новыхъ выборахъ, и съ помощью его вести борьбу съ оппозиціей. Сторонники министерской партіи подають голось всегда за правительство; имъ приходится во всякомъ случат стоять за него — не ради поддержанія власти, не изъ-за внутренняго согласія въ мивніяхъ, но потому, что это правительство само держитъ членовъ своей партіи во власти и во всёхъ сопряженныхъ со властью преимуществахъ, выгодахъ и прибыляхъ. Вообще — существенный мотивъ каждой партіи — стоять за своихъ во что бы то ни стало, или изъ-за взаимнаго интереса, или просто въ силу того стаднаго инстинкта, который побуждаеть людей раздёляться на дружины и лёзть въ бой ствна на ствну. Очевидно, что согласіе въ мнвніяхъ имветь въ этомъ случав очень слабое значеніе, а забота объ общественномъ благъ служитъ прикрытіемъ вовсе чуждыхъ ему побужденій и инстинктовъ. И это называется идеаломъ парламентскаго правленія. Люди обманывають себя, думая, что оно служить обезпеченіемь свободы. Вмісто неограниченной власти монарха мы получаемъ неограниченную власть парламента, съ тою разницей, что въ лицъ монарха можно представить себ'в единство разумной воли; а въ парламент'в нъть его, ибо здъсь все зависить отъ случайности, такъ какъ

воля парламента опредъляется большинствомъ; но какъ скоро при большинствъ, составляемомъ подъ вліяніемъ игры въ партію, есть меньшинство, воля большинства не есть уже воля цёлаго парламента: тёмъ еще менёе можно признать ее волею народа, здоровая масса коего не принимаетъ никакого участія въ игр'є партій и даже уклоняется отъ нея. Напротивъ того, именно нездоровая часть населенія мало-помалу вводится въ эту игру и ею развращается; ибо главный мотивъ этой игры есть стремленіе къ власти и къ наживъ. Политическая свобода становится фикціей, поддерживаемою на бумагъ, параграфами и фразами конституціи; начало монархической власти совсёмъ пропадаетъ; торжествуетъ либеральная демократія, водворяя безпорядокъ и насиліе въ обществъ, вмъстъ съ началами безвърія и матеріализма, провозглашая свободу, равенство и братство — тамъ, гдф нфтъ уже мъста ни свободъ, ни равенству. Такое состояние ведетъ неотразимо къ анархіи, отъ которой общество спасается одною лишь диктатурой, т. е. возстановленіемъ единой воли и единой власти въ правленіи.

Первый образецъ народнаго, представительнаго правленія, явила новъйшей Европъ Англія. Съ половины прошлаго стольтія французскіе философы стали прославлять англійскія учрежденія и выставлять ихъ примъромъ для всеобщаго подражанія. Но въ ту пору не столько политическая свобода привлекала французскіе умы, сколько привлекали начала религіозной терпимости, или лучше сказать, начала безвърія, бывшія тогда въ модъ въ Англіи и пущенныя въ обращеніе англійскими философами того времени. Вслъдъ за Франціей, которая давала тонъ и нравамъ и литературъ во всей западной интеллигенціи, мода на англійскія учрежденія распространилась по всему Европейскому материку. Между тъмъ произошли два великія событія, изъ коихъ одно

утверждало эту въру, а другое - чуть было совсъмъ не поколебало ее. Возникла республика Американскихъ Соединенныхъ Штатовъ, и ея учрежденія, скопированныя съ англійскихъ (кром' королевской власти и аристократіи), принялись на новой почеб прочно и плодотворно. Это произвело восторгъ въ умахъ, и прежде всего во Франціи. Съ другой стороны — явилась Французская республика, и скоро явила міру всв гнусности, безпорядки и насилія революціоннаго правительства. Повсюду произошелъ взрывъ негодованія и отвращенія противъ французскихъ, и стало быть вообще противу демовратическихъ учрежденій. Ненависть въ революціи отразилась даже на внутренней политик' самого британскаго правительства. Чувство это начало ослабъвать къ 1815 году, подъ вліяніемъ политическихъ событій того времени-въ умахъ проснулось желаніе, съ свъжею надеждой, соединить политическую свободу съ гражданскимъ порядкомъ въ формахъ, подходящихъ къ англійской конституціи: вошла въ моду опять политическая англоманія. Затёмъ послёдоваль рядъ попытокъ осуществить британскій идеалъ, сначала во Франціи, потомъ въ Испаніи и Португаліи, потомъ въ Голландіи и Бельгіи, наконецъ, въ последнее время, въ Германіи, въ Италіи и въ Австріи. Слабый отголосокъ этого движенія отразился и у насъ въ 1825 году, въ безумной попыткъ аристократовъ мечтателей, не знавшихъ ни своего народа, ни своей исторіи.

Любопытно прослъдить исторію новыхъ демократическихъ учрежденій: долговъчны-ли оказались они, каждое на своей почвъ, въ сравненіи съ монархическими учрежденіями, коихъ продолженіе исторія считаетъ рядомъ стольтій.

Во Франціи, со времени введенія политической свободы, правительство, во всей сил'в государственной своей власти, было *три раза* ниспровергнуто парижскою уличною толпою: въ 1792 г., въ 1830 и въ 1848 году. *Три раза* было ниспровергнуто арміей, или военной силой: въ 1797 году 4 сентября (18 Фруктидора), когда большинствомъ членовъ директоріи, при содъйствіи военной силы, были уничтожены выборы, состоявшіеся въ 48 департаментахъ, и отправлены въ ссылку 56 членовъ законодательныхъ собраній. Въ другой разъ, въ 1797 году 9 ноября (18 Брюмера) правительство ниспровергнуто Бонанартомъ, и наконецъ въ 1851 г., 2 декабря, другимъ Бонапартомъ, младшимъ. Три раза правительство было ниспровергнуто вижшнимъ нашествіемъ непріятеля: въ 1814, въ 1815 и въ 1870. Въ общемъ счетъ, съ начала своихъ политическихъ экспериментовъ по 1870 годъ, Франція им'єла 44 года свободы и 37 годовъ суроваго диктаторства. При томъ еще стоитъ примътить странное явленіе: монархи старшей Бурбонской линіи, оставляя много мъста дъйствію политической свободы, никогда не опирались на чистомъ началъ новъйшей демократіи; напротивъ того, оба Наполеона, провозгласивъ безусловно эти начала, управляли Франціей деспотически.

Въ Испаніи народное правленіе провозглашено было въ эпоху окончательнаго паденія Наполеона. Чрезвычайное собраніе кортесовъ утвердило въ Кадиксѣ конституцію, провозгласивъ въ первой статьѣ оной, что верховенство власти принадлежитъ націи. Фердинандъ VII, вступивъ въ Испанію чрезъ Францію, отмѣнилъ эту конституцію и сталъ править самовластно. Черезъ 6 лѣтъ генералъ Ріего, во главѣ военнаго возстанія, принудилъ короля возстановить конституцію. Въ 1823 году французская армія, подъ внушеніемъ Священнаго союза, вступила въ Испанію и возстановила Фердинанда въ самовластіи. Вдова его, въ качествѣ регентши, для охраненія правъ дочери своей Изабеллы противъ Донъ-Карлоса, вновь приняла конституцію. Затѣмъ начинается для Испаніи послѣдовательный рядъ мятежей и возстаній, изрѣдка

прерываемыхъ краткими промежутками относительнаго спокойствія. Достаточно указать, что съ 1816 года до вступленія
на престолъ Альфонса было въ Испаніи до 40 серьезныхъ
военныхъ возстаній, съ участіемъ народной толпы. Говоря
объ Испаніи, нельзя не упомянуть о томъ чудовищномъ и
поучительномъ зрѣлищѣ, которое представляютъ многочисленныя республики Южной Америки, республики испанскаго
происхожденія и испанскихъ нравовъ. Вся ихъ исторія представляетъ непрестанную смѣну ожесточенной рѣзни между
народною толпою и войсками,—прерываемую правленіемъ
деспотовъ, напоминающихъ Коммода или Калигулу. Довольно
привести въ примѣръ хотя Боливію, гдѣ изъ числа 14 президентовъ республики, тринадцать кончили свое правленіе
насильственною смертью или ссылкой.

Начало народнаго или представительнаго правленія въ Германіи и въ Австріи не ранъе 1848 года. Правда, начиная съ 1815 года, ноднимается глухой ропотъ молодой интеллигенціи на Германскихъ владътельныхъ князей за неисполненіе объщаній, данныхъ народу въ эпоху великой войны за освобожденіе. За немногими, мелкими исключеніями, въ Германіи не было представительныхъ учрежденій до 1847 года, когда Прусскій король учредиль у себя особенную форму конституціоннаго правленія; однако оно не простояло и одного года. Но стоило только напору парижской уличной толпы сломить французскую хартію и низложить конституціоннаго короля, какъ поднялось и въ Германіи уличное движеніе, съ участіемъ войскъ. Въ Берлинъ, въ Вънъ, во Франкфуртъ устроились національныя собранія, по французскому шаблону. Едва прошель годъ, какъ правительство разогнало ихъ военною силой. Новъйшія германскія и австрійскія конституціи всё исходять отъ монархической власти, и еще ждутъ суда своего отъ исторіи.

------



# Судъ присяжныхъ.

Вотъ что говоритъ знаменитый англійскій писатель, глубокій знатокъ исторіи (С. Ч. Мэнъ), о судѣ присяжныхъ своей родины:

"Народное правленіе вначал'в было тождественно съ народнымъ судомъ. Древнія демократіи занимались судомъ въ гражданскихъ и уголовныхъ дёлахъ больше, чёмъ дёлами политической администраціи, и на самомъ діль, историческое развитіе народнаго правосудія несравненно непрерывнѣе и последовательнее, чемъ развитие формъ народнаго правленія... Мы у себя, въ Англіи, имфемъ живой памятникъ и слёдъ народнаго суда въ отправленіи суда присяжныхъ. Судъ присяжныхъ есть не что иное, какъ древняя, творящая судъ демократія, но только поставленная въ предёлы, въ изм'вненныхъ и улучшенныхъ формахъ, соотвътственно съ началами, выработанными опытомъ цёлыхъ столетій, -- согласованная съ новою идеей судебнаго процесса. И тъ измъненія, коимъ подверглось при томъ учреждение народнаго суда, въ высшей степени поучительны. Вмёсто собранія народнаго двънадцать присяжныхъ. Все ихъ дъло состоитъ въ томъ,

чтобы отвътить "да" или "нътъ" на вопросы, конечно, весьма важные, но имъющіе отношеніе къ предметамъ ежедневнаго быта. Для того, чтобы эти люди могли придти къ заключенію, въ помощь имъ существуетъ цълая система приспособленій и правиль, выработанная до тонкости и достигающая высшей искуственности. Въ изследованіи дела они не предоставлены сами себъ, но совершаютъ его подъ предсъдательствомъ свъдущаго лица - судьи, представителя королевскаго правосудія; образовалась цёлая громадная литература руководственныхъ правилъ, подъ условіемъ коихъ предлагаются имъ доказательства спорныхъ фактовъ, подлежащихъ ихъ обсуждению. Съ неуклонною строгостью устраняются отъ нихъ всякія свидътельскія показанія, обличающія намъреніе склонить ихъ въ ту или другую сторону. Къ нимъ обращаются и теперь, какъ бывало въ старину, на народномъ судъ, стороны или представители сторонъ, но для охраненія безпристрастія установлено новое д'яйствіе, вовсе неизв'ястное на прежнемъ народномъ судъ, именно - все изслъдование заключается самымъ тщательнымъ изложениемъ фактовъ, которое произносить искусный и опытный судья, обязанный званіемъ своимъ къ самому строгому безпристрастію. Если онъ самъ впадаетъ притомъ въ ошибку, или въ отвътъ присяжныхъ обличается заблужденіе, — вся процедура можетъ быть уничтожена высшимъ судомъ свъдущихъ людей. Таковъ настоящій видъ суда народнаго, выработанный цёлыми столетіями заботливой культуры.

Посмотримъ же теперь, каковъ представляется народный судъ въ первоначальномъ видѣ, какъ его описываетъ, конечно съ натуры, древнѣйшій греческій поэтъ. Открывается засѣданіе; предлагается вопросъ: виновенъ или не виновенъ. Старѣйшины высказываютъ по очереди свое мнѣніе; а вокругъ стоящее и судящее демократическое сборище зая-

вляетъ рукоплесканіями свое сочувствіе тому или другому мивнію, — и взрывомъ рукоплесканія опредвляется рвшеніе. Вотъ какой характеръ носило на себв народное правосудіе въ древнихъ республикахъ. Производившая судъ демократія просто принимала такъ сказать, съ бою, то мивніе, которое сильнве на нее двйствовало въ рвчи тяжущагося, подсудимаго и адвоката. И нвтъ ни малвишаго сомивнія, что когда бы не было строгой регулирующей и сдерживающей власти въ лицв предсвдателя-судьи, англійскіе присяжные нашего времени слвпо потянули бы съ своимъ вердиктомъ на сторону того или другого адвоката, кто съумвлъ бы на нихъ подвйствовать".

Вотъ что говоритъ англичанинъ, глубовій знатокъ своей исторіи и глубовій мыслитель. Мысль невольно переносится къ несчастному учрежденію суда присяжныхъ въ тѣхъ странахъ, гдѣ нѣтъ тѣхъ историческихъ и культурныхъ условій, при коихъ онъ образовался въ Англіи. Очевидно, многіе, вводя это учрежденіе, только "слышали звонъ, да не знали, гдѣ онъ". Неразумно и легкомысленно было ввѣрять приговоръ о винѣ подсудимаго народному правосудію, не обдумавъ практическихъ мѣръ и снособовъ, какъ его поставить въ надлежащую дисциплину и не озаботившись изслѣдовать предварительно чужеземное учрежденіе въ исторіи его родины, и со сложною его обстановкой.

И вотъ, по прошествіи долгольтняго опыта, всюду, гдъ введенъ съ примъра Англіи судъ присяжныхъ, возникаютъ уже вопросы о томъ, какъ замънить его, для устраненія той случайности приговоровъ, которая изъ года въ годъ усиливается. Эти вопросы возникаютъ и обостряются и въ тъхъ государствахъ, гдъ есть кръпкое судебное сословіе, въками воспитанное, прошедшее строгую школу науки и практической дисциплины.

Можно себъ представить, во что обращается это народное правосудіе тамъ, гдъ, въ юномъ государствъ, нътъ и этой крыпкой руководящей силы, но въ замынь того есть быстро образовавшаяся толпа адвокатовъ, которымъ интересъ самолюбія и корысти самъ собою помогаетъ достигать вскоръ значительнаго развитія въ искуствъ софистики логомахіи, для того, чтобы д'йствовать на массу; гдв д'ыствуетъ пестрое, смѣшанное стадо присяжныхъ, собираемое или случайно, или искуственнымъ подборомъ изъ массы, коей недоступны ни сознаніе долга судьи, ни способность осилить массу фактовъ, требующихъ анализа и логической разборки; наконецъ -- смъщанная толна публики, приходящей на судъ какъ на эрълище, посреди праздной и бъдной содержаніемъ жизни; и эта публика, въ сознаніи идеалистовъ, должна означать народъ. Мудрено-ли, что въ такой обстановкъ оказывается тотъ же печальный результатъ, на который указывають вышеприведенныя слова Чарльза Мэна: "присяжные слѣпо тянутъ со своимъ вердиктомъ на сторону того или другого адвоката, кто съумфетъ на нихъ подъйствовать".





### Печать.

#### Ţ.

Съ тъхъ поръ какъ пало человъчество, ложь водворилась въ міръ, въ словахъ людскихъ, въ дълахъ, въ отношеніяхъ и учрежденіяхъ. Но никогда еще, кажется, отецъ лжи не изобръталъ такого сплетенія лжей всякаго рода, какъ въ наше смутное время, когда столько слышится отовсюду лживых ръчей о правдю. По мъръ того какъ усложняются формы быта общественнаго, возникаютъ новыя лживыя отношенія и цълыя учрежденія, насквозь пропитанныя ложью. На всякомъ шагу встръчаешь великольпное зданіе, на фронтонъ коего написано: "Здись истина". Входишь, и нечего не видишь кромъ лжи. Выходишь, и когда пытаешься разсказывать о лжи, которою душа возмущалась, — люди негодуютъ, и велятъ върить и проповъдывать, что это истина, внъ всякаго сомнънія.

Такъ намъ велятъ върить, что голосъ журналовъ и газетъ—или такъ называемая *пресса*, есть выраженіе общественнаго мнѣнія... Увы! Это великая ложь, и пресса есть одно изъ самыхъ лживыхъ учрежденій нашего времени.

Кто станетъ спорить противъ силы мипнія, которое люди имъютъ о человъкъ или учрежденіи? Такова уже натура человъческая, что всякій изъ насъ,—что ни говоритъ, что ни дълаетъ, оглядывается, какъ это кажется и что люди думаютъ. Не было и нътъ человъка, кто бы могъ считать себя свободнымъ отъ дъйствія этой силы.

Эта сила въ наше время принимаетъ организованный видъ и называется общественнымъ мифніемъ. Органомъ его и представителемъ считается печать. И подлинно, значеніе печати громадное и служитъ самымъ характернымъ признакомъ нашего времени, болфе характернымъ, нежели всф изумительныя открытія и изобрфтенія въ области техники. Нфтъ правительства, нфтъ закона, нфтъ обычая, которые моглибы противостать разрушительному дфйствію печати въ государствф, когда всф газетные листы его изо дня въ день, въ теченіе годовъ повторяютъ и распространяютъ въ массф одну и ту же мысль, направленную противъ того или другого учрежденія.

Что-же придаетъ печати такую силу? Совсѣмъ не интересъ новостей извѣстій и свѣдѣній, которыми листки наполняются,—но извѣстная тенденція журнала, та политическая или философская мысль, которая выражается въ статьяхъ его, въ подборѣ и расположеніи извѣстій и слуховъ, и въ освѣщеніи подбираемыхъ фактовъ и слуховъ. Печать ставитъ себя въ положеніе судящаго наблюдателя ежедневныхъ явленій; она обсуждаетъ не только дѣйствія и слова людскія, но испытуетъ даже невысказанныя мысли, намѣренія и предположенія, по произволу клеймитъ ихъ или восхваляетъ, возбуждаетъ однихъ, другимъ угрожаетъ, однихъ выставляетъ на позоръ, другихъ ставитъ предметомъ восторга и примѣромъ подражанія. Во имя общественнаго мнѣнія, она раздаетъ награды однимъ, другимъ готовитъ казнь подобную средневѣковому отлученію...

Самъ собою возникаетъ вопросъ: кто же представители этой страшной власти, именующей себя общественнымъ мнѣніемъ? Кто далъ имъ право и полномочіе— во имя цѣлаго общества— править, ниспровергать существующія учрежденія, выставлять новые идеалы нравственнаго и положительнаго закона?

Никто не хочетъ вдуматься въ этотъ совершенно законный вопросъ и дознаться въ немъ до истины; но всъ кричать о такъ называемой свободъ печати, какъ о первомъ и главнъйшемъ основаніи общественнаго благоустройства. Кто не вопість объ этомъ и у насъ въ несчастной, оболганной и оболживленной чужеземною ложью Россіи? Вопіютъ въ удивительной непоследовательности и такъ называемые славянофилы, мнящіе возстановить и водворить историческую правду учрежденій въ землі Русской. И они, присоединяясь въ этомъ къ хору либераловъ, совокупленныхъ съ поборниками началъ революцій, говорять, совершенно по западному: "общественное митніе, то есть соединенная мысль, съ чувствомъ и юридическимъ сознаніемъ всёхъ и каждаго, служитъ окончательнымъ решеніемъ въ делахъ общественнаго быта; итакъ, всякое стъсненіе свободы слова не должно быть допускаемо, ибо въ стъсненіи сего рода выражается насиліе меньшинства надъ всеобщею волею."

Таково ходячее положение новъйшаго либерализма. Оно принимается на въру многими, и мало кто, вдумываясь въ него, примъчаетъ, сколько въ немъ лжи и легкомысленнаго самообольщения.

Оно противоръчитъ первымъ началамъ логики, ибо основано на вполнъ ложномъ предположении, будто общественное миъніе тождественно съ печатью.

Чтобъ удостовъриться въ этой лживости, стоитъ только представить себъ, что такое газета, какъ она возникаетъ, и кто ее дълаетъ.

Любой уличный проходимець, любой болтунь изъ непризнанныхъ геніевъ, любой искатель гешефта, можетъ, имъл свои или доставъ для наживы и спекуляціи чужія деньги, основать газету, хотя бы большую, собрать около себя по первому кличу толпу писакъ, фельетонистовъ, готовыхъ разглагольствовать о чемъ угодно, репортеровъ, поставляющихъ безграмотныя сплетни и слухи, - и штабъ у него готовъ, и онъ можетъ съ завтрашняго дня стать въ положеніе власти судящей всёхъ и важдаго, действовать на министровъ и правителей, на искуство и литературу, на биржу и промышленность. Это особый видъ учредительства и грюндерства, и притомъ самаго дешеваго свойства. Разумъется, новая газета тогда только пріобрътаетъ силу, когда пошла въ ходъ на рынкъ, т. е. распространена въ публикъ. Для этого требуются таланты, требуется содержание привлекательное, сочувственное для читателей. Казалось бы, тутъ есть ніжоторая гарантія нравственной солидности предпріятія: талантливые люди пойдуть-ли въ службу къ ничтожному или презрѣнному издателю и редактору? Читатели станутъ-ли брать такую газету, которая не будеть върнымъ отголоскомъ общественнаго мижнія? Но это гарантія только мнимая и отвлеченная. Ежедневный опыть показываеть, что тоть-же рынокъ привлекаетъ за деньги какіе угодно таланты, если они есть на рынкъ-и таланты пишутъ что угодно редактору. Опытъ показываетъ, что самые ничтожные людикакой-нибудь бывшій ростовщикь, жидь факторь, газетный разносчикъ, участникъ банды червонныхъ валетовъ, разорившійся содержатель рулетки — могуть основать газету, привлечь талантливыхъ сотрудниковъ, и пустить свое изданіе на рынокъ въ качествъ органа общественнаго Нельзя положиться и на здравый вкусъ публики. Въ массъ читателей — большею частью праздныхъ — господствуютъ, наряду съ нъкоторыми добрыми, жалкіе и низкіе инстинкты празднаго развлеченія, и любой издатель можетъ привлечь къ себъ массу разсчетомъ на удовлетворение именно такихъ инстинктовъ, на охоту къ скандаламъ и пряностямъ всякаго рода. Мы видимъ у себя ежедневные тому примъры, и въ нашей столиць недалеко ходить за ними: стоить только присмотръться къ спросу и предложению у газетныхъ разносчиковъ возл'в людныхъ м'естъ и на станціяхъ жел'езныхъ дорогъ. Всъмъ извъстенъ недостатокъ серьезности въ нашей общественной бесёдё: въ уёздномъ городё, въ губерніи, въ столицъ-извъстно чъмъ она пробавляется-картами и сплетней всякаго рода — и анекдотомъ, во всёхъ возможныхъ его формахъ. Самая бесъда о такъ называемыхъ вопросахъ общественныхъ и политическихъ является большею частью въ формъ пересуда и отрывочной фразы, пересыпаемой тою-же сплетней и анекдотомъ. Вотъ почва необыкновенно богатая и благодарная для литературнаго промышленника, и на ней-то родятся, подобно ядовитымъ грибамъ, и эфемерные и успъвшіе стать на ноги, органы общественной сплетни, нахально выдающіе себя за органы общественнаго мнѣнія. Ту же самую гнусную роль, которую посреди праздной жизни какого-нибудь губернскаго города играютъ безыменныя письма и пасквили, къ сожаленію столь распространенные у насъ, -- ту же самую роль играютъ въ такой газеть корреспонденціи, присылаемыя изъ разныхъ угловъ и сочиняемыя въ редакціи. Не говоримъ уже о массъ слуховъ и извъстій, сочиняемыхъ невъжественными репортерами, не говоримъ уже о гнусномъ промыслъ шантажа, орудіемъ коего неръдко становится подобная газета. И она можетъ процевтать, можеть считаться органомь общественнаго мнвнія и доставлять своему издателю громадную прибыль... И никакое изданіе, основанное на твердыхъ нравственныхъ началахъ и разсчитанное на здравые инстинкты массы,—не въ силахъ будетъ состязаться съ нею.

Стоитъ всмотръться въ это явленіе: мы распознаемъ въ немъ одно изъ безобразнъйшихъ логическихъ противоръчій новъйшей культуры, и всего безобразнъе является оно именно тамъ, гдъ утвердились начала новъйшаго либерализма, именно тамъ, гдъ требуется для каждаго учрежденія санкція выбора, авторитетъ всенародной воли, гдъ правленіе сосредоточивается въ рукахъ лицъ, опирающихся на мнѣніе большинства въ собраніи представителей народныхъ. Отъ одного только журналиста, власть коего практически на все простирается, - не требуется никакой санкціи. Никто не выбираетъ его и никто не утверждаетъ. Газета становится авторитетомъ въ государствъ, и для этого единственно авторитета не требуется никакого признанія. Всякій, кто хочеть, первый встр'вчный можеть стать органомъ этой власти, представителемъ этого авторитета, - и притомъ вполнъ безотептственным, какъ никакая иная власть въ міръ. Это такъ, безъ преувеличенія: примъры живые на лицо. Мало-ли было легкомысленныхъ и безсовъстныхъ журналистовъ, по милости коихъ подготовлялись революціи, закипало раздраженіе до ненависти между сословіями и народами, переходившее въ опустошительную войну. Иной монархъ за дъйствія этого рода потеряль бы престоль свой; министрь подвергся бы позору, уголовному преслъдованію и суду: но журналистъ выходить сухъ какъ изъ воды, изо всей заведенной имъ смуты, изо всякаго погрома и общественнаго бъдствія, коего быль причиною, выходить съ торжествомъ, улыбаясь и бодро принимаясь снова за свою разрушительную работу.

Спустимся ниже. Судья, имън право карать нашу честь, лишать насъ имущества и свободы, пріемлеть его отъ го-

сударства и долженъ продолжительнымъ трудомъ и испытаніемъ готовиться къ своему званію. Онъ связанъ строгимъ закономъ; всякія ошибки его и увлеченія подлежатъ контролю высшей власти, и приговоръ его можетъ быть измѣненъ и исправленъ. А журналистъ имъетъ полнъйшую возможность запятнать, опозорить мою честь, затронуть мои имущественныя права; можеть даже стёснить мою свободу, затруднивъ своими нападками или сдълавъ невозможнымъ для меня пребываніе въ извъстномъ мъстъ. Но эту судейскую власть надо мною самъ онъ себъ присвоилъ: ни отъ какого высшаго авторитета онъ не пріяль этого званія, не доказаль никакимь испытаніемъ, что онъ къ нему приготовленъ, ничемъ не удостов врилъ личныхъ качествъ благонадежности и безпристрастія, въ суд' своемъ надо мною не связанъ никакими формами процесса, и не подлежить никакой аппелляціи въ своемъ приговоръ. Правда, защитники печати утверждаютъ, будто она сама излѣчиваетъ наносимыя ею раны; но вѣдь всякому разумному понятно, что это одно лишь праздное слово. Нападки печати на частное лицо могутъ причинить ему вредъ неисправимый. Всв возможныя опроверженія и объясненія не могутъ дать ему полнаго удовлетворенія. Не всякій изъ читателей, кому попалась на глаза первая поносительная статья, прочтеть другую оправдательную или объяснительную, а при легкомысліи массы читателей — позорящее внушеніе или наругательство оставляють во всякомъ случав ядъ въ мивніи и расположеніи массы. Судебное преследованіе за клевету, какъ известно, -- даетъ плохую защиту, и процессъ по поводу влеветы служить почти всегда средствомъ не къ обличенію обидчика, но къ новымъ оскорбленіямъ обиженнаго; а притомъ журналистъ имфетъ всегда тысячу средствъ уязвлять и тревожить частное лицо, не давая ему прямыхъ поводовъ къ возбужденію судебнаго преследованія.

Итакъ—можно-ли представить себѣ деспотизмъ болѣе насильственный, болѣе безотвѣтственный, чѣмъ деспотизмъ печатнаго слова? И не странно-ли, не дико-ли и безумно, что о поддержаніи и охраненіи именно этого деспотизма хлопочутъ всего болѣе—ожесточенные поборники свободы, вопіющіе съ озлобленіемъ противъ всякаго насилія, противъ всякихъ законныхъ ограниченій, противъ всякаго стѣснительнаго распоряженія установленной власти? Невольно приходитъ на мысль вѣковѣчное слово объ умникахъ, которые совсѣмъ обезумѣли отъ того, что возмнили себя мудрыми!

#### II.

Въ нашемъ вѣкѣ распространенія изобрѣтеній всего удивительнѣе быстрое распространеніе газетной литературы, ставшей въ короткое время страшно дѣйствительною общественною силой. Значеніе газеты возрасло въ первый разъ послѣ Іюльской революціи 1830 года, усугубилось еще послѣ революціи 1848 года и затѣмъ стало возрастать не годами только, но днями. Нынѣ съ этою силой считаются правительства, и стало даже невозможно представить себѣ не только общественную, но и частную жизнь безъ газеты, и прекращеніе выхода газетъ, еслибъ возможно было бы представить его себѣ, было бы однозначительно съ прекращеніемъ всякаго дѣйствія желѣзныхъ дорогъ.

Газета несомнънно служитъ для человъчества важнъйшимъ орудіемъ культуры. Но, признавая все удобство и пользу отъ распространенія массы свъдъній и отъ обмъна мыслей и мнъній путемъ газеты, нельзя не видъть и того вреда, который происходитъ для общества отъ безграничнаго распространенія газеты, нельзя не признать съ чувствомъ нъкотораго страха, что въ ежедневной печати скопляется какая-то роковая, таинственная, разлагающая сила, нависшая надъ человъчествомъ.

Каждый день, поутру, газета приносить намъ кучу разнообразныхъ новостей. Въ этомъ множествъ — многое-ли пригодно для жизни нашей и для нашего образовательнаго развитія? Многое-ли способно поддерживать въ душъ нашей священный огонь одушевленія на добро? И напротивъ — сколько здъсь такого, что льстить самымъ низменнымъ нашимъ склонностямъ и побужденіямъ! Могутъ сказать, что намъ даютъ то, что требуется вкусомъ читателей, что отвъчаетъ на спросъ. Но это возраженіе можно обернуть: спросъ былъ бы не такой, еслибъ не такъ ретиво было предложеніе.

Но пускай бы еще предлагались однѣ новости: нѣтъ, онъ предлагаются въ особливой формъ, окрашенныя особливымъ мнъніемъ, соединенныя съ безъименнымъ, но очень ръшительнымъ сужденіемъ. Есть, конечно, серьезные умы, руководящіе газетой: такихъ немного; а газетъ великое множество, и всякое утро нъкто, совствить незнаемый мною, и можеть быть такой, какого я и знать не хотёль бы, навязываетъ мнъ свое сужденіе, выдавая его авторитетно за голосъ общественнаго мижнія. Но всего важиже то, что эта газета, обращаясь ежедневно даже не къ извъстному кругу людей, но ко всему люду, умъющему лишь разбирать печатное, предлагаетъ каждому готовыя сужденія обо всемъ, и такимъ образомъ, мало по малу, силою привычки, отучаетъ своихъ читателей отъ желанія и отъ всякаго старанія им'ть свое собственное мнъніе: иной не имъетъ возможности самъ себъ составить его и воспринимаетъ механически мнъніе своей газеты; иной и могъ бы самъ разсудить основательно, но ему некогда думать посреди дневной суеты и заботы, и ему удобно, что за него думаетъ газета. Очевидно, какой происходить отъ этого вредъ, именно въ наше время, когда новсюду действують сильныя теченія тенденціозной мысли, и стремятся уравнять всякіе углы и отличія индивидуальнаго мышленія и свесть ихъ въ единообразному уровню тавъ называемаго общественного мнвнія: въ этихъ условіяхъ газета служить сильнъйшимъ орудіемъ такого уравненія, ослабляющаго всякое самостоятельное развитіе мысли, воли и характера. А притомъ, для какого множества людей газета служить почти единственнымъ источникомъ образованія, жалкаго, мнимаго образованія, - когда масса разныхъ свъдъній и извъстій, приносимая газетой, принимается читателемъ за дъйствительное знаніе, которымъ онъ съ самоувъренностью вооружаетъ себя. Вотъ одна изъ причинъ, почему наше время такъ бъдно иплиными людьми, характерными дъятелями. Новъйшая печать похожа на сказочнаго богатыря, который, написавъ на чель своемъ таинственныя буквы — символь божественной истины, поражаль всёхь своихъ противниковъ, дотолъ, пока не явился безстрашный боецъ, который стеръ съ чела его таинственныя буквы.-На челъ нашей печати написаны досель знамена общественнаго мненія, действующія неотразимо.





## Народное просвъщеніе.

#### I

Когда разсужденіе отдёлилось отъ жизни, оно становится искуственнымъ, формальнымъ и, вследствіе того, мертвымъ. Къ предмету подходятъ и вопросы ръщаютъ съ точки зрвнія общихъ положеній и началь, на ввру приняскользять по поверхности, не углубляясь явленія д'вйствительной предмета и не всматриваясь въ жизни, — даже отказываясь всматриваться въ нихъ. Такихъ общихъ началъ и положеній расплодилось у насъ множество, особливо съ конца прошлаго столътія — они заполонили нашу жизнь, совсемь отрешили отъ жизни наше законодательство, и самую науку ставять нер'вдко въ противоположность съ жизнью и ея явленіями. Вследь за доктринерами науки, доходящими до фанатизма въ своемъ доктринерствъ, и за школьными адептами натверженных ученій — идеть стаднымь обычаемъ толпа интеллигенціи. Общія положенія пріобрътаютъ значеніе непререкаемой аксіомы, борьба съ коею становится крайне тягостна, иногда совсёмъ невозможна. Трудно исчислить и взвёсить, сколько ломки произвели эти аксіомы въ законодательствё, какъ опутали онё по рукамъ и по ногамъ живой организмъ народнаго быта искуственными, силою навязанными формами! Впереди этого движенія пошла Франція: она ввела въ моду нивеллировку быта народнаго посредствомъ общихъ началъ, выведенныхъ изъ отвлеченной теоріи. За нею потянулись всё—даже государства, соединяющія въ себё безконечное разнообразіе условій быта, илеменного состава, пространства и климата. Сколько пострадало отъ того и наше отечество—не перечтешь.

Вотъ, напримъръ, слова — натверженныя до пресыщенія у насъ и повсюду: даровое обученіе, обязательное обученіе, ограниченіе работы малольтных обязательным школьнымъ возрастомъ... Нътъ спора, что ученье свътъ, а неученье тьма; но въ примъненіи этого правила необходимо знать мъру и руководствоваться здравымъ смысломъ, а главноене насиловать ту самую свободу, о которой столько твердять и которую такъ ръшительно нарушаютъ наши законодатели. Повторяя на всв лады пошлое изреченіе, что школьный учитель побъдилъ подъ Садовою, мы разводимъ по казенному лекалу школу и школьнаго учителя, пригибая подъ него потребности быта дътей и родителей, и самую природу и климатъ. Мы знать не хотимъ, что школа (какъ показываетъ опыть) становится одною обманчивою формой, если не вросла самыми корнями своими въ народъ, не соотвътствуетъ его потребностямъ, не сходится съ экономіей его быта. Только та школа прочна въ народъ, которая люба ему, которой просвътительное значение видить онъ и ощущаеть; противна ему та школа, въ которую пихають его насиліемъ, подъ угрозою еще наказанія, устроивая самую школу не по народному вкусу и потребности, а по фантазіи доктринеровъ

школь. Тогда дело становится механически: школа уподобляется канцеляріи, со всею тяготой канцелярскаго производства. Законодатель доволенъ, когда заведено и расположено по намъченнымъ пунктамъ извъстное число однообразныхъ помъщеній съ надписью: школа. И на эти заведенія собираются деньги-и уже грозять загонять въ нихъ подъ страхомъ штрафа; и учреждаются съ великими издержками наблюдатели за тъмъ, чтобы родители, и бъдные, и рабочіе люди высылали дътей своихъ въ школу со школьнаго возраста... Но, кажется, всв государства далеко перешли уже черту, за которою школьное ученье показываеть въ народномъ бытъ оборотную свою сторону. Школа формальная уже развивается всюду на счетъ той действительной, воспитательной школы, которою должна служить для каждаго сама жизнь въ обстановкъ семейнаго, профессіональнаго общественнаго И быта.

Сколько надълало вреда смъшеніе понятія о знаніи съ понятіемъ объ умпніи! Увлекшись мечтательною задачей всеобщаго просвъщенія, мы назвали просвъщеніемъ извъстную сумму знаній, предположивъ, что она пріобрътается прохожденіемъ школьной программы, искуственно скомпонованной кабинетными педагогами. Устроивъ такимъ образомъ школу, мы отръзали ее отъ жизни и задумали насильственно загонять въ нее дътей для того, чтобы подвергать ихъ процессу умственнаго развитія, по нашей программъ. Но мы забыли или не хотвли сознать, что масса дътей, которыхъ мы просвъщаемъ, должна жить насущнымъ хлъбомъ, для пріобрътенія коего требуется не сумма голыхъ знаній, коими программы наши напичканы, а умпые делать известное дъло, и что отъ этого умънія мы можемъ отбить ихъ искуственно, на воображаемомъ знаніи, построенною школой. Таковы и бывають последствія школы, мудрено устроенной, и вотъ причина, почему народъ не любитъ такой школы, не видя въ ней толку.

Понятіе народное о школѣ есть истинное понятіе, но, къ несчастью, его перемудрили повсюду въ устройствѣ новой школы. По народному понятію, школа учитъ читать, писать и считать, но, въ нераздѣльной связи съ этимъ, учитъ знать Бога и любить Его и бояться, любить Отечество, почитать родителей. Вотъ сумма знаній, умѣній и ощущеній, которыя въ совокунности своей образуютъ въ человѣкѣ соепссть и даютъ ему нравственную силу, необходимую для того, чтобы сохранить равновѣсіе въ жизни и выдерживать борьбу съ дурными нобужденіями природы, съ дурными внушеніями и соблазнами мысли.

Плохо дёло, когда школа отрываеть ребенка отъ среды его, въ которой онъ привываетъ къ делу своего званіяупражненіемъ съ юныхъ льть и примеромъ, пріобретая безсознательно искуство и вкусъ въ работъ. Кто готовится быть кандидатомъ или магистромъ, тому необходимо начинать ученіе въ изв'єстный срокъ и проходить посл'єдовательно извъстный рядъ наукъ; но масса дътей готовится къ труду ручному и ремесленному. Для такого труда необходимо приготовленіе физическое съ ранняго возраста. Закрывать путь въ этому приготовленію, чтобы не потерять времени для школьныхъ цёлей, значить — затруднять способы въ жизни массь людей, быющихся въ жизни изъ-за насущнаго хльба, и стъснять посреди семьи естественное развитіе экономическихъ силь ея, составляющихъ въ совокупности капиталъ общественнаго благосостоянія. Морякъ воспитывается для морского дъла, съ дътства выростая на водъ; рудокопъ привыкаетъ къ своему дълу и пріучаетъ къ нему свои легкія — не ипаче, какъ опускаясь съ юныхъ лёть въ подземныя мины. Тёмъ болъе земледълецъ -- привыкаетъ къ своему труду и получаетъ

любовь къ нему, когда съ дътства живетъ, не отрываясь отъ природы, возлъ домашней скотины, возлъ сохи и плуга, возлъ поля и луга.

А мы все препираемся о курст для народной школы, о курст обязательномъ, съ коимъ будто бы соединяется полное развите. Иной хочетъ вмъстить въ него энцивлопедію знаній подъ дикимъ названіемъ Родиновъдънія; иной настаиваеть на необходимости поселянину знать физику, химію, сельское хозяйство, медицину; иной требуетъ энциклопедію политическихъ наукъ и правовъдъніе... Но мало кто думаетъ, что, отрывая дѣтей отъ домашняго очага на школьную скамью съ такими мудреными цѣлями, мы лишаемъ родителей и семью рабочей силы, которая необходима для поддержанія домашняго хозяйства, а дѣтей развращаемъ, наводя на нихъ миражъ мнимаго или фальшиваго и отрѣшеннаго отъ жизни знанія, подвергая ихъ соблазну мелькающихъ передъ глазами образовъ суеты и тщеславія.

#### TT

Новъйшая школа народныхъ просвътителей предлагаетъ одно средство, одинъ рецептъ для блага человъчества: войну съ предразсудками и невъжествомъ массы народной. Всъ бъдствія человъчества, по мнѣнію писателей этой школы, происходили отъ того, что въ массъ народной держались слишкомъ упорно въ теченіе въковъ нѣкоторыя безотчетныя ощущенія и мнѣнія, которыя необходимо во чтобы то ни стало разрушить, вырвать съ корнемъ. Къ такимъ вреднымъ ощущеніямъ и мнѣніямъ они относятъ все, чего нельзя доказать, что не оправдывается логикой. Когда бы,—такъ разсуждаютъ эти философы,—всѣ люди могли привести въ дви-

женіе свою умственную силу, развить свое мышленіе и имъ руководствовались бы, - вмѣсто того, чтобы думать, чувствовать и жить по мивніямъ, принятымъ на ввру, -- тогда начался бы золотой въкъ для человъчества. Въ одно поколъніе человъчество подвинулось бы такъ, какъ донынъ не подвигалось и въ теченіе несколькихъ столетій. Когда бы хоть на одинъ градусъ поднялся уровень мыслительной силы въ массъ, отъ этого произопіли бы послъдствія неисчислимыя. У всёхъ почти есть какой нибудь одинъ силлогизмъ, который слагается въ головъ по непосредственному впечатлънію съ первыхъ лътъ юности. Если бы въ этому занасу прибавился у всёхъ еще другой силлогизмъ и мысль у каждаго стала бы способна связать оба въ одну цёпь мышленія, отъ этого одного измёнился бы видъ вселенной, преобразовалась бы судьба всего человъчества. Вотъ цъль, къ которой хотять вести насъ, вотъ задача просвъщенія и прогресса, которую ставять новые философы 19-му стольтію.

Кажется,— какъ спорить противъ этого? А между тѣмъ у предлагаемой задачи есть и другая сторона, оборотная и темная, которую обыкновенно упускаютъ изъ виду.

Есть въ человъчествъ натуральная, земляная сила инерпіи, имъющая великое значеніе. Ею, какъ судно балластомъ, держится человъчество въ судьбахъ своей исторіи,—и сила эта столь необходима, что безъ нея поступательное движеніе впередъ становится невозможно. Сила эта, которую близорукіе мыслители новой школы безразлично смъшиваютъ съ невъжествомъ и глупостью,—безусловно необходима для благосостоянія общества. Разрушить ее—значило бы лишить общество той устойчивости, безъ которой негдъ найти и точку опоры для дальнъйшаго движенія. Въ пренебреженіи или забвеніи этой силы—вотъ въ чемъ главный порокъ новъйшаго прогресса.

Что такое предразсудокъ? Предразсудокъ, говорятъ, есть мнъніе, не имъющее разумнаго основанія, не допускающее логической аргументаціи; всв такія мнёнія предполагается искоренить, какимъ способомъ? -- возбудивъ въ каждомъ человъкъ мыслительную дъятельность и поставивъ мнъніе у каждаго человека въ зависимость отъ логического вывода. Прекрасно, но прекрасно лишь въ отвлеченной теоріи. Въ дъйствительной жизни мы видимъ, что въ большей части случаевъ невозможно довъриться дъйствію одной способности логического мышленія въ человіні; что во всякомъ ділі жизни дъйствительной мы болье полагаемся на человъка, который держится упорно и безотчетно мнъній, непосредственно принятыхъ и удовлетворяющихъ инстинктамъ и потребностямъ природы, нежели на того, кто способенъ изменять свои мнѣнія по выводамъ своей логики, которые въ данную минуту представляются ему неоспоримымъ гласомъ разума. Въ такомъ расположении человъку легко сдълаться послушнымъ рабомъ всякаго разсужденія, на которое онг не умпетт въ данную минуту отвътить, сдаваться безусловно, со всъмъ своимъ міровозэрѣніемъ, на всякій новый пріемъ логической аргументаціи по какому угодно предмету. Онъ становится беззащитенъ противъ всякой теоріи, противъ всякаго вывода, если не обладаетъ самъ такимъ арсеналомъ логическаго оружія, какимъ располагаеть въ данную минуту противникъ его. Стоитъ только признать силлогизмъ высшимъ, безусловнымъ мфриломъ истины, -- и жизнь дъйствительная попадетъ въ рабство къ отвлеченной формул'в разсудочнаго мышленія, умъ со здравымъ смысломъ долженъ будетъ покориться пустотъ и глупости, владъющей орудіемъ формулы, и искуство, испытанное жизнью, должно будетъ смолкнуть передъ разсужденіемъ перваго попавшагося юноши, знакомаго съ азбукою формального разсужденія. Можно себ' представить, что сталось бы съ массою, если-бъ удалось, наконецъ, нашимъ реформаторамъ привить къ массъ въру въ безусловное, руководительное значение логической формулы мышления. Въ массъ изчезло бы то драгоцънное свойство устойчивости, съ номощью воего общество успъвало до сихъ поръ держаться на твердомъ основании.

Притомъ, справедливо ли признать, что упорство въ мивніи, на въру принятомъ, состоитъ необходимо и всегда въ противоръчіи съ логикой, что такъ называемый предразсудовъ означаетъ всегда тупость или недъятельность мыпіленія? Н'ыть, несправедливо. Если человыкь склонень сдаться со своимъ мивніемъ и вврованіемъ на доказательную аргументанцію логиви, это совстить еще не означаетъ, что онъ логичнъе, послъдовательнъе того, кто, не уступая аргументаціи, упорно держится въ своемъ мнініи. Напротивъ того, приверженность простого человъка къ принятому на въру мнънію происходить, хотя большею частью и безсознательно для него самого, отъ инстинетивнаго, но во высшей степени логического побужденія. Простой человінь инстинктивно чувствуеть, что съ перемъною одного мнънія объ одномъ предметъ, которую хотятъ произвесть въ немъ посредствомъ неотразимой, повидимому, аргументаціи, соединяется перемъна въ цълой цъпи воззръній его на міръ и на жизнь, въ которыхъ онъ не отдаетъ себъ отчета, но которыя неразрывно связаны со всемъ его мышленіемъ и бытомъ, и составляють духовную жизнь его. Эту то цёпь стремится и разорвать по звеньямъ лукавая діалектика современныхъ просвътителей, и, къ несчастію, легко иногда успъваетъ. Но простой человъкъ съ здравымъ смысломъ чувствуетъ, что, уступивъ беззащитно въ одномъ-первому нападенію логической аргументаціи, онъ поступился бы всёмъ, а цёлымъ міромъ своего духовнаго представленія онъ не можетъ поступиться изъ-за того только, что не въ состояніи логически опровергнуть аргументацію, направленную противъ одного изъ фактовъ этого міра. Напрасно лукавый совопросникъ сталъ бы стыдить такого простого человѣка и уличать его въ глупости: въ этомъ простой человѣкъ совсѣмъ не глупъ, а разумнѣе своего противника: онъ не умѣетъ еще осмыслить во всей совокупности явленія и факты своего духовнаго міра, и не располагаетъ діалектическимъ искуствомъ своего противника, но, упираясь на своемъ, тѣмъ самымъ показываетъ, что дорожитъ своимъ мнѣніемъ, бережетъ его и цѣнитъ истину убѣжденія—не въ формѣ разсудочнаго выраженія, а во всей ея цѣлости.

А такъ хотятъ нынче просвъщать простого человъка. Про всв подобные пріемы просвъщенія можно сказать, что они -- отъ мукаваго. Ночью, вогда люди спять или въ просонкахъ безсильны, приходитъ лукавый и потихоньку, подъ видомъ добраго и благонамъреннаго человъка, съетъ свои плевелы. И совствить не нужно для этого быть ни умнымъ, ни ученымъ человъкомъ --- нужно быть только лукавыма. Требуется ли много ума, напримъръ, чтобы подойти въ удобную минуту въ простому человъку и пустить въ него смуту: "Что ты молишься своему Николь? Развъ видаль когда нибудь, чтобы Никола помогаль тому, кто ему молится?" Или подольститься въ девушке въ простой семье такою речью: "Кто тебв докажеть, что доля твоя всегда зависвть отъ другихъ и быть рабою мущины? Разумъ говоритъ тебъ, что ты равна ему во всемъ и на все ръшительно одинавово съ нимъ имъешь право". Или — прокрасться между родителями и юношею-сыномъ съ такою речью: "По какой логиев обязанъ ты повиноваться родителямъ? Кто тебъ велълъ уважать ихъ, когда они по твоему разуменію того не стоять? Что, какъ не случайное явленіе природы, связь твоя съ ними и развѣ ты не свободный человѣкъ, прежде всего равный всѣмъ и каждому?" Съ такими рѣчами и множествомъ подобныхъ бродитъ уже лукавый между простыми и малыми въ близкихъ и дальнихъ мѣстахъ земли нашей, отбиваетъ отъ стада овецъ и велить звать себя учителемъ, и уводитъ, и выгоняетъ въ пустыню...





# Гербертъ Спенсеръ о народномъ воспитаніи.

The Study of Sociology. XV.

Правильное законодательство не должно отступать отъ психологической истины. Не подлежить сомнинію слудующая истина, которую такъ часто упускають изъ виду. Действія человъческія зависять непосредственно оть ощущенія, а не отъ вполнія. Въдъніе, само по себъ, не производить дъйствія. Когда я нечаянно накалываюсь на булавку или попадаю пальцемъ въ кипятокъ, я невольно вздрагиваю. Отъ сильнаго ощущенія происходить движеніе непосредственно, безо всякой мысли. Напротивъ того, одно сознаніе, что булавка колеть, что кипятокъ обжигаетъ -- не производить во мнѣ никакого движенія. Безъ сомнівнія, если съ этимъ сознаніемъ соединяется мысль о близкой опасности отъ булавки или отъ кипятку, то возникаетъ болъе или менъе ръшительное побужденіе отпрянуть. Но къ этому побуждаеть меня воображаемая боль. Голое сознаніе, что отъ укола или отъ обжога бываеть боль — не производить действія; действіе начинается съ той минуты, когда боль словесно утверждаемая, или идеально сознаваемая, становится действительно сознаваемою или угро-

жающею болью, когда въ сознаніи возникаетъ живое представленіе боли, какъ смутный образъ боли, уже испытанной прежде. Стало быть причиною действія, въ этомъ случав, равно какъ и въ другихъ, служитъ не въдъніе, а ощущеніе. То же самое, что видно въ этомъ простомъ действіи, оказывается и въ действіяхъ самыхъ сложныхъ. Двигателемъ дъятельности служитъ не въдъніе само по себъ, но не иначе какъ въ соединении съ возбуждающимъ его ощущениемъ. Пьяница очень хорошо знаетъ, что послѣ сегодняшняго распутства, завтра утромъ явится головная боль съ тяжестью, но сознаніе этой истины не устрашаеть его, пока не вознивнеть въ немъ живое представление угрожающей ему тягости, покуда ощущение, противодъйствующее пьяной похоти, не достигаетъ такой силы, которая могла бы уравновъсить эту похоть. То же вообще слъдуеть примънить ко всякой безпечности. Когда угрожающее эло явственно представляется воображенію, и угрожающее страданіе вполнъ ощутительно въ духв, тогда налагается двиствительная узда на стремленіе къ немедленному удовлетворенію настоящаго желанья; но когда нътъ явственнаго сознанія объ угрожающемъ страданіи, — настоящее желаніе не встрівчаеть достаточнаго себъ противодъйствія. Умственно сознается вполнъ та истина, что безпечность приводить въ бъдственному положению, къ лишеніямъ; но это сознаніе остается безъ действія, покуда бъдствіе не представляется въ воображеніи живою картиной. На берегу стоитъ толпа народу. Въ воду опрокинулась лодка, человъкъ тонетъ. Всъ видятъ ясно, какъ дважды два четыре, что онъ утонетъ, если не подадутъ помощи. Всв знають, что его можно спасти, если вакой нибудь пловецъ бросится въ воду и поплыветъ къ нему. Всемъ натвержено отъ рожденья, что на каждомъ лежитъ долгъ помочь ближнему въ опасности; всё сознають, что рискнуть

собою для того, чтобы спасти человъка отъ смерти — дъло честное и славное. Многіе ум'єють и плавать, но отчего же никто не бросается въ воду, а всв только зовутъ: помогите! или кричатъ совъты утопающему? Но вотъ -- выходить одинъ, сбрасываетъ верхнее платье, бросается и плыветъ на помощь. Этотъ одинъ чёмъ отличается отъ остальныхъ? Неужели въдъніемъ? Нисколько. Сознаніе у него то же самое, что и у всёхъ; и онъ также, какъ всё, знаетъ, что жизнь челоловъка въ опасности, знаетъ, какъ можно помочь ему. Но у него вмъстъ съ этимъ сознаніемъ возбуждаются нъкоторыя соотносительныя ощущенія, и возбуждаются сильнее, чемъ у другихъ. Во всёхъ возбуждается по нёскольку соотносительных ощущеній; но у других преобладають отвращающія ощущенія стража и т. п., а у него избытокъ ощущенія произведенъ сочувствіемъ, въ совокупности, можетъ быть, съ другими ощущеніями низшаго разряда. Въ томъ и въ другомъ случав двиствіе опредвлилось не ввдвніемъ, а ощущеніемъ. Чімъ же, стало быть, можно произвесть переміну въ бездейственномъ отношении зрителей къ бедственному событію? Очевидно, не уясненіемъ въ нихъ въдънія, а усиленіемъ въ нихъ высших ощущеній.

Вотъ, повидимому, основная психологическая истина, съ которою должна бы сообразоваться всякая разумная система человъческой дисциплины. Не явно ли, что когда законодатель оставляетъ безъ вниманія эту истину, но держится противоположнаго съ нею представленія, — онъ неизбъжно впадаетъ въ ошибку. А нынъшнее законодательство по большей части такъ и поступаетъ; обманываясь заодно съ общественнымъ мнъніемъ, оно съ горячностью стремится въ принятію мъръ, основанныхъ на томъ предположеніи, что человъческая дъятельность опредъляется не ощущеніемъ, но въдъніемъ.

Развъ не это самое предположение лежитъ въ основъ всвхъ меръ, съ такою настоятельностью вводимыхъ для организаціи школьнаго обученія? И у той, и у другой изъ объихъ партій, препирающихся по этому вопросу, основное понятіе одно и то же, что для улучшенія нравовъ и д'ятельности единственнымъ средствомъ служитъ распространеніе знанія. Всв обольщены разными обманчивыми статистичесвими цифрами и упорно стоятъ на томъ, что отъ государственнаго школьнаго воспитанія прямо зависить сокращеніе преступленій и улучшеніе общественной нравственности. Всъ находять въ газетахъ сравнительные выводы о числ'я неграмотныхъ преступниковъ съ числомъ грамотныхъ, видятъ, что первое гораздо больше последняго числа, и заключають отсюда безъ разсужденій, что источникъ преступленій — невъжество. Имъ не приходить въ голову, что изъ статистики можно прибрать какія угодно цифры, и доказывать ими, точно съ такою же достовърностью, что число преступленій зависить, напримерь, отъ того, сколько разъ въ день люди моются, часто ли переменяють бёлье, какова у нихъ въ квартиръ вентиляція, есть ли у нихъ особая спальня, и т. п. Стоитъ сходить въ тюрьму и справиться, сколько преступниковъ изъ такихъ, которые имъли привычку брать по утрамъ ванну, мыться по стольку-то разъ въ день; тотчасъ явится представление о томъ, что преступное расположение состоитъ въ связи съ состояніемъ кожи-въ грязи или въ опрятности. Сочтите всёхъ тёхъ, у кого было больше одной пары платья, и сравненіе чисель сейчась покажеть вамь, что подъ привычку перемънять платье подходить очень небольшой процентъ преступниковъ. Справьтесь, гдф они жили, на большихъ улицахъ или въ закоулкахъ, и вы увидите, что городскія преступленія — безъ малаго всв исходять изъ угловъ и подваловъ. Точно также, фанатическій членъ общества воздержанія, поборникъ санитарныхъ мѣръ всякаго рода — найдетъ въ статистическихъ цифрахъ сколько угодно сильныхъ доказательствъ своей доктрины. Но кто не принимаетъ на вѣру предлагаемое ему положеніе принятой доктрины, что невѣжество — причина, а преступленіе — слѣдствіе, и захочетъ удостовѣриться, пѣтъ-ли разныхъ другихъ причинъ, отъ которыхъ въ равной мѣрѣ зависитъ преступность — тотъ увидитъ ясно, что преступленіе въ дѣйствительности зависитъ отъ нашего образа жизни, соединеннаго большею частью съ низшими свойствами прирожденнаго естества. Тогда необходимо будетъ признать, что невѣжество есть лишь одно изъ многихъ и разнообразныхъ обстоятельствъ, коими обыкновенно сопровождается преступленіе.

Казалось бы, какъ можно отвергать эту критическую повърку существующаго мнънія и выводъ, изъ нея слъдующій. Но существующее мивніе знать не хочеть этого вывода и отвергаетъ его упорно; до того въйлось въ умы принятое понятіе. Его можетъ измѣнить и оболживить только действительность, когда она покажеть, какія вышли последствія. Когда волна принятаго мненія достигла известной высоты, ее не отразишь никакимъ убъжденіемъ, никакою очевидностью; надо, чтобъ она истощила свою силу въ постепенномъ теченіи діль человіческихъ: лишь съ этой поры, не прежде, возникаетъ поворотъ въ мивніи. Это вврно. Иначе было бы совершенно непонятно, какъ эта увъренность въ цёлительной силё школьнаго обученія, въ которую люди вдались, наслушавшись безъ разсужденія всего, что имъ каждый день толкують политическіе доктринеры, — какъ эта увъренность могла устоять передъ очевидными свидътельствами ежедневнаго житейскаго опыта. Любая мать, любая гувернантка приходять каждый день въ смущение отъ того, что ръчи ея не дъйствують, хотя она твердить безпрестанно

о томъ, что хорошо, что дурно. Отовсюду слышатся постоянныя жалобы, что убъжденье, толкованье, разъясненье очевидныхъ последствій — не оказываетъ на некоторыя натуры ровно никакого действія; что если оно действуеть на иныя натуры, то лишь благодаря воспріимчивости ощущенія; а гдъ оно, бывъ сначала безплодно, начинаетъ оказывать дъйствіе, тамъ причиною оказывается не столько уясненіе понятія, сколько изм'вненіе въ ощущеніи. Въ каждомъ хозяйств'в услышите, что всв возможныя замвчанія не производять дъйствія на прислугу; сколько имъ ни толкуй, они упорно держатся старыхъ своихъ привычекъ, хотя бы самыхъ нелъпыхъ; исправить прислугу возможно не наставленіями, а страхомъ штрафовъ и взысканій — то-есть, возбужденіемъ ощущенья. Обратимся въ сферу совсемъ иныхъ отношеній увидимъ то же самое. Злостные банкроты, учредители дутыхъ компаній, производители поддельнаго товара, фабриканты, пользующіеся чужими марками, торговцы съ фальшивыми въсами, страхователи поддъльнаго имущества, охотники, надувающіе другь друга, игроки ведущіе большую игру, — разв'в все это не воспитанные люди? Возьмемъ крайніе случаи: всв извъстные на нашей памяти отравители - принадлежатъ большею частію къ образованному классу.

Въра въ безусловное нравственное дъйствіе умственнаго образованія, опровергаемая фактами, есть не что иное, какъ предвзятое положеніе (а priori), натянутое до нелъпости. Человъкъ научился, что тотъ или другой знакъ, на бумагъ поставленный, означаетъ то или другое слово: какую связь можно себъ представить между этимъ знаніемъ—и высшимъ сознаніемъ долга? Умънье означать на бумагъ знаками слова и звуки—неужели имъетъ силу утвердить въ человъкъ волю, направленную къ добру и правдъ? Неужели таблица умноженья, умънье слагать и вычитать—усиливаетъ въ человъкъ

силу сочувствія и удерживаеть его отъ обиды ближнему? Чувство правды — разв'в усиливается въ чемъ нибудь отъ грамотности, или отъ знанія географіи, хотя бы самаго подробнаго? Доказывать, что одно происходить отъ другого — не все ли равно, что утверждать будто ноги укр'впляются отъ упражненія пальцевъ на рукахъ, что кто выучился по латыни, тотъ узнаетъ геометрію и т. п.? Неужели мен'ве неразумно утверждать, что дисциплина умственныхъ способностей сама по себ'в ведетъ къ настроенію въ челов'вк'в ощущеній на благо и на правду?

Въра во всемогущество школы, въ книжные уроки и чтенія принадлежить къ числу главныхъ суевърій нашего времени. Книгъ, даже какъ орудію умственнаго образованія, придается слишкомъ много значенія. Знаніе непосредственное, изъ первыхъ рукъ, важнѣе знанія изъ вторыхъ рукъ; послъднее должно служить только замѣною перваго, гдъ первое невозможно; а у насъ послъднему отдается предпочтеніе передъ первымъ. Дъло ставится такъ, что все воспринимаемое изъ печатной страницы входитъ въ курсъ воспитанія, а то, что заимствуется изъ непосредственнаго наблюденія въ жизни и въ природъ—допускается въ этотъ курсъ съ трудомъ.

Читать — значить видёть чужими глазами, значить учиться посредствомъ чужихъ способностей вмёсто того, чтобъ учиться непосредственно съ помощью своей способности; но существующій предразсудокъ вошель въ такую силу, что непрямой способъ ученья предпочитается прямому способу и величается образованіемъ. Намъ смёшно слышать, что дикіе считають письмо волшебною грамотой; насъ забавляеть исторія того негра, который неся корзинку съ фруктами при письме, съёлъ фрукты и спряталь подъ камень письмо, чтобъ оно не донесло на него. Но не далеко отъ этого анек-

дота—заблужденіе, которое таится въ ходячихъ понятіяхъ объ обученіи посредствомъ печати; идеямъ, пріобрѣтаемымъ посредствомъ искуственнаго орудія, приписывается какая то магическая сила, въ сравненіи съ идеями, инымъ путемъ пріобрѣтаемыми. Это заблужденье дѣйствуетъ очень вредно даже на умственное образованіе; но оно еще пагубнѣе дѣйствуетъ на образованіе нравственное, возбуждая предположеніе, будто и нравственнаго образованія можно достигнуть чтеніемъ и повтореніемъ уроковъ.

И такъ, повторяю, дъйствія человъческія опредъляются не в'ядыніемъ, а чувствомъ. Отсюда таковъ долженъ быть заключительный выводъ: наклонность въ темъ или другимъ дъйствіямъ укрыпляется только опытомъ, то-есть, часто повторяемымъ переходомъ отъ чувства въ действію. Когда двё идеи часто повторяются въ извъстномъ порядкъ, онъ, наконецъ, въ этомъ порядкъ между собою связываются; механическія движенія мускуловъ, въ изв'єстной комбинаціи, сначала очень затруднительны, но по мфрф упражненія становятся легки и, наконецъ, совершаются безсознательно; точно также, съ повтореніемъ д'вйствій, возбуждаемыхъ тіми или другими ощущеніями, изв'ястный образъ д'яйствій становится у человъка естественнымъ, не требующимъ особыхъ усилій. Нравственная привычка образуется не посредствомъ наставленія, хотя бы оно каждый день повторялось, даже не посредствомъ примъра (если примъръ не возбуждаетъ въ подражанію); но лишь посредствомъ действія, повторительно возбуждаемаго соответственнымъ чувствомъ. Вотъ истина очевидная изъ психологіи и оправдываемая опытомъ ежедневной жизни; темъ не менъе истина эта отрицается фанатиками ходячей теоріи образованія.

Едва ли кто станетъ сознательно утверждать, что умственное знаніе важнѣе для человѣка, нежели образованіе

характера. Всякому приходилось въ жизни делать замечаніе, что работникъ, хоть и неграмотный, но трезвый, честный и прилежный къ дълу, несравненно болъе имъетъ цвны и для себя, и для другихъ, нежели обученный и знающій, но неисправный, безпорядочный, пьяный, не думающій о семьв. Въ высшихъ классахъ мотъ и игрокъ, какъ бы ни быль образовань и умственно развить, не стоить человека, который, хотя и не проходиль патентованнаго курса, дълаеть добросовъстно свое дъло и самъ устроиваеть дътей своихъ, не оставляя ихъ въ бъдности на попечение роднымъ. Стало быть, если взять дёло, какъ оно есть въ дёйствительности, падо будеть всемь согласиться, что для благосостоянія общественнаго, характеръ — песравненно важнъе многаго знанія. Противъ этого не спорять, а вывода, который отсюда следуеть, не принимають. Не ставять и вопроса о томъ, какъ отразятся на характеръ всъ искуственныя средства, употребляемыя для распространенія знанія. Изо всёхъ цёлей, которыя можеть иметь въ виду законодатель, самая первая, самая важная -- образованіе характеровъ въ народъ и утвержденіе сознанія личной отвётственности каждаго; а эта именно цъль и оставляется безъ вниманія.

Размыслимъ, что вся будущность націи зависить отъ свойства единицъ, изъ коихъ нація составлена; что эти свойства неизб'єжно подвергаются изм'єненію сообразно условіямъ, въ которыя поставлены; что ощущенія, возбуждаемыя этими условіями, неизб'єжно должны усиливаться; а ощущенія, которыхъ условія эти не вызываютъ, должны ослаб'євать и глохнуть. Тогда уб'єдимся въ томъ, что улучшенія общественной нравственности можно достигнуть не повтореніемъ правилъ и наставленій, и еще мен'є того одною заботой о распространеніи умственнаго образованія, а ежедневнымъ упражненіемъ высшихъ ощущеній духа и борьбою съ низ-

шими ощущеніями. Способъ къ этому одинъ: содержать людей въ строгомъ подчиненіи порядку общественной жизни, чтобы всякое его нарушеніе неизбѣжно отзывалось зломъ, а соблюденіе его —благомъ для всякаго человѣка. Въ этомъ, и только въ этомъ одномъ, состоитъ національное воспитаніе.





### Законъ.

Сколько стародавнихъ понятій помрачилось и запуталось въ наше время! Сколько стародавнихъ именъ, измѣнившихъ, или на глазахъ у насъ, измѣняющихъ свое значеніе!

Измѣняется — и не къ добру измѣняется — понятіе о законъ. Законъ -- съ одной стороны правило, съ другой стороны — заповъдь, и на этомъ понятіи о заповъди утверждается нравственное сознаніе о законв. Основнымъ типомъ закона остается десятословіе: "чти отца твоего... не убій... не укради... не завидуй". Независимо отъ того, что зовется на новомъ языкъ санкціей, независимо отъ кары за нарушеніе, запов'єдь им'єть ту силу, что она будить сов'єть въ человъвъ, полагая свыше властное раздъление между соптомъ и тъмою, между правдою и неправдою. И вотъ гдв, а не въ матеріальной кар' за нарушеніе, - основная, непререкаемая санкція закона — въ томъ, что нарушеніе запов'єди немедленно обличается въ душъ у нарушителя — его совъстью. Отъ кары матеріальной можно избітнуть, кара матеріальная можетъ пасть иногда, безъ мъры, или свыше мъры, на невиннаго, по несовершенству человъческаго правосудія,а отъ этой внутренней кары никто не избавленъ.

Объ этомъ высокомъ и глубокомъ значеніи закона совсёмъ забываетъ новое ученіе и новая политика законодательства. На виду поставлено одно лишь значеніе закона, какъ правила для внёшней дёятельности, какъ механическаго уравнителя всёхъ разнообразныхъ отправленій человёческой дёятельности въ юридическомъ отношеніи. Все вниманіе обращено на анализъ и на технику въ созиданіи законныхъ правилъ. Безспорно, что техника и анализъ имёютъ въ этомъ дёлё великое значеніе; но совершенствуя то и другое, разумно ли забывать основное значеніе законнаго правила. А оно не только забыто, но доходитъ уже до отрицанія его.

И вотъ, мы громоздимъ, безъ числа и безъ мфры, необъятное зданіе законодательства, упражняемся непрестанно въ изобрътении правилъ, формъ и формулъ всякаго рода. Строимъ все это во имя свободы и правъ человъчества, а до того уже дошло, что человъку двинуться некуда отъ сплетенія всёхъ этихъ правиль и формъ, отовсюду связывающихъ, отовсюду угрожающихъ, во имя гарантій свободы. Пытаемся все онределить, все вымерить и взвесить человеческимислѣдовательно, увы! неполными, несовершенными и часто обманчивыми формулами. Хотимъ освободить лицо, -- но всюду разставляемъ ему довушки, въ которыя чаще попадается правый, а не виноватый. Посреди безконечнаго множества постановленій и правиль, въ коемъ путается мысль и составителей и исполнителей, — извъстная фикція, что невъдъніемъ закона никто отговариваться не можетъ, -- получаетъ чудовищное значеніе. Простому челов'єку становится уже невозможно ни знать законъ, ни просить о защитъ своего права, ни обороняться отъ нанаденія и обвиненія: онъ попадаетъ роковымъ образомъ въ руки стряпчихъ, присяжныхъ механиковъ при машинъ правосудія, - и долженъ оплачивать каждый шагъ свой, каждое движение своего дела на арене

суда и расправы... А между тъмъ громадная съть закона продолжаетъ плестись и сплетается въ паутину, сжимая и совершенствуя свои клъточки. Недаромъ еще въ 16-мъ стольти знаменитый Баконъ примънялъ въ этой съти древнее пророческое слово: "Съти спадутъ на нихъ, говоритъ пророкъ, и нътъ сътей гибельнъе, чъмъ съти законовъ: когда число ихъ умножилось и теченіе времени сдълало ихъ безполезными,— законъ уже перестаетъ быть свътильникомъ, освъщающимъ путь нашъ, но становится сътью, въ которой путаются наши ноги".

Съ 16-го столътія, въ отечествъ Бакона, эта съть, которая въ то время уже казалась ему невозможною, -- продолжала сплетаться ежедневно и достигла чудовищныхъ размъровъ. Масса парламентскихъ актовъ, постановленій, ръшеній представляетъ нѣчто, хаотически громадное и хаотически нестройное. Нътъ ума, который могъ бы разобраться въ ней и привести ее въ порядокъ, отделивъ случайное отъ постояннаго, потерявшее силу отъ дъйствующаго, существенное отъ несущественнаго. Масса законовъ какъ будто сложена всл въ громадный амбаръ, въ которомъ по мфрф надобности выискивають, что угодно, люди привыкшіе входить въ него и въ немъ разбираться. На такомъ состояніи закона опирается однако правосудіе, опирается вся дізтельность общественныхъ и государственныхъ учрежденій. Если понятіе о правъ не заглохло въ сознаніи народномъ, -- это объясняется единственно силою преданія, обычая, знанія и искуства править и судить, преемственно сохраняемаго въ дъйствіи старинныхъ, въками существующихъ властей и учрежденій. Стало быть, кром' закона, хотя и въ связи съ нимъ, существуетъ разумная сила и разумная воля, которая дъйствуетъ властно въ примъненіи закона, и которой всь сознательно повинуются. Итакъ, когда говорится объ уваженіи къ закону въ Англіи, — слово законт ничего еще не изъясняеть: сила закона (коего люди не знають) поддерживается въ сущности уваженіемъ къ власти, которая орудуеть закономъ, и довъріемъ къ разуму ея, искуству и знанію. Въ Англіи не пренебрежено, но строго охраняется главное, необходимое условіе для поддержанія законнаго порядка: опредплительность поставленныхъ для того властей и принадлежащаго каждой изъ нихъ круга, такъ что ни одна изъ нихъ не можетъ сомнъваться въ твердости и колебаться въ сознаніи предъловъ своего государственнаго полномочія. На этомъ основаніи власть орудуетъ не одною буквою закона, рабски подчиняясь ей въ страхъ отвътственности, но орудуетъ закономъ въ цъльпомъ и разумномъ его значеніи, какъ нравственною силой исходящею отъ государства.

А гдв этой существенной силы неть, где неть древнихъ учрежденій, изъ рода въ родъ служащихъ хранилищемъ разума и искуства въ примъненіи закона, тамъ умноженіе и усложнение законовъ производитъ подлинно лабиринтъ, въ коемъ запутываются дороги всёхъ подзаконныхъ людей, и нътъ выхода изъ съти, которая на нихъ наброшена. Законы становятся сътью не только для гражданъ, но,-что всего важиве, для самыхъ властей, призванныхъ къ примвненію закона, -- стёсняя для нихъ, множествомъ ограничительныхъ и противуръчивыхъ предписаній, ту свободу разсужденія и різшенія, которая необходима для разумнаго дъйствованія власти. Когда открывается зло и насиліе, когда предстоитъ защитить обиженнаго, водворить порядокъ и воздать каждому должное, необходимо властное действіе воли, направляемое стремленіемъ къ правдѣ и къ благу общественному. Но если при томъ лицо, обязанное действовать, на всякомъ шагу встречается въ самомъ законе съ ограничительными предписаміями и искуственными формулами, если

на всякомъ шагу грозитъ ему опасность перейти ту или другую черту, изъ множества намъченныхъ въ законъ, если при томъ предълы властей и въдомствъ, соприкасающихся въ своемъ дъйствіи, перепутаны въ самомъ законъ множествомъ дробныхъ опредъленій, — тогда всякая власть теряется въ недоумвніяхъ, обезсиливается твмъ самымъ, что должно бы вооружить ее силою, т. е. закопомъ, и подавляется страхомъ отвътственности въ такую минуту, когда не страху, а сознанію долга и права своего - надлежало бы служить единственнымъ побужденіемъ и руководствомъ. Нравственное значеніе закона ослабляется и утрачивается въ массъ законныхъ статей и опредъленій, нагромождаемыхъ въ непрерывной дъятельности законодательной машины, и напослъдокъ самый законъ -- въ сознаніи народномъ получаеть значеніе какой-то внъшней силы, невъдомо зачъмъ ниспадающей и отовсюду связующей и стъсняющей отправленія народной жизни...





# Болъзни нашего времени.

I.

Всѣ недовольны въ наше время, и отъ постояннаго, хроническаго недовольства многіе переходять въ состояніе хроническаго раздраженія. Противъ чего они раздражены? — противъ судьбы своей, противъ правительства, противъ общественныхъ порядковъ, противу другихъ людей, противу всѣхъ и всего, кромѣ себя самихъ.

Мы всё бываемъ недовольны, когда обманываемся въ недовольство разочарованія, приносимое ожиданіяхъ: это жизнью на поворотахъ, сглаживается обыкновенно на другихъ поворотахъ тою же жизнью. Это — временная, преходящая бользнь, не то, что нынышнее недовольство — бользнь повальная, эпидемическая, которою заражено все новое поколеніе. Люди выростають въ чрезмерных вожиданіяхь, происходящихъ отъ чрезмърнаго самолюбія и чрезмърныхъ, образовавшихся потребностей. Прежде было искуственно больше довольныхъ и спокойныхъ людей, потому что люди не столько ожидали отъ жизни, довольствовались малою, средней мърой, не спъшили расширять судьбу свою и ея горизонты. Ихъ сдерживало свое мъсто, свое дъло и сознаніе

долга, соединеннаго съ мъстомъ и дъломъ. Глядя на другихъ, широко живущихъ въ свое удовольствіе, маленькіе люди думали: гдѣ намъ? и на этой невозможности успокоивались. Нынѣ эта невозможность стала возможностью, доступною воображенію каждаго. Всякій рядовой мечтаетъ попасть въ генералы фортуны, попасть не трудомъ, не службою, не исполненіемъ долга и дъйствительнымъ отличіемъ,—но попасть случаемъ и внезапною наживой. Всякій успъхъ въ жизни сталъ казаться дъломъ случая и удачи,—и этою мыслью всѣ возбуждены болѣе или менѣе, точно азартною игрою и надеждой на выигрышъ.

Въ экономической сферф преобладаетъ система кредита. Кредитъ въ наше время сталъ могущественнымъ орудіемъ для созданія новыхъ ціностей; но это средство сділалось доступно каждому, и, при относительной легкости его употребленія, далеко не всё создаваемыя ценности получають дъйствительное значение и служатъ для производительныхъ целей: большею частью создаются ценности мнимыя, дутыя, для удовлетворенія случайныхъ и временныхъ интересовъ, съ разсчетомъ на внезапное обогащение. Вследствие того успъхъ каждаго преднріятія не въ той мъръ, какъ бывало прежде, зависить отъ личной деятельности, отъ способности, энергіи и знанія предпринимателя: въ общественной и экономической средъ, около каждаго дъла, образовалось великое множество невидимыхъ теченій, неуловимыхъ случайностей, которыхъ нельзя предвидъть и обойти. Каждому дъятелю приходится вступать въ борьбу не съ тъмъ или другимъ опредъленнымъ затрудненіемъ, но съ цълою сътью затрудненій, которыми діз со всіз сторон обставлено. Разсчеты путаются, потому что данныя, съ которыми необходимо считаться, ускользають отъ разсчета. Отсюда -- состояніе неувъренности, тревоги и истомы, отъ котораго всъ болъе или менье страдають. Всякая дъятельность парализуется такимъ душевнымъ состояніемъ, въ которомъ дъятель чувствуетъ, что не въ силахъ справиться съ обстоятельствами, что воля его и разумъ безсильны передъ окружающими его препятствіями. Энергія ослабъваеть, человъкъ дъла становится фаталистомъ и привыкаетъ разсчитывать въ успъхъ не на силу распоряженія и предвидънія, но на слъпой случай, на удачу. Вотъ одна изъ причинъ того пессимизма, которымъ заражены столь многіе въ наше время, и отчасти причина другой, общей бользни — практическаго матеріализма, — потребности чувственныхъ наслажденій. Чувственные инстинкты возбуждаются съ особенной силой въ жизпи, основанной на невърномъ и случайномъ, въ тревожной и лихорадочной дъятельности.

Тъ же явленія замътны и въ другихъ сферахъ общественной дъятельности. Повсюду ея орудіемъ становится тотъ же кредитъ, повсюду создаются съ удивительною быстротою и легкостью мнимыя, дутыя ценности, которыя инымъ, -- при благопріятныхъ случайностяхъ, приносятъ фортуну, у другихъ -- разсыпаются въ прахъ отъ столкновенія съ действительностью жизни. Примечательно, съ какою легкостью нынъ создаются репутаціи, проходится, или, лучше сказать, обходится воспитательная дисциплина школы, получаются важныя общественныя должности, сопряженныя со властью, раздаются знатныя награды. Невъжественный журнальный писака вдругъ становится изв'ястнымъ литераторомъ и публицистомъ; посредственный стряпчій получаетъ значеніе пресловутаго оратора; шарлатанъ науки является ученымъ профессоромъ; недоучившійся, неопытный юноша становится прокуроромъ, судьею, правителемъ, составителемъ законодательныхъ проектовъ; былинка, вчера только поднявшаяся изъ земли, становится на мъсто кръпкаго дерева... Все это --- мнимыя, дутыя ценности, а оне возникають у насъ ежедневно во множествъ на житейскомъ рынкъ, и владъльцы ихъ носятся съ ними точь-въ-точь какъ биржевики съ своими раздутыми акціями. Многіе проживуть съ этими цвиностями весь свой ввкъ, оставаясь въ сущности пустыми, мелкими, безсильными, непроизводительными людьми. Но у многихъ эти ценности вскоре разсыпаются въ прахъ, и владъльцы оказываются несостоятельными. Между тъмъ самолюбіе успало раздуться до неестественных размаровь, претензіи и потребности разрослись не въ міру, желанія раздражены, — а въ ръшительныя минуты, когда надобно дъйствовать, не оказывается силы, нътъ ни разума, ни характера, ни знанія. Отсюда множество нравственныхъ банкротствъ, которыя происходять въ своемъ родъ отъ тъхъ же причинъ, какъ и банкротства въ сферв экономической. Трудно исчислить, сколько гибнеть силь въ наше время отъ неправильнаго, уродливаго, случайнаго ихъ распределенія, отъ неправильнаго обращенія всяческихъ капиталовъ на нашемъ рынкъ. Въ результатъ являются — люди молодые, но уже надломленные, искалъченные, разбитые жизнью. Иные не выносять тяготы своей и, подобно сосуду неравномфрно нагрфтому, лопаются: въ нетерпъніи, они оканчивають жизнь самоубійствомъ, которое, повидимому, недорого стоитъ человъку, когда онъ привыкъ себя одного ставить центромъ своего бытія, мірить его матеріальною мірой, и чувствуеть, что мъра эта ускользаетъ отъ него и разсчеты его спутались. Другіе бродять по світу, умножая собою число недовольныхь, раздраженныхъ, возмущенныхъ противъ жизни и общества: бъда, если ихъ накопится слишкомъ много, и откроются имъ случаи выместить свою злобу и удовлетворить свою по-**Х**0ТЬ...

#### II.

Древніе ставили, говорять, скелеть или мертвую голову посреди роскошныхъ пировъ своихъ, для напоминанія пирующимъ о смерти. Мы не им'вемъ этого обычая: мы, веселясь и пируя, желаемъ далече отъ себя отбросить мысль о смерти. Тѣмъ не менѣе она сама, смерть, за плечами у каждаго, и грозный образъ ея готовъ ежеминутно воспрянуть передъ очами.

Каждый день приносить намъ извъстія о самоубійствахъ, то тутъ, то тамъ случившихся, необъяснимыхъ, неразгаданныхъ, грозящихъ превратиться въ какое-то обыденное, привычное явленіе нашей общественной жизни... Страшно и подумать,— неужели мы уже привыкли къ этому явленію? Когда у насъ бывало что-либо подобное, когда цѣниласъ такъ дешево душа человѣческая, и когда бывало такое общественное равнодушіе къ судьбѣ живой души, по образу Божію созданной, кровію Христовой искупленной? Богатый и бѣдный, ученый и безграмотный, дряхлый и старецъ, и юноша, едва начинающій жить, и ребенокъ, едва стоящій на ногахъ своихъ,— всѣ лишаютъ себя жизни съ непонятною, безумною легкостью — одинъ просто, другой драпируя въ послѣдній часъ себя и свое самоубійство.

Отчего это?—Оттого, что жизнь наша стала до нев'вроятности уродлива, безумна и лжива; оттого, что исчезъ
всякій порядокъ, пропала всякая посл'вдовательность въ нашемъ развитіи; оттого, что разслабла посреди насъ всякая
дисциплина мысли, чувства и нравственности. Въ общественной и въ семейной жизни попортились и разстроились вс'в
простыя отношенія органическія, на м'всто ихъ прот'вснились и стали учрежденія или отвлеченныя начала, большею
частью ложныя или лживо приложенныя къ жизни и д'в'в-

ствительности. Простыя потребности духовной и тѣлесной природы уступили мѣсто множеству искуственныхъ потребностей, и простыя ощущенія замѣнились сложными, искуственными, обольщающими и раздражающими душу. Самолюбія, выроставшія прежде ровнымъ ростомъ, въ соотвѣтствіи съ обстановкой и условіями жизни, стали разомъ возникать, разомъ подниматься во всю безумную величину человѣческаго "я", не сдерживаемаго никакою дисциплиной, разомъ вступать въ безмѣрную претензію отдѣльнаго "я" на жизнь, на свободу, на счастье, на господство надъ судьбой и обстоятельствами. Умы — крѣпкіе и слабые, высокіе и низкіе, большіе и мелкіе — всѣ одинаково, утративъ способность познавать невѣжество свое, способность учиться, т. е. покоряться законамъ жизни, — разомъ поднялись на мнимую высоту, съ которой каждый большой и малый считаетъ себя судьей жизни и вселенной.

Такъ накопилась въ нашемъ обществъ необъятная масса лжи, проникшей во всв отношенія, заразившей самую атмосферу, которою мы дышемъ, среду, въ которой движемся и дъйствуемъ, мысль, которою мы направляемъ свою волю, и слово, которымъ выражаемъ мысль свою. Посреди этой лжи, что можетъ быть, кромъ хилаго возрастанія, хилаго существованія и хилаго д'яйствованія? Самыя представленія о жизни и о цъляхъ ея становятся лживыми, отношенія спутываются, и жизнь лишается той равномпрности, которая необходима для спокойнаго развитія и для нормальной дъятельности. Мудрено ли, что многіе не выдерживаютъ такой жизни и теряютъ окончательно равновъсіе нравственныхъ и умственныхъ силъ, необходимое для жизни? Хрустальный сосудъ, равномърно нагръваемый, можетъ выдержать высокую степень жара; нагрътый неравномърно и внезапноонъ лопается. Не то же ли происходить у насъ и съ тъми несчастными самоубійцами, о коихъ мы ежедневно слышимъ?

Одни погибають отъ внутренней лжи своихъ представленій о жизни, когда, при встрвчв съ двиствительностью, представленія эти и мечты разсыпаются въ прахъ: несчастный человъкъ, не зная кромъ своего "я" никакой другой опоры въ жизни, не имъя внъ своего "я" никакого нравственнаго начала для борьбы съ жизнью, бъжитъ отъ борьбы и разбиваетъ себя. Другіе — погибаютъ оттого, что не въ силахъ примирить свой, можеть быть возвышенный, идеаль жизни и дъятельности съ ложью окружающей ихъ среды, съ ложью людей и учрежденій; разув'вряясь въ томъ, во что обманчиво въровали, и не имъя въ себъ другой истинной въры,они теряють равновъсіе и малодушно бъгуть вонъ изъ жизни.... А сколько такихъ, коихъ погубило внезапное и неравном возвышеніе, погубила власть, къ которой они легкомысленно стремились, которую взяли на себя-не по силамъ? Наше время — есть время мнимыхъ, фиктивныхъ, искуственныхъ величинъ и ценностей, которыми люди взаимно прельщаютъ другъ друга: дошло до того, что дъйствительному достоинству становится иногда трудно явить и оправдать себя, ибо на рынкъ людского тщеславія имъетъ ходъ только дутая блестящая монета. Въ такую эпоху люди легко берутся за все, воображая себя въ силахъ со всвиъ справиться, - и успъваютъ при нъкоторомъ искуствъ проникать, безъ большихъ усилій, на властное місто. Властное званіе соблазнительно для людского тщеславія; съ нимъ соединяется представленіе о почетъ, о льготномъ положеніи, о правъ раздавать честь и создавать изъ ничего иныя власти. Но каково бы ни было людское представленіе, нравственное начало власти одно, непреложное: "Кто хочетъ быть первымъ, тотъ долженъ быть всёмъ слугою". Еслибы всё объ этомъ думали, - кто пожелаль бы брать на себя невыносимое бремя? Однако, всв готовы съ охотою идти во власть, и это бремя власти— многихъ погубило и раздавило, ибо въ наше время задача власти— усложнилась и запуталась чрезвычайно, особливо у насъ. И такъ много есть людей, передъ коими власть, легкомысленно взятая, легкомысленно возложенная, становится роковымъ сфинксомъ и ставитъ свою загадку. Кто не съумълъ разгадать ее, — тотъ погибаетъ.

#### Ш.

Для того чтобъ уразумъть, необходимо подойти къ предмету и стать на върную точку зрънія: все зависить отъ этого, и всь человъческія заблужденія происходять оттого, что точка зрънія невърная. Мы привыкли довъряться своему впечатльнію, а впечатльніе получаемъ скользя по поверхности предмета,— что мы умъемъ дълать съ ловкостью и быстротою. Довольствуясь впечатльніемъ, мы спъшимъ обнаружить его передъ всъми, по свойственному намъ нетерпънію; высказавшись, соединяемъ съ нимъ свое самолюбіе. Затъмъ лънь, совокупно съ самолюбіемъ, не допускаетъ насъ вглядъться ближе въ сущность предмета и повърить свою точку зрънія. Итакъ, по передачъ впечатльній между воспріимчивыми натурами, образуется, развивается и растетъ заблужденіе, объемлющее цълыя массы, и неръдко принимаемое въ смыслъ общественнаго мнънія.

Это върно и въ маломъ и въ большомъ. Цълыя системы міровоззрѣнія господствовали въ теченіе въковъ, составляя неоспоримое убъжденіе, доколѣ не открывалось наконецъ, что онѣ ложны, ибо исходятъ изъ невърной точки зрѣнія. Такова была Птоломеева астрономическая система. Люди въ теченіе въковъ упорно смотрѣли на вселенную сбоку, искоса, потому что утвердили на землѣ свою цен-



тральную точку зрѣнія, потому что земля казалась имъ такъ безусловно необъятна: иного центра не могли они себѣ и представить. Система была исполнена путаницы и противорѣчій, для соглашенія коихъ изобрѣтались наукою искуственные циклы, эпициклы, и т. п. Вѣка проходили такъ, пока явился Коперникъ, и вынулъ фальшивый центръ изъ этой системы. Все стало ясно, какъ скоро обнаружилось, что вселенная не обращается около земли, что земля совсѣмъ не имѣетъ господственнаго значенія, что она не что иное, какъ одна изъ множества планетъ и зависитъ отъ силъ, безконечно превышающихъ ее мощью и значеніемъ.

Птоломеева система давно отжила свой въкъ; но вотъкакъ понять, что въ наше время возстановляется господство ея въ иномъ кругъ идей и понятій? Развъ не впадаетъ въ подобную же путаницу новъйшая философія, опять отъ той-же грубой ошибки, что человъка принимаетъ она за центръ вселенной и заставляетъ всю жизнь обращаться около него, подобно тому, какъ въ ту пору наука заставляла солнце обращаться около земли. Видно, ничто не ново подъ луною. Это старье выдается за новость, за последнее слово науки, въ коей следують, одно за другимь, противоречія, отреченія отъ прежнихъ положеній, новыя, категорически высказываемыя положенія, опроверженія на нихъ, съ той же авторитетностью высказываемыя, поразительныя открытія, о коихъ вскоръ открывается, что дучше и не поминать объ нихъ. Все это называется прогрессомъ, движеніемъ науки впередъ. Но по правдъ, развъ это не тъ же самые циклы и эпициклы Птоломеевой системы? И когда явится новый Коперникъ, который сниметь очарование и покажеть въявь, что центръ не въ человъкъ, а внъ его, и безконечно выше и человъка, и земли, и цѣлой вселенной?

И развѣ не то же самое мы видимъ, напримѣръ, въ исторіи всѣхъ сектъ, начиная съ гностиковъ или аріанъ, и кончая пашковцами, сютяевцами, толстовцами и нигилистами? Вся причина въ томъ, что человѣкъ, слѣдуя впечатлѣнію, становится на ложную точку зрѣнія; въ своемъ я утверждаетъ онъ эту точку, и ему кажется, что вся вселенная около него движется,— и онъ ищетъ правды во всемъ и всюду, на все и всѣхъ негодуетъ, все обличаетъ, исключая себя, съ тѣми же грѣхами и страстями.... Какое странное, какое роковое заблужденіе!

# IV.

Упорство догматическаго върованія всегда было и, кажется, будеть удёломъ бёднаго, ограниченнаго человёчества, и люди широкой, глубокой мысли, широкаго кругозора, всегда будуть въ немъ исключеніемъ. Одни върованія уступають мъсто другимъ -- мъняются догматы, мъняются предметы фанатизма. Въ наше время умами владветъ, въ такъ называемой интеллигенціи, въра въ общія начала, въ логическое построеніе жизни и общества по общимъ началамъ. Вотъ новъйшіе фетиши, замънившіе для насъ старыхъ идоловъ, но, въ сущности, и мы, такъ же какъ прапрадеды наши, творимъ себъ кумира и ему покланяемся. Развъ не кумиры для насъ такія понятія и слова, какъ, напримъръ, свобода, равенство, братство, со всъми своими примъненіями и развътвленіями? Развъ не кумиры для насъ общія положенія, добытыя учеными и возведенныя въ догмать, напримъръ, происхождение видовъ, борьба за существование и т. п.?...

Въра въ общія начала есть великое заблужденіе нашего въка. Заблужденіе состоить именно въ томъ, что мы въруемъ въ нихъ догматически, безусловно, забывая о жизни со всѣми ея условіями и требованіями, не различая ни времени, ни мѣста, ни индивидуальныхъ особенностей, ни особенностей исторіи.

Жизнь-не паука и не философія; она живетъ сама по себъ, живымъ организмомъ. Ни наука, ни философія не господствують надъжизнью, какъ печто внешнее: оне черпаютъ свое содержаніе изъ жизни, собирая, разлагая и обобщая явленія жизни, но странно было бы думать, что он'в могутъ обнять и исчернать жизнь со всёмъ ея безконечнымъ разнообразіемъ, дать ей содержаніе, создать для нея новую конструкцію. Въ примъненіи къ жизни, всякое положеніе науви и философіи имъетъ значеніе впроятнаго предположенія, гипотезы, которую необходимо всякій разъ пов'єрить здравымъ смысломъ и искуснымъ разумомъ, по темъ явленіямъ и фактамъ, къ которымъ требуется приложить ее: иное примъненіе общаго начала было бы насиліемъ и ложью въ жизни. Одно то уже должно смутить насъ, что въ наукъ и философіи очень мало безспорныхъ положеній: почти всѣ составляють предметь пререканій между школами и партіями, почти всв колеблются новыми опытами, новыми ученіями. Нътъ ни одной прикладной къ жизни науки, которая представляла бы цёльную одежду: всякая сшита изъ лоскутковъ, болъе или менъе искусно, съ измъненіемъ покроя по модъ,--а иногда куски эти висять въ клочкахъ, разодранные школьною полемикою различныхъ ученій. Между тімь, представители каждой школы въ наукъ върують въ положенія свои догматически и требуютъ безусловнаго примъненія ихъ къ жизни. Стоитъ привесть въ примъръ хоть политическую экономію: экономисты составили себ' репутацію величайшихъ педантовъ и догматиковъ потому, что хотятъ непремънно вторгнуться въ жизнь, въ законодательство, въ промышленность непререкаемою властью, со своими общими законами

производства и распредъленія силь и капиталовъ; но при этомъ всв болве или менве забывають о живыхъ силахъ и явленіяхъ, которыя въ каждомъ данномъ случав составляютъ элементь, противодойствующій закону, возмущающій его операцію. Они вывели формулу изъ великаго множества фактовъ и явленій, но не могли исчерпать всего безконечнаго ихъ разнообразія, всего ряда комбинацій, которыя въ каждомъ данномъ случав представляются. И эти формулы были великимъ благодъяніемъ для науки, которая, благодаря имъ, уяснилась и двинулась впередъ, но ни одна изъ нихъ не составляетъ неподвижнаго, безусловнаго закона для жизни: каждая служить только указаніемь для изследованія, каждая выражаеть только извъстное движеніе, направленіе силы, которая въ данномъ случав непременно возмущается или уравновъшивается другими силами, дъйствующими въ противоположныхъ направленіяхъ. Исчислить дъйствіе этихъ силь невозможно, ихъ можно распознать только върнымъ чутьемъ практическаго смысла, и потому общія заключенія и выводы политической экономіи, хотя и сделанные изъ безспорныхъ фактовъ, именотъ только предположительное, гипотетическое значеніе, а не значеніе рѣшительнаго, безусловнаго закона. Такъ и будетъ разумъть ихъ всегда истинный ученый, незараженный педантизмомъ книжной науки. Но таковы далеко не всѣ ученые. Что же свазать о массъ, о тъхъ поверхностныхъ читателяхъ, законодателяхъ, юристахъ, администраторахъ, которые большею частію слышали звонг, да не знають, гдт онг, которые почерпають изръдка все свое знаніе изъ нъсколькихъ страниць руководства, изъ современной журнальной статьи, и любятъ, безъ дальнихъ изследованій, находить въ минуту для каждой задачи готовое решение въ стать указателя за номеромъ и печатью? Для нихъ каждое общее положение служить непререваемымъ "авторитетомъ науки", дешевымъ средствомъ для готоваго рѣшенія важнѣйшихъ вопросовъ жизни и удобнымъ оружіемъ, которымъ отражаются всѣ аргументы здраваго смысла, опровергаются заразъ всѣ факты исторіи и практики. Благодаря этимъ-то общимъ положеніямъ и началамъ, нынѣ такъ легво стало самому пустому и поверхностному уму, самому бездѣльному и равнодушному пролазу, съ помощію фразы, прослыть за глубокаго философа, политика, администратора, и одержать дешевую побѣду надъ здравымъ смысломъ и опытомъ. Такой ученый можетъ вспрыгнуть разомъ на "высоту науки и современной мысли". На этой высотѣ кто въ силахъ ему противиться?

Масса не может принять общаго положенія въ истинномъ, условномъ его значеніи: разумінію массы доступно всякое правило, всякое явленіе только въ живомъ, конкретномъ образъ и представленіи. Великая ошибка нашего въка состоитъ въ томъ, что мы, воспринимая сами съ чужого голоса фальшивую въру въ общія отвлеченныя положенія, обращаемся съ ними къ народу. Это — новая игра въ общія понятія, пущенная въ ходъ идеалистами народнаго просвъщенія въ наше время, игра — слишкомъ опасная потому, что она ведетъ къ развращенію народнаго сознанія. Въ эту игру играеть, въ сожальнію, слишкомъ часто, съ народомъ -- наша школа; но прежде всего въ нее начали играть народныя правительства, и многія уже дорого за нее поплатились, поплатились правдою нравственнаго отношенія въ народу. Одна ложь производить другую; когда въ народъ образуется ложное представленіе, ложное чаяніе, ложное върованіе, правительству, которое само заражено этою ложью, трудно вырвать ее изъ народнаго понятія; ему приходится считаться съ нею, играть съ нею вновь и ноддерживать свою силу въ народъ искуственно, новымъ сплетеніемъ лжи въ учрежденіяхъ, въ ръчахъ, въ дъйствіяхъ,— сплетеніемъ, неизбъжно порожденнымъ первою ложью.

Это можно видъть всего явственнъе на примъръ Франціи. Въ прошломъ столътіи фантазія идеалистовъ-философовъ издала новое евангеліе для человъчества, — евангеліе, которое все составилось изъ идеализацій и отвлеченныхъ обобщеній. Школа Руссо показала человічеству въ розовомъ свътъ натурального человъка и провозгласила всеобщее довольство и счастіе на землъ-по природъ; она раскрыла передъ всёми вновь разгаданныя, будто бы, тайны общественной и государственной жизни, и вывела изъ нея мнимый законъ контракта между народомъ и правительствомъ. Появилась знаменитая схема народнаго счастія, изданъ рецепть мира, согласія и довольства для народовъ и правительствъ. Этотъ рецептъ построенъ былъ на чудовищномъ обобщении, совершенно отръшенномъ отъ жизни, и на самой дикой, самой надутой фантазіи, тъмъ не менье, эта ложь, которая, казалось, должна была разсыпаться при малъйшемъ привосновении съ дъйствительностью, заразила умы страстнымъ желаніемъ примънить ее къ действительности и создать, на основании рецепта, новое общество, новое правительство. Еще шагъ-и изъ теоріи Руссо вырождается знаменитая формула: свобода, равенство, братство. Эти понятія заключають въ себ'я вічную истину нравственнаго, идеальнаго закона, во нераздплоной связи съ въчною идеей долга и жертвы, на которой держится, какъ живое тъло на костяхъ, весь организмъ нравственнаго міросозерцанія. Но когда эту формулу захотъли обратить въ обязательный законъ для общественнаго быта, когда изъ нея захотъли сдълать формальное право, связующее народъ между собою и съ правительствомъ во внѣшнихъ отношеніяхъ, когда ее возвели въ какую-то новую религію для народовъ и правителей, -- она оказалась роковою ложью,

и идеальный законъ любви, мира и терпимости, сведенный на почву внёшней законности, явился закономъ насилія, раздора и фанатизма. Общія положенія эти брошены были въ массу народную не какъ евангельская проповъдь любви, не какъ воззвание къ долгу, во имя нравственнаго идеала, но какъ слово завъта между правительствомъ и народомъ, какъ объявленіе новой эры естественнаго блаженства, какъ торжественное обътование счастья. Иначе не мог народя ни принять, ни понять это слово. Масса не въ состояніи философствовать; и свободу, и равенство, и братство она приняла какт право свое, какъ состояніе, ей присвоенное. Какъ ей, послъ того, помириться со всъмъ, что составляетъ бъдствіе жалкаго бытія человіческаго — съ идеей біздности, низкаго состоянія, лишенія, нужды, самоограниченія, повиновенія? Терпъть невозможно, масса ропщеть, негодуеть, протестуетъ, волнуется, ниспровергаетъ учрежденія и правительства, не сдержавшія словъ, не осуществившія ожиданій, возбужденныхъ фантастическимъ представленіемъ, созидаетъ новыя учрежденія и вновь разрушаеть ихъ, бросается къ новымъ властителямъ, отъ которыхъ заслышала то же льстивое слово, и — низвергаетъ ихъ, когда и они не въ состояніи удовлетворить ее. И править этою массою стало уже невозможно прямымъ отношеніемъ власти, безъ льстивыхъ словъ, безъ льстивыхъ учрежденій; правительству приходится вести игру и передергивать карты. Жалкій и ужасный видъ хаоса въ общественномъ учрежденіи: съ шумомъ мечутся во всв стороны волны страстей, успокоиваясь на минуту, подъ волшебные звуки словъ: свобода, равенство, публичность, верховенство народное... и кто умфетъ искусно и во-время играть этими словами, тотъ становится народнымъ властителемъ...

### V.

Въ древнемъ Римъ разсълась однажды земля: открылась бездонная пропасть, угрожавшая поглотить весь городъ. Какъ ни трудились, какъ ни старались поправить бъду,—ничто не удавалось. Тогда обратились къ оракулу; оракулъ отвътилъ, что пропасть закроется, когда Римъ принесетъ ей въ жертву первую свою драгоцънность. Извъстно, что за тъмъ послъдовало. Курцій, первый гражданинъ Рима, доблестный изъ доблестныхъ, бросился въ пропасть, и она закрылась.

И у насъ, въ новомъ міръ, открывается страшная бездонная пропасть, -- пропасть пауперизма, отдёляющая бёднаго отъ богатаго непроходимою бездной. Чего мы не ввергаемъ въ нее для того, чтобы ее наполнить! цёлыми возами деньги и всяческіе капиталы, массу пропов'єдей и назидательныхъ книгъ, потоки энтузіазма, сотни и тысячи придуманныхъ нами общественныхъ учрежденій — и все пропадаетъ въ ней, и бездна зілетъ передъ нами по-прежнему. Ніть ли и у насъ оракула, который возвёстиль бы намъ вёрное средство? Слово этого оракула давно сказано и всъмъ намъ знакомо: "заповъдь новую даю вамъ — да любите другъ друга. Какъ Я возлюбилъ васъ, такъ и вы другъ друга любите". Еслибъ умели мы углубиться въ это слово и взойти на высоту его, еслибъ решились мы бросить въ бездну то, что всего для насъ драгоцъннъе — наши теоріи, наши предразсудки, наши привычки, связанныя съ исключительностью житейскаго положенія, въ которомъ каждый утвердиль себя,мы принесли бы себя самихъ въ жертву безднъ, -- и она навсегда бы закрылась.

#### VI.

Самое правое чувство въ душ' челов челов остается истиннымъ чувствомъ лишь дотолъ, пока держится въ свободъ и охраняется простомою: что просто, только то право. Но камень преткновенія для всякаго простого чувства - это отраженіе въ самосознаніи челов'ява — это рефлексія. Чувство пріобрѣтаетъ особенную силу, когда укрѣпляется въ душѣ сознаніемъ, объединяется съ идеею; но туть же оно подвергается опасности пережить себя въ идев, поколебаться въ простотъ своей. Случается, что чувство, опираясь на идею и обобщаясь въ ней, разръшается въ формулу сознанія—и въ ней выдыхается. Форма, какъ и буква, можетъ убить духъ животворный. Форма обманываетъ, потому что подъ формою незамътно развивается лицемъріе, самообольщеніе человіческаго я. Что світліве, что драгоцівниве, что плодотворнъе простого чувства любви въ душъ человъческой! Но съ той минуты, какъ оно соединилось съ идеей, --- ему предстоитъ опасность отъ той же рефлексіи. И оно можетъ создать для себя форму, разбиться на виды, пути, категоріи, порядки, ученія. Такъ приходитъ, наконецъ, такая минута, что не чувство простое и цъльное наполняетъ душу и оживляетъ ее, - а бъдное я человъческое начинаетъ воображать, что оно владбетъ чувствомъ, или идеей чувства, служитъ его носителеми и дъятелемъ. Здъсь конецъ простотъ, здъсь начинается разложеніе чувства и легко можетъ перейти въ лицемъріе. Умножится, можеть быть, количество дълъ любви, установятся въ нихъ порядки, но простоты чувства уже нътъ, -- благоухание его пропало.

Приходять въ голову эти мысли, когда смотришь на дъятельность нашихъ организованныхъ благотворительныхъ

учрежденій и обществъ, съ ихъ уставами, собраніями, почетными членами, почетными наградами и пр. Все учрежденіе по идев посвящено любви и благотворительности, но при видъ происходящихъ въ немъ явленій, неръдко спрашиваешь: гдъ же обрътается тутъ мъсто простому чувству любви сострадательной и д'ятельной? Видишь собраніе, на коемъ произносятся ръчи, видишь мужскіе и дамскіе комитеты, куда събзжаются со скукой и равнодушіемъ лица, вовсе незнакомыя съ деломъ, обсуждать какія-то правила и параграфы, видишь бумаги, составленныя секретаремъ, коему выпрашиваются за то награды и пособія; слышишь напыщенныя разсужденія самозванныхъ педагоговъ о школьныхъ системахъ и методахъ преподаванія; видишь — о, верхъ общественнаго лицемфрія! — благотворительные базары, коихъ иная продавщица-дама, ничего отъ себя не жертвующая, носить на себъ костюмъ, стоющій иной разъ не менъе того, что выручается отъ цълой продажи, -- и это называется дъломъ любви христіанской!...

Это любовь, въ видъ общественнаго учрежденія. Но воть еще — правда, правда, на которой міръ стоить и держится, правда, безъ которой жизнь становится какимъ-то маревомъ дикаго воображенія, — чъмъ она является въ новъйшей, искуственной, выглаженной и выстроганной по европейской модъ — формъ судебнаго учрежденія! Мы видимъ машину для искуственнаго доланія правды, но самой правды не видно въ торжественной суетъ машиннаго производства, не слышно въ шумъ колесъ громаднаго механизма. Вы ищете нравственной силы — увы! едвали не вся сила, какая есть въ дъйствіи машины, уходить на треніе колесъ, совершающихъ непрерывное движеніе, — едвали не всѣ нравственныя усилія дъятелей уходять на смазку этихъ колесъ и проводниковъ къ нимъ. Засъдають судьи, въ величавомъ

сознаніи своего жреческаго достоинства, и, подобно древнимъ авгурамъ, слушаютъ, сколько вмѣститъ вниманіе; ораторствуютъ адвокаты, проводя величавыя слова и громкія фразы по узенькимъ корридорамъ и трубочкамъ хитросплетеннаго мышленія, и заранѣе взвѣшивая на звонкую монету каждый изъ длинныхъ своихъ періодовъ; тянутся длинные, томительные часы словесной пытки, а между тѣмъ главная жертва этой пытки, злосчастная правда, должна переходить въ обѣтованный рай по тонкому волоску Магометова моста: горе тому, кто положится при этомъ переходѣ на свою собственную силу. Правъ только тотъ, кто, изучивъ прежде въ совершенствѣ искуство акробата, съумѣетъ не оступиться и не упасть на дорогѣ....

### VII.

Вся жизнь человъческая — исканіе счастья. Неутолимая жажда счастья вселяется въ человека съ той минуты, какъ онъ начинаетъ себя чувствовать, и не истощается, не умираетъ, до последняго издыханія. Надежда на счастье не имъетъ конца, не знаетъ предъла и мъры: она безгранична, какъ вселенная, и нътъ ей конечной цъли, потому что начало ея и конецъ — въ безконечномъ. Это безконечное стремленіе къ счастью одна монгольская сказка олицетворяетъ въ видъ матери, потерявшей любимую дочь, единственное дитя свое. Грубая фантазія степного жителя представляеть эту мать въ видъ старой женщины съ однимъ глазомъ на самой макушкъ. Съ воплемъ ходитъ она по свъту, отыскивая потерянное дитя свое, и подходить по временамь то къ тому, то къ другому предмету — туда, гдв ей чудится, не дитя-ли свое она встрътила. Она хватаетъ руками свою находку, уносить ее и потомъ высоко поднимаетъ надъ головою, чтобы

удостовъриться, точно-ли нашла свое сокровище. Но лишь только вглядывается въ нее единственнымъ глазомъ, какъ видитъ, что опиблась, и съ отчаяніемъ бросаетъ на землю и разбиваетъ находку свою, и опять идетъ по свъту на поискъ. Счастье, котораго ищетъ человъкъ, опредъляетъ судьбу его, отзывается въ ней иссчастьемъ. Несчастье человъка,— сказано у Карлейля,—происходитъ отъ его величія: оттого онъ несчастенъ, что въ немъ самомъ—безконечное, и это безконечное—человъкъ, при всемъ своемъ искуствъ, при всемъ стараніи, не въ силахъ совершенно заключить и закопать въ конечномъ.

Стало быть, невозможно счастье, потому что оно необъятно. Но отчего же вмъстъ съ сознаніемъ этой необъятной цъли, въ душь человъческой такъ живо сознаніе возможности счастья? Отчего человъкъ, и отрицаясь отъ настоящаго, и отворачиваясь съ отчанніемъ отъ будущаго, обращается къ прошедшему и находить эту возможность тамъ? У ръдкаго человъка нътъ въ прошедшемъ такой поры, про которую говоритъ дума его: "а счастье было такъ возможно, такъ близко"!

Счастье отлетьло отъ человька съ той минуты, какъ онъ захотьль овладить безконечнымъ, сдълать его своимъ, познать его. "Будете знать добро и зло, будете какъ боги". Этого знанія не получиль онъ, но въ немъ произошло раздвоеніе, и съ тъхъ поръ одна половина его ищетъ другую для того, чтобы возстановить единство и цълость сознанія и жизни.

Если есть гдѣ что-либо подходящее къ званію счастья, такъ есть развѣ у иныхъ, немногихъ, въ той порѣ простого бытія и простого сознанія, когда душа ощущаєть жизнь въ себѣ и покоится въ чувствѣ жизни, не стремясь знать, но отражая въ себѣ безконечное, какъ капля чистой воды на

въткъ отражаетъ въ себъ солнечный лучъ. Если есть у кого такая пора, дай только Боже, чтобъ она длилась дольше, чтобъ самъ человъкъ по своей волъ не стремился изъ судьбы своей въ новые предълы. Дверь такого счастья не внутрь отворяется: нажимая ее изнутри, ее не удержишь на мъстъ. Она отворяется изнутри, и кто хочетъ, чтобъ она держалась, не долженъ трогать ее.

Прошедшее свое мы осудили, осудили за то, что не распознаемъ въ немъ тъхъ принциповъ, которые составляютъ для насъ мърило истины и благополучія. По кодексу этихъ принциповъ, изъ коихъ главный есть равенство, -- хотимъ мы передълать жизнь, отвести въ другую сторону старые ключи ея, которыми питались прежнія поколінія, расположить ее вновь по сочиненному нами плану-- и составляемъ и пересоставляемъ этотъ планъ по правиламъ науки, при чемъ неръдко обличаемъ въ себъ глубокое невъжество въ той самой наукъ, по которой планы составляются. Не бъда!говоримъ мы смъло: -- жизнь исправитъ ошибки нашего плана, и противоръчимъ себъ сами, ссылаясь на жизнь, которой знать не хотели, когда принимались за планъ свой. Жизнь на каждомъ шагу обличаетъ насъ следами неправды, вместо той правды, которую мы объщали внести въ нее; явленіями эгоизма, корыстолюбія, насилія, вмёсто любви и язвами бъдности и оскудънія, вмъсто богатства и умноженія силы; жалобами и воплями недовольства — вмъсто того довольства, которое мы пророчили. Не бъда! — повторяемъ мы громче и громче, стараясь заглушить всв вопросы, сомнвнія и возраженія: — лишь бы принципы нашего въка были сохранены и поддержаны. Что нужды, если страдаеть современное покольніе; что за бъда, если вмъсто кръпкихъ людей являются отовсюду дрянные людишки; нусть будеть сегодня плохо: завтра, послѣ завтра будетъ лучше. Новыя поколѣнія процвётутъ на развалинахъ стараго, — и наши принципы оправдаютъ себя блистательно въ новомъ мірів, въ потомствів, въ будущемъ... Мечты, которыми наполнена жизнь наша и дівтельность, осуществятся же когда-нибудь послів... Увы! развів осуществятся онів въ такомъ смыслів, какъ случилось со Свифтомъ: въ молодости онъ устроиль домъ сумасшедшихъ, и подъ старость нашель себів пріють въ этомъ самомъ домъ.

#### VIII.

Какъ ръдко общественныя отношенія наши бываютъ просты и непосредственны! Какъ ръдко приходится, встръчая людей, вести и продолжать бестду съ ними простымъ и естественнымъ обмѣномъ мысли! Когда живешь въ такъ называемомъ обществъ, приходится ежеминутно вступать въ отношенія съ людьми, съ которыми у тебя ніть ничего общаго, кромъ человъчества. Невогда останавливаться, некогда высматривать и выжидать молча, въ спокойномъ состояніи: если бы я захотіль поступить такъ, другой, кто ко мит подошель, кого познакомили со мною, не допустиль бы до этого. Надобно въ ту же минуту завязывать сношеніе, и приличіе требуетъ, чтобы оно казалось естественнымъ. Надобно говорить, и разговоръ вступаетъ немедленно на дряблую почву легкой пошлости, на обмень фразь о предметахъ (какъ въ свидътельствъ сумасшедшаго) "до обыкновенной жизни насающихся". Люди подходять другь въ другу стороны "пошлости", которой довольно у каждаго, --- и неръдко случается, что при всъхъ дальнъйшихъ встръчахъ случайная ихъ беседа не сходить съ этой почвы, на которую оба сразу ступили. Но бываеть и еще хуже: люди съ перваго шага начинаютъ кривляться и ломаться другъ

передъ другомъ. Это случается всего чаще при неравныхъ встрвчахъ, т. е. когда одинъ, представляя себв въ другомъ нъчто особенное или знаменитое, съ своей точки зрънія, желаетъ поставить себя вровень съ нимъ на соціальной почвъ, не ударить лицомъ въ грязь, выказаться. Съ другой стороны, кто же не воображаетъ въ себъ самомъ какойнибудь особенности или знаменитости? Такъ начинается дуэль двухъ маленькихъ, иногда очень маленькихъ я, и у каждаго всъ помышленія направлены къ тому, чтобы выказать себя, не уступить другому, возбудить о себъ въ другомъ, по возможности, блестящее представленіе. Блестьть предполагается обыкновенно умомъ, -- а кто не признаетъ въ себъ ума, или остроумія, или житейской опытности, заміняющей, а иногда и превосходящей умъ? Какая обширная практика, какое нескончаемое поприще для пошлости мелкаго самолюбія!

Къ ней присоединяется еще пошлость любезности. Всякая добродътель общественной жизни имъетъ оборотную сторону пошлости, и эта сторона выказывается тамъ, гдъ добродътель принимаетъ видъ общественнаго приличія, общественнаго обычая, размѣниваясь на мелкую монету извъстнаго чекана. Сколько выпущено у насъ въ обращеніе такой размѣнной монеты, и какъ уже вся она перетерлась, какая стала слѣпая, переходя ежеминутно изъ рукъ въ руки—и черезъ какія руки! Лучшія слова потеряли свое первоначальное значеніе, переставъ быть правымъ выраженіемъ мысли; самыя глубокія истины опошлились, являясь въ рубищѣ ходячаго слова; драгоцѣннъйшія чувства износились и истрепались на людяхъ, выставляясь напоказъ встрѣчному и поперечному.

Надо быть умнымъ, надо быть любезнымъ—вотъ два главные мотива, возбуждающіе нашу дѣятельность въ бесѣдной встрѣчѣ. И мы привыкли явную пошлость перваго мотива оправдывать видимою уважительностью послѣдняго.

Совъсть шепчетъ: сколько говорилъ ты вздору! какъ ты рисовался! сколько притворнаго напускалъ на себя! какъ игралъ словами! — У насъ готово возраженіе: я старался быть любезным»; надобно было оживить ръчь въ собраніи, пособить хозяину или хозяйкъ устроить, чтобы не скучно было.

Однаво, совъсть права, и пошлость напрасно стала бы прикрывать и оправдывать себя любезностью. Изъ-за одной любезности,—безъ побужденій мелкаго самолюбія,—не сталъ бы человъкъ, уважающій себя и слово свое, въ теченіе цълыхъ часовъ играть въ пошлую игру фразами, настраивать себя, по мъръ надобности, на тонъ любви и негодованія, ходить на ходуляхъ, раскрашивать придуманные разсказы и сочиненныя ощущенія и давать волю насмъшкъ и остроумному злословію тамъ, гдъ открывались виды на слабости и гръшки ближняго.

## IX.

Девятнадцатый въкъ справедливо гордится тъмъ, что онъ въкъ преобразованій. Но преобразовательное движеніе, во многихъ отношеніяхъ благодътельное, составляетъ въ другихъ отношеніяхъ и язву нашего времени. Ускоренное обращеніе анализующей и преобразующей мысли въ нашихъ жилахъ дожило, кажется, до лихорадочнаго состоянія, отъ котораго едва-ли не пора уже намъ лъчиться успокоеніемъ и діэтой; а покуда продолжаются еще пароксизмы возбужденной мысли, трудно повърить, чтобы дъятельность ея была здоровая и плодотворная. Жизнь пошла такъ быстро, что многіе съ ужасомъ спрашиваютъ: куда мы несемся и гдъ мы успокоимся? Если мы летимъ вверхъ, то уже скоро захватитъ у насъ дыханіе; если внизъ—то не падаемъ-ли мы въ бездну?

Съ идеей преобразованія происходить то же, что со всякою, новою, въ существъ глубокою и истинною, идеей, когда она пошла въ ходъ. Въ началъ она является достояніемъ немногихъ, глубовихъ умовъ, горящихъ огнемъ мысли, прожившихъ и прочувствовавшихъ глубово то, что проповъдуютъ и къ осуществленію чего стремятся. Потомъ, когда, распространяясь дальше и дальше, идея становится достояніемъ массы и переходить въ то состояніе, въ которомъ слово принимается на въру, лишь только произнесено, идея переходить на рынокъ и на этомъ рынкв опошливается, мельчаетъ. Въ минуту сильнаго возбужденія, великіе поборники движенія поднимають знамя, и когда они несуть его, знамя это служить подлинно символомъ великаго дёла, скликающимъ на служение делу; но вогда знамя это переходить на людской рынокъ и мальчишки начинають съ нимъ прогуливаться въ пору и не въ пору, составляя игру съ безсмысленными криками, тогда знамя теряетъ свой смыслъ, и люди серьезные, люди дёла начинають сторониться оттуда, гдъ это знамя показывается.

Есть эпохи, когда преобразованіе является назрѣвшимъ плодомъ общественнаго развитія, выраженіемъ потребности, всѣми ощущаемой, развязкою узловъ, вѣками сплетенныхъ въ общественныхъ отношеніяхъ; преобразователь является пророкомъ, изрекающимъ слово общественной совѣсти, и осуществляетъ мысль, которую всѣ въ себѣ носятъ.

Слова его и дъла его властвують надъ всъми, потому что свидътельствують объ истинъ, и всъ, кто отъ истины, отзываются на это слово. Но когда дъло его совершилось,— является иногда вслъдъ его полчище лживыхъ пророковъ. Всъ хотятъ быть пророками, отъ мала до велика, у всъхъ на устахъ новое слово, невыношенное въ душъ, непрогоръвшее въ жизни, дешевое и потому гнилое, схваченное

на людскомъ рынкѣ и потому опошленное. Всякій, кто не дѣлалъ никакого дѣла и кому лѣнь дѣлать дѣло, къ которому приставленъ, сочиняетъ проектъ новаго закона, или строитъ себѣ маленькую каоедру, съ которой проповѣдуетъ преобразованіе, требуя, чтобы дѣло, котораго онъ не дѣлалъ и потому не знаетъ, было поставлено въ новой формѣ и на новомъ основаніи. Таковы малые: что же сказать о великихъ, страдающихъ наравнѣ съ малыми преобразовательною горячкой?

Общая и господствующая бользнь у всыхъ такъ называемыхъ государственныхъ людей — честолюбіе или желаніе прославиться. Жизнь течеть въ наше время съ непомфрной быстротою, государственные деятели часто меняются, и потому каждый, покуда у м'яста, горить нетерп'яніемь прославиться поскорье, пока еще есть время и пока въ рукахъ кормило. Скучно поднимать нить на томъ мъстъ, на которомъ покинулъ ее предшественникъ, скучно заниматься мелкою работой организаціи и улучшенія текущихъ діль и существующихъ учрежденій. И всякому хочется передълать все свое дъло заново, поставить его на новомъ основаніи, очистить себъ ровное поле, tabula rasa, и на этомъ полъ творить, ибо всякій предполагаеть въ себ' творческую силу. Изъ чего творить, какіе есть подъ рукою матеріалы, — въ этомъ редко кто даетъ себъ явственный отчетъ съ практическимъ разумъніемъ дёла. Нравится именно высшій пріемъ творчества — творить из ничего, и возбужденное воображение подсказываетъ на всв возраженія извъстные отвъты: "учрежденіе само поддержитъ себя, учрежденіе создастъ людей, люди явятся", и т. п. Замъчательно, что этотъ пріемъ тьмъ соблазнительнье, тъмъ сильнъе увлекаетъ мысль государственнаго дъятеля, чемъ менъе онъ приготовленъ знаніемъ и опытомъ къ своему званію. Этотъ пріемъ соблазнителенъ еще и тімъ, что, при-

крывая действительное знаніе, онъ даетъ широкое поле действію политическаго шарлатанства и помогаеть прославиться самымъ дешевымъ способомъ. Гдв требуется двятельное управленіе діломъ, знаніе діла, направленіе и усовершенствованіе существующаго, тамъ опытнаго и знающаго не трудно распознать отъ невъжды и пустозвона; но гдъ начинають съ осужденія и отрицанія существующаго и гдв требуется организовать дёло вновь, по расхваленному чертежу, на прославленныхъ началахъ-тамъ чертежъ и начало на первомъ планъ, тамъ можно безъ прямого знанія дъла аргументировать общими фразами, внёшнимъ совершенствомъ конструкціи, указаніемъ на образцы существующіе гдф-то за моремъ и за горами; на этомъ полв пе легко бываетъ отличить умелаго отъ незнающаго и шарлатана отъ дельнаго человека; на этомъ поле всякій великій человекъ можеть, ничего не смысля въ дълъ и не давая себъ большого труда, защищать какой бы то ни было проектъ преобразованія, составленный въ подначальныхъ канцеляріяхъ къмъ-нибудь изъ малых преобразователей, подстрекаемыхъ тоже желаніемъ дешево прославиться...

Это удивительное явленіе слёдуетъ причислить, по истинѣ, къ знаменіямъ нашего времени,—а оно замѣтно повсюду, хотя не всюду въ одинаковой мѣрѣ и степени: въ любомъ правленіи, въ любомъ совѣщательномъ собраніи или комитетѣ. Разумѣется, всего явственнѣе выражается оно тамъ, гдѣ менѣе заложено въ прошедшей исторіи твердыхъ учрежденій, гдѣ нѣтъ старинной, вѣками утвердившейся школы и дисциплины, гдѣ жизнь общественная въ историческомъ своемъ развитіи не выработала опредѣленныхъ разрядовъ, стѣнокъ и клѣточекъ, полагающихъ преграду вольному устройству быта и порыву мысли и желанія. Гдѣ шире и вольнѣе историческое и экономическое поле, тамъ

есть гдѣ разгуляться какимъ-угодно преобразовательнымъ фантазіямъ,— тамъ нѣтъ иногда и борьбы, нѣтъ и затруднительнаго разсчета съ утвердившимися идеями, интересами и партіями, но полная свобода широкому размаху руки, натиску груди, быстрому налету перваго наѣздника...

А на ряду съ этимъ явленіемъ, происходящимъ на вершинахъ, совершается другое подобное же движеніе изъ долинъ, ущелій и пропастей земныхъ. Оно также преобразовательное, но въ иномъ, совсѣмъ уже безусловномъ смыслѣ. Масса людей, недовольныхъ своимъ положеніемъ, недовольныхъ тѣмъ или другимъ состояніемъ общественнымъ, и ослѣпленныхъ или дикимъ истинктомъ животной природы, или идеаломъ, созданнымъ фантазіей узкой мысли,— отрицая всю существующую, выработанную исторіей экономію общественныхъ учрежденій, отрицая и Церковь и государство, и семью и собственность,— стремится къ осуществленію дикаго своего идеала на землѣ. И эти люди требуютъ, чтобы проповѣдуемое ими преобразованіе началось съ начала, т. е. на ровномъ полѣ, tabula rasa, которое хотятъ они прежде всего расчистить на обломкахъ существующихъ учрежденій.

Это враги цивилизаціи, — вопіють по всей Европ'в государственные люди, и во имя цивилизаціи вооружаются противь массы непризванных преобразователей. Но не время-ли имъ самимъ, защитникамъ существующаго порядка, подумать о томъ, что сами они первые стремятся иногда слишкомъ легкомысленно налагать см'влую руку на существующее, разрушать старыя зданія и строить на м'всто ихъ новыя, сами они слишкомъ беззаботно и самоув'вренно сп'вшатъ осуждать утвердившіеся порядки и разрушать преданія и обычаи, созданные народнымъ духомъ и исторіей; сами они, строя громаду новыхъ законовъ, которые прошли мимо жизни и съ которыми жизнь не можетъ справиться, — насилуютъ въ сущности т'в самыя

условія д'єйствительной жизни, которыя отрицаетъ р'єшительно масса отъявленныхъ враговъ цивилизаціи. Борьба съ ними можетъ быть усп'єшна лишь во имя жизненныхъ началъ и на почв'є здоровой д'єйствительности...

Слово преобразование такъ часто повторяется въ наше его уже привывли смѣшивать улучшение. Итакъ, въ ходячемъ мнфніи поборникъ преобразованія есть поборникъ удучшенія, или, какъ говорять, прогресса, и, наоборотъ, кто возражаетъ противъ необходимости и пользы преобразованія, какого бы то ни было, на новыхъ началахъ, тотъ врагъ прогресса, врагъ улучшенія, чуть-ли не врагъ добра, правды и цивилизаціи. Въ этомъ мненіи, пущенномъ въ обороть на рынке нашей публичности, заключается великое заблужденіе и обольщеніе. Въ силу этого мивнія здравому смыслу, здравому взгляду на предметъ, становится трудно проложить себъ дорогу и пробиться сквозь предразсудокъ, -- и конкретное, реальное здравое воззръніе уступаетъ м'єсто воззр'єнію отвлеченному отъ жизни и фантастическому; люди дела и подлинаго знанія принуждены сторониться отъ дёла и теряютъ кредитъ передъ людьми отвлеченной идеи, окутанной фразою. Напротивъ того, кредитомъ пользуется съ перваго слова тотъ, кто выставляетъ себя представителемъ новыхъ началъ, поборникомъ преобразованій и ходитъ съ чертежами въ рукахъ для возведенія новыхъ зданій. Поприще государственной дізательности наполняется все архитекторами, и всякій, кто хочеть быть работникомъ, хозяиномъ, или жильцомъ — долженъ выставить себя архитекторомъ. Очевидно, что при такомъ направленіи мысли и вкуса открывается безграничное поле всякому шарлатанству, всякой ловкости лицем врія и бойкости нев жества. Съ другой стороны, деятельность положительная, практическая, затрудняется чрезм'врно, когда она совершается посреди

общаго настроенія къ анализу и критикъ, къ повъркъ всякаго дёла общими началами, общими фразами, преобладающими въ общественной средь. Тому, кому следовало бы сосредоточить все вниманіе и всё силы на своемъ дёлё и на томъ, какъ лучше и совершеннъе исполнять его,-приходится безпрерывно считаться съ мнфніемъ о дель, думать о томъ, какъ оно покажется, какое произведетъ впечатлёніе и въ обществъ, и въ начальствъ, если это начальство пробуетъ все на томъ же камив новой идеи, новаго направленія. Такъ развлекается попусту на критику и на борьбу съ критикою, по большей части пустою, масса великихъ силъ, которыя могли бы совершить великое дёло; такъ много времени уходитъ у дъятелей на это механическое треніе, на эту безплодную борьбу съ возбужденной мыслью, что немного уже остается его для действительной, сосредоточенной діятельности. Человінь окружень со всіхь сторонь призраками и образами дъла, которые тревожатъ его, но истинное, реальное дёло исчезаетъ у него подъ рукамии не дълается. Такого положенія не могутъ вытерпъть лучшіе, правдивые дъятели. Они чувствуютъ въ себъ силу, когда им вють дело съ реальностями жизни, съ фактами и живыми силами; тогда они впрують въ дело, и эта впра даетъ имъ возможность творить чудеса въ мір'в реальностей. Но они теряютъ духъ, когда приходится имъ орудовать съ образами, призраками, формами и фразами; теряють духь, потому что не чувствуютъ въры, а безъ въры - мертва всякая дъятельность. Мудрено-ли, что лучшіе діятели отходять, или, что еще хуже и что слишкомъ часто случается, -- не повидая мъста, становятся равнодушны въ дълу и стерегутъ только видъ его и форму, ради своего прибытка и благосостоянія...

Вотъ каковы бываютъ иногда плоды преобразовательной горячки, когда она свыше мъры длится. Какой врачъ

вылѣчить отъ нея современное общество, современныхъ дѣятелей? Какой богатырь направить силы наши на дѣйствительныя улучшенія, въ которыхъ мы такъ много и со всѣхъ сторонъ нуждаемся и которыхъ жаждетъ жизнь дѣйствительная. Намъ говорятъ: подождите еще немного: вотъ поднимутся таинственные покровы преобразованій—и явится изъподъ нихъ новая, дѣвственная жизнь въ полнотѣ красы и силы, и засіяетъ новая заря, и откроется страна, медомъ и млекомъ текущая. И мы ждемъ давно, но все не шевелятся покровы, новый міръ не является, наша "незнакомка спитъ глубокимъ сномъ", и къ прежнимъ покровамъ прибавляются только новые.

Между тъмъ стоитъ только пройтись по улицамъ большого или малаго города, по большой или малой деревнъ, чтобъ увидать разомъ и на каждомъ шагу, въ какой безднъ улучшеній мы нуждаемся и какая повсюду лежить безобразная масса повинутыхъ дёлъ, пренебреженныхъ учрежденій, разсыпанныхъ храминъ. Вотъ школы, въ которыхъ учитель, покинувъ дътей, составляетъ рефераты о методахъ преподаваній и фразистыя річи для публичныхъ засівданій; вотъ учебныя заведенія, гдф, подъ видомъ и формою преподаванія, обученіе не производится, и безтолковые учители сами не знаютъ, чему учить и чего требовать въ смешении понятій, приказаній и инструкцій; вотъ больница, въ которую боится идти народъ потому, что тамъ холодъ, голодъ, безпорядокъ и равнодушіе своекорыстнаго управленія; вотъ общественное хозяйство, въ которомъ деньги сбираются большія и никто ни за чёмъ не смотрить, кром' своего прибытка или тщеславія; вотъ библіотека, въ которой все разрознено, растеряно и распущено, и нельзя найти толку ни въ употребленіи суммъ, ни въ пользованіи книгами; вотъ улица, по которой пройти нельзя безъ ужаса и омерэфнія отъ нечистотъ, заражающихъ воздухъ, и отъ скопленія домовъ разврата и пьянства; вотъ присутственное мѣсто, призванное къ важнѣйшему государственному отправленію, въ которомъ водворился хаосъ неурядицы и неправды, за неспособностью чиновниковъ, туда назначаемыхъ; вотъ департаментъ, въ который, когда ни придешь за дѣломъ, не находишь нужныхъ для дѣла лицъ, обязанныхъ тамъ присутствовать; вотъ храмы—свѣтильники народные, оставленные посреди селъ и деревень запертыми, безъ службы и пѣнія, и вотъ другіе, изъ коихъ, за крайнимъ безчиніемъ службы, не выноситъ народъ ничего, кромѣ хаоса, невѣдѣнія и раздраженія... Великъ этотъ свитокъ, и сколько въ немъ написано у насъ рыданія, и жалости, и горя!

Вотъ жатва, на которую требуются делатели, куда надобно направить личныя силы мысли, любви и негодованія, гдъ потребны не законодательные пріемы преобразованія, отвлекающіе только силу, а пріемы правителя и хозяина,собирающіе силу къ одному м'єсту для возд'єлыванія и улучшенія. Вотъ истинная потребность нашего времени и нашего мъста — и ею-то пренебрегаетъ нашъ въкъ общихъ вопросовъ, изъ-за громкихъ словъ, звенящихъ въ воздухф. "Не расширяй судьбы своей — было въщание древняго оракула:-- не стремись брать на себя больше, чёмъ на тебъ положено". Какое мудрое слово! Вся мудрость жизнивъ сосредоточении мысли и силы, все зло - въ ея разсъянии. Дълать — значить не теряться во множествъ общихъ мыслей и стремленій, но выбрать себ'в діло и місто въ міру свою, и на немъ копать, и садить, и воздёлывать, къ нему собирать потоки своей жизненной силы, въ немъ восходить отъ работы къ знанію, отъ знанія къ совершенію и отъ силы въ силу.

#### Χ.

Богатство приводить въ движение множество низкихъ побужденій человіческой природы. Богатство налагаеть на человъка тяжелыя повинности, связываеть его свободу во многомъ. Одна изъ самыхъ ощутительныхъ невзгодъ для богача — то, что онъ становится предметомъ эксплуатаціи, около него образуется сплетеніе лжи всякаго рода. Еслибы не притуплялось въ немъ чувство, -- онъ чувствовалъ бы ежеминутно, что отношенія его къ людямъ перемънились, что многіе — даже изъ самыхъ близкихъ къ нему лицъ подходять въ нему не просто; и что для великаго множества людей, входящихъ съ нимъ въ отношенія, личность его совсемъ исчезаетъ, а место ея занимаютъ внешнія черты его, черты принадлежащаго ему капитала. Для чувствительной души такое положение несносно, и потребна большая простота души богатому человъку для того, чтобы онъ съумълъ сохранить въ себъ ясное и благоволительное отношеніе въ людямъ и не обезумъль бы, не опошлился бы самъ отъ всей той пошлости, которая вокругъ него поднимается и выказывается подъ вліяніемъ представленія объ его богатствь.

Подобной же участи подвергается и другая сила человъческая — умъ, особливо умъ изъ ряда выходящій, господственный. Когда умный человъкъ пріобрътаетъ авторитетъ, входитъ въ славу между людьми, — поднимаются около него пошлыя побужденія человъческой природы. Сближеніе съ нимъ ставятъ себъ въ честь; люди начинаютъ подходить къ нему не просто, а съ заднею мыслью — показаться передъ нимъ умными людьми и возбудить его вниманіе. Когда умный человъкъ входить въ моду, нътъ такой пошлости, которая не пыталась бы надъвать на себя передъ нимъ маску умнаго человъка и кривляться передъ нимъ со всею аффектаціей,

на которую способна пошлость. Это ощущение лжи и аффектаціи для умнаго человъка было бы нестерпимо, и заставило бы его бъжать отъ людей, когда бы самъ онъ не подвергался дъйствію той-же пошлости. Отъ того мы встръчаемъ неръдко умныхъ людей, которые, привыкая къ аффектаціи, рисуются передъ окружающею ихъ пошлостью мелкихъ умовъ, и охотнъе вступаютъ въ общеніе съ ними, нежели съ равными себъ. Немногіе умы свободны отъ этой слабости тщеславія.

Жена Карлейля въ одномъ изъ своихъ остроумныхъ писемъ къ мужу, говоритъ: "Вчера была у меня мистрисъ N. Мы долго съ нею беседовали, и наша беседа показалась бы очень интересной даже тебъ, если бы ты могъ тутъ-же быть невидимкою, -- но непремённо невидимкою, въ волшебномъ плащъ. -- Кого считаютъ "мудрецомъ и глубочайшимъ мыслителемъ нашего въка", тому приходится жить одному, въ тяжкомъ, можно сказать, царственномъ уединеніи. Онъ осужденъ --- ни отъ кого не слышать простого слова, въ простотъ сказаннаго, --- всякая ръчь подходитъ къ нему украшенная, въ нарядъ. Вотъ отъ чего Артуръ Гельпсъ (извъстный писатель) и многіе другіе говорять со мною очень просто, очень умно и занимательно, — а съ тобой начнутъ говорить и приводять тебя въ томительную тоску. Со мной они не боятся становиться на скромную почву своей собственной личности, какова она есть. А съ тобой -- они представляють изъ себя Таліони и принимаются балансировать, поднимаясь на носкъ умственнаго или нравственнаго величія".

# XI.

Въ темныя эпохи исторіи бывало такое состояніе общества, въ которомъ надъ всёми гражданами тяготёло чувство взаимнаго недовёрія и подозрёнія. Современники

съ ужасомъ разсказывають о своей эпохѣ или о своемъ городѣ, что люди боятся прямо смотрѣть въ глаза другъ другу, боятся сказать вслухъ близкихъ и домашнихъ свободное, нелицемѣрное слово, или отдаться вольному душевному движенію, чтобы оно не было подхвачено, перетолковано, и не послужило поводомъ къ жестокому преслѣдованію, во имя государства или начала общественной безопасности. Изъ темныхъ угловъ и изъ послѣднихъ слоевъ общества поднимается и сама собою образуется въ корпорацію прибыльная профессія доносчиковъ; тайная сила, предъ которою всѣ преклоняются, всѣ молчатъ въ страхѣ или, когда молчать невозможно, одѣваютъ мысль свою въ лживыя, льстивыя и лицемѣрныя формы.

Читая такіе разсказы изъ временъ нашей Бироновщины или изъ эпохи французскаго террора, мы радуемся, что живемъ въ иную пору и что событія той эпохи составляють для насъ преданіе. Но всмотримся ближе въ совершающіяся около насъ явленія — и принуждены будемъ сознаться, что и наше время изобилуетъ признаками подобнаго же состоянія. того: между нами взаимное недовъріе пустило, можеть быть, корни еще глубже во внутреннюю жизнь общества, нежели въ ту пору. Всего болъе поражаетъ въ состояніи нашего общества, за последніе годы, отсутствіе той простоты и искренности въ отношеніяхъ, которая составляетъ главный интересъ общественной жизни, оживляеть ее въяніемъ св'яжести и служить признакомъ здоровья. Какъ ръдко случается видъть, что люди сходятся просто; а какъ отрадно было бы сойтись съ человъкомъ просто, безъ задней мысли, безъ искуственнаго задняго плана, на которомъ рисуются смутныя твни, мвшающія свободному общенію! Такихъ тъней образовалось въ послъднее время безчисленное множество, - точно множество темныхъ духовъ, разсъвающихъ смуту въ воздухъ. Откуда взялись онъ? хорошо, когда-бъ ихъ порождала идея опредъленная, сознательная; тогда-бъ еще возможно было устранить ихъ тоже посредствомъ идеи. Но нътъ, ихъ порождаютъ, по большей части, безсознательныя представленія и впечатлънія, всосанныя и схваченныя случайно, изъ воздуха, какъ подхватываются и всасываются атомы испорченной матеріи, при развитіи всякой эпидеміи. Въ воздухъ кишатъ теперь атомы умственныхъ и нравственныхъ эпидемій всякаго рода: имя имъ легіонъ, и иное названіе трудно для нихъ придумать.

Посмотрите, какъ сходятся люди въ нашемъ обществъ — знакомые и незнакомые, — для дъла и безъ дъла. Едва взглянули въ глаза другъ другу, едва успъли обмъняться словомъ, какъ уже стала между ними тънь. Съ перваго слова, которое сказалъ, съ перваго пріема ръчи, который употребилъ одинъ — у другого возникла уже задняя мысль: а,-вотъ какого онъ мнънія, вотъ какой онъ школы, вотъ какого онъ убпожденія (любимый изъ новъйшихъ терминовъ, и одинъ изъ самыхъ обманчивыхъ). Онъ либераль, онъ клерикаль, онъ кръпостникь, онъ соціалисть, онъ анархисть, онъ фритредерг, онъ протекціонисть, онъ поклонникъ "Московских Вподомостей", онъ сторонникъ "Недпли", "Впостника Европы," и такъ далве, и такъ далве. Присмотритесь, прислушайтесь, какъ, вслъдъ за этимъ первымъ впечатлъніемъ, разгорается все сильнъе взаимное подозрпние, какъ оно потомъ переходить въ раздражение, какъ, затъмъ, всякій спокойный обмёнъ мысли становится невозможенъ, какъ отрывистыя и ръзкія фразы смъняются въ принужденной бесъдъ столь же ръзкими паузами, и какъ, наконецъ, люди расходятся, не узнавъ другъ друга и осудивъ уже другъ друга съ первой встрѣчи. Каждый сразу поставилъ другъ друга въ извъстную категорію, въ извъстную кльточку, съ которою, какъ онъ давно уже рѣшилъ, нѣтъ у него ничего общаго. Изъ-за чего весь этотъ безсмысленный раздоръ? Изъ-за убѣжденій? Можно сказать навѣрное, въ большинствѣ случаевъ, что съ той и съ другой стороны нѣтъ никакого осмысленнаго убѣжденія, нѣтъ организованной партіи, а есть только нѣчто вчера услышанное, вчера вычитанное въ газетахъ, вчера привившееся изъ разговора съ такимъ же точно гражданиномъ, только что покушавшимъ точно такой же дѣтской каши...

Сколько силъ тратится даромъ или лежитъ въ безплодіи изъ-за этой безсмысленной игры во впечатлівнія и въ при-Люди, въ сущности, честные, добрые, зраки убѣжденій? способные, вм'есто того, чтобы д'елать, сколько можно каждому, практическое, насущное дело жизни, на нихъ положенное, складывають руки, теряють энергію, истощаются въ безплодномъ раздражении и негодовании, -- ръшая, что на такихъ принципахъ, съ такою теоріею, съ такими взглядами — дъятельность невозможна. Они еще руки не приложили къ своему дълу, а оно имъ уже опротивъло, они извърились въ него потому, что оно не соотвътствуетъ воображаемой теоріи діла. Куда ни посмотришь, всюду тотъ же порокъ, не имъющій смысла. Педагоги, въ ожесточенной брани о принципахъ, системахъ и способахъ преподаванія, забыли школу, въ которой несчастныя дети преданы въ жертву тупымъ, безтолковымъ или ленивымъ учителямъ, а каждый изъ этихъ учителей готовъ въ каждую минуту спорить объ общихъ началахъ того самаго дёла, котораго онъ не дёлаетъ и не разумъетъ. Суды наши плачутъ по юристамъ, по опытнымъ практикамъ, преданнымъ дълу изъ-за самого дъла; университеты наши плачутъ по юристамъ-профессорамъ, облюбившимъ свое дъло, какъ дъло жизни; а юристы наши — ученые и практики — едва сойдутся, — глядишь, скоро

уже готовы разорвать другь друга изъ-за подозрѣнія въ ретроградности, въ клерикализм'в, въ радикализм'в, изъ-за идеи наказанія, изъ-за идеи суда присяжныхъ, изъ-за гражданскаго брака, изъ-за тюремнаго устройства той или другой системы. Войдите въ засъдание одной изъ многочисленныхъ комиссій для разсмотрівнія того или другого проекта; прислушайтесь къ ръчамъ, которыми въ такомъ дикомъ безпорядкъ перебиваютъ другъ друга, съ концовъ стола, члены, насланные изъ разныхъ въдомствъ; всмотритесь во взгляды, которые они мечутъ другъ въ друга: какое недовъріе, какая подозрительность! какая аффектація въ пріемахъ ръчи! какое пустозвонство фразъ! Изъ-за чего все это? Изъ-за дъла, которымъ ръдко кто занимался въ дъйствительности? Нътъ, все изъ-за какой-то идейки, которую схватилъ гдъ-то случайно ораторъ и воторую понесъ съ собою, или, лучше сказать, на которой понесь себя—ad astra; все изъ-за какой-то теоріи, да еще изъ-за теоріи, въ редкихъ случаяхъ хорошо вычитанной изъ хорошей вниги! Въ любой гостиной, едва разговоръ выйдетъ изъ колеи обычныхъ фразъ и новостей, повторяется въ иномъ видъ то же явленіе. Происходить смъттение языковъ съ такою путаницей понятій, съ такими иногда ръзвими, внутренними противоръчіями мысли, что останавливаешься въ изумленіи и въ ужасть. Не редкость встръчать людей, которые своими ръчами и образомъ дъйствій своихъ точно протестуютъ съ гордостью противъ свозванія, которое носять, противъ его же имени, противъ дъла, которому наружно служатъ и которымъ живутъ и содержатся. Случается слышать, какъ воспитатель, управляюзаведеніемъ, презрительно отзывается о педагогахъ, отстаивающихъ строгость дисциплины въ воспитаніи; какъ военный офицеръ съ негодованіемъ громить отсталыхъ людей, доказывающихъ необходимость дисциплины для арміи;

вакъ священникъ съ высшей точки зрѣнія обсуживаетъ обычай ходить по праздникамъ къ обѣднѣ; какъ судья и ученый юристъ обзываетъ невѣждами людей, требующихъ наказанія вору, утверждающихъ, что прислуга должна повиноваться хозяевамъ... Всѣ пошли врознь, всѣмъ стало трудно соединяться для дѣятельности, потому что всѣ съ первыхъ же шаговъ расходятся въ мысляхъ о дѣлѣ, или, вѣрнѣе сказать, во фразахъ, облекающихъ неясныя мысли.

Отчего происходить все это? Кажется, главную причину надо бы искать въ непомърномъ, уродливомъ развитіи самолюбія у всёхъ и каждаго. Это то же самое дешевое, жиденькое самолюбіе, въ силу котораго молодой, не видавшій еще свъта человъкъ, входя въ незнакомое ему общество, сразу относится къ нему враждебно, теряетъ спокойное самосознаніе, становится різокъ, отрывисть и дерзокъ. Онъ припоситъ въ незнакомую среду единственный капиталъвысокое о себъ мнъніе, и одна мысль, что его разумьють ниже, чъмъ онъ самъ себя разумъетъ, приводитъ уже его въ раздраженіе, отнимаетъ у него простоту, ставитъ его на ходули, облекаетъ его въ протестъ, не имъющій смысла... Представимъ себъ цълую компанію, составленную изъ такихъ бользненно, не въ мъру самолюбивыхъ людей: это сопоставление довольно комично, взятое само по себъ; но, какъ ни смешно, оно служить образомъ того состоянія, въ которомъ находится у насъ такъ часто компанія людей, случайно сошедшихся вм'вст'в или соединившихся для общей дъятельности...

# XII.

Есть термины, износившіеся до пошлости отъ того, что ихъ безпрерывно употребляють безъ опредѣлительной мысли, отъ того, что ихъ слышишь во всякомъ углу отъ

всякаго, и, произнося ихъ, глупый готовъ почитать себя умнымъ, невѣжда воображаетъ себя стоящимъ на высотѣ знанія. До того можетъ износиться ходячее на рынкѣ слово, что серьезному человѣку становится уже совѣстно употреблять его: онъ чувствуетъ, что это слово, прозвучавъ въ воздухѣ, принимаетъ отраженіе всѣхъ пустыхъ и пошлыхъ представленій, съ которыми ежеминутно произносится оно на рынкѣ ходячей фразы. Тогда наступаетъ пора сдатъ такой терминъ въ кладовую мысли: надо ему вылежаться въ покоѣ, надо ему очиститься въ глубокомъ горнилѣ самоиспытующей мысли, пока можетъ оно снова явиться на свѣтъ яснымъ и опредѣлительнымъ ея выраженіемъ.

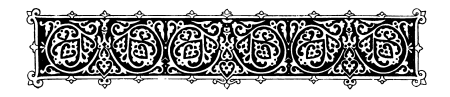
Такая судьба угрожаетъ, кажется, одному изъ любимыхъ нашихъ терминовъ: развивать, развите. Въ книгахъ, въ брошюрахъ, въ руководящихъ статьяхъ и фельетонахъ, въ застольныхъ ръчахъ, въ проповъдяхъ, въ салонныхъ разговорахъ, въ оффиціальныхъ бумагахъ, на лекціяхъ, въ урокахъ гимназіи и народной школы, — всюду, всюду прожужжало слухъ это ходячее слово, и уже тоска нападаетъ на душу, когда оно произносится. Пора бы, кажется, приняться за серьезную провърку понятія, которое въ этомъ словъ заключается; пора бы вспомнить, что этотъ терминъ: развитіе, не имъетъ опредълительнаго смысла безъ связи съ другимъ терминомъ: сосредоточение. Пора бы обратиться за разъясненіемъ понятій къ общей матери и учительниці — природі. Отъ нея не трудно научиться, что всякое развитіе происходить изъ центра и безъ центра немыслимо, - что ни одинъ цвътокъ не распустится изъ почки, и ни въ одномъ цвъткъ не завяжется плодъ, если изсохнетъ центръ зиждительной силы образованія и обращенія соковъ. Но о природ'в мы, какъ будто на бъду, забыли, и не справляясь съ нею, составляемъ свои дътскіе рецепты развитія: въ цвъточной почкъ мы хотимъ механически раскрыть и расправить лепестки грубою рукою прежде, нежели настала имъ пора раскрыться внутреннимъ дъйствіемъ природной силы,—и радуемся, и называемъ это развитіемъ: мы только уродуемъ почку, и раскрытые нами лепестки засыхаютъ, безъ здороваго цвътенія, безъ надежды на плодъ здоровый! Не безумное ли это дъло? и не похоже ли оно на фантазію того ребенка въ баснъ, который думаль чашкою вычерпать море?

А сколько является отовсюду такихъ безумныхъ ребятъ, такихъ непризванныхъ развивателей и учителей! Страсть ихъ къ развиватию доходитъ до фанатизма, и нѣтъ такого глупца и невѣжды, который не считалъ бы себя способнымъ развивать кого-нибудь. Но пусть бы они одни носились съ своею неразумною страстью: всего поразительнѣе то, что вмѣстѣ съ ними, иногда вслѣдъ за ними, и люди, повидимому, разумные, люди серьезной мысли, точно околдованные волшебнымъ словомъ, ходячею монетою рынка, принимаются повторять его, поддакивать ему, и на этомъ словѣ, и на смутномъ понятіи, съ нимъ соединяемомъ, строятъ цѣлыя системы образовательной и педагогической дѣятельности.

И всё эти фантазіи разыгрываются, всё эти планы сочиняются для того, чтобы оперировать, точно in anima vili, на массё такъ называемыхъ темныхъ людей, на массё народной. На нее готовится походъ: но ни полководцы, ни воины, никто не даетъ себё труда слиться съ нею, пожить въ ней, изслёдовать ея психическую природу, ея душу, потому что у народа есть душа, къ которой надобно пріобщиться для того, чтобы уразумёть ее! Нётъ, преобразователи ея и просвётители видятъ въ ней только извёстную величину, извёстную данную умственной силы, надъ которою требуется производить опыты. И притомъ, какая удивитель-

ная смёлость и самоуверенность! - Требуется во имя вакойто высшей и безусловной цёли производить эти опыты обязательно и принудительно!! Какъ производить ихъ-въ этомъ сами учители несогласны: сколько головъ, столько системъ и пріемовъ. Въ одномъ только сходятся-въ твердомъ намъреніи дъйствовать на мысль и развивать, развивать ее! Напрасно возражають имъ слабые голоса, что у простого человъка не одинъ умъ, что у него душа есть, такая же какъ у всякаго другого, что въ сердцв у него та крвпость, на которой надо ему строить всю жизнь свою, и на которой до сихъ поръ стоитъ у него церковное строеніе... Нътъ, — они обращаются все въ мысли и хотять вызвать ее къ праздной, въ сущности, деятельности, на вопросахъ, давно уже, легко и дешево ръшенныхъ самими просвътителями. Какое заблужденіе! Если бы потрудились они, безъ самоувъренности и безъ высокомърной мысли о своемъ разумъ, войти въ темную массу и пріобщиться къ ней, они увидъли бы, что темный человъкъ самъ ищетъ и проситъ свъта и жаждетъ просвъщенія, но открываетъ входъ ему только съ той стороны, съ которой оно можетъ взаправду просвътить его, не смутивъ души его, не разоривъ его жизни. Онъ чувствуетъ, что всего дороже ему духовная его природа, и чрезъ сердие хочетъ пролить свътъ въ нее. Когда съ этой стороны прильеть ему светь разума, -- онъ не ослепитъ его, не разоритъ его жизни, не перевыситъ центра тяжести, на которомъ утверждено его основаніе. Но когда операція развиванія направлена исключительно на мысль его, когда его хотять начинить, такъ называемыми, знаніями и фактами учебнивовъ и общими выводами теорій, съ нимъ произойдетъ то же, что происходитъ съ вонусомъ, когда хотять утвердить конусь на острой вершинъ.





# Знаніе и дъло.

Съ того времени какъ проснулась и пришла въ движеніе мысль въ нашемъ обществъ, стали намъ твердить на всъ лады о необходимости знанія; столько твердили, что самое понятіе о просопщеніи отождествилось въ умахъ нашей интеллигенціи съ количеством знаній. Отсюда — расширеніе программъ и высшаго и средняго и даже начальнаго обученія, отсюда — полки наскоро навербованных в безтолковых в учителей, приставленныхъ къ каждой наукъ для того, чтобы пустоты не было, отсюда - формализмъ экзаменовъ и испытательныхъ комиссій, отсюда распложеніе журналовъ, трактующихъ de omni re scibili et quibusdam aliis, и наполняющихъ головы читателей на рынкъ интеллигенціи массою отрывочныхъ, перепутанныхъ между собою мыслей и свъдъній. Результать всего этого жалкій — распложеніе мнимой интеллигенціи, воображающей себя знающею, но лишенной того, къ чему должно вести всякое знаніе-то есть уминья взяться за дівло, дівлать его добросовівстно и искусно и поставить его интересомъ своей жизни.

Всякій человъкъ призванъ къ дълу и долженъ выбрать себъ извъстное дъло; а для того, чтобъ умъть дълать его,

необходимо собраться въ себя, сосредоточиться. "Не расширяй судьбы твоей — было слово древняго оракула — старайся не гулять за предълами твоего дъла". Разсъяніе въ разныя стороны развлекаетъ мысль, разслабляетъ волю и мъщаетъ сосредоточиться на дълъ. Развлекаясь во всъ стороны — разнообразными движеніями любознательности и любопытства, человъкъ не можетъ скопить въ себъ и сосредоточить такой запасъ жизненной силы, какой необходимъ для ръшительнаго перехода отъ знанія къ дпланію. Сколько бы ни поглотилъ въ себя образовъ и свъдъній дилеттантизмъ любознательности и вкуса, все останется безплодно, если не можетъ онъ собрать все свое существо въ себъ и двинуть его — къ дълу.

Знаніе, само по себъ, не воспитываетъ ни умѣнья ни воли. Мы видимъ ежедневные тому примъры. Много видимъ людей умныхъ, острыхъ памятью и воображеніемъ, образованныхъ, ученыхъ— и безсильныхъ въ рѣшительную минуту, когда требуется рѣшеніе для дѣла или твердое слово въ совѣтѣ. Но жизнь наша— и частная и общественная, при усложненіи отношеній, при смѣшеніи понятій и вкусовъ,— требуетъ непрестанно скораго и твердаго рѣшенія. И мы видимъ, когда оно требуется, люди идутъ къ нему не твердыми ногами, а окольными путями, оглядываясь на всѣ стороны. Въ эту пору человѣкъ имѣющій ясное сознаніе и волю, способный въ минуту сообразить все, что знаетъ въ связи съ предметомъ рѣшенія,— стоитъ для дѣла дороже множества умовъ невѣрныхъ и колеблющихся.

Отсюда формализмъ и безплодность многихъ происходящихъ у насъ совътовъ и совъщаній: люди говорятъ, не умъя сосредоточиться на предметъ разсужденія. Но лучшій ораторъ не тотъ, кто изыскиваетъ лишь способы уловить и запутать противника мелкимъ оружіемъ казуистики или потокомъ пышныхъ угрозъ, но тотъ, кто приходитъ въ совътъ

съ твердымъ и яснымъ мнѣніемъ о дѣлѣ и высказываетъ его ясно и твердо; не тотъ, кто, смѣшивая цвѣта и оттѣнки, способенъ доказывать, что въ черномъ есть бѣлое и въ бѣломъ черное, но тотъ, кто прямо и сознательно называетъ бѣлое бѣлымъ и черное чернымъ. Не тотъ истинный судья, кто, разлагая по волоску каждое требованіе и возраженіе, творитъ формальный судъ по формальнымъ признакамъ правды, но тотъ, кто заботясь о существенной правдѣ, умѣетъ ясною мыслію проникнуть въ существо отношеній между сторонами. Не тотъ годный на дѣло военачальникъ, кто изучилъ до подробности всю исторію походовъ и битвъ и всѣ пріемы военной тактики, но тотъ, кто можетъ въ рѣшительную минуту острымъ взглядомъ сообразить въ умѣ своемъ положеніе мѣстности и военныхъ силъ,— и рѣшительнымъ дѣйствіемъ воли опредѣлить судьбу сраженія.





# В вра.

#### T.

Здъсь, на земль, подлинно мы ходимъ второго, а не виденіемъ, и жестоко ошибается тотъ, кто думаетъ, что погасиль въ себъ въру и хочеть жить отнынъ однимъ видъніемъ. Какъ бы высово ни поставилъ себя надъ міромъ умъ человъческій, онъ не раздъленъ съ душою, а душа все стремится въровать, и въровать безусловно: безъ въры прожить нельзя человъку. И не жалкій-ли это обманъ, что человъкъ, отвергая въру въ дъйствительное, въ существующее, въ то, что сказывается душт его реальною истиной, делаетъ предметомъ своей въры теорію и формулу, ее чествуетъ, ей, какъ идолу, покланяется, ей готовъ принесть въ жертву себя самого и цълый міръ въ душь своей, и свободу свою, и всъхъ своихъ ближнихъ. Теорія и формула, какія бы ни были, не могутъ заключать въ себъ безусловное, и каждая изъ нихъ, возникнувъ въ умъ человъческомъ, есть, по необходимости, нъчто неполное, сомнительное, условное и лживое. Что выше меня неизмітримо, что отъ віжа было и есть, что неизмітно и безконечно, чего не могу я обнять, но что меня объемлеть и держить -- вотъ, во что хочу я върить какъ въ безусловную

истину,—а не въ дъло рукъ своихъ, не въ твореніе ума своего, не въ логическую формулу мысли. Безконечность вселенной и начало жизни невозможно вмъстить въ логическую формулу. Бъдный человъкъ, кто, составивъ себъ такую формулу, хочетъ съ нею пройти черезъ хаосъ бытія:— хаосъ поглотитъ его вмъстъ съ жалкою его формулой. Сознаніе своего безсмертнаго я, въра въ Единаго Бога, ощущеніе гръха, исканіе совершенства, жертва любви, чувство долга—вотъ истины, въ которыя душа въритъ, не обманываясь, не идолопоклонствуя передъ формулой и теоріей.

### II.

Какое таинство — религіозная жизнь народа такого, какъ нашъ, оставленнаго самому себъ, неученаго! Спрашиваешь себя: откуда вытекаетъ она? — и когда пытаешься дойти до источника — ничего не находишь. Наше духовенство мало и ръдко учитъ, оно служитъ въ церкви и исполняетъ требы. Для людей неграмотныхъ Библія не существуетъ; остается служба церковная и нъсколько молитвъ, которыя, передаваясь отъ родителей къ дътямъ, служатъ единственнымъ соединительнымъ звеномъ между отдъльнымъ лицомъ и церковью. И еще оказывается въ иныхъ, глухихъ мъстностяхъ, что народъ не понимаетъ ръшительно ничего, ни въ словахъ службы церковной, ни даже въ "Отче нашъ," повторяемомъ неръдко съ пропусками или съ прибавками, отнимающими всякій смыслъ у словъ молитвы.

И однако—во всёхъ этихъ невоспитанныхъ умахъ воздвигнутъ,—какъ было въ Авинахъ,—неизвёстно кёмъ, алтарь Невъдомому Богу; для всёхъ—дёйствительное присутствіе воли Провидёнія во всёхъ событіяхъ жизни—есть фактъ столь безспорный, такъ твердо укоренившійся въ сознаніи, что, когда приходить смерть, эти люди, коимъ никто никогда не говориль о Богъ, отверзають Ему дверь свою, какъ извъстному и давно ожидаемому Гостю. Они въ буквальномъ смыслъ отдають Богу душу.

#### III.

"Въ началъ было слово" — такъ благовъствуетъ Евангелистъ. Великій германскій писатель захотълъ поправить эту мысль богослова своимъ философскимъ анализомъ, заставивъ надъ нею задуматься Фауста. "Нѣтъ" — говоритъ Фаустъ: "въ началъ было дюло". Когда бы Гете писалъ своего Фауста въ наше время, Фаустъ сказалъ бы въроятно: "въ началъ былъ фактъ." Фактъ — это излюбленное понятіе новъйшей матеріальной философіи, ячейка, изъ которой она строитъ вселенную, столиъ и основаніе всего того, что она называетъ истиной.

Какая неправда! Истина есть нѣчто абсолютное, и только абсолютное можетъ быть основаніемъ жизни человѣческой. Все остальное не твердо, все остальное исчезаетъ въ колеблющихся образахъ и очертаніяхъ, стало быть не можетъ служить основаніемъ. Фактъ есть нѣчто существенно реальное, неразрывно связанное съ условіями матеріальной природы, и въ ней только мыслимое. Но едва мы пытаемся отдѣлить этотъ фактъ отъ матеріальной его среды, опредѣлить духовное его начало, уловить его истинный разумъ,—какъ уже теряемся въ сѣти предположеній, гипотезъ, недоумѣній, возникающихъ въ умѣ каждаго отдѣльнаго мыслителя,—и чувствуемъ свое безсиліе познать его истину. Вотъ почему исторія представляетъ намъ такое смѣшеніе

представленій о каждомъ событіи, о каждомъ историческомъ дъятель, когда мы пытаемся анализировать духовное значеніе того или другого. Самая высшая добросов'єстность историческаго изследованія можеть стремиться лишь къ начертанію върной картины событій и дъйствій въ связи съ современными имъ условіями жизни и діятельности, къ возстановленію факта въ полной по возможности матеріальной его обстановив, съ изследованіемь причинь, последствій и побудительныхъ причинъ исторической деятельности. Очевидно, что наука здёсь не можеть обойтись безъ художества, и всякій подлинный историкъ долженъ быть художникомъ въ трудъ своемъ. Для художества необходимъ идеалъ; следовательно историкъ, въ одънкъ событій и дъйствующихъ лидъ, непремънно имъетъ въ виду идеалъ, черты коего могутъ быть не одинавовы у каждаго. Каждый навлоненъ увлекаться своимъ идеаломъ, то есть своимъ представленіемъ о совершенствъ въ побужденіяхъ, дёлахъ и учрежденіяхъ человіческихъ. Къ событіямъ во взаимной ихъ связи, историкъ относится критически, и характеръ критики опредъляется сложившимся у каждаго міросозерцаніемъ. Воть почему такъ различны и часто противоръчивы сужденія и приговоры исторической критики о знаменитъйшихъ дъятеляхъ и важнъйшихъ событіяхъ исторіи. Кого одинъ возвышалъ вчера, того другой сегодня развѣнчиваетъ, и наоборотъ, кого прежде историческая наука выставдяла извергомъ, въ томъ послѣ находитъ черты нравственнаго превосходства. Едва ли когда будетъ конецъ этимъ колебаніямъ исторической критики; -- ибо самый идеаль ея представляеть колеблющіяся черты, и съ каждымъ поколеніемъ ученыхъ и художниковъ изменяется.

Несравненно раньше прагматической исторіи изъ глубины народнаго сознанія и творчества народнаго вознивла метенда, и прододжаєть твориться наряду съ исторіей. Она

служить сама источникомъ для исторіи и предметомъ исторической критики, но, не взирая ни на какую критику, остается драгоцынымы достояніемы народа, сохраняя вы себъ всю свъжесть непосредственнаго представленія. Народъ понимаетъ ее и любитъ ее, и, прибавимъ, продолжаетъ творить ее, не только потому, что склоняется къ чудесному, но потому еще, что чуетъ въ ней глубокую истину, абсолютную истину идеи и чувства, - истину, которой не можетъ дать ему никакой — самый тонкій и художественный — критическій анализь фактовъ. Тёхъ героевъ народной поэмы, которыхъ разв'внчиваетъ исторія, народъ продолжаетъ чтить; въ нихъ драгоцънны для него черты идеала - идеала силы, добродътели, святости, ибо въ этихъ идеалахъ, а не въ людяхъ, не въ событіяхъ, не въ преходящихъ образахъ жизни, народъ чуетъ абсолютную истину. Ученые не хотятъ понять, но народъ чуето душой, что эту абсолютную истину нельзя уловить матеріально, выставить осязательно, опредълить числомъ и мърою, -- но въ нее можно и должно етровать, ибо абсолютная истина доступна только впрв. Ничего совершеннаго, ничего — цѣльнаго, ничего — единаго въ дёлахъ, чувствахъ и побужденіяхъ человеческихъ, ибо всякій челов'явь раздвоень самь въ себ'я и только стремится къ объединенію, падая и колеблясь на каждомъ шагу. И такъ, если подойдемъ съ анализомъ къ каждому подвигу, къ каждому событію, къ каждому историческому лицу,никто его не выдержить, и героевь не будеть ни единаго. Каждому подвигу предшествуетъ такая цёпь нравственныхъ колебаній, его объемлеть такая сёть разнохарактерныхъ ощущеній, побужденій, случайныхъ событій, направляющихъ, измъняющихъ, разсъкающихъ волю человъческую, — что для пытливаго ума не остается и мъста подвигу, какъ цъльному, свободному проявленію воли, направленной къ идеалу. Но

въ народномъ представленіи подвигъ является именно цѣльнымъ и живымъ проявленіемъ силы: такъ вѣруетъ народъ, и безъ этой вѣры жить не можетъ, ибо на ней вся жизнь человѣка держится, посреди рыданія и жалости, и горя, и лжи, коею она матеріально наполнена.

Воть почему заблуждаются тв, которые хотять разложить эту въру въ народъ, отнять ее у него, подъ предлогомъ заботы о мнимой исторической истинъ. Людямъ необходима въра въ идеалъ истины и добра; --- но какъ сохранить эту въру, какъ поддержать ее, если она не воплощается въ живома образъ? Отнять у людей этотъ образъ, значитъ — отнять самую въру, которая въ немъ выражается, въру въ абсолютную истину, въ цъльное совершенство. Вотъ почему, между прочимъ, любимое по преимуществу чтеніе русскаго народажитія святыхъ, Четья-минея, вся составленная изъ живыхъ образовъ подвига, добродътели, нравственнаго совершенства. Каждый изъ этихъ героевъ святости быль — человъкъ, со всёми слабостями человёческой природы, со всякимъ колебаніемъ мысли, побужденія и воли, со всею низостью паденія человіческаго, и еслибъ можно было разложить душу его, мы бы увидъли въ ней всю тайну первороднаго гръха, и все безсиліе борьбы человъка съ самимъ собою. Но изъ этой борьбы вышель онъ побъдителемь, но борьба эта совершалась во имя высшихъ идеаловъ совершенства, коего мъра не на землъ, а на небъ, въ области абсолютнаго. И этотъ подвигъ его борьбы описала живыми чертами подобная, сочувственная душа благочестиваго списателя, которая вложила въ описаніе живую любовь къ той же истинъ, живое стремленіе къ тому же идеалу. Вотъ въ чемъ народъ чуетъ истину — и не сомнъвается, и въруетъ, въ то время, когда пытливая философія ученаго агностика пытаеть факты и, думая познать въ нихъ матеріальную истину, въ то же время о духовной истинъ, объ истинъ, которая сама отзывается въ върующей душъ,— насмъшливо спрашиваетъ: "Что есть истина?"

### IV.

Въ миев Прометея, связаннаго Зевсомъ и пригвожденнаго къ Кавказскому утесу, нельзя не распознать идею новъйшаго скептицизма, въ сопоставленіи съ идеей Всемогущаго Бога, Создателя вселенной. Это протестъ гордаго духа противъ общаго върованія въ бытіе Божіе, отрицаніе невыносимаго для гордости чувства стыдёнія (reverentia) передъ Божествомъ, покорности и поклоненія Божеству. Нужды нётъ, что отъ Божества взятъ, у Божества похищенъ священный огонь, которымъ живетъ, согрёвается, оплодотворяется человёчество, — человёкъ знать этого не хочетъ, и владёя Божественнымъ огнемъ, хочетъ жить въ отчужденіи отъ Божества, самовластно.

Сфинксъ древней басни сидълъ на распутіи и предлагаль каждому путнику свою загадку. Кто не умълъ разгадать ее, тотъ былъ жертвою сфинкса и повергался въ пропасть: одолъть чудовище могъ лишь мудрецъ, находившій разгадку.

Что такое сфинксъ въ нашей жизни? Вся наша жизнь безконечная, съ виду механическая цёль явленій и событій— (фактовъ). Другъ друга смёняя, совокупляясь другъ съ другомъ, всё они, пролетая мимо, несутъ на крыльяхъ свои вопросы духу человеческому, и каждая минута, въ коловращеніи времени, приводитъ свои, современные вопросы. Потребна мудрость духа, чтобы отвётить на нихъ, чтобъ разрёшить ихъ: у кого нётъ ея, тотъ становится рабомо фактовъ и явленій, — рабома своего времени — хотя бы и величался челов'єть современныма. Факты подавляють его со вс'єхь сторонь, господствують надъ нимь, — и выходить челов'єть пошлых путей, чувственнаго обычая (рутинерь), — и до того доходить въ слівпомь повиновеніи фактамь, что исчезнеть въ немь наконець послідняя искра світа, просвіщающаго всякое существо достойное имени и званія человіческаго. Но когда человісь остается вірень лучшимь духовнымь побужденіямь своей природы, когда уміветь различать основныя начала духовной жизни и твердо стоить въ духів, не повинуясь фактамь, но господствуя надъ ними, тогда всіб оно ровно ложатся около него въ жизни, каждый на свое місто: не они его одолібли, но онь одолібль ихь...

Сфинксъ древняго Египта не то, что сфинксъ древней Греціи, хотя и тотъ и другой выражаетъ таинство души человъческой.

Египетскій сфинксь — мирное существо получелов'вческое, полуживотное. Передъ храмомъ, передъ царскою гробницей, проходя длиннымъ рядомъ сфинксовъ, челов'вкъ ощущаетъ близость Божества — и таинства смерти. Сфинксъ является образомъ таинственнаго созерцанія, погруженнаго въ себя и въ идею Божества: древніе египтяне олицетворяли въ немъ Божество солнечнаго св'єта.

Не таковъ сфинксъ новаго міра, созданіе Греческой фантазіи. Это существо демоническаго происхожденія, порожденіе чудовищнаго Тифона и Ехидны, олицетвореніе не свътлаго Божества, но темной силы Тартара,— существо звърское, хищное, губительное. И въ немъ выражается таниство, но не таинство погруженнаго въ себя созерцанія,— а таинство страстной, отрицательной, насильственной и разрушительной мысли.

И этотъ сфинксъ донынъ не перестаетъ задавать человъчеству страшныя, таинственныя загадки,—загадки неразръшимыя. Тысячи умовъ пытаются найти ръшеніе, разгадать загадку жизни и религіи,—и не могутъ. Но каждая и безуспъшная попытка ръшенія—только погружаетъ мысль и чувство въ новыя бездны, и каждая загадка пораждаетъ лишь сотни и тысячи новыхъ неразръшимыхъ загадокъ,—и передъ бъднымъ человъчествомъ разверзается, въ виду чудовища, бездна погибели, и оно ринется въ бездну, если не остановится на камнъ простой твердой въры и яснаго мышленія...

### V.

Великій вопросъ, не престающій смущать умъ и сов'єсть во всемъ человъчествъ - вопросъ объ осуществлени въ отношеніяхъ человіческихъ правды и любви, заповіданныхъ Христомъ, полагаемыхъ христіанскою Церковью въ основаніе своего ученія. Н'єть разума, который нашель бы ключь къ разрешенію этого противоречія, неть совести, которая усповоилась бы на немъ. Проходя мыслью кровавую исторію войнъ, раздоровъ, насилія, неправды, невъжества и суевърія, длящуюся съ начала міра до днешняго дня — и въ общественной и въ частной жизни, всякій съ ужасомъ спрашиваеть себя — гдв же и въ чемъ же исполнение закона Христова посреди того ада, въ которомъ живемъ мы и движемся? Гдѣ выходъ изъ того состоянія, въ которомъ самая религія представляется какъ бы зерцаломъ лжи и лицемърія, показателемъ противорвчій между двломъ и сознаніемъ, обрядовъ и формальностей, служащихъ прельщаемой совъсти и мнимымъ оправданіемъ неправды? Есть избранные, есть люди правды, смиренные сердцемъ,

есть дъла любви и разума, на которыхъ мысль отдыхаетъ и временно успокоивается, но обозрѣвая совокупность жизни, видитъ начальства и власти, забывающія свое призваніе, видить неправедные прибытки въ чести и славъ, богатство нажитое хищеніемъ, поглотившее самую власть и владъющее міромъ, видитъ беззаконіе самоув'вренное подъ покровомъ наружнаго благочестія, видить тысячи и милліоны, приносимые въ жертву богу войны, идолу вражды и насилія, видить наконець безчисленныя массы, прозябающія безъ нуждою, живущія и умирающія сознанія, раздираемыя страданіи. Гдь-же, спрашиваеть, царство царство любви и правды, гдъ-же дъйственная сила речеловъческой лигіи, — гдѣ пѣль И конецъ бъдственной ?ингиж

Сколько разъ слышалось и слышится — издревле и до нашихъ дней ожиданіе золотого въка въ человъчествъ — и оканчивается разочарованіемъ, если не ОНО ностью -- ибо христіанинъ не можетъ, не долженъ быть безнадеженъ. Ветхозавътные пророки изображаютъ будущее состояніе мира и благоденствія въ человъчествъ. Христосъ принесъ на землю заповъдь любви и мира, но не исполненіе этой запов'єди — исполненіе, въ которомъ не оставалось бы мъста свободъ: эта самая заповъдь, по Его слову, явилась мечемъ и должна была зажечь огонь въ сердцахъ человъческихъ. И когда, по воскресеніи Его, отъ сердецъ загорѣвшихся надеждою на обновление міра, послышался робкій вопросъ: "Господи, не въ это ли лъто устрояещь Ты царство Израилево?" отвътъ Его былъ: "не дано вамъ разумъть времена и лъта: ихъ Господь положилъ во Своей власти."— Время, размъренное малыми долями у людей, безгранично у Господа Бога: у Него и тысяча лётъ какъ день и день какъ тысяча лътъ.

И юная Церковь Христова первыхъ столътій, посреди гоненій, посреди порововъ и бъдъ, жила тою же надеждой на устроеніе царства Израилева: эта надежда на побъду правды въ человъчествъ была новою силой, которую внесло въ безотрадный языческій міръ христіанство. Настало страшное время, когда эта сила повидимому изсякла и надежда перешла въ отчаяніе. Взятіе и разрушеніе Рима Аларихомъ поразило весь христіанскій міръ невыразимымъ ужасомъ; и върующія души омрачились сомнъніемъ: гдъ же сила христіанства, гдф же спасеніе? А міръ языческій вопіяль: всъ бъды эти отъ новой религіи Христовой. Тогда Блаженный Августинъ ободрилъ смущенную совъсть и возстановилъ надежду христіанскую своей одушевленною книгой "О градп Божіема, правъясняя людямъ судьбы Промысла Божественнаго въ исторіи челов'вчества и непреложность ученія о царств'ь, еже не отъ міра сего.

Съ тъхъ поръ и донынъ, въ эпохи общественныхъ бъдствій, въ разгаръ насилія и разврата общественнаго, сколько разъ поднимается тотъ же самый вопросъ въ христіанскомъ міръ! И мы переживаемъ такое время, когда начинаетъ повидимому оживать давно прошедшее язычество, и поднимая голову, стремится нревозмочь христіанство, отрицая и догматы его и установленія и даже нравственныя начала его ученія, —когда новые проповъдники, подобно языческимъ философамъ древняго въка, съ злобною ироніей обращаютъ къ остатку върующихъ горькое слово: "вотъ къ чему привело міръ ваше христіанство? вотъ чего стоитъ ваша въра, исказившая природу человъческую, отнявшая у ней свободу похоти, въ которой состоить счастіе! Чтоже, неужели погибаетъ передъ напоромъ древняго язычества "побъда, побъдившая міръ, въра наша"?

Н'єть, она остается цілою, въ святой Церкви, о коей Создавшій ее сказаль: "врата адовы не одолієють ей." Она

хранить въ себъ ключи истины, и въ наши дни, какъ и во всъ времена, всякъ, кто отъ истины, слушаетъ гласа ея. Въ ней, подъ покровами образовъ и символовъ, содержатся силы, долженствующія собрать отовсюду разсъянное и обновить лице земли. Когда это будетъ, въдаетъ Единъ, времена и лъта положивый въ Своей власти.

А между тёмъ, отъ самаго начала Церкви, нетерпёливыя сердца, гордые умы не перестаютъ искать, помимо Церкви и вопреки ей, новыхъ ученій, долженствующихъ обновить человёчество, исполнить законъ любви и правды, водворить миръ и благоденствіе на землё. Поражаясь чудовищными противорёчіями между ученіемъ Христа Спасителя и жизнію христіанъ, составляющихъ Церковь Христову,—они возлагаютъ вину на Церковь съ ея установленіями, и приходя къ отрицанію существующей отъ начала христіанства Церкви, думаютъ утвердить вмёсто нея свое, очищенное по мнёнію ихъ, ученіе Христово, отрёшенное отъ Церкви, выводимое по ихъ усмотрёнію изъ отдёльныхъ текстовъ Евангелія.

Странное заблужденіе. Люди, подверженные той же похоти и тому же грѣху, какому подвержено все окружающее ихъ общество, люди одного со всѣми естества, раздвоеннаго въ себѣ, склоннаго хотѣть, чего не дѣлаетъ, и дѣлать, чего не хочетъ,—себя однихъ представляютъ едиными въ духѣ и являются непризванными учителями и пророками. Похоже на то, какъ бы они одни воображали себя стоящими на неподвижной точкѣ, тогда какъ весь міръ и они вмѣстѣ съ міромъ кругомъ обращаются. Начиная съ разрушенія закона, сами они не въ силахъ создать новый законъ изъ тѣхъ частей и обрывковъ цѣльнаго ученія, которое отвергли. Отрицая Церковь,—они приходятъ однако къ тому, что хотятъ создать свою церковь съ своими проповѣдниками и служи-

телями, и если успъваютъ въ томъ, повторяется на нихъ то же, что они осуждали и противъ чего возставали, — только съ новымъ умноженіемъ лжи и лицемърія, и безумной гордости, возвышающейся надъ міромъ. Гордость ума, съ презръніемъ къ людямъ той же плоти и крови, возбуждаетъ ихъ разорять старый законъ и созидать новый. Они забываютъ, что Тотъ же Учитель Божественный, имя Коего призываютъ они, будучи кротокъ и смиренъ сердцемъ, не хотъль измънять ни одной черты въ законъ, но каждую черту оживотворялъ духомъ любви, въ ней сокрытымъ.

Осуждая догматизмъ и обрядность, они сами подъ конецъ обращаются въ узкихъ и властолюбивыхъ догматиковъ; возставая противъ фанатизма и нетерпимости, они сами становятся злѣйшими фанатиками и гонителями; проповѣдуя любовь и правду, сами безсознательно проникаются духомъ злобы и пристрастія. Гордость, ослѣпляя ихъ, не допускаетъ ихъ сознать, какой соблазнъ вносять они въ область вѣры, разрушая простоту ея и цѣльность въ душахъ простыхъ, которыя Церковь не успѣла еще воспитать и привесть въ сознаніе вѣры.

Не трудно,—но и какъ безумно, какъ безсовъстно, соблазнить простую душу, въ которой есть только чистое, незанятое поле религіознаго чувства, душу невоспитанную, невъжественную въ истинахъ въры! Ужасно подумать, что къ такой душъ приступаютъ съ голымъ отрицаніемъ Церкви, и хотятъ ее увърить, что эта Церковь съ ея ученіемъ и таинствами, съ ея символами, обрядами и преданіями, съ ея поэзіей, одушевлявшей изъ въка въ въкъ множество покольній, есть ложное и ненавистное учрежденіе. Простая душа была душа смиренная: сектанство возводитъ ее на высоту гордости —своею, особливою върой, а въру вмъщаетъ въ узкую рамку сектантской формулы. Нътъ души, какъ бы

ни была она невѣжественна,—къ коей нельзя было бы привить такую безсмысленную гордость съ увѣренностью въ своей правдѣ—предъ кѣмъ? Предъ цѣлымъ народомъ, составляющимъ Церковь и живущимъ въ смиренномъ сознаніи своей грѣховности передъ Богомъ и въ смиренной надеждѣ на прощеніе грѣховъ и на спасеніе въ молитвѣ церковной. Плоды этой гордости въ дальнѣйшемъ ея развитіи очевидны. Это — лицемпріе въ самодовлѣющемъ сознаніи праведности; это — злобное раздраженіе противу всѣхъ иначе вѣрующихъ, и до страсти доходящее стремленіе къ отвлеченію отъ церковнаго стада разсѣянныхъ овецъ его, — при чемъ всякія средства считаются годными для достиженія цѣли.

Цервовь подлинно ворабль спасенія для пытливых умовъ, мучимыхъ вопросами о томъ, во что въровать и вавъ въровать. Пуститься съ этими вопросами въ безбрежное море изслъдованій, сомнъній и логическихъ выводовъ— страшно для ограниченнаго ума человъческаго, для прихотливаго воображенія, для самолюбія, стремящагося искать новыхъ путей. Утвердившись на своей, надуманной въръ, ставя себя съ нею выше авторитета церковнаго, человъкъ въ сущности можетъ кончить тъмъ, что увъруетъ въ себя, какъ носителя въры; можетъ дойти до нетерпимости и фанатизма, до страннаго обольщенія мысли—принимать въру за самодовлъющій элементъ спасенія, отръшенный отъ жизни и дъятельности.

#### VI.

Передовые люди, основатели религій, на высотахъ созерцанія сознавая, въ системъ въроученія, идею Божества и Его отношенія къ человъку, создаютъ въ примъненіи

къ ней и формы культа, одухотворенныя тою же идеей. Но масса народная пребываеть въ долинъ, и свътъ чистаго созерцанія, озаряющій верхи горъ, не скоро до нея доходитъ. Въ массъ религіозное представленіе, религіозное чувство выражается во множествъ обрядностей и преданій, которыя зрѣнія могуть казаться суевѣріемъ и съ высшей точки идолослуженіемъ. Строгій ревнитель вфры возмущается, стремится разбить И насильственною эту оболочку народной въры, подобно тому какъ Монсей разбилъ тельца, слитаго Аарономъ по просьбъ народа, въ то время когда пророкъ пребывалъ въ высокомъ созерцаніи на высотахъ Синайскихъ. Отсюда, доходящая до фанатизма, пуританская ревность в роучителей.

Но въ этой оболочкъ, не ръдко грубой, народнаго върованія таится самое зерно въры, способное къ развитію и одухотворенію, таится та же въчная истипа. Въ обрядахъ, въ преданіяхъ, въ символахъ и обычаяхъ -- масса народная видитъ реальное и дъйственное воплощение того, что въ отвлеченной идев было бы для нея не реально и бездвйственно. Что, если разбивъ оболочку, истребимъ и самое зерно истины, что, если исторгая плевелы, исторгнемъ вмъстъ съ ними и пшеницу? Что, если, стремясь разомъ очистить народное върованіе подъ предлогомъ истребимъ и самое върованіе? Если формы, въ которыхъ простые люди выражають свою въру въ живаго насъ, -- подумаемъ, иногда смущаютъ не къ относится заповъдь Божественнаго Учителя: "блюдите, не презрите единаго отъ малыхъ сихъ върующихъ въ Мя."

Въ одной арабской поэмѣ встрѣчается такое поучительное сказаніе знаменитаго учителя Джелалледина. Однажды Моисей, странствуя въ пустынѣ, встрѣтилъ пастуха, усердно молившагося Богу. И вотъ какою молитвою молился онъ: "О, Господи Боже мой, какъ бы знать миѣ, гдѣ найти Тебя и стать рабомъ Твоимъ. Какъ бы хотѣлось надѣвать сандаліи Твои и расчесывать Тебѣ волосы и мыть платье Твое и лобызать ноги Твои и убирать жилище Твое и подавать Тебѣ молоко отъ стада моего: такъ Тебя желаетъ мое сердце! Распалился Моисей гнѣвомъ на такія слова, и сказалъ пастуху: "ты богохульствуешь. Безтѣлесенъ Всевышній Богъ, не нужно Ему ни платья, ни жилища, ни прислуги. Что ты говоришь, невѣрный?"

Тогда омрачилось сердце у пастуха, ибо не могъ онъ представить себъ образъ безъ тълесной формы и безъ нуждъ тълесныхъ: онъ предался отчаннію и отсталъ служить Господу.

Но Господь возглаголалъ въ Моисею и такъ сказалъ ему: "для чего отогналъ ты отъ Меня раба Моего? Всякій человѣкъ принялъ отъ Меня образъ бытія своего и складъ языка своего. Что у тебя зло, то другому добро: тебѣ ядъ, а иному медъ сладкій. Слова ничего не значатъ: Я взираю на сердце человѣка."

# VII.

Древній Персидскій поэтъ Мухаммедъ Руми (13 стол.)—авторъ знаменитой поэмы *Маснави*. Въ ней есть замѣчательные стихи о молитвѣ, достойные вѣрующей души.

"Нѣкто, въ сладость устамъ своимъ возопилъ въ тишинѣ ночной: "о Алла!" А сатана сказалъ ему: молчи ты, угрюмецъ, долго ли тебѣ болтать пустыя слова? не дождешься ты отвѣта съ высоты престольной, сколько ни станешь кричать: "Алла!" и дѣлать печальный видъ."

Смутился человъкъ, горько ему стало, и повъсилъ онъ голову. Тогда явился ему пророкъ Кизръ въ видъніи, и

сказалъ: "Зачъмъ пересталъ ты призывать Бога и раскаялся отъ молитвы своей"? И отвъчалъ человъкъ: "не слыхалъ я отвъта, не было гласа: "Я здъсь", и боюсь я, что отверженъ сталъ отъ благодатной двери." И сказалъ ему Кизръ: "Вотъ что повелълъ мнъ Богъ. Иди въ нему и скажи: О, искушенный во многомъ человъкъ! Не Я ли поставилъ тебя на служение Свое? Не Я ли заповъдалъ тебъ взывать ко Мнъ? И Мое: "Здъсь Я" одно и то же, что и твой вопль: "Алла!" И твоя скорбъ и стремление твое и горячностъ твоя—все это Мои къ тебъ въстники; когда ты боролся въ себъ и взывалъ о помощи—этой борьбою и воплемъ Я привлекалъ тебя къ себъ и возбуждалъ твою молитву. Страхъ твой и любовь твоя—покровы Моей милости, и въ одномъ твоемъ словъ: "О Господи!" множество отзывается голосовъ: "Я здъсь съ тобою!"





# Идеалы невърія.

### I.

Древнее слово "рече безуменъ въ сердцѣ своемъ: нѣсть Богъ" выступаетъ нынѣ во всей своей силѣ. Правда его ясна какъ солнце, хотя нынѣ всѣми "передовыми умами" овладѣло какое-то страстное желаніе обойтись безъ Бога, спрятать Его, упразднить Его. Люди,—по мысли добродѣтельные и честные, тѣ задаютъ себѣ вопросъ, какъ бы сдѣлать конструкцію добродѣтели, чести и совѣсти безъ Бога. Жалкія усилія!

Франція, дойдя до крайней степени политическаго разложенія, задумала, въ лицѣ своего правительства, организовать народную школу, "безъ Бога". На бѣду, у насъ, иные представители интеллигенціи не далеко ушли отъ московской княжны, лепетавшей: "Ахъ, Франція, нѣтъ въ мірѣ лучше края", и недавно еще прославленный педагогъ указывалъ намъ на новую французскую школу, какъ на идеалъ для подражанія.

Въ числъ новыхъ французскихъ книгъ, оффиціально предназначенныхъ для руководства при обученіи въ женскихъ школахъ насчетъ правительства, есть книга, называемая: "Нравственное и гражданское наставленіе молодымъ дъвицамъ", сочин. г-жи Гревилль (Instruction morale et civique des jeunes filles). Это нъчто въ родъ гражданскаго катихизиса нравственности, коимъ предполагается замънить въ школахъ обученіе Закону Божію.

Книга эта весьма замъчательна. Она раздълена на три части, и каждая часть на отдъльныя главы. Первая часть содержить въ себъ правила нравственности, понятія о долгъ, о чести, совъсти и т. под. Вторая часть содержитъ въ себъ краткое ученіе о государствъ и о государственныхъ учрежденіяхъ. Третья часть — ученіе о женщинъ, о добродътеляхъ. Изложеніе призваніи, качествахъ И ея книги — сжатое, простое, ясное — какъ пишутся учебники, со множествомъ наглядныхъ примфровъ, съ картинками въ текстъ. Нельзя ничего возразить противъ сущности самаго ученія: оно зоветь къ порядку, къ доброй нравственности, къ чистотв мысли и намвренія, къ добродвтели, и обращается энергически къ чувству и сознанію долга, а женщинъ строго указываетъ ея обязанности въ домашней жизни и въ обществъ.

Но примъчательно вотъ что. Ни разу ни на одной страницъ не упоминается о Богъ, нътъ ни малъйшаго намека на религіозное чувство. Авторъ, изъясняя глубокое и ръшительное значеніе совъсти въ человъкъ, даетъ такое опредъленіе совъсти: "совъсть есть соображеніе того мнюнія, которое имъютъ о насъ и о дъйствіяхъ нашихъ другіе люди" (considération de l'opinion des autres). На этомъ-то зыбкомъ и колеблющемся грунтъ модского мнюнія сочинители стремятся утвердить нравственныя основы цълой

жизни! Подлинно исполняется на этомъ слово: "Мнящіеся быть мудрыми— обезумѣли".

Къ несчастію, въ этотъ потокъ безумія, разливающійся нынѣ во Франціи, привлекаются, и изъ нашей бѣдной Россіи, мелкіе ручьи доморощенной интеллигенціи; и отъ глашатаевъ ея, изъ журналовъ и газетъ, изъ передовыхъ статей и фельетоновъ, слышится повторяемый хоромъ тотъ же голосъ московской княжны. Къ тому же хору присоединяются нерѣдко благонамѣренные, но чрезъ мѣру наивные и неопытные умы, воображающіе, что журналы и газеты приносятъ имъ какое-то "новое слово" цивилизаціи.

Жалко читать, какъ журнальные критики разсуждаютъ въ вопросъ школы, что безъ религіи, конечно, нельзя, что религіозное обученіе нужно, но все это безъ церкви и ея служителей. Говорили бы уже прямъе и проще. Мы-де не отвергаемъ религіознаго обученія, мы-де даже требуемъ его, мы не понимаемъ школы безъ него,—только не хотимъ клерикализма. А подъ покровомъ этого термина разумъется церковь и церковность. Этотъ іезуитскій пріемъ изложенія, усвоенный новыми апостолами народной школы вводить въ заблужденіе многихъ читателей, не умъющихъ празличать духъ" писанія.

Не знають эти добрые люди, что нынѣ и слово религія, какъ и многія другія слова, измѣнилось въ своемъ
значеніи, и подъ нимъ стали уже многіе разумѣть нѣчто
такое, отъ чего, если-бъ распозналь, отступиль бы съ ужасомъ человѣкъ, подлинно вѣрующій въ Бога. Не знають,
что въ наше время выдумана религія безъ Бога, и самое
слово Богъ, въ употребленіи у такъ называемыхъ людей
науки, получило особливое значеніе.

Въ 1882 году появилась замъчательная книга, обратившая на себя общее вниманіе. Отрицаніе Бога высказывалось

большею частью ненавистниками всякой религіи, съ чувствомъ ожесточенія, съ выраженіемъ легкомысленной или злобной ироніи, съ пропов'єдью объ исключительномъ значеніи матеріи во вселенной. Въ этой книг'є, въ первый разъ выразилось, въ спокойномъ тон'є, съ достоинствомъ, съ идеальнымъ воззрівніемъ на жизнь, цілое ученіе о религіи безъ Бога. Книга эта называется: Натуральная религія (Natural Religion, Lond. 1882). Авторъ ея — оксфордскій профессоръ Сили (Seeley), тотъ самый, коего первое сочиненіе Ессе Ното, появившееся літь за десять предъ тімъ обратило тогда на себя вниманіе не только людей мірской науки, но и благочестивыхъ идеалистовъ, мнившихъ найти въ немъ какое-то новое слово о Христіє и о христіанской вітріє. Ніть изъ увітровавшихъ въ эту книгу издаль ее и въ русскомъ переводів.

Но людямъ церковнымъ и въ то время книга эта казалась странною и сомнительною. Нельзя было отнестись къ ней съ довъріемъ.

Книга эта содержала въ себъ художественный анализъ земной жизни и характеръ Іисуса Христа, исключительно въ чертахъ человъческой Его натуры. Она была написана въ духв глубокаго благоговенія, языкомъ философскимъ, но не чуждымъ терминовъ церковныхъ и богословскихъ. Цълію анализа явно выказывалось намъреобразъ Христовъ ніе выяснить для благоговъйнаго подражанія. Казалось, авторъ — христіанинъ, исполненный благочестиваго чувства. Однако, мпогимъ благочестивымъ читателямъ этой книги было отъ пея смущеніе: какъ будто съ ихъ христіанскимъ воззрѣпіемъ и чувствомъ не сходится тоже, повидимому, христіанское чувство и воззръніе автора. Образъ Христа въ этой книгъ быль образомъ верховной святости, чистоты и благости, но не родной, не своей, не тотъ, Кого мы привыкли съ дътства чтить Богочеловъкомъ, Словомъ Божіимъ, не тотъ Христосъ, Кого славитъ Церковь Христова. Что-то неладное слышалось въ книгъ, какъ будто авторъ ея или утратилъ въру, или недалеко стоитъ отъ того. Однако, въ этой книгъ авторъ видимо утверждалъ еще въру въ личное бытіе Бога, въ безсмертіе души человъческой, въ мессіанское значеніе пришествія Христа въ міръ, и даже, хотя съ нъкоторымъ колебаніемъ, въ дъйствительность чудесъ Христовыхъ.

Прошло 10 летъ, и онъ является, какъ ни въ чемъ не бывало, восторженнымъ проповъдникомъ религіи, но религіи новой, не Христовой. Старое откровеніе, -- говорить онъ, — отслужило свою службу; вмъсто него явилось новое: новъйшіе естествоиспытатели, историки, филологи принесли намъ такое откровеніе, о коемъ и не мечтали древніе пророви. Съ этой точки зрвнія библейская критика нъмецкихъ ученыхъ выше и совершеннъе самой Библіи. Обращаясь, съ необыкновенною наивностью, къ людямъ върующимъ и церковнымъ, онъ говоритъ: о чемъ намъ спорить, о чемъ враждовать другъ съ другомъ? Мы можемъ соединиться въ одной въръ. Мы, люди науки, тоже въруемъ въ Бога. Нашъ Богъ-природа, которая есть въ извъстномъ смыслъ откровение. Итакъ, мы не безбожники, повторяетъ онъ, и весь споръ между нами, людьми науки, и вами, богословами, есть лишь споръ о словахъ. Не все ли равно: у насъ Богъ — природа, и научная теорія вселенной есть тоже теорія теизма. В'єдь, природа есть сила вн'є насъ сущая, законъ ея для насъ безусловенъ, -- вотъ, стало быть, Божество, которому мы покланяемся.

Не любопытно ли, что авторъ, отвергая личное бытіе Божіе, въ то же время протестуетъ энергически противъ обвиненія въ атеизмѣ, и самъ отвергаетъ и обсуждаетъ атеизмъ. Что-же такое атеизмъ, по его мнѣнію? На этотъ вопросъ авторъ отвѣчаетъ такимъ измышленіемъ ума, который простому уму можетъ показаться безуміемъ.

"To. обыкновенно называють атеизмомъ, есть очень метафизическая форма отрицанія и не серьезнаго значенія. Подлинный, дійствительный атеизмъ имъетъ гораздо болъе серьезное значение и заключаетъ въ себъ великое нравственное зло. Настоящій атеизмъ жетъ быть названъ общимъ терминомъ своеволіе (wilfulness). Именно, всякая деятельность человеческая есть сделка съ природою, сдълка нашей потребности съ неотразимымъ закономъ природы... Не признавать ничего, кромъ собственной воли, воображать доступнымъ все, что намътила сильная воля, не признавать внъ себя никакой высшей силы, которую надлежить принимать въ соображение и склонять на свою сторону для успъха въ предпріятіи, вотъ въ чемъ заключается чистый атеизму. Желая пояснить примъромъ эту смутную и спутанную мысль, авторъ приводить въ примеръ государство, являющее въ судьбахъ своихъ образъ чистаго атеизма и указываетъ на Иольшу. sedebit,—говоритъ aeternumque онъ, --- несчастная Польша, испытывая кару за преступное атеистическое своеволіе, за то, что услаждалась безграничною личною свободой, не хотвышей считаться съ природою вещей".

Составляя свою теорію религіи, авторъ описываетъ подробно, какъ выраждается, по его мнѣнію, религіозное чувство изъ науки, и какъ, проходя чрезъ призму воображенія, оно разчленяется въ нравственномъ существъ человъка въ форму троякой религіи: религію природы, религію человъчества и религію красоты.

Въ этой книгъ, написанной съ талантомъ и одушевленіемъ, высказано, хотя въ первый разъ съ такою пол-

нотою, далеко не новое ученіе; читатель встрівчаеть въ немъ знакомыя черты столь моднаго въ наше время позитивизма, черты, — знакомыя по сочиненіямъ Канта, Джорджа излюбленнаго столь у русскихъ переводчиковъ Герберта Спенсера. Ни въ одномъ изъ помянутыхъ сочиненій не обличается такъ явственно внутреннее безсиліе этой модной теоріи, какъ въ книгѣ "Natural Religion". До какого безумія можеть договориться умъ, когда, увлекаемый гордостью самообожанія, отвергаеть сверхгестественное въ жизни и вселенной, и принимается строить свою теорію жизни въ ея отношеніяхъ ко вселенной. Эта вертъться въ заколдованномъ кругу и теорія осуждена сама себъ противоръчитъ. Упраздняя личнаго Бога, она пытается удержать религію, и напрасно пытается установить предметь религіознаго чувства, ибо кром'в живаго предмета для религіи. Отвергая невидимый міръ, безсмертіе души и будущую жизнь, она полагаетъ однаво цёлью жизни счастіе, и напрасно пытается ограничить его предълами матеріи и земного бытія. Называя откровеніе выдумкою, или мечтою, и всякій догматъ ложью, она сама, однако, ищеть опоры себъ не въ иномъ чемъ, какъ въ новомъ догмать, выставляя, въ видь аксіомы, въ которую должно върить, непремънный и безконечный прогрессъ человъчества.

Эта теорія какъ разъ отражаєть въ себь то своеволіє и гордое упорство мысли, которое нашъ авторъ соединяєть въ своемъ понятіи съ атеизмомъ. Въ ней не видно той цільной и ясной увпренности, которая служить признакомъ истины и прочности ученія. Пропов'єдники ея—въ своей пропов'єди о счастіи челов'єчества—вс'є спотыкаются на дібствительности, которой не могуть отрицать. Эта дібствительность есть неотвратимое присутствіе зла

и дойствія, насилія и неправды въ человіческой жизни аргументы пессимизма. Этого аргумента нельзя утанть; одни изъ апостоловъ позитивизма стараются подавить и заглушить его, или лицемърпо проходять его молчаніемъ; другіе, болье добросовыстные, останавливаются передъ нимъ съ грустью и сомниніемъ. Къ числу послиднихъ относится и нашъ авторъ. Прославляя новую, проповедуемую имъ религію природы, человъчества и красоты, доказывая всю силу и дъйственность соединяемаго съ нею религіознаго культа, онъ въ то же время говоритъ: "Едва начинаемъ мы успокоиваться на той мысли, что все познаваемое и естественное довлееть для человеческой жизни, какъ поднимаетъ свою голову пессимизмъ и приводитъ насъ въ смущеніе". "Если бы не пессимизмъ, замъчаетъ онъ въ другомъ мъстъ, ничто не смущало бы нашего религіознаго поклоненія". И въ самомъ концъ книги, построивъ свое зданіе, говорить онъ такія річи:

"Чъмъ далъе расширяются и углубляются наши мысли, по мъръ того, какъ вселенная объемлетъ насъ и мы привыкаемъ къ безконечности, въ пространствъ и времени, тъмъ болъе поражаетъ насъ чувство собственнаго ничтожества, и мы отъ ужаса цъпенъемъ— нравственный параличъ овладъваетъ нами. На время утъшаемъ себя идеей самопожертвованія, говоримъ: пускай я исчезну, буду думать о другихъ. Но вотъ, скоро и другіе становятся для насъ столь же презрительными, какъ мы сами; всъ печали человъческія, заодно, кажется, не стоятъ того, чтобы облегчить ихъ, счастье человъческое— даже высшее— представляется такъ блъдно, что не стоитъ заботиться объ приращеніи. Весь міръ нравственный сводится на одну точку; градъ духовной жизни, жилище святыхъ— уходитъ вдаль и свътится чуть-чуть замътною звъздочкой. Добро и зло, правда

и неправда кажутся безконечно малыми, эфемерными величинами, а въчность и безконечность остаются гдъ-то внъ нравственнаго міра. Чувство любви замираєть и истощаєтся въ міръ, гдъ все доброе и все пребывающее—холодно,—истощаєтся въ своей собственной сознательной слабости и безпредметности. Сверхъестественная религія—прибавляєть авторъ туть же,—наполняєть всю эту пустоту, связуя любовь и правду съ въчностью. А если она потрясена, то къ чему послужить естественная религія?"

Можно ли повърить, что эти слова написаны горячимъ проповъдникомъ естественной религи? Такъ-то серьезный умъ способенъ запутаться въ сотканной имъ же самимъ умственной съти.

Сущность всей этой книги, при всей умфренности тона, при всей искренности автора — безотрадный парадоксъ. Что различныя міровозэрвнія — научное, художественное, гуманитарное, заключають въ себъ элементы религіознаго чувства — это върно. Но они не заключають въ себъ элементовъ новой въры, новой церкви, а есть отдъльные члены disjecta membra — того же христіанскаго міровозэрвнія. Никакая религія невозможна безъ признанія аксіоматическихъ истинъ, недосягаемыхъ индуктивнымъ путемъ. Жъ такимъ аксіомамъ принадлежитъ бытіе мичнаго Божества, духовность души человъческой; отсюда вытекаеть супернатурализмъ, безъ котораго немыслима никакая религія. Научныя же истины (кром' математическихъ) по существу своему условны, существуютъ сознательно лишь для людей ученыхъ, и лишь обманоми могуть быть навязаны массамь въ формъ догматической. Этотъ обманъ нынъ и происходитъ.... мы при немъ присутствуемъ ежедневно.

#### II.

Нетерпимость къ чужой въръ и къ чужому мнънію никогда еще не выражалась такъ ръшительно, какъ вывъ наше время, у проповъдниковъ ныхъ и отрицательныхъ ученій: у нихъ она неумолимая, жестокая, ъдкая, соединенная съ ненавистью и презръніемъ. Если вдуматься въ отношеніе этихъ новыхъ учителей къ непризнаваемой ими въръ, -- оно окажется, можетъ быть, еще ужаснве старинной религіозной нетерпимости, вызывавшей кровавыя преследованія за веру. Въ последнемъ случав преследование основывалось на безусловной же въръ въ истину безусловно существующую. Когда человъкъ въруетъ въ данное положение, что оно должно быть истиною для всёхъ, что на немъ зиждется безусловное начало жизни и благо для всёхъ и каждаго, какъ магометанинъ въруетъ въ Коранъ, понятно, что такой челосчитаетъ своимъ долгомъ не только исповъдывать открыто свое ученіе, но, въ случав нужды, и насильно навязывать его другимъ. Но когда дело идетъ, все-таки, не болъе какъ о мивніи, о предположеніи, хотя бы и наиболе вероятномъ для того, кто его вывель, -- какъ понять фанатизмъ такого мивнія, какъ понять, что проповъдникъ его не признаетъ и не допускаетъ ни для себя, ни для другихъ не только противоположнаго мивнія, но даже сдълки, хотя бы условной и временной, съ противоположнымъ мивніемъ? Между твиъ, такое страстное отношеніе къ своему мнівпію или къ мнівнію своей школы составляетъ принадлежность всёхъ отрицательныхъ ученій. Отвергая, какъ будто не бывшее и не сущее, всю предшествующую исторію духовнаго развитія въ человъчествъ, за какимъ существующимъ издревле не признавая ни

върованіемъ и духовнымъ состояніемъ — права на самостоятельное существованіе, не останавливаясь ни передъ одною святыней личнаго върованія, заключеннаго въ душъ человъческой, — они требують для себя свободнаго входа во душу И повсюду хотять водворить СВОЮ называемую истину. Это называется у нихъ върностью убъжденіямъ. Одинъ изъ представителей ученія Конта и позитивистовъ (John Morley On Compromise) говорить напр., въ своей книгв, что первый долгь всякаго человъка въ отношении къ себъ самому и въ человъчествуразрѣшать въ душѣ своей вопросъ: вѣруетъ онъ или не върчеть въ бытіе Божіе? Затьмъ, если положимъ, онъ пришелъ въ убъжденію, что въра въ Бога есть не что иное, какъ слепое и безумное суеверіе, -- долгъ его, самый священный, вторгаться съ этимъ убъжденіемъ во всякую душу, пользоваться всякимъ случаемъ и поводомъ, чтобы передавать это убъждение-прежде всего роднымъ и близкимъ, а потомъ, если можно провесть его въ массу,--всюду выказывать его, и отвергать безусловно всякія явленія и формы частнаго и общественнаго быта, въ которыхъ прямо или косвенно выражается въра, противоположная этому убъжденію... Такой образъ дійствія — что же иное, какъ не страшное насиліе надъ чужою сов'єстью, и во имя чего? Во имя только своего личнаго мнвнія!

Не видать и не слыхать ни любви, ни вѣры въ этой безднѣ самолюбія! А безъ любви и вѣры нѣтъ истины. Какая разница—слышать голосъ стараго, истиннаго учителя. Сколько вѣры и любви, сколько глубокаго знанія души человѣческой въ апостольскомъ словѣ къ Кориноянамъ о томъ, какъ слѣдуетъ уважать человѣческую совѣсть. Онъ знаетъ, что есть истина, но и съ этою истиной духовнаго вѣдѣнія какъ осторожно велитъ онъ подступать

къ душѣ человѣческой. Главное дѣло состоитъ въ томъ, чтобы душа приняла и обняла новую для нея истину въ духть искренности и правды, бевъ раздвоенія, бевъ разлада съ собою, прямою цѣльною вѣрой. Все, что не отъ вѣры—грѣхъ. И апостолъ учитъ сильныхъ, знающихъ, чтобъ они щадили совѣсть слабой братіи въ самомъ суевъріи, покуда душа не созрѣла еще до воспріятія истины цѣльною вѣрой.

Вы знаете, -- говорить онь, -- что пища не поставить насъ предъ Богомъ: \* вдимъ ли мы — не пріобр'втаемъ; не \*Вдимъ ли—не лишаемся. Вы знаете, что идолъ—ничто, что ложный богь не существуеть вовсе, и потому вы съ спокойною совъстью покупаете на торгу и ъдите мясо, которое принесено было въ жертву идолу. Но не у всъхъ такое въдъніе: есть слабые, у которыхъ можетъ идольская совъсть, для которыхъ идолъ-есть еще нѣчто существующее, страшное и злое: для нихъ ъсть такое мясо -- значитъ приносить жертву идолу, и когда они видять, что вы вдите его, ихъ слабая совъсть соблазняется, то-есть, приходить въ разладъ, въ раздвоеніе по предмету въры. Итакъ, чтобы не соблазнять совъстью слабаго брата, лучше не ъсть мяса во въки. Апостолъ — проповъдникъ свободы христіанской, происходящей отъ увъренности, жертвуетъ въ этомъ случав свободою — охраненію совпсти, потому что совъсть для него всего дороже.

### III.

Удивительно безуміе, до котораго доходять умные люди, взросшіе въ отчужденіи отъ дъйствительной жизни, и ослъпленные гордою увъренностью въ непогръшимость

разума и логики. Обожаніе разума, отвративъ ихъ отъ положительной религіи, доводить ихъ, наконецъ, до ненависти ко всякому върованію въ Единаго Живаго Бога. Но тъ изъ нихъ, которые добросовъстны настолько, что не могутъ отвергать потребности въ въръ, заявляемой всвиъ человъчествомъ, тъ, у кого есть еще сердце, не совстви изсушенное черствою логикой мысли, -- допускають законность религіознаго чувства въ природъ человъческой, и пытаются удовлетворить его какою-то новою, ими измышленною религіей. Вотъ тутъ и приходится дивиться мечтательности плановъ, изобрътаемыхъ умами, повидимому стремящимися изгнать все похожее на мечту изъ своихъ выводовъ и соображеній. Штраусъ, въ своемъ сочиненіи "О старой и новой въръ", отвергая христіанство, говорить съ энтувіазмомъ о религіозномъ чувстві, но предметомъ его и центромъ ставитъ вмъсто Живаго Бога — идею вселенной, такъ называемое: Universum. Въ Лондонъ появились въ свътъ найденныя по смерти Милля отрывочныя мысли его о религіи, подъ заглавіемъ: "Три статьи о религіи: Природа, Польза религіи и Деизмъ". Пользу религіи онъ признаетъ несомнънно, но отвергаетъ христіанство, хотя выражается о лицъ Христа съ величайшимъ энтузіазмомъ. "Невозможно, -- говоритъ онъ, -- оспаривать великое значеніе религіи для отдівльнаго человівка: это источникъ личнаго удовлетворенія и высокаго духовнаго настроенія для каждаго. Но спрашивается, для достиженія этого блага необходимо ли переступить за границы обитаемаго нами міра, или и безъ того одна идеализація нашей земной жизни, одно возбуждение и развитие высшихъ о ней представленій могуть создать для насъ поэзію, и даже въ высшемъ смыслъ этого слова, религію, такую, которая была бы способна возвышать чувства наши и могла бы (съ помощью воспитанія) еще лучше, чъмъ въра въ существа невидимыя, благородить наше существованіе и дъятельность?"

Вопросъ, -- достойный Милля, какимъ мы его знаемъ по исторіи его воспитанія. Любопытно, какъ же онъ ръшаетъ этотъ вопросъ. Милль не могъ искать решенія, подобно Штраусу, въ идей вселенной; не могъ потому, что Милдь, странно сказать, не въруетъ въ природу; въ началь той же книги онъ, верный, какъ всегда, отчужденію своему отъ жизни, входить въ изследованіе: "насколько върно то ученіе, которое полагаеть въ природъ мърило правды и неправды, добро и зло, и руководственнымъ началомъ для человъка ставитъ сообразование съ природою или подражаніе природъ". Этого ученія Милль не признаетъ, потому что въ природъ видитъ слъпую силу, и ничего болъе. Она внушаетъ желанія, которыхъ не удовлетворяеть, воздвигаеть великія дарованія, дъла съ тъмъ, чтобъ въ одно мгновение сокрушить ихъ, словомъ сказать, разоряеть въ мигъ, слъпо и случайно, все, что ею самою создано. Оттого Милль отказывается строить на природъ какую бы то ни было систему нравственности или религіи.

Что-же придумываетъ Милль? Вотъ подлинныя слова его: "Когда представимъ себъ, до какого сильнаго и глубокаго чувства можетъ достигнуть, при благопріятныхъ условіяхъ воспитанія, любовь къ отечеству, намъ станетъ понятно, что очень возможно и любовь къ обширнъйшему отечеству, то-есть, къ цълому міру, довести до подобной же силы развитія, и обратить ее въ источникъ высшихъ духовныхъ ощущеній и въ начало долга. Кто желаетъ ознакомиться съ понятіями древности объ этомъ предметъ, пусть читаетъ Циперонову книгу: "De officiis.

Нельзя сказать, чтобы мера нравственности, установляемая въ этомъ знаменитомъ разсужденіи, была очень По нашимъ понятіямъ это нравственность во многихъ случанхъ очень слабая и допускающая сдёлки съ совёстью. относительно одного предмета — относительно къ отечеству-не допускаетъ она никакой сделки. Чтобы человъкъ, имъющій хотя малую претензію на добродьминуту призадумался пожертвовать жизнью, честью, семействомъ -- встмъ, что ему дорого на свътъ, этого не допускалъ и въ предположении славный проповъдникъ греческой и римской нравственности. И такъ исторія показываеть, что людямъ можно было привить воспитаніемъ не только теоретическое убъжденіе въ томъ, что благо отечества должно быть выше всякихъ иныхъ соображеній, но и практическое сознаніе, что въ состоить величайшій долгь жизни. Если это было возможно, то почему-же нельзя внушить имъ чувство точно такого же безусловнаго долга относительно общаго блага для целаго міра? Такая нравственность въ натуре высово одаренной почерпала бы силу изъ чувства симпатіи, благоволенія, восторженнаго одушевленія идеальнымъ величіемъ, а въ натурахъ низшей организаціи — изъ тъхъ же чувствъ, по мфрф природнаго ихъ развитія, да притомъ еще изъ чувства стыда. Эта высокая нравственность не зависела бы на награду. Единственною отъ надежды градой, которую имѣли бы въ виду, и мысль служила бы утъшеніемъ въ печали и опорою въ минуты слабости, -- единственною наградою было бы не сомнительное загробное бытіе (!), но въ этой жизни одобреніе всвхъ уважаемыхъ нами людей, и, въ идеальномъ смыслъ, одобреніе всёхъ, какъ живыхъ, такъ и умершихъ людей, кого мы чествуемъ и кого похваляемъ. Дъйствительно,

та мысль, что дело наше одобрили бы умершіе друзья и родные наши, когда-бы были живы, способна одушевить насъ не менъе, чъмъ мысль объ одобрении современниковъ... Сколько разъ люди высокаго духа одушевлялись къ дълу мыслью томъ, что имъ сочувствовалъ бы Сократъ, Говардъ, Вашингтонъ, Антонинъ. Если такое настроеніе духа назовемъ просто нравственнымъ, слово это будетъ дъйствительно — религія: недостаточно. Оно есть дъла составляютъ только часть религіи, плоды ея, но не самую религію. Сущность религіи состоить въ кръпкомъ и серьезномъ направленіи чувствъ и желаній къ идеальной цъли, превосходящей всъ личныя цъли и желанія. Это условіе осуществляется въ религіи пуманности точно такъ же, какъ и въ сверхъестественныхъ религіяхъ: я убъжденъ даже, что осуществляется еще лучше и совершеннъе"...

Приведенныя слова сами за себя говорять. Они показываютъ всю близорукость, -- лучше сказать -- все безуміе человъческой мудрости, когда она хочеть дълать отвлеченную конструкцію жизни и челов'вка, не справляясь съ жизнью и не зная души человъческой. Такая религія, какую воображаетъ Милль, можетъ быть, пожалуй, достаточна для подобныхъ ему мыслителей, заключившихъ себя отъ всего міра въ скордуну отвлеченнаго мышленія; но разв'я можетъ принять ее и понять ее народъ, живой организмъ, -объединяющійся только живымъ чувствомъ и сознаніемъ, а не мертвымъ и отвлеченнымъ началомъ? Въ такая религія, если бъ могла быть введена когда-либо, оказалась бы поворотомъ къ язычеству. Народъ, который нельзя себъ представить въ отдъленіи отъ природы,если бъ могъ позабыть въру отцовъ своихъ, -- снова олицетворилъ бы для себя какъ идею — вселенную, разбивъ ее на отдёльныя силы, или то человечество, которое ставять

ему въ видъ связующаго духовнаго начала, разбивъ его на представителей силы духовной,—и явились бы только вновь многіе лживые боги вмъсто единаго Бога истиннаго... Неужели этому суждено еще сбыться?!





# Новая въра и новые браки.

Насъ увъряють, что старой нашей въръ приходить конець, что ее смънить новая въра, которой заря, будто бы, занимается. Богъ дастъ, если это и случится, то еще не скоро,—и если случится, то лишь на время. Конечно, то будетъ время не просвъщенія, а помраченія.

Въ старой въръ нашей — истина природы человъческой, истина непосредственнаго ощущенія и сознанія, та истина, которая отзывается въ правду, изъ глубины духа, на слово божественнаго откровенія. Эта истина есть — и зерно ея лежить въ каждой душъ. Про нее сказано: "всякъ, иже есть отъ истины, послушаеть гласа Моего."

Старая въра наша основана на томъ, что каждый человъкъ чувствуетъ въ себъ живую душу, безсмертную, единую, и этой живой души не смъшиваетъ ни съ природою, ни съ человъчествомъ, въ ней сознаетъ себя передъ Богомъ и передъ людьми, и въ ней хочетъ житъ въчно. Своей живой душою вступаетъ онъ въ свободный союзъ любви съ другими людьми, и какъ живетъ ею, такъ и отвъчаетъ за нее самъ. Ею ощущаетъ онъ своего Создателя, такъ же просто, какъ живетъ, и въ этомъ простомъ ощущеніи, независимо отъ разума, обрътаетъ свою въру.

Являются проповъдники новой въры. Одни смъются надъ старою върой - и все хотять разрушить, не желая новаго. Другіе, повидимому, серьезнве: премудрости ищуть, и хотять навязать намъ свою надуманную премудрость; всякій изъ нихъ предлагаетъ намъ сочиненіе, свою конструкцію вѣры, потому сознавая все-таки необходимость върованія, они хотять только сочинить свое. Но какія жалкія эти сочиненія! Всъ они безсильны собрать около себя и одушевить живою идеей — живыя человъческія души, потому что ни одно изъ нихъ не ставитъ живаго Духа Божія въ центръ върованія.

Въ последнее время много появилось отдельныхъ системъ, въ которыхъ философы, каждый по стараются построить для человъчества — въру безг Бога. Всв воображають, что построили такую ввру разумома; но это неправда. Разуму человъческому - когда онъ разсуждаетъ прямымъ путемъ, не закрывая отъ себя и не отрицая фактовъ, существующихъ въ природъ и въ душъ человъческой, --- некуда дъваться отъ идеи о Богъ. Настоящій источникъ безбожія не въ разумь, а въ сердию, совершенно такъ, какъ сказано пророкомъ: сказалъ безумный въ сердий своемъ: нътъ Бога. Въ сердив, т. е. въ желаніи, источникъ всякаго паденія, -- какъ бы ни старался разумъ осмыслить себ' всякое паденіе. Начинается всегда съ того, что сердце ищетъ себъ полной свободы и возмущается противъ заповъди и противъ Того, у Кого начало и конецъ всякой заповеди. Чтобы освободиться отъ заповеди, ньть другого пути, какъ отвергнуть верховный авторитеть ея, и поставить на м'есто его свой авторитеть, свое знаміе. Повторяется, въ безконечные въки, самая старая изо всъхъ человъческихъ исторій. "Ты самъ можешь знать добро и зло; самъ можешь быть себъ Богомъ". Вотъ откуда искони идетъ безбожіе.

Но чудно, по правдѣ, видѣть, какъ разумъ самъ себя обманываетъ. Какая, кажется, религія, безъ Бога,—а такую именно религію проповѣдуютъ безбожники. Они говорятъ: "вмѣсто старыхъ сказокъ о Богѣ, возьми дѣйствительную истину. Бога не видать нигдѣ; дѣйствительно есть—природа, дѣйствительно есть—иеловъчество. Оно не только фактъ, оно есть сила, способная дойти съ теченіемъ вѣковъ и тысячелѣтій, посредствомъ опыта и разума, до безграничнаго развитія, до невообразимаго совершенства. Въ этой идеѣ столько внутренней глубины и силы, что она совершенно достаточна замѣнить человѣку вполнѣ религіозное чувство, и связать всѣхъ людей во-едино общей религіей человъчества". (Развѣ это не все равно, что библейское: будете яко бози?) Таково ученіе новѣйшей позитивной науки и такъ называемаго утилитаризма.

Но вотъ, съ другой стороны, появляется знаменитый апостоль Тюбингенской школы богословія, столпъ библейской ученой критики, дожившій до старости въ ученомъ отрицаніи историческихъ основъ христіанства. Это докторъ Штраусъ, авторъ "Жизни Іисуса", авторъ новой своей книги "О старой и новой въръ", въ которой онъ самъ говоритъ, что изложилъ исповъдь свою, результатъ всъхъ ученыхъ трудовъ своихъ и философскихъ размышленій о Богъ, природъ и человъкъ. Въ ту пору, когда онъ былъ еще молодъ и писалъ свою "Жизнь Іисуса", онъ входилъ еще осторожно и съ нъкоторымъ уваженіемъ въ разборъ фактовъ, освященныхъ въковымъ върованіемъ человъчества, касался еще вдумчиво до основныхъ идей, лежащихъ въ глубинъ върованія; въ немъ еще слышались остатки богопочтенія. Но теперь, когда онъ говоритъ о Богъ, въ словъ его слышится какъ

будто раздражительное ожесточение противъ Бога, какъ противъ вредной и лживой басни, извратившей мысль человъческую. Слышно, какъ "сердится Юпитеръ".

Но, отвергая Бога, Штраусъ, по странному противоръчію мысли, не хочетъ разстаться съ религіознымъ чувствомъ. Онъ сознаетъ въ себъ потребность этого чувства, сознаетъ и присутствіе религіознаго ощущенія. Что же служитъ предметомъ его, что можетъ имътъ достаточную силу для того, чтобы овладъть душой и наполнить ее? Не личное божество, котораго нътъ, —отвъчаетъ Штраусъ, — но вселенная (Universum), составляющая источникъ всяческаго блага и всяческой силы, и существующаго по закону чистъйшаго разума. Мы требуемъ, говоритъ онъ, для этой вселенной, того же самаго благоговъйнаго чувства, съ которымъ добрый человъкъ старой въры относился къ своему Богу.

Что же такое эта вселенная, и есть-ли въ ней что духовное? Отвъчая на этотъ вопросъ, Штраусъ являетъ въ себъ послъдователя позитивной философіи и новъйшаго матеріализма. Ученіе Канта и Лапласа объ исключительномъ дъйствіи механическихъ силь въ планетной системъ распространяеть онъ безусловно на всё явленія животной и психической жизни, почитаетъ духъ человъческій не инымъ чьмъ, какъ результатомъ сложнаго дъйствія одньхъ матеріальныхъ, механическихъ силъ. Души въ духовномъ смыслъ не признаетъ Штраусъ. Естественно, что онъ следуетъ восторженно теоріи Дарвина о происхожденіи видовъ, не ограничиваясь приложеніемъ этой теоріи къ явленіямъ внёшняго міра, но распространяя ее произвольно и мечтательно на всяваго рода явленія жизни. Противор'вчія и скачки въ выводахъ нисколько не смущають его. Всв сомнвнія устраняются въ немъ его новою впрой, върой въ излюбленную имъ гипотезу - несовмъстную, по его мнънію, съ бытіемъ

Бога. Нужды нътъ, что то или другое общее положение (напримъръ, о произвольномъ зарожденіи) еще не доказано. Не знаю, какъ именно и когда -- говоритъ Штраусъ, -- но оно непременно будетъ доказано. Въ проблеме о происхожденіи человъка онъ не задумывается надъ трудными вопросами о томъ, какъ объяснить и какъ согласить съ системою - происхождение въ человъкъ умственныхъ силъ, нравственныхъ идей, эстетическихъ понятій? Все объясняетъ одно, точно магическое словечко: натуральный подборт особей. Подлинно, если въ этомъ мечтательномъ увлеченіи излюбленною теоріей заключается новая въра, то она есть не что иное, какъ новое суевъріе. Ученіе Дарвина появилось какъ нельзя болье кстати, въ подкрыпление проповыдникамъ новой въры. Оно какъ будто озарило ихъ новымъ свътомъ, какъ будто принесло имъ ключевой камень, котораго не доставало, чтобы замкнуть сводъ надъ цёлою системой. Ухватившись за это ученіе, многіе уже готовы провозгласить или провозглашаютъ старую въру окончательно разбитою уничтоженною. Со всъхъ сторонъ спешатъ прилагать начала, выведенныя Дарвиномъ, ко всемъ явленіямъ общественнаго быта — и выводять изъ нихъ такія последствія, о которыхъ, можеть быть, не помышляль самъ Дарвинъ. Школа, — какъ неръдко случается, забъгаетъ впередъ учителя и, пожалуй, вскоръ провозгласитъ его самого отсталымъ. Между тъмъ ученіе Дарвина, само по себъ, въ сферъ тъхъ данныхъ, изъ которыхъ оно выведено, едва-ли оправдываетъ тъ опасенія за целость веры, которыя возбудило оно во многихъ ея ревнителяхъ. Система Галилея, теорія Ньютона, новыя открытія въ геологіи — возбуждали въ свое время еще болье волненій и опасеній; но в'єра в'єрующихъ не пострадала отъ нихъ. То же будетъ, конечно, и съ ученіемъ Дарвина. Притомъ, въ настоящее время и его недьзя еще признать

утвердившимся въ наукѣ, и первый энтузіазмъ, имъ возбужденный, начинаетъ ослабѣвать. Въ него вѣруютъ безусловно только dii minorum gentium. Передовые люди науки уже начинаютъ убѣждаться въ томъ, что это ученіе въ сущности представляетъ только гипотезу, болѣе или менѣе вѣроятную, но еще не удостовѣренную достаточнымъ числомъ данныхъ; и что положенія, выведенныя геніальнымъ ученымъ изъ многочисленныхъ его наблюденій, въ сущности оказываются смѣлыми и остроумными обобщеніями подмѣченныхъ имъ явленій,— еще оставляющими много мѣста недоумѣніямъ и сомнѣніямъ.

Но эти положенія, возведенныя на степень непреложной истины, повторяются уже массою, какъ verbum magistri, и стали въ одной стороны поговоркою въ устахъ пошлыхъ болтуновъ либерализма, съ другой стороны многимъ серьезнымъ умамъ дали основаніе для множества новыхъ умственныхъ комбинацій. Кто нынче не говорить о Дарвинъ? Кто не играетъ словами: естественный подборъ, половой подборг, борьба за существование? Однако не однихъ людей легкомысленныхъ, но и людей подлинно ученыхъ-и серьезныхъ --- открытіе Дарвина заставляеть делать странные скачки въ разсужденіяхъ и выводахъ науки; заставляеть высказывать такія річи, которыя здравому, не предубъжденному сужденію представляются не иначе, какъ фантазіей или безуміемъ. Это случается всего чаще тогда, когда при помощи Дарвинова ученія хотять построить и завершить систему такого міросозерцанія, въ которомъ не оставалось бы мъста Божеству. И дъйствительно, Дарвиново ученіе очень выгодно для аргументаціи новаго матеріализма. Человъвъ, по мнънію Дарвина, совершенно напрасно присвоивалъ себъ и своему духу какое-то особое, привилегированное положение во вселенной; на этомъ основании онъ воображаль себя одного, въ числъ прочихъ животныхъ, подъ прямымъ и личнымъ водительствомъ Божества. Это заблужденіе, и заблужденіе вредное (the pernicious idea). Человъкъ, какъ и всякое иное животное, есть не что иное, какъ продуктъ послъдовательнаго и безграничнаго развитія природныхъ формъ животной жизни. Желающему не трудно вывести отсюда такое заключеніе, что, стало быть, Бога н'вть и нътъ души безсмертной. Далье, изъ ученія Дарвинова следуеть, что все существующія формы живого бытія образовались и всв последующія образуются изъ вековечнаго и непрестаннаго движенія матеріи, выводящаго изъ одной формы другую, съ новымъ развитіемъ и съ новыми орудіями для потребностей. Желающему не трудно вывести отсюда такое заключеніе, что въ самой матеріи заключается творческая сила — именно это въковъчное движеніе; что въ немъ заключается вся будущность природы и человъчества — способная къ безграничному прогрессу и совершенствованію, и что затъмъ нътъ никакой надобности отыскивать еще внъ самой матеріи конечную творческую силу, равно какъ и промыслъ Создателя о вселенной и человъкъ. Понятно, какъ сходится такой выводъ со вкусомъ мысли, отвергающей Бога и върующей въ человъчество. Непонятно только, какъ можетъ здравый смыслъ повърить въ въчность матеріи, отвергая начальную ея причину, и повърить тому, что движеніе, само по себъ, - движеніе чего бы то ни было, однимъ теченіемъхотя бы и въковъчнаго времени — способно произвесть все, что угодно представить себъ любому воображенію.

Печальное будеть время,—если наступить оно когданибудь,—когда водворится пропов'вдуемый нын'в новый культь челов'вчества. Личность челов'вческая немного будеть въ немъ значить; снимутся и т'в, какія существують теперь, нравственныя преграды насилію и самовластію. Во имя доктрины, для достиженія воображаемыхъ целей усовершенствованію породы, будуть приноситься жертву самые священные интересы личной свободы, безъ всякаго зазрѣнія совѣсти; о совѣсти, впрочемъ, и помина не будеть при воззрѣніи, отрицающемъ самую идею совъсти. Наши реформаторы, воспитавшись сами въ кругу тъхъ представленій, понятій и ощущеній, которыя отрицаютъ, не въ состояніи представить себъ ту страшную пустоту, которую окажеть нравственный мірь, когда эти понятія будуть изъ него изгнаны. Каковы бы ни были увлеченія нынъшняго законодателя, правителя, нынъшней власти всякаго рода, -- надъ нею все-таки носится безотсознательно, представление о RTOX , OHPVL И не всегла личности человъческой, о такой личности, которую нельзя раздавить такъ, какъ давятъ насъкомое. Это представленіе имътъ корень въ въковъчномъ поняти о томъ, что у каждаго человъка есть живая душа, единая и безсмертная, слѣдовательно, имъющая безусловное бытіе, которое можеть истребить никакая человъческая сила. Оттого между нами нътъ такого злодъя и насильника, который, посреди всёхъ своихъ насилій, не озирался бы на попираемую имъ живую душу съ нъкоторымъ страхомъ и почтеніемъ. Отнимите это сознаніе: — во что превратится законодательство наше, правительство наше и наша общественная жизнь? Поборники личной свободы человъка странно обольщаютъ себя, когда во имя этой свободы присоединяются къ возникающему культу человъчества.

Къ счастью, можно понадъяться, что эти новые горизонты, которые возвъщаетъ намъ въ будущемъ гуманитарное ученіе, никогда не откроются для человъчества, или, по крайней мъръ, откроются не для всъхъ и не надолго. Что могли бы намъ открыть эти горизонты новой

въры и новой жизни, -- о томъ мы можемъ судить лишь по нъкоторымъ выводамъ и политическимъ приложеніямъ, на которыя отъ времени до времени намъ указываютъ. Вотъ одинъ изъ образчиковъ такого приложенія дарвинизма къ сферъ практическаго законодательства. Есть особливое разсужденіе Дарвина "о благод втельных в для челов в чества стъсненіяхъ брачнаго союза". Въ самомъ началъ статьи Дарвинъ объясняетъ, что одна изъ основныхъ идей христіанства — есть идея о личной отв' тственности каждаго человъка за свою душу, и о независимости человъка, въ духовной его сферъ, отъ другихъ людей. Вслъдствіе того предполагается, что человъкъ въ правъ располагать, на свой отвътъ, и своимъ тъломъ. Эта идея и это право должны, по мненію Дарвина, уступить действію новаго открытаго имъ закона -- его такъ называемой эволюціонной доктринъ. Человъкъ въ правъ располагать своимъ тъломъ и дозволять себ'в удовлетвореніе тілесных потребностей лишь потолику, поколику то и другое согласуется съ нормальнымъ развитіемъ цёлой породы. Итакъ, по мере того какъ наука дарвинизма будетъ изъ своихъ наблюденій надъ фактами матеріальной жизни ділать новые выводы и обобщенія закона эволюціи, законодательство можеть и должно стіснять личную свободу человъка, даже въ удовлетвореніи органическихъ его потребностей....

Ссылаясь на статистическія данныя, собранныя въ двухъ, трехъ ученыхъ сочиненіяхъ о физіологическомъ вліяніи наслъдственности на человъческій организмъ, Дарвинъ утверждаетъ, что въ Англіи на каждые 500 человъкъ приходится одинъ безумный, что это безуміе происходитъ въ большей части случаевъ отъ наслъдственнаго къ нему расположенія, передаваемаго бракомъ и рожденіемъ, и что количество отдъльныхъ случаевъ безумія увеличивается со

временемъ въ геометрической прогрессіи. Итакъ, человъческой породъ угрожаетъ безграничное распространение зла, противъ коего необходимо принять меры. Съ этимъ выводомъ можно согласиться. Все дёло состоитъ въ томъ, какія потребны мітры. Дарвинъ, съ своей точки зрітнія, предлагаетъ стеснить для человечества до крайней возможности свободу вступленія въ бракъ. "Необходимо, говоритъ онъ, улучшить, укрыпить физическій организмъ въ породы человъческой; для этой цъли мы должны придумать искуственное средство въ замъну ослабъвшей силы естественнаго подбора (natural selection). Только при такомъ условіи возможенъ прогрессъ въ породъ человъческой. Mens sana in corpore sano. Успъхи врачебнаго искуства служатъ этомъ случав не къ общей пользъ, а ко вреду. Нътъ сомнвнія, что въ массв нашего цивилизованнаго общества уровень здоровья понизился до тревожныхъ размфровъ, и что врачебное искуство, поддерживая слабые организмы, будеть только увеличивать зло для будущих покольній. Необходимо, по мненію Дарвина, сократить число слабых, вступающих в состязание съ сильными въ борьбъ за существование."

И вотъ какія средства предлагаетъ Дарвинъ законодательству для этой цёли. Всё существующія нынё въ законё препятствія ко вступленію въ бракъ должны оставаться въ силё. Сверхъ того, законъ долженъ, во-первых, признать рёшительнымъ поводомъ къ разводу появленіе у одного изъ супруговъ нёкоторыхъ болёзней. Какихъ? Дарвинъ приводитъ цёлую номенклатуру болёзней, передаваемыхъ по наслёдству; мы находимъ здёсь болёзни легкихъ, желудка, печени, подагру, золотуху, ревматизмъ и т. п., такъ что всякому супругу, не обладающему геркулесовскимъ здоровьемъ, приходилось бы трепетать ежедневно за цёлость своего брачнаго союза, тёмъ болёв, что расторженіе его по болёзни

было бы связано съ государственнымъ интересомъ, или, правильнъе сказать, съ интересомъ всего человъчества. И можно думать, что Дарвинъ имъетъ въ виду приложение къ дъламъ этого рода — слъдственнаго процесса, потому что далъе, во-вторых, предлагаетъ онъ ввести общую систему медицинскаго осмотра для удостовъренія упомянутыхъ болъзней, по образцу принятой въ Германіи системы осмотра для удостовпренія способности къ военной службъ. Въ-третьихъ, Дарвинъ предлагаетъ постановить слъдующее правило. Никто не можетъ вступать въ бракъ, не представивъ удостовъренія въ томъ, что онъ никогда въ жизнь свою не страдаль припадками безумія. Мало того. Онъ долженъ еще представить чистую свою родословную (untainted pedigree), т. е. доказать, что его родители и даже дальнъйшіе, восходящіе и боковые родственники никогда не им'тли подобныхъ припадковъ. Все это необходимо, - поясняетъ Дарвинъ, - для того, чтобы въ массъ человъчества значительно умножилась способность къ счастью (capacity for happiness), съ уничтоженіемъ главнаго препятствія къ счастью, т. е. болівни.

Возможно ли вводить такія стёсненія? спрашиваеть самъ Дарвинъ, и отвёчаеть: пустяки! Такія-ли еще стёсненія существують въ разныхъ брачныхъ законахъ. Въ доказательство приводить онъ на трехъ страницахъ примёры изъ разныхъ законодательствъ, больше всего изъ варварскихъ, ссылаясь заодно и на Пруссію, и на Сіамъ, и на Китай, и на Мадагаскаръ, и на остяковъ съ тунгусами. Ему нравится, повидимому, всякое запрещеніе вступать въ бракъ и всякій поводъ къ разводу. Въ концё своей рёчи онъ даже не останавливается на самомъ простомъ вопросё, который можно было бы предложить ему: къ чему послужатъ законныя запрещенія брака, когда помимо брака невозможно будетъ удержать натуральнаго сожитія и, стало быть, дёторожденія?

Можетъ быть, вопросъ этотъ и приходилъ на мысль автору, но достаточнымъ на него отвътомъ представлялся ему, приведенный въ той же статьъ, примъръ Японіи, гдъ проституція не только терпима, но даже подъ рукою покровительствуется государствомъ, такъ какъ ею задерживается чрезмпрное нарожденіе людей...

Такъ судитъ самъ первоверховный апостолъ дарвинизма! Очевидно, что основнымъ закономъ бытія представляется ему "охраненіе сильных и истребленіе слабых»". И это самое правило хочетъ онъ, повидимому, возвести въ положительный закона для гражданского общества. Вотъ образчикъ крайняго увлеченія одностороннею идеей, собственнаго изобрътенія. Кромъ ея --- будущій законодатель общества ничего не видитъ, и не признаетъ, повидимому, въ жизни и развитіи никакихъ иныхъ мотивовъ, кромъ физіологическихъ. О нравственныхъ мотивахъ не упоминаетъ онъ вовсе. Сильные и слабые организмы представляются ему числами, отвлеченными величинами, на которыхъ онъ дълаетъ разсчетъ математически. Онъ даже не задаетъ себъ вопроса о томъ: дъйствительно-ли сильнымъ его прибудетъ силы отъ того, что погибнуть всв слабые? Онь не хочеть знать той истины, что всявая сила возрастаеть отъ деятельности, отъ испытанія и упражненія, и что сильнымъ не на чемъ будетъ испытывать и возращать свою силу, когда не будетъ слабыхъ, требующихъ помощи и покровительства; что сами слабые, возрастая при благопріятныхъ условіяхъ, могутъ окръпнуть, достигнуть силы и стать способными передать ее другому поколенію. Наконець, и сильные, устоявшіе въ натуральной борьбъ, способны-ли будутъ послужить къ усовершенствованію породы, если сила ихъ будетъ поддерживаться механическимъ процессомъ на счетъ слабыхъ?





## Духовная жизнь.

#### T.

Старыя учрежденія, старыя преданія, старые обычаи великое дело. Народъ дорожитъ ими, какъ ковчегомъ завъта предковъ. Но какъ часто видъла исторія, какъ часто видимъ мы нынъ, что не дорожатъ ими народныя правительства, считая ихъ старымъ хламомъ, отъ котораго нужно скорве отделаться. Ихъ поносять безжалостно, ихъ спѣшатъ перелить въ новыя формы, и ожидаютъ, что въ новыя формы немедленно вселится новый духъ. Но это ожиданіе різдко сбывается. Старое учрежденіе тімь драгоцвино, потому незамвнимо, что оно не придумано, а создано жизнью, вышло изъ жизни прошедшей, изъ исторіи, и освящено въ народномъ мненіи темъ авторитетомъ, который даетъ исторія и.... одна только исторія. Ничъмъ инымъ нельзя заменить этого авторитета, потому что корни его въ той части бытія, гдв всего крепче связуются и глубже утверждаются нравственныя узы-именно въ безсознательной части бытія. Напрасно полагають иные, что можно замънить его сознаніемъ *идеи* вновь введеннаго учрежденія, которое желаютъ привить къ народной мысли; только отдъльныя лица могутъ своро усвоить себъ такое сознаніе разсудочною силой и найти въ немъ для себя источникъ одушевленія и въры. Для массы недоступно такое сознаніе; когда хотятъ его привить къ ней извнъ, оно преломляется, дробится, искажается въ ней, возбуждая лживыя и фантастическія представленія. Масса усвоиваетъ себъ идею только непосредственнымъ чувствомъ, которое воспитывается и утверждается въ ней не иначе, какъ исторіей, передаваясь изъ рода въ родъ, изъ поколънія въ покольніе. Разрушить это преданіе возможно, но невозможно, по произволу, возстановить его.

Въ глубинъ старыхъ учрежденій часто лежить идея, глубоко върная, прямо истекающая изъ основъ народнаго духа, и хотя трудно бываетъ иногда распознать и постигнуть эту идею подъ множествомъ внашнихъ наростовъ, покрововъ и формъ, которыми она облечена, утратившихъ въ новомъ мір'в первоначальное свое значеніе, но народъ постигаетъ ее чутьемъ, и потому кръпко держится за учрежденія въ привычныхъ имъ формахъ. Онъ стоить за нихъ, со всеми оболочками, иногда безобразными и, повидимому, безсмысленными, потому что оберегаетъ инстинктивно зерно истины, подъ ними скрытое, оберегаетъ противъ легкомысленнаго посягательства. Это зерно всего дороже, потому что въ немъ выразилась древнимъ установленіемъ исконная потребность духа, въ немъ отразилась истина, въ глубинъ духа: скрытая. Что нужды, что формы, которыми облечено установленіе, грубыя: грубая форма — произведеніе грубаго обычая, грубаго нрава, — внѣшней скудости, явленіе преходящее и случайное. Когда измѣнятся къ лучшему нравы, тогда и форма одухотворится, облагородится. Очистимъ внутренность,

поднимемъ духъ народный, освътимъ и выведемъ въ сознаніе *идею*,—тогда грубая форма распадется сама собою и уступитъ мъсто другой, совершеннъйшей; внъшнее само собою станетъ чисто и просто.

Но этого не хотять знать народные реформаторы, когда разсвирѣпѣютъ негодованіемъ на грубость формы и на злоупотребленіе въ древнихъ установленіяхъ. Изъ-за обрядовъ и формъ, они забываютъ о сущности учрежденія и готовы разбить его совствить, ничего въ немъ не видя, кромть грубости и обряднаго суевърія. Сами они думають, что перешли черезъ него, пережили его и могутъ безъ него обойтись, но забывають о милліонахь, которымь оно доступно по мфрф быта и духовнаго развитія ихъ лишь въ этой грубой обрядности. Разбейте ее, въ виду народа, и народъ, только ее знающій, утратить съ обрядностью цівлое учрежденіе, утратить, можеть быть навсегда, возможность уловить снова заложенную въ немъ предками идею и облечь ее въ новую форму. Не лучше-ли было бы начать преобразование изнутри, просвътить сначала духъ народный, углубить въ немъ идею, очистить и обогатить нравственный и умственный быть его? Тогда и идея была бы спасена, и насилія народной жизни не было бы, и грубая форма сама собою перелилась бы въ новую.

"Великое дѣло — говоритъ Карлейль — существующее, дѣйствительное, то, — что возникло изъ бездонныхъ пропастей теоріи и возможности, образовалось и стоитъ между нами опредѣлительнымъ, безспорнымъ фактомъ, на которомъ люди живутъ и дѣйствуютъ, жили и дѣйствовали. Недаромъ такъ крѣпко держатся за него люди, пока онъ стоитъ еще, съ такой скорбью покидаютъ его, когда онъ разсыпается и уходитъ. Остерегись же, опомнись, восторженный поклонникъ перемѣны и преобразованій! Подумалъ-ли ты, что зна-

чить обычай въ жизни человъчества, какъ чудно все наше знаніе, вся наша практика повъшены надъ безконечною бездной невъдомаго, несодъяннаго—и все существо наше точно безконечная бездна, черезъ которую переброшенъ мостъ обычая, тонкимъ землянымъ слоемъ, сложеннымъ въковою работой...

"Этотъ земляной мостъ—система обычаевъ, опредъленныхъ путей для върованія и для дъланія: не будетъ его— не будетъ и общества. Съ нимъ оно держится; хорошо-ли, худо-ли—существуетъ. Въ нихъ, въ этихъ обычаяхъ, истинный кодексъ законовъ, истинная конституція общества; единственный, хоть и неписанный, кодексъ, котораго никоимъ образомъ нельзя не признать, которому нельзя не повиноваться. Что мы называемъ писаннымъ кодексомъ, конституціей, образомъ правленія—все это развъ не миніатюрный образъ, не экстрактъ того же неписаннаго кодекса? Да, такимъ долженъ быть писанный законъ, и такимъ всегда стремится быть, но никогда не бываетъ, и въ этомъ противоръчіи начало борьбы безконечной...

"Но если въ обычать ты чувствуещь ложь и эта ложь давить тебя, неужели оставить ее, неужели уважать ее, неужели не разрушить ее? Да, не мирись съ ложью и разрушай ложь, но помни, въ какомъ духт разрушаешь: смотри, чтобы не въ духт ненависти и злобы, не съ насиліемъ эго-изма и самоувтренности, а въ чистотт сердца, со святою ревностью къ правдт, съ нтжностью,— съ состраданіемъ. Смотри — разрушая ложь, не замтняешь ли ты ее новою ложью, новою неправдой, отъ тебя самого исходящей, своею ложью, своей неправдою, отъ которой новыя лжи и неправды родятся? Если такъ,—послтднія у тебя будутъ горше первыхъ"...

#### II.

Изъ-за свободы ведется въковая брань въ міръ человъческихъ учрежденій и отношеній, но гдъ она, эта свобода — если нътъ ея въ душъ человъческой? Отовсюду разумъ ополчается на старые авторитеты и стремится разрушить ихъ повидимому для свободы, но на самомъ дёлё для того, чтобы поставить на мъсто ихъ авторитеты настоящей минуты, вновь изобрътенные сегодня, можетъ быть для того только, чтобы завтра на смену имъ явились еще новые. Современный пропов'ядникъ разума и свободы смотритъ презрительно на православно-върующихъ, за то что они держатся въры, которую приняли въ церкви отъ отцовъ и дідовь, и остаются вірны преданію, но и онь развів самь изъ себя выработалъ то, что считаетъ основными мнфніями своими о церкви и о главныхъ предметахъ жизни духовной? Онъ осмѣиваетъ благоговѣйное чувство церковнаго человѣка и называетъ его суевъріемъ. А у него самого за плечами стоить такъ называемое общественное мнѣніе и связываеть его благоговъйнымъ страхомъ: развъ это не величайшее изъ суевърій? — Намъ дорого наше прошедшее, и мы относимся съ уважениемъ къ истории. Онъ смъется, онъ презираетъ прошедшее и въруетъ въ настоящее; но это поклонение настоящему чъмъ лучше нашего, осмъяннаго имъ чувства? Намъ говорятъ: сбросьте съ себя ярмо закона, разорвите въковыя цъпи преданія, и будете свободны... Но какая же то свобода, когда вм'ьст'ь съ тъмъ пастоящее statu quo возводится намъ въ законъ и ложится на насъ ярмомъ еще тяжелье прежняго, когда вмъсто непогрушимаго и вдохновеннаго Писанія, которое отнимають у насъ, велятъ намъ върить въ непогръшимость мивнія толпы народной, и хотятъ, чтобы въ большинствъ голосовъ слышали мы непререкаемый и непограшимый голосъ истины!

#### III.

#### Старые листья

(изъ Саллета).

Срывая съ дерева засохшіе листы, Вы не разбудите заснувшую природу, Не вызовете вы, сквозь снъть и непогоду, Весенней зелени, весенней теплоты!

Придетъ пора—тепло весеннее дохнетъ, Въ застывшихъ сокахъ жизнь и сила разольётся, И самъ собою листъ засохшій отпадетъ, Лишь только свъжій листъ на въткъ развернётся.

Тогда и старый листъ подъ солнечнымъ лучомъ, Почуявъ жизнь, придетъ въ весеннее броженье: Въ немъ—новой поросли готовится назёмъ, Въ немъ— свъжій сокъ найдетъ младое поколънье....

Не съ тъмъ пришла весна, чтобъ гнъвно разорять Въковъ минувшихъ плодъ и дъло въ міръ новомъ: Великаго удълъ—творить и исполнять: Кто разоряетъ—малъ во царствіи Христовомъ.

Не быть тебѣ творцомъ, когда тебя ведетъ Къ прошедшему одно лишь гордое презрѣнье. Духъ—создалъ старое: лишь въ *старом*г онъ найдетъ Основу твердую для *новаго* творенья.

Ввѣкъ будутъ истинны — пророки и законъ, Въ чертѣ единой — вѣчный смыслъ таится, И въ новой истинѣ лишь то должно открыться, Въ чемъ былъ издревле смыслъ глубокій заключенъ.

#### IV.

Одинъ развъ глупецъ можетъ имъть обо всемъ ясныя мысли и представленія. Самыя драгоцінныя понятія, какія вивщаеть въ себъ умъ человъческій, — находятся въ самой глубинъ поля и въ полумракъ; около этихъ-то смутныхъ идей, которыя мы не въ силахъ привесть въ связь между собою, — вращаются ясныя мысли, расширяются, развиваются, возвышаются. Еслибъ отръзать насъ отъ этого задняго планавъ этомъ мірѣ остались-бы только геометры, да понятливыя животныя; даже точныя науки утратили-бы въ немъ нынъшнее свое величіе, зависящее отъ скрытаго ихъ отношенія къ другимъ безконечнымъ истинамъ, которыя мы только угадываемъ и въ которыя лишь по временамъ какъ будто прозираемъ. Неизвъстное — это самое драгоцънное достояніе человъка: недаромъ училъ Платонъ, что все въ здъшнемъ мірѣ есть слабый образъ верховнаго домостроительства. Кажется даже, что главное действіе красоты, которую мы видимъ, состоитъ въ возбужденіи мысли о высшей красотъ, которой не видимъ, и очарованіе, производимое, напримъръ, великими поэтами, состоить не столько въ картинахъ, ими изображаемыхъ, сколько въ техъ дальнихъ отголоскахъ, которые они будять въ насъ и которые идутъ изъ невидимаго міра.

#### V.

Карусъ, въ своемъ извъстномъ сочиненіи *О душю* (Psyche),—говоритъ, что ключъ къ уразумънію существа сознательной жизни души лежитъ въ области безсознательнаго. Въ своей книгъ онъ изслъдуетъ взаимное отношеніе сознательнаго къ безсознательному въ жизни человъческой,

и высказываетъ много глубовихъ мыслей. Божественное въ насъ, -- говоритъ онъ, -- что мы называемъ душою, не есть что-либо разъ остановившееся въ извъстномъ моментъ, но есть нвчто непрестанно преобразующееся въ постоянномъ процессъ развитія, - разрушенія и новаго образованія. Каждое явленіе, бывающее во времени, есть продолженіе или развитіе прошедшаго, и содержить въ себъ чаяніе будущаго. Сознательная жизнь человъка разлагается на отдъльные моменты времени, и ей доступно лишь смутное представленіе своего существа въ прошедшемъ и будущемъ, настоящая же минута отъ нея ускользаетъ, ибо едва явилась какъ уже переходить въ прошедшее. Приведеніе всёхъ этихъ моментовъ къ единству, сознаніе настоящаю, т. е. обрътение истиннаго твердаго пункта между настоящимъ и будущимъ, возможно лишь въ области безсознательнаго, т. е. тамъ, гдф нфтъ времени, но есть вфиность. Извфстные мины греческой древности объ Эпиметел и Прометел имъютъ глубокое значеніе, и не даромъ греческая мудрость поставляла ихъ въ связь съ высшимъ развитіемъ человъчества. Вся органическая жизнь напоминаеть намъ эти двѣ оборотныя стороны творческой идеи въ области безсознательнаго. И въ мірѣ растительномъ, и въ мірѣ животномъ каждое побужденіе, каждая форма дають намь знать, когда мы вдумываемся, что здёсь есть нёчто возвращающее насъ къ прошедшему, къ явившемуся и бывшему прежде, и предсказываетъ намъ нѣчто имѣющее образоваться и явиться въ будущемъ. Чёмъ глубже мы вдумываемся въ эти свойства явленій, тімь болье убіждаемся, что все что во сознательной жизни мы называемъ памятью, воспоминаніемъ, и все то въ особенности, что называемъ предвидъніемъ и предвъдініемъ, твсе это служить лишь самымъ бліднымъ отраженіемъ той явности и опредёлительности, съ которою эти свойства воспоминанія и предвидінія открываются во безсознательной жизни.

Въ сочинении Каруса изследуются случаи, въ коихъ сознательная жизнь души, пріостанавливаясь, переходить иногда внезапно въ область безсознательнаго. Замъчательно, говоритъ онъ, внезапное и непроизвольное возникновеніе въ нашей душъ давно исчезнувшихъ изъ нея представленій и образовъ, равно какъ и внезапное исчезновение ихъ изъ нашего сознанія, причемъ они сохраняются и соблюдаются однако въ глубинъ безсознательной души. Представленія о лицахъ, предметахъ, мъстностяхъ и пр., даже иныя особенныя чувства и ощущенія, иногда въ теченіе долгаго времени кажутся совсёмъ исчезнувшими, какъ вдругъ просыпаются и возникають снова со всею живостью, и тъмъ доказывають, что въ дъйствительности не были они утрачены. Бывали отдъльные очень удивительные случаи, въ коихъ разомъ сознаніе съ необыкновенною ясностью простиралось на ціблый кругъ жизни со всѣми ея представленіями. Извѣстенъ случай этого рода съ однимъ англичаниномъ, подвергавшимся сильному действію опіума: однажды, въ періодъ сильнаго возбужденія передъ наступленіемъ полнаго притупленія чувствъ, ему представилась необывновенно ясно и во всей полнотъ картина всей прежней его жизни со всъми ея представленіями и ощущеніями. То же, разсказывають, случилось съ одною дъвицей, когда она упала въ воду и утопала, въ минуту передъ совершенною потерею сознанія.

Карусъ не приводитъ подробностей и не ссылается на удостовъреніе приведеннаго случая: многимъ, безъ сомнънія, доводилось тоже слышать подобные разсказы въ смутномъ видъ. Но вотъ единственный, намъ извъстный, любопытный и вполнъ достовърный разсказъ о подобномъ событіи самого того лица, съ коимъ оно случилось.

Это случилось съ очень извъстнымъ англійскимъ адмираломъ Бьюфортомъ, въ Портсмутъ, когда онъ въ молодости опрокинулся съ лодкой въ моръ и пошелъ ко дну, не умъя плавать. Онъ былъ вытащенъ изъ воды и впослъдствіи, по убъжденію извъстнаго доктора Волластона, записалъ странную исторію своихъ ощущеній. Вотъ этотъ разсказъ во всей его цълости.

Описывая обстоятельства, при которыхъ совершилось паденіе, онъ говоритъ: "Все это я передаю или по смутному воспоминанію, или по разсказамъ свидетелей; самъ утопающій въ первую минуту поглощенъ весь ощущеніемъ своей гибели и бореніемъ между надеждой и отчаяніемъ. Но что затемъ последовало, о томъ могу свидетельствовать съ полнъйшимъ сознаніемъ: въ духъ моемъ совершился въ эту минуту внезапный и столь чрезвычайный переворотъ, что всв его обстоятельства остаются донынв такъ сввжи и живы въ моей памяти, какъ бы вчера со мною случились. Съ того момента, какъ прекратилось во мнъ всякое движеніе (что было, полагаю, посл'ядствіемъ совершеннаго удушенія), тихое ощущеніе совершеннаго спокойствія см'єнило собою всв прежнія мятежныя ощущенія; можно, пожалуй, назвать его состояніемъ апатіи; но туть не было тупой покорности предъ судьбою, потому что не было тутъ ни малъйшаго страданія, не было и ни малъйшей мысли ни о гибели, ни о возможности спасенія. Напротивъ того, ощущеніе было скорве пріятное, нвито въ родв того тупого, но удовлетвореннаго состоянія, которое бываеть передъ сномъ послѣ сильной усталости. Чувства мои такимъ образомъ были притуплены, но съ духомъ произошло нъчто совсъмъ противоположное. Д'вятельность духа оживилась въ мфрф превышающей всякое описаніе; мысли стали возникать за мыслями съ такою быстротою, которую не только онисать,

но и постигнуть не можетъ никто, если самъ не испыталъ подобнаго состоянія. Теченіе этихъ мыслей я могу и теперь въ значительной мфрф проследить — начиная съ самаго событія, только что случившагося, неловкость, бывшая его причиною, смятеніе, которое отъ него произошло (я видёлъ, какъ двое вслъдъ за мною спрыгнули съ борта), дъйствіе, которое оно должно было произвесть на моего нъжнаго отца, объявленіе ужасной въсти всему семейству, — тысяча другихъ обстоятельствъ, тесно связанныхъ съ домашнею моей жизнью: вотъ изъ чего состоялъ первый рядъ мыслей. Затъмъ кругъ этихъ мыслей сталъ расширяться дальше: явилось последнее наше плаваніе, первое плаваніе со случившимся крушеніемъ, школьная моя жизнь, мои успъхи, всв ошибки, глупости, шалости, всв мелкія приключенія и затъи того времени. И такъ дальше и дальше назадъ, всякій случай прошедшей моей жизни проходиль въ моемъ воспоминаніи въ поступательно обратномъ порядкъ, и не въ общемъ очертаніи, какъ показано здёсь, но живою картиной во всъхъ мельчайшихъ чертахъ и подробностяхъ. Словомъ сказать — вся исторія моего бытія проходила передо мной точно въ панорамъ, и каждое въ ней со мною событіе соединялось съ сознаніемъ правды или неправды, или съ мыслью о причинахъ его и последствіяхъ; удивительно, даже самые мелкіе, ничтожные факты, давнымъ давно позабытые, всъ почти воскресли въ моемъ воображеніи, и притомъ такъ знакомо и живо, какъ бы недавно случились. Все это не указываетъ-ли на безграничную силу нашей памяти, не пророчить ли, что мы со всей полнотою этой силы проснемся въ иномъ міръ, принуждены будемъ созерцать нашу прошедшую жизнь во всей полнотъ ея? И съ другой стороны — все это не оправдываеть ли въру, что смерть есть только измёненіе нашего бытія, въ коемъ, стало

быть, нътъ дъйствительнаго промежутка или перерыва? Какъ бы то ни было, замвчательно въ высшей степени одно обстоятельство — что безчисленныя идеи, промелькнувшія въ душъ у меня, всъ до одной обращены были въ прошедшее. Я быль воспитань въ правилахъ въры. Мысли мои о будущей жизни, и соединенныя съ ними надежды и опасенія не утратили нисколько первоначальной силы, и въ иное время одна в роятность близкой гибели возбудила бы во миъ страшное волненіе; но въ этотъ неизъяснимый моментъ, когда во мит было полное убъждение въ томъ, что перейдена уже черта, отдъляющая меня отъ въчности, -- ни единая мысль о будущемъ не заглянула ко мнв въ душу, я быль погружень весь въ прошедшее. Сколько времени было у меня занято этимъ потокомъ идей, или, лучше сказать, въ какую долю времени всв онв были втиснуты, не могу теперь опредълить въ точности; но безъ сомнънія не прошло и двухъ минутъ съ момента удушенія моего до той минуты, когда меня вытащили изъ воды.

"Когда стала возвращаться жизнь, ощущеніе было во всёхъ отношеніяхъ противоположное прежнему. Одна простая, но смутная мысль—жалостное представленіе, что я утопаль—тяготёла надъ душой, вмёсто множества ясныхъ и опредёленныхъ идей, которыя только что пронеслись черезъ нее. Безпомощная тоска, въ родё кошмара, подавляла всё мои ощущенія, мёшая образованію какой-либо опредёленной мысли, и я съ трудомъ убёдился, что живъ дёйствительно. Утопая, не чувствоваль я ни малёйшей физической боли; а теперь мучительная боль терзала весь составъ мой: такого страданія я не испытываль въ послёдствіи, не смотря на то, что бываль нёсколько разъ раненъ и часто подвергался тяжкимъ хирургическимъ операціямъ. Однажды пуля прострёлила мнё легкія: я пролежаль нё-

сколько часовъ ночью, на палубъ, и, истекая кровью отъ другихъ ранъ, потерялъ наконецъ сознаніе въ обморокъ. Не сомнъваясь, что рана въ легкія смертельна, конечно въ минуту обморока я имълъ полное ощущеніе смерти. Но въ эту минуту не испыталъ я ничего похожаго на то, что совершалось въ душъ у меня, когда я тонулъ; а приходя въ себя послъ обморока, я разомъ пришелъ въ ясное сознаніе о своемъ дъйствительномъ состояніи".





### Церковь.

### I.

Чъмъ явственнъе означаются въ умъ отличительныя племенныя черты каждаго въроисповъданія, тъмъ болье убъждаешься въ томъ, какое недостижимое и мечтательное дъло — объединеніе в фроиспов фданій въ одномъ номъ, надуманномъ соглашении о догматъ, на началъ взаимной уступки въ частяхъ несущественныхъ. Существенное въ каждомъ въроисповъданіи едва-ли возможно выразить, выяснить на бумагъ или въ опредъленной формулъ. Самое существенное, самое упорное и драгодънное въ церковномъ върованіи — неуловимо, недоступно опредъленію, подобно разнообразію свёта и тёней, подобно чувству, сложившемуся изъ безконечнаго ряда последовательныхъ ощущеній, представленій и впечатл'вній. Самое существенное — связано и сплетено множествомъ такихъ тонкихъ корней съ психическою природою каждаго племени и съ общими, сложившимися въ немъ, началами нравственнаго міросозерцанія, что невозможно отдёлить одно отъ другого. Разноплеменные и разноцерковные люди могутъ, во многихъ отношеніяхъ, при встръчъ, во взаимномъ общеніи, почувствовать себя братьями и подать другь другу руки; но для того, чтобъ они почувствовали себя братьями въ одномъ храмъ, соединились въ религіозномъ общеніи духа, для этого надобно имъ долго и много прожить вмъстъ, другъ друга понять во всей жизненной обстановкъ и сплестись между собою въ самыхъ внутреннихъ корняхъ глубины душевной. Такъ иногда нъмецъ, долго прожившій въ Россіи, безсознательно привыкаетъ въровать по-русски, и въ русской церкви чувствуетъ себя дома. Тогда онъ еходить къ намъ, становится однимъ изъ нашихъ, и общение его съ нами-полное, духовное. Но чтобы то или другое общество протестантовъ, вдалекъ отъ насъ стоящее, по слуху судящее объ насъ, могло, по внижному или отвлеченному соглашению о догматахъ и обрядахъ, соединиться съ нами въ одну церковь органическимъ союзомъ и стать едино съ нами по духу, -- этого и представить себъ нельзя. До сихъ поръ не удавалась еще ни одна церковная унія, основанная на соглашеніи: рано или поздно обнаруживалось фальшивое начало такого союза, и плодомъ его бывало повсюду умножение не любви, а взаимнаго отчужденія или даже ненависти.

Сохрани Боже порицать другь друга за въру; пусть каждый въруетъ по-своему, какъ ему сроднъе. Но у каждаго есть въра, въ которой ему пріютно, которая ему по душъ, которую онъ любитъ; и нельзя не чувствовать, когда подходишь къ иной въръ, несродной, несочувственной, что здъсь—не то, что у насъ; здъсь непріютно и холодно; здъсь не хотълъ бы житъ. Пусть разумъ говоритъ отвлеченнымъ разсужденіемъ: въдь, они тому же Богу молятся. Чувство не всегда можетъ согласиться съ этимъ разсужденіемъ; иногда чувству кажется, что въ чужой церкви какъ будто не тому Богу молятся.

Многіе стануть см'вяться надъ такимъ ощущеніемъ, пожалуй, назовуть его суев'вріемъ, фанатизмомъ. Напрасно. Ощущеніе не всегда обманчиво; въ немъ сказывается иногда истина прям'ве и в'врн'ве, нежели въ разсужденіи.

Въ протестантскомъ храмъ, въ протестантскомъ въровани холодно и непріютно русскому человъку. Мало того, если ему дорога въра какъ жизнь,— онъ чувствуетъ, что назвать этотъ храмъ своимъ— для него все равно, что умереть. Вотъ непосредственное чувство. Но этому чувству много и резонныхъ причинъ. Вотъ одна изъ нихъ, которая особенно поражаетъ своей очевидностью.

Въ богословской полемикъ, въ спорахъ между религіями, въ совъсти важдаго человъка и каждаго племени, одинъ вопросовъ — вопросъ о дплахз. Что глаизъ основныхъ вное — дпла или впра? Извъстно, что на этомъ вопросъ препирается донынъ латинское богословіе съ протестантскимъ. Покойный Хомяковъ въ своихъ богословскихъ сочиненіяхъ прекрасно разъяснилъ, до какой степени обманчива схоластически-абсолютная постановка этого вопроса. Объединеніе въры съ дъломъ, равно какъ и отождествление слова съ мыслью, дёла со словомъ-есть идеалъ недостижимый для человъческой природы, какъ недостижимо все безусловное... идеаль, ввчно возбуждающій и ввчно обличающій вврующую душу. Въра безъ дълъ мертва; въра, противная дъламъ, мучить человъка сознаніемь впутренней лжи, но въ необъятномъ мірѣ внѣшности, объемлющемъ человѣка, и предъ липомъ безконечной въчности — что значитъ доло или всяческія дпла, что значать — безь віры?

Покажи мив впру твою отъ дпля твоихъ—страшный вопрось! Что на него отвътить увпренному, когда спрашиваеть его испытующій, ищущій познать истину отъ дъла? Положимъ, что такой вопрось задаеть протестанть право-

славному человѣку. Что отвѣтитъ ему православный?— Придется опустить голову. Чувствуется, что показать нечего, что все не прибрано, все не начато, все покрыто обломками. Но черезъ минуту можно поднять голову и сказать: грѣшные мы люди и показывать намъ нечего, да, вѣдь, и ты не праведный. Но приди къ намъ самъ, поживи съ нами, и увидишь нашу вѣру, и почуешь наше чувство, и можетъ быть съ нами слюбишься. А дѣла наши, какія есть, самъ увидишь. Послѣ такого отвѣта девяносто девять изо-ста отойдутъ отъ насъ съ презрительною усмѣшкой. Въ сущности все дѣло только въ томъ, что мы показывать дѣла свои противъ вѣры не умѣемъ, да и не рѣшаемся.

А они показывають. И умёють показать, и правду сказать, есть имъ что показать, въ совершенномъ порядкё— вёками созданныя, сохраненныя и упроченныя дёла и учрежденія. Смотрите,—говорить католическая церковь,—что я значила и что значу въ жизни того общества, которое меня слушаеть и мнё служить, что я создала и что мною держится. Воть дёла любви, воть дёла вёры, воть дёла апостольства, воть подвиги мученичества, воть полки вёрные, какъ одинъ человёкъ, которые я разсылаю на концы вселенной. Не явно-ли, что со мною и въ насъ благодать пребываеть отъ вёка и донынё?

Смотрите,—говорить протестантская церковь,—я не терплю лжи, обмана и суевърія. Я привожу дъла въ соотвътствіе и разумъ въ соглашеніе съ върой. Я освятила върою трудъ, житейскія отношенія, семейный быть, върою искореняю праздность и суевъріе, водворяю честность, правосудіе и общественный порядокъ. Я учу ежедневно, и ученіе мое, близкое къ жизни, воспитываетъ цълыя покольнія въ привычкъ къ честному труду и въ добрыхъ нравахъ. Человъчество призвано обновиться ученіемъ моимъ—въ до-

бродътели и въ правдъ. Я призвана искоренить мечомъ слова и дъла, развратъ и лицемъріе повсюду. Не явно-ли, что сила Божія со мною, потому что во мнъ истинное воззръніе на религію?

Протестапты донынъ спорятъ съ католиками о догматическомъ значеніи дома въ отношеніи къ върв. Но при совершенной противоположности богословскаго воззрвнія на этотъ предметъ, и тв и другіе ставять доло во главу своей религіи. Только у латинянъ дёло служить въ оправданіе, въ искупленіе, во свид'втельство о благодати. Лютеране, съ другой стороны, смотрятъ на дело, и въ связи съ деломъ, на самую религію, съ практической точки зрівнія. Дъло какъ будто обращается у нихъ въ имъ, для которой существуеть религія, становится оселкомъ, на которомъ испытуется правда религіозная и церковная, и вотъ пунктъ, на которомъ, болве чвиъ на всякомъ другомъ, наша религіозная мысль расходится съ религіозною мыслью протестантизма. Безъ сомнвнія, высказанное сейчасъ воззрвніе не составляеть догматического положенія въ лютеранской церкви, но имъ проникнуто все ея ученіе. Безспорно, въ немъ есть весьма важная практическая сторона, для здпиней жизни, для міра сего; и оттого многіе, даже у насъ, готовы иногда ставить нашей церкви въ образецъ и въ идеалъ церковь протестантскую. Но русскій челов'якъ, въ глубин'я в'ярующей души, не приметъ никогда такого воззрвнія. Влагочестіе на все полезно-и по апостольскому слову; но это лишь одна изъ естественных принадлежностей благочестія. Русскій челов'якъ не мен'я другого знаетъ, что жить должно по впрп, и чувствуетъ, какъ мало сходна съ върою жизнь его; но существо и цель веры своей полагаеть онъ не въ практической жизни, а въ душевномъ спасеніи, и любовію церковнаго союза ищеть обнять всёхъ-отъ живущаго по въръ праведника до того разбойника, который, не смотря на дъла, прощенъ былъ въ одну минуту.

Это практическое основание протестантизма нигдъ не выражается такъ явственно, какъ въ церкви англиканской и въ духѣ религіознаго возэрѣнія англійской націи. Оно и согласуется съ характеромъ націи, выработавшимся въ ея исторіи — направлять мысль и діятельность повсюду къ практическимъ цълямъ, стойко и неуклонно добиваться успъха и во всемъ избирать тъ пути и способы, которые ближе и върнъе ведутъ къ успъху. Это природное стремленіе необходимо должно было искать себъ нравственной основы, выработать для себя нравственную теорію; и немудрено, что нравственныя начала нашли для себя санкцію въ соотвётствующемъ извёстному характеру религіозномъ воззрівніи. Религія безспорно освящаеть нравственное начало діятельности, учить, какъ жить и дъйствовать на земль, требуетъ трудолюбія, честности, правды. Нельзя не согласиться съ этимъ положеніемъ. Но отъ этого положенія практическій взглядъ на религію прямо переходить къ вопросу: что же за религія у того, кто живеть въ праздности, нечестень и лживъ, развратенъ, безпорядоченъ, не умъетъ поддержать себя? Такой человъкъ язычникъ, а не христіанинъ; лишь тотъ христіанинъ, кто живетъ по закону и являетъ въ себъ силу закона христіанскаго.

Разсужденіе, повидимому, логически правильное. Но у кого не шевелится въ душт вопросъ: какъ же быть на свътъ и въ церкви мытарямъ и блудницамъ, тъмъ, которые, по слову Христову, предваряютъ неръдко церковныхъ праведниковъ въ Царствіи Божіемъ?

Разумъется, странно было бы предполагать, что такой взглядъ на религію составляетъ положительную формулу церковнаго върованія въ Англіи. Такая формула была бы яв-

нымъ отрицаніемъ евангельскаго ученія. Но таковъ именно духъ религіознаго воззрѣнія у самыхъ добросовѣстныхъ и ревностныхъ представителей такъ называемаго "національнаго церковнаго учрежденія", отстаивающихъ и восхваляющихъ англиканскую церковь, какъ первую твердыню государства — bulwark of State — и какъ основное выраженіе духа національнаго. Въ англійской литературѣ, какъ въ духовной, такъ и свѣтской, это воззрѣніе выражается иногда въ весьма рѣзкихъ формахъ, въ такихъ словахъ, предъ коми остапавливается съ недоумѣніемъ, похожимъ на ужасъ, мысль русскаго читателя.

Есть сочиненіе зам'вчательное по глубинть и основательности мысли, написанное челов'вкомъ очевидно в'врующимъ, глубово и ревностно преданнымъ своей церкви. Вотъ что зд'всь сказано между прочимъ о религіи.

"Нъвоторыя религіи очевидно не благопріятны чувству общественнаго долга. Иныя не имфють никакого къ нему отношенія, а изъ тіхъ религій, которыя ему благопріятствуютъ (таковы въ большей или меньшей мъръ всъ формы христіанской віры), одні дійствують на него съ особенною, другія съ меньшею силой. Можно сказать, что всего могущественные дыйствують въ этомъ смыслы ты религи, въ коихъ господствуетъ надъ всемъ образъ безконечно мудраго и могущественнаго законодателя. Его личное бытіе неизслівдимо для человъческаго разума; но онъ сотворилъ міръ тавимъ, каковъ есть міръ, сотворилъ его для рода людей блаигразумных, твердых и смълых духом и устойчивыхъ; для тах, которые сами небезумны и нетрусливы, и не очень жалуютъ безумныхъ и трусовъ, знаютъ твердо, что имъ нужно, и съ ръшимостью употребляютъ всю законныя средства, чтобы того достигнуть. Такая-то религія составляетъ безмольное, но глубоко укоренившееся убъждение англійской націи, въ лучшихъ, солиднъйшихъ ея представителяхъ. Они представляютъ наковальню, о которую избилось уже множество молотовъ, и изобъется еще того больше, не взирая ни на какихъ энтузіастовъ и гуманитарныхъ мечтателей". (Stephen. Liberty, equality, fraternity). Вотъ до какого понятія о религіи можетъ дойти мысль увъреннаго англиканца-протестанта. Выписанныя слова въ сущности содержатъ въ себъ прямое извращеніе евангельскаго слова; они какъ будто говорять: блаженны крыпкіе и сильные въ дълъвимъ принадлежитъ царство. Да, скажемъ мы:— царство земное, но не царство небесное. Авторъ не дълаетъ этой оговорки, онъ не различаетъ земного отъ небеснаго. Какая страшная, какая отчаянная доктрина!

Такое настроеніе религіозной мысли безспорно имѣло въ протестантскихъ странахъ, и особенно въ Англіи, величайшее практическое значеніе, и въ этомъ смыслѣ нельзя не согласиться, что протестантство было сильнымъ и благодѣтельнымъ двигателемъ общественнаго развитія у тѣхъ племенъ, коихъ натурѣ оно соотвѣтствовало, и которыя его приняли. Но не очевидно-ли, вмѣстѣ съ тѣмъ, что нѣкоторыя племена, по своей натурѣ, никакъ не могутъ принять его и ему подчиниться, потому что именно въ этомъ возърѣніи протестантства не чувствуютъ жизненнаго религіознаго начала, видятъ не единство, а раздвоеніе религіознаго сознанія, не живую истину, а конструкцію мысли и обольщеніе.

"Горе слабымъ и падающимъ! Горе побъжденнымъ"! Конечно, въ здъшней жизни это непреложная истина, и правило житейской мудрости говоритъ каждому: борись, входи въ силу и держи въ себъ силу, если хочешь жить; слабому нътъ мъста на свътъ. Но придавать этому правилу безусловную, какъ бы догматическую силу въ религіозномъ смы-

слѣ—вотъ чего наша душа не принимаетъ, какъ не принимаетъ она сроднаго протестантству ужаснаго кальвинскаго ученія о томъ, что иные отъ вѣка призваны къ добродѣтели, къ славѣ, къ спасенію и блаженству, а другіе отъ вѣка осуждены, и что бы ни дѣлали въ жизни, все влечетъ ихъ въ бездну отчаянія и вѣчныхъ мученій.

Страшно читать иныхъ англійскихъ писателей, у воторыхъ съ особенною силой звучить эта струна англиканскаго протестантизма. У Карлейля, напримёръ, доходить до восторженнаго паооса поклоненіе силь и таланту побыдителя и презрвніе къ побъжденнымъ. Созерцая своихъ героевъ, сильныхъ людей, онъ чествуетъ въ нихъ воплощеніе божественнаго, и съ тонкимъ презрительнымъ юморомъ говорить о техъ слабыхъ и несчастныхъ, неловкихъ и падшихъ, которыхъ раздавила поб'едная колесница. Его герой воплощаетъ въ себъ идею свъта и порядка, въ мракъ и неустройствъ космическаго хаоса; его герой строит свою вселенную, и все что встречается ему на дороге и не умеетъ ему покориться и служить ему, и не имъетъ своей силы, чтобы побороть его, погибаетъ достойно и праведно. Громадный талантъ Карлейля обворожаетъ читателя, но тяжело читать его историческія поэмы и видёть, какъ часто имя Божіе примъняется имъ всуе въ борьбъ сильнаго со слабыми. У язычниковъ классическаго періода — и у техъ возле побъдной колесницы шелъ иногда шутъ, который, служа представителемъ нравственнаго начала, долженъ былъ преслъдовать своими шутками не побъжденныхъ, а самого побълителя.

Всего тяжелье читать Фруда, знаменитаго историка англійской реформаціи, и самаго виднаго, между историками, представителя англійских національных началь въ церкви и въ политикъ. Карлейль, по крайней мъръ, поэтъ;

но Фрудъ говоритъ спокойнымъ тономъ историка, любитъ діалектику — и ніть беззаконія, котораго не оправдаль бы онъ своею діалектикой въ пользу любимой идеи; нътъ лицем'трія, котораго не построилъ бы онъ въ правду, доказывая правду реформы и главныхъ ея дъятелей. Онъ стоитъ непоколебимо, фанатически, на основахъ англиканскаго правовърія, и главною основою его полагаетъ — сознаніе долга общественнаго, преданность государственной идей и закону, -- и неумолимое преслъдованіе порока, преступленія, праздности и всего, что называется измѣною долгу. Все это прекрасно въ дёлё человеческомъ; но каково ставить такое правило въ основаніе и цёль религіознаго воззрёнія, если подумаешь, что каждому изъ этихъ священныхъ словъи долгу, и закону, и пороку, и преступленію каждая партія въ каждую минуту придаетъ особенное значеніе, и что между людьми сегодня называють правдою и доблестью, за что завтра казнять, какъ за ложь и преступленіе. Для милости, для состраданія не остается м'єста въ в'єрованіи Фруда: какъ можно согласить милость съ негодованіемъ на то, что считается порокомъ, преступленіемъ, нарушеніемъ закона? Упоминая о страшныхъ казняхъ, которымъ подвергались въ ту пору такъ часто и невинные, наравнъ съ виноватыми, строгій судья человъческихъ дъль такъ говорить о своемъ народъ: "англичане — строгій и суровый народъ — они не знають состраданія тамь, гдв нюми законной причины допустить состраданіе; напротивъ того, они исполнены священнаго и торжественнаго ужаса къ злоденнію - чувство, которое, по мъръ своего развитія въ душъ, необходимо закаливаетъ ее и образуетъ желъзный характеръ. Строгаго нрава человъкъ склоненъ къ нъжности тогда лишь, когда остается еще мъсто добру посреди зла, и добро еще борется со зломъ; но въ виду совершеннаго развращенія и зла никакое состраданіе немыслимо; оно возможно разв'є только тогда, когда мы въ своемъ сердц'є см'єшиваемъ преступленіе съ несчастіемъ".

Какое презрѣніе долженъ чувствовать авторъ къ русскому человѣку, у котораго подлинно есть въ душѣ такое смѣшеніе, и который искони называетъ преступника несчастнымъ.

Какъ личный характеръ, какъ характеръ племени, такъ и характеръ каждой церкви, въ связи съ усвоившимъ ее племенемъ, имъетъ и свои достоинства, и свои недостатки. Достоинства протестантизма достаточно выяснились въ исторіи германскаго и англо-саксонскаго племени. Пуританскій духъ создаль нынішнюю Британію. Протестантское начало привело Германію къ силь, къ дисциплинь и къ единству. Но на оборотной сторонъ его есть такіе недостатки, такія стремленія религіознаго самосознанія, которыя не могутъ быть намъ сочувственны. Протестантство-какъ всякая духовная сила-склонно къ паденію именно въ томъ, въ чемъ полагаетъ свои коренныя духовныя основы. Стремясь къ абсолютной правдё, къ очищенію вёрованія, къ осуществленію върованія въ жизни, -- оно слишкомъ склонно увъровать въ собственную правду и увлечься до гордаго поклоненія своей правдів и до презрівнія къ чужому вітрованію, которое отождествляеть съ неправдою. Отсюда, съ одной стороны, опасность впасть въ лицемфріе и фарисейскую гордость. И подлинно, не мало слышится изъ протестантскаго міра голосовъ, которые съ горечью сознаютъ, что лицемеріе составляеть язву строгаго лютеранства. Съ другой стороны, начавъ съ проповеди о терпимости, о свободъ мысли и върованія, протестантство въ дальнъйшемъ развитіи своемъ выказало склонность къ фанатизму особаго рода, - къ фанатизму гордаго разума и самоувъренной пра-

ведности передъ всёми прочими видами вёрованія. Строгій протестантизмъ съ презрѣніемъ относится ко всякому вѣрованію, которое представляется ему неочищеннымъ, недуховнымъ, исполненнымъ суевърій и внъшнихъ обрядностей, ко всему, что онъ самъ отбросилъ, какъ рабскія узы, какъ дътскую одежду, какъ принадлежность невъжества. Создавъ для себя самъ кодексъ върованій и обрядовъ, онъ считаетъ свое исповъданіе исповъданіемъ избранных, просопщенных и разумных, и всъхъ держащихся старой церкви склоненъ считать людьми низшаго рода, неумфющими возвыситься до истиннаго разумънія. Это презрительное отношеніе къ прочимъ върованіямъ можетъ быть несознательно выражается въ протестантствъ, но оно слишкомъ ощутительно для иновърцевъ. Никакая религія не свободна отъ большей или меньшей склонности къ фанатизму; но смъшно слышать, когда съ обвинениемъ въ фанатизмъ обращаются къ намъ лютеране. У насъ, при терпимости ко всякому върованію, свойственной національному характеру нашему, встрічаются, конечно, отдёльные случаи исключительности и узкости церковныхъ возгрѣній, но никогда не бывало и не можетъ быть ничего подобнаго тому презрѣнію, съ которымъ строгій лютеранинъ смотритъ на непонятныя для него, но для насъ исполненныя глубокаго духовнаго значенія принадлежности нашей церкви и свойства нашего в фрованія.

## II.

Ни въ чемъ такъ явственно, какъ въ церкви, не ощущается различіе между общественнымъ духомъ и складомъ англо-саксонскаго и, напримъръ, русскаго племени. Въ англійской церкви, сильнъе, чъмъ гдъ либо, является у рус-

скаго человъка такая мысль: много здъсь хорошаго, но всетаки — какъ я радъ, что родился и живу въ Россіи. У насъ въ церкви можно забыть обо всфхъ сословныхъ и общественныхъ различіяхъ, отръшиться отъ мірского положенія, слиться совершенно съ народнымъ собраніемъ, передъ лицомъ Бога. Наша перковь большею частью и создана на всенародныя деньги, такъ что рубль отъ гроша различить невозможно; во всякомъ случать, церковь наша есть всенароддЪло и всенародное достояніе. Оттого она намъ вдвое дороже, что входя въ нее, последній нищій чувствуетъ совершенно такъ же какъ и первый вельможа, что это его церковь. Церковь — единственное мъсто (какое счастье, что у насъ есть такое мъсто!) гдъ послъдняго бъдняка въ рубищъ никто не спроситъ: зачъмъ ты пришелъ сюда, и кто ты такой? гдв богатый не можеть сказать бъдному: твое мъсто не возлъ меня, а сзади.

Здъсь-войдите въ церковь, посмотрите на церковное собраніе. Оно благоговъйно, оно, можетъ быть, торжественно, но это собраніе лэди и джентльменовъ, изъ которыхъ каждое лицо имъетъ свое мъсто, ему особливо присвоенное; а богатые люди и знатные въ своемъ околоткъ — имъютъ мъста отдъленныя и украшенныя, точно ложи. Можно ли, со стороны глядя, удержаться отъ мысли, что церковное собраніе здёсь лишь видоизм'вненіе общественнаго собранія, и что въ немъ есть мъсто только такъ называемымъ въ обществъ "порядочнымъ людямъ"? Всѣ молятся по своимъ книжкамъ, но какъ у каждаго въ рукахъ своя книжка, такъ видно, что каждый желаетъ быть и передъ Богомъ-самъ по себъ, не теряя своей индивидуальности. Говорятъ, что въ последнія 20-30 льтъ совершилась еще въ этомъ отношеніи замьтная перемвна; мвста въ церквахъ большею частью открытыя, т. е, не отгороженныя наглухо, и доступъ къ нимъ

сталь свободне, чемь прежде; а въ прежнее время, особливо въ провинціи, и мъста въ церквахъ устраивались закрытыми или отдёльными стойками такъ, чтобы владёлецъ каждаго мъста могъ модиться спокойно, уединенно, не смущаясь никакимъ соседствомъ. Какъ ясно отражается въ этомъ расположеніи церковномъ исторія здішняго феодальнаго общества, и самая исторія здішней церковной реформы! Nobility и gentry составляють все, и все ведуть за собой, потому что всёмъ обладаютъ и все въ себе притягиваютъ. Все должно быть куплено или взято съ бою, даже право имъть мъсто въ церкви. Самое священнослужение — есть право извъстнаго рода, полагаемое въ цвну. Мъста пасторскія, съ правомъ на извъстный доходъ или окладное содержаніе, составляють въ Англіи принадлежность вотчиннаго права, патронатства, и выборъ на мъсто составляетъ достояніе — или частныхъ землевладъльцевъ, или короны, въ силу не столько государственнаго, сколько феодальнаго владельческаго права. Оттого и пасторъ, посреди народа, независимо отъ народа назначенный и независящій отъ народа держаніи, является среди народа тоже въ видъ свыше поставленнаго. Церковная должность прежде всего представляется привилегіей (preferment) И и стыдно сказать: это достояніе служить предметомъ торга. Мъста главныхъ священниковъ (incumbents) могутъ быть сдаваемы за извъстную цъну сложенную изъ капитализаціи дохода, такъ же какъ сдаются мъста стряпчихъ, нотаріусовъ, маклеровъ и т. п. Въ любой англійской газеть, въ особомъ отдъль объявленій о такъ называемыхъ preferments, вы встрътите рядъ предложеній купить мъсто священника съ описаніемъ доходныхъ статей: вается мёсто съ его удобствами для жизни, описывается домъ, мъстоположение, означается доходъ и предлагается

цъна съ предувъдомленіемъ, что нынъшній incumbent старъ, такихъ-то лътъ, и, въроятно, недолго будетъ пользоваться своимъ положеніемъ. Для переговоровъ указано обращаться туда то. Въ Лондонъ издается даже особенный журналъ ("The Church preferment registrar") съ подробнымъ описаніемъ всъхъ статей, угодій и доходовъ каждаго мъста, для свъдънія и разсчета желающихъ получить его за извъстную сумму.

Говорять, что въ политическомъ смысле благодетельно, когда всякое право, личное или общественное, достается не иначе какъ съ бою. Можетъ быть, всякое иное, только никакъ не право на молитву общественную въ церкви. Не мудрено, что совъсть общественная не можетъ удовлетвориться такимъ церковнымъ устройствомъ, и что Англія,страна установленной государственной церкви, классическая страна ученаго богословія и преній о вірь, стала со времени реформы страною диссентеровъ всякаго рода. Религіозная и молитвенная потребность въ массв народной, не паходя себъ мъста и удовлетворенія въ установленной церкви, стала искать исхода въ вольныхъ самоуставныхъ церковных собраніях и въ разнообразных сектахъ. Деленіе церковнаго обряда здёсь непомерное между жителями самаго незначительнаго мъстечка. Самая установленная церковь дёлится на три партіи, и сторонники каждой изъ нихъ (такъ называемые Высокой, Низкой и Широкой церкви) имъть обыкновенно свою церковь и не ходять въ чужую. Въ небольшой деревив, гдв не болве 500 человвкъ постояннаго населенія, существують нер'вдко три церкви англиканскія и, кромъ того, три церкви методистовъ трехъ разныхъ толковъ, которые, различаясь въ очень тонкихъ и капризныхъ подробностяхъ, отръшаются отъ общенія между собою. Особливая церковь — для первоначальныхъ или Веслеевыхъ ме-

тодистовъ, потомъ для конгрегаціонистовъ, потомъ для такъ называемыхъ библейскихъ христіанъ: последніе те же методисты, но отделились несколько леть тому назадь только изъ-за того, что полагають, въ несогласіи съ прочими, невозможнымъ имъть женатыхъ въ званіи церковныхъ еваниелистов. Вотъ сколько церквей — и капитальныхъ красивыхъ и общирныхъ церквей въ одной деревнь! Всь эти секты и собранія отличаются особенностями в роученій, иногда очень тонкими и капризными, или совствы дикими; но помимо догматическихъ разностей, во всёхъ выражается одно и то же стремленіе къ вольной всенародной церкви, и многія изъ нихъ проникнуты ожесточенною ненавистью къ установленной церкви и къ ея служителямъ. Кромв отдельныхъ сектъ посреди самой установленной церкви образовалась издавна многочисленная партія во имя вольнаго церковнаго общенія free church movement. Частные люди и отдёльныя общества употребляють свои средства для доставленія простому народу возможности участвовать въ богослуженіи: для этого приходится строить отдёльныя церкви, или нанимать отдёльныя пом'вщенія, театры, сараи, залы и т. п. Все это движеніе произвело уже ощутительную реакцію въ обычаяхъ самой установленной церкви, побудивъ ее шире раскрыть свои двери. Но не странно ли, что здёсь приходится брать съ бою то, что у насъ отъ начала вольно какъ воздухъ, которымъ мы дышемъ?

Какъ часто случается у насъ въ Россіи слышать странныя рѣчи объ нашей церкви отъ людей, бывавшихъ за-границей, читавшихъ иностранныя книги, любящихъ судить красно съ чужого голоса, или просто отъ людей наивныхъ, которые увлекаются идеальнымъ представленіемъ мимо дѣйствительности. Эти люди не находятъ мѣры похваламъ англиканской или германской церкви и англиканскому духовен-

ству, не находять міры осужденія нашей церкви и нашему духовенству. Если върить имъ — тамъ все живая дъятельность, а у насъ мертвечина, грубость и сонъ. Тамъ дела, а у насъ голая обрядность и бездъйствіе. Не мудрено, что многіе говорять такъ. Между людьми ведется, что по платью встръчають человъка. Говорять: по уму провожають; но, чтобъ узнать умъ и почувствовать духъ, надо много присмотръться и поработать мыслью, а по платью судить не трудно. Составишь себъ готовое впечатлъніе и такъ потомъ при немъ и останешься. Притомъ есть много людей, для которыхъ первое дъло, первый и окончательный ръшитель впечатлънія — внішнее благоустройство, манера, ловкость, чистота, респектабельность. Въ этомъ отношеніи, конечно, есть на что полюбоваться хотя бы въ англійской церкви, есть о чемъ иногда печалиться въ нашей. Кому не случалось встречать свътское, а иной разъ, къ сожалънію, и духовное лицо, изъ бывшихъ заграницею, съ жаромъ выхваляющее простоту церковную и осуждающее нашу родимую "за незрълость". Грустно бываеть слушать такія річи, какъ грустно видъть сына, когда онъ, проживъ въ фэшёнебельномъ кругу, посреди всвхъ тонкостей столичной жизни, возвращается въ деревню, гдъ провелъ когда то дътство свое, и смотритъ съ презрвніемъ на неприхотливую обстановку и на простые, пожалуй грубые, обычаи родной семьи своей.

Мы удивительно склонны, по натурѣ своей, увлекаться прежде всего красивою формой, организаціей, внѣшнею конструкціей всякаго дѣла. Отсюда—наша страсть къ подражаніямъ, къ перенесенію на свою почву тѣхъ учрежденій и формъ, которыя поражаютъ насъ за-границей внѣшнею стройностью. Но мы забываемъ при этомъ, или вспоминаемъ слишкомъ поздно, что всякая форма, исторически-образова-

вшаяся, выросла въ исторіи изъ историческихъ условій, и есть логическій выводь изъ прошедшаго, вызванный необходимостью. Исторіи своей никому недьзя ни перем'внить, ни обойти; и сама исторія, со всёми ея явленіями, дёятелями, сложившимися формами общественнаго быта, есть произведеніе духа народнаго, подобно тому, какъ исторія отдільнаго человъка есть въ сущности произведение живущаго въ немъ духа. То же самое сказать должно о формахъ церковнаго устройства. У всякой формы есть своя духовная подкладка, на которой она выросла; часто прельщаемся мы формою, не видя этой подкладки, но если бы мы ее видёли, то иной разъ не задумались бы отвергнуть готовую форму при всей ея стройности, и съ радостью остались бы при своей старой и грубой формъ, или безформенности; пока своя у насъ духовная жизнь не выведеть свою для насъ форму. Духъ, вотъ что существенно во всякомъ учрежденіи, вотъ что слъдуетъ охранять дороже всего отъ кривизны и смѣшенія.

Наша церковь искони имъла и донынъ сохраняетъ значеніе всенародной церкви и духъ любви и безразличнаго общенія. Върою народъ нашъ держится донынъ посреди всъхъ невзгодъ и бъдствій, и если что можетъ поддержать его, укръпить и обновить въ дальнъйшей исторіи, такъ это въра, и одна только въра церковная. Намъ говорятъ, что народъ нашъ невъжда въ въръ своей, исполненъ суевърій, страдаетъ отъ дурныхъ и порочныхъ привычекъ; что наше духовенство грубо, невъжественно, бездъйственно, принижено, и мало имъетъ вліянія на народъ. Все это во многомъ справедливо, но все это — явленія несущественныя, а случайныя и временныя. Они зависятъ отъ многихъ условій, — и прежде всего отъ условій экономическихъ и политическихъ, съ измѣненіемъ коихъ и явленія эти рано или

поздно измѣнятся. Что же существенно? Что же принадлежитъ духу? Любовь народа къ церкви, свободное сознаніе полнаго общенія въ церкви, понятіе о церкви какъ общемъ достояніи и общемъ собраніи, полнъйшее устраненіе сословнаго различія въ церкви и общеніе народа съ служителями церкви, которые изъ народа вышли и отъ него не отдёляются ни въ житейскомъ быту, ни въ добродътеляхъ, ни въ самыхъ недостатках, съ народомъ и стоятъ и падаютъ. Это такое поле, на которомъ можно возрастить много добрыхъ плодовъ, если работать въ глубь, заботясь не столько объ улучшении быта, сколько объ улучшении духа, не столько о томъ, чтобы число церквей не превышало потребности, сколько о томъ, чтобы потребность вз церкви не оставалась безз удовлетворенія. Намъ ди зариться съ завистью, издалека и по слуху, хоть бы на протестантскую церковь и ея пастырей? Избави насъ Боже дождаться той поры, когда наши пастыри утвердятся въ положеніи чиновниковъ, поставленныхъ надъ народомъ, и станутъ князьями посреди людей своихъ, въ обстановкъ свътскаго человъка, въ усложнении потребностей и желаній посреди народной скудости и простоты.

Вдумываясь въ жизнь, приходишь къ тому заключенію, что для каждаго человъка, въ ходъ его духовнаго развитія, всего дороже, всего необходимъе—сохранить въ себъ неприкосновеннымъ простое, природное чувство человъческаго отношенія къ людямъ, правду и свободу духовнаго представленія и движенія. Это—пеприкосновенный капиталъ духовной природы, которымъ душа охраняется и обезпечивается отъ дъйствія всякихъ чиновныхъ формъ и искуственныхъ теорій, растлъвающихъ незамътно простое нравственное чувство. Какъ ни драгоцънны, во многихъ отношеніяхъ, эти формы и теоріи, онъ могутъ, привившись къ душъ, совсъмъ извратить и погубить въ ней простыя и здравыя

представленія и ощущенія, спутать понятіе о правд'є и неправд'є, подточить самый корень, на которомъ выростаетъ здоровый челов'єкъ въ духовномъ отношеніи къ міру и къ людямъ. Вотъ что существенно, и вотъ, что мы такъ часто убиваемъ въ себ'є изъ-за формъ, совс'ємъ не существенныхъ, которыми обольщаемся. Сколько изъ-за этого пропадаетъ у насъ и людей и учрежденій, фальшиво извращенныхъ фальшивымъ развитіемъ,—а между тімъ въ церковномъ учрежденіи всего для насъ дороже этотъ корень. Боже избави, чтобъ и онъ когда нибудь не былъ у насъ подточенъ криво поставленною церковною реформой.

#### Ш.

Протестанты ставять намь въ упрекъ формальность и обрядность нашего богослуженія; но когда посмотришь на ихъ обрядъ, то невольно отдаешь и въ этомъ отношеніи предпочтеніе нашему обряду; чувствуешь, какъ нашъ обрядъ простъ и величественъ въ своемъ глубокомъ номъ значеніи. Священнослужитель поставленъ въ нашемъ обрядь такъ просто, что отъ него требуется только благоговъйное вниманіе въ произносимымъ словамъ и совершаемымъ действіямъ; въ устахъ его и чрезъ него священныя слова и обряды сами за себя говорятъ -- и какъ глубоко и таинственно говорять душ' каждаго и соединяють все собраніе въ одну мысль и въ одно чувство! Оттого самый простой и неискусный человыкь можеть, не подстраивая себя, не употребляя искуственныхъ усилій, совершать молитвенное дъйствіе и вступить въ молитвенное общеніе со всей церковью. Протестантскій молитвенный обрядъ, при всей наружной простотъ своей, требуетъ отъ священнослужителя молитвеннаго действія въ известномъ тоне. Оттого въ этомъ обрядъ только глубово духовные или очень талантливые люди могутъ быть просты; остальные же, -- т. е. огромное большинство, принуждены подстраивать себя и прибъгать къ аффектаціи, которая именно въ протестантскихъ храмахъ чаще всего встръчается и производить на непривычнаго человъка тягостное впечатленіе. Когда видишь проповедника, какъ онъ, стоя посреди храма, лицомъ въ размъщенному чинно на скамьяхъ собранію, произносить молитвы, воздівая глаза къ небу, сложивъ руки въ известный всеми употребляемый видъ, и придаетъ своей ръчи неестественную интонацію, становится неловко за него; думается, какъ должно быть ему неловко! Еще ощутительне становится неловкость, когда, окончивъ обрядъ, онъ всходитъ на канедру, и начинаетъ свою длинную проповъдь, оборачиваясь отъ времени до времени назадъ, чтобы выпить изъ стакана воды и собраться съ духомъ. И въ этой проповеди редко случается слышать д'яйствительно живое слово, -- когда пропов'ядникъ дъйствительно духовный человъкъ или талантъ. Говорятъ большею частью работники церковнаго дёла, чрезвычайно натянутымъ голосомъ, съ крайнею аффектаціей, съ сильными жестами, поворачиваясь изъ стороны въ сторону, повторяя на разные лады общія, всёми употребляемыя фразы. Даже, когда читаютъ по книгъ, что неръдко случается, они прибъгаютъ къ извъстнымъ тълодвиженіямъ, интонаціямъ и разстановкамъ. Неръдко случается, что проповъдникъ, произнося нъкоторыя слова и фразы, кричить и ударяеть кулакомъ по каоедръ, чтобы придать выразительность своей рвчи... Здёсь чувствуеть, какъ вёрно применилась ната церковь къ природъ человъческой, не помъстивъ проповъди въ составъ богослужебнаго обряда. Весь нашъ обрядъ, самъ по себъ, составляетъ лучшую проповъдь, тъмъ болъе дъйствительную, что всякій принимаєть ее не какъ человъческое, а какъ Божіе слово. И церковный идеаль нашей проповъди, какъ живого слова, есть *ученіе* въры и любви, отъ божественныхъ писаній, а не возбужденіе чувства, какъ необходимое дъйствіе каждаго священнослужителя на собравшихся въ церковь для молитвы.

### IV.

Говорять, что обрядь — неважное и второстепенное дёло. Но есть обряды и обычаи, отъ которыхъ отказаться — значило бы отречься отъ самого себя, потому что въ нихъ отражается жизнь духовная человъка или всего народа, въ нихъ сказывается цёлая душа. Въ разности обряда выражается всего явственнъе коренная и глубокая разность духовнаго представленія, таящаяся въ безсознательныхъ сферахъ духовной жизни, --- та самая разность, которая препятствуетъ сліянію или полнотъ взаимнаго сочувствія между разноплеменными народами и составляетъ основную причину разности церквей и въроисповъданій. Отрицать, съ отвлеченной, космополитической точки эрвнія, двиствіе этой притягательной или отталкивающей силы, приравнивая ее къ предразсудку, - значило бы тоже, что отрицать силу сродства (wahlverwandschaft), действующую въ личныхъ между людьми отношеніяхъ.

Какъ знаменательна, напримъръ, у разныхъ народовъ разница въ погребальномъ обрядъ и въ обращении съ тъломъ покойника! Южный человъкъ, итальянецъ, бъжитъ отъ своего мертвеца, спъшитъ какъ можно скоръе очистить отъ него домъ свой и предоставляетъ постороннимъ заботу о его погребении. Напротивъ того, у насъ, въ России, харак-

терная народная черта — религіозное отношеніе къ мертвому тёлу, исполненное любви, нёжности и благоговёнія. Изъ глубины въковъ отзывается до нашего времени, исполненный поэтическихъ образовъ и движеній, плачъ надъ покойникомъ, превращаясь, съ принятіемъ новыхъ религіозныхъ обрядовъ, въ торжественную церковную модитву. Нигдъ въ міръ, кромъ нашей страны, погребальный обычай и обрядъ не выработался до такой глубовой, можно сказать, виртуозности, до которой онъ достигаетъ у насъ; и нътъ сомнівнія, что въ этомъ его складів отразился нашъ народный характеръ, съ особеннымъ, присущимъ нашей натурѣ, міровозэрвніемъ. Ужасны и отвратительны черты смерти новсюду, но мы одъваемъ ихъ благольпнымъ покровомъ, мы окружаемъ ихъ торжественною тишиною молитвеннаго созерцанія, мы поемъ надъ ними песнь, въ которой ужасъ пораженной природы сливается во-едино съ любовью, надеждою и благоговъйною върой. Мы не бъжимъ отъ своего покойника, мы украшаемъ его въ гробъ, и насъ тянетъ къ этому гробу - вглядеться въ черты духа, оставившаго свое жилище; мы покланяемся тёлу и не отказываемся давать ему последнее целованіе, и стоимъ надъ нимъ три дня и три ночи съ чтеніемъ, съ півніемъ, съ церковною молитвой. Погребальныя молитвы наши исполнены красоты и величія; онъ продолжительны и не спътать отдать земль тьло, тронутое тленіемъ, — и когда слышишь ихъ, кажется, не только произносится надъ гробомъ последнее благословеніе, но совершается вокругъ него великое церковное торжество въ самую торжественную минуту бытія человіческаго! Кавъ понятна и какъ любезна эта торжественность для русской души! Но иностранецъ ръдко понимаетъ ее, потому что она - совствить ему чужая. У насть чувство любви, пораженное смертью, расширяется въ погребальномъ обрядъ; у него—оно болъзненно сжимается отъ того же обряда и поражается однимъ ужасомъ.

Нъмецъ-лютеранинъ, жившій въ Берлинъ, потерялъ въ Россіи горячо любимую сестру православную. Когда онъ прібхаль къ намъ, наканунт погребенія, и увидть любимую сестру, лежащую въ гробъ, ужасъ поразилъ его, сердце его сжалось, и видно было, что чувство любви и благоговънія уступило въ немъ м'єсто отвращенію, съ которымъ онъ присутствовалъ при прощаніи съ мертвымъ тёломъ и долженъ быль самъ принять въ немъ участіе... Въ этомъ, какъ и во многомъ другомъ, нъмецъ не можетъ понять насъ, покуда не поживеть съ нами и не войдеть въ глубину духовной нашей жизни. Отъ этой же, кажется, причины ничто столько не возмущаетъ лютеранина въ нашей церкви, вакъ поклонение св. мощамъ, которое для насъ самихъ, по природъ нашей, кажется такъ просто и естественно, --- когда мы и своимъ покойникамъ кланяемся, и ихъ тъло обнимаемъ и чествуемъ въ погребеніи. Онъ, не живя нашею жизнью, не видитъ въ этомъ чествовании ничего, кромъ дикаго суевърія, а для насъ-это движеніе и дъло любви, самое природное и простое.

Трудно ему понять насъ, такъ же какъ намъ дико и противно слышать о возникшей недавно въ германскомъ и въ англійскомъ обществѣ агитаціи, требующей введенія новаго погребальнаго обряда. Они хотятъ, чтобы мертвые не предавались землѣ, а сожигались въ особо-устроенныхъ печахъ,—и требуютъ этого съ утилитарной и гигіенической точки зрѣнія. Пропаганда эта усиливается, собираются митинги, составляются общества, устраиваются на счетъ частныхъ лицъ усовершенствованныя печи, производятся химическіе опыты, сочиняются траурные марши, которыми должно сопровождаться сожиганіе... Голоса растутъ, крики уси-

ливаются, во имя науки, во имя просвъщенія, во имя блага общественнаго. Изъ какого дальняго міра, изъ какого быта доносятся до насъ эти звуки— и какой этотъ міръ чужой для насъ, какой непріютный и холодный! Нътъ, не дай Богъ умереть въ томъ краю, на чужбинъ, вдали отъ матери сырой земли русской!

#### V.

Кто русскій человікь — душой и обычаемь, тоть понимаетъ, что значитъ храмъ Божій, что значитъ церковь для русскаго человъка. Мало самому быть благочестивымъ, чувствовать и уважать потребность религіознаго чувства; мало для того, чтобы уразумёть смыслъ церкви для русскаго народа и полюбить эту церковь какъ свою, родную. Надо жить народною жизнью, надо молиться заодно съ народомъ, въ одномъ церковномъ собраніи, чувствовать одно съ народомъ біеніе сердца, проникнутаго единымъ торжествомъ, единымъ словомъ и пъніемъ. Оттого многіе, знающіе церковь только по домашнимъ храмамъ, гдѣ собирается избранная и наряженная публика, не имфють истиннаго пониманія своей церкви и настоящаго вкуса церковнаго, и иногда равнодушно или превратно вномъ обычав и служении на то, что для народа особепно дорого и что въ его понятіи составляетъ красоту церковную.

Православная церковь красна народомъ. Какъ войдешь въ нее, такъ почувствуешь, что въ ней все едино, все народомъ осмыслено и народомъ держится. Войдите въ католическій храмъ, какъ въ немъ все кажется пусто, холодно, искуственно православному собранію. Священникъ служитъ и читаетъ самъ по себъ, какъ бы поверхъ народа и отлученный отъ народа. Онъ самъ по себъ молится по своей

внижкъ; народъ молится по своимъ, приходитъ и уходитъ, совершивъ свои моленія и дождавшись того или другого церковнаго дъйствія. На алтаръ совершается священнодъйствіе; народъ присутствуетъ лишь при немъ, но какъ будто не содъйствуетъ ему общею молитвой. Обрядъ не говоритъ нашему чувству, и мы чувствуемъ, что красота, какая можетъ быть въ немъ, не наша красота, а чужая. Всъ движенія обряда, механически расположенныя, кажутся намъ странными, холодными, невыразительными; очертанія, образы одежды — неблагообразными; звуки церковнаго речитатива нестройными и бездушными; пъніе на чужомъ языкъ, въ которомъ не распознаешь словъ-не гимномъ народнаго собранія, не воплемъ, льющимся изъ души, -- но концертомъ, искуственно устроеннымъ, который покрываетъ собою богослуженіе, но не сливается съ нимъ. Душа наша тоскуетъ здъсь по своей церкви, какъ тоскуетъ между чужими по родинъ. То-ли дъло у насъ: вотъ красота неописанная, красота, понятная русскому человъку, красота, за которую онъ душу готовъ положить, такъ онъ ее любитъ. Русское церковное пеніе — какъ народная песнь, льется широкою, вольною струею изъ народной груди, и чемъ оно вольнее, темъ полнъе говоритъ сердцу. Напъвы у насъ одинаковые съ греками, но русскій народъ иначе поетъ ихъ, потому что положилъ въ нихъ свою русскую душу. Кто хочетъ послушать, какъ эта душа сказывается, тому надобно идти не туда, гдъ орудуютъ голосами знаменитые хоры и капеллы, гдъ исполняется музыка новыхъ композиторовъ и справляется обиходъ по новымъ оффиціальнымъ переложеніямъ. Ему надо слушать ивніе въ благоустроенномъ монастырв, или въ одной изъ тъхъ приходскихъ церквей, гдъ сложилось добрымъ порядкомъ хоровое пфніе; тамъ услышить онъ, какимъ широкимъ, вольнымъ потокомъ выливается праздничный ирмосъ

изъ русской груди, какою торжественною поэмой выпъвается догматикъ, слагается стихира съ канонархомъ, какимъ одушевленіемъ радости проникнутъ канонъ Пасхи или Рождества Христова. Тутъ оглянемся и увидимъ, какъ отзывается каждое слово пъсни въ народномъ собраніи, какъ блеститъ оно въ поднятыхъ взорахъ, носится надъ склоненными головами, отражается въ припъвахъ, несущихся отовсюду, потому что всякому церковному человъку знакомы съ дътства и слова, и напъвы, и во всякомъ душа поетъ, когда онъ ихъ слышить. Богослужение стройное, истовое — дъйствительно праздникъ русскому человъку, и внъ церкви душа хранитъ глубовое ощущеніе, которое отражается въ ней, даже при воспоминаніи о томъ или другомъ моменть: русская душа, привыкшая къ церкви и во всякую минуту готовая воспрянуть, когда внутри ея послышится пъснь пасхальнаго или рождественскаго канона, съ мыслью о светлой заутрене, или любимый напъвъ праздничнаго ирмоса, или "Всемірная слава" съ ея потрясающимъ "Дерзайте"... Подлинно, это тъ звуки, о которыхъ сказалъ поэтъ, что имъ

... безъ волненья
Внимать невозможно...
Не встрътить отвъта
Средь шума мірского
Изъ пламя и свъта
Рожденное слово,
Но въ храмъ, средь боя,
И гдъ я ни буду,
Услышавъ его, я
Узнаю повсюду...

А у того, кто съ дътства привыкъ къ этимъ словамъ и звукамъ, сколько отъ нихъ поднимается всякій разъ воспоминаній и образовъ изъ той великой поэмы прошлаго, которую каждый прожилъ и каждый носитъ въ себъ.... Сча-

стливъ, кто привыкъ съ дътства къ этимъ словамъ, звукамъ и образамъ, кто въ нихъ нашелъ красоту и стремится къ ней и жить безъ нея не можетъ, кому все въ нихъ понятно, все родное, все возвышаетъ душу изъ пыли и грязи житейской, кто въ нихъ находитъ и собираетъ растерянную по угламъ жизнь свою, разбросанное по дорогамъ свое счастье. Счастливъ, кого съ дътства добрые и благочестивые родители пріучили къ храму Божію и ставили въ немъ посреди народа молиться всенародною молитвой, праздновать всенародному празднику. Они собрали ему сокровище на цълую жизнь, они ввели его подлинно въ разумъ духа народнаго и въ любовь сердца народнаго, сдълавъ и для него церковь роднымъ домомъ и мъстомъ полнаго, чистаго и истиннаго соединенія съ народомъ.

Что же сказать о множествъ затерянныхъ въ глубинъ лъсовъ и въ широтъ полей нашихъ храмовъ, гдъ народъ тупо стоитъ въ церкви, ничего не понимая, подъ козлогласованіемъ дьячка или бормотаніемъ клирика?

Увы! не церковь повинна въ этой тупости и не бъдный народъ повиненъ:—повиненъ лънивый и несмыслящій служитель церкви; повинна власть церковная, невнимательно и равнодушно распредъляющая служителей церкви; повинна, по мъстамъ, скудость и безпомощность народная. Благо тому человъку, въ комъ зажжется на ту пору искра любви и ревность о жизни духовной и кто успъетъ вывести заброшенную церковь въ свътъ благолъпія и пънія. Подлинно, онъ осіяетъ свътомъ страну и сънь смертную, онъ воскреситъ умершихъ и поверженныхъ, спасетъ души отъ смерти и покроетъ множество гръховъ... Оттого-то русскій человъкъ такъ охотно и такъ много жертвуетъ на церковное строеніе, на созиданіе и украшеніе храмовъ. Какъ криво судятъ тъ, кто осуждаетъ его за это рвеніе, а такихъ голосовъ

слышится уже нынѣ не мало. Это щедрое рвеніе приписывають то къ грубости и невѣжеству, то къ ханжеству и лицемѣрію. Говорятъ: не лучше-ли было бы употребить эти деньги на "образованіе народное", на школы, на благотворительныя учрежденія? И на то, и на другое жертвуется своимъ чередомъ, но то жертва совсѣмъ иная, и благочестивый русскій человѣкъ со здравымъ русскимъ смысломъ не одинъ разъ призадумается прежде, чѣмъ развяжетъ кошель свой на щедрую дачу для формально образовательныхъ и благотворительныхъ учрежденій.

То-ли дело Церковь Божія! Она сама за себя говорить; она — живое, всенародное учреждение. Въ ней одной и живому, и умершему отрадно. Въ ней одной всемъ легко, свободно, въ ней душа всяческая, отъ мала до-велика, веселится и радуется, и празднуетъ отъ тяжкой страды; въ ней и бълому и сърому человъку, и богатому и бъдному одно мъсто. Разукрашена она паче царской палаты — домъ Божій, а всякій изъ малыхъ и б'ёдныхъ стоитъ въ ней, какъ въ своема дому; каждый можеть назвать церковь своею, потому что церковь на народные рубли и, больше того, на народные гроши строена и народомъ держится. Всемъ въ ней пріють и молитва съ утвшеніемь, и то ученіе, которое дороже всего русскому человъку. Вотъ что безсознательно и сознательно сразу сказывается въ русской душъ о церкви и заставляеть русскаго человъка жертвовать на церковь безъ оглядки и безъ разсужденія. Русскій человъкъ чувствуетъ, что въ этомъ дълъ не ошибается и даетъ върно и свято на върное и святое дъло.





# Характеры.

#### I.

Товарищъ мой, Никандръ, былъ для меня еще въ училищъ предметомъ удивленія. Казалось, ничего не было загадочнаго въ его натуръ, однакожъ я никакъ не могъ разгадать ее и съ нею освоиться. Казалось, подойти къ нему могъ всякій, легко и удобно, но всякій разъ, какъ мнъ случалось близко подходить въ нему, я чувствоваль, что между нимъ и мною остается какое — то смутное, пустое пространство, и что его нельзя уже съузить, что дальше идти уже некуда. Онъ былъ хорошъ со всеми, и все хороши съ нимъ; онъ принималъ участіе во всемъ, что насъ всёхъ занимало и волновало, и, казалось, способенъ былъ все понять и говорить обо всемъ со всякимъ, но не видать было, чтобъ онъ чему нибудь отдавался, увлекался чёмъ нибудь. Когда беседа состояла изъ соблазнительныхъ анекдотовъ и у него быль въ запаст свой анекдоть, то онъ звучаль какимъ то извив принесеннымъ звукомъ; когда велись серьезныя рѣчи, вставляль и онъ свое мѣрное слово; когда кружокъ либеральничаль, и онъ не оставался въ долгу либеральною фравой, но она точно изъ книги была вынута. Когда мы всѣ попадались въ такъ называемую исторію и вода выступала у всѣхъ выше головы, и онъ не отставаль отъ насъ—упрекнуть его нельзя было, даже въ прямой трусости,—но странное дѣло! когда вода сбывала, онъ выходилъ сухъ изъ нея и отряхался въ минуту, тогда какъ мы всѣ выходили мокрые и помятые.

Нельзя сказать, чтобъ его не любили, но и сердечныхъ друзей у него не было. Никто не удивлялся его уму, ни въ комъ случайно сказанное имъ слово не будило души и не поднимало мысли, но всв считали его способными человъкомъ, и хотя онъ былъ постоянно въ успъхъ, успъхи его почти ни въ комъ не возбуждали зависти. Онъ занимался прилежно, хотя не принадлежалъ въ числу такъ называемыхъ зубрилъ, и уснъшные отвъты его давались ему, повидимому, безъ особенныхъ усилій. Не помнили, чтобъ онъ когда нибудь срезался въ своихъ отвътахъ: такъ все кругло у него выходило. Начальство наше считало его звъздою всего нашего класса, его выставляли впередъ въ показныхъ случаяхъ, объ немъ говорили, какъ о человъкъ, который пойдеть далеко. Начальство наше было въ восторгъ отъ его отвътовъ, отъ его сочиненій, отъ того, какъ онъ держалъ себя, отъ его приличнаго и обчищеннаго во всемъ внъшняго вида и поведенія. Но я помню, что меня мало удовлетворяли и сочиненія его, и отвъты: я удивлялся только круглотъ и гладкости, съ которою все у него бывало обделано и налажено, но все, что онъ говорилъ, оставляло во мнъ какое то впечатлъніе неполноты, недостаточности: точно завтракъ прекрасно сервированный, изъ-за котораго гость встаетъ голоднымъ.

Пророчество нашего начальства оправдалось. Никандръ пошель быстрыми шагами въ служебной карьеръ. Черезъ нъсколько лътъ, пріъхавъ въ столицу, я засталъ его на значительномъ мъстъ. И тутъ, по службъ, имя Никандра звучало безпрестанно въ устахъ у начальства съ восторженною похвалою. Отовсюду слышалось: какой способный человъкъ! Какое у него перо! И подлинно, по общему отзыву, Никандръ обладалъ мастерствомъ изложенія, которое особенно цънилъ его начальникъ. Но я опять становился втупикъ передъ изложеніемъ Никандра и всеобщими похвалами, когда случалось мив читать бумаги, имъ писанныя. Бумаги эти производили на меня то же впечатленіе, какъ и отвъты его на экзаменахъ, --- впечатлъніе прекрасно сервированнаго завтрака, на которомъ ъсть нечего. Меня томилъ голодъ, а другіе оказывались сытыми и довольными. Въ бумагахъ Никандра, въ запискахъ и докладахъ его выказывалось для меня ясно только умёнье его, действительно мастерское, притупить и обольстить вкусъ, поглотить сущее зерно вопроса, опутать его пеленами закругленной фразы до того, что читатель, упуская изъ виду сущность и корень дъла, сосредоточивалъ интересъ свой на оболочкъ, на побочныхъ и формальныхъ его принадлежностяхъ, на техъ путяхъ, по которымъ дъло следуетъ отъ истока своего до впаденія; такимъ образомъ искусно составленная бумага гладко и ровно доводила податливаго читателя до потребнаго результата, отмечая ту точку, къ которой требовалось на сей разъ прибуксировать дело. Казалось, все такъ ясно изложено было въ обточенныхъ фразахъ, но въ сущности ничто не было ясно, все прикрывалось туманомъ; а дъло, по бумагъ, въ концъ концовъ обдълывалось — е sempre bene.

Проживъ еще нъсколько лътъ въ своемъ углу, куда достигали отъ времени до времени новые хвалебные слухи

о способностяхъ Никандра, я снова прівхалъ въ столицу, и засталь его на новомъ мъстъ, еще болъе значительномъ. Тутъ пришлось мив быть свидетелемъ его деятельности и дивиться снова его ум'тью, хотя оно не переставало казаться мив страннымъ искуствомъ. Но самъ я, ставъ уже старше годами и опытомъ, началъ понимать, что много есть вещей въ деловомъ міре, о которыхъ не сметь и мечтать юношеская философія. Черты Никандровой физіономіи стали выясняться передо мною, и онъ сталь для меня любопытнымъ предметомъ изученія уже не самъ по себъ, а въ нераздёльной связи съ той средою, въ которой совершалась его дъятельность. Онъ говорить немного, но внимательно слушаетъ: внимательно, хотя, повидимому, равнодушно. Ръдко можно подметить въ чертахъ лица его выражение оживленнаго участія: видишь иногда чуть-чуть тонкую тінь безпокойства, когда разсужденія принимають тревожный характерь, когда обнаруживается ръзкое различіе въ митиніяхъ. Это безпокойство переходить даже въ некоторое волнение, когда при разнорѣчіи затрогиваются и возбуждаются вопросы деликатнаго свойства, особливо когда споръ угрожаетъ повести къ одному изъ явленій, носящихъ названіе скандала. Всв инстинкты Никандра направлены къ изглажению всякой неровности въ характерахъ, въ ощущеніяхъ, въ митьніяхъ, въ погашенію всякаго пререканія, въ водворенію согласія и спокойствія повсюду. Онъ уже тревожится, когда разсужденіе начинаетъ проникать въ глубь предмета, когда оно пытается свести отдъльные вопросы къ общему началу, добраться до основной идеи; зная по опыту, что разногласіе въ основной идей — всего упорние и раздражительние онъ пускаетъ въ ходъ всю свою тактику, чтобы погасить его. Надобно дивиться, съ какою ловкостью старается онъ тогда свести противниковъ съ опаснаго поля и перевесть ихъ на другое, ровное и гладкое поле бирюлекъ, мелочей, подробностей и частностей дела. На этомъ гладкомъ поле онъ господинъ: тутъ небольшаго уже труда стоитъ ему увърить спорщиковъ, что они въ сущности согласны между собою, что не стоитъ имъ возбуждать вопросы, не имъющіе существеннаго значенія. На этомъ пол'в я не видалъ мастера, подобнаго Никандру, и подвиги его поразительны! Онъ умъетъ поставить передъ собою противниковъ, которыхъ раздъляетъ, повидимому, непроходимая бездна коренного противоръчія въ основныхъ мпьніяхъ о предметь: борьба происходить, повидимому, между элементами, и кажется непримиримою. И что же, глядишь, въ какія нибудь десять минутъ Никандръ успълъ наполнить эту бездну легкимъ пухомъ, прикрыть ее тонкимъ хворостомъ, — и противники уже переходять по ней, подавая другь другу руку! Никапдръ пе любитъ основныхъ идей; но не даромъ онъ онытенъ. Онъ знаетъ, что основныя идеи лежатъ большею частью въ умахъ неглубоко, и почти всегда есть возможность отвести отъ глубины неувъренную мысль или смутное ощущеніе, стремящіяся въ глубину. Для этого есть у него пріемъ, который ръдко измъняетъ ему: противъ основныхъ идей онъ умъетъ въ крайнемъ случав выставить такъ называемые принципы, общія положенія, р'єшительные приговоры, на которые р'єдко кто посмъетъ возразить. Есть волшебныя слова, которыми очаровывается у насъ всякое совъщаніе — и Никандръ умъетъ произносить ихъ въ нужную минуту. Такое словечко, въ родъ классическаго Quos едо-мигомъ успокоиваетъ у насъ поднявшіяся волны. "Всёми признано уже нынё", "новъйшая цивилизація дошла до такого-то вывода", "статистическія цифры доказывають", "во Франціи, въ Пруссіи и т. п. давно уже введено такое-то правило", "такой-то европейскій ученый, на такой-то страниць, сказаль то-то",

"нивто уже нынъ не споритъ, напр., что цъна опредъляется пропорціей между спросомъ и предложеніемъ", и множество тому подобныхъ изреченій — вотъ волшебныя орудія, творящія чудеса въ нашихъ разсужденіяхъ. Но самое волшебное изъ волшебныхъ словъ это: "наука говорить, въ науки признано". Никандръ давно уже понялъ, что этого слова — наука, — мы боимся какъ чорта, и не смъемъ обыкновенно возражать на него. Мы чувствуемъ, что это палка о двухъ вонцахъ, и потому инстинетивно боимся взяться за нее, когда намъ ее предлагають. Возражать на это словонаука — да, въдь, это значить возбуждать вопросы: какая наука, гдъ она, откуда, почему, — и множество другихъ, о которыхъ конца не будетъ спору и въ которыхъ мы чувствуемъ, что безъ конца перепутаемся. И такъ обыкновенно мы останавливаемся на этомъ словъ, успокоиваемся и принимаемъ готовый результатъ науки, который предлагаютъ намъ, не мудрствуя лукаво о томъ, кто и по какому случаю и въ какомъ смыслѣ предлагаетъ.

Въкъ живи, въкъ учись! Подлинно, я начинаю теперь только понимать, отчего въ школъ учители наши такъ восхищались Никандромъ, отчего и въ нынъшней его дъятельности всъ имъ довольны, всъ прославляютъ его геніемъ дъла. Говорятъ, что геній — тотъ, кто отвъчаетъ на вопросы времени, кто умъетъ постигнуть потребность эпохи, мъста, и удовлетворяетъ ей. Никандръ умълъ понять вопросы времени, потребности среды, и удовлетворить имъ. Что нужды, что вопросы эти мелкіе, что потребности эти немудреныя! Все-таки онъ великій человъкъ — и, увы, отчасти представитель великихъ дъятелей нашего времени. Около него образовалась уже цълая школа подобныхъ ему дъятелей. Какъ они всъ благоприличны, какъ они гладки, какъ ровно и плавно вступаютъ въ репутацію "способныхъ" людей! Когда

я вижу ихъ, мнѣ невольно приходитъ на мысль отрывочная сцена изъ Фауста. "Духи исчезаютъ безъ всякаго запаха. Маршалокъ съ удивленіемъ спрашиваетъ бискупа: слышите вы, чѣмъ-нибудь пахнетъ?— Ничего не слышу, отвѣчаетъ бискупъ. А Мефистофель поясняетъ: Духи этого рода, государи мои, не имѣютъ никакого запаха (Diese art Geister stinken nicht, meine Herren)".

#### II.

Спокойно и безъ смущенія смотрю я на Лаису, когда она, раскинувшись въ пышной коляскъ, мчится по большой улицъ, отвъчая улыбками на поклоны гуляющей знати; или сидить, полуодътая, полураздътая, въ оперъ, и дамы большого свъта бросаютъ на нее взгляды зависти смъщанной съ презрѣніемъ, --- хотя презрѣніе не мѣтаетъ имъ, потихоньку, заимствовать отъ нея отдёльныя черты манеръ ея и туалетовъ. На лицъ у нея открыто написано, кто она, чего ищетъ, для чего живетъ, одъвается и веселится на свъть, и она носитъ на себъ имя свое безъ лицемърія, хотя и безъ стыда. Когда она, озираясь вокругъ себя на нарядныя ложи, нахально лорнируетъ разряженныхъ дамъ моднаго свъта, ея нахальство не удивляетъ меня -- и не возмущаетъ: взоръ ея какъ будто говоритъ имъ: "я -- подлинно та, за кого меня принимаютъ, и мое лицо открыто; а вы-зачёмъ въ маскахъ ходите?" Задумываюсь надъ участью Лаисы, и мит становится жаль ея: приходить на мысль, -- какими судьбами жизнь привела ее на этотъ путь, какая среда ее воспитала и привила къ ней жажду дикаго наслажденія? Приходить на мысль: чёмъ этотъ путь для нея закончится, и къ какой плачевной старости приведетъ ее молодость прогарающая, въ опьяненіи страсти?...

Лаиса живетъ въ своемъ кругу и ей закрыты двери салоновъ большого света. Но когда въ этихъ салонахъ я встрвчаю гордую и величественную Мессалину, --- душа моя возмущается, и я не могу смотреть на нее безъ негодованія. Передъ нею широко раскрыты всв большія двери; неть знатнаго собранія, куда бы не приглашали ее и гдѣ бы не встрвчали ее съ почетомъ; около нея кружится рой знатной молодежи; громкій титуль, блестящая обстановка, роскошное гостепріимство - привлекають въ ея салонь всёхь, вто считаетъ себя принадлежащимъ въ избранному обществу. Всъ разсыпаются въ похвалахъ ея врасотъ, ея вкусу, ея любезности, ея веселому нраву; словомъ сказать: "увънчанная цвътами грацій, она бодро шествуеть по земль благословенной". Но когда, взявъ зеркало правды, я спрашиваю себя, вакая разница между знатной Мессалиной и презрѣнной Лансой, — увы! Лансу мнв жаль, а къ Мессалинв я чувствую презрѣніе.

Когда она является на баль, я смотрю на нее съ ужасомъ, хотя многіе на нее любуются. Искуство обнажать не только шею и грудь, но и спину, и руки, доходить у нея до такихъ предёловъ,— до какихъ не простирается обычай у самой Лаисы, такъ что многіе изъ постоянныхъ ея посётителей съ усмёшкой смотрятъ на туалетъ Мессалины. Иные увёряютъ даже, что гость Лаисы не услышитъ отъ нея такихъ разнузданныхъ рёчей, такихъ циническихъ шутокъ, какія слышитъ отъ Мессалины кавалеръ ея въ мазуркѣ, или сосёдъ ея— въ рулеткѣ. Но на Лаисѣ лежитъ печать отверженія, а Мессалина— царитъ въ салонахъ.

У Лаисы нътъ семьи, нътъ дома въ настоящемъ смыслъ слова,—и она состоить *вип* семейнаго вруга. У Мессалины, правда, есть мужъ, коего громкое имя она носитъ, и есть домъ, великолъпный, съ цълою когортою

ливрейныхъ лакеевъ на мраморной лестнице. Но какая связь соединяеть ее съ этимъ мужемъ и для чего живутъ они подъ одною кровлей-это тайна извъстная одной Мессалинъ. Въ ея салонъ мужъ присутствуетъ; мужъ сопровождаетъ ее въ другіе салоны, и все покрываетъ собою. Но когда встрвчають Мессалину—зимою на бытеной тройкы, или весной на шумномъ гульбище въ шикарномъ экипаже запряженномъ рысаками, -- нъкто другой, а не мужъ раздъляетъ съ нею часы забавы и веселости; и даже въ присутствіи мужа н'вкто другой кажется ближе въ ней и вольнъе съ нею обходится... И вотъ что удивительно: встръчая Лаису съ однимъ изъ рыцарей избраннаго круга, многія стыдливо смотрять въ сторону, но когда встречають оне Мессалину съ ея излюбленнымъ спутникомъ изъ той-же компаніи, прив'єтливо раскланиваются и потомъ шепчутся между собою съ улыбкой. О, добродетель и честь светскаго общества, кто распознаетъ пути твои!

Мессалина мать—у нея есть дъти, но какая нравственная связь существуетъ у этой матери съ дътьми,—не распознаешь. Она почти не видитъ ихъ и почти не знаетъ, что съ ними дълается. Въ особомъ отдъленіи дома живутъ они съ гувернантками и въ опредъленный часъ являются, въ видъ бабочекъ, въ костюмахъ послъдней моды, съ голыми руками и ногами, принять отъ матери поцълуй и удалиться восвояси. Ей нътъ времени думать и о дътяхъ, посреди нервнаго возбужденія, въ которомъ проходятъ дни ея и ночи. Засыпая рано по утру, просыпаясь позднимъ утромъ, едва соберетъ она расшатанныя чувства свои, какъ уже принимаетъ гостя, потомъ вдетъ гулять съ нимъ, потомъ принимаетъ гостей въ своемъ салонъ, перебирая съ ними въсти и сплетни и скандалы вчерашняго дня и нынъшняго утра, и составляя инвентарь настоящихъ и предстоящихъ

развлеченій и праздниковъ. Одівается утромъ, одівается къ объду, одъвается въ оперу, одъвается на балъ, или на вечеръ. Въ чемъ интересъ ея жизни? гдв умственныя или нравственныя пружины, которыя приводять ее въ движеніе? Къ какому центру собираются мысли ея и желанія? На эти вопросы не находишь ответа, когда видишь переливаніе изъ пустого въ порожнее, составляющее всю жизнь ея. На столъ у нея лежатъ книги,--но едва ли ее видали читающею. Уединеніе нестерпимо для нея; быть на людяхъ-непремънная ея потребность: для чего? Для какой-то безсмысленной игры въ безпрерывное развлечение. Жизнь должна представляться ей чемъ-то въ роде непрерывнаго праздника, во вкусѣ картинъ Ватто, съ электрическимъ освъщениемъ. Натуральный человъкъ, сколько бы ни стремился наслаждаться по своему желанію, спотыкается поневоль о заботу, о бользнь, о горе и утрату-и передъ нимъ встаетъ призракомъ таинственная идея жизни и смерти. Мессалина неуязвима и тутъ. Что для нея забота о домъ, о семьъ, о дътяхъ? Это дъло управляющаго, въ крайнемъ случав дъло мужа. Болезнь? Но она крепка здоровьемъ, и привыкла настраивать свои нервы-на то есть докторъ, на то есть крѣпкія капли хлорала. Горе? Есть ли такое горе, которое нельзя бы прогнать-можно убхать въ Баденъ, въ Монако, гдъ столько сильныхъ ощущеній, наконецъ въ Нарижъ, гдъ съ помощію Ворта нетрудно стряхнуть съ плечъ всякое горе. Иногда стыдъ появляется тамъ, гдф его не спрашиваютъ,---но какъ онъ посмъетъ перейти порогъ великолъпныхъ чертоговъ, куда събзжаются все такіе почетные, все такіе знатные люди фсть и пить и праздновать и любоваться хозяйкой, гдб разряженныя дамы разсказывають другь другу про любовныя игры свои и похожденія, гдѣ слышится во всвхъ углахъ щебетанье взаимнаго самодовольства и беззаботной веселости, гдѣ всѣ извиняютъ другъ другу все—
кромѣ строгаго отношенія къ нравственнымъ началамъ
жизни... Страшна, казалось бы, старость для свѣтской
женщині? Но развѣ парижская наука не изобрѣла надежныхъ средствъ противъ натуральнаго увяданія красоты, и
развѣ мало старухъ, которыя являются молодыми съ помощью фальшиваго румянца, фальшивой кожи, фальшивыхъ волосъ и даже бюста фальшиваго? Наконецъ—
смерть, вѣдь стоитъ за плечами у каждаго... смерть—
смерть—но—franchement, après tout,—кто же думаетъ
о смерти!

Казалось бы -- есть одно мъсто, откуда слышится гроза и въетъ страхомъ. Все ложь — въ жизни и обстановкъ Мессалины. Роскошь ее окружающая, домъ ея съ великолъпнымъ убранствомъ, разставленные по лъстницъ величественные лакеи, тысячные наряды ея и уборы - все это ложь, все это должно, кажется, рухнуть каждую минуту. Все это, и давно уже, въ сущности не ея, а чужое, мнимое, потому что счетъ уже потерянъ долгамъ ея и ея супруга, и счеты изъ магазиновъ, ей предъявленные, давно уже составляютъ безобразную кучу, въ которой никто не умфетъ разобраться. Имънія ея заложены и назначаются то и дъло въ публичную продажу, заводы то и дело останавливають свое действіе, заимодавцы пристаютъ съ требованіями и предъявляютъ иски. Но какимъ-то волшебствомъ все это распутывается въ критическія минуты — имфнія освобождаются отъ продажи, заводы возстановляють свое дъйствіе, заимодавцы, подобно завоевателю, гонимому невъдомымъ страхомъ, разсвеваются и притихають — и Мессалина объявляеть въ своихъ чертогахъ балъ, на которомъ присутствуетъ избранное общество, — и нътъ конца восторженнымъ похваламъ блеску и вкусу, и великолъпію бала... Ни для кого изъ блестящихъ

гостей Мессалины не тайна, что все это величина мнимая, но всв летять какъ ночныя бабочки на яркій светь, на роскошное убранство, не спрашивая, чье оно и откуда, всъ довольны, всё восхищаются: таковы узы дружбы, связующей воедино толпу людей, вмъстъ жаждущихъ наслажденія и возбужденія, и вм'вст'в вланяющихся идолу тщеславія. Однажды, казалось, совсемъ гибель настаетъ для Мессалины, и уже нътъ спасенія: какія жалостныя рычи поднялись тогда объ ней въ гостиныхъ! "Слышали вы: бъдная Мессалина — дела ихъ очень плохи. Говорять, что у нихъ осталось уже не болъе 20 тысячъ рублей дохода — въдь это ужасно, въдь это нищета — не правда-ли?" Можно ли потеривть такое разореніе такого дома? Полетвли изо всвхъ угловъ ходатайства и мольбы, и вотъ, точно волшебнымъ велъніемъ, благопріятный вътеръ принесъ не малыя деньги для поправленія дёль въ разстроенномъ хозяйствё... И такъ, мудрено-ли, что Мессалина беззаботна и никакими страхами не смущается. Гордо выступають они съ супругомъ, прямо глядя въ глаза всемъ и каждому; сколько разъ, когда случается встречать ихъ, приходить на мысль стихъ изъ Расиновой Федры: "Боги, кои любите ихъ и награждаете, -- неужели за добродътели?"

Мессалина, и подобные ей, живуть на высотахъ, никогда не спускаясь въ долину. Смотришь къ нимъ наверхъ
и съ изумленіемъ спрашиваешь себя: какъ эти люди, дыша
всегда воздухомъ горнихъ высотъ, не задохнутся? Или,
подобно олимпійцамъ, питаются они амброзіей? Они видятъ
и слышатъ только подобныхъ себъ, и всъ дъла, заботы,
печали и радости людей дольняго міра представляются имъ
въ туманной картинъ, долетаютъ къ нимъ какъ дальнее
жужжанье насъкомыхъ. Посмъетъ-ли бъдность и горе проникнуть въ разволоченные ихъ чертоги, не въ видъ идеи и

понятія, а въ видѣ живого страждущаго человѣка, и стать въ личное къ нимъ сочувственное отношеніе? Боже избави сказать, что они злые люди: нѣтъ, многіе изъ нихъ добрые люди, и исполнены самыхъ благихъ намѣреній; но имъ некогда остановиться и сосредоточиться, въ круговоротѣ дня, посвященнаго отъ минуты до минуты исканію наслажденій и развлеченій, условнымъ обязанностямъ и условнымъ приличіямъ того круга, въ коемъ они вращаются. Иные, когда просыпается въ нихъ совѣсть, клянутъ себя и свой образъ жизни, и говорятъ: "завтра начну по-человѣчески". Но это завтра никогда не приходитъ, потому-что на завтра же неумолимый уставъ очарованнаго круга начерталъ росписаніе часовъ, забавъ и условныхъ обязапностей...

Одно изъ самыхъ тонкихъ искуствъ-искуство обманывать себя и успокоивать свою совъсть-и искуствъ человъчество упражняетъ себя, съ тъхъ какъ міръ существуетъ: мудрено ли, что пріемы его доведены до виртуозности. Люди, живущіе условною жизнью замкнутаго круга, не могутъ успокоиться на той мысли, что имъ нътъ дъла до того, что происходитъ въ жизни обыкновенныхъ смертныхъ, нётъ дёла до нищеты, нужды и бъдпости. Надо и имъ повазать, что ничто человъческое для нихъ не чуждо. И вотъ, изобрътено для того орудіе учрежденій общественной благотворительности-прекрасное средство для очистки личной совъсти отдъльнаго человъка. Учреждение само по себъ существуетъ и дъйствуетъ, подобно всякому учрежденію, действуеть по регламентамь и уставу; а человъкъ, человъкъ со своей совъстью, съ своимъ чувствомъ, съ личною энергіей воли, живетъ самъ по себъ, вольно, и всякую печаль, которая портила бы жизнь его, стъсняла бы свободу его, отнимала бы у него вольное время, --- слагаетъ на учреждение...

При помощи такого геніальнаго изобрѣтенія, въ томъ очарованномъ кругѣ, гдѣ блеститъ и господствуетъ Мессалина, ядущее превращается въ ядомое, изъ горькаго происходитъ сладкое, и дѣло благотворенія, дѣло жалости и боли душевной, дѣло взаимнаго сочувствія между сынами праха во имя высшаго духовнаго начала любви,—превращается въ одинъ изъ видовъ общественнаго увеселенія и представляетъ изъ себя ярмарку тщеславія.

И вотъ, въ какомъ видъ является Мессалина покровительницею бъдныхъ, благодътельницею страждущаго человъчества. Я видълъ ее въ эти минуты, какъ она стояла, въ свътъ электрическаго освъщенія, подъ звуки бальнаго оркестра, за одною изъ лавочекъ артистически устроенныхъ въ великолъпныхъ залахъ большого дома, на одномъ изъ такъ называемыхъ Базаровъ благотворительности. Она была ослёпительно красива въ своемъ блестящемъ туалетъ, только что полученномъ изъ Парижа и стоившемъ бъщеныхъ денегъ. Около нея толпились покупатели, таявшіе отъ взгляда ея и улыбки, и выручка ея въ этотъ день возбуждала зависть во множествъ сосъднихъ лавочекъ. Она сошла въ этотъ день съ своего мъста съ гордымъ сознаніемъ исполненнаго долга и новаго, изв'яданнаго торжества,-хотя вся ея выручка, какъ и выручка подругъ ея, не достигала цены техъ туалетовъ, которые она на себъ носила... Невольно приходило на мысль: какая громадная сумма составилась бы изъ сложенія всёхъ тёхъ цифръ, которыя принесли въ залу на плечахъ своихъ эти благодътельныя особы!

Въ этомъ собраніи не было мѣста Лаисѣ—и зачѣмъ ей быть здѣсь! Лаиса презрѣнная женщина; "отчаянная житія ради и увѣдомая нрава ради". Но—была однажды такая же какъ она, носившая въ себѣ огонь мюбои, въ ди-

комъ блужданіи по распутіямъ міра. Много и долго грѣшила она, но всѣ ея грѣхи были отпущены ей потому, что любила она много, хотя не знала до послѣдней встрѣчи съ истиннымъ началомъ любви,—куда дѣвать любовь свою.—Но кого, кромѣ себя, любила и любитъ Мессалина, и какой огонь носитъ она въ себѣ?

## III.

Есть люди сухіе и не очень умные, съ которыми можно говорить серьезно, на которыхъ можно положиться, потому что у нихъ есть твердое, опредъленное мнъніе, есть извъстный характеръ, который неизмънно въ нихъ является. Есть люди умные и занимательные, которыхъ нельзя разумъть серьезно, потому что у нихъ нътъ твердаго мнънія, а есть только ощущенія, которыя постоянно міняются. Таковы бываютъ нередко такъ называемыя художественныя натуры: вся жизнь ихъ-игра смфняющихся ощущеній, выраженіе коихъ доходитъ до виртуозности. И выражая ихъ, они не обманываютъ ни себя, ни слушателя, а входятъ, подобно талантливымъ актерамъ, въ известную роль и исполняютъ ее художественно. Но когда, въ дъйствительной жизни, приходится имъ действовать лицомъ своимъ, невозможно предвидъть, въ какую сторону направится ихъ дъятельность, какъ выразится ихъ воля, какую окраску приметъ ихъ слово въ ръшительную минуту...

Такое развитіе мысли и чувства—къ сожалѣнію — обычное явленіе у насъ, и особливо между людьми даровитыми по природѣ. Способности ихъ развиваются — въ художественную сторону: не видать у нихъ ясной и опредѣленной идеи, на которой стоитъ человѣкъ и которая держитъ его въ жизни и дѣятельности, — но все перешло въ ощущеніе.

Они способны вдохновляться всякою средою, въ которую случайно попадають, быть проповъдниками и пъвцами всякой идеи, какую въ этой средв зацвпили и какая имветъ въ ней ходъ. — Впадая притомъ въ безпрерывныя противорвчія — сегодняшняго со вчерашнимъ, они умъютъ искусно соглашать эти противорвчія и переходить отъ одного къ другому искусною игрою въ оттвики всякой мысли и въ переливы всякаго ощущенія. Въ политической или служебной сферъ такіе люди — иногда безсознательно — дълаются карьеристами, привыкая идти по теченію вітра, который дуетъ въ ту или иную сторопу и одухотворять въ себъ всякое попутное въяніе. Между государственными людьми, произносящими ръчи въ собраніяхъ, между прокурорами и адвокатами неръдко встръчаются такіе примъры: вдохновляясь впечатленіемъ минуты, тотъ же человекъ, который сегодня быль строгимь, неумолимымь судьею неправды, завтра является ея защитникомъ, будетъ съ горячимъ убъжденіемъ, съ вдохновенія отстаивать совсёмъ противоположную идею и отыскивать черты красоты въ томъ явленіи, которое вчера обличаль въ нравственномъ безобразіи.

Свойство талантливаго автера вдохновляться каждою ролью и входить въ душу и характеръ каждаго лица, которое онъ представляетъ. Но вмъстъ съ тъмъ потому онъ и предается этому искуству, потому и способенъ переживать моменты характернаго дъйствія въ лицъ представляемомъ, что передъ нимъ масса зрителей, коихъ душа сливается въ эти моменты съ его душою — стало быть, вдохновлясь своею ролью, онъ въ то же время вдохновляется массою публики. Вотъ почему такъ увлекательно дъйствуетъ лицедъйство, доходя до страсти и въ автеръ и въ зрителяхъ. То же ощущеніе свойственно всякому оратору въ общественныхъ собраніяхъ: дъйствуя, то есть разглагольствуя въ той или

другой идеѣ, въ томъ или другомъ направленіи и вдохновляєть своею задачей, онъ въ то же время вдохновляєтся тою средою, въ которой дѣйствуетъ, не отрѣшаясь ни на минуту, отъ своего я, а свое я стремится у него къ возбужденію въ этой средѣ ощущеній,— сочувствія или восторга. И это стремленіе можетъ доводить до страсти талантливую натуру, такъ что она неудержимо ищетъ сцены для своего искуства, упражняя его на всякой сценѣ, въ многочисленномъ собраніи, въ бесѣдномъ кружкѣ гостиной или кабинета, примѣняясь къ настроенію каждаго кружка и вдохновляясь всякимъ цвѣтомъ, какимъ онъ окрашенъ.

Такими людьми изобилуютъ совъщательныя и законодательныя собранія: можно сказать, что изъ нихъ образуется большинство, составляющее решительные приговоры. Противовъсомъ имъ, казалось, могли бы служить люди серьезнаго дела и твердаго направленія, но эти люди редко бываютъ сильны словомъ, т. е. не умъютъ владъть орудіемъ, которымъ располагаютъ свободно ихъ противники, люди ощущенія и натиска. Чёмъ многочисленнёе собраніе, тъмъ болъе смъшаннымъ представляется составъ его, тъмъ менъе оно способно уразумъть идею вопроса, обнять фактическое его содержаніе и уразум'єть въ немъ правду и неправду, — и тъмъ болъе способно увлекаться ощущениемъ, ощущеніемъ минуты, — которое произвелъ или другой ораторъ. Немногіе приступаютъ къ дёлу, ознакомившись съ нимъ предварительнымъ его изученіемъ, добросовъстно: остальные являются въ собраніе не имѣя точнаго понятія о ділів или со смутными объ неми представленіемъ, или приступають къ нему съ предразсудкомъ и предрасположениемъ. Въ такомъ собрании художникъ слова является господиномъ ощущенія: искусно орудуя расположеніемъ фактовъ и чисель, набрасывая на нихъ свътъ и

тьни по своему усмотрыню, возбуждая однихъ паоосомъ, запугивая другихъ ироніей, онъ овладіваеть полемъ, и борьба съ нимъ за истину становится врайне затруднительна, а иногда и невозможна для человъка не умъющаго орудовать фразой, но орудующаго строгою связью логическаго разсужденія. Его аргументы недоступны мпожеству людей, увлеченному ощущениемъ, и чъмъ онъ совъстливъе, чъмъ живъе ощущаетъ нравственную отвътственность за свое мивніе, твив трудиве для него одольть безответственное большинство, не имъющее совъсти, -- ибо какая быть совъсть въ огульномъ мнъніи, лишенпомъ единства и цъльности и объединяющемся одною лишь цифрою голосовъ? Цифра — вотъ что служить нынь, къ сожальнію — конечнымь критеріемъ истины, и рішительною санкціей приговоровъ, коими решаются нередко важнейшие вопросы государственной политики...

#### IV.

Типъ Мольеровскаго Гарпагона имветъ много разновидностей, которыя мало еще подвергались художественной разработвъ. Странно, что въ комедіи до сихъ поръ никто не обратилъ вниманія на особый видъ скряжничества—скряжничество *оременемз*; а это сюжетъ богатый.

Какъ Мольеровъ скупой копитъ деньги и дрожитъ надъ ними, такъ иного рода скряга копитъ время и дрожитъ надъ нимъ, не дълая изъ него самъ производительнаго употребленія, или — любуясь только своимъ капиталомъ, какъ скупой любуется червонцами. Деньги ожили бы, еслибъ ожила душа ими владъющая, и стали бы въ рукахъ у человъка могучимъ орудіемъ плодотворной производительности и разумнаго благотворенія: подобно всякой силъ, деньги

требуютъ живого обращенія. О времени уже сказали англичане, что время—тъ же деньги. Живая душа должна пускать его въ обращеніе, издерживать его прозводительно, не жалъя, но и не расточая, не разматывая.

Нашъ общественный бытъ богатъ этими двумя крайностями. Съ одной стороны у насъ слишкомъ много праздныхъ силъ, и чрезвычайно развито мотовство временемъ у людей, не знающихъ, куда дѣвать его. Столкновеніе людей этого типа съ людьми работающими и дорожащими временемъ представляетъ положенія, не лишенныя комизма. Съ другой стороны, мы нерѣдко встрѣчаемъ у себя скопидомовъ времени—и, къ сожалѣнію, не рѣдкость встрѣчать ихъ между такъназываемыми дѣловыми людьми, даже сущими во власти.

Боязнь потерять время доходить иногда у такого человъка до нервнаго раздраженія, заставляющаго его запираться отъ людей и смотръть какъ на вора и похитителя, на всякаго, кто является къ нему съ живымъ деломъ, для объясненія или просьбы. Оттого иныхъ людей и сущихъ во власти бываетъ такъ трудно видеть даже за самымъ нужнымъ дъломъ. Единственный способъ сообщенія съ нимиписьмо или бумага: письменныя сообщенія действують на нихъ успокоительно, хотя соединенное съ ними канцелярское производство требуетъ гораздо большей траты времени, нежели личное объясненіе. Можетъ быть, это одна изъ причинъ сильнаго развитія, которое получаеть у насъ бумажное діло. Спросите такого человъка, зачъмъ онъ такъ ревниво запирается и копить свое время: онъ скажеть, что всякая минута дорога ему. Но если присмотръться ближе, на что идутъ у него эти минуты и часы, приходится только подивиться, изъ-за чего онъ хлопочетъ, изъ-за чего отръзываетъ себя отъ жизни, отъ людей, отъ живой дъйствительности, и сидитъ, подобно Гарпагону, надъ своимъ сокровищемъ.

#### V.

Ксенофонъ, въ своихъ воспоминаніяхъ о Сократъ, разсказываетъ поучительную исторію одного молодого авинянина, который, не имън еще 20 лътъ отъ роду, задумалъ попасть въ государственные люди и сталъ усердно произносить публичныя ръчи, въ надеждъ привлечь къ себъ народное расположение. Когда онъ пришелъ къ Сократу, Сократъ спросиль его: "Слышу я, Главконь, что тебъ очень хочется имъть власть въ государственномъ управленіи?" — "Да, признаюсь, хочется". — "Какая прекрасная доля", — сказаль ему Сократъ, -- "управлять государствомъ, сколько можно сдълать добра своему отечеству! въ какую честь поставить себя и весь домъ свой! какъ можешь прославиться въ Авинахъ, — да и не въ однихъ Авинахъ! Оемистоклъ былъ славенъ и между варварами... Прекрасно! Только, я думаю, и ты согласенъ со мною, что такая честь не дается даромъ: надо чемъ-нибудь заслужить ее?"-,О, конечно",-спѣшиль отозваться Главконъ. — "Скажи же мнъ", — продолжалъ Сократъ, — "съ чего-жъ бы ты началъ, напримъръ?" Молодой человъкъ не давалъ отвъта; онъ еще ни разу не думалъ, съ чего начать. - "Однако, посмотримъ; напримъръ, говорятъ: казна нужнъе всего для государства: ты, конечно, старался бы прибавить доходовъ казнъ?" — "Разумъется, такъ". — "Любопытно знать, съ чего бы ты началъ? Конечно, тебъ ужъ очень извъстно, съ какихъ статей казна получаетъ доходы, и сколько получаеть, и откуда?" Юноша должень быль признаться, что не знаеть этого въ точности. - "Ну, въ такомъ случав, скажи мнв, какіе расходы тебв кажутся лишними, какіе ты хотёль бы сократить?"---, Признаюсь, что я не имълъ до сихъ поръ времени и объ этомъ хорошенько подумать. Но мив казалось, Сократь, что нечего много и

думать объ этомъ, когда можно устроить казну на счетъ непріятеля"...-, Правда твоя, но для этого необходимо побъждать непріятеля, быть сильнъе его; а ежели онъ сильнъе, то еще и онъ, пожалуй, твое отниметъ. Стало быть, если разсчитываешь на войну, надо знать въ точности свою силу и непріятельскую. А ты знаешь-ли, скажи мнъ, сколько у насъ сухопутныхъ силъ, сколько морскихъ силъ, и каковы силы у нашихъ непріятелей?"-, Такъ, изъ головы, въ одну минуту, не могу тебъ разсчитать". -- "Все равно", -- продолжалъ Сократъ, --- "если у тебя гдъ-нибудь записано, посмотримъ вмѣстѣ". Но и на письмъ у Главкона ничего не оказалось. "Ну, хорошо",-- началъ опять Сократъ,-- "я вижу, и эту статью намъ придется нокуда оставить, видно еще время ей не пришло. Но ужъ, навърное, ты знаешь все, что относится до внутренней охраны государства: сколько гдъ есть и сколько потребно постовъ для внутренней стражи, гдъ чего недостаетъ и надо прибавить, гдъ что лишнее и надо убавить?" -- "Да, по правдъ сказать", -- отвъчалъ Главконъ, ---, я бы всв ихъ уничтожилъ, когда бы отъ меня зависило. Что у насъ за стража — стоитъ-ли держать ее, когда повсюду воровство такое, что никто не убережется!"— "Какъ же такъ? въдь, если снять отовсюду караулы, то воры будутъ грабить на волъ, среди бълаго дня... Да развъ тебъ это дело такъ близко известно и ты подлинно знаешь, что никуда не годится наша полиція?" — "Такъ мнъ кажется; всъ говорять, что такъ". ... "Нътъ, Главконъ, тутъ мало предполагать, а надо знать подлинно". И Главконъ долженъ былъ согласиться съ Сократомъ. -, Ну, вотъ", -спросилъ еще Сократъ: -, ты хочешь управлять государствомъ. Знаешь-ли ты, сколько въ нашемъ городъ требуется въ годъ ишеницы для народнаго продовольствія, каковъ можетъ быть домашній запасъ ея и сколько еще потребно закупить изъ-за границы?" — "Какъ все это знать, Сократь, — отвёчаль молодой человёкь, — "ты столько спрашиваешь, что надо предпринять страшную работу, чтобы тебё отвётить". — "Но, вёдь, нельзя безъ этого, Главконъ; своимъ домомъ не управишь, не зная, сколько чего для дому требуется, а государствомъ много труднёе управить, нежели домомъ. Вотъ у тебя свой домъ, т. е. домъ твоего дяди, разстроенъ: начни съ этого — исправь дядинъ домъ, и увидишь, достанетъ-ли у тебя умёнья и силы". — "Да я охотно взялся бы за это дёло, только дядя совётовъ моихъ не слушаетъ". — "Какъ?" — сказалъ на это Сократъ, — "ты не можешь уговорить своего дядю, и воображаешь, что въ состояніи всёхъ авинянъ, вмёстё и съ дядей, убёдить своими рёчами?"... Бесёда эта заключилась, наконець, тёмъ, что молодой человёкъ образумился, сталъ учиться, и пересталъ произносить рёчи въ народныхъ собраніяхъ.

Эту простую и старинную исторію встати припомнить въ настоящее время, когда вся земля вишитъ Главконами, стремящимися въ государственной деятельности на поприще всевозможныхъ преобразованій; когда юноши, едва покинувшіе школьную скамью, притомъ плохо обсиженную, --- начинаютъ уже строчить въ канцеляріяхъ полуграмотные проекты новыхъ уставовъ или произносятъ рѣчи, нанизывая фразу за фразой. Только въ ту пору былъ Сократъ, къ которому родные привели молодого честолюбца, замётивъ, что онъ становится смёшонъ съ своимъ пустымъ красноръчіемъ. А въ наше скудное время нътъ никакого Сократа, да если бъ и былъ онъ, Главконы наши не пошли бы къ нему и не стали бы его слушать. Пустыя рвчи ихъ звучатъ въ собраніи подобныхъ же имъ слушателей, надувая оратора непобъдимымъ самодовольствомъ и непогръшимою самоувъренностью; проекты ихъ проходять безъ критики и возбуждають еще иногда удивленіе, вмісто сміха; передъ ними раскрываетъ ровныя свои ступени та желанная лъстница, по которой восходять, окрыленные фразой, новъйшіе дъятели...

Digitized by Google



### Власть и начальство.

Есть въ душахъ человъческихъ сила нравственнаго тяготънія, привлекающая одну душу къ другой; есть глубокая потребность воздъйствія одной души на другую. Безъ этой силы люди представлялись бы кучею песчинокъ, ничъмъ не связанныхъ и носимыхъ вътромъ во всъ стороны. Сила эта естественно, безъ предварительнаго соглашенія, соединяетъ людей въ общество. Она заставляетъ, въ средъ людской, искать другого человъка, къ кому приразиться, кого слушать, къмъ руководствоваться. Одушевляемая нравственнымъ началомъ, она получаетъ значеніе силы творческой, совокупляя и поднимая массы на великія дъла, на великіе подвиги.

Но для общества гражданскаго недостаточно этого вольнаго и случайнаго взаимнаго воздъйствія... Естественное, какъ бы инстинктивное стремленіе къ нему, огустъвая и сосредоточиваясь, ищетъ властнаго, непререкаемаго воздъйствія, которымъ объединялась бы, которому подчинялась бы масса со всъми разнообразными ея потребностями, вождельніями и страстями, въ которомъ обрътала бы возбужденіе дъятельности и начало порядка, въ которомъ находила бы, посреди всякихъ извращеній своеволія, — мприло правды. —

Итакъ на *правдп* основана, по идеѣ своей, всякая власть, и поелику правда имѣетъ своимъ источникомъ и основаніемъ Всевышняго Бога и законъ Его, въ душѣ и совѣсти каждаго естественно написанный, — то и оправдывается въ своемъ глубокомъ смыслѣ слово: *нъсть власть*, аще не отъ Бога.

Слово это сказано подвластными, но оно относится столь же внушительно и къ самой власти, и о, когда бы сознавала всякая власть все его значеніе! Великое и страшное дёло—власть, потому что это дёло—священное. Слово священный въ первопачальномъ своемъ смыслё значить: отделенный, на службу Богу обреченный. Итакъ власть—не для себя существуетъ, но ради Бога, и есть служеніе, на которое обречени человёкъ. Отсюда и безграничная, страшная тягота ея.

Сила ея безгранична, и не въ матеріальномъ смыслѣ, а въ смыслѣ духовномъ, ибо это сила разсужденія и творчества. Первый моментъ мірозданія есть появленіе світма и отдѣленіе его отъ тымы. Подобно тому и первое отправленіе власти есть обличеніе правды и различеніе неправды: на этомъ основана вѣра во власть и неудержимое тяготѣніе къ ней всего человѣчества. Сколько разъ, и повсюду, вѣра эта обманывалась, и все таки источникъ ея остается цѣлъ и не изсяваетъ, потому что безъ правды жить не можетъ человѣкъ. Отсюда происходитъ и творческая сила власти—сила привлекать людей добра, правды и разума, возбуждать и одушевлять ихъ на дѣла и подвиги.—Власти принадлежитъ и первое и послѣднее слово—альфа и омега въ дѣлахъ человѣческой дѣятельности.

Сколько ни живетъ человъчество, не перестаетъ страдать то отъ власти, то отъ безвластія. Насиліе, злоупотребленіе, безуміе, своекорыстіе власти—поднимаетъ мятежъ. Извърившись въ идеалъ власти, люди мечтаютъ обойтись

безъ власти и поставить на мъсто ея слово закона. Напрасное мечтаніе: во имя закона возникающіе во множествъ самовластные союзы поднимають борьбу о власти, и раздробленіе властей ведеть къ насиліямъ—еще тяжеле прежнихъ. Такъ бъдное человъчество въ исканіи лучшаго устройства носится точно по волнамъ безбрежнаго океана, въ коемъ бездна призываетъ бездну, кормила нътъ—и не видать пристани...

И все таки-безъ власти жить ему невозможно. Въ душевной природѣ человѣка,—за потребностью общенія, глубоко таится—потребность власти. поръ какъ раздвоилась его природа, явилось различіе добра и зла, и тяга къ добру и правдъ вступила въ душъ его въ непрестающую борьбу съ тягою къ злу и неправдъ, -- не осталось иного спасенія какъ искать примиренія и опоры въ верховномъ судіи этой борьбы, въ живомъ воплощеніи властнаго начала порядка и правды. Итакъ, сколько бы ни было разочарованій, обольщеній, мученій отъ власти, человъчество, доколъ жива еще въ немъ тяга къ добру и правдъ, съ сознаніемъ своего раздвоенія и безсилія, не перестанетъ върить въ идеалъ власти и повторять попытки къ его осуществленію. Издревле, и до нашихъ дней, безумцы говорили и говорять въ сердцъ своемъ: нътъ Бога, нътъ правды, нътъ добра и зла, -- привлекая къ себъ другихъ безумцевъ и проповъдуя безбожіе и анархію. Но масса человъчества хранитъ въ себъ въру въ высшее начало жизни, и посреди слезъ и крови, подобно слѣпцу ищущему вождя, ищеть для себя власти и призываеть ее съ непрестающею надеждой, и эта надежда-жива, пе смотря на въковыя разочарованія и обольщенія.

Итакъ дъло власти есть дъло непрерывнаго служенія, а потому въ сущности — дъло самопожертвованія. Какъ странно звучить, однако, это слово въ ходячихъ понятіяхъ

о власти. Казалось бы, естественно людямъ бъжать и уклоняться отъ жертвъ. Напротивъ того - всв ищутъ власти, всь стремятся въ ней, изъ за власти борются, злодъйствуютъ, уничтожаютъ другъ друга, а достигнувъ власти, радуются и торжествують. Власть стремится величаться, и величаясь, впадаетъ въ странное мечтательное состояніе,вакъ будто она сама для себя существуетъ, а не для служенія. А между тімь непререкаемый, единый истинный идеаль власти въ словъ Христа Спасителя: "вто хочетъ быть между вами первымъ, да будетъ всёмъ слуга." Слово это мимо ушей у насъ проходить, какъ нъчто не до насъ относящееся, а до какого то иного, особаго, въ Палестинъ бывшаго сообщества — но по истинъ, какая власть, какъ бы ни была высока, какая, въ глубинъ своей совъсти, не сознается, что чёмъ выше ея величіе, чёмъ большій объемлетъ кругъ дъятельности, тъмъ тягостиве становятся ея узы, тъмъ глубже раскрывается передъ нею свитокъ язвъ общественныхъ, въ коихъ написано столько "рыданія и жалости и горя", тъмъ громче раздаются врики и вопли о неправдѣ, проникающіе душу и ее обязывающіе. Первое условіе власти есть въра въ себя, т. е. въ свое призваніе: благо власти, когда эта въра сливается съ сознаніемъ долга и нравственной отвътственности. Бъда для власти, когда опа отдъляется отъ этого сознанія, и безъ него себя ощущаеть и въ себя вфрить. Тогда начинается паденіе власти, доходящее до утраты этой въры въ себя, то есть до униженія и разложенія.

Власть, какъ носительница правды, нуждается болѣе всего въ людяхъ правды, въ людяхъ твердой мысли, крѣп-каго разумѣнія и праваго слова, у коихъ да и иютъ не соприкасаются и не сливаются, но самостоятельно и раз-дѣльно возникаютъ въ духѣ и въ словѣ выражаются. Толь-

ко такіе люди могутъ быть твердою опорою власти и върными ея руководителями. Счастлива власть, умъющая различать такихъ людей и цънить ихъ по достоинству и неуклонно держаться ихъ. Горе той власти, которая такими людьми тяготится и предпочитаетъ имъ людей склоннаго нрава, уклончиваго мнънія и языка льстиваго.

Правый человъкъ есть человъкъ цъльный— не терпящій раздвоенія. Онъ смотрить прямо очами въ очи и въ очахъ его видится одинъ образъ, одна мысль и чувство единое. Видъ его спокоенъ и безстрашенъ и языкъ его не колеблется направо и налъво. Мысль его сама съ собою согласна, и высказывается не допытываясь, съ чьимъ мнѣніемъ согласна она, кому пріятна, чьему желанію или чьей похоти соотвътствуетъ. Слово его просто и не ищетъ кривыхъ путей и лукавыхъ способовъ— убъдить въ томъ, въ чемъ мысль, пораждающая слово, не утвердилась въ правду.

Не таковъ человъкъ неутвержденный въ мысли, двоедушный и льстивый. Онъ глядить вамь въ очи, но въ его очахъ вы не его одного видите-но кто то другой еще стоитъ сзади и выглядываетъ на васъ, - и не знаешь, кому върить - этому или тому, другому? Говоритъ, и хотя бы красна и горяча была речь его, --- на уме у него: --- какое она произвела на васъ впечатлѣніе, согласна ли она съ вашимъ желаніемъ или прихотью, и если вы на нее отзоветесь, онъ обернеть ее къ вамъ и скажеть, что вы ея создатель, что онъ отъ васъ ее заимствовалъ. Мимолетное слово ваше онъ схватитъ налету, облечетъ въ форму и понесеть въ видъ твердой мысли, въ видъ ръшительнаго мньнія. Чёмъ способнёе такой человёкъ, тёмъ искуснёе успёетъ пользоваться вами и направлять васъ. Вы затрудняетесь или сомнъваетесь - у него готово ръшение, которое выведетъ васъ изъ затрудненія, изъ безпокойства, въ покой

самодовольствія. Вы колеблетесь распознать, на которой сторонъ правда—у него готовы аргументы и формулы, способныя убъдить васъ въ томъ, что казавшееся вамъ сомнительнымъ и есть сущая правда.

Бумага все терпитъ — такова старинная пословица, образовавшаяся въ то время, когда грамотъйство было почти исключительно бумажное, и одна бумага служила матеріаломъ и орудіемъ крючкотворства. Наступило другое время бумага осталась, но надъ нею стала господствовать устная рвчь, и пришлось дивиться новвйшему крючкотворству въ ръчахъ безчисленныхъ ораторовъ. Возникла новая школа, въ которой и невъжды одинаково съ умными и учеными стали обучаться искуству красно говорить, о чемъ бы то ни было, красно доказывать истину — чего угодно, и весть искусную игру, разсчитанную на впечатлительность слушателей. Образовалась новая порода людей, изъ среды коихъ пополняются не рѣдко ряды практическихъ дѣятелей, администраторовъ, судей, педагоговъ. Счастливъ, кто, нройдя эту школу, успълъ еще сохранить въ себъ твердую мысль, добросовъстность сужденія и способность опознаться въ истинъ посреди тучи общихъ взглядовъ и формулъ новъйшей софистики; словомъ сказать, кто, пройдя училище двоедушія, успыль остаться прямодушнымъ.

Начальнику должно быть присуще сознаніе достоинства власти. Забывая объ немъ и не соблюдая его, власть роняеть себя и извращаеть свои отношенія къ подчиненнымъ. Съ достоинствомъ совмъстна, и должна быть неразлучна съ нимъ простота обращенія съ людьми, необходимая для возбужденія ихъ къ дълу и для оживленія интереса къ дълу и для поддержанія искренности въ отношепіяхъ. Сознаніе достоинства воспитываетъ и свободу въ обращеніи

съ людьми. Власть должна быть свободна въ законныхъ своихъ предълахъ, ибо при сознаніи достоинства ей нечего смущаться и тревожиться о томъ, какъ она покажется, какое произведетъ впечатлъніе и какой имъть ей приступъ въ подступающимъ людямъ. Но сознаніе достоинства должно быть неразлучно съ сознаніемъ долга: по мъръ того какъ блъднъетъ сознаніе долга, сознаніе достоинства, расширяясь и возвышаясь не въ мъру, производитъ болъзнь, которую можно назвать гипертрофіей власти. По мъръ усиленія этой болъзни, власть можетъ впасть въ состояніе нравственнаго помраченія, въ коемъ она представляется сама по себю и сама для себя существующею. Это уже будетъ начало разложенія власти.

Сознавая достоинство власти, начальникъ не можетъ забыть, что онъ служитъ зеркаломъ и примъромъ для всъхъ подвластныхъ. Какъ онъ станетъ держать себя, такъ за нимъ пріучаются держать себя и другіе — въ пріемахъ, въ обращеніи съ людьми, въ способахъ работы, въ отношеніи къ дълу, во вкусахъ, въ формахъ приличія и неприличія. Напрасно было бы воображать, что власть, въ тъ минуты, когда снимаетъ съ себя начальственную тогу, можетъ безопасно смъшаться съ толпою въ ежедневной жизни толпы, на рынкъ суеты житейской.

Однако, соблюдая свое достоинство, начальникъ долженъ столь же твердо соблюдать и достоинство своихъ подвластныхъ. Отношенія его къ нимъ должны быть основаны на довъріи, ибо въ отсутствіи довърія нътъ нравственной связи между начальникомъ и подчиненнымъ. Бъда начальнику, если онъ вообразитъ, что все можетъ знать и обо всемъ разсудить непосредственно, независимо отъ знаній и опытности подчиненныхъ, и захочетъ ръшить всю вопросы однимъ

своимъ властнымъ словомъ и приказаніемъ, не справляясь съ мыслью и мивніемъ подчиненныхъ, непосредственно къ нему относящихся. Въ такомъ случать онъ скоро почувствуетъ свое безсиліе передъ знаніемъ и опытностью подчиненныхъ, и кончитъ тъмъ, что попадетъ въ совершенную отъ нихъ зависимость. — Пущая бъда ему, если онъ впадаетъ въ пагубную привычку не терпъть и не допускать возраженій и противоръчій: - это свойство не однихъ только умовъ ограниченныхъ, но встръчается неръдко у самыхъ умныхъ и энергическихъ, но не въ мъру самолюбивыхъ и самоувъренных в деятелей. Добросовестного деятеля должна страшить привычка къ произволу и самовластію въ решеніяхъ: ею воспитывается — равнодушіе, язва бюрократіи. Власть не должна забывать, что за каждою бумагой стоить или живой человъкъ или живое дъло, и что сама жизнь настоятельно требуетъ и ждетъ соотвътственнаго съ нею ръшенія и направленія. Въ немъ должна быть правда — личная — въ прямомъ, добросовъстномъ и точномъ воззръніи на дъло, -- и еще правда-въ соотвътстви распоряжения съ живыми соціальными, нравственными и экономическими условіями народнаго быта и народной исторіи. Этой правды ність, если руководящимъ началомъ для власти служить отвлеченная теорія или доктрина, отръшенная отъ жизни съ особливыми многообразными ея условіями и потребностями.

Чёмъ шире кругъ дёятельности властнаго лица, чёмъ сложнёе механизмъ управленія, тёмъ нужнёе для него подначальные люди, способные къ дёлу, способные объединить себя съ общимъ направленіемъ дёятельности къ общей цёли. Люди нужны во всякое время и для всякаго правительства, а въ наше время едвали не нужнёе чёмъ когда либо: въ наше время правительству приходится считаться со множествомъ

вновь возникшихъ и утвердившихся силъ—въ наукъ, въ литературъ, въ критикъ общественнаго мнънія, въ общественныхъ учрежденіяхъ съ ихъ самостоятельными интересами. Умънье найти и выбрать людей—первое искуство власти; другое умънье—направить ихъ и ввесть въ должную дисциплину дъятельности.

Выборъ людей — дъло труда и пріобрътаемаго трудомъ искуства распознавать качества людей. Но власть нередко силоняется устранять себя отъ этого труда, и замъняетъ его внъшними или формальными признаками качествъ. Самыми обычными признаками этого рода считаются патенты окончанія курсовъ высшаго образованія, патенты пріобрътаемые посредствомъ экзаменовъ. Мъра эта, какъ извъстно, весьма невърная, и зависить отъ множества случайностей, стало быть сама по себъ не удостовъряеть на самомъ дълъ ни знанія, ни тімъ менье, способности кандидата къ тому дѣлу, для коего онъ требуется. Но она служитъ къ избавленію власти отъ труда всматриваться въ людей и опознавать ихъ. Руководствуясь одною этою мерой власть впадаетъ въ ошибки вредныя для дёла. Не только способность и умънье, но и самое образование человъка не зависить отъ выполненія учебныхъ программъ по множеству предметовъ входящихъ въ составъ учебнаго курса. Безчисленные примъры лучшихъ учениковъ-ни на какое дъло негодныхъ,и худшихъ, оказавшихся замъчательными дъятелями-доказываютъ противное. Весьма часто случается, что способность людей открывается лишь съ той минуты, когда они привоснулись къ живой реальности дела: до техъ поръ наука, въ видъ уроковъ и лекцій, оставляла ихъ равнодушными, потому что они не чуяли въ ней реальнаго интереса: такова была исторія развитія многихъ великихъ общественныхъ дёятелей.

Начальникъ обширнаго управленія съ обширнымъ кругомъ действія не можеть действовать съ успехомъ, если захочеть, безъ должной мфры простирать свою непосредственно на всв отдельныя части своего управленія, всѣ подробности дѣлопроизводства. вступаясь во энергическій и опытный дізятель можеть даромь растратить свои силы и запутать ходъ дёлъ въ подчиненныхъ мёстахъ, если съ одинаковою ревностью станетъ заниматься и существенными вопросами, въ коихъ надлежитъ общее направленіе, и мелкими дёлами текущаго производства. Мъсто его наверху дъла, откуда можетъ онъ обозръвать весь кругъ подчиненной деятельности: спускаясь непосредственно во всв углы и закоулки управленія, онъ потеряетъ мъру труда своего и своей силы, и способность широкаго кругозора, разстроить необходимое во всякомъ практическомъ дълъ раздъление труда, и ослабитъ въ подчиненныхъ нравственный интересъ дъятельности и сознаніе нравственной отвътственности каждаго за порученное ему дъло. —Съ другой стороны, ошибется главный начальникъ, если предоставить себъ лично выборъ не только лицъ непосредственно отъ него зависящихъ, но и всъхъ второстепенныхъ дъятелей и работниковъ, подчиненныхъ начальникамъ отдёльныхъ частей управленія: въ такомъ случай онъ взялъ бы на себя дъло свыше силъ своихъ, и не на пользу дъла, а лишь въ угоду личному произволу своему и самовластію. Начальникъ каждой отдельной части несетъ на себъ отвътственность за усиъхъ порученнаго ему дъла, и отнять у него право избирать по усмотрѣнію своему сотрудниковъ себъ и работниковъ-значитъ снять съ него отвътственность за успъшный ходъ дъла, ослабить его авторитетъ и стъснить его свободу въ законномъ кругъ его дъятельности.

Къ несчастью, по мъръ ослабленія нравственнаго начала власти въ начальникъ, имъ овладъваетъ пагубная страсть патронатства, страсть покровительствовать и раздавать мъста и должности высшаго и нисшаго разряда. Великая бъда отъ распространенія этой страсти, лицемърно прикрываемой видомъ добродушія и благодъянія нуждающимся людямъ. Побужденія этой благодътельности неръдко смъшиваются съ побужденіями угодничества передъ другими сильными міра, желающими облагодътельствовать своихъ кліентовъ. Увы! благодъянія этого рода раздаются часто на счетъ блага общественнаго, на счетъ благоустройства служебныхъ отправленій, наконецъ на счетъ казенной или общественной кассы. Стоитъ власти забыться,—и она уже отръшается отъ мысли о правдъ своего служенія и о благъ общественномъ, которому служить призвана.

Самая драгоценная способность правителя — способность организаторская. Это таланть, не часто встречаемый, таланть не пріобрътаемый какою либо школою, но прирожденный. О людяхъ этого качества можно сказать, что сказано о поэтахъ, что они родятся, а не делаются (nascuntur, non flunt). Стоитъ представить себъ, какое совокупление различныхъ качествъ требуется для организаторского таланта. Въ такомъ человъкъ сила воображенія соединяется со способностью быстро избирать способы правтической деятельности. Онъ долженъ быть крайне сообразителенъ, предусмотрителенъ, и вмъстъ съ тъмъ ръшителенъ для действія, угадывая для него потребную минуту; быстро проникать во всё подробности дёла, не теряя изъ виду руководящихъ началъ его; долженъ быть тонкимъ наблюдателемъ дюдей и характеровъ, умъть довъряться дюдямъ и въ то же время не забывать, что и лучшіе люди не свободны отъ низменныхъ инстинктовъ и своекорыстныхъ побужденій.

Счастливъ государственный правитель, когда ему удастся опознать такой таланть и не ошибиться въ выборъ. Ошибка возможна, и неръдки случаи, когда организаторскій талантъ думають усмотреть въ человеке великаго ума и краснорвчія. Но оба эти таланта не только различные, но и совершенно противоположные. Логическое развитіе мысли, способность къ діалектической аргументаціи, -- почти никогда не организаторскою способностью. Напротивъ того человъкъ способный соображать способы дъйствованія и созидать планъ его-весьма часто бываетъ совсёмъ неспособенъ изложить доказательно то, что сложилось въ умъ его для действія. Но этотъ таланть открывается лишь на дълъ, а красноръчіе, дъйствуя на умы логикой своихъ доводовъ и критикою чужихъ мненій, быстро увлекаетъ людей и вызываетъ сразу восторгъ и удивленіе.

Велико и свято значеніе власти. Власть достойная своего призванія, вдохновляеть людей и окрыляеть ихъ д'ятельность: она служить для всвхъ зерцаломъ правды, достоинства, энергіи. Видъть такую власть, ощущать ся вдохновительное д'яйствіе — великое счастье для всякаго челов'яка любящаго правду, ищущаго свъта и добра. Великое бъдствіе — искать власти и не находить ея, или вмъсто нея находить мнимую власть большинства, власть толны, произволъ въ призракъ свободы. Не менъе, если еще не болъе печально — видъть власть, лишенную сознанія своего долга, самой мысли о своемъ призваніи, власть, совершающую діло свое безсознательно и формально, подъ покровомъ начальственнаго величія. Стоить ей забыться, какъ уже начинается ея разложение. Остаются тъ же формы производства, движутся по прежнему колеса механизма, но духа жизни въ нихъ нътъ. Мало по малу ослабъваетъ самое желаніе избирать людей приготовленныхъ и способныхъ на каждое дѣло, и люди уже не избираются, но назначаются какъ попало, по случайнымъ побужденіямъ и интересамъ, не имѣющимъ ничего общаго съ дѣломъ. Тогда начинаетъ исчезать въ производствахъ преданіе, охраняемое опытными и привязанными къ дѣлу дѣятелями, разрушается школа, воспитывающая на дѣлѣ новыхъ дѣятелей опытностью старыхъ, и люди, приступающіе къ дѣлу ради личнаго интереса и служебной карьеры, смѣнясь непрестанно въ погонѣ за лучшимъ, не оставляютъ нигдѣ прочнаго слѣда трудовъ своихъ.

Для всякой практической деятельности потребно искуство, оживляющее эту дъятельность, а искуство пріобрътается трудомъ, разумнымъ и добросовъстнымъ, для чего необходимо руководство. Итакъ всякое учрежденіе, назначенное для практической деятельности, должно быть вместе съ темъ школою, въ которой поколение новыхъ деятелей пріучается въ искуству дела подъ руководствомъ старыхъ дъятелей. На этомъ утверждается внутренній интересъ каждаго дъла и нравственная сила, долженствующая оживлять его. При этихъ условіяхъ учрежденіе можетъ возрастать и совершенствоваться, имъя передъ собою открытые горизонты: есть чего ожидать и надъяться, есть путь, куда идти впередъ. Но когда учреждение нъмъетъ и мертвъетъ, замыкаясь въ пошлыхъ путяхъ текущей формальности, оно перестаетъ быть школою искуства, превращаясь въ машину, около коей смѣняются наемные работники. Горизонты замыкаются, некуда смотръть, и нътъ стремленія и движенія впередъ. Такова можетъ быть судьба новыхъ учрежденій, разрастающихся съ усложнениемъ общественнаго и гражданскаго быта. Такою становится школа, при множествъ учениковъ, учителей и предметовъ обученія, когда приходится

наполнять ея кадры учителями не приготовленными и неспособными, учительствующими по ремеслу, ради хлёба: духъ жизни пропадаетъ въ ней, и она становится неспособна образовать и воспитывать юное поколёніе. Таковъ становится судъ, какъ бы ни были въ немъ усложнены и усовершенствованы формы производства, когда онъ перестаетъ быть школою для образованія крёпкаго знаніемъ, опытомъ и искуствомъ судебнаго сословія: формы застываютъ и мертвёютъ, а духъ жизни исчезаетъ въ нихъ, и самъ судъ можетъ стать такою же машиной, около которой смёняются лишь наемные работники.

Представленія о власти людей желающихъ и ищущихъ власти столь же разнообразны, какъ страсти и желанія человъческія. Въ массъ людей, коихъ помышленія сосредоточены на ежедневной жизни, преобладаетъ стремленіе къ улучшенію своего быта, безъ всякихъ дальнейшихъ соображеній. Затымъ преобладающимъ побужденіемъ къ власти служить честолюбіе. Въ каждомъ человікі свое я, какъ бы ни было мелко и ничтожно, способно къ быстрому и безграничному возрастанію, доходящему у иныхъ до чудовищныхъ размфровъ: каждый, какъ бы ни былъ малъ, осматриваясь, видить около себя еще меньшія величины, успівшія при благопріятных обстоятельствахь, взобраться на врышу того или другого зданія, и благополучно взирающія съ крыши внизъ на ходячее по землъ человъчество. Принадлежность къ сонму хотя бы "deorum minorum gentium" соблазнительна для маленькаго человъка, -- а затъмъ -- сколько видится на горизонтъ зданій всякой величины, и съ маленькаго зданія какъ пріятно высмотреть другую крышу повыше и на нее перебраться — и вглядываться въ дальніе горизонты, на которыхъ красуются "dii majorum gentium"... бывали, въдь, примъры и такого восхожденія!

Таковы пошлые пути и теченія, по коимъ ходить и стремится воображеніе малыхъ и среднихъ людей. Изъ нихъ рѣдкій спрашиваетъ себя: кто я, и способенъ ли на то дѣло, которое падетъ на меня съ моимъ возвышеніемъ? справлюсь ли я съ нимъ, и какъ буду отвѣчать за него? И кто ставитъ себѣ такіе вопросы, у того они немедленно потухаютъ въ сіяніи воображаемой славы, и вопрошающему стоитъ только сравнить себя со многими вкругъ его сидящими на кровляхъ, чтобы тотчасъ же успокоиться.

Но, оставляя въ сторонъ пошлые пути, — какъ разнообразны и чистыя, возвышенныя, — но увы! тоже обманчивыя стремленія къ власти. Два знанія существенно необходимы для посвященія человъка во власть. Одно — въковъчное правило: "познай самого себя", другое "познай окружающую тебя среду". То и другое необходимо для того, чтобы человъть могъ сознательно опредълять волю свою и дъйствовать, — дъйствовать на воли человъческія и двигать событія — въ какой бы ни было обширной или тъсной сферъ. Дъйствованіе совершается въ міръ реальностей; законы разума суть въ то же время законы природы и жизни. Кто не знаетъ этихъ законовъ, не обращаеть на нихъ вниманія, не примъняется къ нимъ, тотъ не способенъ дъйствовать.

Но воображеніе человъка, воспитанное лишь на отвлеченныхъ стремленіяхъ души, хотя бы самыхъ возвышенныхъ, но не воспитанное на реальностяхъ, возводя на высоту духъ человъческій, побуждаетъ человъка представлять себя способнымъ на дъйствованіе, рисуя передъ нимъ заманчивыя картины правды и блага. Такъ выростаетъ въ человъкъ обманчивая увъренность въ себъ, и мало по малу можетъ вырости въ увъренность въ себъ, и мало по малу можетъ вырости въ увъренность въ себъ, и мало по малу съ этимъ соединяется еще въра въ нъкоторыя общія положенія и аксіомы, которыя, дъйствуя будто бы сами по себъ

требуютъ только примъненія къ отношеніямъ человъческимъ, и сами по себъ способны устроить въ нихъ порядокъ и правду,—тогда эта увъренность принимаетъ характеръ догматизма и, раздражая душу, пораждаетъ въ ней страстное стремленіе къ власти, во имя высшаго начала правды и блага, а въ сущности все таки во имя своего разросшагося я.

Я буду приказывать — мечтаеть иной искатель власти, и слово мое будеть творить чудеса, — мечтаеть, воображая что одно властное слово, подобно магическому жезлу, само собою дъйствуеть. Но — бъдный человъкъ! прежде чъмъ приказывать, научился ли ты повиноваться? Прежде чъмъ изрекать слово власти, умъешь ли ты выслушивать и слово приказанія и слово возраженія? Прошель ли ты школу служебнаго долга, въ которой каждый человъкъ, на извъстномъ мъстъ, къ извъстному времени долженъ исполнить върно и точно извъстное дъло, въ связи съ сътью множества дълъ другимъ порученныхъ? Научился ли ты понимать, что приказъ— это не Минерва, вдругь вышедшая изъ головы Юпитера, какимъ ты воображаешь себя, а крайнее звено, разумно связанное съ цъпью другихъ звеньевъ, съ логическою цъпью причины и послъдствія?

Иному благожелательному человъку—воображеніе представляетъ картину благодъяній: ему такъ хочется творить добро, и служить орудіемъ добра. Увы! для того чтобъ умъть дълать добро—мало быть добрымъ человъкомъ. И тотъ, кто благодътельствуетъ, по Евангельской заповъди изъ своего имущества, и тотъ наконецъ удостовъряется собственнымъ опытомъ, что дълать добро человъку—добро, въ истинномъ значеніи этого слова,— очень мудреная и тягостная наука. Во сколько разъ труднъе она, когда приходится творить добро изъ фонда власти, которою облеченъ человъкъ. Хорошо, когда, думая о себъ и о своей власти,

онъ ни на минуту не забываетъ, что власть принадлежитъ ему ради общественнаго блага, и для дѣла государственнаго; что въ сферѣ его властнаго дѣйствованія запасъ данной ему силы не можетъ и не долженъ обращаться въ рогг изобилія, изъ котораго сыплются во всѣ стороны щедрые дары, многообразныя награды, и что данное ему отъ государства право судить о достоинствѣ лицъ, о правотѣ дѣлъ и о нуждахъ требующихъ помощи и содѣйствія, не можетъ и не должно превращаться въ рукахъ его въ право патронатства.

Но соблазнъ великъ—и для добраго и,—прибавимъ, для тщеславнаго человъка—а оба эти качества не ръдко соединяются:—какъ сладко быть патрономъ, встръчать со всъхъ сторонъ привътливые и благодарные взгляды! Увлеченіе этою слабостью можетъ довести власть до крайняго разслабленія, до смъшенія достоинства и способности съ тупостью и низостью побужденій, до развращенія подчиненныхъ общею погоней за мъстами, общею похотью къ почестямъ, наградамъ и денежнымъ раздачамъ.

Первый законъ власти: "мприло праведное". Оно даетъ силу судить каждаго по достоинству и воздавать каждому должное, не ниже и не свыше его мъры. Оно научаетъ соблюдать достоинство человъческое въ себъ и въ другихъ, и различать порокъ, котораго терпъть нельзя, отъ слабости человъческой, требующей снисхожденія и заботы. Оно держитъ власть на высотъ ея призванія, побуждая вдумываться и въ людей и въ дъла имъ порученныя. Оно даетъ кръпость велънью исходящему отъ власти и властному слову присвоиваетъ творческую силу. Кто утратилъ это мърило своимъ равнодушіемъ и лъностью, тотъ забылъ что творитъ дъло Божіе, и творитъ его съ небреженіемъ.





## Изъ Карлейля.

T.

#### Д втство.

Счастливая пора детства! Благодатная природа, всемъ ты добрая мать; и воть, юному своему питомцу приготовила ты уютное гивздо любви и надежды безконечной, и тутъ выростаетъ онъ и дремлетъ, убаювиваемый сладкими снами! Подъ кровомъ родительскимъ пріють нашъ и наша ограда; тутъ отецъ-и пророкъ и священникъ и царь нашъ, и въ послушаніи находимъ мы свободу. Юный духъ только что возникъ изъ въчности и не знаетъ еще того, что зовется у насъ временемъ: время для него покуда не потокъ быстро текущій, а веселый, ярко блестящій на солнці океань; годы-что въка для ребенка, ему еще невъдомы тайны горькой заботы, тайны то быстраго, то медленнаго стремленія, несущейся куда то вселенной, - и вотъ, въ этомъ неподвижно пребывающемъ мір'в вкушаетъ онъ то, чего на въки лишены мы въ кипучемъ водоворотъ нашего міравкущаетъ сладость покоя. Спи, почивай покуда, милое

дитя!—впереди, и уже не далеко, ждетъ тебя долгій и тяжкій путь твой. Еще немного,—и сонъ твой кончится,—и самые сны твои станутъ отраженіемъ жизненной борьбы, и понятно будетъ тебъ слово стараго мудреца: "Какой покой! Будетъ еще цълая въчность—покоиться":

Небесный нектаръ сладкаго забвенія! Пирръ можетъ покорить вселенную, Александръ—разорить цѣлый міръ—и они тебя не добудутъ;—но вотъ ты, самъ собою, тихо сходишь на уста и на очи и на сердце всякаго младенца, сына своей матери. И сонъ и пробужденіе для него—едино! Прекрасный Эдемъ жизни убаюкиваетъ его, не переставая, шелестомъ своихъ листьевъ, и вокругъ него всюду ароматъ росы небесной и роскошный цвѣтъ надежды...

### II.

#### Простое правило жизни.

Убъжденіе, какое бы ни было чистое и возвышенное, ничего не значить, если не обращается въ жизнь самымъ дъломъ. И до тъхъ поръ нельзя даже признать дъйствительность убъжденія, ибо одно разсудочное мнѣніе—по природѣ своей—безгранично, безформенно, пучина посреди множества пучинъ: одна лишь несомнѣнная достовѣрность опыта приводитъ его сознательно къ средоточію, около коего, обращаясь, образуется оно въ систему. Есть истинное слово мудреца: "Всякое сомнѣніе однимъ только устраняется — дойствіемъ". Итакъ, если кто изнываетъ болѣзненно въ тускломъ мерцаніи невѣрнаго свѣта, и молитъ изъ глубины душевной о томъ, чтобы свѣтъ дневной озарилъ его изъ потемокъ, пусть приметъ къ сердцу другое, без-

цѣнное и спасительное правило: "дѣлай дѣло, которое всего тебѣ ближе и въ которомъ самый ближній долгъ твой". Дѣлай его—за нимъ объявится другой, послѣдующій долгъ, и все станетъ ясно.

#### III.

#### Воспитаніе.

Какія бы ни были училища и семинаріи для образованія людей къ дѣятельности, какіе бы ни были курсы учительства, проповѣдничества, миссіонерства, для всѣхъ одно правило: — пріучать молодыя души, чтобы умѣли приказывать и умѣли повиноваться. Мудрость приказанія, мудрость послушанія, способность къ тому и другому — вотъ истинная, вѣрная мѣра культуры и доблести человѣческой — для каждаго, кто бы онъ ни быль: всякое добро — въ обладаніи этими обоими качествами; всякое зло, всякая неудача и пагуба въ отсутствіи этихъ качествъ. Кто умѣетъ приказывать и повиноваться — тотъ годный человѣкъ; кто не умѣетъ, тотъ негодный. Если наши учителя, наши проповѣдники въ своихъ семинаріяхъ, академіяхъ, соборахъ, воспитываютъ людей для этихъ качествъ, вѣрно будетъ ихъ слово, право и дѣйственно; если нѣтъ, — то нѣтъ въ немъ правды.

### IV.

### Дѣло.

Смотри и вдумывайся, какое дёло ты, ты именно, можешь дёлать: первая задача для каждаго человёка—найти для себя, какое дёло можеть онъ дёлать въ этомъ мірё.

Для этого самаго раждается всякій человѣкъ—и сегодня, и во всѣ времена. Онъ раждается для того, чтобы всю силу, какую далъ ему Всевышній Богъ, употребить на то дѣло, на которое онъ способенъ: стоять на немъ до послѣдняго издыханія и дѣлать его какъ можно лучше. Всѣ мы къ этому призваны—и за то всѣмъ намъ вѣрная награда, если заслужимъ,—награда въ томъ, что мы сдѣлали свое дѣло или по крайней мѣрѣ всячески старались сдѣлать. Это—само по себѣ великое благо, и можно сказать, лучшей награды нечего намъ ждать на этомъ свѣтѣ. "Имуще пищу и одѣяніе, сими довольны будемъ," а затѣмъ не все ли равно, что ты издержалъ на это—семьдесятъ ли тысячъ, семь ли милліоновъ или семь сотъ! Въ сущности, для мудрой души, разница не велика.

Главное счастье, какого можетъ желать себъ мудрый человъкъ—счастье имъть дъло на рукахъ и сдълать его. "Нечего ъсть"—плачетъ человъкъ, но первый плачъ его такой: "нечего дълать". Несчастье человъку въ томъ, что дълать не можетъ, не можетъ совершить судьбу свою человъческую. Быстро пролетаетъ день, быстро жизнь пролетаетъ—ночь подходитъ, ночь, въ нюже никтоже можетъ дълати.

Что ты дёлалъ, человёвъ, какъ ты дёлалъ? Счастье твое, несчастье твое,—вёдь это было твое жалованъе—и все его ты истратилъ на житье свое—ни копейки не осталось. А дёло-то, дёло? Гдё оно у тебя?

И когда бы не быль человъкъ такимъ голоднымъ скитальцемъ— не сталъ бы плакаться на свое жалованье, плакался бы скоръе на себя, что онъ сдълалъ съ своимъ жалованьемъ.

### V.

#### Религія.

Церковный обрядь—это одежда, форма, въ которой люди въ разныя времена воплощали для себя религозное начало, выражали идею Божественного въ мірѣ, облекая ее въ живое и дѣйственное тѣло, чтобы она могла обитать между нами, облекая словомъ, живымъ и животворящимъ.

И выразить нельзя, что значить для человъчества это одъяніе жизни, важнье и необходимье всьхь одеждь и украшеній жизни человіческой. Соткано и сработано оно обществома: только тамъ, гдв "собраны двое или трое", только тамъ религія, таящаяся въ духі, неистребимо, у каждаго, является во внёшнемъ выраженіи и стремится воплотить себя въ видимомъ общеніи воинствующей церкви. Таинственно и чудодъйственно это общеніе одной души съ другою — въ стремленіи въ небу: только въ этомъ стремленіи, а не въ стремленіи книзу, къ земль, становится союзъ взаимной любви, образуется общество. Взглянетъ человъкъ въ лицо брату, встрътитъ взглядъ его - ласковый, привътливый, любовный -- или распаленный гнъвомъ и ненавистью, -- и вотъ душа, дотолъ спокойная, невольно сама загорается тъмъ же огнемъ, и отражалсь отъ одного въ другому, огонь выростаеть въ безпредельное пламя - либо пылкой любви, либо смертельной ненависти: вотъ какая чудесная сила течеть отъ человъка къ человъку. И если такъ дъйствуетъ эта сила на тъсныхъ путяхъ земной нашей жизни, -- каково должно быть ея действіе въ стремленіяхъ къ жизни небесной, когда одна душа входить въ общеніе съ другою душою въ самой глубинъ своего внутренняго я.





# Гладстонъ объ основахъ вёры и невёрія.

(The Impregnable Rock of Holy Scripture)

Невъріе ссылается на заблужденіе, на невнимательность, на несостоятельность въ людяхъвърующихъ: правда,— и это служитъ тяжкимъ затрудненіемъ къ укръпленію въры.

Когда, увлекаясь идеей о благодати и милости Божіей, мы забываемъ неизмѣнную Его правду и правосудіе; когда, прославляя несказанное Его милосердіе въ оставленіи грѣховъ, опускаемъ то, что состоитъ въ неразрывной связи съ прощеніемъ—глубовое проникающее дѣйствіе его на прощенную душу,— то этимъ уже однимъ мы создаемъ для всей системы христіанскаго ученія опасности — больше тѣхъ, какія создаются его врагами. Но еще того хуже. Еще хуже, когда вѣрующій во Христа держитъ Его ученіе, не думая осуществлять его въ своей жизни;—а хуже всего, если, держась ученія, онъ не только увлекается въ обыкновенныя слабости или излишества человѣческой природы, но презираетъ или пренебрегаетъ такія основныя начала естественной нравственности, противъ коихъ самый порокъ рѣдко осмѣливается спорить. Учрежденіе семейнаго союза, нравствен-

ная связь между членами семьи, природа мужчины и женщины, отношеніе каждаго человъка къ душт своей, которая ввърена ему Богомъ, чтобы познаваль ее, чтилъ ее, очищалъ и святилъ ее: все это установлено законами самыми древними, самыми коренными, самыми священными. Всякій прогрессъ повъряется и испытывается сообразностью съ этими нерушимыми, хотя и неписанными, уставами: по этой мъръ можемъ распознать, дъйствительный ли это прогрессъ или обманчивый, ложный, и самое христіанство не было бы христіанствомъ, если бы способно было колебать эти священные уставы.

Переходимъ къ отрицателямъ вѣры. Отрицаніе признаетъ своимъ источникомъ исключительно — разумъ; это вѣрно лишь отчасти. Говорятъ, напримѣръ, о причинахъ невѣрія, что такіе догматы, какъ троичность, воплощеніе, таинства, Страшный Судъ — оказываются положительно невыносимы для просвѣщенной мысли современнаго человѣчества. Меня же все приводитъ къ убѣжденію, что главная причина, содѣйствовавшая возрастанію въ наше время отрицательныхъ ученій, — не интеллектуальная, а нравственная, и что ее слѣдуетъ искать въ возрастающемъ преобладаніи матеріальнаго и чувственнаго надъ сверхчувственнымъ и духовнымъ.

Пожалуй, такому мивнію могуть приписать ненавистный характерь, назвать его фарисействомь, въ худшемъ значеніи этого слова; могуть истолковать его въ такомъ смысль, будто отъ силы и твердости догматическихъ положеній зависить у каждаго отдыльнаго лица и возвышенность правственнаго характера. Такое мивніе было бы совсымъ невырно и противорычило бы ежедневному опыту жизни. Я имыю въ виду совсымъ иное. Я говорю о томъ, что относится не до того или другого человыка въ отдыльности,

но до всъхъ насъ. Мы совершенно измънили мъру нуждъ и потребностей; мы размножили чрезвычайно желанія свои и похоти; мы установили для себя новыя соціальныя преданія, преданія, которыя безсознательно образують и руководствуютъ насъ, независимо отъ предварительнаго сознанія и выбора. Мы создали новую атмосферу, которою дышемъ, такъ что дъйствіемъ ея и входящихъ въ нее элементовъ безсознательно преобразуется весь нашъ составъ. Это не значитъ, что насъ создаетъ окружающая среда, такъ какъ въ насъ есть сила размышленія и разсужденія. Но этою силой мы мало пользуемся, мало приводимъ ее въ дъйствіе, такъ что окружающая насъ атмосфера, данная мъра жизни, воспринимается нами естественно, безъ разсужденія: съ этимъ запасомъ каждый изъ насъ предпринимаетъ свое странствованіе въ міръ, и онъ руководствуетъ жизнь нашу, за исключеніемъ р'ядкихъ случаевъ, когда — гнусный видъ порока съ одной стороны, или видъ христіанскаго подвига съ другой стороны, побуждають нась избрать для себя особливую мъру жизни и дъятельности. Но и то и другое совершается въ кругу принятаго мивнія, такъ что одно мішается съ другимъ, и, глядя на людей въ образъ жизни ихъ и поведенія, приходится видёть людей высокой добродётели съ малою върой, и людей кръпкой въры, но плохой добродътели. Такъ, въ сферъ общественнаго мнънія, можетъ казаться, что и свобода, и правда одинаково сходятся и съ право върующими и съ невърными.

Главная причина этой поразительной, даже страшной, несообразности, заключается, безъ сомнёнія, въ томъ, что къ каждому изъ насъ лично вёра пришла не путемъ борьбы, жертвы, крёпкаго уб'ёжденія,—но пришла, какъ все почти, что мы им'вемъ, легкимъ способомъ,—по рожденію и насл'ёдству, черезъ другихъ, а не отъ себя самихъ,—какъ дёло

естественное, а не какъ дѣло выбора и усилія,— такъ что и сидить оно на насъ, какъ внѣшняя одежда, а не проницаетъ насъ, какъ начало и сила дѣйственная.

Но, съ другой стороны, неоспоримо върно, что сподственное преданіе въ атмосферѣ нашей есть преданіе христіанское. Имъ однимъ содблано возможнымъ то, что безъ него осталось бы недостижимо. Оно одно, это преданіе, тихо и неощутительно вносить во многія души и характеры, не только у върующихъ, но и у невърующихъ людей, идеи о добродътели, самоотверженіи и филантропіи, вмёсть съ силой сообразнаго действованія. Многіе люди, не отрицающіе христіанской віры, не знають сами, гді, когда и какъ научились они ея держаться; точно также многіе, отступившіе отъ христіанской віры, не сознають, что самое высокое въ мысли ихъ, въ духовной природъ и въ дъйствіи — плодъ христіанства. Что значитъ новоизобрътенное слово альтруизмъ? По своему значенію - это просто вторая великая запов'ёдь христіанскаго закона, "подобная первой". По формъ-это маска, прикрывающая мысль заимствованную, такъ что иные и не догадаются, гдв ся истинный источникъ. И совершился этотъ подлогъ не съ пониманіемъ, а безсознательно. \* Въ нашемъ достояніи — водексъ христіанской нравственности, коимъ постепенно про-

<sup>\*</sup> Кстати при этомъ замѣтить, что у насъ, по привычкѣ орудовать новыми иностранными словами, вошло уже въ неразумное употребленіе и это слово "альтруизмъ", и ставится, какъ попало, даже въ примѣненіи къ любви христіанской. При водворившейся распущенности слова, орудують этимъ терминомъ и молодые духовные писатели, что уже совсѣмъ непростительно. Его почерпаютъ изъ чтенія новыхъ философскихъ сочиненій (Спенсеръ и т. п.), переведенныхъ на русскій языкъ, но нельзя забывать, изъ какого источника происходитъ и съ какою системой мышленія связанъ этотъ терминъ, совсѣмъ неприложимый къ понятію о любви христіанской.

никлись наши учрежденія и обычаи, и онъ такъ слился съ обычною нашею жизнью, что затмилась самая память о божественномъ его происхожденіи, какъ будто это законное наслѣдіе, утвержденное за нами давностью. Мы поймемъ, что сдѣлало для насъ христіанское преданіе, когда присмотримся къ нравственному кодексу у тѣхъ народовъ, кои не имѣли этого преданія. Сто́итъ указать на примѣръ Грековъ въ пятомъ столѣтіи до Р. Х. или Римлянъ въ эпоху Р. Х.: у тѣхъ и у другихъ увидимъ поразительный упадокъ нравственности, хотя въ то же время поражаетъ насъ блестящее интеллектуальное развитіе у однихъ, а у другихъ превосходство организаторскаго политическаго генія.

Въ нашъ въкъ мы видимъ передъ собою усилившееся господство видимыхъ вещей и, по мъръ того, умаляющееся значеніе вещей невидимыхъ. Въ теченіе всей исторіи человъчества невидимое, и неразлучное съ нимъ, сознаніе будущей жизни было въ постоянномъ состязаніи съ вещами видимаго міра.

Текущая половина нынѣшняго столѣтія рѣзко отличается отъ всѣхъ прошедшихъ вѣковъ исторической жизни человѣчества, въ двухъ отношеніяхъ: никогда не бывало такого размноженія богатства и вмѣстѣ съ тѣмъ размноженія наслажденій, богатствомъ доставляемыхъ: то и другое—явленія отдѣльныя, но совмѣстныя и нравственно между собою связанныя... Очевидно, до математической достовѣрности, что усилившееся дѣйствіе всякой мірской прелести разстраиваетъ равновѣсіе бытія нашего, доколѣ не будетъ уравновѣшено усиленнымъ дѣйствіемъ духовныхъ влеченій и стремленій. Откуда же возьмутся эти духовных силы? Страшно признаться, что въ тѣхъ сферахъ, которыя доступны нашему взору, не видно такого приращенія духовныхъ идей и побужденій, которыя могли бы служить перевѣсомъ усиливающимся мірскимъ похотямъ и стремленіямъ. А когда

міръ невидимый и сродныя съ нимъ идеи утрачиваютъ свою притягательную силу, -- то вместе съ симъ, и непременно, и върованія, принадлежащія къ этой сферъ невидимыхъ соотношеній, туски бють, и привлекательная сила ихъ ослабляется. Матеріализмъ, какъ положительная система, не думаю, чтобы пріобръталь господственное значеніе; эта система, по своей конструкціи, лишена, по мивнію моему, той интеллектуальной силы, какая нужна для цёльнаго ученія. Но совсвить иное діло - безмольное, тайное, безсознательное дъйствіе матеріализма: сила его громадная. Помнится, Максъ Миллеръ сказалъ, что безъ языка невозможно мышленіе, — и это в'трно въ отношеніи ко всякому мышленію, организованному и сознательному. Но въ природъ человъческой таится множество неразвитыхъ, зачаточныхъ впечатленій, извит воспринимаемыхъ и падающихъ на сродную почву внутри: все это никогда не выростаетъ до зрълости, не выливается въ членораздельную речь и не получаетъ опредъленнаго вида въ нашемъ сознаніи.

И вотъ, я думаю, что въ настоящую минуту эти не высказанныя и не испытанныя движенія— не столько ума, сколько похоти, или, если легче выразиться, наклонпости, всѣ эти— не мысли, а обрывки мыслей,— дѣйствуютъ около насъ и въ насъ; и, еслибы можно было перевести ихъ на языкъ и выразить въ словѣ, они сложились бы въ извѣстное, издревле во всѣхъ вѣкахъ бывшее, вульгарное представленіе о томъ, что— въ концѣ-концовъ— видимый міръ есть одно, что мы извѣстно знаемъ, и что всякое дѣло, стоющее труда, всякая забота, стоющая попеченія, всякая радость, имѣющая цѣну въ этомъ мірѣ,— въ немъ начинаются и съ нимъ же для насъ кончаются... Мы знаемъ, какъ сильны низшія на-клонности человѣческой природы, и совершенно естественно, что кому улыбается мірская жизнь, у того, слишкомъ часто,

на ряду съ возрастающимъ тягот вніемъ къ земному центру, незамътно поражаются безсиліемъ стремленія къ внутренней жизни. И понятно, что при этомъ пораженіи духовныхъ стремленій, къ душ'в легче и удобн'ве приражается все то, чёмъ подрывается авторитетъ слова Божія, или великихъ христіанскихъ преданій, все то, чёмъ, въ разныхъ путяхъ отстраняется, ослъпляется ощущение присутствия Божія, заглушаются упреки внутренняго голоса совъсти. Итакъ, напрасно искать корень зла въ наукъ, дъйствительной или мнимой, даже въ заблужденіяхъ и невърностяхъ върующихъ людей, на которыя неправо ссылается невъріе. Нътъ, не то: возрастающая въ насъ сила чувственныхъ и мірскихъ влеченій и побужденій, - вотъ что даетъ невидимаго союзника всякому аргументу сомн'внія и нев'врія, чего-бы онъ въ существъ ни стоилъ; вотъ что пріобрътаетъ массу учениковъ отрицательнымъ ученіямъ. Человъкъ воображаетъ, что, давая волю сомнънію, онъ слъдуетъ изысканію истины, а въ сущности онъ только мирволить низшимъ наклонностямъ своей природы; имъ уже овладъли онъ, а онъ еще усиливаетъ ихъ, допуская новыхъ имъ союзниковъ безъ всякой повърки титула ихъ и права. Идеи, въ основаніи своемъ слабыя, подталкиваются наклонностью, которая непремённо сильна. Итакъ въ душт зачинается будто тайный заговоръ, и вытажають въ ней на бой два витязя, одинъ съ открытымъ лицомъ, а другой съ опущеннымъ забраломъ.

Христіанская въра пораждаетъ христіанское преданіе, образуя идеи и образъ жизни и поведенія. Люди не отрицаютъ самыя правила этого предапія—отрицаютъ лишь источникъ происхожденія правиль. Является сначала великій мыслитель, человъкъ высокой нравственности: онъ благочестивъ и проповъдуетъ благочестіе,—но не признаетъ догмата. Другой дъятель, слъдующій за нимъ, идетъ на томъ же

полѣ еще далѣе — восхваляетъ нравственность, отвергая благочестіе. А противу-правственная, противу-духовная сила, во всѣхъ насъ скрытно-дѣйствующая, обольщаясь видомъ добра, подъ коимъ таится начало разрушенія—помогаетъ относиться снисходительно къ новой проповѣди и даже пѣтъ хвалу ей хоромъ. Аргументъ скептической мысли въ дѣйствительности не что иное, какъ прививокъ, получившій жизнь и силу отъ мощнаго и крѣпкаго дерева, къ которому привить.

Итавъ, по моему мивнію, несомнительно, что главною причиной, почему свептицизмъ въ наше время получилъ такое распространеніе и такую силу, служить чрезвычайное развитіе мірскихъ силъ и побужденій внутри насъ и въ средъ нашей. Но это относится не столько въ офицерамъ и солдатамъ арміи, къ людямъ, серьезною работой мысли изслёдующимъ предметы, надъ коими сами они тяжко задумываются, -- сколько къ массъ, которая безъ труда присоединяется къ хору последователей новыхъ ученій. Мивнія свои человъвъ отчасти составляетъ самъ и отчасти заимствуетъ изъ окружающей среды. Мыслящій человікь самъ въ себі ихъ вырабатываетъ, -- хотя и на него действуютъ скрытыя вліянія, безсознательно; немыслящій черпаеть ихъ изъ окружающей среды, или вполнъ или большею частью. А среда, -- какъ всякому извъстно, -- вмъщаетъ въ себъ идоловъ, образы, тени и привиденія преходящаго дня.

Но я долженъ оговориться. Мои замѣчанія имѣютъ въ виду особливое и, можетъ-быть, безпримѣрное донынѣ, состояніе, въ коемъ множество людей подвергаютъ сомнѣнію основанія нашей вѣры и авторитетъ священныхъ книгъ нашихъ, не испытывая ни благовременности столь серьезнаго дѣла, ни своей къ нему способности. Во всѣхъ другихъ предметахъ требуется, чтобы человѣкъ имѣлъ

знаніе или показаль бы его, но въ дёлахъ вёры ничего того не требуется, а всякій предполагается знающимъ.

Христіанская въра воспринимается сердечнымъ сочувствіемъ и согласіемъ: серцемъ въруется. Съ другой стороны, всякій человъкъ, въ какомъ бы ни былъ положеніи, основываетъ, разумно, даже необходимо основываетъ действія и событія своей жизни, главнымъ образомъ, на въръ; безъ сомнънія на свободной и разумной, но все-таки на впрп,иногда на преданіяхъ рода своего и племени. Всякій, кто занимаетъ отвътственное положение въ этомъ міръ, большое или малое, сознательно или безсознательно, действуя за себя, въ то же время дъйствуетъ для другихъ; для другихъ и вмъсто другихъ пріобрътаетъ и испытываетъ убъжденія, повъряетъ матеріальные факты, имъющіе значеніе для человъческой жизни, - такія убъжденія и представленія, которыя не всякій челов'якь, по условіямь своей жизни, можеть установить и испытать самолично. Лучше, конечно, еслибъ каждый могь это исполнить для себя, самостоятельно,но не у всякаго есть для этого и случай, и способность. А гдъ того и другого нътъ, - что слишкомъ часто случается, тамъ не следуетъ человеку обманывать себя, будто онъ съ чужихъ словъ пріобрѣлъ себѣ свое убѣжденіе.

Но не подлежить сомнѣнію, что въ наше время, едва ли не больше, чѣмъ прежде, множество мужчинъ и женщинъ, безо всякой способности и безо всякой для себя нужды, подвергаютъ сомнѣнію вѣру, которой по старому преданію, держались. Для нѣкоторыхъ изъ насъ, по расположенію и образованію ума, по свойству званія, по роду занятій, представляется и разумнымъ, и даже необходимымъ—подвергать изслѣдованію великое историческое откровеніе, въ исторической обстановкѣ и въ его отношеніяхъ къ характеру и состоянію человѣка. Этотъ процессъ изслѣдованія самъ по се-

ов — двло прямое и законное; и мы знаемъ, что двйствіе его въ теченіе многихъ ввковъ на великіе умы приводило вообще къ положительнымъ результатамъ и въ концв-концовъ еще усиливало авторитетъ Священнаго Писанія.

Однако, въ примъненіи къ массъ людской, разумъ удостовъряетъ насъ, что всякому человъку свойственно держаться преданія и предполагать его истиннымъ, покуда н'ьтъ серьезнаго основанія усумниться въ немъ. Таково правило здраваго смысла, принятое въ обыкновенной жизни. Въ предметахъ преданія не въра, а сомнъніе должно было бы во всякомъ случай становиться въ защиту и предъявлять свои документы, --- хотя бы не въ смыслъ доказательства, а лишь въ смыслѣ разумнаго въроятія. Но неиспытанное сомнъніе, которому такъ часто удается свить гибздо въ умахъ нашихъ, -- есть владълецъ безъ документа, опасный и незаконный гость. Незамътно и помимо всякаго опроса, онъ вдругъ вступаеть въ роль доказаннаго отрицанія, обезсиливаеть въ насъ действованіе, наводить тень на чувство долга и на сознаніе присутствія Божія во всёхъ путяхъ нашихъ, ослабляетъ пульсъ нашего нравственнаго здоровья. Сомнъніе можетъ освободить, или можетъ поработить насъ; но оно должно быть непремённо или другомъ, или врагомъ нашимъ: нейтральнымъ оно быть не можетъ. Тѣ сомнѣнія, коихъ испытать нельзя, если дать имъ мъсто, отражаются и на въръ нашей, и на поведеніи. А изследованія недостаточныя, мнимыя, служать лишь новымъ искушеніемъ на пути долга; если уже предпринимать изследование действительное, то оно должно стать для насъ священнымъ долгомъ. Мнимое изследование есть одно лишь обольщение; подъ предлогомъ его, мы становимся жертвою предразсудка, моды, паклонности, похоти, лукавыхъ внушеній мірского духа, всяческихъ многообразныхъ искушеній. Каждый человъкъ призванъ установить меру своего поведенія въ своей сфере: задача высокая, по и трудная, столь трудная, что никто не можетъ выполнить ее въ совершенствъ. Долгъ не обязываетъ насъ дълать выводы и заключенія о судьбахъ міра, о свобод'в воли, — тъмъ менъе еще погружаться за этими предълами въ глубину и во мракъ размышленій, которыя всё сводятся къ одной непроницаемой проблем в о существовании и о дъйствін зла въ здъшнемъ міръ. Въра христіанская и Священное Писаніе вооружають насъ средствами пересиливать и отражать приступы зла извив и внутри насъ. Вотъ единственное практическое ръшение задачи. Пусть окутана туманомъ вся страна, окружающая насъ, по нашу дорожку можемъ мы разобрать часъ за часомъ, день за днемъ, шагъ за шагомъ. Умозрительное разсужденіе, если оно безцёльно, становится самочинно, возвышаясь надъ предметомъ умозрънія; а самочинное, гордое умозрівніе о ділахъ, о промышленіяхъ Божінхъ, для людей върующихъ въ Бога, есть само по себъ гръхъ. Оставить лежащій на каждомъ изъ насъ долгъ управлять собой и своимъ поведеніемъ, обращая работу ума и сердца на такіе нредметы, которые для насъ обязательны лишь поколику могутъ быть нужны для особливаго дела нашего и призванія, - значить, въ нравственномъ смыслъ, убъгать отъ сытости въ голодъ. Похоже на то, какъ если бы кто, владъя лишь разбитою посудиной, собирался накормить и напоить изъ нея всёхъ своихъ сосълей.

Но если признать, что никто легкомыслепно, не имѣя ни способности, ни духовной нужды, не долженъ вступать въ изслѣдованіе вѣры, и что во всякомъ изслѣдованіи такое сомнѣніе не имѣетъ права требовать доказательствъ отъ самой вѣры,—надобно вмѣстѣ съ тѣмъ помнить, что всякое религіозное изслѣдованіе, хотя оно и возбуждаетъ взаимныя

пререканія, нельзя сравнивать съ процессомъ между равноправными сторонами тажущихся или съ битвою двухъ полководцевъ за спорную территорію. Спаситель нашъ Христосъ возбудилъ въ народъ удивленіе тъмъ, что, оставляя въ сторонъ всь хитросплетенія и наросты ученій, омрачавшіе образъ въры, училъ народъ "яко власть имънй, а не яко книжники и фарисеи", — училъ со властію, то-есть, имъя право повелительное и силу повелительную. Когда Богъ дароваль намъ откровеніе воли Своей — и въ законахъ природы нашей и въ царствъ благодати, это откровение не только просвъщаеть насъ, но и повелительно обязываеть. Справедливо и необходимо, что, подобно върительной грамотъ земного посланника, и върительная грамота этого откровенія должна быть испытана. Но если, бывъ испытапа, она оказывается подлинною, если эта подлинность подтверждается такими же доказательствами, какія въ обыкновенныхъ обстоятельствахъ жизни обязательно принимаетъ нашъ разумъ, - тогда нельзя уже намъ считать себя самостоятельными судьями, погруженными въ вольное изследованіе; тогда уже мы — служители Владыки, ученики Учителя, дети Отца и каждый изъ насъ связанъ узами этихъ отношеній. Тогда уже и глава и кольна должны преклониться предъ Въчнымъ Богомъ, и человъкъ долженъ обнять Божественную волю, и следовать ей всемъ сердцемъ, всемъ помышлениемъ, всей душой и всею кротостію своею.





## Дъла и дни.

(Emerson, Society and Solitude).

Нашъ девятнадцатый въкъ-въкъ орудій. Ихъ производить изъ себя наша организація. "Челов'єкъ-міфра вещей, говорить Аристотель; рука-инструменть всѣхъ всъхъ инструментовъ, а разумъ — форма всъхъ формъ". Тело человеческое-магазинъ изобретеній, кладовая образцовъ, съ которыхъ сняты всевозможные механизмы, какіе только придуманы. Всъ орудія и машины не что иное, какъ распространеніе членовъ и ощущеній этого тіла. Человіка можно опредълить такъ: "разумъ со служебными органами". Машина помогаетъ природному ощущенію, но не можетъ заменить его. Вся мера-въ теле. Глазъ ощущаетъ такіе оттвнки, которые не въ силахъ уловить искуство. Ученикъ не разстается съ аршиномъ, но опытный мастеръ мфряетъ безъ ошибки пальцемъ и локтемъ, опытный нарядчикъ отмъряетъ шагами аккуратнъе, чъмъ иной-веревкой и цъпью. Степной индъецъ, бросая камень изъ пращи, знаетъ, что попадетъ какъ разъ въ точку: въ такомъ сочувствіи глазъ у него съ рукою; плотникъ рубитъ бревно свое по

насъченной линіи, ни на волосъ не отступая. Нътъ чувства, нътъ органа, который нельзя было бы довесть до самаго тонкаго совершенства въ дълъ.

Дивиться—любимое ощущеніе человѣка, и въ этомъ чувствѣ сѣмя нашей науки. Таково механическое направленіе нашего вѣка, и такъ еще свѣжи лучшія наши изобрѣтенія, что радость и гордость отъ нихъ еще не износились въ насъ, и мы готовы жалѣть отцовъ своихъ, что они не дожили до пара и до гальванизма, до сѣрнаго эфира и до морскихъ телеграфовъ, до фотографіи и спектроскопа,—какъ будто они бѣднѣе насъ на половину жизни. И кажется намъ, что эти новыя художества открываютъ намъ настежъ двери въ будущее, обѣщаютъ одухотворить формою весь матеріальный міръ и возвести жизнь человѣческую изъ нищенства ея въ богоподобное состояніе довольства и силы.

Правда, и нашему въку достался не скудный запасъ наслъдство. Былъ уже компасъ, былъ типографскій станокъ, были часы, спиральныя пружины, барометры, телескопы. Но съ техъ поръ прибавилось столько изобретеній, что вся жизнь какъ будто переділана заново. Лейбницъ сказалъ о Ньютонъ: "если счесть все, что сдълано математиками съ начала міра до Ньютона, и все, что сдіблано Ньютономъ, последняя половина превзойдетъ первую": такъ можно сказать, что сумма изобрътеній за послъдніе 50 лётъ поравняется съ итогомъ остальныхъ 50 столётій. Новость для насъ-безмърное усиление производства желъза и крайнее разнообразіе желёзнаго издёлія; новость-множество самыхъ употребительныхъ и необходимыхъ орудій для дома и для сельскаго хозяйства; швейная машина, ткацкій станокъ, жатвенная машина Мак-кормика, косильная машина, газовое освъщение, фосфорныя спички, безчисленныя произведенія химической лабораторіи—все это новости нынъшняго столътія, и порція угля цъною на одинъ франкъ замъняетъ намъ двадцатидневный трудъ прежняго работника.

Нужно ли поминать о паръ, пожирателъ пространства и времени, о громадной и тонкой силь, которая въ больницѣ приноситъ чашку съ супомъ въ самой постели больного, гнетъ и плющитъ какъ воскъ толстыя брусья, и м'трится съ силами подпявшими и выворотившими геологическіе слои нашей планеты. Чему хочешь, онъ выучится, какъ способный мальчикъ, что хочешь подниметъ на рабочія плечи; но онъ еще далеко не совершиль всего своего дела. Онъ уже ходить по полю какъ человекъ и работаетъ всякую работу; поливаетъ нашу ниву, срываетъ намъ горы, гдъ нужно. Но онъ будетъ еще шить намъ рубашки, будетъ возить телеги и коляски наши; Беббеджъ принялся уже учить его счету, и научить когда нибудь вычислять проценты и логариемы. Лордъ канцлеръ Тюрло надъется, что онъ когда нибудь станетъ составлять исковыя бумаги и возраженія для канцлерскаго суда. Положимъ, что это сатира, но и сатира будетъ недалеко отъ дъйствительности, судя по начальнымъ попыткамъ примънить паръ къ механическимъ дъйствіямъ, соединеннымъ съ умственнымъ разсчетомъ.

Сколько чудныхъ механическихъ примъненій изобрътено для тъла человъческаго: для зубныхъ операцій, для прививанія оспы, для ринопластики, для усыпленія нервовътонкимъ сномъ новаго изобрътенія. Наши инженеры, съ помощью громадныхъ машипъ, подобно кобольдамъ и вол-шебникамъ, сверлятъ Альпы, роютъ насквозь Американскій перешеекъ, проръзываютъ пустыню Аравійскую. Въ Массачусетсъ мы побъждаемъ море, укръпляя зыбкій берегъ

простымъ травянымъ растеніемъ, уврѣпили песчаную пустыню—сосновою плантаціей. Почва Голландіи,—самаго населеннаго когда-то края въ Европѣ,—ниже морскаго уровня. Египетъ не зналъ, что такое дождь, въ теченіе трехъ тысячъ лѣтъ: теперь, говорятъ, тамъ бываютъ ливни, благодаря оросительнымъ каналамъ и лѣснымъ плантаціямъ. Древній царь еврейскій сказалъ: "восхвалитъ Бога и ярость человѣчества". И въ числѣ доказательствъ единобожія, самое сильное,—это громадность результатовъ, достигаемыхъ самыми обыкновенными дѣлами и средствами.

Кажется, нътъ и предъловъ новымъ отвровеніямъ того же духа, который нъкогда создалъ стихійные элементы, а нынъ, посредствомъ человъка, разработываетъ ихъ. Искуство и сила и впредь не престанутъ дъйствовать, какъ дъйствовали донынъ—ночь претворять въ день, пространство во время и время въ пространство.

Отъ одного изобрътенія родится другое. Едва обозначился въ умъ электрическій телеграфъ, какъ открылся и матеріалъ необходимый для него—гутта-перча. Съ усиленіемъ торговаго движенія—открыты новые запасы золота въ Калифорніи и въ Австраліи. Когда Европа переполнилась населеніемъ,—открылся запросъ на него въ Америкъ и въ Австраліи; и такъ, гдѣ ни случается неожиданное явленіе, оно приходится ко времени, какъ будто природа, устроивъ повсюду замки, ко всякому замку устроила и ключъ, который сама помогаетъ отыскать, когда нужно.

Вотъ еще слъдствіе изобрътеній: — умноженіе отношеній между людьми. Оно изумляеть насъ, открывая новые пути къ ръшенью трудныхъ и запутанныхъ политическихъ вопросовъ. Отношенія эти—не новость: только размъры ихъ новые. Сами по себъ, мы но чувству эгоизма ухватились бы за рабство, готовы были бы замкнуть четвертую

часть земного шара ото всёхъ, кто внё ел, на чужой почвё родился. Наша политика отвратительна; но чему въ силахъ она помочь, чему можетъ помёшать, въ такую пору, когда первородные инстинкты двигаютъ массами рода человёческаго, когда цёлые народы движутся приливомъ и отливомъ? Природа любитъ скрещивать расы:—германецъ, китаецъ, турокъ, русскій, индіецъ—всё стремятся къ морю, всё женятся между собой и посягаютъ; коммерція приходитъ въ движеніе—и море кишитъ кораблями, которые готовы перевезть съ берега на берегъ цёлыя населенія.

Тысячерукое искуство вошло новымъ элементомъ и въ жизнь государства. Наука власти волею или неволей вынуждена признать власть науки. Цивилизація восходитъ, карабкается—выше и выше. Когда Мальтусъ выводилъ, что число желудковъ умножается въ геометрической, а количество пищи—лишь въ ариеметической прогрессіи,—онъ забылъ прибавить, что разумъ человѣческій—тоже одинъ изъ факторовъ въ политической экономіи, и что съ умноженіемъ въ обществѣ нуждъ умножится и сила изобрѣтенія.

Для потребностей общественнаго быта у насъ есть уже значительная артиллерія всяческихъ орудій. Мы вздимъ вчетверо быстрве, чвмъ вздили отцы наши. Много лучше ихъ путешествуемъ, мелемъ, вяжемъ, куемъ, сажаемъ, воздвлываемъ и копаемъ. У насъ совсвмъ новые сапоги, нерчатки, стаканы, инструменты; у насъ есть счетная машина; у насъ—газета, и посредствомъ газеты каждая деревня можетъ составить докладъ о себв и поднесть его намъ за завтракомъ. У насъ деньги и кредитный билетъ; у насъ—языкъ, тончайшее изо всвхъ орудій, и самое близкое душъ. Много,—и чвмъ больше есть, твмъ больше требуется. Человвкъ льститъ себя, что власть его надъ природою еще возрастетъ и умножится. Событія начинаютъ повиноваться

ему. Насъ ожидаетъ еще — воздухоплаваніе, и можетъ быть недалеко намъ до войны, которая разыграется на воздухъ. Немудрено, что мы изобрътемъ такую воду, отъ которой негръ разомъ станетъ бълымъ. Онъ уже видитъ, какъ мъняется головной типъ англо-саксонской расы подъ вліяніемъ условій американской жизни.

Въ старину видали Тантала, какъ онъ стоя на самой глубинъ, напрасно пытался утолить жажду свою текучею струею, которая убъгала, лишь только онъ наклонялся къ ней. Старикъ Тапталъ, говорятъ, недавно опять появился въ міръ. Его видъли въ Парижъ, въ Нью-Йоркъ, въ Бостонъ. Онъ веселъ, увъренъ въ себъ: думаетъ, что ему скоро удастся поймать струю, даже наполнить ею бутылку. Но, кажется, увъренность его напрасная. Обстоятельства — все еще мрачнаго вида. Сколько ни прошло столетій непрерывной культуры, --- новый человъкъ все таки стоитъ на самомъ рубежъ хаоса, все таки не выходить изъ кризиса. У кого на намяти такая пора, когда бы не жаловались, что денегь нътъ, что время тяжелое? У кого на намяти такое время, когда довольно было добрыхъ людей, разумныхъ людей, и такихъ мужчинъ и такихъ женщинъ какихъ было нужно? Танталъ начинаетъ думать, что паръ-есть фантазія, и что гальванизмъ-не больше того, чъмъ по природъ служитъ.

Многое уже заставляеть задумываться, многое наводить на мысль, что благо наше лежить гдь-то глубже, что его не сыщешь—въ паръ, въ фотографіи, въ воздушномъ шаръ, въ астрономіи. Все это орудія сомнительнаго качества. Все это — реактивы. Множество машинъ имъетъ угрожающій видъ. Ткачъ самъ превращается въ ткань, механикъ—въ машину. Кто самъ пе владъетъ орудіемъ, того беретъ во власть орудіе. Всъ орудія—съ обточеннымъ острі-

емъ, и стало быть опасны. Человъкъ строитъ себъ прекрасный домъ: и вотъ является у него владыка, приходитъ работа на всю жизнь, и онъ долженъ устроивать домъ свой, беречь его, показывать, поддерживать и починивать — до послъдняго своего издыханья. Человъкъ создалъ себъ репутацію: онъ уже не свободенъ, онъ долженъ беречь свое сокровище, уважать его. Человъкъ написалъ картину, издалъ книгу: и чъмъ больше успъха имъло твореніе, тъмъ хуже оттого иной разъ творцу. Я зналъ одного добраго человъка: онъ жилъ вольно какъ птица небесная, какъ звърь лъсной; но разъ ему вздумалось украсить кабинетъ свой нарядными полками для коллекціи раковинъ, яицъ, минераловъ и чучелъ. Это была забава, но чъмъ забавлялся онъ въ сущности? Тъмъ, что устраивалъ изящныя цъпи и оковы для своихъ же членовъ.

Задумывается и ученый экономистъ. "Сомнительно,— всѣ какія только есть, механическія изобрѣтенія, облегчилили трудъ дневной хоть одному человѣку". Машина развинчиваетъ, раздѣлываетъ человѣка. Машина доведена до выстаго совершенства, а кто механикъ при ней? никто. Всякое новое усовершенствованіе въ машинѣ сокращаетъ механика въ его дѣятельности, разучиваетъ его. Бывало, машина требовала для себя Архимеда; нынче для нея довольно мальчика, лишь бы опъ зналъ нужные пріемы, умѣлъ двинуть рукоятку, смотрѣть за котломъ; но когда испортится машина, онъ не знаетъ, что съ нею дѣлать.

Посмотрите на газеты: онъ наполнены каждый день ужасными подробностями. Прежнія изданія, въ родъ "календаря ньюгетской тюрьмы" стали ненужны съ тъхъ поръ, какъ въ лондонскомъ Таймсъ, въ нью-йоркской Трибунъ появляются свъжіе разсказы о преступленіяхъ, гораздо еще ярче, гораздо ужаснъе.

Въ политикъ — развъ бывало когда больше чъмъ у насъ, своекорыстія, разврата, насилія? А торговля, это любимое дитя океана, гордость его и слава, эта воспитательница народовъ, эта благодътельница по неволъ и вопреки себъ, торговля наша кончается во всемъ міръ постыдною несостоятельностью, надувательнымъ предпріятіемъ и банкротствомъ.

Мы перечисляемъ всявія искуства, всявія изобрѣтенія человѣчесвія, какъ мѣрило достоинству человѣка. Но когда, при всѣхъ своихъ искуствахъ и знаніяхъ, онъ оказывается лукавъ и преступенъ, явно, что мехапическое искуство со всѣми своими изобрѣтеніями не можетъ служить ему мѣриломъ достоинства. Поищемъ, нѣтъ ли другой мѣрки.

Что прибыло отъ этихъ искуствъ и знаній — характеру и достоинству рода человъческаго? Стало ли лучше человъчество? Многіе спрашивають съ недоум'вньемъ, не понижалась ли нравственность, но мъръ того какъ возвышалось искуство? Мы видимъ съ одной стороны великія искуства и знанія, съ маленькими людьми, съ другой стороны видимъ, какъ изъ низости вырастаетъ величіе. Видимъ торжество цивилизаціи, и радуемся, но намъ указываютъ такую благодеющую руку, которую душа не хочеть признать. Самый главный факторъ преуспѣянія въ мірѣ — это торговля, сила личнаго эгоизма и мелкаго разсчета. Казалось бы, всякая побъда надъ матеріей должна возвышать достоинство природы челов ческой въ сознаніи человъка. А намъ, когда смотримъ на свое богатство, приходится дивиться, откуда взялось оно, и кто его виновникъ. Посмотрите на изобрътателей. У каждаго изъ нихъ есть свой фокусъ, въ которомъ онъ силенъ. Геній бьется въ извъстной жилкъ, пробивается въ извъстномъ мъстъ; но гдъ найдешь великій, ровный, симметрическій умъ, питаемый великимъ сердцемъ? У всякаго больше есть что притаить въ себъ, нежели что выказать, всякаго заставляетъ хромать свое совершенство. Слишкомъ замътно, что отъ матеріальной силы отстало нравственное преуспъяніе. По всему видно, что мы помъстили капиталъ свой не совсъмъ разсчетливо. Намъ предложены были дъла и дни на выборъ: мы выбрали дъла.

Новъйшія изслъдованія санскритскаго языка раскрыли намъ происхожденіе древнихъ названій Божества— Dyaeus, Deus, Zeus, Zeu pater, Jupiter, все имена солнечныя. Въ нихъ еще слышится, сквозь новую одежду ежедневнаго наръчія, слово: День (Day). Не значить ли это, что день— для насъ явленіе Божественной силы? Что люди древняго міра, пытаясь выразить ръчью верховную силу вселенной, дали ей имя: день, и что это названіе всъ племена приняли?

Гезіодъ написаль поэму и назваль ее: Дпла и дни. Въ ней поэтъ описываетъ времена греческаго года, учитъ козяина, когда, подъ какимъ созвъздіемъ слъдуетъ съять, когда начинать жатву, когда рубить лъсъ, въ какой счастливый часъ плавателю пускаться въ море, чтобъ избъжать бури, и за какими небесными планетами слъдовать. Поэма наполнена хозяйственными наставленіями для греческой жизни: въ ней указанъ возрастъ для брака; въ ней есть правила для домашней экономіи, для гостепріимства. Поэма эта дышетъ благочестіемъ и исполнена разума житейскаго: она прилажена ко всъмъ меридіанамъ, потому что и дъла и дни поэтъ представляетъ въ нравственномъ ихъ значеніи. Но наука дней не глубоко имъ разработана, котя это очень глубокая наука.

Крестьянинъ, работая на полъ своемъ, говорилъ: хорощо, когда бы моя была вся земля, какая примыкаетъ къ моему полю. Такія же наклонности были у Бонапарта: онъ хотълъ сдълать Средиземное море французскимъ озеромъ.

Говорять, одинъ владыка земной простираль еще дальше свои планы, и весь Тихій океанъ хотьль назвать своимъ океаномъ. Но хотя бы и удалось ему, хотя бы онъ всю землю могь взять въ удъль себъ и океанъ счесть за свое озеро,—все таки онъ быль бы нищимъ. Тотъ лишь одинъ богать, кто владъетъ днемъ своимъ. Вотъ сила; нътъ на свътъ ни царя, ни богача, ни чародъя, ни демона, кто-бъ имълъ такую силу. Дни для насъ—тъ же сосуды Божества, какъ и для прародителей нашихъ, арійцевъ. Изо всего сущаго—они всего менъе объщаютъ, а вмъщаютъ—всего болье. Они приходятъ безмолвно и торжественно, точно видъніе образа, съ ногъ до головы закрытаго покрываломъ, точно нъмые посланники, съ даромъ изъ дальняго пріязненнаго края; и такъ же безмолвно удаляются, унося съ собою дары свои, если мы не беремъ ихъ и ими не пользуемся.

Какъ приходится день по душт, вакъ обвивается вокругъ нея точно тонкое покрывало, какъ одъваетъ всъ ея фантазіи! Всякій праздничный день окрашиваеть насъ своимъ цвътомъ. Мы носимъ его кокарду, всякій привъть его отражается на нашемъ душевномъ расположении. Вспомнимъ свое детство: что у насъ было въ душе праздничнымъ утромъ, напримъръ въ день національной годовщины, въ день Рождества Христова? Несемся, бъжимъ, и кажется, самыя звёзды съ неба мигаютъ намъ объ орёхахъ и пряникахъ, о конфектахъ, подаркахъ и потешныхъ огняхъ. Помните, какъ въ ту пору жизнь считалась по календарю минутами, сосредоточивалась въ узлы нервной силы, въ часы радужнаго блаженства, а не разливалась ровнымъ и гладкимъ потокомъ счастія. Въ уединеніи и въ деревнъ-какимъ торжествомъ дышетъ праздничный день! Встаетъ изъ бездны временъ священный часъ праздника, древняя суббота, седьмой день, убъленный тысячельтіями религіозныхъ върованій,

раскрывается чистая страница, которую мудрецъ испишетъ словами истины, дикій исцарапаетъ фигурами своихъ фетишей;—и мы слышимъ, въ уединеніи своемъ, вселенскій псаломъ, соборный хоръ всей исторіи человъческаго рода.

И какъ сходится погода съ душевнымъ расположеніемъ въ молодости! Вътеръ, мънясь, мъняетъ свою ноту на тысячи ладовъ, мъняетъ тысячу разъ картины, которыя несетъ воображенію, и всякій новый ладъ его — новая оболочка, новое жилище для духа. Бывало, я умълъ выбирать настоящую пору для каждой изъ любимыхъ книгъ своихъ. Одинъ писатель приходится всего лучше къ зимнему времени, другой — къ лътнимъ каникуламъ. Есть книги (напр. Платоновъ Тимей), для которыхъ ждешь, долго ждешь настоящаго часа. Наконецъ приходитъ желанное утро, занимается заря, на небъ является мерцаніе свъта, какъ будто въ первую минуту мірозданія и въ началъ бытія: и вотъ въ этотъ часъ простора смъло раскрываешь книгу....

Въ иные дни къ намъ подходять великіе люди, близко — близко; на лицѣ у нихъ ни малѣйшей суровости, ни малѣйшаго снисхожденія; они намъ ровные, берутъ насъ за руку, говорять съ нами, и мы съ ними бесѣдуемъ. Въ иные дни мы чувствуемъ, что насталъ праздникъ — изо дней день въ году. Ангелы являются во плоти, уходятъ и приходятъ снова. Вся природа оживаетъ, точно у всѣхъ духовъ и боговъ проснулось воображеніе, и являетъ живые образы отовсюду. Вчера не слыхать было птичьяго голоса, міръ былъ сухъ, каменистъ и пустыненъ; сегодня — все населено и наполнено; все создапіе цвѣтетъ, роится и множится.

Дни ткутся на чудномъ станкъ: основа и утокъ его — прошедшее и будущее. Нити ложатся величественнымъ рядомъ, какъ будто всъ боги принесли по ниткъ для небесной ткани. Странно подумать, отчего мы богаты, отчего мы бъд-

ны; -- нъсколько больше, нъсколько меньше монетъ, ковровъ, платьевъ, камня, дерева, краски: тотъ или иной покрой, та или другая форма; наша доля—точно доля краснокожаго индійца:- одинъ гордится тімь, что у него есть нитка бусь или красное перо, - а остальные, не имъя ни того ни другого, почитаютъ себя несчастными. Но не таковы тѣ сокровища, на которыя истощилась для насъ природа: въками образованная, тонкая, сложная анатомія челов'яка, надъ которою потрудились всв прежніе слои мірозданія, всв племена бывшія до насъ; — всі формы и образы творенія, которыми окружены мы; вся земля и исполнение ея; воздухънесущій дыханіе и м'тру жизни; --- море, зовущее вдаль; бездна небесная со всёми ея мірами; и на все это отзывается мозгъ съ нервнымъ составомъ, и глазъ, способный проникать въ бездну, и бездну снова отражать въ себъ: -- бездна бездну призывающая. Все это безъ меры дано всемъ и каждомуне то, что бусовое ожерелье, что ковры и монеты наши.

Не диво-ли это? И это диво въ рукахъ у послѣдняго нищаго. Рынокъ людской кишитъ подъ голубымъ небомъ, и въ небѣ херувимъ и серафимъ надъ нами витаютъ. Небо — это сіяніе славы, которымъ Великій Художникъ одѣлъ свое созданіе, — это предѣльная черта между матеріей и духомъ. Это край мірозданія: дальше не могла идти природа. Когда бы осуществились самыя блаженныя сновидѣнія наши, когда бы тонкая сила открыла намъ новое зрѣніе, и мы увидѣли, какъ ходятъ по землѣ милліоны духовныхъ существъ, и тогда бы, кажется, открылось, что сфера, въ которой они движутся, окружена отовсюду той же самой тканью синевы небесной, которая осѣняетъ меня теперь, на городской улицѣ, между ежедневныхъ дѣлъ человѣческихъ.

Странно, что на богатомъ нашемъ англійскомъ языкъ не находится слова, чтобъ назвать вселенную. Есть старин-

ное англійское слово Kinde (родъ), но оно выражаетъ лишь малую часть того, что заключается въ прекрасномъ латинскомъ словъ, имъющемъ тонкій оттънокъ будущаго, дальнъйшаго бытія: natura, т. е. не только рожденное, но и импющее родиться, чему въ германской философіи соотвътствуетъ das werden. Но ни на одномъ изъ новыхъ языковъ нътъ слова для выраженія силы, дъйствующей только оз красотть. Для нея было только одно соотвътственное слово на греческомъ языкъ: Козтов, и оттого Гумбольдтъ прибралъ удачное названіе Козтов для своей книги, въ которой изложены послъдніе результаты науки.

Таковы дни: земля — полная чаша, которую предлагаетъ намъ природа отъ безмърныхъ щедротъ своихъ, каждый день, въ насущное наше питаніе; и покровъ чаши нашей — сводъ небесный. Но намъ дана еще сила мечты, которая съ нами родится и остается при насъ до послъдняго издыханія.

Она ласкаетъ насъ, льститъ намъ, обманываетъ насъ съ ранней зари до вечерней, отъ рожденья до смерти—и ничей опытный глазъ не успъвалъ еще до сихъ поръ распознать обмана. Индусы представляютъ Маію, энергію мечты, въ числь главныхъ аттрибутовъ Вишну. Моряки въ бурю привязываютъ себя къ мачтамъ и снастямъ корабельнымъ: не такъ ли, въ той буръ воюющихъ элементовъ, которая зовется жизнью, требуется привязать къ жизни души человъческія, и природа употребляетъ для этого, вмъсто канатовъ и веревокъ, всякаго рода мечты и фантазіи: для ребенка—погремушку, куклу, яблоко; для мальчика на возрасть—коньки, ръку, лодку, лошадь, ружье; для юноши и для взрослаго—нечего и приводить примъры, потому что имъ нътъ числа и предъла. Иногда—маска спадаетъ, завъса медленно поднимается, и дается человъку увидъть безобраз-

ную массу, набитую чучелу,—замазанную краской, поддъланную снаружи. Юмъ утверждалъ, что измѣняются только обстоятельства, а средняя доля счастья—всегда одна и та же; что у нищаго, что сидитъ на мосту и ловитъ мухъ на досугѣ, и у вельможи, проѣзжающаго мимо въ богатой коляскѣ, и у дѣвушки, выѣзжающей на первый балъ, и у оратора, когда онъ съ торжествомъ возвращается изъ парламента,— у всѣхъ разные способы душевнаго возбужденія, но количество его одно и то же.

Воображение всею своею силой помогаеть намъ скрывать отъ себя цвну и значеніе настоящаго времени. Кто изъ насъ не сознаетъ въ каждую минуту, что его настоящая двятельность ниже и меньше того, что бы онъ могь сдълать? "Что ты дълаешь"?--"Да ничего; я только что занимался вотъ чемъ, или я намеренъ делать вотъ что, а теперь я только....". Ахъ, проставъ! неужели никогда ты не вырвешься изъ сътей своего фокусника, -- неужели никогда не поймешь, что когда исчезло сегодня, когда между нын вшнимъ днемъ и нами невозвратимые годы протянули уже свою лучезарную ткань, --- минувшіе часы сіяють предъ нами обольстительною славой, и тянуть нась къ себъ, какъ фантастическій романь, представляются намь врасоты и поэзіи? Какъ трудно смотреть на нихъ прямо безъ обмана! Все, что въ нихъ происходило, всъ отношенія, всв слова и разговоры, всв горячіе интересы и горячія дъла минувшихъ дней-все это бросаетъ намъ пыль въ глаза и развлекаетъ наше вниманіе. Тотъ сильный человъкъ, кто можетъ глядъть на нихъ прямо, безъ смущенья, не поддаваясь обольщенію, кто видить въ нихъ все какъ было, сохраняя при себъ свое самосознаніе; кто знаеть и помнить, что ничего нъть новаго подъ дуною, и что было прежде, то и всегда бываетъ; кого ни любовь, ни смерть,

ни политика, ни стяжаніе, ни война, ни удовольствіе—не въ силахъ отвлечь отъ предпринятаго дѣла.

Міръ всегда самъ себъ равенъ, и всякій человъкъ въ минуту глубокаго раздумья о себъ, чувствуетъ, что проходитъ тотъ же опытъ жизни, какой проходили до него люди въ древнихъ Өивахъ или въ древней Византіи. Непрестающее ныню царствуетъ въ природъ, и украшаетъ наши кусты тъми же розами, которыя плъняли древняго человъка въ висячихъ садахъ Вавилона и Рима. Невольно просится въ душу вопросъ: стоитъ ли учить языки, стоитъ ли обходить вселенную, для того, чтобы узнать такія простыя и старыя истины?

Передъ нами-памятники древняго искуства, вырытые изъ подъ земли города, вновь открытыя рукописи и надписи: правда-это красота, и стоитъ знать ея исторію, и наши академіи сходятся р'яшать нер'яшенные споры школъ древняго искуства. Какія экспедиціи, какой трудъ изміренія, какія усилія умовъ--Нибура и Миллера и Ляйарда,---для того, чтобы опредвлить место нахожденія Трои и столицы Нимродовой! Сколько морскихъ походовъ-для того чтобы почтить память Данта,-и для того чтобы привести въ ясность. кто открылъ Америку, приходится пуститься въ плаваніе не меньше того, какое нужно было для открытія. Дитя челов'явъ! в'ядь эта мягкая масса, изъ которой старшіе братья наши въ древности вылѣпили дивные свои символы, --- совствить не персидская и не мемфисская и не тевтонская, и совсёмъ не мёстная глина:--это обыкновенная известь, обыкновенный песчаникъ съ водою и со свътомъ солнечнымъ, съ жаромъ крови, съ дыханіемъ легкихъ: ту же самую глину ты самъ держалъ въ неумблыхъ рукахъ своихъ, и бросилъ изъ рукъ, когда побъжалъ ее же отыскивать въ старыхъ гробницахъ, въ гробовыхъ колодцахъ,

въ старыхъ книжныхъ давкахъ малой Азіи, Египта и Англіи. Это все то же многозначущее сегодия, всеми пренебрегаемое; та же богатая бъдность, всъми ненавидимая, то же многоглаголющее, любвеобильное уединеніе, отъ котораго бъгутъ люди въ города, на шумный рынокъ. Нынъшній день притаился и спрятался, его надобно отыскивать: въ немъ удача и побъда, въ немъ дъйствительность, радость и сила. Всякій льстить себя, никто не думаеть, что настоящій чась-критическій, решительный чась для всякаго. Но всякому надо написать у себя въ сердцъ, что каждый день, какой приходить-лучшій день въ году. Ничего въ правду не узнаетъ человъкъ, покуда не почувствуетъ, что каждый день-день судебъ въ его жизни, день посъщенія. Отъ въка божество являлось на землъ въ смертной одеждъ, въ низкомъ и смиренномъ видъ: плохое величіе то, что любить являться міру съ возвышенія, въ бридліантахъ и въ золотъ. Настоящіе цари и владыви оставляють свои короны въ владовой, и являются въ простомъ и бъдномъ нарядъ. Въ съверной легендъ нашихъ предковъ, Одинъ является въ видъ рыбака, живеть въ бъдной хижинъ, чинитъ свою лодку. Въ индійской легендъ-Гари живетъ между поселянъ, простымъ поселяниномъ. Въ греческой легендъ Аполлонъ живетъ съ адметскими пастухами, и Юпитеръ дёлитъ сельскую жизнь съ бёдными евіоплянами. И въ нашей исторіи Іисусъ родился въ ясляхъ, и двѣнадцать апостоловъ его-изъ простыхъ рыбаковъ. Въ нашей наукъ мы видимъ на каждомъ шагу, что природа являетъ въ маломъ крайнее свое величіе; таково было правило Аристотеля и Люкреція, — а въ наши времена правило Сведенборга и Ганеманна. Возрастъ слоевъ земной коры опредъляется по тому же порядку, въ которомъ совершается развитіе яйца. Въ народныхъ сказкахъ и легендахъ нашихъ-самая могущественная фея всегда меньше всъхъ ростомъ. Въ ученіи о благодати смиреніе выше всёхъ добродётелей, и живой образецъ смиренія—Мадонна; въ жизни тайна смиренія тайна мудрости человъческой. Заслуга генія передъ человъчествомъ всегда состоитъ въ томъ, что онъ снимаетъ намъ завъсу съ простыхъ явленій обыденной жизни, и мы видимъ, чего не подозрѣвали прежде, видимъ божество въ простой одеждъ, посреди толпы цыганъ и разнощиковъ. Въ ежедневномъ быту пріемъ для работы обличаетъ намъ мастера; мастеръ пользуется подручнымъ матеріаломъ, не дожидаясь, покуда достанутъ ему издалека то, что слыветъ у другихъ за отличное, или изъ чего другіе работали со славой. "У полвоводца, -- говорилъ Бонапартъ, -- всегда достаточно войска, если только умфетъ онъ употребить людей своихъ, и если самъ дёлитъ походъ и бивуакъ съ ними". Дёло, которое принесъ тебъ настоящій часъ, не отвергай для другого, болъе заманчиваго и славнаго. Высшая точка на горизонтъ мудрости въ одинаковомъ разстояніи отовсюду, и если хочешь найти ее, ищи ее тъми способами, какіе тебъ самому сродны и свойственны.

Но воображенію нашему всегда привлекательнѣе то дѣло, которое не на сей часъ требуется. Сегодня именно, и въ тотъ часъ когда обѣщали мы придти на работу, въ засѣданіе,—какъ влекутъ насъ къ себѣ, сколько намъ обѣщаютъ дальніе холмы и вершины!

Главный урокъ исторіи состоить въ томъ, что она показываеть намъ цёну настоящаго часа и долгъ его. Благо мое, дёло мое—то, на которое мнѣ указываютъ родина моя, мой климатъ, мои средства и матеріалы, мои сотоварищи.

Есть пов'тье, что конскіе волосы въ вод'т превращаются въ червей—волосатиковъ. Ученые считаютъ его басней; но мит часто думается, что старыя вещи гніютъ, и изъ прошедшаго родятся змти. Поклоненіе дъламъ предковъ можетъ превратиться въ обманчивое чувство. Достоинствомъ ихъ было не поклоненіе прошедшему; заслуга ихъ состояла въ томъ, что они чтили настоящую минуту; и мы напрасно ссылаемся на нихъ въ оправданіе такой наклонности, которая имъ была бы противна, которой они не слъдовали въ жизни.

И еще любимая мечта наша—что намъ мало времени для дѣла. Но мы могли бы размыслить, что многія твари вкушають изъ одной чаши, и каждое существо, сообразно своему составу, принимаеть и переработываеть въ немъ тѣ элементы, которые ему свойственны,—и время и пространство и свѣть и воду и пищу тѣлесную. Змѣя обращаетъ всякую свою добычу въ змѣю, лисица въ лисицу; и Петръ и Павелъ обращаютъ все бытіе свое въ Петра и Павла. Въ Нью-Йоркѣ кто-то однажды жаловался, что мало времени. Простой индіецъ отвѣтилъ ему умнѣе иного философа: "мнѣ кажется, въ твоей власти все время, какое у тебя есть".

Есть еще мечта: мы не можемъ отръшиться отъ мысли о великомъ значеніи долгаго времени—года, десятильтія, стольтія. Но старая французская поговорка гласитъ: Божье дъло въ минуту совершается, — "Еп реи d'heure Dieu labeure". Мы молимъ себъ долгой жизни, но долгая жизнь значитъ: полная жизнь, жизнь великая минутами. Истинная мъра времени—духовная, а не механическая мъра. Жизнь длинна свыше мъры. Минуты духовнаго разумънія и провидънія, минуты полнаго единства въ личномъ отношеніи, одна улыбка, одинъ взглядъ, —вотъ чъмъ мы проникаемъ въ въчность и черпаемъ изъ нея полную мъру. Въ такія минуты жизнь возносится до крайней точки и сосредоточи-

вается; по словамъ Гомера "боги однажды только и въ одинъ только день даютъ смертнымъ ту долю разума, какая кому назначена".

Я одного мивнія съ поэтомъ Вордсвортомъ, что "одно только есть въ жизни счастье и ивть иного—счастье въ разумв и добродвтели". Одного мивнія съ Плиніемъ, что "чвмъ больше углубляемся мыслью въ эти истины, твмъ болве долготы придаемъ своей жизни". Я одного мивнія съ Главкономъ, когда онъ говоритъ: "О Сократъ! мвра жизни для мудраго—говорить и слушать рвчи подобныя тому, что мы отъ тебя слышимъ".

Тотъ одинъ можетъ обогатить меня, кто дастъ мнъ мудрость дня, кто мнъ освътить путь мой отъ восхода до восхода солнечнаго. — Разумъніе дня — служить мърою человъка. Поэтъ, съ одною своей поэзіей, математикъ, съ одними своими проблемами, не вполнъ удовлетворяетъ насъ; но когда человъкъ постигаетъ душой заодно и основныя начала мірозданія и праздничное величіе вселенной, -- тогда и его поэзія върна и числа его отзываются вамъ музыкой. Не тоть для меня ученый изъ ученыхъ, кто можеть раскопать передо мной погребенныя въ землъ династіи Сезострисовъ и Птоломеевъ, опредълить мнъ годы олимпіадъ и консульствъ, но тоть, кто можеть раскрыть мнв теорію нынвшняго понедъльника, нынъшней середы. Есть ли въ немъ то знаніе любви (piety), которое одно умфеть разгадать пошлость ежедневной жизни, можеть ли онъ снять покровы съ тъхъ узъ, которыми пошлые люди, пошлые предметы соединяются съ первымъ началомъ бытія? Пролетьло пятнадцать минутъ: въ людскомъ мнѣніи, это доля времени, а не вѣчность; мелкая, подневольная доля, --- доля надежды или доля памяти, это дорога из счастью или от счастья, но не само счастье. Можетъ ли онъ показать мив эту четверть часа въ связи ея со счастьемъ и съ въчностью? Вотъ истинный учитель, вотъ кто можетъ провесть насъ изъ рабскаго и нищенскаго быта — въ богатство и въ увъренность. Съ нимъ, на томъ мъстъ, гдъ онъ, — честь и достоинство. Наша Америка, нищенствующая Америка, любопытствующая, всюду заглядывающая, повсюду странствующая, всему подражающая, изучающая Грецію и Римъ и Германію и Англію, — Америка сниметъ запыленныя свои сандаліи, сброситъ полинявшую дорожную шляпу, и останется дома, и сядетъ въ миръ и въ сіяніи радости. Посмотритъ вокругъ себя: во всемъ міръ нътъ такихъ видовъ природы, въ исторіи въковъ не было такого часа, въ будущемъ не найдется другой минуты благопріятнъе! Часъ поэтамъ пъть, часъ искуствамъ раскрывать все свое богатство!

Еще одно замѣчаніе. Жизнь только тогда хороша, когда она очаровательна и музыкальна, когда въ ней полный ладъ, полное созвучіе, и когда мы не анатомируемъ ее. Держи въ чести дни свои, превратись самъ въ день свой, не допрашивай его какъ профессоръ ученика. Міръ нашъ—загадочный міръ; все что говорится, все что познается и дѣлается—все загадка, все надобно принимать не въ разумѣ буквы, а въ разумѣ духа. Чтобы уразумѣть все въ правду, мы должны быть на верху своего званія. Когда птица поетъ пѣснь свою, слушай, но если хочешь слышать пѣснь, берегись разлагать ее на имена и глаголы. Постараемся воздержать себя, отдать себя, покориться. Когда утро наступаеть, дадимъ мѣсто утру.

Все во вселенной идетъ волной и изгибомъ. Прямыхъ линій нѣтъ. Помню какъ теперь, что разсказывалъ иностранный ученый, заѣхавшій на недѣлю къ намъ въ домъ—на радость моей юности. "Любимая забава у дикихъ островитянъ—сказывалъ онъ—играть съ волною на береговомъ

прибоъ. Они ложатся на волну, которая подхватываетъ ихъ и выносить, потомъ плывуть опять, снова отдаются волнъ, и съ наслажденьемъ по цёлымъ часамъ занимаются этой игрой. Вся человъческая жизнь состоить изъ такихъ-же переходовъ. Надобно умъть выйти изъ себя, отдаться: вто не умъетъ этого, для того не можетъ быть и величія. А у васъ здёсь и астрономія какъ будто для того, чтобы присматривать за человъкомъ. Не смъещь выйти изъ дому, и посмотръть на мъсяцъ и на звъзды: все кажется, что и они считаютъ шаги мои и допытываются, сколько строчекъ и страницъ я написалъ и прочелъ, съ техъ поръ какъ съ ними виделся... Не такъ живали мы въ своемъ краю: всв наши дни были не похожи другъ на друга, и всъ смыкались во едино -- единою любовью въ тому, что занимало и наполняло насъ. Чувствовать полнымъ свой часъ-вотъ въ чемъ счастье. Наполните, боги, часъ мой, такъ чтобы, когда прошель онь, я могь бы сказать: я прожиль чась, а не говориль бы такъ: вотъ, прошель еще часъ моей жизни".

Намъ нужны не доланые люди, мастера на всякое литературное или искуственное дѣло, тѣ, что умѣютъ написать поэму, отстоять судебный процессъ, провести ту или другую мѣру—за деньги; тѣ, что могутъ крѣпкимъ усиліемъ воли обратить свою способность куда угодно—на тотъ или другой предметъ, въ ту или въ иную сторону. Нѣтъ;—все что совершено лучшаго въ мірѣ—дѣло генія—совершилось даромъ, ничего не стоило; вышло на свѣтъ безъ тяжкихъ усилій, свободнымъ теченіемъ мысли. Шекспиръ создалъ своего Гамлета, какъ птица вьетъ гнѣздо свое. Иныя поэмы вылились безсознательно, между сномъ и пробужденіемъ. Великіе художники писали картины въ радость себѣ, и не чувствовали, какъ сила изъ нихъ выходила. Такъ не могли бы они писать въ хладнокровномъ настроеніи. И ма-

стеры лирической нашей поэзіи также писали свои пѣсни. Чудная сила цвѣла въ нихъ чуднымъ цвѣтомъ красоты,— и твореніе ихъ было, по выраженію извѣстныхъ писемъ французской женщины "прелестнымъ случаемъ прелестнѣйшей жизни" (le charmant accident de l'existence encore plus charmante). Ни одинъ поэтъ не истощается, не терпитъ убыли отъ своей пѣсни. И пѣсни не будетъ, пока не пришелъ часъ вольно и въ красотѣ спѣть ее. Если оттого поетъ пѣвецъ, что долженъ пѣть, и что нельзя миновать пѣсни— то лучше пусть ея вовсе не будетъ. Сонъ самъ собою приходитъ къ тѣмъ однимъ, кто не заботится о снѣ: такъ и говорятъ и пишутъ всего лучше тѣ, кого не нудитъ забота: какъ скажется и какъ напишется.

Въ наукъ — то же самое. Нашъ ученый часто бываетъ изъ любителей. Подвигъ его состоитъ въ какой нибудь запискъ для академіи — о странной рыбъ, о головастикахъ, о паутинныхъ ножкахъ; онъ дълаетъ наблюденія, сидитъ надъ микроскопомъ какъ другіе академики; но когда записка его окончена, прочитана, напечатана, -- онъ входитъ снова въ обычную жизнь, которая идеть у него сама по себъ, совсъмъ отдъльно отъ жизни ученой. - Не таковъ Ньютонъ: у него наука была такъ же вольна какъ дыханіе; для того чтобъ опредълить въсъ луны, онъ употребляль ту же умственную способность, которая ему служила на застежку крючковъ на платьъ; вся жизнь его была простая, мудрая, величественная. Таковъ былъ Архимедъ-всегда самъ себъ подобенъ, какъ сводъ небесный. У Линнея, у Франклината же ровная простота и цёльность; нётъ ни ходулей, ни вытягиванья; и дёла ихъ плодотворны и достопамятны всёмъ людямъ.

Освобождая время отъ всёхъ его иллюзій, стараясь отыскать сердцевину дня, мы останавливаемся на качеств'

минуты и отлагаемъ заботу о долготъ ея. На какой глубинъ стоитъ наша жизнь — вотъ что важно для насъ, а широта ея протяженія не существенна. Мы стремимся къ въчности, а время — преходящая оболочка въчности; и въ самомъ дълъ, отъ малъйшаго ускоренія мысли, отъ малъйшаго углубленія мыслительной силы, наша жизнь расширяется, углубляется, и мы чувствуемъ долготу ея.

Есть люди, которымъ нътъ нужды проходить долгую школу опытовъ. Посл'в многол'втней д'вятельности они могутъ сказать: все это мы напередъ знали; они съ перваго взгляда любять и отвращаются, умъя различать сразу сродственное и несродственное. Они не спрашиваютъ никогда объ условіяхъ, потому что сами всегда въ единомъ условіи съ собою, и живутъ въ волю; приказываютъ другимъ, не принимая ни отъ кого приказа; сознавая право свое на успъхъ, всегда въ немъ увърены, и всегда пренебрегаютъ общіе пріемы и способы для успѣха. Сами собой живутъ, сами собой держатся, сами ведутъ себя. Во всякомъ обществъ остаются — сами собою: имъ это позволяется. Они велики въ настоящемъ; они не имъютъ талантовъ и не заботятся имъть ихъ, потому что въ нихъ та сила, которая прежде таланта была и послъ таланта будетъ, и самый талантъ употребляетъ себъ орудіемъ. Сила эта — характеръ самое высокое имя, до какого достигла философія.

Не важно, како такой человъкъ дълаетъ то или иное дъло: важнъе всего, кто онъ, что такое онъ самъ. Кто онъ, что въ немъ,—это выражается въ каждомъ его словъ, въ каждомъ движеніи. Здъсь минута сливается съ характеромъ: не различишь одно отъ другого.

Преимущество характера надъ талантомъ прекрасно выражено въ греческой легендъ о состязании Феба съ Юпитеромъ. Фебъ сталъ вызывать боговъ на состязание, и спро-

силъ: кто изъ васъ обстръляетъ Аполлона стръдометателя?—
Зевсъ отозвался: я обстръляю. Марсъ принесъ жеребьи, положилъ ихъ въ шлемъ свой, и первая очередь выпала Аполлону. Онъ натянулъ лукъ свой и метнулъ стрълу далеко, на край дальняго запада. Тогда всталъ Зевесъ, однимъ движеніемъ занялъ все пространство, и сказалъ: куда стрълять? Не осталось мъста. И боги присудили награду за стръльбу тому, кто не бралъ въ руки лука.

И вотъ путь восхожденія для духа ищущаго мудрости:— отъ дѣлъ людскихъ и всякаго дѣланія рукъ человѣческихъ— до наслажденія тѣми силами, которыя управляютъ дѣломъ; отъ почтенія къ дѣламъ— до мудраго благоговѣнія передъ таинствомъ времени, въ которое духъ человѣческій поставленъ для дѣланія; отъ мѣстныхъ искуствъ и отъ экономіи, считающей по часамъ сумму производительности,— до той высшей экономіи, которая ищетъ видѣть качество дѣла, право на дѣло, вѣру и вѣрность въ дѣлѣ; ищетъ проникнуть черезъ дѣло въ глубину мысли, являющейся въ дѣлѣ, мысли во вселенскомъ ея значеніи, той мысли, которой корень не во времени, а въ вѣчности. Источникъ такихъ дѣлъ— характеръ,— высшее начало духовной цѣльности. Передъ нимъ всѣ минуты ровны; онъ даетъ человѣку величіе во всякомъ званіи; въ немъ единственное опредѣленіе свободы и силы.





## ПРОДАЕТСЯ

## ВЪ СИНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ.

Цъна 1 руб. 25 коп.

Wh

Тамъ же продаются книги того же издателя.

Историческія изслѣдованія и статьи. СПБ. 1876. Ц. 2 р.

**О подражаніи Христу.** *Оомы Кемпійскаго*. Новый переводъ съ латинскаго. Изд. 6-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1895. Ц. **1** р. **25** к.

Приключенія чешскаго дворянина Вратислава въ Константинополѣ и въ тяжкой неволѣ у турокъ съ австрійскимъ посольствомъ 1591 г. Переводъ съ чешскаго. СПБ. 1877. II. 50 к.

**Съверные цвъты.** Выборъ изъ стихотвореній *А. С. Пушкина*. СПБ. 1888. Ц. **1** р.

Праздники Господни. Изданіе 2-с. СПБ. 1894. Ц. 50 к.

Побъда, побъдившая піръ. Изд. 4-с. М. 1896. Ц. 30 к.

**Въчная память.** Воспоминанія о почившихъ. М. 1896. II. **75** к.



JUN 9 1914



