

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



C 3322, 18.5

## Harbard College Library



FROM THE BEQUEST OF

## JOHN HARVEY TREAT

OF LAWRENCE, MASS.

(Class of 1862)





Birt

# "KAMEHB BBP51"

Митрополита Стефана Яворскаго,

BPO NECTO CPEAR OTERECTBESTONIA UPOTREOUPOTECTARICKNIA COUNTENIR

ХАРАНТЕРИСТИЧЕСКІЯ ОСОБЕННОСТИ ЕГО ДОГМАТИЧЕСКИХЪ ВОЗЗРВНІЙ.

**RSCABAGBAHIE** 

Протојерея Іоанна Морева.

- miles California

С.-ПЕТЕРВУРГЪ.
Тивографія «Аргаллерійскаго Журнала», Фурштатская ул. № 21.
1904.



SEP 10 1915

**Печатать** дозволяется. 21 Февраля 1904 г.

Ректоръ С.-Петерб. Духовной Академіи, Епископъ Ямбургскій, Сергій.

## **ОПЕЧАТКИ**.

| Страница.   | Строка.             | Напечатано.     | Должно читать.    |  |
|-------------|---------------------|-----------------|-------------------|--|
| VIII        | 15 снизу            | довазательствъ  | доказательствъ.   |  |
| 8           | 2 св.               | пряклято        | проклято.         |  |
| <b>2</b> 5  | 5 сн. пр <b>им.</b> | фінэжоля И.     | «Изложеніе.       |  |
| 38          | 7 сн.               | Евристін        | Евхаристіи.       |  |
| 62          | 2 св.               | полконъ         | поклонъ.          |  |
| 70          | 12 св.              | свидътельствуюъ | свидътельствують. |  |
| 144         | 18 св.              | рода            | ради.             |  |
| 152         | 9 св.               | свобвдою        | свободою.         |  |
| 241         | 6 св.               | facimns         | facimus.          |  |
| <b>24</b> 6 | 21 св.              | прегръшевія     | прегръшенія.      |  |
| 283         | 9 св.               | окар            | цвлію.            |  |
| 297         | 9 сн.               | сище            | сице.             |  |
| 315         | 13 св.              | nihlique        | nihilq <b>ue.</b> |  |
| <b>33</b> 6 | 8 сн.               | распросраненіи  | распространеніи.  |  |

17/3

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

| введеніе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | стр. |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|--|
| Взглядъ современниковъ на митрополита Стефана Яворскаго; его загра-<br>ничное образованіе. Успъхъ «Камня въры» и почетная извъстность его среди<br>русскихъ богословскихъ произведеній XVIII въка. Обзоръ отечественныхъ<br>сочиненій и журнальныхъ статей о «Камнъ въры». Задача изслъдованія                                                                                                                                                                                                                  | I    |  |  |  |  |  |
| $\Gamma$ $\mathbf{J}$ $\mathbf{A}$ $\mathbf{B}$ $\mathbf{A}^{'}$ $\mathbf{I}$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |  |  |  |  |  |
| Русская богословская литература XVI—XVIII вв. по вопросамъ полемики между православіемъ и протестантствомъ, рішаемымъ въ «Камив віры». Сужденія отечественныхъ писателей-полемистовъ о лютеранахъ. Апологія православныхъ догматовъ: о свв. иконахъ, Крестъ, мощахъ, Евхаристіи, призываніи святыхъ, молитер за умершихъ, преданіяхъ, литургіи, постахъ и объоправданіи. Замічаніе по вопросу о наказаніи еретиковъ. Заключеніе                                                                                 | 1    |  |  |  |  |  |
| ГЛАВА Ц.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |  |  |  |  |  |
| Содержаніе «Камня въры» въ его вступительныхъ частяхъ и трактатахъ: о св. иконахъ, честномъ Крестъ, мощахъ святыхъ, святъйшей Евхаристін, призываніи святыхъ, душахъ святыхъ, «благотвореніи преставлишмся», преданіяхъ, святъйшей литургіи, св. постахъ, благихъ дълахъ и о наказаніи еретиковъ. Заключеніе                                                                                                                                                                                                    | 51   |  |  |  |  |  |
| глава ии.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |  |  |  |  |  |
| Вліяніе католической богословской литературы на «Камень вѣры». Трактаты: о благихъ дѣлахъ, преданіяхъ, «благотвореніи преставлимися» и о наказаніи еретиковъ Отношеніе содержанія трактатовъ къ трудамъ Беллярмина и Бекана. Вліяніе послѣднихъ на догматическія возгрѣнія Стефана Яворскаго въ ученіи о заслугѣ добрыхъ дѣлъ, мотивахъ нравственнаго добра, объ оправданіи, широкомъ смыслѣ преданія, о догматическомъ несовершенствѣ св. Писанія, о «долгѣ наказанія временнаго» и о смертной казни еретиковъ | 187  |  |  |  |  |  |
| I' JI A B A IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |  |  |  |  |  |
| Трактаты «Камня въры»: о душахъ святыхъ, мощахъ, литургія, Евхаристія, призыванія святыхъ и постахъ. Отношеніе содержанія трактатовъ къ богословскимъ трудамъ Беллярмина и Бекана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 248  |  |  |  |  |  |

#### ГЛАВА V.

|               |             |             |             |               | в. Отношеніе |
|---------------|-------------|-------------|-------------|---------------|--------------|
| трактатовъ къ |             |             |             |               |              |
| товъ по ихъ   |             |             |             |               |              |
| отечественных | ъ противоли | отеранскихъ | сочиненій ( | объ иконахъ : | и Крестъ     |

274

#### ГЛАВА VI.

Историческія свъдънія о печатанін книги «Камень въры». Его изданія. Полемическая литература по поводу «Камня въры»—ваграничная и русская: Апологія лютеранской церкви Франциска Буддея, отвъть на нее латинскаго монаха Риберы, Genius Stephani Javorscii, Stephani Javorscii, metropolitae Resanensis et Muromiensis Discursum de poena haereticorum... Бюльфингера и «Разсужденіе о книгъ «Камень въры»......

287

#### ГЛАВА VII.

Соотношеніе нъкоторыхъ трактатовъ «Камня въры» съ соотвътствующими трактатами Өеофана Прокоповича Трактаты объ оправданіи въ «Камнъ въры» и у Өеофана Прокоповича Ученіе о св. преданіи въ «Камнъ въры и въ отечественномъ богословіи направленія Өеофана Прокоповича. Догматъ «Камня въры» о св. мощахъ и Apologia reliquiarum patrum nostrorum Kiowiensium Ө офана Прокоповича.

351

### ВВЕДЕНІЕ.

Взглядъ современниковъ на митрополита Стефана Яворскаго; его заграничное образованіе. Успъхъ «Камия въры» и почетная извъстность его среди русскихъ богословскихъ произведеній XVIII въка. Обзоръ отечественныхъ сочиненій и журнальныхъ статей о «Камиъ въры». Задача изслёдованія.

Митрополиту Стефану Яворскому принадлежить весьма почетное мъсто въ сонмъ ісрарховъ отечественной церкви. И время, и общественное положеніе и личныя высокія качества ума и характера возвели его на степень выдающейся и замёчательной личности начала XVIII вёка. По времени своей жизни и дъятельности митрополить Стефанъ Яворскій стоить на рубеж двухъ періодовъ нашей исторіи древняго и новаго: онъ жилъ въ ту знаменательную пору, когда оканчивала свое существованіе древняя Русь и начинала создаваться новая; когда подъ 🗸 дъйствіемъ преобразованій Петра I разрушался старинный складъ общественно-государственной жизни русскаго народа и совершался переходъ къ новымъ ея формамъ, переносимымъ съ западныхъ странъ Европы. А въ виду того, что реформаторская дъятельность Императора Петра Великаго относилась не только къ общественно-политическому народному быту, но и касалась православной русской церкви, ея управленія и духовно-просв'єтительнаго вліянія на русскую жизнь, положеніе представителя этой церкви, каковымъ быль митрополить Стефанъ Яворскій, было насколько важное и высокое, настолько же и трудное и отвътственное предъ потомствомъ. Онъ призывался къ участю въ преобразовательныхъ работахъ царя, долженъ былъ сочувствовать его нововведеніямъ въ области религіозно-церковной жизни, но въ то же время и стоять на стражи интересовъ православной церкви, быть защитникомъ ея правъ, охранителемъ чистоты и цълости ея ученія, въ виду усилившагося иноземнаго вліянія на умственно-религіозное сознаніе русскихъ людей. И митрополить Стефанъ Яворскій съ честію занималь высокій пость місто — блюстителя патріаршаго всероссійскаго престола, ревностно оберегалъ благо русской церкви, вооружался противъ враговъ ея встми силами своего ума и науки. Современники съ полнымъ уваженіемъ относились къ Стефану; высоко ценили его богословскія познанія, его твердость въ защить православія отъ враждебныхъ движеній иновърія и его пастырскую мудрость въ управленіи д'влами русской церкви. «Столпъ церкви восточныя, истины ревнитель... пастыремъдобрымъ образъ, честь и богословомъ» — именуется онъ вънадписи подъпортретомъ, приложеннымъ къ «Камню въры» (М. 1729). А. Максимовичь, архіепископь черниговскій, такъ отзывался о митрополить Стефань: «на тверди россійской пребывая въглавь, онъ сіялъкакъ утренняя зв'єзда посреди облаковъ; русская церковь напаялась и орошалась росой благодатною; многопотными трудами, ученіями благоразумными, изливавшимися отъ устъ его; корабль церкви россійской, врученный богомудрому управленію Стефана, не устрашался подъ его управленіемъ тысячи Сциллъ и Харибдъ; вст въ Россіи, единымъ сердцемъ и устами, почитали добродътели, честь и достоинство мъстоблюстителя»  $^{1}$ ).

По воспитанію и складу своихъ убъжденій митрополить Стефанъ принадлежаль къ той группъ малороссійскихъ ученыхъ, которые въ свое время много сдълали для русскаго просвъщенія вообще и духовнаго въ частности. Свое образование онъ началъ въ Кіевъ подъ руководствомъ Варлаама Ясинскаго (впоследствии митрополита кіевскаго) и, по примъру многихъ отечественныхъ і рарховъ того времени, окончиль за границею, въ римско-католическихъ језунтскихъ училищахъ въ Польшъ. Образование въ этихъ послъднихъ отличалось недоступною для отечественныхъ школъ того времени полнотою и обширностію курса; по словамъ біографіи Стефана, въ «нарочитыхъ» польскихъ училищахъ онъ «прошелъ вся ученія, грамматіческая, стіхотворская, риторская, філосовская, и богословская» 2). Не удпвительно поэтому, что воспитаніе за границею имьло благотворное вліяніе на развитіе Стефана, отъ природы обладавшаго необыкновенными способностями и любовію къ наукамъ 3). Посл'є обученія въ польскихъ школахъ онъ возвратился въ Кіевъ «мужемъ совершеннымъ во ученіи и добродѣтелехъ (при этомъ привезъ съ собою дипломъ, въ которомъ онъ именовался: artium liberalium et philosophiae magister, consummatus theologus <sup>5</sup>). Префекть (впослѣдствін ректоръ) московской духовной ака-

<sup>1) «</sup>Московскіе вольнодумцы начала XVIII выка и Стефанъ Яворскій». Н. Тяхонравова. «Русск. Выстн.» 1871 г., м. Іюнь, стр. 419. 1) «Камень віры», л. 2, М. 1728.

<sup>3)</sup> Аскоченскій В., «Кіевъ съ древнъйшимъ его училищемъ Академіею», ч. 1, стр. 228. К. 1856.

 <sup>4) «</sup>Камень въры», л. 2.
 5) «Обзоръ русск. дух литер.», пр. Филарета, стр. 269. Спб. 1881.

деміи Кирилль Флоринскій называеть ero: theologorum Phoenix; solidae eruditionis vertex 1).

Правда, образование русскихъ юношей въ заграничныхъ римскокатолическихъ училищахъ имъло ту неблагопріятную сторону, что соединено было съ опасностію для ихъ православной віры, такъ какъ науки въ рукахъ іезуитовъ служили средствомъ для привлеченія учащихся въ католицизмъ. Поэтому русскихъ людей принимали въ іезуитскія школы не иначе, какъ послів отреченія ихъ отъ православія и послъ исповъданія ими главнъйшихъ католическихъ догматовъ; и русскіе юноши изъ желанія науки и просв'єщенія отказывались отъ своей православной веры и принимали католическую. Хотя делалось это по большей части только на время обученія въ католическихъ школахъ и притомъ дълалось только наружно, безъ искренняго расположенія и пристрастія къ католицизму, «не сердцемъ, но едиными усты», какъ говорилъ о себѣ Палладій Роговскій 2), но и это временное и наружное въроотступничество въ связи съ духомъ іезуитскаго преподаванія богословскихъ наукъ, враждебнаго православной церкви, было причиною недовърія и подозрительности, съ которыми относились въ московской Руси къ ученымъ, получившимъ образование въ заграничныхъ школахъ Ихъ принимали въ общеніе съ православною церковію съ большими предосторожностями, опасаясь вреда для православія отъ ихъ іезуитскаго образованія <sup>8</sup>). И эта подозрительность относительно выходцевъ изъ западныхъ школъ не всегда была напрасна, такъ какъ нъкоторые изъ нихъ, дъйствительно, заражались идеями католичества и не стъснялись открыто проповъдывать ихъ въ русскомъ народъ 4). Но предубъждение противъ заграничныхъ ученыхъ, повидимому, не существовало въ юго-западной Руси; по крайней мъръ мы видимъ, что Варлаамъ Ясинскій, замівчая богатыя умственныя способности своего воспитанника Стефана Яворскаго, находилъ полезнымъ отправить его учиться въ польскія школы; онъ же благосклонно приняль молодого Стефана по возвращении его въ Кіевъ; въ Кіевской коллегіи ему сдыланъ былъ экзаменъ въ знаніи наукъ  $^{5}$ ); но не извъстно, чтобы подробно и тщательно испытывались его богословскія познанія съ целію убежденія въ твердости его православных взглядовь и преданности православной церкви. Впрочемъ, защитникъ Стефана противъ нападеній на него лютеранскаго пасквиля даеть понять, что онъ по возвращении изъ

<sup>1) «</sup>Истор. москов. слав.-греко-латинской Академіи», С. Смирнова, стр. 155, примеч. 170 М. 1855

<sup>2) «</sup>Русскіе выходцы язъ заграничныхъ школъ въ XVII стольтін. Палладій Ро-

<sup>\*) «</sup>Гусскіе выходцы наъ заграничных» школь въ Аул стольти. Паллади Роговскій». М. Никольскаго, «Прав. Обозр. «1863, м. Февр. стр. 163.

\*) «Григорій Скибинскій» (Очерки наъ исторіи духовнаго просвъщенія въ концъ XVII в.) М. Никольскаго, «Прав. Обозр.» 1862, м. Ноябрь, стр. 169—178; ср. «Прав. Обозр.» 1863, м. Февр. стр. 166—167, 171.

\*) «Правосл. Обозр.» 1863, м. Мартъ, стр. 246—280.

Кіевъ съ его древивищимъ училищемъ Академію», В. Аскоченскаго, стр. 245.

іезуитскихъ школь, по примѣру другихъ, обучавшихся за границею русскихъ людей, принесъ искреннее раскаяніе въ своемъ временномъ и какъ бы невольномъ сочувствіи католичеству и быль принятъ въ общеніе съ православною церковію: «когда к церквѣ матери своей паки возвратился, церковь о чадѣхъ своихъ состраждущая і отцу небесному сообразная, примѣромъ блуднаго сына Стефана принела, и властію ключей Христовыхъ простила и разрѣшила ...» 1).

Образованіе, полученное Стефаномъ Яворскимъ въ заграничныхъ училищахъ, приготовило его и дало ему вст необходимыя духовныя средства къ прохожденію того высокаго и почетнаго служенія, которое принадлежить ему въ отечественной церкви. Оно же безъ сомнънія опредълило и особенности умственнаго развитія Стефана, воспитало вь немъ любовь къ логическимъ и діалектическимъ формамь мышленія, а также повліяло и на весь складъ его уб'яжденій, строго консервативныхъ, проникнутыхъ довъріемъ къ авторитету, къ традиціи, и трудно мирившихся съ началами свободы и личности. Въ језуитскомъ воспитаніи Стефана должно искать отчасти и того антагонизма, который онъ питалъ по отношенію къ врагамъ католической церквипротестантамъ. Поэтому, когда протестантскія идеи въ царствованіе Петра I нашли себъ доступь въ русское государство, въ лицъ мъстоблюстителя патріаршаго престола он' встр' втили сильнаго и опаснаго противника, самымъ своимъ образованіемъ подготовленнаго къ борьбъ съ простестантствомъ.

Памятникомъ этой борьбы, навсегда сохранившимъ имя митрополита Стефана Яворскаго въ числъ самыхъ ревностныхъ и горячихъ защитниковъ православной церкви, служитъ его сочиненіе: «Камень въры Православнымъ церкве Святыя сыномъ. На утвержденіе и духовное созиданіе. Претыкающымся же о камень претыканія и соблазна, На возстаніе и исправленіе» (М. 1728).

Явившееся въ печати послѣ смерти Петра I, въ періодъ реакціи иноземному вліянію на русскую жизнь, сочиненіе митрополита Стефана встрѣчено было съ полнымъ сочувствіемъ и любовію всѣми, кому дороги были честь и достоинство православной русской церкви; опо весьма быстро распространилось среди читающаго нашего общества первой половины XVIII вѣка. «Высочайшія власти повелѣніемъ напечатанну (книгу «Камень вѣры»), говорить Феофилактъ Лопатинскій, «не въ многихъ днѣхъ раскупиша, и которые не возмогли обрѣсти ея, молиша, да паки напечатана будетъ. Вторицею тояжде Высочайшія власти маніемъ напечатася, и виждь, много ли книгъ остается? Во еже

<sup>1) «</sup>Возраженіе на пашквиль лютеранскій, нареченный молотокъ на книгу камень въры, который молотокъ показался быть восковый, яко воскъ отъ лица огня, сиръчь отъ слова Божія, и самыя истины изчезнувшій». Рукоп. Императорси Спб. lly6. 6—ки, F. 1. № 191, л. 3 обор.

бы всѣхъ удовольствовати, потребно есть еще многажды ту книгу печатати; и друкари не могуть только книгъ сихъ изобразити, колико ихъ требуетъ ищущихъ желаніе» 1). И дѣйствительно, московская типографія 29 января 1729 года, т. е. чрезъ три мѣсяца по выходѣ въ свѣтъ «Камня вѣры» (16 октября 1728) спрашивала Св. Синодъ: «печатать ли книгу «Камень вѣры» вторымъ изданіемъ, понеже многіе требуютъ вторичнаго оной печатанія» 2).

И должно сказать, что этоть успёхъ «Камня вёры» быль вполнё заслуженный и оправдывался его внутренними достоинствами. Не говоря о многочисленныхъ положительныхъ доказательствахъ православной истины изъ св. Писанія и св. преданія, «Камень въры» указаль немало и научныхъ ея основаній, заимствуемыхъ изъ области философій, психологіи и другихъ наукъ, и такимъ образомъ удовлетворяль не только простому, но въ извъстной мъръ и научному сознанію своихъ современниковъ. Въ этомъ отношени опъ справедливо можетъ быть названъ «первымъ честнымъ состязаніемъ нашего богословія съ богословіемъ протестантскимъ» 3). А по богатству полемическаго матеріала, по силь и основательности отвытовь на протестантскія мивнія, а также по оживленности и горячности богословскаго спора съ противниками православія «Камень в'вры» занимаеть выдающееся положеніе среди отечественныхъ противосектантскихъ сочиненій. Во миогихъ пунктахъ полемики съ протестантами православное ученіе въ «Камнв ввры» раскрывается съ такою полнотою, ясностію и доказательностію, какихъ оно не имбеть и въ поздибищихъ сочиненіяхъ, посвященныхъ догматическимъ вопросамъ разности между православіемъ и протестантствомъ <sup>4</sup>). Поэтому произведение Яворскаго не утратило значенія и въ настоящее время и можеть служить весьма пригоднымъ орудіемъ въ борьб'є съ разнаго рода современными раціоналистическими сектами <sup>5</sup>).

Въ виду сказаннаго не удивительно, что «Камень въры» въ свое время пользовался громкою извъстностію и заслуженною любовію.

\*) «Пятидесятилътній юбилей Кієвской духовной Академіи 28 Октября 1869», стр. 180.

<sup>6</sup>) И на самомъ дълъ «Камень въры» въ переложени на русскій языкъ въ видъ отдъльныхъ тракталовъ неодпократно былъ издаваемъ для указанной цъли въ городахъ Костромъ и Москвъ въ періодъ времени отъ 1884—1892 гг. Объ этихъ изданіяхъ см. на стр. 299 – 301.

<sup>1)</sup> Ю. Самаринъ, «Стефанъ Яворскій п Өеофанъ Прокоповичъ», стр. 52—53, М. 1880.
3) «Описаніе документовъ и дълъ, хранящихся въ архивъ Свят. Правит. Синода», т. III, столб. 33, Спб. 1878.

<sup>4)</sup> Сравн., напр., ученіе объ оправданіи человъка предъ Богомъ въ «Камнъ въры», стр: 1031—1082 и въ «Обличительномъ Богословіи» арх Иннокентія, т. III, стр 355—372, Казань, 1863, о добрыхъ дълахъ въ «Камнъ въры», стр. 923—1031 и въ «Обличит. Богословіи» т. III, стр. 372—443; о молитвъ за умершихъ въ «Камнъ въры», стр. 620—688 и въ «Обличительномъ Богословіи», т. III, стр. 445—473; о призываніи святыхъ въ «Камнъ въры», стр. 474—574 и въ «Обличительномъ Богословіи», т. III, стр. 524—583.

В) И на самомъ дълъ «Камень въры» въ переложеніи на русскій языкъ въ видъ

Оеооплакть Лопатинскій говорить въ своемъ «Апокрисись», что «Камень въры» «вси отъ мала до велика зъло любять, днемъ и нощію читають» и что «многіе господіє прежде печатнаго тисненія преписанную (книгу «Камень въры») имъяху и съ великою пользою и сладостію и похвалами автора чтяху» 1). Онъ же отзывается о «Камив ввры»: «и сужду книгу сію быти не токмо полезную правов'єрнымъ на утвержденіе въ догматьхъ православныя христіанскія церкве, на возраженіе же богохульных в еретіческих в языкоболій, но и весьма потребную» 2). Современникъ Стефана Яворскаго Посошковъ говорить о его «Камий в<sup>‡</sup>ры»: «и ради утвержденія въ вѣрѣ, и ради охраненія отъ люторскія и кальвинскія и отъ прочихъ иконоборцевъ напечатать книгь колико надлежить Камень в ры, иже блаженной намяти Преосвященный Рязанскій митрополить Стефанъ Яворскій сочиниль, и книгь по пяти шти въ школу отослать; и чтобъ тоть многоцвиный камень желающіе пресвитерства затвердили его на память, чтобы о всякомъ отвътъ помнить наусть сказать. Такожде и иноки, желающіе во благочестій жить, а негли случится коему во Архіереяхъ быть, и въ томъ санѣ будучи весьма паче пресвитерского той святой Камень во устёхъ имёти, чтобы тыимъ каменемъ могли изуство еретическія челюсти сокрушати» 3). Арсеній Мацвевичь, митрополить Ростовскій, сочинитель отвіта на «пашквиль лютеранскій», называеть какъ «Камень въры», такъ и всъ вообще сочиненія Стефана Яворскаго «церкви православной восточной согласующими и по благочестію поборающими»<sup>4</sup>). Составитель обширнаго сказанія о ересяхъ древи вішихъ и поздивишихъ временъ именуеть его «исполненнымъ доводовъ священнаго писанія» 5). Ученикъ московской славяно-греко-латинской академіи Миханлъ Ширяевъ написалъ въ стихахъ апологію «Камня в'єры» 6). Епископъ новгородскій Амвросій Юшкевичъ съ церковной канедры говориль, что «Камень вѣры» такъ же необходимъ для духовнаго чина, «какъ напримъръ всякому искусному мастеру инструменть, вонну оружіе, плавающему корабленику на морѣ кормило» 7). Префектъ московской духовной академін Кириллъ Флоринскій, когда въ своихъ урокахъ касался предметовъ разности между православіемъ и протестантствомъ, отсылаль своихъ слушателей къ сочинению митрополита Стефана Яворскаго <sup>8</sup>). Вообще—

<sup>2</sup>) «Камень въры» выход л. М. 1728. •) Сочиненія Ивана Посонікова, стр. 15, М. 1842.

1871, м. Августъ, стр. 146. В) Истор. москов.-слав.-греко-латинской академіи С Смирнова, стр. 155: срав. Обзоръ русск. дух. литер. пр. Филарета, стр. 309.

<sup>1)</sup> Цитов., сочин Самарина, стр. 52.

<sup>4) «</sup>Возраженіе на нашквиль лютеранскій» л. 6 обор.

<sup>\*)</sup> Рукоп. С.-Петерб. Импер. Публич. 6 — ки Г. О. 101, л. 139.

\*) «Обворъ русск дух. литературы» преосв Филарета, стр 288.

\*) Лътописи русской литературы и древности, изд Н. Тихоправовымъ. Придворным проповъди въ царствованіе Елисаветы Петровны. П Попова, т. П, стр. 12 М. 1859; ср. «Обворъ русск. дух. литер.» пр. Филарета, стр. 313 и ст. Д. Извъкова; «Изъ исторіи богословской полемической литературы XVIII въкв.». «Прав. Обозр.»

«Камень вѣры» считался цѣннымъ и замѣчательнымъ произведеніемъ: изъ него любителями духовно-богословскаго чтенія дѣлались обширныя выписки <sup>1</sup>); онъ въ числѣ рѣдкихъ и дорогихъ книгъ Кіево-Печерскою лаврою былъ поднесенъ въ подарокъ Императрицѣ Елисаветѣ Петровнѣ, когда она была въ Кіевѣ въ 1744 году <sup>2</sup>); онъ хранился въ библіотекахъ не только такихъ просвѣщенныхъ пастырей русской церкви, какъ Іовъ, митрополитъ новгородскій <sup>3</sup>), но и у лицъ, не отличавшихся любовію къ книжному чтенію: дядя А. Т. Болотова имѣлъ у себя «Камень вѣры» и хранилъ его, «какъ нѣкое сокровище и не давалъ никому въ руки» <sup>4</sup>). Знакомство съ содержаніемъ «Камня вѣры» считалось признакомъ богословской учености и мудрости: Тредьяковскій о современныхъ ему духовныхъ лицахъ горорилъ, что «они ничего не знаютъ; только какъ прочтутъ «Камень вѣры», то въ ученіе себѣ полагають, мудрыми себя ставятъ» <sup>5</sup>).

Не смотря однако на почетную извѣстность, которою пользовался «Камень вѣры» въ прошломъ столѣтін, до сихъ поръ онъ не быль предметомъ спеціальнаго изслѣдованія въ русской литературѣ со стороны его догматическаго ученія. Хотя личность митрополита Стефана Яворскаго и привлекала къ себѣ неоднократно вниманіе отечественныхъ писателей, но они въ своихъ трудахъ касались или жизни <sup>6</sup>), или административной и проповѣднической дѣятельности <sup>7</sup>) Стефана и весьма мало изучали его догматическія воззрѣнія, высказанныя въ «Камнѣ вѣры».

<sup>1)</sup> Рукоп. С.-Петер. Импер. Публич. 6—ки, О.1. № 351, лл. 353—360; І. Q. № 662, лл. 108—124, 123—131, 136.

<sup>2) «</sup>Кіевъ съ древивнимъ его училищемъ Академіею», В. Аскоченскаго, ч. ІІ, стр. 99.

<sup>\*) «</sup>Опис. документовъ и дълъ, хранящихся въ архивъ Святъйшаго Правительствующаго Синода», т. I, LXXXV.

<sup>4) «</sup>Отечественныя Записки», 1850 г., т. LXX, стр. 61. 8) «Өеофанъ Прокоповичъ и его время», И Чистовича, стр. 384. Спб. 1868

<sup>\*) «</sup>Өсофанъ Прокоповичь и его время», И Чистовича, стр. 384. Спб. 1868

6) Подробная біографія митрополита Стефана напечатана въ ст. Ф. Тервовскаго:

«М. Стефанъ Яворскій». «Тр. Кіевск. дух. акад » 1864, т. І, стр. 36—70; 237—290;

т. ІІ, стр. 137—186; въ ст. того же автора: «Очерки изъ исторія русской іерархіи въ XVIII въкъ. Стефанъ Яворскій» Сбор. «Древняя и Новая Россія», 1879, № 8, стр. 305—320. «Исторія русской церкви подъ управленіемъ Святьйшаго Синода», С. Рункевича, т. І, стр. 62—91; 166—177. Спб. 1900 Краткія біографическія свъдъвія находятся: въ «Словаръ историческомъ о бывшихъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чина», м. Евгенія, т. ІІ, стр. 251—255; въ «Словаръ достопамятныхъ людей русской земли», Бантышъ-Каменскаго, стр. 101—104. М. 1836; въ ст: «Нѣкоторыя свъдънія о жизни Преосв. Стефана Яворскаго и краткое обозрѣніе его твореній». «Воскресное чтеніе», 1850—1851. XIV, № 26, стр. 248—254; у В. Аскоченскаго въ сочин.: «Кіевъ съ древвъйшить его училищемъ Академіею», ч. І, стр 228—229, 245—249; въ «Чернигов. Епархіальн. извъстіяхъ» 1861, № 6, стр. 323—324; въ ст. свящ. Родосскаго: «Стефанъ Яворскій, митрополитъ Рязанскій и муромскій». «Странникъ», 1863, м. Ноябрь, стр 33—51; въ «Обзорѣ русск. духов. литер» пр. Филарета, стр. 268—273. «Руковод. къ истор. русск. цер » А. Доброклонскаго, вып. IV, стр. 66—67. М. 1893.

7) О митрополитъ Стефанъ Яворскомъ, какъ проповѣдникъ, см., наприм., въ ст.: «О трехъ процовѣдникъ». Стефанъ Яворскомъ, какъ проповъдникъ, см., наприм., въ ст.: «О трехъ процовѣдникъ». Стефанъ Яворскомъ, какъ проповъдникъ, см., наприм., въ ст.: «О трехъ процовъдникъ». Стефанъ Яворскомъ, какъ проповъдникъ, см., наприм., Въ ст.: «О трехъ процовъдникъ». Стефанъ Яворскомъ досованъ Прокодовичъ. Стефанъ Яворскомъ досованъ Прокодовичъ Стефанъ Яворскомъ досованъ Про

<sup>7)</sup> О митрополить Стефант Яворскомъ, какъ проповъдникъ, см., наприм., въ ст.: «О трехъ проповъдникахъ Петрова времени: Өеофант Прокоповичъ, Стефант Яворскомъ и Гавріилъ Бужинскомъ». Журн. М. Нар. Пр., ч. VII, 1833 № 7, II, стр. 1—41; «о церковно-ораторскихъ произведеніяхъ преосв. Стефана Яворскаго». «Вос-

Къ сочиненіямъ, посвященнымъ характеристикъ богословскихъ убъжденій митрополита Стефана Яворскаго, прежде всего слідуеть отнести сочиненіе Ю. О. Самарина: «Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Прокоповичъ» (М. 1880), написанное въ сороковыхъ годахъ истекшаго столътія. Первая часть этого сочиненія имбеть предметомъ своего изследованія богословскія возаржнія Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича. Послъ предварительных замъчаній о состояній русской богословской мысли въ XVI в. (стр. 11-16) въ указанной части сочиненія Самарина излагается исторія католическаго вліянія на русскую православную церковь (16-22), опредъляется характеръ и содержание римско-католической системы (22-34) и такимъ образомъ полагается основаніе для сравненія богословских возгреній «Камня веры» съ возрвніями католическими. Послв этого авторь переходить къ Стефану Яворскому, «главному представителю католического раціонализма въ нашей церкви» (34) и представляеть содержание трактатовъ «Камня въры» о преданіи (35-40) и о благихъ дълахъ (40-49); излагаетъ главныя положенія трактатовъ о призываніи святыхъ и о молитвѣ за умершихъ (49—51). Въ этихъ трактатахъ «Камия въры» Самаринъ открываеть вліяніе католической богословской системы въ формъ разсудочнаго начала, раціонализма. Въ частности — следствіемъ привнесенія раціоналистическаго начала въ ученіе о преданіи въ «Камив ввры» является логическій кругь доказательства: св. Писаніе и св. преданіе доказываются изъ факта церкви, которая въ свою очередь доказывается изъ св. Писанія и св. преданія (39—40). Въ ученіи «Камня вѣры» объ оправданіи и о благихъ дёлахъ авторъ видитъ также «смёсь началъ православныхъ съ католическими; вторыя вошли въ формъ дозазательствъ, вследствіе желанія логически оправдать священный догмать нашей церкви о необходимости дель» (49). Делая общій выводь о католическомъ вліяніи на «Камень вфры», Самаринъ замфчаеть: «католическій элементь вошель въ книгу Стефана Яворскаго въ форм'в доказательствъ. Стараясь оправдать логически догматы нашей деркви, онъ заимствоваль у католиковъ систему, какъ готовую форму и вставилъ въ нее православные догматы» (51). Что касается полемической части «Камня въры», то, хотя авторъ и считаетъ ее вполив сильною и дъйствительною противъ лютеранства въ томъ видѣ, въ какомъ оно явилось въ Россіи въ эпоху Стефана Яворскаго, «но и она написана, по его мижнію, съ точки эржнія церкви западной и не свободна отъ общаго недостатка, который состоить въ томъ, что Стефанъ Яворскій «не отрицаеть протестантскаго раціонализма, а противополагаеть ему раціонализмъ католическій» (52).

кресное чтеніе», 1850—1851, XIV, стр. 257—265; «Проповъдническая и противопротестантская литература на Руси въ первой половинъ XVIII стол.», Д. Извъкова. «Правосл. Обозр.» 1871, Янв., стр. 80—90; «Русская духовная литература первой половины XVIII въка и ея отношеніе къ современности», ІІ. Савлучинскаго. «Тр. Кіевск. дух. Акад » 1878, м. Апр. стр. 128—190; Май, 280—326. Моровова. «Өеофанъ Прокоповичъ, какъ писатель», стр. 75—94. Ю. Самарина цит. соч., стран. 356—391.

Такимъ образомъ, въ сочиненіи Самарина мы находимъ весьма важныя объясненія относительно внішней или формальной стороны «Камня върм»: въ отношения къ этой постъдней Стефанъ Яворскій находился подъ вліяніемъ римско-католической богословской системы и католическихъ богослововъ. Заключеніе православнаго ученія въ форму системы и разсудочныхъ доказательствъ Самаринъ считаеть «важнымъ норокомъ» «Камня въры», такъ какъ, по мненію автора, «православная церковь не имбеть системы и не должна имбть ея» (163). Но католическое вліяніе на Стефана Яворскаго въ указанномъ смыслѣ едвали справедливо ставить въ вину автору «Камия въры», такъ какъ оно будеть служить болье къ пользь, чемь къ вреду для православнаго ученія и православной церкви. Привнесеніе разсудочнаго начала въ область православнаго ученія (хотя бы и взъ католическаго источника), при сохраненіи целости и чистоты самаго ученія, нельзя не считать однимъ изъ важныхъ вспомогательныхъ средствъ, какъ для уразумбил православнаго ученія, такъ и для противопоставленія его вероисповеданіямъ католическому и протестантскому.

Нъкоторыя замьчанія относительно формальной стороны «Камня въры» можно также находить въ сочинении И. Соколова: «Отношение протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII вв. » (Москва, 1880.). По мивнію упомянутаго автора, «Камень ввры» есть «плодъ рвдкой въ то время эрудиціи и утонченной школьной аргументаціи и вм'єсть съ темъ образецъ схоластической мудрости XVII въка; это-протестъ православной науки противъ протестантской агитаціи» (144). Поэтому «Камень вёры» пропитанъ насквозь діалектикою, или, какъ тогда выражались, діалектическимъ чиномъ, широковъщателенъ и обиленъ ораторскими движеніями, искусною аффектаціею, исполнень пламеннаю религіознаго воодушевленія, но, къ сожальнію, не чуждь тона суроваго и ръзкаго» (146). Въ отношении къ полемической части большинство трактатовъ «Камия вёры» не отличается оригинальностію содержанія, сравнительно съ древиващими отечественными полемическими сочиненіями противъ протестантовъ: особенность «Камня вѣры» состоить въ «научной постановкъ предмета, стоящей въ уровень съ тогданиями требованіями науки» (145). Подобно Самарину, Соколовъ считаетъ полемическую часть «Камня вёры» вполнё сильною и достигающею своей цъли (148). Но о положительной части «Камия върм», о раскрытіи православнаго ученія, въ указанномъ сочиненіи ночти ничего пе говорится. Эту часть «Камня въры» авторъ считаеть слабъе отрицательной или нолемической, но не по самому ея содержанию, а относительно трудности и ограниченности въ примъненіи разсудочнаго начала къ положительному православному учению (147).

Нъсколько подробнъе, чъмъ въ указанныхъ сочиненіяхъ, говорится о положительной части «Камня въры» въ сочинения А. Архантельскаго:

«Духовное образованіе и духовная литература въ Россіи при Петръ Великомъ» (Казань, 1883). По мнѣнію автора, это сочиненіе Стефана не представляеть собою самостоятельнаго труда, такъ какъ въ содержанін его весьма многое заимствовано изъ сочиненія католическаго богослова Беллярмина. Желая показать зависимость «Камня вёры» оть последняго источника, авторъ сравниваеть трактать его объ иконахъ и ученіе Беллярмина о томъ же предметь въ отношеніи къ плану раскрытія въ нихъ положительнаго содержанія и находить, что планъ Беллярмина измѣненъ только въ подробностяхъ у Стефана Яворскаго (98—99). Кром'в общности плана, зависимость «Камня веры» оть Беллярмина авторъ видитъ въ библейскихъ и отчасти церковно-историческихъ цитатахъ (99-100). На основаніи представленнаго сравпенія «Камня въры» съ Disputationes Беллярмина, авторъ дълаеть следующій общій выводь о «Камне веры»: «не смотря на такую сильную зависимость «Камия въры» отъ сочиненія Беллярмина, онъ вполиъ можеть быть названь камнемь православной въры: католическія идеи, которымъ, кажется, легко было проникнуть въ произведение м. Стефана, не проникли въ него» (101). Выводъ, очевидно, не строгій и не опирающійся на доказательствахъ, такъ какъ изъ сравненія одного трактата «Камня въры» съ сочиненіемъ Беллярмина въ указанномъ отношеній совершенно не основательно д'блать заключеніе о догматическомъ значеніи всего «Камня вѣры»... Какъ на недостатки послѣдняго, кром' его несамостоятельности, упомянутый авторъ указываеть на раздражительность и рёзкость полемики, схоластическія препирательства, въ которыя довольно охотно вступаетъ Стефанъ съ своими противниками въ своихъ искусственныхъ діалогахъ и схоластическую замашку въ прінсканін ветхозав'ятныхъ прообразовъ, различнаго рода сравненій и нодобій (107).

Изъ журнальныхъ статей, касающихся предмета нашей диссертаціи, или содержащихъ въ себѣ характеристику личности м. Стефана Яворскаго со стороны его богословскихъ воззрѣній, упомянемъ о статьяхъ Ф. Терновскаго: 1) «Очерки изъ исторіи русской іерархіц въ XVIII вѣкѣ. Стефанъ Яворскій». Сборникъ «Древняя и Новая Россія» (1879, т. II); 2) «Митрополитъ Стефанъ Яворскій», біографическій очеркъ («Труды Кіевской духовной Академіи», 1864, т. I), и 3) «Рожнецъ духовный» и Камень вѣры. Два полемическія сочиненія противъ московскихъ еретиковъ въ царствованіе Петра І-го. («Православное Обозрѣніе» 1863, м. Декабрь). Въ первой изъ указанныхъ статей Терновскій такъ отзывается о «Камнѣ вѣры». «Камень вѣры—трудъ безспорно большой и солидный, хотя и весьма мало самостоятельный. Католическіе богословы, въ особенности Беллярминъ, своею полемикою противъ лютеранъ доставили много матеріала м. Стефану, и, зная духъ Стефана творческій только относительно формы, мы можемъ ска-

зать, что ему принадлежить только систематическое построение Камня въры, жаръ и еффектность изложенія и нъсколько современныхъ намековъ» (т. II, № 8, стр. 316). Во второй стать в Терновскій ділаеть нъсколько характеристическихъ замъчаній о личности м. Стефана Яворскаго. Такъ, онъ причисляетъ Стефана къ той группъ малорусскихъ архіереевь, которые были «жестокими противниками протестантства и по вопросамъ о церковномъ устройствъ, о правахъ іерархіи, объ отношенім церкви къ государству держались римско-католическихъ идей и которые относились сочувственно къ полученному ими схоластическому образованію» (т. І, стр. 40). Это сочувствіе между прочимъ сказалось и въ манеръ преподаванія Стефаномъ богословія въ Кіевской духовной Академіи (60—61) 1). Вообще митрополить Стефанъ, по митнію -автора, «принадлежаль къ группъ ученыхъ консерваторовъ петропскаго времени, былъ пропитанъ схоластическою наукою, выросшею на , ночь католицизма, слишкомъ высоко уважалъ начало авторитета и слишкомъ мало начало свободы» (186). Въ последней изъ указанныхъ -статей между прочимъ дается подробная характеристика схоластическихъ пріемовъ раскрытія содержанія въ «Камнѣ вѣры» и отношенія его къ протестантизму (270-285).

О сочувствіи м. Стефана схоластической наукв упоминають и другіе отечественные писатели. Такъ, Д. Извъковъ въ своей статьъ: «Изъ исторіи богословской полемической литературы XVIII въка» («Правосл. Обозр.» 1871, м. Августъ) говоритъ: «получивши образованіе въ заграничныхъ іезуитскихъ штолахъ, Стефанъ Яворскій, подобно многимъ московскимъ ученымъ, nolens-volens, пропитался духомъ схоластической науки, симпатизироватъ католическимъ формамъ церковной жизни и даже усвоилъ понятія, хотя не стоящія въ ръзкой противоположности, но и невполнѣ согласныя съ православнымъ ученіемъ. При этомъ невольномъ увлеченіи школой онъ, однако, сохранитъ въ душѣ глубокую преданность и любовь къ православной церкви, сильно и честно желать принести ей посильную пользу и при удобномъ слу-

<sup>1)</sup> Въ лютеранскомъ пасквиль на книгу «Камень въры» между прочимъ говорятся, что последующіе за Стефаномъ Яворскимъ ректоры Кіевской духовной Академіи исправляли его богословіе и философію («Разсужденіе о книгь «Камень въры». Рукоп. С.-Петеро императ. Публич В – ки, F. XVII, № 11, л. 39), каковое замѣчаніе пасквиля осталось прямо не опровергнутымъ и не исправленнымъ со стороны впологета Стефана Яворскаго. Въ бытность ректоромъ Кіевской духовной Академіи Яворскій сообщилъ образованію въ ней характеръ латинскій, вмѣсто греческаго направленія, введеннаго братьями Лихудами. За такую реформу академіи быль недоволень Стефаномъ Іерусалимскій патріархъ Досифей, который съ упрекомъ писалъ ему, «въ конецъ еллинское училище стерлъ еси и токмо о латинскихъ школахъ стараепися, поставивъ учителей быть можетъ сколько-нибудь благочестивыхъ и честныхъ, но по отношенію къ догматамъ строптивыхъ, такъ какъ отъ тебя они научились многому неправославію ...» Вообще – патріархъ Досифей считалъ Стефана, какъ и всъхъ западно-русскихъ ученыхъ, учившихся за границей. не твердыми въ православіи и склонными къ латинскимъ мнаніямъ «Труды Кіев. Дух. Акад 1864, т І: стр. 249—250; ср. С. Соловьева, «Исторія Россіи съ древнайшихъ временъ», т. XV, стр. 114—115. М. 1873.

чав отклоняль ее отъ католичества и папизма» (303). Но въ борьбв съ протестантизмомъ м. Стефанъ, не имъя для себя опоры въ русской наукъ, невольно, самою силою вещей принужденъ быль обратиться къ католическимъ богословамъ, которые представляли въ своихъ сочиненіяхъ богатый арсеналь испытанныхъ средствъ для борьбы съ протестантизмомъ. Пользуясь католическими богословами при опроверженіи нротестантских возгреній, онъ не избежаль режаго и суроваго тона ихъ полемики. Но эта слабая черта Стефановой полемики, по митьню автора, значительно оправдывается въ глазахъ потомковъ необыкновенно ревностнымъ отношеніемъ Стефана къ своему настырскому долгу (304). Н. Покровскій («Борьба съ протестантскими идеями въ Нетровское время, и князь Миханлъ Кропоткинъ. «Русскій Візстникъ» 1872, м. Сентябрь), дълая краткую характеристику полемической части «Камня вёры», также указываеть, какъ на выдающуюся особенность —его «схоластическій костюмь». «Схоластическое образованіе Яворскаго», говорить упомянутый авторь, «какъ выходца юго-западныхъ школь, сказалось въ книгъ съ избыткомъ... Схоластика сказалась во встхъ полемическихъ пріемахъ автора: любиний обороть его-поставить противника въ оборонительное положение, задать возражение на возражение и потомъ сообразоваться съ отвётомъ; любимая форма опроверженій — правильный силлогизмъ (219).

Изъ представленнаго нами обзора отечественной литературы о «Камнъ въры» можно видъть, что она предметомъ своего изслъдованія имъетъ почти исключительно внъшнюю формальную, или полемическую сторону произведенія м. Стефана Яворскаго. Что же касастся первой или положительной части «Камня въры», то въ указанныхъ отечественныхъ сочиненіяхъ она остается мало изслъдованною и освъщенною. Эта-то часть «Камня въры», въ которой излагается ученіе о многихъ пунктахъ православной догматики, и составляетъ предметъ пашего изслъдованія. Понять положительную сторону богословскихъ воззрѣній «Камня вѣры» во всѣхъ, а не въ нѣкоторыхъ только трактатахъ, отмѣтить ихъ характеристическія черты и особенности, объяснить ихъ происхожденіе и смыслъ—составляеть задачу нашего труда.

#### ГЛАВА І.

Русская богословская литература XVI— XVIII вв. по вопросамъ полешики между православіемъ и протестантствомъ, ръшаемымъ въ «Камить втры». Сужденія отечественныхъ писателей — полемистовъ о лютеранахъ. Апологія православныхъ догматовъ: о свв. иконахъ, крестъ, мощахъ, Евхаристій, призываній святыхъ, молитет за умершихъ, преданіяхъ, литургій, постахъ и объ оправданій. Замъчаніе по вопросу о наказаній еретиковъ. Заключеніе.

«Камень вѣры», какъ мы видѣли выше, въ свое время пользовался большимъ уваженіемъ и выдающимся успѣхомъ среди читающаго русскаго общества. Эту почетную извѣстность творенія митрополита Стефана Яворскаго должно объяснять отчасти тѣмъ, что рѣшаемый въ немъ вопросъ—объ отпошеніи православной церкви къ протестантамъ—имѣлъ великое жизненное значеніе для всего русскаго народа въ царствованіе императора Петра I и ближайшихъ его преемниковъ; по главнымъ образомъ—дѣйствительными—внутренними и впѣшними—достоинствами самого «Камня вѣры».

Можно справедливо сказать, что онъ своимъ появленіемъ на свъть составиль эпоху въ исторіи нашей богословской литературы противъ протестантовъ. Отечественная полемика съ ними никогда не принимала такихъ широкихъ размъровъ, никогда не захватывала такой массы вопросовъ—догматическихъ, каноническихъ и церковно-историческихъ, а вмъстъ съ тъмъ никогда не велась съ тъми научными средствами, равно и съ одушевленіемъ и страстностію, съ какими свойствами проявилась въ «Камнъ въры».

Чтобы выяснить значеніе, которое принадлежить послѣднему въ ряду отечественныхъ богословскихъ произведеній одинаковаго съ нимъ направленія, необходимо обратить вниманіе на предшествовавшую борьбу православія съ протестантствомъ, сдѣлать обзоръ того, что создано было русскою богословскою мыслію на поприщѣ полемики съ протестантами до времени митрополита Стефана Яворскаго. Взглядъ на оте-

чественную литературу противъ протестантовъ прежняго времени откроетъ намъ, съ какою постепенностію выступали въ православномъ русскомъ сознаніи особенности догматическаго ученія протестантства; объяснить, насколько вѣрно и глубоко русскіе богословы понимали и опровергали протестантское ученіе и какими пользовались пріемами полемики. Такимъ образомъ, чрезъ изученіе отечественной полемики противъ протестантовъ будуть положены основанія для сравненія «Камня вѣры» съ другими отечественными полемическими сочиненіями этого рода, чрезъ что характеристическія особенности его выступять яснѣе и опредѣленнѣе, и обозначится его мѣсто въ ряду произведеній нашей полемической антипротестантской литературы.

Приступая къ обзору древне — русской полемической литературы противъ протестантовъ, мы считаемъ долгомъ предупредитъ читателя, что мы не намърены дълать здъсь какихъ-либо новыхъ изысканій и открытій. Въ виду того, что означенная литература, какъ въ цъломъ своемъ объемъ, такъ и въ отдъльнымъ частяхъ, не разъ служила предметомъ изслъдованія отечественныхъ писателей, мы ставимъ себъ задачу болье скромную: изложить ученіе отечественныхъ богослововъ— полемистовъ XVI—XVIII вв. по тъмъ догматическимъ вопросамъ, которые возбуждались и рышались въ «Камит въры», и такимъ образомъ привести въ извъстность ту сумму полемическаго матеріала противъ протестантовъ, которая образовалась въ нашей письменности до времени митрополита Стефана Яворскаго.

При этомъ въ объемъ противопротестантской литературы мы вносимъ и тѣ произведенія древне-русской богословской мысли, которыя, хотя и не были направлены непосредственно противъ протестантовъ, но имѣли своею цѣлію бороться съ религіознымъ раціонализмомъ, проповѣдывавшимся въ ученіи нашихъ домашнихъ еретиковъ: жидовствовавшихъ, Матвея Башкина и Өеодосія Косого, т. е. «Просвѣтитель» преп. Іосифа Волоколамскаго, «Истины показаніе»... Зиновія, инока отенской пустыни, и догматико-полемическія сочиненія преп. Максима Грека.

## I. Сужденія отечественных богослововь - полемистовь о лютеранахь.

Относительно лютеранъ въ древне-русской полемической литературѣ составился взглядъ крайне суровый и строгій: нашимъ предкамъ они представлялись злыми еретиками и самовольными отступниками отъ церкви Христовой. Когда заходила о нихъ рѣчь, отечественные писатели не стѣснялись въ выборѣ рѣзкихъ и сильныхъ выраженій и не скрывали своего гнѣва и нерасположенія къ нимъ. Такъ, царь Іоаннъ Васильевичъ Грозный именуетъ лютеранъ «врагами истинны», «по-

борниками нечестия», «людьми антихристовыми» 1). Особенно ръзко отзываются наши богословы - полемисты о родоначальникахъ протестантства — Лютеръ и Кальвинъ: царь Грозный сравниваеть Лютера и его учениковъ съ сатаною и его слугами 2), свящ. Насъдка прямо называеть «духами нечистыми, изшедшими изъ усть сатаниныхъ» 3), а ученые братья Лихуды отзываются такъ: «Мартінъ лютеръ и Іоаннъ Калвінъ, два прелестника, чрева слуги, антіхристовы слуги и предтечы, отчуждившійся, по Давиду (псал. 57,4), ради предзнавшихъ діль ихъ богомерзкихъ и всескверныхъ, от ложеснъ, и прелстившися от чрева, и подвигшіися от отца ихъ діавола» 4).

Какъ общее и тяжкое обвинение противъ лютеранъ въ отечественной полемической литературъ выставляется ихъ самовольное выступленіе въ міръ съ пропов'єдію новаго религіознаго ученія. «Люторская въра — новозаконение христіано-хулника Лютора Мартина еретика, что онъ по своей самохотной прелести узакониль, что ему отъ Бога и ученикъ Его, святыхъ апостолъ и отъ святыхъ отецъ и учителей и отъ вселенскихъ седми соборовъ не предано» <sup>5</sup>). «Вашего лютора и васъ кто на се поставиль?» — спрашиваеть Іоаннъ Грозный Рокиту. «А что люторъ будто отъ собора християнскаго выбранъ на тотъ урядъ, и ты бъ намъ о томъ ведомо учинилъ, от кого онъ выбранъ, и кто его ставиль, и въ какомъ онъ урядствъ быль: апостоль ли, или епископъ. Апостоль бо павель пишеть о самоволномъ учении, яко ваше: Всякъ бо, аще призоветь имя господне спасется. какоже убо призовуть, иже въ него же не въроваша. како же върують, его же не услышаша. и яко услышать бес пропов'ядующаго. и како пропов'ядують, аще не послани будуть (Римл. 10, 13—14). А вы убо от кого послани, сице прелщаете человъки, развращающе истинну». Лютеране, по мивнію царя, совершенно неосновательно и своевольно восхищають себъ звание учителей и проповъдниковъ истины. «Вы черезъ переграду божественнаго ученія прел'єзше і на учительскомъ м'єст'є ставше, и своимъ ученіемъ христовы словесныя овца ихъ же искупи своею честною кровию, яко татие крадете и разбиваете, понеже убо дверми не внидосте ни коимъ повелѣніемъ». Поэтому къ лютеранамъ справедливо могуть быть отнесены вст свойства техъ лжепророковъ и отступниковъ отъ втры, отъ

<sup>1) «</sup>Древне-русскія полемическія сочиненія противъ протестантовъ». «Чт. Импер. Общ. Истор и Древн. Россійск. при Московск. универ.», 1878, кн. II, стр. 29.

Сбор, священника Іоанна Насъдки: «Изложеніе мавъстно отъ божественныхъ писаній стараго закона и новыя благодати. На окаянныя и здоименитыя лютеры, На многія ихъ ереси. Отвъты возразительныя. Рукоп. Спб. Инвер. Публ. В—ки, Q, I, № 257, л. 310-обор.

4) «Отвъты и обличенія на лютеранъ и кальвиніанъ, порицающихъ уставы на-

пея православныя церкве». Рукоп. 6—ки Спб дух. Акад., № 85, л. 243.

5) «Памятники преній о въръ, возникшихъ по дълу королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны, собранные А. Голубцовымъ», стр. 263, М. 1892.

которыхъ предостерегають насъ Христосъ и Апостолы. (Мв. 7, 15-16; Іоап. 10, 1—3; 1 Іоан 2, 19; 4, 3; Лук. 10, 16; 3,35)» 1).

По поводу самозваннаго учительства лютеранъ старецъ Артемій предлагаеть вниманію «ныньшних» самозаконниковь», какъ онъ называеть лютерань 2), следующія наставленія.

Проповъдывать и учить другихъ должно не по своему произволу и желанію, а только по избранію и повельнію Божію. Въ Ветхомъ Завътъ пророки (Моисей, Исаія, Іеремія, Даніилъ и другіе) были посылаемы на служение Богомъ; св. апостолъ Павелъ сдълался проповъдникомъ Евангелія также послів чудеснаго призванія в). Притомъ же должно прежде самому выполнить всъ заповъди Божіи и пріобръсти опытность въ жизни духовной, а нотомъ уже ръшаться учить другихъ. «Ако же и священникъ», говорить Артемій, «причащается прежде самъ Пречистаго Тъла и Крове Агнеца Божіа, потомъ и иныхъ призываеть и проповъдаеть, сице нъсть лат смъти кому иннымъ проповъдати, иже самъ не сътвори. Како бо инымъ покажеть путь, егоже никогдаже шествова, или слѣпецъ поведеть?» 4).

На эти сужденія Артемія лютеране д'влали такое возраженіе: если кто уразумълъ истину, тотъ и долженъ проповъдывать ее другимъ, чтобы не быть осужденнымъ въ небреженіи и невниманіи къ своему таланту <sup>5</sup>). На это Артемій отвівчаеть, что «еже о сокрившемъ таланть притча различна разумъваема ко всякому дару Божію. Яко имъя кое либо дарованіе долженъ подати ближнему безъ зависти, а не о единомъ учителствъ. Не всъмъ бо есть учителства даръ, а не якоже вы непщуете» 6). Если кто получиль оть Бога богатыя способности, но тратить ихъ на «прибытки міра сего», а нерадить о доброд'ьтельной жизни, тоть, действительно, зарываеть свой таланть въ землю. Точно также поступаеть человъкъ, много знающій и поучающій другихъ, но самымъ дъломъ не исполняющій зановъдей Божіихъ 7). Хотя знающій божественную истину и имбеть долгь объяснять и открывать ее другимъ людямъ, но дёлать это можеть не въ качеств законнаго учителя, а въ качествъ совътника и благожелателя своимъ ближнимъ. При томъ же возвъщать другимъ Слово Божіе должно съ большею осторожностію, съ мудрымъ приспособленіемъ къ слушателямъ, съ молитвою и съ единственною цёлію ради славы имени Божія 8). А если мы заметимъ, что учительство другихъ вредно для на-

<sup>1) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Рос. при Моск. универ.», 1878, кн. II, стр. 28, 31, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланія старца Артемія, XVI въка. «Русск. истор. Библіотека», т. IV, столб. 1224, Спб. 1878.

\*) Тамъ же, т. IV, 1219—1220.

\*) Тамъ же, 1217—1218.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, 1220.

Тамъ же, 1221.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 1220. 8) Тамъ же, 1221—1222.

шей души, «бъгаемъ въ уединеніа, въ немъ же животь душевный хранится», говорить Артемій. «Нѣсть бо добро разорити кому своя храмина и создати другаго. Иныхъ бо спасти не вси истязаемся» 1).

Какъ появившіеся въ сравнительно позднее время, лютеране проновъдують ученіе новое, «слабое и лехкое» 2), благопріятное для жизни плотской и чувственной 3). Правда, они выдають это ученіе за Евангельское, говорить Артемій, и называють себя евангеликами 4), но на самомъ дълъ «наука» ихъ исходить не отъ Христа, не отъ апостоловъ и св. мужей 5); они учать и пропов'дують вопреки повельнію и установленію Спасителя и Его учениковъ 6). Если лютеране и произносять имя Христа и выражають свою въру въ Его Евангеліе, то дълають это лицемърно и неискренно, только на словахъ и для виду; въ дъйствительности же они далеко отступають отъ завътовъ Христовыхъ и апостольскихъ и стремятся установить свою религіозную жизнь на особыхъ новоизмышленныхъ ими началахъ и «неправыхъ ученіяхъ» 7). Слово Божіе они искажають своимъ «злоуміемъ» и не во что считають святоотеческое преданіе. «О, друзи», говорить Артемій, «неправе разумѣюще писаніа, развращаетеся помыслы своими человъческими, божественная разсуждающе, и богоносныхъ отецъ толкованій оть сихъ не пріемлете» 8)...; «толкують все богодухновенно писаніе неправе по своему злоумію, якоже отець лжи подлагаеть имъ. Того ради всёхъ святыхъ богоносныхъ отецъ книгъ не пріемлють, иже, яко чадолюбивыи отци написавше, оставища намъ сказаніе ветхаго и новаго завъта, не просто, но Святымъ Духомъ храняще насъ отъ неправыхъ сказаній съпротивнаго духа» 9).

Въ томъ же недостаткъ — въ дерзкомъ искажении св. Писанія ложнымъ и произвольнымъ толкованіемъ-особенно часто и настойчиво обличаеть лютерань и царь Іоаннь Васильевичь Грозный: «всякое божественное писаніе неистинно испов' дуете»; «вся божественая писанія развративше і отвергосте»; «самое христово повельніе развращаете вспропинающе въ себъ христа исуса» 10, — говорить православный царь лютеранамъ.

Что касается догматическаго ученія лютерань, то въ своихъ ложныхъ мивніяхъ они, по словамъ Артемія, возобновили многія еретическія заблужденія древнихъ временъ. Въ «посланіи ко князю» Артемій

<sup>1)</sup> Тамъ же, 1222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Памятники преній о въръ».., стр. 26. \*) «Русск. нетор. Библіотека», т. 1V, 1225, 1227—1228, 1339.

\*) Тамъ же, 1333, ср 1250

\*) Тамъ же, 1211, 1252

\*) Тамъ же, 1252.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Тамъ же, 1264, 1278.

<sup>8)</sup> Тамъ же, 1205. <sup>9</sup>) Тамъ же, 1278.

<sup>10) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Россійск. при Моск. универ. », 1878, кн. ІІ, стр. 2, 6, 29.

говорить про лютеранскую ересь: «многоглавна бо суть, а не единственна, многи прежде бывшая проклятыя ереси въ собъ съзатворяющи, обновляти начинаетъ» 1). Въ частности, до десяти древнихъ ересей, осужденныхъ христіанскою церковію, открываеть Артемій въ лютеранскомъ ученім <sup>2</sup>). Точно также священникъ Іоаннъ Насъдка видълъ въ лютеранствъ возобновление древнихъ ересей: аріанъ, мессаліанъ, василіанъ и павликіанъ. Кром'в того, отъ римлянъ лютеране заимствовали догмать объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, о которомъ о. Іоаннъ замъчаеть, что «сіе злое размышленіе всъмъ ересемъ глава, от негоже вся иныя ереси прозябают» 3).

Понятно, что при изложенномъ взгляд'в на догматы лютеранства, последнее представлялось нашимъ полемистамъ исповеданиемъ, весьма далекимъ отъ истиннаго христіанства. По мнѣнію священника Насѣдки, въ немъ нътъ самыхъ первыхъ и самыхъ существенныхъ принадлежностей истинной христіанской в'тры: ни правильно поставленной іерархіи, которая бы преемственно сохранялась оть времень апостольскихъ и которая бы служила источникомъ благодатнаго освященія для народа, ни таинствъ, ни богослужебнаго культа. «Кто ихъ ставилъ во священство и священное дъйство всякое надъ народомъ кто имъ далътворить? • — спрашиваль о. Іоаннь Насъдка о лютеранских в священникахъ. «А всъ у васъ люди воинскіе и простые, и что они не дълають у васъ, то все мерзость предъ Богомъ творять, а васъ только во въки губять» <sup>4</sup>). «У нихъ архіепископъ на площади бродить, лише толко на себъ имя носить архіенисконье, а церкви Божіи не предстоить, а какъ потому женитца, и онъ будеть солдать и имя свое потеряетъ. И о томъ у нихъ же чинъ повелся, что ево въ то время нихто не назоветь архіепископъ; и какъ же ему благословить, а онъ самъ не благословенъ» <sup>5</sup>). «А свой чинъ священническій вы похваляете, иже недостоинъ такъ нарещися, понеже архіерея началнаго падъ собою не имъете; аще и мнитеся имъти глаголемая вами бискупы, но тіи суть ни отъ кого же поставлени, точію мірскими человіки, и сего ради не суть освященни, и творимыя ими вся вещи никакоже освящатися могуть» <sup>6</sup>). «У васъ нъсть ни церкви», говорить тоть же о. Насъдка лютеранамъ, «ни святителя ни священника, ни крещенія ни освященія, откуда же вамъ взяти причащеніе?» <sup>7</sup>). Лютеранское крещеніе не сообщаеть принимающему его благодати Св. Духа 8), и есть «всъхъеретикъ сквернавъе» 9). При отсутствии таинствъ нътъ у лютеранъ и

<sup>1) «</sup>Русск. истор. Б-ка», т. IV, 1329. 2) Тамъ же, 1310—1313.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе извъстно»..., лл. 330—332, 334. 4) «Памятники преній о въръ», стр. 179.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 175. 6) Тамъ же, 149. 7) Тамъ же, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, 305.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ же, 307.

богослужебнаго культа: «ни святымь иконамь поклоненія сь крестнымь воображеніемъ, ни кадила... ни церковнаго пітнія, вечерни и павечерни, и утрени, и часовъ, ни святыя литургіи... ниже поста, ниже кольноприклоненія и всякаго чина и д'ыйства церковнаго, его же пріять восточная церковь соборная апостолская» 1). Всв чины и уставы у лютеранъ отвергнуты «слабаго ради и прелестнаго житія суетнаго сего свѣта» <sup>2</sup>).

По причинт отсутствія у лютеранъ законной іерархіи, храмы ихъ не имъють священнаго значенія: для того, чтобы последній быль жилищемъ Божіимъ, требуется освященіе его оть истиннаго архіерея» 3). Если въ области догматическаго ученія, испов'єдуемаго лютеранствомъ, оно представлялось нашимъ предкамъ опаснымъ и вреднымъ еретичествомъ, то не высоко стояло въ ихъ глазахъ и въ отношени нравственной жизни его последователей Въ сборнике священника Наседки есть цълыя главы, гдъ въ весьма мрачныхъ чертахъ изображаются нравы и обычаи лютеранъ. Такъ, въ 15-й главъ авторъ обличаетъ лютеранъ въ томъ, что они отправляють свою службу въ простыхъ домахъ и ведуть пе цъломудренную жизнь. По словамъ о. Іоанна, на плотскіе гръхи лютеране смотрять весьма снисходительно: какъ міряне ходять у нихъ въ церковь, «не омывъ тела своего от скверны блуда», такъ и пасторы не стъсняются служить въ нечистотъ; людей, блудившихъ въ предшествующую ночь, ихъ священники принимають на исповъдь и допускають къ святымъ тайнамъ 4). Если среди лютеранъ міярне не сохраняють целомудрія, то не лучше живуть и ихъ пасторы. «Откуду пріясте се вы лютеране», говорить о. Іоаннъ Наседка, «еже попы ваши не токмо второю женою, но и третіею женився, да поповствуют у васъ. і в семъ убо д'яль, явніи есте еретики» <sup>5</sup>).. «И то не явніи ли есте агаряне, что попы у васъ треми женами женаты бывше, да поповствуют, а буде четвертую поимет, то будеть судія, или воемъ каким началникъ»  $^{6}$ )...

На основаніи всего того, что отечественные богословы-полемисты знали о догматахъ и нравахъ лютеранъ, они приходили къ тому общему заключеню, что лютеранская въра ниже и хуже въры католической. По словамъ о. Насъдки, «Люторь утвердил ученіе, еще и злъйши папина»... «И римскую прелесть обличают, а сами злъйши того иныя ереси многія держат» 7). «Да аще римляне и еретики и отъ святыхъ отецъ прокляты, но къ вашей вертячей худой въръ прикладывая, отъ греческія же отміняя, у нихъ вашего лучше. И сіе мы не къ по-

<sup>1) «</sup>Памятники преній о въръ», 286, 300.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>́) Тамъ же, 302.

<sup>5)</sup> Бр. Лихуды, цитован. сочин., лл. 120—121.

<sup>4) «</sup>Паложеніе навъстно». , л. 108. 5) Тамъ же, 111. 6) Тамъ же, 111-06ор. 7) Тамъ же, 324.

хваль имъ говоримъ, но хотяще вашу еретическую въру явно обличити. Аще бо и еретическое въ нихъ ученіе и пряклято, толке у нихъ еще поставление есть отъ папы кардиналомъ и арцыбискупомъ, а у васъ и того худого нѣсть ничего, ни именуется»  $^{1}$ ).

Но этого мало: въ древне-русской полемической литературъ высказывались о лютеранахъ сужденія болье рызкія и крайнія. Такъ, царь Іоаннъ Васильевичъ Грозный отказывалъ Роките даже въ христіанскомъ званіи: «ты ньс християнинъ, понеже христова ученія развращаеши, а святыхъ апостолъ і святыхъ отецъ ученія отметаеши» 2). Точно также братья Лихуды лишали люгеранъ и кальвинистовъ христіанскаго имени: «Лютеры же и Кальвіны именующійся, христіане имяноватися не можете. Понеже бо яже Лютера и Калвіна мудрствуете, и тезоименитства их наслъдницы бысте. Благословно бо вамъ явися, яко ихже злословіе им'вете, сихъ им'ти и наименованіе» 3). А священникъ Насъдка, отмътивши въ своемъ сборникъ легкость и снисходительность взгляда лютерань на плотскіе гріхи, приходить къ тому печальному и крайне різкому выводу, что лютеранская церковь «нъсть церковь Божія, но домъ бъсовскій, и мерзость запустьнія» 4).

#### П. Ученіе о св. иконахъ.

Догмать о почитаніи св. иконъ въ предшествовавшую митрополиту Стефану Яворскому эпоху подвергался возраженіямъ съ двухъ сторонъ: во-первыхъ, со стороны отечественныхъ вольнодумцевъ, во-вторыхъ, со стороны протестантовъ. По словамъ Іосифа Волоколамскаго, еретики жидовствовавшіе совершенно отрицали поклоненіе иконамъ Спасителя, Божіей Матери и святыхъ 5). Лютеране, по свидвтельству острожскаго священника Василія, ненавидять иконы 6) и кощунственно относятся къ церковному украшенію, подобню туркамъ въ святыхъ мъстахъ Палестины, «обдираючи и пустошачи храмы, въ имя Господне на молитву украшеные и свою мерзость становять 7). Если они и пишутъ иконы, то «почести ради, а не поклонепія» 8).

Основаніями, на которыхъ утверждались еретики, какъ домашніе, такъ и иноземные, въ своемъ отрицаніи иконъ, служили: ложно понимаемая вторая запов'ядь закона Моисеева (Исх. 20, 4, 23), запреще-

•) «Цитов. сочин., л 87 обор.

4) «Изложеніе извъстно» ..., 110—111.

6) «Просвътитель», стр. 133. Изд. 2-е, Казань, 1882.

6) «О святыхъ храмъхъ, въ модитву и къ пребыванію имени Господня създанныхъ. И о почитанію святыхъ иконъ, на вспоминаніе богомужнаго вчеловъченія Спасова написанныхъ. «Русск историческая Б-ка», т. VII, 934. Спб. 1882.

<sup>1) «</sup>Памятники преній о въръ»..., стр. 306. 2) «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Росс. при Московск. университ.», 1878, ки. И, стр. 4.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 935—936. в) «Изложение извъстно»..., л. 145.

ніе Божіе относительно поклоненія чему-либо, кром' Бога (Второзак, 6, 13) 1), мнимая опасность обоготворенія иконъ 2) и отсутствіе положительных узаконеній о почитаніи иконъ въ св. Писанін <sup>3</sup>). Кром'ь того, лютеране не находили возможнымъ изображать Бога въ чувственномъ видъ по тому соображенію, что считали Его не видимымъ и не постижимымъ 4). Начало иконопочитанія они относили къ позднівішему времени: по ихъ митнію, иконныя изображенія появились въ христіанской церкви не ранве VI вселенскаго собора <sup>5</sup>). Въ частности, лютеране съ особенною силою вооружались противъ изображеній св. угодниковъ Божінхъ <sup>6</sup>), противъ внѣшнихъ знаковъ чествованія иконъ: поклоненія предъ ними, кажденія, возженія свічей, надписанія именемъ первообразнаго и названія чудотворными 7), а еретики жидовствовавшіе учили, что не слідуеть изображать на иконахъ Св. Троицу въ томъ видъ, въ какомъ Она представляется православными иконописцами, такъ какъ Аврааму являлся одинъ Богъ съ двумя ангелами, а не Св. Троица 8). Они же не признавали св. храмовъ на томъ основаніи, что самъ челов'єкъ составляеть собою церковь, по слову св. апостола Павла (1 Кор. 3, 16; 2 Кор. 6, 16) 9).

Въ виду такого отрицательнаго отношенія къ иконамъ какъ нашихъ домашнихъ еретиковъ, такъ и протестантовъ, отечественные богословы-полемисты имфли сильныя побужденія всфми имфвинмися въ ихъ распоряжении средствами защищать православный догмать иконопочитанія. Разум'вется, въ своихъ апологетическихъ опытахъ они должны были прежде всего принимать во вниманіе ть или другія мньнія противниковъ, сообразоваться съ ихъ отрицательными доводами, взвъшивать и опровергать ихъ на основаніи началь православнаго ученія.

Поэтому-то предшественники митрополита Стефана Яворскаго по полемик в съ протестантами прежде всего старались опровергнуть тотъ аргументь иконоборцевь, что догмать объ иконопочитаніи стоить вь противоръчін съ второю заповъдію закона Моисеева. Всь они настойчиво утверждали, что эта заповъдь не имъетъ никакого отношенія къ православному ученію объ иконопочитаніи, такъ какъ запрещаеть

Просвътитель», стр. 149.

У Инока Пафнутія: «Вкратцв собраніе от божественных писаній противо лютертый собранне от обжественных писании противо лютерская и калвинская и иных еретик, уиствующих и не покоряющихся восточный святый соборный и апостолстый церкви». Рукоп б—ки Спб. дух. Акад, № 160, л 230. Върук. Спб. Милер. б—ки, №№ 124 и 28 къ означенному названию сочинения Пафнутия присоединено другое—«Рожнецъ духовный»

У Инока Зиновія: «Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученій»...
 стр. 403. Казань, 1863, «Рожнецъ духовный», л. 228 обор.
 4) «Изложеніе навъстно» ..., л. 145.
 5) Тамъ же, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, 13—14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) · Рожнецъ духовный ·, л. 230. <sup>8</sup>) «Просвытитель», стр. 101.

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

созданіе идоловъ, а не священныхъ изображеній въ честь и славу Божію 1). По этому поводу отечественные богословы-полемисты старались установить различіе между языческими идолами и христіанскими иконами съ одной стороны и между идолопоклонствомъ и иконопочитаніемъ съ другой. Лютеране, по словамъ старца Артемія, смъшивали христіанскія иконы съ языческими идолами. «Толика ваша премудрость», говорить онъ лютеранамъ, «яко не възмогосте разсудити оть прочихъ идолъ Христова образа!» 2). «Пыталъ быхъ васъ; къторы въ христіан вхъ кумиръ языческихъ идоль именуется Ерміевъ или Аполосовъ и прочихъ лжеименныхъ? А не убо ли Спаса нашего истиннаго Бога образъ Іисуса Христа и прочихъ святыхъ отъ въка угождшихъ Богу? Не Діевъ образъ, но Предтечевъ, ни Иры влобъсныя, но пречистыя Маріа Богородицы и прочихъ святыхъ!» <sup>3</sup>). Какъ же опредъляется нашими полемистами это различіе?

1) «Божественныхъ иконъ и прывообразное свято есть и честно, идольское же прьвообразное сквернъйша суть и не чиста и бъсовьскаа изобрѣтеніа» 4). Идолы создавались язычниками въ честь непотребныхъ и низкихъ людей; иконы же въ православной церкви существують въ честь Спасителя, Божіей Матери, св. апостоловъ и угодниковъ Божінхъ <sup>5</sup>). Виновникомъ идолопоклонства, къ которому такъ склонны были Евреи, былъ исконный врагь рода человъческаго — діаволъ 6). Онъ же возбуждаеть и нынышнихъ еретиковъ противъ св. иконъ  $^{7}$ ). Хотя есть нѣкоторое сходство между христіанскою церковію и церковію ложныхъ боговъ (по матеріалу, изъ котораго онъ могутъ быть сдъланы), но первая устрояется «во имя Господне къ пребыванію имени святого его, отъ благочестивыхъ почитаема и покланяема» (псал. 5, 8, 25, 8), вторая-же — «занедбаваема и безчествуема, зане во имя ложныхъ боговъ, сиръчъ бъсовъ и растлънныхъ человъкъ отъ ложныхъ басней съставлена» (псал. 25, 5) 8). Это различіе между христіанскою святынею и языческими идодами особенно ясно проявилось въ исторіи обношенія кивота Господня по городамъ Филистимскимъ и гибели языческаго идола бога Дагона (1 Цар. гл. 4-5). На основанін только-что указанныхъ Ветхозав'тныхъ событій священникъ Іоаннъ Наседка делаль такой выводь. «Рцыте убо к нам, непавидящеи икону христову. Не явно ли се вам открыто в древнем законъ, яко не

в) Тамъ же, 1250.

<sup>8</sup>) Тамъ же, 921.

<sup>1) «</sup>Просвътитель», стр. 149—151; «Истины показаніе»..., 391—402; Максимъ Грекъ, сочиненія. ч. І, 485. Казань, 1859; «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древ. Россійск.», 1878, кн. ІІ, 43—45; «Рожнецъ духовный».., дл. 227—228.

2) «Русск. Историч. Библіотека», т. ІV; стодб. 1243.

<sup>\*) «</sup>Просвътитель», стр 152.

\*) «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древ. Россійск.», 1878, кн. ІІ, стр. 44—45.

\*) Свящ. Василія острожек. цитов. сочин., 921—922.

7) Такъ же, 922—923.

сившена слава господня со идолы. Се убо сеи ковчег не от вещеи ли тленных соделань бысть, и руками человеческими тако же и дагонъ руками человъческими. И киот убо и дагонъ древо суть злато и сребро. Но киот не от бъсовъ устроися, дагон же от бъсовъ. Того ради и господь, на дагона надъющихся обличил безумных человъкъ, киотом своимъ святымъ $^{-1}$ ).

2) Иконы суть изображенія лицъ дійствительныхъ-живыхъ, или когда-либо жившихъ; идолы же-ничто иное, какъ произведенія человъческаго вымысла, не имъющія основанія и соотвътствія въ дъйствительности 2).

Если христіанскія священныя изображенія-не должны быть смфшиваемы съ языческими идолами, то и иконопочитание не можеть быть отождествляемо съ идолопоклонствомъ. Язычники признавали своихъ идоловъ за боговъ и приносили имъ кровавыя жертвы, а православные не боготворять иконь и не совершають жертвоприношеній, а возносять предъ ними свои молитвы Богу и святымъ 3), приписывають иконамъ честь, только относительную, «токмо почитателнъ и подражателнъ славять и почитають» 4), а латрію воздають одному только Богу и «обоженному Богочеловъка тълу» <sup>5</sup>).

Чрезъ созерцаніе видимыхъ изображеній мы скорте и живте возводимся своею мыслію къ предметамъ невидимымъ и духовнымъ. Такъ какъ человъкъ состоить изъ души и тъла, то и воспріятіе предметовъ міра духовнаго совершается путемъ чувственныхъ внёшнихъ впечатлёній; «духовная бо отъ телесных ражаются, яко отъ нагаго верна класъ», говоритъ Артемій <sup>6</sup>). Поэтому-то, воздавая почитаніе иконѣ, мы не боготворимъ ее и не въ ней полагаемъ свою надежду 7), а благоговъйно возносимся умомъ своимъкъ первообразу и его почитаемъ. «И почитаяй икону, того самого почитаетъ, его же образъ написанъ есть. И покланяяйся образу Христову, самому поклоняется съдящему одесную Бога Отца, купно съ Святымъ Духомъ» 8). Если любящій земного царя не безчестить его изображенія, то темь более должно почитать чрезь видимый образъ царя небеснаго 9). Хотя православные, кром'в иконы Господа Бога, имъютъ у себя изображенія и святыхъ людей, но чрезъ прославление и почитание святыхъ они чтутъ Самого Бога 10).

10) «Истины показаніе»..., 483—485.

<sup>1) «</sup>Изложеніе навъстно» ..., л. 148 обор.; ср. «Рожнецъ духовный», 229 обор.
2) «Истины показаніе»..., 365—369.
3) «Просвътитель», 149—150; «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Россійск.», 1878,

ки. II, 48-49.

4) Ер. Лихудовъ цитов. сочин., л. 47.

5) Тамъ же, 47 обор.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Артемія цит. сочин , 1246.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 1245—1246
8) Тамъ же, 1271—1272; ср. Василія острожск. цит. сочин., 920—921.
9) Василія острожск. цит. сочин., 1927.

Такимъ образомъ, православное иконопочитание совершенно отлично отъ идолопоклонства. Поэтому, какъ последнее было запрещено въ Ветхомъ Завъть особою заповъдію Божією, такъ первое получило начало отъ Самого Бога. Извъстно, что у Ветхозавътныхъ Евреевъ въ скиніи были золотыя изображенія херувимовъ надъ кивотомъ завіта, на стънахъ скиніи и завъсъ 1). Эти изображенія Самъ Богь повельль устроить Моисею въ славу Своего имени и для украшенія скиніи (Исх. 25, 18-20; 26, 1). Устройство и украшеніе посл'ядней, о которомъ говорить св. Писаніе (Псал. 25, 18, 12), совершено было по повельеію Божію <sup>2</sup>) Поэтому несправедливо лютеране видять въ Ветхомъ Завъть (главнымъ образомъ во 2-й зановъди Закона Монсеева) запрещеніе иконопочитанія. Богь, давшій эту запов'єдь и повел'євшій Моисею устроить указанные священные предметы, не могь Себъ противоръчить, и Моисей и пророки не могли быть законопреступниками<sup>3</sup>). А Ветхозавътныя священныя изображенія существовали не «почести ради» (въ какомъ смыслѣдопускають ихъ и лютеране <sup>1</sup>), но составляли предметь религіознаго почитанія и поклоненія для іудейскаго народа <sup>5</sup>). И Самъ Господь Богъ благоволиль въ Ветхомъ Завътъ являться людямъ въ видимомъ тълесномъ образъ (Быт. 3, 8; 18, 1-2); Ис. 6, 1; Іезек. 1, 26; Дан. 7, 9), и въ этомъ чувственномъ видъ покланялись Ему, какъ своему владыкъ и Творцу Ветхозавътные праведники и пророки 6).

Если въ Ветхомъ Завътъ существовали свящ. изображенія, то тъмъ болъе они умъстны въ церкви Новозавътной, послъ того, какъ Самъ Богъ явился на земле въ видимомъ образе, во плоти человеческой <sup>7</sup>). «Аще ли Богъ явися въ тѣлѣ», говорить Артемій, «то уже добре смотривше святіи апостоли и богоносній отци Духомъ Святымъ преда[ша] Церкви Божіи написанъ образъимьти Господа нашего Іисусъ Христа и Пречистыя его Матере по плоти на въспоминаніе неложнаго его въчеловъченіа, такоже и святыхъ угодниковъ его въспоминаніе добраго житіа ихъ» <sup>8</sup>). Естественно, что дело вочеловеченія и искупленія чрезъ Сына Божія должно было послужить предметомъ христіанскихъ изображеній, хотя чрезънихъ не описуется не видимое и не постижимое Божество, а только изображается «плоти подобіе» и «неложное въчелов'вченіе Бога Слова нашего ради снасенія» 9). И если въ Ветхомъ

<sup>1) «</sup>Просвътитель», 134—135; ср. Максима Грека цитован. сочин, 286; «Чт. Импер. Общ. Истор. и Др. Россійск.».., 45; «Рожнецъ духовный», 228.

\*) Василія острожек цитов. сочин, 917—918.

\*) Артемія цитов. сочин., 128—1284, 1305.

<sup>4) «</sup>Изложеніе извъстно»..., 145.

в) «Просвътитель», 135—137; Максима Грека цетов. сочин. 486—488; «Чт. Имп. Общ. Истор. и Древ. Рос.», 1878, кн. II, 45—46; Артемія цит. соч., 1244, 1282, 1304; свящ. Василія цит. сочин., 923—924.

в) «Изложеніе извъстно».., 146—147.

7) Артемія цит. сочин, 1245—1246.

<sup>•)</sup> Тамъ же, 1283.

Артемія цит. сочин., 1284, 1305; ср. 1271—1272.

Завъть были почитаемы и вкоторыя священныя вещи, то тымь болье достойны чести и поклоненія Новозавітныя святыни: образь Христа Спасителя, Божіей Матери, Кресть Христовь, св. Евангеліе, Пречистыя Тайны Христовы, священные сосуды, мощи святыхъ и христіанскіе храмы 1). Вмъсто скиніи Моисеевой мы имъемъ «церковь въ славу Божію, вмісто херувимовь шитыхь образь Христовь и святыхь Его, вивсто ручки, имущей манны, святый хльбъ и чаша. еже есть въ тьло и кровь Христову совершается, и вмъсто жезла аароня жезль Христовъ, животворящій кресть пречистый и прочая» 2).

Ветхозавътныя священныя вещи имъли временное символическое значеніе; и если онъ составляли предметь благоговъйнаго почитанія Евреевъ, то тъмъ болъе заслуживаютъ послъдняго христіанскія свящепныя изображенія, по причинт великих совершенствъ и преимуществъ Новаго Завъта предъ Ветхимъ 3).

Основаніями къ почитацію св. иконъ служать: во-первыхъ, святость и близость къ Богу изображаемыхъ на нихъ лицъ 4). Во-вторыхъчудеса, совершающіяся силою св. иконъ. Хотя сами по себъ иконы бездушны и безчувственны, по ради святыхъ Божінхъ черезъ нихъ дивнымъ образомъ проявляется и дъйствуетъ не видимая благодать Божія (псал. 67,36; 88,8) <sup>5</sup>). Подобно тому какъ плодовыя деревья и зимою, при всей своей видимой сухости и мертвенности, сохраняють въ себъ жизненную силу, такъ точно сильна дъйствовать и проявляться благодать Божія чрезь безчувственныя матеріальныя вещи. Доказательствомъ этого служать: кости пророка Елисея, воскресившія мертваго (4 Цар. 13; Сир. 48), милоть Иліи, открывшая путь Елисею чрезъ рѣку Іорданъ (4 Цар. 2), убрузцы св. Апостола Павла, исцълявшія больныхъ и бъсноватыхъ (Дъян. зач. 42) и чудодъйственные жезлы Монсея и Аарона <sup>6</sup>). Извъстно также, по церковному преданію, чудо исціленія едесскаго князя Авгаря оть нерукотвореннаго образа Спасителя 7). Въ-третьихъ, основаніемъ къ почитанію св. иконъ служить ихъ нравственно-воспитательное значеніе: св. иконы живо напоминають изображаемых ими лиць, воскрешають въ нашей памяти ихъ жизнь, ученіе, ихъ нравственные труды и подвиги и тъмъ побуждають насъ къ подражанію и соревнованію 8).

Поэтому среди православныхъ христіанъ иконы, по словамъ св. Іоанна Златоуста, существують «от начала ввры» 9): «от самого

<sup>1) «</sup>Просвътитель»..., 152—153.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Максима Грека сочин., ч. I, 488—489. Бр. Лихудовъ цит. сочин., лл 56—62.

Просвътитель», 153.

василія острожек. цит. сочин., 930; ср. «Просвътнтель», 155—156.
 Тамъ же, 930—931.

<sup>7)</sup> Василія острожек. цит. сочин., 931. в) Максима Грека цит. соч , 489—490; ср. «Просвътитель», 167—170 и Василія острожек. цитов. сочин, 929.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе извъстно».., л. 8.

христа бога нашего начало пріяша святіи апостоли иконы почитати и покланятися въ славу Божію» 1). И св. церковь приняла догмать объ иконопочитаніи отъ св. апостоловъ и отцевъ въ числѣ другихъ «писанныхъ и неписанныхъ таиноученій ихъ» 2). Свидьтельства о существованіи свящ, изображеній въ церкви относятся къ самымъ первымъ въкамъ христіанства.

Такъ, Евсевій и Симеонъ Метафрасть пов'єствують о нерукотворенномъ образъ Христа Спасителя, чрезъ который совершались многія чудеса <sup>3</sup>): эта великая христіанская святыня сохранялась въ городъ Едессъ до временъ персидскаго царя Хозроя 4). Кромъ того, преданіе свидътельствуеть о бывшемъ въ Нанеадъ мъдномъ изображени Спасителя, сдъланномъ кровоточивою женою и разрушенномъ императоромъ Юліаномъ 5), а также о нъсколькихъ иконахъ Божіей Матери. Одна изъ нихъ находилась въ Лидскомъ храмъ, другая въ церкви, построенной бывшимъ разслабленнымъ Енеемъ, и третья была написана евангелистомъ Лукою 6). О существованіи иконъ во времена св. апостоловъ свидътельствуетъ современникъ ихъ, св. Діонисій Ареопагитъ, который говорить объ изображеніяхъ ангеловъ и символахъ евангелистовъ. Къ первому въку по Р. Х. относится также жизнь Евстафія Плакиды, который быль обращень къ христіанской въръ чрезъ чудесное явленіе ему образа распятія Христова между рогами оленя  $^{7}$ ). Евсевій и Сильвестръ, папа римскій, сохранили свидѣтельства о существованіи св. иконъ въ III и IV вв.: первый пишеть, что въ III въкъ во многихъ восточныхъ монастыряхъ были священныя изображенія <sup>8</sup>), а второй свидътельствуеть объ обращении въ христіанство царя Константина В. чрезъ образъ св. апостоловъ Петра и Павла <sup>9</sup>). Сохранились также свидетельства о св. иконахъ въ твореніяхъ св. отцевъ церкви: Василія В., Григорія Богослова, Кирилла Іерусалимскаго и Іоанна Златоуста 10). При этомъ св. отцы церкви не только «писаніемъ, но и мужествомъ своимъ противъ иконоборцевъ ополчалися»; такъ какъ многіе изъ нихъ пострадали за почитаніе св. иконъ: Іоаннъ Дамаскинъ, Андрей Критскій, патріархъ Германъ, Никифоръ, Тарасій и др. 11). Наконецъ, св. иконы были приняты на всъхъ вселенскихъ соборахъ,

<sup>1)</sup> Тамъ же, л. 1 обор.

Артемій, цитов. сочин., 1268.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе нявъстно»..., 4 и 7.

4) «Книга о въръ», М. 1648 г., л. 79.

5) «Изложеніе нявъстно»..., 8; ср. «Книгу о въръ», 78.

6) «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древ. Рос. при Моск. универ.», 1878, кн. ІІ,

46—47; ср. «Книгу о въръ», 78.

<sup>7)</sup> Изложение извъстно..., 6 об.—7; срав. «Книгу о въръ», 78.

<sup>\*) «</sup>Книга о въръ», 79 обор.

\*) «Книга о въръ», 79 обор.

\*) «Книга о въръ», 79 –80.

11) Тамъ же, 81—82.

что видно изъ опредъленія объ иконахъ, составленнаго на VII вселенскомъ собор $^{\frac{1}{5}}$ ).

Кромъ изложеннаго ученія объ иконахъ, въ предшествовавшей «Камню въры» противоеретической и противопротестантской литературв рвшались ивкоторые частные вопросы, связанные съ догматомъ иконопочитанія и возбуждавшіеся разнаго рода отрицаніями и сомп'ьніями домашнихъ нашихъ еретиковъ и протестантовъ. Такъ, Іосифъ Волоколамскій въ опроверженіе заблужденій жидовствовавшихъ писаль въ защиту православнаго изображенія Пресв. Троицы и частныхъ предметовъ христіанскаго благоговітнія и поклоненія.

«Просвътитель» на основаніи прямого и буквальнаго смысла библейскаго повъствованія о явленіи Бога Аврааму (Быт. 18), доказываеть, что праведный Авраамъ видъть и принималь у себя именю трехъ Божественныхъ Лицъ, а не Бога и двухъ Ангеловъ: всв посвтившіе Авраама три Путника представляются имфющими одинаковое достоинство и равную честь между собою 2).

Но такими равными и «сопрестольными» Богу Лицами могуть быть не Ангелы—служебные духи, а только Сынъ Божій (Евр. 8, 1; 10, 11, 13; 1, 7—9; псал. 109, 1, 3) и Духъ Св. (2 Петр. 1, 21; 1 Кор. 2, 10, 11; псал. 103, 30; Іов. 33, 4; Іоил. 2, 28; Исаін 48, 16; 64, 14). Поэтому и Авраамъ бесъдуеть съ явившимися ему странниками то какъ съ однимъ Богомъ, то какъ съ тремя Божественными Существами, чрезъ что доказывается и единство Божества и троичность составляющихъ Его Лицъ 3).

Въ связи съ приведеннымъ толкованіемъ указаннаго библейскаго событія, какъ доказательства Троичности Лицъ въ Богь, стоить разсужденіе «Просв'ятителя» по поводу различнаго нониманія св. отцами церкви того же событія (явленія Бога Аврааму): по словамъ однихъ, Авраамъ видълъ Св. Троицу, другихъ-Бога съ двумя Ангелами, третьихъ—трехъ Ангеловъ 4). Но, по мнѣнію «Просвѣтителя», между св. отцами церкви нъть несогласія и взаимнаго противоръчія 5). Подобно тому какъ и въ Словъ Божіемъ встръчаются кажущіяся противоръчія (Лев. 1, 1; ср. Іерем. 7, 22; Исаін 56, 6—7; ср. 1, 11, 14; псал. 28, 1; ср. псал. 39, 7; 49, 9; Екклез. 3, 19; ср. 6, 8; 9, 10; Премудр. Солом. 3, 1; 5, 15, 6; 5, 5; Екклез. 11, 9; ср. 11, 10; Екклез. 5, 17; ср. 7, 3; Іоан. 5, 22; ср. Іоан. 8, 15; 8, 14; ср. 5, 31; Двян. 10, 34—35; Римл. 2, 10; ср. Двян. 4, 11, 12; 10, 43; Мо. 28, 19-20; Мрк. 16, 16), но они устрапяются правильнымъ толко-

¹) Тамъ же, 80-81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Просвытитель», 101—102. <sup>3</sup>) Тамъ же, 103—110.

<sup>4)</sup> Tanb me, 110. <sup>5</sup>) Тамъ же.

ваніемъ 1); такъ и св. отцы церкви, хотя учать о Св. Троицѣ въ различныхъ словахъ, «но въ всемъ зѣло едину мысль и единъ разумъ имуть» 2). Поэтому, если они и говорять о явленіи Аврааму двухъ Ангеловъ (вмъстъ съ Богомъ) или трехъ, но подъ ними разумъютъ Лицъ Божественныхъ, такъ какъ св. Писаніе и Бога именуетъ иногда Ангеломъ (Ис. 9. 6; Быт. 22, 11—12; 32, 24, 30—31; Суд. 13, 3,  $6, 8-9, 15-16)^{8}$ .

Какъ на частные предметы христіанскаго поклоненія, «Просв'ьтитель» указываеть: образы Христа Спасителя и Божіей Матери, св. Евангеліе, свящ. сосуды и храмы.

Образъ Інсуса Христа должно почитать ради Самого Господа и совершеннаго Имъ дъла нашего спасенія. Желая оставить въ людяхъ память о Своемъ земномъ пребываніи, Христосъ чудесно изобразилъ Свое пречистое Лице на урбусъ и послалъ его Едесскому князю Авгарю: отъ этого нерукотвореннаго образа совершались многія чудеса. Такъ какъ съ образомъ Спасителя «неразлучно пребываеть» Божество Его 4), то и поклоненіе образу есть какъ-бы поклоненіе и служеніе Самому Богу, хотя икона Христа и не изображаеть Его но Божеству, а только по человъческой Его природъ <sup>5</sup>).

Послъ образа Христова предметь нашего почитанія составляеть икона Божіей Матери: въ ней (иконъ) мы почитаемъ Пресвятую Богородицу за Ея величайшее достоинство и чистоту душевную. Подобно образу Христову и иконы Божіей Матери прославлены особенными чудесами и благодатными силами: чрезъ нихъ даруется людямъ какъ благополучіе временное, такъ и добрая кончина и прощеніе грѣховъ въ будущей жизни  $^{6}$ ).

Св. Евангеліе должно почитать наравн'є съ иконою Іисуса Христа, такъ какъ оно изображаеть то же искупительное служение Спасителя на земл $^{\pm}$ , о которомъ пов $^{\pm}$ ствуетъ и Его икона  $^{7}$ ).

Вследствіе великаго значенія таинства св. Причастія достойны почитанія и священные сосуды, употребляемые при его совершеніи: отъ прикосновенія Тъла и Крови Христовой и они освящаются и исполняются благодати Божіей <sup>8</sup>).

Святыя церкви также должны пользоваться благоговъйнымъ почитаніемъ в рующихъ. Ветхозав тный храмъ быль устроенъ по повель-

<sup>1)</sup> Тамъ же, 112-123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, 124.

Тамъ же, 124—127.

<sup>4)</sup> Тамъ же, 159. в) Тамъ же, 159—160. 6) Тамъ же, 160—161.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 162.

в) Тамъ же, 166—167.

нію Божію (Исх. 25, 9; 3 Цар. 5, 5), а христіанскія церкви ведуть свое начало отъ временъ апостольскихъ 1).

По поводу рѣчи о церквахъ «Просвѣтитель», рѣшаетъ слѣдующихъ два возраженія: 1) церквамъ и иконамъ должно кланяться только тогда, когда онѣ находятся на востокъ и 2) церкви не нужны, потому что самъ человѣкъ—церковь, по слову св. Апостола Павла (1 Кор. 3, 16; 2 Кор. 6, 16).

На первое недоумѣніе «Просвѣтитель» отвѣчаеть, что св. храмамъ и иконамъ должно кланяться на всѣ четыре стороны: «на занадъ, на сѣверъ, и на югъ, яко егда прилучится» <sup>2</sup>). Хотя восточная сторона и имѣетъ особенное значеніе въ богословскомъ смыслѣ, но мы кланяемся по ея направленію только тогда, когда нѣтъ предъ нами св. иконы или церкви <sup>3</sup>).

На второе отвъчаеть, что у Апостола Павла въ означенныхъ мъстахъ его посланій идеть ръчь о людяхъ святыхъ и исполненныхъ Духа Святаго, а не вообще о человъкъ. Если въ подтвержденіе возраженія указывають еще на слова св. Іоанна Златоуста («церковь не стъны, но народъ върныхъ и благочестивыхъ людей»), то истинное пониманіе ихъ не оправдываеть указанной неправильной мысли 4).

Кромѣ Іосифа Волоколамскаго о значеніи христіанскаго храма писалъ священникъ Василій острожскій. По ученію св. Писанія, храмъ есть мѣсто молитвы и славословія Богу (Ме. 21, 13; псал. 5, 8; 25, 12; 67, 27). Въ этомъ высокомъ и священномъ назначеніи храма заключается его отличіе отъ всѣхъ другихъ зданій и обыкновенныхъ жилищъ человѣческихъ. Между тѣмъ еретики не имѣютъ у себя храмовъ, и «на свое богохулное набоженство събираются» въ обыкновенныхъ домахъ, «гдѣ зъ жонами общують, и всяко празно слово глаголется» <sup>5</sup>). Но такое молитвенное собраніе—самочинное и незаконное; оно порицается Словомъ Божіимъ (псал. 25, 4).

Въ заключение рѣчи о храмахъ православный полемисть въ обличение еретиковъ приводить свидѣтельства св. Писанія: псал. 115, 9; 121, 1; 134, 1; 134, 1; Мо. 23, 17—21; Исх. 25; 2 Пар. 5; 3 Цар. 8 <sup>6</sup>).

Зиновій отенскій въ опроверженіе того еретическаго миѣнія, что иѣть въ св. Писаніи прямой заповѣди о почитаніи св. иконъ, указываеть на Исх. 25, 40; 1, 2, 9—11; 17, 22; псал. 17, 11; 79, 2;

<sup>•)</sup> При этомъ должно замътить, что «Просвътитель», говоря о храмахъ, относитъ къ нимъ такія мъста св. Писанія, которыя къ нимъ не относятся и говорятъ о церкви, какъ обществъ христіанскомъ (Ме. 16, 18; Дъян 8, 1; 12, 5), стр. 171.

<sup>&</sup>quot;) Тамъ же, 172.

<sup>\*)</sup> Тамъ же.
4) Тамъ же, 172-175.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Василія острож. цит. сочин., 915—916.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, 916—917.

Ісзек. 10, 18; Лук. 20, 21, 25; Евр. 9, 1—5 <sup>1</sup>). При помощи тщательнаго и подробнаго разбора приведенныхъ цитатъ Зиновій приходить къ выводу, что православное иконопочитаніе им'ьетъ для себя прямыя и положительныя данныя въ св. Писанін Ветхаго и Новаго Зав'ьтовъ.

Другое, не менѣе важное и твердое основаніе разсматриваемаю догмата, находится въ преданіи православной церкви <sup>2</sup>).

Наконецъ, священникъ Іоаннъ Насѣдка и инокъ Пафнутій въ своихъ сочиненіяхъ дають отвѣты на нѣкоторыя частныя возраженія лютеранъ противъ ученія объ иконопочитаніи. Такъ, 1) на то мнѣніе своихъ противниковъ, что Богъ-не видимъ, не постижимъ и потому не подлежитъ чувственному изображенію, свящ. Насѣдка отвѣчаетъ: сами лютеране, вопреки своему умствованію, изображаютъ Бога въ тѣлесномъ видѣ на листахъ, на стѣнахъ и въ книгахъ <sup>3</sup>).

Въ Ветхомъ Завътъ Госнодь Богъ благоволилъ являться людямъ въ видимомъ тълесномъ образъ (Быт. 3, 8; 18, 1—2; Ис. 6, 1; Іезек. 1, 26; Дан. 7, 9), и въ этомъ чувственномъ видъ покланялись Ему, какъ своему Владыкъ и Творцу, Ветхозавътные праведники и пророки 4).

- 2) Въ опровержение мысли лютеранъ, что иконы въ христіанской церкви появляются только на VI вселенскомъ соборѣ, авторъ замѣчаетъ, что св. отцами названнаго собора запрещены были изображенія Христа въ образѣ агица и повелѣно писать Его въ образѣ человѣческомъ <sup>5</sup>).
- 3) Въ защиту изображеній св. угодниковъ Божіихъ православный апологеть указываеть на свидѣтельства єв. Нисанія (Захар. 14, 5; Ме. 19, 28), въ которыхъ святые представляются имѣющими придти на землю вмѣстѣ съ Христомъ для суда надъ міромъ <sup>6</sup>).
- 4) Въ опровержение лютеранскаго возражения противъ православнаго обычая поклонения предъ иконами во время молитвы Нафнутій приводить свидѣтельства св. Писанія: Числъ 20, 6; псал. 27, 2; 137, 2; 98, 5; 1 Паралип. 28, 2; 1 Ездры 10, 1; 3 Цар. 8, 54—55; Дан. 6, 10 7). Правда, лютеране существовавшій у Евреевъ обычай поклоненія предъ скиніею и храмомъ объясияли тѣмъ, что опи привязывали присутствіе Божіе къ одному мѣсту; по инокъ Панфутій, указывая на псал. 138, 7—12; 2 Пар. 6, 18, справедливо замѣчаетъ, что народу еврейскому не чужда была мысль и о вездѣсущіи Божіемъ 8).

Что же касается кажденія онміамомъ предъ св. иконами, возже-

<sup>1) «</sup>Истины показаніе», 403—112; ср. 478—482.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ же, 480– 481.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе извъстно»..., 145 обор.

<sup>4)</sup> Изложение извъстно».., 146—147 обор.

b) Тамъ же, 11 об. в) Тамъ же, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) «Рожнець духовный» ., 230.

в) Тамъ же, 231.

нія світильниковъ, названія иконь чудотворными и ношенія ихъ въ крестныхъ ходахъ, то всъ эти обычан православной церкви имъютъ для себя основанія въ соотв'єтственных прим'єрах и практик церкви Ветхозавѣтной  $^{1}$ ).

5) Наконецъ, противъ того опасенія лютеранъ, что для людей простыхъ иконы могуть служить предметомъ обоготворенія и потому не должны имъть мъста въ христіанской церкви, Нафичтій замъчаеть, что и въ Ветхомъ Завътъ пророки учили народъ истиниому Богопочтенію, однако, не смотря на это, Евреи иногда предавались идолопоклонству. «А еже нъцыи маліи безумія ради своего и льности неправо о іконахъ умствують: то сему не церковь виновна но ихъ леность. Яко ниже богъ виновен безумію накійхъ, иже яко сотвори солице, луну и звъзды, ихже нъцыи обоготвориша» 2).

#### Ш. Ученіе о св. Креств.

Почитаніе въ православной церкви св. Креста Христова служило предметомъ соблазна и пререканія какъ для отечественныхъ еретиковъвольнодумцевъ, такъ и для лютеранъ. По свидътельству Зиновія отенскаго, Осодосій Косой говориль, что Кресть ненавистень и непріятень Богу-Отцу, какъ орудіе позорной смерти Его Сына: какой отецъ будеть любить «палицу», послужившую въ рукахъ врага къ убійству его сына 3)? Замъчательно, что такое же возражение противъ чествования св. Креста делали и лютеране въ эпоху Императора Петра І-го. По словамъ инока Пафнутія, они умствовали, «яко бы ему (Кресту) наипаче гажденію, а не чести подлежати, понеже виновенъ бысть безчестія и смерти господа моего, якоже и друга твоего убивша оружіе никогда же восхощеши чествовати» <sup>1</sup>). Поэтому-то лютеране считають дъломъ безчестнымъ почитать Кресть: «врази же креста Христова нынъ тому купно с невърными жиды и татары ругаются, мняще и глаголюще: яко срамотная рече кресть» <sup>5</sup>). По словамъ старца Артемія, они не употребляють крестнаго знаменія и, подобно бѣсамъ, избѣгають и ненавидять ero 6). Главнъйшимъ основаніемъ, на которомъ утверждались лютеране въ своемъ отрицаніи Креста и его почитанія, служило отсутстве въ св. Писаніи прямыхъ повельній Божіихъ относительно этого почитанія. «Кресть не от Божія повельнія есть (говорили они), но от умышленіи человіческих. И пиктоже от васъ святаго

<sup>1)</sup> Тамъ же, 231—232. 2) Тамъ же, 230.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) «Истины показаніе», 512.

<sup>4) «</sup>Рожнецъ духовный» ., 243.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе извъстно».., 25. 6) Цитован. соч. Артемія, 1335.

писанія о сем показати не может, когда господь богъ крестъ творити бы повел' $\dot{z}$ лъ»  $\dot{z}$ .

Кромѣ этого основного довода противъ православнаго ученія о Крестѣ лютеране дѣлали нѣкоторыя частныя возраженія. Такъ, 1) когда православные указывали, какъ на свидѣтельство о Крестѣ, Филип. 3, 18—19, лютеране возражали: «кімии бысть срамъ креста ради сребряного, или древяного, друзіи же от нихъ глаголютъ, яко не о том крестѣ апостолъ пишет сіе», а о крестѣ терпѣнія» 2). 2) Если указывался лютеранамъ, какъ прообразъ Креста въ Ветхомъ Завѣтѣ, мѣдный змѣй, сооруженный Моисеемъ въ пустынѣ (4 Цар. 18, 4; Іоан. 3, 14), они говорили: «царь незекія сокрушая и разоряя идолы языческія, и ону змію мѣдную сокрушити повелѣ. Аще бы се было угодно Богови, не бы сего Иезекія сотворилъ» 3). 3) Если православные почитаютъ Крестъ, то они должны почитать и іудеевъ, «яко они крестъ сотвориша» 4). 4) Како Христосъ врага побѣди Крестомъ?» 5).

Въ отвътъ на изложенныя мысли о Крестъ домашнихъ религіозныхъ вольнодумцевъ и лютеранъ отечественные богословы—полемисты прежде всего старались доказать важное значеніе Креста Христова въ дълъ нашего спасенія. На Крестъ благоволилъ пострадать Господь нашъ Іисусъ Христосъ добровольно, изъ послушанія и по волъ Бога—Отца (Филип. 2,5—9) 6).

Для Христа Кресть послужиль орудіемъ силы, славы и побѣды надъ врагами нашего спасенія (1 Кор. 1, 17—18; 21—25; Галат. 6, 14; ср. Іоан. 12, 23; 13, 31; 12, 32; 7, 37—39; Ме. 25, 29—30). Объ этой славѣ и чести св. Креста предвозвѣщалось еще въ Ветхомъ Завѣтѣ (псал. 131, 7; 98, 5; Ис. 60, 13) 7). Какъ освященный Кровію распятаго на немъ Спасителя 8), Крестъ имѣетъ великую цѣну въ глазахъ христіанъ: чрезъ него даровано намъ отпущеніе грѣховъ, возвращена потерянная прародителями невинность и святость, открытъ входъ въ небесное парство (Ефес. 2, 13—18; Колос. 1, 12—15; 19—23; 2, 13—15) 9). Поэтому-то для истинныхъ христіанъ Крестъ Господень не только не безчестіе, но слава 10), побѣдное знаменіе, щитъ и оружіе противъ діавола 11): послѣдній страшится его, вспоминая свое пораженіе чрезъ Крестъ Христовъ 12). Кромѣ того, знаменіе крестное-

<sup>&#</sup>x27;) «Изложеніе извъстно»..., 15.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 17 об; ср. «Рожнецъ духовный», 243 обор.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Тамъ же, 21 обор

<sup>4)</sup> Рожнецъ духовный, 243 обор.

Тамъ же.

<sup>•)</sup> Истины показаніе».., 511—515; ср. «Изложеніе извъстно» .., 25.

 <sup>7)</sup> Тамъ же, 516—524.
 8) • росвътитель , 161.

У «Истины показаніе», 516—517.

<sup>10)</sup> Артемій, цит сочин., 1297. 11) «Просвытитель», 161.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Артемій, цит. сочин , 1335.

служить видимымь и вившнимь отличіемь христіань оть неверныхъ. «Аще ли кто», говорить Артемій, «оть гордымъ или, паче рещи, отъ прельщенныхъ, незнаменавъ лица своего животворящаго креста знаменіемъ, якоже имать преданіе церковное-просто поклонитися молясь Богови, — аще и мнится христіанинъ быти, таковый не — христіански, но жидовски или погански молится, ругается паче, нежели молится Христу» 1). Уже въ Ветхомъ Завътъ св. Кресть и крестное знаменіе предъизображались въ различныхъ прообразахъ, пророчествахъ и изреченіяхъ. Прообразомъ ихъ служили: дверныя перекладины еврейскихъ жилищь, помазанныя кровію пасхальнаго Агнца, благословеніе Іаковомъ сыновей Іосифа, возложеніе Авраамомъ дровъ на рамена Исаака, поднятіе Моисеемъ рукъ при сраженіи Евреевъ съ Амаликитянами, дерево, которымъ Елисей извлекъ «свчиво» изъ воды 2), змій, сооруженный Моисеемъ въ пустынь и испылявший уязвленныхъ (4 Цар. 18, 4; Іоан. 3, 14) 3). Пророчества о Креств находятся: въ Ветхомъ (псал. 4, 7; 5, 13; 59, 6; 67, 19; 85, 17; Премудр. Солом. 14, 7; Исх. 60, 13; 66, 19; Іерем. 11,19; Іезек. 9,4; Захар. 12,10) и Новомъ (Ме. 24, 30; Іоан. 3,14; Апокал. 7,3; 1 Кор. 1, 18; Галат. 6,14; Ефес. 3, 18; Филип. 3, 18-19) завътахъ 4).

Кром' свидетельствъ св. Писанія о Кресте, другимъ аргументомъ въ пользу его почитанія служать свидітельства христіанской древности. По сказаніямъ св. отцевъ церкви, апостолы благоговъйно почитали св. Крестъ, причемъ ябкоторые изъ нихъ имъли въ немъ орудіе своей смерти. Благочестивый христіанскій обычай употреблять крестное знаменіе сохраняется въ православной церкви также отъ временъ апостольскихъ. Крестомъ совершены многія чудеса: обращеніе къ христіанской въръ, побъда надъ діаволомъ, исцъленіе отъ бользней. Поэтому св. отцы церкви многими похвалами почтили св. Кресть и его спасительную силу для вфрныхъ 5). Особенно же почитаніе Креста въ христіанской церкви началось со временъ Императора Константина Великаго, одержавшаго многія побъды силою св. Креста 6).

Если почитаніе Креста есть дело богоугодное, согласное съ св. Писаніемъ и преданіемъ церковнымъ, то, напротивъ, отверженіе и презрѣніе къ Кресту есть знакъ вражды и ненависти къ самому Іисусу Христу. Поэтому, если лютеране не знаменують себя крестнымъ знаменіемъ, то чрезъ это они причисляють себя къ врагамъ Христовымъ и полагають на себя печать антихристову, которая, по словамъ преп. Ефрема Сирина, и состоить въ томъ, «еже не знаменатися кому обра-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 1296—1297.

\*) Тамъ же, 1335—1336.

\*) «Изложение извъстно», 20—21.

\*) «Книга о въръ», 67—69; ср. «Изложение извъстно».., 16, 17, 26.

\*) «Книга о въръ», 69—72; ср. цитов. сочин. Артемія, 1295, 1296, 1335—1336.

\*) «Изложение извъстно»., 22 обор.— 24.

зомъ животворящаго креста, имже знаменахуся вси святіи» 1). Обличеніемъ для всёхъ противниковъ Креста-жидовъ и еретиковъ-послужить знаменіе Сына Человъческаго при второмъ пришествіи Христа на землю для суда надъ міромъ 2).

Кром'в изложеннаго положительнаго ученія о св. Крест'в, являющагося отвътомъ на основные доводы лютеранства противъ сего христіанскаго знаменія, именно, — что не сл'єдуеть христіанамъ почитать Кресть, какъ орудіе позорной смерти Христа и что въ св. Писаніи нътъ повельнія Божія о чествованіи Креста, - въ древне-русской полемической литературь рышались ижкоторыя частныя возраженія противъ даннаго православнаго догмата.

Такъ, 1) на то возражение Өеодосія Косого, что Кресть ненавистенъ Богу — Отцу за убійство на немъ Сына, Зиновій отвѣчаль, что Христосъ на Крестъ пострадалъ добровольно и потому послъдній не можеть вызывать ненавистнаго и враждебнаго чувства въ Богь — Отць, притомъ свойственнаго только грфховной человфческой природф 3). На подобное же возраженіе лютеранъ инокъ Пафнутій говорилъ: «не приличествуеть сей припоказь на отвержение чести креста святаго понеже друга смерть и мив и ему бысть вина неизбъжной печали. Христова же смерть бысть самому Христу во славу, мив же во избавленіе. И яко же оное оружіе другу и ми'т ненавистно, тако и крестъ Христу и ми $^4$  честно»  $^4$ )

- 2) Когда лютеране въ оправдание своихъ отрицательныхъ взглядовъ на Крестъ указывали на примъръ царя Езекіи, разрушившаго поставленнаго Монсеемъ въ пустынъ мъднаго змъя, свящ. Насъдка опровергаль ихъ темъ толкованиемъ, что такъ поступилъ благочестивый царь по причинъ идолопоклонства Евреевъ предъ указаннымъ изображеніемъ зм $\pm$ я  $^{5}$ ).
- 3) На возражение лютеранъ, что православные, почитая Кресть, должны почитать и іудеевъ, его сотворившихъ, Пафнутій отв'вчалъ: подобно тому какъ въ Ветхомъ Завъть было въ чести оружіе, которымъ Давидъ умертвилъ Голіафа, а не быль почитаемь этотъ последній, «тако іудеи со діаволомъ сотворивше на Христа кресть не почитаеми, кресть же почитаемъ. Яко самымъ крестомъ самого того врага до конца поб $\pm$ ди, и насъ свободны от него сотвори»  $^6$ ).
- 4) Недоумъніе лютеранъ: «како Христосъ врага крестомъ побѣди»?— Пафнутій разрѣшаль такимь образомь. «Аще бы кто на тя волжи состави вину писаніемъ к смерти и обрѣтшейся истинъ то уже писапіе оно бысть ти в славу и крѣпость на врага. врагу же в конеч-

<sup>&#</sup>x27;) «Русск. Истор. Б-ка», т. IV, 1336-1337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, 1297, 1336.

<sup>\*) «</sup>Истины показаніе», 511—515.

\*) «Рожнецъ духовный», 243.

\*) «Изложеніе вавъстно», 2106ор.—22.

\*) «Рожнецъ духовный», 243.

ную погибель. Подобив и кресть употреби враг на Христа да имать его яко писаніемъ в клятвъ. писано бо есть яко проклять всякъ висяй на древъ. Но Христосъ не подлежаще сей крестной клятвъ, яко гръха не сотвори. Того ради оную клятву обрати господь на самого того діавола и его самого порази. и насъ свободны отъ того сотвори но апостолу. Яко Христосъ ны искупиль есть от клятвы законныя бывъ по насъ клятва... и сицевая видъвше о крестъ глаголемъ со апостоломъ мнъ же не буди хвалитися точію о кресть господа нашего Iucvca Xpпста» ¹).

Но пельзя сказать того, чтобы на всв лютеранскія возраженія отечественными полемистами давались отвъты удачные и основательные. Такъ, на слова лютеранъ, что апостолъ Павелъ въ Филип. 3, 18-19 говорить не о видимомъ Кресть Христовомъ, а о духовномъо теривній скорбей и обидь, свящ. Насвдка даеть такой ответь: «не въси еретиче яже глаголеши но воистину ради честнаго креста нарицаеть вы апостоль враги креста христова. И приложи сего ради враги вы нарицает, понеже вамъ богъ есть чрево, і слава в срамъ вашъ. И сего ради слыши явѣ ко угожденію бо богу своему чреву, святыя церкви благольніе разграбиль, еже есть честныя кресты, и всяко украшеніе церковное собраль» 2). Очевидио, въ этихъ словахъ нѣть опроверженія вышеприведеннаго лютеранскаго мнінія. Точно также на мысль своихъ враговъ, что «не требуетъ Богъ въ храмѣ сем ни злата ни сребра», дается такой весьма общій и різкій отвіть: «яко не токмо богь не требует сихъ но и погубляет смѣющихъ таковая творити (т. е. расхищать украшенія храма)» 3).

#### IV. Ученіе о св. мощахъ.

Ученіе о почитаніи св. мощей въ древне-русской богословской литературѣ противъ лютеранъ не было раскрыто подробно: нѣкоторые изъ отечественныхъ полемистовъ, вооружавшіеся въ своихъ писаніяхъ противъ разныхъ заблужденій лютеранства, вовсе не касались означеннаго вопроса. Повидимому, и возраженія противъ св. мощей со стороны еретиковъ домашнихъ и лютеранъ слышались реже, чемъ противъ другихъ догматовъ православной вёры. По крайней мёрь въ отечественной литературъ мы встръчаемъ только два нападенія противниковъ православія на истину почитанія св. мощей: въ сочииеніи Зиновія отенскаго и въ сборник священника І. Настдки. По свидътельству Зиновія, клирошане возражали противъ почитанія св. мощей словами Христа Спасителя: «горе вамъ, книжницы и фарисеи,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, 243 обор.

<sup>2) «</sup>Изложеніе вавъстно» .., 17 обор. 3) Тамъ же, 18.

лицемфри, яко зиждете гробы пророческія и красите раки праведныхъ» (Ме. 23, 29) 1); а по словамъ Насъдки, лютеране «ругаются церкви божіи в том. еже тілеса и кости святых божіих угодников такоже и миро еже из гробов или от костей святых, еже есть в чести велицѣ хранит» 2).

Какъ основанія къ почитанію св. мощей въ древне-русской полемической литературѣ выставлялись: во-первыхъ то, что тѣла святыхъ при жизни послъднихъ служили жилищемъ Духа Св. 3), во-вторыхъ, присутствіе въ нихъ особенной благодати Божіей, подающей исцеленія и благодівнія людямъ 4); въ-третьихъ-чудеса, совершающіяся въ христіанской церкви силою св. мощей 5). Кром' того, въ св. Писанін Ветхаго и Новаго Зав'єтовъ отечественные полемисты находили нъкоторыя доказательства въ пользу защищаемаго ими православнаго догмата, именно, указывали на библейскіе приміры почитанія и благоговенія къ теламъ святыхъ (Деян. 8, 2; ср. 5, 10; Мо. 26, 10, 12; Быт. 25, 9—10; 50, 7, 13; 4 Цар. 23, 17—18; Исх. 13, 19; Сир.  $49, 17)^{-6}$ ) и на свидѣтельства о чудесахъ отъ св. мощей (4 Цар. 13, 20—21; Сир. 48, 14; 46, 14) <sup>7</sup>).

Къ изложеннымъ доказательствамъ въ пользу догмата о св. мощахъ въ отечественной литературъ присоединяемо было краткое замъчание объ истеченіи мира изъ св. мощей. Въ объясненіе этого чудеснаго факта указывалось на: 4 Цар. 13, 20-21; Лук. 8, 43-44; Суд. 15, 19; и Числъ 20, 11 8) и отсюда дълался выводъ по отношенію къ доказываемому явленію. «Аще бо от ослія челюсти сампсону силному воду источи и жидом искамени воду же испусти. а от мученических костей миро благовонное, не может ли благодатію божіею изыти. еже нын сами явственнъ в церкви божіи видим» 9).

# V. Ученіе о св. Евхаристіи.

Съ протестантскимъ (кальвинскимъ) мивніемъ о таинствъ Евхаристіи мы впервые встръчаемся въ сборникъ священника Іоанна Насъдки. Здѣсь говорится, что «любящіи пря и раздоры... не исповѣдаютъ быти во спасеніи жертвъ истиннаго тела и крове Христовы..., по мнять быти подобіе нѣкое, иніи же иная различная блядуть» 10). Инокъ Нафичтій

<sup>1) «</sup>Истины показаніе»..., 435

Изложеніе извъстно»..., 41. <sup>а</sup>) Тамъ же, 41 обор.

<sup>4) «</sup>Просвътитель», 169—170. 5) «Истины показаніе»..., 425—426; ср. 472—473.

<sup>\*)</sup> Тъмъ же. 434—436; ср «Рожнецъ духовный», 224 обор.

\*) «Рожнецъ духовный», 224 обор.

\*) «Изложение извъстно»., 41 обор.

<sup>9) «</sup>Изложение извъстно»..., 42.

<sup>10)</sup> Тамъ же, 60 об.-61.

въ своемъ «Рожнецъ духовномъ» указываетъ и основаніе для этого митнія: «паки не въруютъ плоти и крови Христовой быти подъ видомъ хлъба и вина чувствомъ своимъ внимающе паче нежели словеси Господню и силъ» 1).

Вопреки кальвинскому заблужденію названные отечественные полемисты утверждають, что въ таинствѣ св. Евхаристіи подъ видомъ хлѣба и вина мы вкушаемъ истинное тѣло и истинную кровь Христову. Доказательствомъ этого православнаго догмата служатъ слѣдующія свидѣтельства св. Писанія Новаго Завѣта.

- 1. Іоан. 6, 51. Прямой и ясный смысль этихъ словъ Спасителя говорить за то, что «неподобенство», но хлёбъ претворяется истинным тёлом его еже далъ Господь наш за живот мира, тако же и вино кровію того, еже за многи на крестё пролія, во оставленіе грёховъ. Не убо оное тёло возшедшее на небеса сходит, но тои хлёб і вино по словеси Христову прелагается в тёло и кровь его святую» 2). Въ противномъ случать, при кальвинскомъ толкованіи указанныхъ словъ Спасителя, слёдовало бы сдёлать заключеніе, что и спасеніе наше на Кресть Христовомъ совершено чрезъ простой хлёбъ и вино, а не чрезътёло и кровь Господа. «И аще речеши, яко простъ хлёбъ и вино Христосъ ученикомъ даде, то уже не исповъдуещи яко Христовою кровію избавленіе получилъ но виномъ простымъ. Понеже тогда Христосъ рече: оную чашу изліяти во оставленіе грёховъ: юже ты виномъ нарицаещи. Аще же сего не можещи рещи то пріими оную чашу за самую кровь и о плоти потомужде» 3).
- 2. 1 Кор. 11, 23—25. По толкованію инока Пафнутія, эти слова св. Апостола имѣють такой смысль: «а глаголеть пріяхъ отъ Господа, да покажеть: яко и нынѣ тояжде есть плоть и кровь и тойжде даяй даже и до вѣка все тожде будеть» <sup>4</sup>).
- 3. 1 Кор. 11, 27—29. Здѣсь выражается мысль, что вкушающій св. Евхаристію недостойно, дѣлается повиннымъ тѣлу и крови Христовой, а не простому хлѣбу и вину <sup>5</sup>).
- 4. Іоан. 6, 53-54. Въ этихъ словахъ говорится о вкушеніи истиннаго тіла и крови Христовой, «а не образа плоти и крови»  $^6$ ).

По замѣчанію Іосифа Волоколамскаго, Господь для спасенія напіего принялъ на Себя какъ плоть человѣческую, такъ и благоволилъ даровать намъ Свое тѣло и кровь подъ видомъ хлѣба и вина. Чрезъ это Христосъ снисшелъ къ человѣческой немощи, соединивъ Свое Божество съ обычными предметами нашего питанія. Хлѣбъ и вино въ таин

<sup>1) «</sup>Рожнецъ духовиый», 238.

изложенів извъстно..., 61.

<sup>\*) «</sup>Рожнецъ духовный», 238 обор.

Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, 238.

Тамъ же.

стве св. Причастія не суть только образы и подобія плоти и крови Христа: силою Духа Св. они претворяются въ истинное Его тъло и кровь. Поэтому къ св. Причастію следуеть приступать съ верою и покаяніемъ во гръхахъ и не должно смущаться гръховностію и недостоинствомъ священника («не умалитбося Святаго Духа даръ недостоинствомъ священническимь») 1), если только онъ не будеть состоять въ еретичестив и въ отлученіи отъ церкви  $^2$ ).

Что касается основанія, на которомъ утверждаются кальвинисты въ своемъ мибини объ Евхаристии, то инокомъ Пафнутиемъ оно опровергается тымь доводомь, что болье должно вырить Слову Божію, нежели нашимъ чувствамъ, которыя могуть вводить насъ въ заблужденіе. Въ доказательство этого положенія приводятся примъры: Товія, хотя и быль свять, по принималь своего спутника за человека; между темъ это быль Ангель Божій (Тов. 12, 15); апостолы на пути въ Еммаусъ долго бесъдовали со Христомъ, но узнали Его только по преломленіи хльба (Лук. 24, 13 — 32); Еврен не замьчали тьмы египетской, равно какъ Египтяне не видъли бывшаго у Евреевъ свъта (Исх. 10, 21 – 23). Поэтому-то Апостолъ Петръ свидътельствуеть, что относительно Христа онъ склоненъ болъе върить Слову Божію, чъмъ тому, что онъ видъль и слышаль (2 Петр. 1, 19—21)<sup>3</sup>). Если лютеране возражали: «видяще огнь не глаголемъ, свойство воды в себъ имъти. Такожде и водъ свойство огня. Потомужде и хліба и вина свойства плоти и крови въ себі содержати» 1), то Пафнутій опровергаль ихъ также на основаніи Слова Божія. Когда три отрока въ Вавилонъ были ввержены въ раскаленную пещь, огонь имъть въ себъ «духъ росы шумящь» (Дан. 3, 50); когда огонь спалъ съ неба на жертву пророка Иліи (3 Цар. 18, 38), вода, возлитая на последнюю, «тогда предложенная возгореся и пламень испусти». Манна по естеству своему была одного и того же вида и вкуса; однако по волъ Божіей, не измъняя своего вида, она имъла вкусъ и по желанію всякаго человѣка (Премудр. Солом. 16, 20) 5).

Помимо разръшеннаго Пафнутіемъ возраженія противъ истины тіла и крови Христовой въ Евхаристіи кальвинисты ставили ему вопросъ: «еда мнози суть Христа оная части или во всякой части единъ и той же цълъ и совершенъ?» 6). На этоть вопросъ инокъ-полемисть отвъчаль своимъ противникамъ аналогіею человъческаго слова. «Всяко слово еже аще человъкъ произносить и произносящіи е слышать и обстоящій аще и мнози слышащій, обаче разчастно не слышать е но цъло и совершенно вси слышать е. Подобиъ требуеть извъститися и

5) • Рожнецъ духовный», 238. 6) Тамъ же, 238—239.

<sup>1) «</sup>Просвътитель», 165.
2) Тамъ же, 162—166; ср. «Изложеніе вавъстно» ., 62—63.
3) «Рожнецъ духовный», 237 обор.
4) Тамъ же, 238.

о тель Христовь еже съдить из десныхъ отца оно святьйшее тело Христово обрътается еще и в хлъбъ и чрез јереа освящается и прелагается, во истинное тело Христово божественною силою чрезъ наитіе святаго духа. Аще же и раздробляется на многія Христовы части но цёло и совершенно Христово тёло пребываеть во всякой части святаго хліба. Якоже и слово ціло и совершенно слышится от произносящаго е и от всъхъ слышащихъ» 1). Не смотря однако на приведенный «припоказъ» въ разъяснение св. Евхаристии, носледняя представлялась священнику Насфдев глубоко не постижимымъ для ума человтческого таниствомъ: «превыше рожденого разума, и слова и мысли. его же не может никто разумъти, точію едина въра. Паче же сего воирошати не подобает. точію въруи, а не испытуи» 2) — говорить онъ.

## VI. Ученіе о призываніи святыхъ.

Православное ученіе о призываніи святых служило предметомъ многочисленныхъ нападеній и возраженій со стороны домашнихъ русскихъ еретиковъ и протестантовъ. Последніе обращеніе съ молитвами къ ангеламъ и святымъ людямъ считали не согласнымъ св. Писанію, такъ какъ тв и другіе не могуть знать нашихъ нуждъ и не могуть оказать намъ никакой помощи 3). Въ доказательство этого положенія лютеране приводили слъдующія соображенія: 1) представляли святыхъ умеріпими и говорили: «что нам помощь в молитвѣ святых умерших?» 4). 2) думали, что святые по смерти подобны спящимъ и находятся въ состояніи безчувственности 5). 3) въ Ветхомъ Завътъ почитанія святыхъ не существовало 6) и 4) до времени послъдняго суда Божія нельзя отличить праведника отъ гръшника 7). Кромъ этихъ общихъ возраженій противъ догмата о призываніи святыхъ лютеране делали и многія частныя возраженія.

Соотвътственно протестантскимъ мнъніямъ по вопросу о призываные святыхъ ангеловъ и святыхъ людей вели защиту означеннаго догмата и православные полемисты.

Почитаніе св. ангеловъ имфеть для себя основаніе въ томъ, что они знають все, бываемое съ нами (Лук. 15, 7; Ме. 18, 10; 1 Кор. 4, 9), помогають намъ въ разныхъ трудныхъ случаяхъ нашей жизни (псал. 33, 8; 90, 10—11) и ходатайствують за насъ предъ Богомъ (Тов. 12, 12). Мы видимъ, что и люди святые воздавали поклоненіе ангеламъ (Iuc. Hab. 5, 14) 8).

<sup>1)</sup> Тамъ же, 239.

<sup>\*) «</sup>Изложеніе извъстно», 61 обор.

\*) «Рожнецъ духовный», 221 обор.

\*) Артемій, цат. сочин., 1285; «Изложеніе извъстно», 42 обор.

\*) «Рожнецъ духовный», 223 обор.

\*) Тамъ же, 225.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 224 обор. <sup>8</sup>) Тамъ же, 221 обор.

Если на последнія слова протестанты делали возраженіе, что святые потому поклонялись ангеламъ, что видъли ихъ лицемъ къ лицу, а мы не видимъ ихъ, то встречали такой ответь со стороны инока Пафнутія: хотя мы и не видимъ ангеловъ телесными глазами, но «зрим умить» и въруемъ въ ихъ присутствіе, знаніе нашихъ нуждъ и ходатайство за насъ предъ Богомъ. А если не видимъ ангеловъ чувственными глазами, то это происходить оть нашихъ греховъ и не преиятствуеть тому, чтобы мы имъ молились и кланялись  $^{1}$ ).

Въ ученіи о святых православные полемисты раскрывали главнымъ образомъ двѣ мысли: 1) о долгѣ прославленія святыхъ со стороны людей и 2) о молитвенномъ къ нимъ обращеніи.

Въ доказательство первой мысли указывалось на то, что Самому Богу угодно было прославить святых великими похвалами и чудотвореніями (1 Цар. 2, 30; Исх. 7, 1; Быт. 17, 1-2; 22, 17-18; 2 Цар. 7, 12; исал. 138, 17; 32, 1; 111, 6; 81, 6; Премудр. Солом. 3, 1; 4, 7, 5, 15; Me. 28, 20; Ioaн. 22, 17; Me. 10, 20; Ioaн. 5, 24; Апок. 11, 6) 2). О должной съ нашей стороны похваль святыхъ свидетельствують также: Лук. 1, 48; псал. 150, 1; Быт. 12, 3; Притч. 10, 7; Сир. 45, 1; 49, 1, 15; Іоан. 17, 22 3). Святые по смерти находятся въ славъ, хотя и несовершенной, царствують со Христомъ и наслаждаются ближайшимъ общеніемъ съ Богомъ (псал. 149, 5 -9; Апок. 2, 26-27; псал. 22, 4; 138, 8; 94, 4; 108. 12, 10; Дан. 5, 4)<sup>4</sup>).

Въ доказательство второй мысли приводились многочисленные доводы. Самъ Богъ хочеть, чтобы мы обращались съ молитвами къ святымъ (Іов. 42, 8) 5). Онъ объщаетъ милости Соломону и Езекіи ради святаго царя Давида (3 Цар. 11, 12—13; 4 Цар. 20, 6) <sup>6</sup>). И д'ыствительно, ради людей праведныхъ Господь прощалъ и миловалъ даже великихъ гръшниковъ (Быт. 18, 16-32; 19,  $18-22^{-7}$ ). Начало молитвеннаго воспоминанія святыхъ мы видимъ въ Ветхомъ Зав'єть: три отрока въ пещи вавилонской умоляють Бога именемъ патріарховъ Авраама, Исаака и Іакова (Дан. 3, 35) 8). Святые при жизни своей какъ сами молились за другихъ людей (Исх. 32, 11-13; Быт. 18, 23 - 33; 2 Hap. 24, 10; 4 Hap. 19, 16 - 19; Iob. 42, 8; Bap. 3, 4; 2 Петр. 1, 15; Ефес. 1, 16; Римл. 15, 30; Колос. 4, 3) 9), такъ и просили другихъ молиться за нихъ (Ефес. 6, 18; Филип. 1, 4)  $^{10}$ ).

<sup>1) «</sup>Рожнецъ духовный», 221 обор.
3) «Книга о въръ», 97—98.

в) «Рожнецъ духовный», 224.

<sup>4) «</sup>Рожнецъ духовный», 226—227. 5) Тамъ же, 223.

<sup>6)</sup> Артемій, цитов сочин., 1284—1285.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) «Йзложеніе извъстно». , 69. <sup>8</sup>) Артемій, цит. сочин., 1284.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) «Книга о въръ» 97.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) «Рожнецъ духовный», 222 обор

Святые могуть знать наши нужды, слышать наши прошенія и исполнить ихъ, такъ какъ они живы по смерти (Лук. 20, 38; псал. 5, 12, 13; 1 Солуп. 4, 14-15; Быт. 12, 2-3 1); Римл. 8, 11; 8, 13-14; 16 -17; Лук. 16, 19  $-31^{2}$ ); Mo. 10, 40 -42; 18, 19 -20; 16, 18; Римл. 8, 28—30; 8, 26; 2 Кор. 5, 8, 6) <sup>8</sup>) и находятся въ прославленномъ состоянін (Быт. 12, 3; псал. 36, 21—22; 1 Цар. 8, 7; псал. 138, 17—18; 8, 5—6; 32, 1—4; 110, 1—2, 10 <sup>4</sup>); псал. 88, 17; 5, 12—13; 111, 6, 3, 9—10) <sup>5</sup>) О славѣ святыхъ на небѣ свидѣтельствують безчисленныя чудеса, совершенныя ими какъ при жизни на земль, такъ и по смерти 6). Съ этимъ прославленнымъ состояніемъ святыхъ соединяется и то ихъ преимущество, что они удостоиваются особенныхъ откровеній отъ Бога, большихъ, чёмъ какія получаютъ даже ангелы<sup>7</sup>).

Напрасно утверждають лютеране, что святые по смерти находятся въ состояніи сна и безчувственности. Этой мысли противоръчать данныя св. Писанія: псал. 43, 24; 3 Ездры 4, 35; Сир. 46, 23; 48, 15; Ме. 17, 3; Апокал. 4, 2-4; 5, 5; 6, 10-11; 7, 9; 7, 14-17; 11, 16-18; 2 Kop. 12,  $2-4^{8}$ ).

Еще при жизни св. угодники Божіи, просвъщенные Духомъ Святымъ, «яко зерцаломъ въ гаданіи зряху божественная, по разлученіи же тела лицемъ къ лицу. Темже и по отшествін отсюду святыхъ душа дъ (й) ственны въ Дусъ Святьмъ, и молятся о насъ, аще и мы сами поспътествуемъ, а не съпротивная творимъ» 9).

Почитаніе святыхъ установлено въ православной церкви св. апо столами, отцами и вселенскими соборами <sup>10</sup>); св. апостолы въ XVII правилъ своемъ установили времена памяти святыхъ, а ученики апостольскіе записали для вѣчной памяти житія ихъ 11).

Кромъ изложенныхъ положительныхъ доказательствъ въ пользу догмата о прославленіи и призываніи святыхъ, въ отечественной полемической литературъ ръшались возраженія противниковъ противъ означеннаго догмата. Такъ, 1) на мивніе ихъ, что въ Ветхомъ Завъть не существовало почитанія святых в людей, инокъ Пафнутій отвівчаеть: Ветхозавътные святые были причастны гръху прародительскому и за не совершенное сохранение закона Моисеева находились подъ клятвою и по смерти нисходили въ адъ, изъ котораго освобождены только чрезъ

<sup>4) «</sup>Истины показаніе»..., 417—418; ср. 430—431; 442—445.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 447—452. \*) Тамъ же, 461-469.

<sup>4)</sup> Тамъ же, 417, 419- 423· 5) Тамъ же, 470-471.

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Артемій, цит. сочин., 1285.
 <sup>7</sup>) «Рожнецъ духовный», 222 обор.

<sup>8) «</sup>Рожнець духовный», 223—224.

9) Артемій, 1285; ср. «Изложеніе взвъстно». ., 43—44; «Рожнець духовный», 223.

10) Артемій, 1285—1286.

<sup>11) «</sup>Йзложеніе извъстно»..., 39 обор.

Христа, а потому и чествованіе ихъ не могло начаться ранбе крестной смерти Xристовой  $^{1}$ ).

Если на это объяснение протестанты говорили, что Ветхозавътные святые въ аду не были, а находились, какъ и теперь, въ присутствіи у Бога, то Пафиутій отв'вчаль свидітельствами св. Писанія: псал. 88, 49; Іов. 10, 21; Быт. 37, 35; 3 Ездр. 4, 35; Римл. 5, 14; Галат. 3, 10-14; 2, 21; Римл. 3, 22-25; 5, 8-11; Ефес. 2, 14-18; Колос. 2, 13-14; Римл. 8, 1-2; Исх. 53,  $4-5^2$ ).

- 2) Въ опровержение того возражения, что до последняго страшнаго суда Божія нельзя отличить праведника отъ грешника, тотъ же инокъ Пафнутій указываль на: псал. 138, 17—18; Евр. 11, 4—40; Сир. гл. 44-49; 11, 26 8).
- 3) По поводу обвиненія, возводимаго протестантами на провославныхъ въ томъ, что они воздають такую же похвалу святымъ, какую и Богу, православные полемисты старались установить различіе между первою и последнею: «церковь божія хвалить бога хвалою вышшею славящи и честь воздающи ему, не яко твари, но яко богу всёх творцу. святым же божіим угодником такову хвалу творим, в ней же сам богъ хвалим есть» 1).
- 4) Протестанты упрекали православных въ томъ, что они, вопреки повельнію Божію, установили многіе праздники въ честь святыхъ 5). Въ отвътъ на это священникъ Насъдка указывалъ на примъръ Ветхозавётныхъ святыхъ мужей, которые кроме праздниковъ, заповеданныхъ Богомъ, учредили и другіе въ честь и славу Божію, напр., праздники Есоиринъ или пуримъ (Есо. 9, 19 22; 26-29), въ память побъды надъ Никаноромъ (1 Мак. 7, 49; 2 Мак. 15, 36-37), въ память обрътенія огня небеснаго (2 Мак. 1, 18) <sup>6</sup>).
- 5) По мивнію протестантовъ, «противно есть во имя святых церкви созидати» 7). По поводу этихъ словъ Нафнутій делаль замечаніе, что православными всѣ храмы строятся во имя Божіе, «а еже глаголется церковь петра, или павла, тако разумвем, яко въ той церкви собственно петру память с похвалою бываетъ» 8).
  - 6) Протестанты отрицали чествование святыхъ, именуемыхъ преподобными: «ть за гръхи за свои вплакалися пред богомъ. а они какіе святые, и того им много, что их самъх богъ помиловал, да от гръховъ очистил» 9). На эти слова своихъ противниковъ священиикъ На-

<sup>1) «</sup>Рожнецъ духовный», 225.
2) Тамъ же, 225 обор.
3) Тамъ же, 224 – 225.

<sup>4) «</sup>Изложеніе извъстно». , 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, 114-115

<sup>7) «</sup>Рожнецъ духовный», 225

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же.

<sup>9) «</sup>Изложеніе извъстно».., 117 обор.

съдка замъчалъ, что святые обитаютъ на небъ въ славъ (Апокал. 14, 1—5; 20, 4), а впослъдствіи имъютъ быть судіями міра (1 Кор. 6, 2; Захар. 14, 5). Святые, какъ прославленные Богомъ, не нуждаются въ нашемъ прославленіи, и «аще убо хвалимъ ничтоже творим достоино имъ, но токмо сами освящаемся памятію ихъ. Аще ли не хвалим, и пъснеи и славословія не принесемъ, то всяко убо связани будем гиъвомъ Божіим» 1).

7) Протестанты признавали не возможными явленія святыхъ по смерти и говорили, что «явна есть то брідня и ложъ составляема, еже святым по смерти являтися и возвіщати хотінія Божія» 2). Въ опроверженіе этого возраженія священникъ Насідка ссылался на библейскія и перковно-историческія повіствованія о явленіяхъ святыхъ людей по смерти: пророка Самуила царю Саулу (1 Цар. гл. 28), св. велико мученика Феодора Тирона императору Юліану, апостоловъ Петра и Навла царю Константину В., приводилъ разсказъ о воскресенія 7-ми отроковъ ефесскихъ въ царствованіе греческаго императора Феодосія, а также евангельскія повіствованія о явленіи Моисея и Иліи на горів Фаворів во время преображенія Господа (Мо. 17, 3; Мрк. 9, 4; Лук. 9, 30) и о воскресеніи многихъ усопшихъ святыхъ послів крестной смерти Христовой (Ме. 27, 52—53) 3).

Наконецъ, протестанты дѣлали возраженія противъ тѣхъдоводовъ, которые приводили нравославные въ защиту догмата о призываніи святыхъ. Такъ, когда православные въдоказательство необходимости обращаться съмолитвами къ святымъ указывали на Дан. 3, 34—35; Исх. 32, 13, протестанты говорили: Богъ оказывалъ милосердіе только ради Авраама, а не вообще ради всѣхъ святыхъ. Въ отвѣтъ на такое толкованіе библейскихъ мѣстъ противниками православный апологетъ замѣчалъ, что Богъ оказывалъ Свою милость людямъ ради Давида, Іереміи и иныхъ многихъ ф.).

Когда въ доказательство мысли, что святые молятся за людей по смерти, указывалось протестантамъ на 2 Макк. 15, 13—14, они возражали, что Маккавейскія книги не приняты церковію. Вопреки такому миѣнію, православный полемисть утверждалъ подлинность и каноническое достоинство Маккавейскихъ книгъ, хотя и не представлялътому доказательствъ <sup>5</sup>).

Кромѣ апологіи догмата о призываніи святыхъ въ отечественныхъ противопротестантскихъ сочиненіяхъ возбуждалась отдѣльная рѣчь о почитаніи Божсіей Матери. Новодомъ къ тому служили неправыя мнѣнія о лицѣ Пресв. Богородицы какъ нашихъ домашнихъ еретиковъ,

<sup>1) «</sup>Изложеніе извъстно».., 119 обор.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, 70.

Изложение извъстно» ., 70—71.

<sup>4)</sup> Тамъ же, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>, Тамъ же, 44.

такъ и протестантовъ. Жидовствовавшіе, по словамъ Іосифа Волоколамскаго, отказывали Божіей Матери въ почитаніи и прославленіи: «дерзнуша ко инъмъ сквернін ти языцы, великое се и лукавое провъщати. И самую ту Деву Богородицу похулити» 1). По свидетельству Зиновія отенскаго, Өеодосій Косой и его товарищи учили: «не подобаеть много почитати рожшую христа. Глагола бо христосъ-кто суть мати моя и братіа моя. иже сътворить волю пославшаго мя, сей брать [мой] и сестра, и мати ми есть. и по сему мати христова нъсть честна. но якоже и вси жены тако и она. честна егда имъ христа въ утробъ. а повнегда родити ей христа не имъеть святости, ибо чересъ внегда полнъ сребреницъ, тогда съблюдаемъ есть. егда испразнится сребреницъ, тогда тои же чересъ яко ничтоже презираемъ бываетъ, сице и мати христова повнегда роди яко и вси жены бысть» 2). Точно также лютеране и кальвинисты, какъ утверждали брятья Лихуды, держались ложныхъ мыслей о Божіей Матери, думали о Ней «нечестивъ и злославнъ» 3), не признавали Ее истинною Богородицею 4) и сомнъвались въ Ея приснодъв-CTB\$ 5).

Въ виду такихъ хульныхъ и нечестивыхъ мивній еретиковъ о Божіей Матери Максимъ Грекъ и братія Лихуды находили необходимымъ въ своихъ сочиненіяхъ касаться вопроса о почитаніи Божіей Матери.

Какъ основанія къ почитанію Пресв. Дівы указывались: 1) прообразы Ея въ Ветхомъ Завътъ. Какъ воплощение и крестная жертва Спасителя міра были предвозв'єщены нікоторыми Ветхозав'єтными событіями, такъ и Лице Божіей Матери прообразовалось Мосеевою скиніею, и различными ея принадлежностями. Кром'в того, пророки созерцали Пресв. Деву во многихъ образахъ: лестницы, руна, купины, горы, осеняемой благодатію и др. 6). Священнымъ вещамъ, имъвшимъ прообразовательное значеніе по отношенію къ Пресв. Д'яв'я, Евреи, по повел'ьнію Божію, воздавали благогов'ь йное почитаніе 7): тімъ боліве достойна высочайшей чести и прославленія Сама Матерь Божія 8).

2) Не изъяснимое достоинство Пресв. Дъвы Маріи, какъ Матери Божіей: Она родила истиннаго Сына Божія и есть истинная Богородица 9). Чрезъ это рожденіе дарованы неисчисленныя благодъянія міру <sup>10</sup>). Притомъ же вм'єсть съ Сыномъ Она разд'яляеть небесную славу и непрестанно молится о нашемъ спасеніи 11).

<sup>3</sup>) Бр. Лихудовъ цит сочин., л. 187. <sup>4</sup>) Тамъ же, 210 обор. и 227. <sup>5</sup>) Тамъ же, 220.

<sup>7</sup>) Тамъ же, 185—187. <sup>8</sup>) Тамъ же, 188

10) Тамъ же, 202.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Просвътитель», 7; ср. 12. <sup>3</sup>) «Посланіе многословное», 255—256. «Чт. въ Импер. Общ. Истор. и Древи. Россійск., 1880, кн. 2-я; ср Максима Грека сочин., ч. І, 496-497.

<sup>6)</sup> Тамъ же, 170—185; ср. 220—221

<sup>•)</sup> Бр. Лихудовъ цит. соч, 221-226.

<sup>11)</sup> Максима Грека цит. сочин., 497.

3) Ея величайшая нравственная чистота и совершенство. Пресв. Матерь Божія была преисполнена благодатію Св. Духа болье всьхъ твореній Божінхъ — не только людей, но и силъ небесныхъ добродътели нашли себъ воплощение и исполнение въ жизни Божией Матери: «неприкладная чистота ѝ равноангельно дъвство, смиренномудрованіе, кротость, тихость, безлобивый, нелестный нравъ, благолюбное, человъколюбное и елицы ины сицевыя добродътели украшаютъ созданнаго человъка по образу и по подобію Божію, ими же всъми украшашеся всехвальная сія дщи небеснаго Царя» 1)... Своимъ нравственнымъ величіемъ Матерь Божія превосходила всёхъ женъ въ мірів <sup>2</sup>). И если обыкновенные святые люди за свои доброд тели именуются въ св. Писаніи богами и дітьми Божінми (псал. 81, 6, 1), то тімь болье достойна чести Матерь Божія, высшая и славнійшая силь небесныхъ и освященная Духомъ Святымъ въ жилище Бога Слова 3).

Къ тому же заключенію ведеть и человъческій опыть: земная царица, родившая детей царю, не только при жизни мужа пользуется царскими почестями, но и навсегда сохраняеть за собою достоинство и званіе царицы. «Аще же о маловременныхъ и тлінныхъ царехъ сей добрый праведный чинъ соблюдается, како избранная отъ всёхъ родовъ Богомъ, на честивищее жилище всвхъ Царя Христа Бога, яже по рождествъ Дъва, и по смерти жива, како, акы едина отъ прочихъ женъ, вмвняется у васъ богоборныхъ безславна и безчестна и безсильна?» 4).

4) Чудеса, совершавшіяся силою Божіей Матери. Начало чудесь совпадаеть съ дивною кончиною Пр. Богородицы. Въ это время Самъ Господь, явившись въ сопровождении безчисленнаго сонма ангельскаго, принялъ на Свои руки чистъйшую Душу Пресв. Богородицы и призвалъ Ее къ наследію и участію въ Своей божественной славе <sup>5</sup>).

Въ виду указанныхъ основаній Матери Божіей всегда воздавалось. подобающее поклоненіе отъ всёхъ народовъ, «не токмо отъ православныхъ но и отъ всёхъ вкупё зломудренныхъ еретикъ латынянъ и армянъ, наченъ отъ лътъ блаженныхъ апостолъ» 6).

# VII. Ученіе о молитві за умершихь.

Молитву за умершихъ лютеране отрицали на томъ отнованіи, что будтобы «по смерти затворися о нихъ всякое милосердіе Божіе» 7). Вопреки этому отрицанію православные полемисты защищали пользу и благотворность поминовенія умершихъ и въ доказательство своей

¹) Тамъ же, 499; ср. бр. Лихуд., 203-220. ²) Тамъ же, 499-500. ²) Тамъ же, 501-502.

<sup>4)</sup> Тамъ же, 502-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, 502-503.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, 498.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) «Рожнецъ духовный», 237.

мысли приводили основанія прежде всего изъ св. Писанія: 2 Мак. 12, 43-46; Тов. 4, 17; Вар. 4, 5 <sup>1</sup>); Сир. 7, 36; 38, 23; 44, 13; Суд. 11, 40 <sup>2</sup>). Ради молитвъ живыхъ Богъ не только оказывалъ Свою милость умершимъ, но и снова возвращалъ ихъ къ жизни (3 Цар. 17, 19—22; 4 Цар. 4, 32—35; Дѣян. 9, 40—41; 20, 9—12) <sup>3</sup>); даже ради умершихъ праведниковъ Богъ воскрешалъ мертвыхъ (4 Цар. 13, 20—21) <sup>4</sup>). Кромѣ данныхъ св. Писанія въ доказательство той же истины въ отечественной полемической литературѣ дѣлались ссылки на апостольское правило, повелѣвающее молиться за умершихъ и творить за нихъ милостыню, а также на свидѣтельства св. отцевъ церкви <sup>5</sup>).

Но при этомъ пользу поминовенія умершихъ отечественные апологеты признавали только въ отношеніи душъ людей благочестивыхъ: «о нечестивыхъ же, аще и всего міра богатство отдаси убогимъ, ничтоже ползуещи...» <sup>6</sup>) «Еже о върныхъ отшедших мира сего молитися и милостыня творити древняго и новаго закона святое писаніе заповъдуетъ» <sup>7</sup>).

Кром'в догматическаго обоснованія истины о молитв'я за умершихъ въ отечественной противо-протестантской литератур'я велась довольно подробная річь о дняхъ поминовенія умершихъ, а также о колив'я и елев, употребляемыхъ при молитв'я о нихъ 8).

Наконець, въ опровержение вышеуказаннаго лютеранскаго аргумента противъ догмата поминовения умершихъ утверждалось, что, если Слово Божие отрицаетъ возможность перемѣны въ состоянии душъ, заключенныхъ въ адѣ (Лук. 16, 19—31), то это говорится о времени послѣ второго пришествия Христова; до него же полезна и благотворна помощь умершимъ со стороны живыхъ людей 9).

## VIII. Ученіе о свящ. преданіи.

Лютеране отрицательно относились къ свящ. преданію и не придавали значенія писаніямъ св. отцевъ церкви. «Ты нісь христия-

¹) Артемія цит. сочин, 1287; «Изложеніе извъстно»..., 67 обор.; «Рожнецъ духовный», 238.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Книга о въръ», 106.

в) «Изложение извъстно»...; 67.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

<sup>5)</sup> Артемія цит. сочин., 1227; «Изложеніе извъстно»., 65 обор.; «Книга о въръ», 106—109.

<sup>6)</sup> Артемія цит сочин., 1227.

<sup>7) «</sup>Изложеніе извъстно»., 63. Здъсь кстати замътить, что высказанная мысль въ древне-русской полемической литературъ не проведена твердо и ръшительно. Въ томъ же «Изложеніи» по рук. Импер. Публич. Б-ки, № 258, утверждается, что Богъ по молитвамъ живыхъ людей (святыхъ) оказывалъ милость за гробомъ не только однимъ върнымъ, принадлежавнимъ къ церкви Христовой, но и язычниковъ и еретиковъ избавлялъ отъ въчныхъ мученій (1023 −1024).

<sup>\*) «</sup>Книга о въръ», 110-114.

<sup>9)</sup> Артемія цит. сочин., 1287; ср • Рожнецъ духовный», 238.

пинъ», обличалъ царь Іоаннъ Васильевичъ Грозный Рокиту, «понеже христова ученія развращаеши, а святыхъ апостолъ і святыхъ отецъ ученія отметаеши» 1). «Вы сами что учите, то и разоряете, понеже убо вси уставы святыхъ отецъ развратисте і отвергосте» 2).

Только въ св. Писапіи видѣли лютеране истинный и надежный гисточникъ религіознаго знанія. «Кромѣ бытейских книг і евангелія і апостола, гдѣ что ни писано, а тому нѣчево вѣрити  $^3$ ). «Не подобаеть инаго писанія пріимати в церковь токмо яже обдержит в себѣ священная библіа  $^3$ , — $^4$ ) говорили они.

Соответственно съ такими мненіями противниковъ вели апологію свящ, преданія и отечественные православные полемисты. Такъ, они утверждали, что Библія сама по себ'в не есть полный и совершенный источникъ религіозной истины: опа сама свидьтельствуетъ намъ о нъкоторыхъ священныхъ книгахъ, не дошедшихъ до нашего времени (Іуд. 1, 14; Числ. 21, 14; 3 Цар. 15, 7; 16, 5; 22, 39; 2 Паралип. 12, 15; 28, 26; 3 Езд. 14, 44; 3 Цар. 15, 23, 31; 1 Паралип. 29, 29; 4 Цар. 24, 5; 1 Мак. 16, 24). По причинъ господствовавшаго по временамъ идолопоклонства между Евреями, войнъ ихъ съ сосъдними народами, а также благодаря злому умыслу самихъ Евреевъ, отступниковъ отъ отеческой въры (1 Мак. 1, 41-57), многія древнвинія свящ. книги погибли <sup>5</sup>). Поэтому-то о многихъ Ветхозав'втныхъ лицахъ и событіяхъ въ Библіи мы не находимъ болѣе или менѣе подробныхъ повъствованій. Такъ, не все сказано о Мелхиседекъ, праведномъ Іовъ, о произведеніяхъ мудрости Соломона, о нъкоторыхъ событіяхъ во времена судей и пророковъ 6). Точно также и въ Евангеліи мало записано о родителяхъ Божіей Матери, Іоанн'в Крестител'в, Симеонт Богопріимить; не писано о жизни Божіей Матери въ храмъ Іерусалимскомъ, о пребываніи Ея съ младенцемъ Іисусомъ въ Египть, о жизни Спасителя до крещенія; не указано о статирь, «откуду бысть» (Мо. 17, 27); не написано о сооружении кровоточивою женою статуи Христу; не обозначены имена праведниковъ, воскресшихъ послъ -смерти Господа (Мо. 27, 52—53); не сказано о имени отрока, котораго поставиль І. Христосъ посреди учениковъ (Мв. 18, 3), о юношъ, одътомъ въ плащаницу (Мрк. 14, 51-52), объ именахъ многихъ учениковъ Христовыхъ, о ризахъ Господа, о томъ, кто жена, сказавшая: «блаженно чрево, носившее тя...» (Лук. 11, 27); что ппсалъ Христосъ на земль, когда была приведена къ Нему жена прелюбодый-.ная (Ioaн. 8, 6, 8) 7).

<sup>1) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Рос », 1878, кн. II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, 29. <sup>3</sup>) «Изложеніе извъстно», 189 обор.

<sup>4) «</sup>Рожнецъ духовный», 219. в) «Изложение извъстно».., 193.

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, 190 - 192.
 <sup>7</sup>) Тамъ же, 193 - 195.

Вообще—не всѣ дѣла и слова нашего Спасителя записаны въ Евангелін (Іоан. 21, 25; Дізн. 1, 3; Іоан. 16, 12—13) 1), равно какъ не все ученіе св. Апостоловъ нашло себ'в изложеніе въ ихъ посланіяхъ, а многое выражено устно (Дівян. 20, 31; 2 Іоан. 1, 12, 3 Ioaн. 1, 13; 1 Kop. 11, 2; 3, 1—2; 11, 34; 12, 28; Тит. 1, 5) <sup>2</sup>). Поэтому-то св. Апостолъ Павелъ внушаетъ христіанамъ одипаково хранить какъ писанныя, такъ и устныя его наставленія (2 Солун.  $2, 15)^{3}$ ).

Но кром'т догматического ученія, многое въ своихъ учрежденіяхъ и порядкахъ содержить церковь со времень апостольскихъ на основании свящ. преданія: «ниже бо церковнаа зданіа писано во евангеліи и почасти чивовъ ихъ указаніа» 1).

Всв эти устныя церковимя преданія угодны Богу (Іерем. гл. 35), заслуживають нашей въры и не только не стоять въ противоръчіи и несогласіи съ писанными, но и подтверждають и способствують ихъ пониманію <sup>5</sup>).

Такимъ образомъ, по учению отечественныхъ полемистовъ, въ священныхъ книгахъ какъ Ветхозавътныхъ, такъ и Новозавътныхъ, не обовсемъ повътствуется въ достаточной полноть и подробности. Этимъ необходимымъ заключеніемъ изъ всего сказаннаго о Библіи яснодается понять нужда въ другомъ вспомогательномъ источникъ нашего религіознаго знанія — свящ. преданіи.

Но что такое преданіе и какое его значеніе, этоть вопрось иногда не быль ясень для отечественных полемистовь: объ источникахъ преданія они им'єли сбивчивое и смутное понятіе. Такъ, священникъ Насъдка, замътивъ, что въ Евангеліи не указаны имена Ветхозавътныхъ святыхъ, воскресшихъ послѣ смерти Христа, говоритъ, что «индѣ обретается о нихъ писано»; точно также о некоторыхъ благовестническихъ трудахъ св. Апостола Павла, по его мнвнію, подробнве писано въ «бесъдахъ апостольскихъ» 6). О крешении Апостоловъ повъствуется у Діонисія Ареопагита и Епифанія Кипрскаго 7) По поводу другихъ не достающихъ въ писаніяхъ апостольскихъ сведеній о. Іоаннъ замѣчаеть: «и о сем во ином божественом писаніи отеческом и в торжественникох писана суть, а не во евангеліи ни во апостолів» 8). Такимъ образомъ, подъ именемъ преданія авторъ разумѣеть обширную область церковной письменности, въ кругъ которой, наравнъ съ святоотеческими твореніями, входили такія сомнительной достов'врности

Рожнецъ духовный», 219. <sup>2</sup>) Тамъ же, 219-220.

<sup>•) «</sup>Рожнецъ духовный», 219 обор.; ср. Гасплія острожск. цит. сочин., 934.
•) Артемія цит. сочин., 1253; ср. Васплія острожск., тамъ же.
•) Артемія цит. сочин., 1265, 1254.
•) «Изложеніе извъстно»..., 196.

<sup>7)</sup> Тамъ же, 197 обор. Тамъ же, 196 обор.

произведенія, какъ «бесёды апостольскія» и «торжественники». При этомъ, по недостатку критическаго анализа, последняго рода произведенія не отличаются ими отъ подлинных в богодухновенных в писаній и наравнъ съ ними именуются «божественными».

Авторитетными выразителями свящ. преданія служать вселенскіе соборы, которые послѣ временъ Христа и Апостоловъ составляють высшую власть въ церкви 1). Прообразомъ ихъ служили семь столповъ храма Премудрости Божіей (Притч. 9, 1), семь очесъ Агнца (Захар. 3, 9) и семь высшихъ духовъ, предстоящихъ престолу Божію (Апокал. 5, 6) 2). Вселенскіе Соборы предметомъ своихъ занятій имъли не мірскія дъла, а благосостояніе христіанской церкви и охрану ея отъ различныхъ ересей. Они собирались во имя Господа Христа, Который и Самъ невидимо присутствовалъ среди собиравшихся 3). Поэтому несправедливо поступають лютеране, отвергая постановленія соборовъ: последнихъ они не могутъ заменить своими еретическими собраніями 4).

Но и сами по себъ св. отцы церкви, независимо отъ участія въ вселенскихъ соборахъ, имъютъ для насъ великое значение и прежде всего за свою святую жизнь, ради которой они удостоились особенно близкаго и тъснаго общенія съ Богомъ и прославлены отъ Него даромъ чудотвореній 5). По своей жизни, равно какъ и по своей просвівтительной д'ятельности, они были равны св. Апостоламъ 6). Во-втодыхъ, св. Апостолы и отцы церкви имъють великое значение въ дълъ нашего религіозно нравственнаго воспитанія: они изъясняють намъ таинства въры, наставляють на путь благочестія и руководять къ доброй жизни 7). На преданіи апостольскомъ и на авторитеть св. отцевъ церкви утверждается наша христіанская въра: отрицаніе ихъ просвътительнаго и руководственнаго значенія ведеть къ невърію и религіозному ослѣпленію. «Аще ли не хощеши похвалити святыхъ отецъ», говорить царь Іоаннъ Грозный, «и святыхъ апостоль, руководству ихъ последовати и нарицати ихъ наставника спасенію, подобаеть ти и писанію ихъ не в'вровати и аще ли писанію ихъ не в'вровати, то почему разумѣти, яко есть богь, и яко во троицы славится, и чего ради съ небесе сниде и воплотися, и воскресе и вознесеся на небеса како разумъти заповъди божія, во истину убо тма есть, еже не разумъти въры в бозъ, како убо разумъти аще ли кто наставися божественныхъ апостолъ и святыхъ отецъ поученіемъ свёть вёры видимъ» 8)...

<sup>4) «</sup>Рожнецъ духовный», 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Изложеніе извъстно»..., 312—313.

<sup>\*) -</sup> Изложене навыстно..., 312—313.

\*) Бр. Лихудовъ цит. сочин., 89—94.

\*) Тамъ же, 97—98; ср 113—114.

\*) •Чт Импер Общ. Истор. и Древи Росс., 1878, кн. II, 5—7.

\*) Бр. Лихудовъ цит. сочин., 106—113.

\*) •Чт. Импер Общ. Истор и Древи. Рос., 1878, кн. II, 14, 17—18; ср. 19, 41 - 42.

<sup>8)</sup> Тамъ же, 41-42.

Кром'в изложеннаго ученія о свящ. преданіи отечественные православные полемисты имали своею задачею опровержение частныхълютеранских возраженій противъ истины преданія. Такъ, по словамъинока Пафнутія, лютеране не соглашались признать значеніе за святоотеческими твореніями по двумъ основаніямъ: 1) за ихъ несогласіе между собою по нъкоторымъ вопросамъ и 2) по той причинъ, что «отцы другъ друга писавія исправляху и прежнихъ невѣжество порицаху» 1). По поводу перваго недоумьнія Пафнутій замьчаеть, что и пророки говорили «не единымъ видомъ», но «многочастив и многообразив « (Евр. 1, 1). Съ другой стороны и въ повъствованіяхъ евангелистовъ о Христь. встричаются никоторыя несогласія: «овъ написа много овъ же мало: овъ отсуду нача, овъ же отонуду. Овъ рече: ни всему миру вмѣстити пишемыхъ о Христь (Іоан. 21, 25): другій же противно: яко о всёхъ (рече) сотворихъ слово, о ееофиле, яже начать Іисусъ творити же и учити (Дівян. 1, 1). И паки кое согласіе имать соборь апостолскій состарцы, противу Христа по неже Христосъ рече: многи виды жестокихъ законовъ всем хранити повеле, апостоли же со старцы токмопять словъ повелѣша содержати» 2)...

Въ отвътъ на второе недоумъніе Пафнутій говорить, что св. Ап. Навелъ какъ исправляль свои писанія (1 Кор. 5, 9—11), такъ и «противостояль» Ап. Петру и упрекаль его въ лицемъріи (Гал. 2, 11—13); онъ же вмъстъ съ Варнавою ходиль въ Іерусалимъ къ апостоламъ и старцамъ «для разръшенія недоумъній» <sup>3</sup>) (Дъян. 15, 2).

## ІХ. Ученіе о св. литургіи.

Вопросъ о литургіи, какъ жертвѣ за живыхъ и умершихъ, вовсе не возбуждался въ предшествовавшей «Камню вѣры» богословской полемикѣ съ лютеранами. Краткія замѣчанія по этому поводу мы находимъ только въ «отвѣтѣ» царя Грознаго Рокитѣ и въ сочиненіяхъстарца Артемія.

Литургія, по мнѣнію царя, необходима для воспоминанія страданій. Христовыхъ. Указавъ Новозавѣтныя свидѣтельства о таинствѣ Евристіи (1 Кор. 11, 23—26, Лук. 22, 19—20; Мо. 26, 28; Мрк. 14, 24), Грозный говоритъ: «смотри сего, како воспоминаніе господне сотворити аще литоргіи нѣсть... и сего ради убо аще ли кто литоргия не совершаетъ, тотъ смерти господни не возвѣщаетъ, и се есть антихристъ и развратникъ вѣрѣ Христовой». Заключаетъ царь свою рѣчь о литургіи угрозою гнѣвомъ и прещеніемъ Божіимъ за ея отверженіе <sup>4</sup>).

<sup>1) «</sup>Рожнецъ духовный», л. 220 обор.

<sup>1)</sup> Tays me 221

<sup>4) «</sup>Чт. Импер. Общ Истор. и Древн. Рос.», 1878, кн. II, 36-37.

Артемій въ одномъ изъ своихъ посланій приводить слідующее мнѣніе лютеранъ о литургіи. «Проси нѣкто Христолюбива старца, да напишеть ему о новопрозябшихъ ересехъ, глаголемыхъ Люторскихъ. И пръвве въпроси: литргіа имать ли быти въ христіанской церкви, или ни? Понеже Люторове глаголють то быти чары, наче же, о заколеніи агица, якъ то есть вещъ противна Богу и святому его писанію, и пріемлють себъ въ помощь писанное отъ Павла апостола ко Евреомъ (7,29; 9,28): а вы—дей, глаголють, на всякъ день Христа заколаете» 1).

Въ отвъть на эту просьбу «нъкоего» вопрошающаго Артемій не даеть прямого опроверженія лютеранскаго мевнія о литургіи, а ограпичивается следующимъ общимъ замечаниемъ: о предметахъ, подобныхъ указанному въ вопросъ, установленныхъ св. апостолами и отцами церкви, «нѣсть лзѣ глаголати... имать ли то быти, якоже бы о новыхъ нъкихъ обычаехъ, а не отъ начала бывшихъ. Подобаетъ же намъ смиритися предъ Богомъ, а не высъкая мудрствовати, и не внимати прельщеннымъ ругателемъ и досадителемъ»  $^{2}$ ).

#### Х. Ученіе о поств.

Лютеране или вовсе отрицали пость и въ томъ основывались на Тим. 4,  $1-3^{-3}$ ); или понимали постъ какъ совершенное воздержаніе отъ всякой пищи на известное время 4). Кроме того, высказывали мысль, что вол'в каждаго должно быть предоставлено какъ время поста, такъ и выборъ пищи 5). Такія свободныя сужденія лютеранъ объ одномъ изъ самыхъ дорогихъ и священныхъ для русскаго народа обычаевъ заставляли отечественныхъ богослововъ вооружаться на защиту поста и его благотворнаго значенія въ религіозно-нравственной жизни христіанина.

Прежде всего православные полемисты выражали мысль, что пость въ православной церкви обычай не новый, но древній, существовавшій еще въ Ветхомъ Завъть (Іоиль, 2, 13, 15; Захар. 8, 19). Соблюдали строгій пость Ветхозав'ятные праведники: Илія, Елиссей, Моисей, Даніилъ и Іоаннъ Предтеча <sup>6</sup>). Въ Новомъ Завѣтѣ Самъ Господь Іисусъ Христосъ постился сорокъ дней и ночей предъ началомъ Своего общественнаго служенія и указаль намь на важность поста въ борьбъ съ злыми духами (Мрк. 9,29) 7). Примъру Господа слъдовали и всъ Новозавътные святые. И въ Словъ Божіемъ различнымъ образомъ внушается памъ воздержаніе, умъренность и постъ (Лук. 21, 34; 10, 41; Мо. 6, 16; 9, 5; 17, 34;  $\pi$  Jyr. 16, 19—31; 1 Tum. 5, 6) 8).

<sup>1)</sup> Артемія цит. сочин., 1273—1274.

<sup>&</sup>quot;) Тамъ же.

<sup>3) «</sup>Изложеніе извъстно...», 46 обор.

Рожнецъ духовный», л. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же.

<sup>\*)</sup> Артемій, пит. сочин , 1256—1257; ср. «Изложеніе извъстно..», 48.
\*) «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Рос.», 1878, кн. II, 32.
\*) Артемій, 1259; ср. «Изложеніе извъстно..», 49—50.

Помимо указанныхъ основаній въ пользу поста православные полемисты отмъчали его благотворное вліяніе на религіозно-нравственное настроеніе человъка. Воздержаніе въ пишъ и порабощеніе тъла духу облегчаеть путь къ нравственнымъ подвигамъ. «И аще убо истрезвится человъкъ постомъ, тогда и вся дъла благая воспріиметь, иже есть разръшение писания долгу и нужныхъ измъни, смотрению любви, согласию, милости, милостыни, нищекормьствию и прочимъ добродътелемъ. Не имущемъ поста ничто сего возможно сотворити» 1). Постъ есть первое средство и самое необходимое оружіе, которымъ долженъ укрѣпляться человъкъ, вступая въ борьбу съ гръхомъ. Въ частности -- отъ поста рождается въ насъ молитвенное настроеніе. Хотя брашна сами по себъ и не нечисты, и не слъдуеть ими гнушаться, но тъмъ не менъе весьма полезно воздержаніе, такъ какъ оно-врагь похотей и бесёдъ суетныхъ. Такимъ образомъ, постъ имъетъ цъну не самъ по себъ, но поскольку соединяется съ нравственнымъ подвигомъ человъка и удаленіемъ отъ всего, что не угодно Богу <sup>2</sup>).

Наконецъ, въ отечественной противолютеранской литературѣ вы сказывалось то разумное соображение е contrario въ пользу поста, что всякій нарушающій пость, есть преступникъ церковныхъ установленій и соблазнитель своего ближняго <sup>3</sup>).

Въ частности — возбуждалась рачь о нарочитыхъ постахъ, сохраняемыхъ православною церковію, а также рѣшались лютеранскія возраженія противъ поста (выше указанныя).

- 1) Постъ св. Четыредесятницы установленъ апостольскимъ правиломъ изъ подражанія сорокадневному посту Христа Спасителя; Петровъ постъ получилъ свое начало на первомъ вселенскомъ соборѣ въ память св. Апостоловъ Петра и Павла и другихъ апостоловъ, постившихся предъ выступленіемъ на діло проповіди (Дівян. 13, 2-3); Успенскій пость установлень въ честь Божіей Матери, постившейся предъ своею блаженною кончиною: Рождественскій — для достойной встръчи Рождества Христова; въ среду и пятокъ-въ воспоминаніе крестныхъ страданій Спасителя. О посл'яднемъ пост'я упоминаеть апостольское правило (69-е) и св. Игнатій Богоносець въ посланіи къ Филипійцамъ 4).
- 2) Въ опровержение лютеранскаго возражения на основании 1 Тим. 4, 1-3 отечественные полемисты указывали на то, что въ словахъ Апостола имъются въ виду еретики (енкратиты, маркіониты, татіане), возбранявшіе совершенно женитьбу и употребленіе мяса. Но православная церковь запрещаеть только излишнее употребление послед-

<sup>1) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. в Древ. Рос.», 1878, кн. II, 34.
2) Артемія цит. сочин., 1255—1257.
3) «Изложеніе взвъстно..», л. 56.
4) Тамъ же, 51—54; ср. «Чт. Импер. Общ. Истор. в Древн. Рос.», 1878, кн. II,

пиго и предписываеть воздержание отъ него только въ извъстное BDOMA 1).

По поводу лютеранскаго пониманія поста, какъ совершеннаго воздержанія оть пищи на изв'єстное время, православные апологеты замвчали, что такого рода пость не исключаеть другого, какъ умвреннаго употребленія пищи: о посліднемь виді поста ясно свидітельствуется въ св. Писаніи (Лук. 2, 36 - 37; Ис. 22, 12-13; 3 Ездр. 23-24) 2). Равнымъ образомъ въ опровержение той мысли противниковь, что волъ всякаго человъка должно быть предоставлено время поста и выборъ пищи, въ отеческой полемической литературъ дълались указанія на прим'тры постовъ по повельнію царей (Іоны 3, 7—8; 1 Цар. 14, 24) и родоначальниковъ (Іерем. 13, 2)  $^3$ ).

# XI. Ученіе объ оправданіи человѣка

Ученіе объ оправданіи въ предшествующей «Камню въры» противоеретической литературъ было раскрываемо съ трехъ сторонъ: 1) со стороны божественныхъ дъйствій въ акть оправданія; 2) со стороны участія въ немъ свободной воли человъка и 3) со стороны протестантскихъ заблужденій относительно этого вопроса.

1) По ученію «Просв'єтителя», хотя Богь по всемогущей власти Своей могь найти и другія пути къ спасенію человіка, кромі воплощенія Своего Единороднаго Сына, «но глубинами мудрости и человізколюбіа Своего, нашего ради спасеніа, тако благоизволи; Самъ вочеловечьтися и пострадати и въ адъ снити, и извести Адама отъ ада и сущихъ снимъ. И тако Божественою мудростію прехытри діавола и спасе весь миръ и до нынв спасаеть» 4).

Такъ какъ последнія слова встретили возраженіе со стороны еретиковъ, что Богу «не свойственно есть, еже прехыщреніемъ строити, и діавола прехыщреніемъ погубити, и Адама спасти отъ ада и сущихъ спимъ» <sup>5</sup>), то «Просветитель», на основании многихъ примеровъ изъ Ветхозавътной исторіи 6) доказываеть, что Богь не всегда дъйствоваль прямо Своею божественною силою, а весьма часто чрезъ посредство людей и при томъ нъкоторымъ особеннымъ, таинственнымъ и какъ-бы хитрымъ образомъ, употреблялъ «прехыщренія и коварства» 7). Такой же способъ дъйствія премудрости Божіей проявился и въ воплощенін Іисуса Христа.

<sup>1) «</sup>Изложеніе извъстно..., л. 47.

<sup>\*) «</sup>Рожнецъ духовный», 231—235. \*) Тамъ же, 235.

<sup>&#</sup>x27;) «Просвътитель», стр. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же 6) Тамъ же, 85-87.

<sup>7)</sup> Тамъ же, стр. 86.

Изложенный способъ промышленія Божія о нашемъ спасеніи быль цълесообразнымъ не только по отношенію къ виновнику гръха - діаволу, но и въ отношеніи къ самому человъку и тъмъ послъдствіямъ, которыми сопровождалось нарушение данной ему въ раю заповъди Божіей. Чрезъ преступленіе этой запов'ям нервый челов'якь навлекь на себя гнъвъ и проклятіе Божіе, подвергся изгнанію изъ рая и подчипился владычеству гръха и смерти. Поэтому во весь Ветхозавътный періодъ времени смерть царствовала не только надъ гръшниками, но и надъ праведниками: последніе, ради тяготершаго надъ ними греха Адамова, не могли вступать на небо, а сходили своими душами въ адъ. Оть этого-то владычества гръха и смерти и избавилъ людей Христосъ своимъ воплощеніемъ и рожденіемъ отъ Пресвятой Дѣвы Маріи 1).

Съ другой стороны, чрезъ нарушение заповъди Божией человъкъ оказалъ непокорность и сопротивление Богу. А чрезъ это онъ палъ и «сокрушиль» въ себъ образъ и подобіе Божіе, или утратиль полноту совершенствъ душевныхъ, которыми онъ былъ надъленъ отъ Создателя. Воплотившійся Сынъ Божій своимъ послушаніемъ и смиреніемъ предъ Богомъ-Отцемъ загладилъ вину перваго человъка, возстановилъ въ немъ образъ и подобіе Божіе <sup>2</sup>). Господь сняль съ челов'вка тягот'ввшее на немъ прародительское преступленіе, даровалъ въ таинствф св. крещенія благодатное средство очищенія отъ грѣховъ и возстановиль въ насъ духовныя силы и способности къ доброй нравственной жизни. Вследствіе этого, съ пришествіемъ Христа на землю для святыхъ людей открылся свободный доступъ въ небесныя обители: прежнее препятствіе къ тому (прародительскій грѣхъ) уничтожено смертію Христовою 3). Такимъ образомъ, въ Новомъ Завътъ человъкъ получилъ возможность, при помощи благодати Божіей, достигать своего спасенія и паследія небеснаго царствія. «Понеже гневь Божій и вражда, на человъцъхъ пребывая от Адама и до воплощенія христова, христовымъ божественнымъ плотнымъ смотреніемъ вся сия разрушися и смерть и гръхъ, и диаволя держава, и самовластни быша человъцы христовою благодатию, и научени како подобаеть побъждати князя тмы въка сегои миродержителя и волю божию совершивъ и о божественемъ его словъ дъйствомъ святого духа и царства небеснаго наслъдницы» 4).

2) Но такъ какъ благодатію Христовою возстановлены въ душъ человъка силы къ добру, то и самъ онъ долженъ дъятельно участвовать въ своемъ спасеніи: посл'єднее есть не только дівло милости и благости Божіей, но и свободной воли самого человъка. Христосъ совершилъ наше спасеніе, искупиль нась оть гріха, но мы и сами должны подвизаться въ добрыхъ дёлахъ и исполнять Его заповёди: «аще ли же

Digitized by Google

<sup>\*) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. и Древ. Рос.», 1878, кн. II, 9.
\*) «Истины показаніе..», стр. 268, 269, 270, 276 и 280.
\*) «Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Рос.», 1878, кн. II, 9—10, 15, 37—41.
\*) Тамъ же, кн. II, 39.

не сохранить (заповъдей) і ничто убо ему ползуеть, согръшившу христово воплощение» 1).

Поэтому и въ настоящее время возможно спасеніе и полученіе наградъ небесныхъ подъ условіемъ собственныхъ трудовъ и усилій человъка. «Токмо да будет ти прилъжаніе, и еже подвизатися и тщатися по силь, и върою искати и Господеви прилъплятися любовію и молитвою, и боголюбезным завъщаніемь, и върою несуменною, и обръстися тогда, егда душа твоя отъ тълеси сего разръщается, подвизающеся, и обътованіе пожадтвающе (поджидающи)» 2)

3) Поэтому не справедливо ученіе лютеранъ о томъ, что добрыя дела человека не имеють оправдывающаго значенія и что Богь прощаеть наши грѣхи даромъ, ради крестныхъзаслугь Спасителя, восприпимаемыхъ върою человъка: для нашего оправданія предъ Богомъ потребна не только въра (Римл. 4, 4-5; Евр. 10, 38-39; 11, 1-4; 8, 11, 24—27), но и добрыя дъла (Іак. 2, 14—24; Римл. 5, 20—21;  $6, 1-4)^{3}$ ).

Въ доказательство своего ученія лютеране указывають (кром'в мысли о томъ, что Христосъ все совершилъ для нашего спасенія) на то, что св. Писаніе иногда признаеть необходимою для нашего оправданія въру, иногда добрыя дъла.

Въ опровержение этого лютеранского мивния отечественные полемисты прежде всего утверждали, что Слово Божіе не пропов'ядуетъ антогонизма между в рою и добрыми дълами. Когда оно говорить объ оправданіи втрою, то не исключаеть и добрыхъ дтлъ, потому что втру разумбеть живую, любовію действуемую; если же въ св. Писаніи исключаются изъ оправданія добрыя діла, то это—діла Ветхозавітнаго закона <sup>4</sup>).

Одна въра, говоритъ Артемій, недостаточна для нашего спасенія: «мнози въруютъ — бъсове же и человъци лукавіи — но отъ злости не престануть» <sup>5</sup>). Въра сама по себъ, безъ добрыхъ дълъ, не только не оправдываеть насъ предъ Богомъ, но «ничтоже ино, развъ гордость есть, паче же руганіе, и большаго осужденіа ходатаи»... <sup>6</sup>). Она—только начало спасенія и первая изъ доброд'ьтелей въ порядк'ь субъективнаго оправданія человіка. Порядокь этоть Артемій изображаеть такъ. Оть въры рождается страхъ Божій, вследствіе котораго челов'ясь, вступающій на путь спасенія, начинаеть уклоняться оть зла, боясь возвіщеннаго въ Словъ Божіемъ наказанія гръшникамъ. Подъ вліяніемъ последняго чувства въ немъ является желаніе делать доброе. Но осуще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Просвътитель», стр. 93.

<sup>\*) «</sup>Чт. Импер. Общ. Истор. и Древн. Рос.», 1878, кн. II, 11—13, 15, 21—22.

4) Артемія цвт. сочин., 1326—1329.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, 1327.
<sup>6</sup>) Тамъ же, 1328.

ствить это желаніе челов'якъ не можеть вдругь: предварительно онъ долженъ вытерпъть борьбу со страстями и своею немощію въ добродътельной жизни. Но когда онъ вступаеть въ этотъ подвигъ и терпъливо несеть его, не предаваясь отчаянію оть случающихся иногда нравственныхъ паденій, но прося у Бога себъ помощи и исповъдуя предъ Нимъ свое безсиліе, то «Господь... самъ всходить съ нимъ въ подвигь, и даеть движеніа крыпка, еже възмощи ему срысти раздеженыя стрылы вражіа. И тогда приходить ему ино устроеніе, еже не ктому боятися муки, яко рабъ, но паче мады надъятися, яко наемникъ. Оттоле не ктому понужаяся, но хотвніемь творить доброе, надежды ради объщаннаго воздаяніа. Пребывшу же ему дълающу неослабно, тогда въображается въ немъ любовь Божіа и обповляется образъ пръобразнаго, егоже преступленіемъ запов'єди Божіа погубихомъ, и дается даръ сыновства, еже въ крещеніи оть залога об'вщанный» 1). Такимъ образомъ, изъ представленнаго Артеміемъ процесса субъективнаго оправданія человъка видно, что въра имъеть спасающее значеніе не сама по себв, а только въ связи съ другими добродвтелями: страхомъ Божінмъ, надеждою и любовію.

Итакъ, вопреки протестантскому мнѣнію, въ отечественной полемической литературь, какъ условія спасенія со стороны человъка, выставлялись въра и добрыя дъла. Но изъ этихъ двухъ актовъ субъективпаго оправданія господствующее и рѣшающее значеніе преп. Іосифъ Волоколамскій придаваль твердой въръ человька: она вмъсть съ благостію и милосердіемъ Божіимъ служить незыблемымъ основаніемъ нашего спасенія. Приведя слова св. Апостола Павла къ Римл. 4, 5, «Просвътитель» говорить: «се есть недълающу же, иже хотящу и не могущему же дълати, или от старости, или от недуга, или нищеты ради не милующу, или времене ради, яко блаженному разбойнику вмѣнися въра без дълъ. Добро убо въ истинну и дъла, пощеніе, и бдьніе, и милостыни неоскудное, и иные труды и поты, еже есть истинно покааніе. Аще же кто от напасти нъкыа, или отъ немощи не стяжить предреченных: но Иже за человъческых гръхм умерый, Інсусъ Господь, и словесы покааніе пріемлеть, и устну испов'єданіе не отмещеть, велим бо съ гръшающимъ намъ и кающимся веліе изливаеть море Своего ми лосердіа, угашающе огнь волъ наших» 2). Поэтому-то въ дъль спасенія челов'я им'єють значеніе не столько доброд'єтели, сколько его твердая и искренняя въра въ Бога, Спасителя гръшныхъ. «И тако спасается, поникши, человъколюбіемъ Божінмь, а не дътелными добродътелми, но съкрушениемъ сердца. и глубиною смиреніа, и теплою вёрою» 3). И при опредёленіи вёчной судьбы человёка правосудный

<sup>1)</sup> Тамъ же, 1343.

<sup>2) «</sup>Просвътитель», стр. 94. 2) Тамъ же, 95.

Господь руководствуется не столько нашими добрыми дълами, сколько своею благостію и милосердіемъ. «Глаголють бо: иже от Бога просв'ящьпінся мужіе яко вміриль на посліднімь издыханій, человіческая діваніа искушаются. И аще убо десная страна от другыа прывзята будет, явъ есть вдъсныхъ благыхъ умершіи: аще ли же равнъ объ, одольвает всяко Божіе челов колюбіе: аще имало м врило на шуюю претягнеть, и тогда Божіа милость исполнить прочее» 1).

## XII. Сужденія по вопросу о наказаніи еретиковъ.

Вопросъ о наказаніи еретиковъ въ отечественной противоеретической литературь возбуждался задолго до митрополита Стефана Яворскаго. Преподобный Іосифъ Волоколамскій высказываль самыя різкія сужденія объ отношеніи православныхъ къ еретикамъ. По его мивнію, последнихъ, когда они прельщаютъ и развращаютъ истинныхъ чадъ церкви, «подобаеть не точію ненавид'вти или осужати, но и проклинати і язвити» <sup>2</sup>). Такое отношеніе къ еретикамъ не только не грѣхъ, но в освящаеть руку наказывающаго ихъ и пріобрѣтаеть ему царство небесное 3). Поэтому Іосифъ предоставляеть гражданской власти право подвергать еретиковъ разнымъ наказаніямъ и даже предавать смерти на-равив съ государственными преступниками 4). Въ посланіи къ князю Василью Ивановичу Іосифъ просилъ, чтобы онъ «своимъ царскимъ судомъ искоренилъ той (т. е. жидовствовавшихъ) злый плевелъ еретическій въ конецъ» 5).

Не менће строгъ былъ къ еретикамъ и Максимъ Грекъ. Подобно Іосифу, онъ находилъ справедливымъ, чтобы гражданская власть предавала еретиковъ казнямъ  $^{6}$ ).

Зиновій Отенскій ставилъ еретиковъ на-равив съ тяжкими государственными преступниками и считалъ блаженными тъхъ, которые изъ ревности по Богъ подвергали еретиковъ всевозможнымъ казнямъ 7).

Такой суровой взглядъ на еретиковъ, существовавшій въ древнерусскомъ государствъ, и въ дъйствительной жизни иногда сопровождался самыми крутыми мфрами противъ нихъ 8).

Но на-ряду съ вышеприведеннымъ митніемъ по вопросу о накаваніи еретиковъ въ древней Руси существовало и другое, больс снисходительное и гуманное: между русскими духовными лицами

Просвътитель, стр. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, 299 <sup>2</sup>) Тамъ же, 299 и 301.

<sup>\*) 1</sup>амъ же, 299 и 301.

\*) «Просвътитель», стр. 301—313.

\*) «Древняя росс. вивлюенка», ч. XVI, 423, м. 1791.

\*) Сочин., ч. I, 54, Казань, 1859.

\*) «Посланіе многословное», 284, 292, 294.

\*) Полн. собр. русск. льтоп., т. V, стр. 235, С.-ПБ. 1851; ср. т. VIII, 24,

встръчались такія, которыя неодобрительно относились къ суровымъ и крайнимъ мърамъ противъ еретиковъ. Когда псковичи сообщили Фотію, митрополиту Кіевскому, что они «стригольниковъ поискали и показнили», то онъ въ своемъ ответномъ посланіи отъ 23 сентября 1427 года преподаль такой совыть относительно обращенія съ еретиками на будущее время. «И которіи тіе стригольницы, отъ своего заблужденія не имуть чиств в ровати православія истиннаго, ни къ Божьимъ церквамъ, къ господу земному, не имуть быти прибъгающе, и на покаяние къ своимъ отцемъ духовнымъ не имуть приходити: и якоже убо преже къ вамъ писахъ, и нынъ пишу, удаляйте себе отъ тъхъ въ ястіи и питіи, и казньми (толико не смертными, но внъшними казньми) и заточенми приводяще тыхъ, да будуть въ познаніе и обращение къ Богу, и никако да будутъ тіи попущени въ васъ, яко плевелы посредв пшеница» '1).

Извъстно также, что миъніе Іосифа Волоколамскаго, требовавшаго смертной казни еретиковъ, вызвало сильное противодъйствие со стороны нъкоторой части монашествующаго духовенства. Ученики и единомышленники преп. Нила Сорскаго находили, что суровыя мъры противъ еретиковъ не согласны съ духомъ любви и милосердія къ заблуждающимся, который возв'вщается въ христіанскомъ ученіи: «Аще ты повелъваеши, о Госифе! брату брата согръщивша убити, то скоръе и субботство будеть и вся ветхаго закона, ихже Богь ненавидить» писали старцы Вологодскихъ монастырей противъ Іосифа<sup>2</sup>).

Отрицательно относился къ смертнымъ казнямъ еретиковъ и старедъ Артемій. «Неподобно есть христіаномъ», говорить онъ, «убивати еретичествующихъ, якоже творятъ не наученіи, но паче кротостію наказывати противящаяся и молитися о нихъ, да дастъ имъ Богъ покаяніе въ разумъ истины възникнути отъ діаволскіа съти» 3).

Мы представили сводъ сужденій древне-русской полемической литературы противъ протестантовъ по тъмъ вопросамъ разности между православіемъ и протестантствомъ, которые возбуждались и ръшались въ «Камит въры» митрополита Стефана Яворскаго 4). Какой же общій выводъ мы можемъ сділать отсюда? Какими положительными результатами сопровождалась наша полемика съ протестантами для

¹) Акты историческіе, т І, № 34, стр. 65—66. СПБ. 1841 ²) «Древн. росс. вивліонка», ч. XVI, стр. 425—426. ³) Артемія цятов. соч., 1213.

<sup>4)</sup> Есть основание думать, что не всв отечественныя противопротестантския сочипенія сохранплись до нашего времени. Въ русской литературъ мы встръчали ука-

дъла раскрытія и уясненія православныхъ истинъ въ сознаніи русскаго народа? Какіе пункты православнаго ученія служили предметомъ въроисповъднаго спора между отечественными богословами и протестантами? Насколько подробно они раскрыты и насколько твердо защищены нашими полемистами?

Прежде всего относительно протестантовъ въ древне-русской полемической литературъ образовался ясный, опредъленный взглядъ. Во
мнъніи нашихъ предковъ протестанты представляются несомнънными
еретиками, самовольными отступниками отъ церкви Христовой и самозванными проповъдниками новаго ученія, чуждаго истины и благопріятнаго чувственной, матеріальной природъ человъка. Какъ общее
заключеніе, сдъланное на основаніи всъхъ этихъ признаковъ было то.
что церковь протестантовъ не есть церковь Христова, и что они не
достойны называть себя христіанами. Но этотъ суровый взглядъ, хотя
и былъ ръшительно высказанъ въ древне-русской полемической письменности, однако не былъ ясно и несомнънно доказанъ и оправданъ
путемъ глубокаго, всесторонняго изученія догматовъ протестантства:
онъ являлся для русскихъ людей не столько логическимъ выводомъ
изъ богословской системы послъдняго, сколько слъдствіемъ общаго
духа отчужденія и пренебреженія ихъ къ иновърцамъ.

Что касается православнаго догматического ученія, служившаго предметомъ спора между отечественными полемистами и протестантствомъ, то оно въ различныхъ пунктахъбыло изложено и раскрыто раз лично: въ однихъ съ большею полнотою, ясностно и основательностію, въ другихъ съ меньшею. Зависъло это отъ свойства христіанскихъ истинъ и ихъ отношенія къ умственно-религіозному сознанію русскихъ людей. Догматы о почитаніи св. иконъ, Креста, а также о пость и отчасти о призываніи святыхъ въ нашей противо-протестантской литературѣ являются такими предметами полемики, къ обсужденію которыхъ особенно охотно приступали наши богословы и гдв они оказались наиболье сильными и подготовленными къпротестантскимъ возраженіямъ: указанные догматы для отечественныхъ полемистовъ были любимыми вопросами разсужденія и изслідованія. Портому-то и апологія ихъ принадлежить кълучшимъ мъстамъ вълитературной полемикъ съ протестантами. Въ частности-въ обоснование учения объ иконахъ и св. Крестъ приведены вст важитими доказательства изъ св. Писанія Ветхаго и

занія на противо-протестантскую полемическую дъятельность князей—И. А. Хворостинина и С. И. Шаховскаго («Пренія о въръ, вызванныя дъломъ королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны« А. Голубцова, стр. 76—77), Симеона Полоцкаго («Памятники по исторіи протестантства въ Россія», Д. Цвътасва, ч. І стр. 212), монаха Евениія («О времени присуществленія Св. Даровъ. » Г. Мирковича, стр. 79), Адама Зерникава («Обзоръ русск. дух. литер.» преосвящ Филарета, стр. 209, СПБ. 1884 г.; ср. его же Истор. русск. церк пер IV, стр. 148, М. 1883) и Өеофилакта Лопатинскаго («Истор. москов славяно-греко-латинской академіи С. Смирнова, стр. 195, М. 1855), но о сочиненіяхъ ихъ не имъемъ никакихъ свъдъній.

Новаго Завъта и изъ преданія христіанской церкви; при этомъ выскаваны были нѣкоторыя и разсудочныя соображенія (у священника острожскаго Василія и старца Артемія). Полемическій отдѣлъ здѣсь также богать содержаніемъ: указано значительное количество протестантскихъ возраженій, на которыя даны основательные и сильные отвѣты. Равнымъ образомъ и догматы о призываніи святыхъ и о постахъ довольно подробно изложены на основаніи данныхъ Слова Божія и святоотеческой литературы. При этомъ относительно прославленія Божіей Матери возбуждалась нарочитая рѣчь, въ которой защищалось Ея величіе, правственное совершенство и достоинство Богородицы. Но при изложеніи догмата о призываніи святыхъ не нашло себѣ болѣе или менѣе подробнаго раскрытія ученіе о св. ангелахъ и св. мощахъ.

Къ пунктамъ, слабо защищеннымъ въ полемикъ съ протестантами, слъдуетъ отнести ученіе о спасенім и о свящ. преданім.

Православное ученіе о спасеніи человіка осталось совершенно пераскрытымь и не разъясненнымь въ отечественныхь полемическихь сочиненіяхь противь протестантовь. Хотя вопрось о немь и возбуждался въ спорів нашихь богослововь и съ домашними еретиками и съ протестантами, но при этомъ обращалось вниманіе на ту сторону дівла, которая не иміла особеннаго значенія въ полемикі съ послідними: ученіе объ искупленіи нашемь чрезь Господа Іисуса Христа развивалось боліве подробно, чіть ученіе о субъективных условіяхь оправданія. Въ отношеніи къ носліднему (ученію) весь результать продолжительнаго литературнаго состязанія русскихь книжниковь съ протестантами можно свести къ тому, что протестантскому ученію объ оправданіи единою вірою во Христа быль противопоставлень православный догмать объ оправданіи вітром и добрыми ділами; но послідній не нашель себів боліве или меніве яснаго и подробнаго раскрытія и доказательства въ отечественной противо-протестантской литературів.

Точно также и вопросъ *о преданіи*, хотя и затрогивался въ древнерусской полемической письменности и сознавался, какъ предметь разности между православіемъ и протестантствомъ, но не быль рѣшенъ удовлетворительно: защитники православія касались его весьма кратко, въ общихъ чертахъ и, повидимому, не имѣли яснаго и опредѣленнаго взгляда какъ на значеніе церковнаго преданія, такъ и на отношеніе его къ св. Писанію.

Наконецъ, безъ достаточнаго доказательства и изложенія осталось и ученіе о поминовеніи усопшихъ, о литургіи и св. Евхаристіи.

Съ формальной стороны, со стороны способовъ и пріемовъ аргументаціи, разсмотрѣнная нами отечественная литература не отличается разпообразіемъ; въ этомъ отношеніи большинство произведеній древнерусской противопротестантской письменности близко сходно между собою. Св. Писаніе и св. преданіе для отечественныхъ полемистовъ слу-

жили глави в шими основаніями, на которых в они утверждались какъ при изложеніи и раскрытіи православнаго ученія, такъ и въ своихъ отвътахъ на протестантскія возраженія. По сознанію русскихъ богослововъ, Библія и святоотеческая письменность имфли силу не пререкасмаго авторитета въ дълъ обоснованія православныхъ истинъ. Все, что вносилось въ содержание богословскихъ сочинений изъ общирной области «божественныхъ писаній», цінилось весьма высоко, принималось съ полнымъ довъріемъ и уваженіемъ, не смотря на то, что отечествецные писатели по своему умственному образованію не всегда были способны критически отпоситься къ заимствуемому матеріалу и привносили его въ свои произведенія иногда изъ источниковъ сомнительной достовърности. Сравнительно съ библейскими цитатами и выдержками изъ твореній св. отцевъ, мало имъли значенія для отечественныхъ полемистовъ всё другіе виды доказательствъ въ пользу православныхъ истинъ: соображенія и доводы отъ разума весьма мало примѣнялись нашими богословами къ защите православныхъдогматовъ отъ протестантскихъ возраженій. Если въ разсмотрінныхъ нами выше сочиненіяхъ и встрачаются иногда доказательства разсудочнаго характера, то они въ глазахъ авторовъ не имъють того важнаго и ръшающаго значенія, которое признается за однимъ только св. Писаніемъ и св. преданіемъ.

## ГЛАВА ІІ.

Содержаніе «Камня въры»—въ его вступительныхъ частяхъ и трактитель: о св. иконахъ, честномъ крестъ, мощахъ святыхъ, святьйшей Евхаристіи, привываніи святыхъ, душахъ святыхъ, «благотвореніи преставлинымся», предавіяхъ, святьйшей литургіи, св. постахъ, благихъ дълахъ и о наказаніи сретиковъ. Заключеніе.

«Камень вѣры» митрополита Стефана Яворскаго начинается вступительными отдѣлами, въ которыхъ, кромѣ біографіи автора и рѣчи «о винѣ и случаѣ писанія книги», содержится «предисловіе къ читателю» и «предувѣщаніе Православнымъ Христіаномъ».

Въ «предисловіи къ читателю» м. Стефанъ Яворскій объясняеть характеръ своего сочиненія и его наименованіе, а также говорить о поводъ и цъли его написанія. Въ св. Писаніи Господь нашъ І. Христосъ называется какъ камнемъ въры (Ис. 28, 16; 1 Петр. 2, 6; псал. 117, 22), такъ и камнемъ претыканія и соблазна (1 Петр. 2, 7-8; Лук. 2, 24). Для върующихъ во Христа Опъ былъ камнемъ въры и созиданія; а для не върующихъ Іудеевъ и Еллиновъ — камнемъ претыканія и соблазна. Божественное ученіе І. Христа служило поводомъ къ соблазну и паденію также для всёхъ еретиковъ въ христіанской церкви, какъ древнихъ, такъ и нынъшнихъ (стр. 1-7). Это-то не одипаковое значеніе св. Писанія для православныхъ и заблуждающихся въ въръ обусловливало характеръ содержанія сочиненія м. Стефана и его паименован е. «Сего ради хотяще заградити уста глаголющихъ неправду, обоя сія здъ тщахомся изъявити, и книгу сію на многія догматы опредъливше, во всякомъ догмать двъ части положихомъ: Въ первой убо части писахомъ о камени въры, и созиданія духовнаго на утвержденіе православнымъ. Во второй же части явихомъ камень претыканія, на немже претыкается зловъріе, на опасство и сохранное блюденіе правовърнымъ, да не и тіп о камень соблазна преткнувшеся, падутъ въ ровъ погибелный душевреднаго злочестія» (7).

Поводомъ же и побужденіемъ къ написанію сочиненія послужило уклоненіе отъ православія нѣкоторыхъ русскихъ людей, «развращеніе нѣкіихъ от нашего православія лишенниковъ» (8). Долгъ пастыря церкви и страхъ отвѣтственности предъ Богомъ за свою паству побудили митрополита Стефана къ тому, чтобы «симъ писаніемъ, заблуждшыя овцы взыскати, изнемогающыя подъяти, болящыя уврачевати, и сокрушенныя обязати» (9).

Въ «предувъщаніи Православнымъ Христіаномъ» м. Стефанъ Яворскій предостерегаетъ послъднихъ отъ лютеранскаго толкованія св. Писанія. Лютеране, подобно древнимъ еретикамъ, въ доказательство свовхъ ложныхъ догматовъ ссылаются на св. Писаніе, но при этомъ пользуются имъ не правильно и произвольно. Они заимствуютъ изъ св. Писанія отдъльныя мъста и толкуютъ ихъ согласно съ своимъ лжеученіемъ, игнорируя какъ контекстъ ръчи, такъ и другія изреченія св. Писанія, опровергающія ихъ догматы (21°—23°). Поэтому, въ видахъ предупрежденія и душевной пользы пасомыхъ, авторъ ведетъ ръчь о признакахъ ложныхъ пророковъ (на основаніи Ме. 7, 15).

Первый признакъ есть самовольное выступленіе еретиковъ съ проповѣдію новаго ученія. Обращаясь къ лютеранамъ, м. Стефанъ спрашиваетъ: «рцыте ми, откуда грядете? от кого есте на сіе дѣло послани?»
(24°). Если они скажутъ, что посланы на проповѣдь Самимъ Богомъ,
то, по мнѣнію Стефана Яворскаго, должны засвидѣтельствовать это чудесами, чего однако лютеране сдѣлать не могутъ (24°—25°) Нельвъ
считать чудомъ быстраго распрострапенія протестантства въ христіанскихъ странахъ, такъ какъ успѣхъ его зависѣлъ только отъ того, что
протестанты своимъ ученіемъ отвергли всѣ правила труднаго христіанскаго житія и дали свободу естественнымъ стремленіямъ человѣка, склоннаго ко грѣху (25°).

Вторымъ признакомъ ложныхъ пророковъ служитъ то, что они съ проповъдію своего ученія обращаются не къ язычникамъ, а къ христіанамъ и всъваютъ плевелы посреди пшеницы — Мо.  $13, 23 \ (25^6 - 26^a)$ .

Третьимъ признакомъ ложныхъ пророковъ служитъ то, что они хитро скрываютъ свои заблужденія подъ благовиднымъ ученіемъ. Такъ, лютеране «Писанми Божественными своя злочестивыя догматы умащаютъ» (26°), но въ то же время толкуютъ св. Писаніе по своему произволу, а не по разумѣнію св. отцевъ церкви; признаютъ вѣру, какъ условіе спасенія человѣка, но въ то же время отвергають добрыя дѣла: проповѣдуютъ Христа распятаго, по «от Евхаристіи Христа изгоняютъ, и на крестѣ умирающа отчаяннымъ быти сыны діаволстіи блядословять и Ікону его святую попираютъ» (27°); «евангеліемъ, или благовѣстіемъ Христовымъ хвалятся, и евангеликами нарицаются», но въ то же время «нѣкое новое евангеліе, а не древнее, от отцевъ святыхъ, от Соборовъ вселенских, и от всея Православныя Каеоліческія Церкве

воспріятое пропов'єдуют» (тамъ же). Считають себя лютеране также «истинными ревнителями Павловых посланій», но отвергають преданія, держаться которыхъ запов'т св. Ап. Павель; называють себя обновителями и возстановителями церкви, но въ то же время учать о ся паденіи и разрушеніи...; «пропов'ядують самовластіе и свободу евангельскую», но подъ покровомъ ея узаконяють всякій произволь и преступленіе (27°—28°). Считають себя искоренителями идолопоклонства, но въ то же время «всю память Христа и Святыхъ его, вся въры нашея очезрителиая от Іконъ Святыхъ ув'вщанія, и к подражанію Святых видимая поощренія, неправедно и нечестиво у нась отъемлють, и поклопенія первообразному, въ почитаніи образа возбраняють» (286). Превозносять заслуги I. Христа въ дъль искупленія людей, но отвергають собственное участіе наше въ спасеніи чрезъ добрыя діла (286— 30°); признають чистоту брака, но «под тымъ покрывалом всякое ласкателство плоти творять, брозды нохоти отъемлют» (306); считають необходимымъ для служителей церкви «Апостольское убожество», но «отъ церковников хотяще отъяти угодія, сами тіми желають обогатіти» (тамъ же); признаютъ себя ревностными последователями св. Писанія, но отвергають авторитеть церкви, о которомъ многократно говорить св. Писапіе (30°).

Послѣдній признакъ ложныхъ пророковъ, въ томъ числѣ и лютеранъ, есть отсутствіе въ нихъ строгой нравственной жизни и покровительство плоти и чувственности ( $30^{a6}$ ).

Въ концѣ «предувѣщанія» м. Стефанъ убѣждаетъ православныхъ избѣгатъ «содружества и собесѣдства» съ лютеранами, а также осторожно относиться къ ихъ доказательствамъ изъ св. Писанія въ пользу ихъ догматовъ ( $31^*-32^*$ ). «Но аще не искусенъ еси в писаніях святыхъ, и въ правомъ толкованіи тѣхъ, не абіе отвѣщай, но иди къ тѣмъ, имже дано есть разумѣти тайны царствія Божія, сіесть, возми толкованія отцевъ святыхъ, свѣтилъ и столновъ Православныя Церкве. Аще же тѣхъ не имаши, не стыдися друже, искуснѣйшихъ тебе вопросити» ( $32^6$ ).

I. Трантать о святыхь инонахь. Изложенію догмата о св. иконахь «Камень вѣры» предпосылаеть общія замѣчанія, въ которыхь: дается понятіе объ иконѣ и ея отличіи отъ изображаемаго ею; опредъляется смысль названія иконъ «святыми» и указывается на ихъ назначеніе и на множество и разнообразіе родовъ св. изображеній (1—6).

Въ самомъ догматѣ раскрываются и доказываются двѣ мысли: вопервыхъ, что «іконы святыя въ православной святьй каеоличестьй церкви бываемыя, имутъ начало и основаніе в писаніях божественныхъ» (1); во-вторыхъ,— «не точію имѣти, и благольпнъ хранити, но и благочестнъ почитати ікону Христову, ікону богородичну, и прочыя святыхъ іконы подобает: и тъмъ кланятися должно есть, це яко Богу, но яко изображенію Христа Бога нашего и друговъ его святыхъ « (76).

(Глава I). Въ доказательство первой мысли приводятся мъста изъсв. Писанія Ветхаго Завъта: Числъ 21, 8; ср. Іоан. 3, 14; Исх. 25, 18; cp. Esp. 9, 4; Mcx. 25, 40; 28, 36; 26, 1; 3 Hap. 6, 23-29; Исх. 31, 1—3. Изъ этихъ свидътельствъ видно, что Самъ Богъ новельль Ветхозавьтнымь людямь устроить нькоторыя изображенія, напр.: мѣднаго змѣя, скинію, золотыхъ херувимовъ и проч.  $(2^a-3^a)$ . Кромѣ того, въ Ветхомъ Завътъ мы видимъ не мало предметовъ, служившихъ образами или прообразами Новозавътныхъ лицъ-Господа Іисуса Христа (Быт. 49, 9; Исх. 17, 6; 12, 3; Дан. 2,34), Божіей Матери (Исх. 3, 2; Суд. 6, 37—40) и четырехъ Евангелистовъ—Іезек. гл. 21 (3°—4°). Началомъ образа служить Самъ Богь, какъ родившій Сына — «образъ Бога невидимаго» (2 Кор. 4, 4)—и сотворившій человѣка по образу своему и по подобію. Притомъ же Господь благоволилъ являться въ Ветхомъ Завътъ въ различныхъ видимыхъ и чувственныхъ образахъ (Дан. 5, 9; Быт. 3, 8; 28, 13; Исх. 33, 23; Исаів 6, 1; 3 Цар. 22, 19; Мө. 3, 16). Точно также и ангелы, духи безплотные, принимали на себя тълесный видъ, когда являлись людямъ  $(4^{a6})$ .

На основаніи приведенных свид'ятельствъ св. Писанія «Камень в'єры» д'єлаеть сл'єдующіе выводы. Во-первыхъ, протестанты должны или отвергнуть вс $^{4}$  образы, о которыхъ говоритъ Ветхозав'єтное св. Писаніе, или принять ихъ ( $^{4}$ — $^{5}$ ).

Во-вторыхъ, «не можетъ быти то гр $^{\pm}$ хом, что Господь Богъ творити повел $^{\pm}$ ваетъ... Но понеже образъ творити Богъ повел $^{\pm}$ ваетъ... Убо творити образъ, н $^{\pm}$ сть гр $^{\pm}$ хъ» ( $5^{*}$ ).

Въ-третьихъ, Израильтяне, хотя знали о запрещеніи Божіемъ творить кумиры, однако создали скинію, кивоть, херувимовъ и другія священныя изображенія. На возраженіе протестантовъ, что послѣднія были допущены по повелѣнію Божію, чего нельзя сказать о Новозавѣтныхъ священныхъ изображеніяхъ, «Камень вѣры» отвѣчаеть: 1) если Ветхозавѣтнымъ Евреямъ дозволено было имѣть свящ. изображенія, то не запрещены они и для христіанъ; 2) многія изображенія въ Ветхомъ Завѣть были л безъ повелѣнія Божія; 3) повелѣли устроять иконы «Христосъ, Апостолы, и вся церковь Святая Кафолическая: Христосъ убо изображеніемъ лица своего еже на убрусѣ. Апостоли и преданіем и изображеніем іконы Богородичны, якоже Лука Апостоль. Вся же церковь Святая соборнымъ утвержденіемъ»; 4) Ветхозавѣтное повельніе объ устройствѣ свящ. изображеній имѣеть свою обязательную силу и въ Новомъ Завѣтѣ (56—7°).

(Гл. II). Вторая мысль доказывается также 1) на основаніи св. Иисанія и главнымъ образомъ Ветхаго Завѣта. Послѣднее свидѣтельствуеть, что Іудеи воздавали религіозное почитаніе и молитвенное по-

клоненіе многимъ предметамъ и лицамъ, служившимъ образами или символами Божества и Его присутствія. Такъ, праотецъ върующихъ Авраамъ кланяется тремъ странникамъ (Быт. 18, 1-2); Моисей и весь народъ Еврейскій покланяются столпу облачному (Исх. 33, 9—10), Іисусъ Навинъ и пророкъ Даніилъ падають ницъ предъ Ангеломъ (Іис. Нав. 5, 14; Дан. 10, 15); четыре животныхъ и 24 старца кланяются Агицу (Апок. 5, 6—10); патріархъ Іаковъ на мѣстѣ явленія ему Бога ставить каменный столпъ, называеть его домомъ Божіимъ и модится предъ нимъ — Быт. 28, 19 — 22 (8  $^{\bullet}$  — 11  $^{\bullet}$  ). Особенно же были почитаемы Ветхозавътными людьми скинія и кивоть завъта Господня—Числь 20, 6; Второзак. 10, 8; Іис. Нав. 3, 4; 2 Цар. 6, 6-7; 1 Цар. 5, 6; 6, 19; 2 Цар. 6, 11, (11°—12°). И другимъ «бездушнымъ вещемъ въ писаніях святых восписуется честь, поклонь, почитаніе и святость, еже есть началомъ и коренемъ поклопенія» (псал. 98, 5; 131, 7; 5, 8; Исх. 3, 5; 19, 12; Дан. 6, 10; Быт. 47, 31). Конечно, не одушевленнымъ вещамъ и предметамъ было воздаваемо религіозное почитаніе не самимъ по себъ, а нотому, что они «имуть восходъ и относителство к самому Богу» (146). То же нужно думать и о святыхъ иконахъ: «честь образа восходить на первообразное: И почитающь образь, того почитаеть, его же являеть образъ» (156—16°). «Мы іконы святыя почитаемъ, не ради вещества ихъ, ниже ради хитрописнаго художества, пиже инъхъ ради винъ, но сего ради яко знаменіемъ суть воспоминателнымъ Святыхъ вещей. А наипаче народу просту, книгъ не познавшему, велія польза есть смотр'єти на изображеніе, наприм'єръ страданія Христова. Якоже бо ученій от чтенія, тако неученій от изображенія умудряются. И понеже видініе паче слуха увіряеть. Множайшую человъкъ иногда можетъ воспріяти пользу, взирающь со умиленіем на ікону распятаго Іисуса, нежели слышащь о томъ неискуснаго проповідника» (166—17°). Приміромъ этому можеть служить обращеніе въ христіанство русскаго князя Владиміра (17<sup>а</sup>).

Итакъ, иконы ведутъ свое начало отъ Самого Бога, повелѣвшаго Моисею устроить скинію и въ ней свящ. изображенія. Первые почитатели иконъ были великіе святые люди—Моисей, Ааронъ и народъ Еврейскій, поклонявшійся Богу предъ кивотомъ завѣта и херувимами, надъ нимъ устроенными. Молились предъ послѣдними царь Давидъ, Соломонъ и Матерь Божія во время своего пребыванія въ Іерусалимскомъ храмѣ (17°—18°).

(Гл. III). Во-вторыхъ, на основаніи соборовъ всеменскихъ. Хотя містомъ соборныхъ засіданій обыкновенно служили храмы, украшенные святыми иконами, однако ни одинъ изъ вселенскихъ соборовъ не отрицалъ посліднихъ и ихъ почитанія (186). Хотя шестой вселенскій соборъ запретилъ ділать изображеніе Інсуса Христа въ видіт агнца, по это запрещеніе основывалось на томъ, что агнецъ, какъ Ветхозавіт-

ный символь и прообразь Іисуса Христа, потеряль свое значеніе въ Новомъ Завѣтѣ, послѣ явленія въ міръ Самого Снасителя (19<sup>а6</sup>). Когда въ восьмомъ вѣкѣ появилась иконоборческая ересь, собранъ быль седьмой вселенскій соборъ, который послѣ тщательнаго и внимательнаго изслѣдованія вопроса объ иконахъ, утвердиль православный догмать иконопочитанія (19<sup>6</sup>—23<sup>а</sup>).

На основаніи всего сказаннаго о соборахъ «Камень вѣры» строитъ слѣдующія доказательства въ пользу почитанія св. иконъ.

- 1) Вселенскихъ соборовъ, правильно составленныхъ, должно слушать (Лук. 10, 16; Мө. 18, 18; Евр. 13, 7; Мө. 18, 20; Іоан. 16, 13). А такъ какъ VII вселенскій соборъ былъ истинный и правильный, то и должно повиноваться его опредѣленію объ иконахъ (236—24°).
- 2) Должно повиноваться церкви Христовой (Ме. 18, 17; 16, 18; 1 Тим. 3, 15); но вселенскіе соборы, а между ними и VII, представляють собою всю церковь; поэтому должно принимать и исполнять ихъ постановленія  $(24^{*6})$ .
- 3) Всё вселенскіе соборы въ своихъ дёяніяхъ руководились тёмъ же правиломъ, которое опредёлилъ для себя соборъ апостольскій: «изволися Духу святому и намъ» (Дёян. 15, 28). А такъ какъ послёдняго собора мы слушаемъ, то должно слушать и первыхъ (246).

На вамѣчаніе противниковъ, что должно слушать и собора, составленнаго императоромъ Константиномъ Конронимомъ и отмѣнившаго иконопочитаніе, «Камень вѣры» отвѣчаетъ: 1) этотъ соборъ не былъ истиннымъ и правильнымъ, такъ какъ не имѣлъ представителей отъ всѣхъ восточныхъ церквей и былъ собранъ не во имя Христа, а противъ Христа, попираемаго въ Его иконѣ, и въ своихъ опредѣленіяхъ не согласовался съ первыми шестью соборами (24<sup>6</sup>—25<sup>a</sup>); 2) сами лютеране не слѣдуютъ правиламъ означеннаго собора: послѣдній признаетъ почитаніе Божіей Матери, святыхъ и авторитетъ церковныхъ преданій, что все лютеране отрицають (25<sup>6</sup>—26<sup>6</sup>).

(Гл. IV). Въ-третьихъ, на основании ученія св. отщевъ церкви. Послідніе въ своихъ похвальныхъ словахъ въ честь святыхъ часто говорили о свящ, изображеніяхъ, которыя служили для нихъ живымъ наноминаніемъ нравственныхъ подвиговъ и добродітельной жизни св. угодниковъ (27°—29°); упоминаютъ св. отцы также о существованіи въ христіанской церкви св. иконъ (29°), а по поводу обвиненія іудеями христіанъ въ идолопоклонстві раскрываютъ смыслъ и характеръ православнаго иконопочитанія и его отличіе оть идолопоклонства (29°—37°).

Въ концѣ рѣчи о св. отцахъ церкви, въ доказательство мысли, что какъ честь образа, такъ и его хуленіе восходять къ первообразному, приводится разсказъ о поступкѣ св. Стефана, игумена Авксентійской горы съ царскимъ изображеніемъ на монеть и дьлается замьчаніе объ

авторитеть, который должны имьть св. отцы церкви для всьхъ върующихъ, какъ со стороны ихъ жизни, такъ и ученія въры  $(37^6-40^a)$ .

(Гл. V). Въ четвертыхъ— на основании исторій церковныхъ и чудесъ, совершавшихся чрезъ св. иконы.

Изъ церковной исторіи извъстно, что въ христіанской церкви съ самыхъ первыхъ временъ ея существованія были св. иконы, и чрезъ нихъ совершались безчисленныя чудеса. Такъ, князь Едесскій Авгарь получиль исцеление отъ болезни чрезъ молитву предъ Нерукотвореншымъ образомъ Спасителя (40°); св. Лука написаль нъсколько и сонь Божіей Матери, просіявшихъ многими чудесами (40<sup>6</sup>—41<sup>a</sup>); царь Константинъ былъ обращенъ въ христіанство явленіемъ ему во сні св. Апостоловъ Петра и Павла, которыхъ онъ узналъ по иконъ, показанной ему епископомъ Сильвестромъ (41 46); св. Іоаннъ Златоустъ имълъ у себя въ келліи икону св. Ап. Навла и въ составленной имъ литургіи учить покланяться и лобызать иконы Спасителя й Божіей Матери, (416—42°); свв. Марія Египетская и Евстафій Плакида обращены были на путь святой жизни чрезъ чудеса отъ иконъ Божіей Матери и распятія І. Христа (42°); отъ иконы Спасителя, бывшей въ город Вирит в и подвергшейся оскорбленію со стороны іудеевъ, совершались исціленія; одному пустыннику, страдавшему отъ печистыхъ помысловъ, бъсъ объщалъ освободить отъ нихъ подъ условіемъ, если онъ не будетъ молиться предъ иконою Божіей Матери (42 в); по молитвамъ предъ иконами дарованы были христіанамъ неоднократныя поб'єды надъ врагами (43°).

Вообще—чрезъ св. икэны было совершено столько чудесъ, что «удобнѣе есть исчислити звѣзды неба, листвіе древесъ, тряву всея земли, несокъ вскрай моря, неже чудеса при іконахъ: Христовой, Богородичной, Николаа святителя и прочіих угодников Божіихъ исписати»  $(44^{\circ})$ . Между тѣмъ чудеса не могутъ служить свидѣтельствомъ и доказательствомъ ложной вѣры  $(44^{\circ}-45^{\circ})$ . Но протестанты не вѣрятъ вышеизложеннымъ повѣствованіямъ о чудесахъ, совершавшихся отъ святыхъ иконъ: для нихъ достовѣрнѣе новѣствованія историковъ явыческихъ, чѣмъ христіанскихъ  $(45^{\circ}-46^{\circ})$ .

- (Гл. VI). Въ пятыхъ, на основаніи «доводнаго показанія, на свя щенныхъ писаніих утверждаемаго». Въ этой главь «Камень въры» доказываеть нъсколько положеній.
- 1) «Тоя Церкве подобает слушати и той повиноватися во всемъ, лже есть истинная Церковь Христова и Апостолская... Но ваша перковь, противницы, нѣсть истипная церковь Христова и апостолская: убо вапея церкве слушати не подобаетъ. Тѣмже и догматы вашея церкве, о изверженіи іконъ святых, о евхарістіи тѣла Христова праздной, о по призываніи святыхъ, и прочая, весма отметати достоитъ»... (466—47°).

Вторая посылка этого силлогизма доказывается слъдующими доводами: а) истинпая церковь Христова есть церковь древняя и ветхая,

тогда какъ церковь лютеранская есть новая, начавшая существовать только съ XVI вѣка (47°-48°); б) истинная церковь Христова не можеть «скончатися и оскудети» (Мо. 16, 18; 1 Тим. 3, 15), и потому ложно ученіе лютеранъ о возстановленіи падшей церкви чрезъ Лютера и Кальвина (48 в); в) истинная церковь не подлежить заблужденію (486—496); г) церковь Христова есть церковь видимая въ мірі, и потому церковь лютеранская, существовавшая, по мнинію ея послидователей, до времени Лютера невидимо и сокровенно, не есть истинная церковь (496—51°); д) церковь Христова не можеть подлежать паденію и разрушенію (Мо. 7, 24—28; псал. 116, 2; 1 Тим. 3, 15; Іоан. 14, 18; Ме. 28, 20), и потому несправедливо лютеране считаютъ себя обновителями и возстановителями церкви (51 - 55 ): е) истинная церковь есть невъста Христова (пр. Осіи 2, 19, 20; Ефес. 5, 25, 28, 29, 31, 32; 2 Кор. 11, 2), чего нельзя сказать о церкви лютеранской (556-576), ж) церковь лютеранская не есть истинная церковь Христова по тому, что она содержить многія ереси и ложные догматы, именно: лютеране отвергають свящ. преданіе, не признають въ Евхаристіи истиннаго тъла Христова, отрицають миропомазаніе и покаяніе, учать о церкви, что она сначала была видима, потомъ сокровенна, считають поклоненіе иконамъ и почитаніе мощей идолопоклонствомъ (576—596); з) истипная церковь Христова преемственно и последовательно происходить отъ Іисуса Христа и Апостоловъ, чего нельзя сказать о церкви лютеранской (596-61).

2) «Кто преданія Апостоль и Отець святыхъ, Кто соборная правила и уставы церковныя отмещеть: таковаго вѣра есть суетна, лжива и душенагубная. Но ваша вѣра обновленна, противницы, такова есть. Убо ваша вѣра есть суетна, лжива и душенагубная» (61<sup>а6</sup>).

Для доказательства этого силлогизма «Камень вѣры» беретъ въ примѣръ ученіе лютеранъ объ иконахъ и объ Евхаристіи и утверждаетъ. что на основаніи одного только св. Писанія лютеране не могутъ доказать ни справедливости своего ученія, ни ложности ученія православнаго (61<sup>6</sup>—63<sup>6</sup>).

- 3) Лютеранская церковь не есть истинная церковь Христова, такъ какъ Лютеръ не былъ призванъ Богомъ къ устройству или обновленію церкви, не сотворилъ ни одного чуда для доказательства своего небеснаго посланничества, даже не отличался святостію жизни, а послѣдователи его, кромѣ того, раздѣлились на множество различныхъ, несогласныхъ другъ съ другомъ сектъ (636—716).
- 4) Лютеране не могутъ отрицать «знаменій вещей бывшихъ, настоящихъ или будущихъ», потому что о нихъ многократно говоритъ св. Писаніе (Быт. 9, 13; 17, 10—14; Исх. 31, 13; псал. 59, 6; 85, 17; Римл. 1, 20) и потому должны признавать иконы, какъ «знаменія лицънебесныхъ»  $(71^6-72^a)$ .

- 5) Св. иконы должны быть почитаемы и признаваемы за ихъ благодътельное вліяніе на возбужденіе благочестивыхъ мыслей въ человъкъ (726—746).
- 6) Послѣдователи Кальвина признають въ Евхаристіп образъ тѣла и крови Христа; поэтому должны принимать и живописный образъ Іисуса Христа ( $74^6$ ).
- 7) Лютеране не могуть отрицать умственных образовъ и представленій о вещахъ, а потому должны признавать и изображенія внѣшнія (75°—76°).
- 8) Св. иконы должны быть признаваемы и потому, что «любимаго лица, всегда любимое есть присутствіе, аще не въ существі, то поне во образі, или в ніжоем знаменіи воспоминателном» (766).
- 9) Все, что познается пами, получается чрезъ впечатлѣнія внѣшнихъ чувствъ: «чувства суть аки нѣкая врата, ими же входитъ во умъ всяко познаваемо. Аще убо хощеши имѣти во умѣ Христа, почто от отес его изгоняещи, не хотящь взирати на ікону того?» (77. Ст. в ст. почто).
- 10) Книги св. Писанія лютеране имѣють въ великой чести, а потому должны съ такимъ же уваженіемъ принимать и св. иконы: «обоя бо восперяють умъ къ небеснымъ, оная убо чтеніемъ, сія же зрѣніемъ»  $(78^{*6})$ .
- 11) Лютеране несправедливо отождествляють иконы съ идолами, потому что последніе не изображають собою истинныхъ и действительныхъ существъ, какъ св. иконы (786—796).
- 12) Св. иконы должны быть почитаемы ради той пользы, которую они приносять людямъ. А польза отъ св. иконъ—много—различная:
  1) «иконы суть аки учители нъцыи, и наставницы спасенія простому наипаче пароду книгъ не познавшему»; 2) «разжженіе любве яже къ Богу
  и Святымъ его»; 3) «честь Божія и Святыхъ его»; 4) «подражаніе
  Святыхъ, по силѣ всякаго съ Божіею помощію»; 5) «украшеніе храмовъ Божіихъ» (796—81°).
- 13) Въ виду того, что лютеране въ оправданіе своего отрицанія иконъ указывають на постановленія царей иконоборцевъ, «Камень вѣры» (на основаніи 1 Кор. 12, 28; Ефес. 4, 11—12; Ме. 16, 18; Іоан. 21, 15—17; Дѣян. 20, 28) высказываеть мысль, что все относящееся къ вѣрѣ и управленію церковному, есть дѣло не царской власти, а дѣло епископовъ и пастырей церкви. Цари имѣють предметомъ своего попеченія внѣшнее благополучіе подданныхъ, а не духовно нравственное ихъ состояніе. Поэтому, если нѣкоторыя церковныя правила и исходили отъ царей, то они касались суда и церковнаго благочинія, а не догматовъ вѣры; точно также, если они и присутствовали на вселенскихъ соборахъ или лично, или чрезъ своихъ представителей, то не для опредѣленія и установленія догматовъ, а для другихъ цѣлей. Правда, въ Ветхомъ Завѣтѣ цари издавали нѣкоторыя постановленія, касавшія-

ся въры; напр.: Езекія уничтожиль мъдную змію въ пустынъ, а царь Давидъ узакониль составленныя имъ правила относительно богослуженія въ скиніи. Но въ указанномъ случать Езекія дъйствоваль не какъ законодатель въ области въры, а какъ хранитель и исполнитель закона, запрещавшаго идолопоклонство; Давидъ же установиль порядокъ богослуженія въ скиніи не какъ царь, а какъ пророкъ Божій. Все это доказываеть, что опредъленія нъкоторыхъ византійскихъ царей противъ иконопочитанія не имъють обязятельной силы; притомъ же цари иконоборцы были наказаны Богомъ лютою смертію (816—864).

Положительная часть трактата объ иконахъ оканчивается «пръпіемъ св. Григорія, архіепископа омиритскаго, съ Ерваномъ жидовиномъ о св. иконахъ»  $(86^{\circ}-90^{\circ})$ .

Во второй части трактата содержится опровержение возражений, дълаемыхъ протестантами противъ православнаго догмата иконопочитанія.

(Гл. I). 1) Указывая на нѣтоторыя мѣста св. Писанія (Исх. 20, 4-5; Второзак. 5, 8), протестанты говорятъ, что «отнюдъ не подобаеть образовъ творити по заповѣди Господней» (93°).

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» а) путемъ правильпаго толкованія приведенныхъ мість св. Писанія доказиваеть, что здъсь ръчь идетъ о языческихъ идолахъ и о поклоненіи имъ: но православные не почитають иконь за боговь и не воздають имъ поклоненія, принадлежащаго одному Богу (93 - 976); б) указываеть на то, что въ Ветхомъ Завътъ Самъ Богъ повелълъ сдълать Гудеямъ скинію, кивоть завъта и херувимовъ; а по поводу возраженія, что нъть повельнія Божія объ иконахъ въ Новомъ Завъть, говорить, что «многія и въ ветхомъ завътъ образы бяху безъ повельнія Божія» (Быт. 28, 19; 2 Цар. 7. 2; 3 Цар. 8, 18; Іис. Нав. 22, 10; 1 Цар. 7, 12) и указываеть на Нерукотворенный образь Спасителя и на иконы Божіей Матери. написанныя евангелистомъ Лукою (97°—99°); в) приводитъ ученіе объ иконахъ св. Іоапна Дамаскина (99°—101°; 103°— 1056), бесвду св. Өеодора Студита съ царемъ Львомъ Армяниномъ по иконопочитанія (101° — 103°) и г) заключаеть разборь возраженія разъясненіемъ того, что «писанія святаго слово, солію растворено бываеть: Тъмже убо и заповъдь Божія, еже не творити всякаго подобія, соли праваго толкованія требуеть» (107<sup>a</sup>).

(Гл. II). 2). На основаніи нѣкоторыхъ мѣстъ св. Писанія (Второзак. 6, 13; 10, 20; Мө. 4, 10; Лук. 4, 8; Апок. 22, 8—9) протестанты утверждаютъ, что «единому Богу кланятися подобаетъ, а іконамъ никакоже»  $(107^6)$ .

По поводу этого возраженія «Камень вѣры» а) указываеть на другія мѣста св. Писанія (1 Петра 2, 13—15; Римл. 13, 7), въ ко-

торыхъ «не возбраняется поклонъ твари, Господа ради: якоже царю, княземъ и прочіимъ властелиномъ» (108°); б) излагаетъ ученіе св. Іоанна Дамаскина объ образахъ поклоненія. Изъ этого ученія видно, что одно поклоненіе принадлежить Богу (латріа), другое созданію. Последнее иметь несколько видовъ: 1) «поклонение бываеть твари, въ ней же почиваетъ Богъ»; 2) «образъ поклоненія, имже почитаемъ вещы тыя, имже и в нихже Богъ спасеніе наше сод'я» (гора Синайская, Назареть, ясли Виолеемскія и др.); 3) «образь поклоненія тымь, яже суть Богу отдана, и освящена, якоже евангеліе святое, и прочія книги»; 4) «ноклоненіе имже покланяеми суть образы от пророковъ предувъденныя (жезлъ Азароновъ, стамна, транеза и др.); 5) «образъ поклоненія, имже другь другу, яко часть Божію имущіи: и по Божію образу суще создани, взаимнымъ почитаніемъ кланяемся...»; 6) «образъ поклоненія, являемаго царемъ княземъ, и прочіимъ во властехъ сущымъ»; 7) «образъ поклоненія, имже сынове родителей, раби господей своихъ, и тъхъ от нихже требують помощи, почитають»  $(108^{\circ}-111^{\circ}).$ 

Изъ этого ученія св. Іоанна Дамаскина «Камень въры» дълаетъ сл'ядующіе выводы: а) «всякая вещь святая, почитанія и поклоненія есть достойна»; б) «людіе от іуден далече отстоящін, инін же въ плівнь вавилонствмъ сущій ко градомъ іудейскимъ моляхуся и поклоняхуся» (3 Цар. 8, 47; 2 Цар. 6, 38; Дан. 6, 10); в) «достойно есть въровати тыть, яже Богь открыль есть. Убо достойно есть и кланятися тым, яже Богь освятиль есть»; г) «главотяжы и убрусцы» св. Апостола Павла имъли цълительную силу отъ прикосновенія ихъ къ тълу Апостола (Дѣян. 19, 12): «колми паче оная мѣста святая, о нихже выше ръхом, имуть силу, и честь, и почитаніе от върныхъ, за прикосповеніе пречистыя плоти Христовы Божественныя». Наконецъ, на возраженіе, дълаемое по поводу послъднихъ словъ, что, если достойны поклоненія вещи за прикосновеніе ихъ плоти Христовой, тогда нужно покланяться и Іуд'в предателю, лобызавшему Христа, и рук'в, ударившей въ ланиту Спасителя, и Его распинателямъ, «Камень въры» говоритъ, что «различное плоти Христовъй прикосновеніе: иное убо от нужды, иное же от произволенія, иное от влобы и лукавства прикасающихся, иное же от въры, иное беззлобное, и по подобію орудія». Если говорится о почитанін какихъ-либо мість и вещей по причині прикосновенія къ нимъ плоти Христовой, то разумъетя «прикосновеніе беззлобное, и не по нужди, но самопроизволив от Христа, или от прикасающихся с върою бывшее» (112°-115°). При этомъ на возражение противниковъ по поводу последнихъ словъ, что православные должны почитать и осла, на которомъ Христосъ вхалъ въ Іерусалимъ, замвчается: «аще убо и касаема бяху от Христа оная животная, обаче за образителство свое іудея и языки внаменующее, чести не суть достойна» (1156). Въ концѣ отвѣта на возраженіе дается краткое толкованіе на Апок. 22, 8—9: ангелъ воспретилъ себѣ полконъ отъ св. Іоанна Богослова «за его равноангельное дѣвство», или потому, что послѣдній хотѣлъ поклониться ему, какъ Богу (116\*).

(Гл. III). 3. На основаніи факта разрушенія царемъ Езекією мѣднаго змѣя, поставленнаго Монсеемъ въ пустынѣ (4 Цар. 18, 4), протестанты дѣлаютъ такое заключеніе: «понеже Езекіа царь, сокрушивый змію мѣдяну, есть похвалы достоин то и вси, иже сокрушають образы, суть похвалы достойни» (1166).

На это мнѣніе протестантовъ «Камень вѣры» говорить: а) что мѣдный змѣй, какъ образъ Інсуса Христа, долгое время быль почитаемъ Израильтянами; б) что онъ имѣлъ временное значеніе, служа врачествомъ для уязвляемыхъ змѣями Евреевъ, и в) былъ разрушенъ царемъ Езекіею потому, что со времени Іеровоама Іуден пачали боготворить его и приносить предъ нимъ языческія жертвы (1166—1176). Такъ какъ по поводу послѣднихъ словъ противники дѣлаютъ замѣчаніе, что и православище, подобно іудеямъ-идолопоклонникамъ совершаютъ кажденіе предъ иконами, возжигаютъ предъ ними свѣчи и носятъ ихъ, «аки нѣкая божества чтилища», то «Камень вѣры» въ отвѣтъ на это возраженіе говорить, что 1) «дымъ кадилный знаменуеть духовное молитвъ благоуханіе» и 2) послѣдніе два обряда имѣютъ для себя основаніе въ Ветхозавѣтномъ св. Писаніи (Исх. 26, 35; Іис. Нав. 6, 10—14—1176—118°).

(Гл. IV). 4. На основаніи Исаіи 40, 18—19; Дѣян. 17, 29, протестанты думають, что Божество не можеть быть изображаемо въ какихъ-либо внѣшнихъ формахъ. Въ отвѣть на это «Камень вѣры« говорить, что, какъ человѣкъ есть образъ и подобіе Божіе, хотя несовершенное и не въ отношеніи къ тѣлу, но къ душѣ, такъ точно и «икона Христова изображаеть Христа не по его божественному естеству, но по видимѣй его отъ насъ воспріятой плоти». Равнымъ образомъ БотъОтецъ и Духъ Святый изображаются на иконахъ не по существу, но въ такомъ видѣ, въ какомъ они являлись людямъ (118°—119°).

(Гл. V). 5. Протестанты соблазняются нъкоторыми мъстами св. Писанія (псал. 113, 12—15; 134, 15—17; 96, 7; Вар. 6; Ис. 44, 13—15; Премудр. Солом. 13, 13—19; 14, 8; Іерем. 10, 3—5), которыя возбраняють почитаніе и поклоненіе дъламь рукь человыческихь (1196—1216).

Въ отвътъ на это «Камень въры» а) утверждаетъ, что во всъхъ указанныхъ мъстахъ св. Писанія идетъ ръчь о языческихъ идолахъ, между тъмъ седьмой вселенскій соборъ грозитъ анаоемой всъмъ, «Писаніе Святое о идольхъ глаголющее, на иконы святыя неприличнъ наводящимъ» (1216—122°); б) подробно говоритъ о различін иконъ отъ идоловъ. Прежде всего «Камень въры» утверждаетъ ту «истину от

ученія метафусіческаго», что «благое и злое аще и далече от себе отстоять, обаче в нъкоемъ разсуждении могуть имъти нъкое общество» (1226). Поэтому и св. иконы имъють начто общее съ идолами: «еже бо ікон'в быти д'вломъ рукъ челов'вческихъ, падати на землю, прахомъ или дымомъ очерненнъй быти, очи имъти, и не видъти: уши имъти, и не слышати: ноздрями не обоняти: руками не осязати: ногами не ходити: ветхостію растл'єти, окраденн'єй быти; и прочая. Сія вся прилична суть и куміромъ» (124°). Но въ другихъ отношеніяхъ пконы весьма отличны отъ идоловъ. Св. иконы изображають истинныхъ и дъйствительных элигь, чего нельзя сказать объ идолахъ; иконы им вотъ начало оть Самого Бога, а идолы «от демоновъ, и оть человъкъ Бога истиннаго не познавшихъ». Идолъ есть «подобіе человѣка коего скверна, нечестива, богомерзка... Икона же Святая есть изображение Христа Спасителя нашего, истиннаго Бога»... Идолы имъють свое начало оть царя Халдейскаго Нина, сына Вилова, а св. иконы отъ Самого Бога, повелъвшаго Монсею сотворить кивоть завъта, храмъ свидънія, двухъ золотыхъ херувимовъ и др.  $(124^{\circ}-126^{\circ})$ .

- (Гл. VI). 6. Протестанты указывають на нѣкоторые соборы, будто-бы запретившіе иконопочитаніе: Влахерискій, Еливеритскій и Франкфуртскій. Но первый соборь по многимъ причинамъ быль непрачильный, а относительно двухъ послѣднихъ среди римлянъ существуютъ различныя миѣнія. Такъ, соборъ Еливеритскій одни считають неправильнымъ, другіе постановленіе его противъ иконопочитанія признають подложнымъ, а иные относять его только къ иконамъ, изображаемымъ на стѣнахъ. Относительно Франкфуртскаго собора одни думаютъ, что на немъ отвергнутъ былъ не седьмой вселенскій соборъ, а соборъ иконоборческій—Копронимовъ. Другіе же держатся того мнѣнія, что на этомъ соборѣ потому не принято было опредѣленіе седьмого вселенскаго собора объ иконахъ, что ложно было истолковано въ смыслѣ установленія соборомъ латріи (1276—130°).
- (Гл. VII). 7. Протестанты приводять изреченія нікоторыхь св. отцевь церкви, будто бы доказывающія ихъ иконоборческіе взгляды. Но относительно всіхъ мість изъ твореній св. отцевь церкви, которыя толкуются протестантами въ смыслі не благопріятномъ для иконопочитанія, можно сказать то же, что седьмой вселенскій соборъ говорить отпосительно Св. Амфилохія, епископа Икопійскаго: «обычно есть еретиком, хромая и неполная реченія приводити. Ибо аще кто прилежно взыщет, пеудобно обращеть. Сіе отца святаго реченіе противу иконам святымъ» (1326).
- (Гл. VIII). 8. Протестанты соблазняются разсказами о чудесахъ, происходящихъ отъ св. иконъ, считають чудеса не нужными, въ повътствованияхъ о нихъ находять много «притворнаго и баснословнаго, умышленнаго мзды ради и притяжания»  $(134^6)$ .

Въ отвътъ на такія митнія протестантовъ «Камень въры»: а) разъясняетъ необходимость чудесъ въ христіанствъ. Чудеса необходимы: для обращенія язычниковъ къ христіанской въръ, для утвержденія въ ней православныхъ, для доказательства особеннаго присутствія Божія въ христіанской церкви, для прославленія Бога и святыхъ Его и «на показаніе благостыни Божія, и сладчайшаго его же о насъ промышленія...» (135°); и б) опровергаетъ нѣкоторыя частныя возраженія протестантовъ противъ чудесъ: отождествленіе чудесъ въ христіанствъ съ чудесами волхвовъ египетскихъ и антихриста, относительно многаго баспословнаго, разсказываемаго простолюдинами о чудесахъ и опасность въры въ чудеса ложныя (135°—137°).

Въ послѣдней главѣ трактата (IX) содержится опроверженіе возраженій, дѣлаемыхъ протестантами на основаніи «своего ихъ суемудрствія».

I. Протестанты сравниваютъ православныхъ почитатателей иконъ съ Іудеями и Еллинами, которые будто-бы въ образъ идоловъ почитали истиннаго Бога.

Противъ этого возраженія «Камень вѣры», на основаніи св. Писанія (Исх. 32, 1, 4; 3 Цар. 12, 28; Іерем. 2, 27; Второзак. 32, 15; псал. 105, 19; Іерем. 2, 5—6; 3 Цар. 18, 21; Дан. 5, 4; Премудр. Сол. 13, 10; Ис. 46, 1—2, 6—7; псал. 113, 12—15; псал. 134, 15—17; Аввак. 2, 18—19; Вар. 6; Дѣян. 19 и 26 гл.) утверждаетъ, что Іудеи и Еллины боготворили самихъ идоловъ, а не почитали въ нихъ истиннаго Бога; а потому православное иконопочитаніе не имѣетъ ничего общаго съ идолопоклонствомъ Іудеевъ и Еллиновъ  $(137^6-141^8)$ .

2. Протестанты говорять, что «твореніе и почитаніе іконъ въ писаніяхъ святыхъ не обрътается, убо отметно быти имать» (141°).

Въ отвъть на это возраженіе «Камень въры» а) ссылается на св. Писаніе Ветхаго Завъта (въ которомъ говорится объ изображеніяхъ) и упоминаеть о Нерукотворенномъ образъ Спасителя; б) указываеть на то, что въ св. Писаніи не говорится прямо о другихъ нъкоторыхъ догматахъ христіанскихъ, напр. о единосущій Сына Божія съ Отцемъ, объ одномъ Лицъ Ійсуса Христа, и в) утверждаеть, что объ иконахъ ясно говорится въ св. преданіи, которое должно принимать христіанину наравнъ съ св. Писаніемъ (141°—142°).

2. На возраженіе протестантовъ, что въ первенствующей церкви христіанской не было св. иконъ въ теченіе цёлыхъ пятисотъ лётъ, «Камень вёры» а) отвёчаетъ, что «первенствующая Церковь, не можетъ во всемъ быти равна возмужавшей» (1 Кор. 3, 1—3; Евр. 5, 11—14; 1 Петр. 2, 2): воздвигавшіяся въ юной церкви Христовой гоненія не мало препятствовали христіанамъ имёть св. изображенія (142°—143°); б) указываетъ на многихъ христіанскихъ писателей, которые свидётельствуютъ о нёкоторыхъ иконахъ, хранившихся въ

церкви съ самыхъ начальныхъ временъ ея существованія: о Нерукотворенномъ образѣ Інсуса Христа, иконѣ Божіей Матери, написанной Ев. Лукою, иконахъ Спасителя, устроенныхъ женою кровоточивою и Никодимомъ, и иконѣ Апостоловъ Петра и Павла (143°—144°).

- 4. Поклоненіе иконамъ, по мифнію протестантовъ, не согласно съ характеромъ истиннаго служенія Богу, которое должно быть духовнымъ (Іоан. 4, 24; 8, 18; 20, 30). На это возраженіе «Камень вфры» отвъчаеть, что св. Писаніе вмъсть съ поклоненіемъ Богу духомъ не исключаеть поклоненія и тъломъ, которое требуется двоякимъ составомъ человъческой природы—наъ души и тъла. Поэтому и Іисусъ Христосъ во время Своей земной жизни не отвергалъ тълеснаго Ему поклоненія (Мо. 2, 11; Лук. 7, 28; Ме. 8, 2; 9, 18; 14, 33; 15, 25; Іоан. 11, 32; Ме. 28, 17; Лук. 24, 52; Апок. 4, 10). Поклоненіе духомъ по своему значенію не противоръчить поклоненію тълесному, такъ какъ кланяться Богу духомъ значить служить Ему «не тълесными іудейскими и самарянскими жертвами, а духовными жертвами христіанскими», или добрыми дълами (1446—148°).
- 5. Протестанты думають, что иконопочитание можеть быть причиною идолопоклонства для людей невѣжественныхъ и не опытныхъ въдътв въры.

На это «Камень вѣры» отвѣчаеть: а) въ мірѣ много есть вещей, которыми могуть злоупотреблять люди, напр., свѣтила небесныя для многихъ народовъ были причиною идолопоклонства; мечъ можеть быть причиною убійства, вино—пьянства и проч. Но было бы безумно ради этого уничтожать или пренебрегать всѣми этими вещами; б) говорить, что «Божіею благодатію нѣсть у насъ страха идолопоклонства, аще и почитаемъ іконы святыя: утверждени бо есмы на камени вѣры Христовы. Ниже обрящеши у насъ и простѣйшаго человѣка, иже бы ікону почиталь, яко Бога»... При томъ же въ православной церкви есть архіереи и священники, способные научить народъ истинному иконопочитанію и в) указываеть на то, что протестанты имѣють у себя монеты съ изображеніемъ кесаря и однако не опасаются идолопоклонства, которое св. Апостоль Павель находить въ лихоиманіи— Колос. 3, 5; Ефес. 5, 5 (148°—1516).

6. Протестанты говорять, что, почитая иконы, православные должны кланяться и всёмъ Ветхозавётнымъ образамъ Новозавётныхълицъ: камню пустынному, маннё, купинё и проч. (1516).

На это возраженіе «Камень вёры» отвічаеть, что Ветхозавітные образы, какъ образы или прообразы Новозавітныхъ лиць, должны потерять свое значеніе съ наступленіемъ Новаго Завіта (152°). При этомъ есть различіе между прообразомъ и образомъ: оть нерваго не всякій и не тотчасъ переходить своею мыслію къ прообразуемому,

тогда какъ всякій, смотрящій на образъ, тотчасъ познаеть и образуемое  $(152^6)$ .

7. Протестанты говорять: «аще всякъ образъ почитается ради первообразнаго. Чесо ради вы нѣкія образы в болшей чести имате паче инѣхъ, и къ нѣкоторымъ иконамъ болшее усердіе, и труды и хожденія далечайшая воспріемлете, имуще подобныя іконы въ дому своемъ?»  $(152^6-153^a)$ .

На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаеть, что и св. Писаніе указываеть на нѣкоторыя мѣста, какъ мѣста особеннаго и преимущественнаго поклоненія Богу (псал. 98, 5; 27, 2; 5, 8; 131, 7; 132, 3), такъ какъ Самъ Богъ «по неизреченнымъ судбамъ своимъ, избираетъ мѣсто иное паче инаго, и освящаетъ е, яко той есть святяй храмъ, и мѣсто, и даръ: и на иномъ мѣстѣ, паче инаго чудеса дѣйствуетъ» (Быт. 28, 17; Исх. 3, 57; Іис. Нав. 5, 15; Второзак. 12, 5; Суд. 18, 31; 3 Цар. 8, 28; псал. 131, 13—14; Второзак. 12, 13—14; 3 Цар. 8, 27—28). Равнымъ образомъ Богъ проявляетъ Свою чудотворную силу чрезъ однѣ вещи болѣе, чѣмъ чрезъ другія (Исх. 4, 3—4; Числъ 17, 8; Исх. 17, 6; Числъ 21, 8; 22, 23) (153\*—155\*).

- 8. По мивнію протестантовь, чудеса оть иконь не могуть служить основаніемь къ ихъ почитанію, такъ какъ Богъ твориль чудеса чрезъ многія другія не одушевленныя вещи и людей не достойныхъ, которые однако не почитаются православными (155°). Въ отвъть на это возраженіе «Камень въры», говорить, что иконы почитаются нами не ради только чудесь, оть нихъ бывающихъ, но и за нѣкоторое сходство съ ихъ первообразомъ. Если и справедливо, что Богъ совершаетъ чудеса и чрезъ другія вещи и лица, то не для того, чтобы утвердить ихъ почитаніе въ людяхъ, что справедливо относительно иконъ (155°—156°).
- 9. Протестанты дѣлаютъ такое возраженіе: «Христосъ изгна из церкве, вся продающыя и купующыя (Мо. 21, 12) въ церкви... Подобает убо по сему образу и іконы изъ церкве изринути. Тѣми бо куплю священницы творят, молящеся пред тѣми воздаянія ради, или носяще тыя по домам мзды ради, ищуще всячески стяжанія и доходовъ (156°).

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» а) указываетъ на слова св. Ап. Павла I Кор. 9, 13;  $7-11\,$  и б) перечисляетъ доходы Ветхозавътныхъ священниковъ, содержавшихся приношениями отъ народа ( $156^6-158^6$ ).

10. Совершенно напрасно предлагають православнымъ почитать изображенія львовъ и воловъ, существовавшія въ храмѣ Соломоновомъ, а также—образъ звѣря, имѣющій быть во времена антихриста: рѣчь идеть объ иконахъ Спасителя, Божіей Матери и св. угодниковъ, какъ предметахъ православнаго почитанія, а не о всякихъ вообще изображеніяхъ (1586—159°).

11. Протестанты упрекають православных въ томъ, что они дълають разборъ между иконами: одни почитають иконы новыя, другіе только старинныя, третьи обращають вниманіе на окладъ иконъ (159<sup>46</sup>).

На это «Камень въры» отвъчаеть, что, какъ законъ не теряетъ святости (Римл. 7 12) отъ того, что есть законопреступники, «тако ниже Церковь Христова, за развращение многих расколниковъ, святости своея чужда есть» (160°). И далъе говорить о характеръ православнаго иконопочитанія, по которому поклоненіе отпосится не къ иконъ, ея веществу и видимымъ свойствамъ, но къ лицу, изображенмому на иконъ (160°—163°).

Накопецъ, протестанты соблазняются нѣкоторыми обычаями, связанными у православныхъ съ иконопочитаніемъ, именно: кажденіемъ и возженіемъ свѣчей предъ иконами, крестными ходами, признаніемъ за иконами чудотворной силы и надписями на нихъ имени Іисуса Христа (163°).

На это возражение «Камень въры» отвъчаетъ прежде всего тъмъ. что православные вовсе не виновны въ томъ, что протестанты «по лукавстію» своему соблазняются указанными священными обрядами  $(163^6-164^6)$ , потому что всв они находять для себя основание въ св. Писаніи. Такъ, относительно перваго обычая упоминается: въ Исх. 30. 7-8; Лев. 10, 1; 2 Парал. 26, 16; Исх. 40, 5; Лук. 1, 9, 11; Лев. 6, 9; 24, 1-3; Mcx. 26, 35; Broporo-Inc. Hab. 6; Yuc. 10, 35-36; 1 Пар. 13, 14. Мивніе православных о чудотворности св. иконъ находить для себя основание въ томъ, что въ Ветхомъ Завътъ мы можемъ нидътъ не мало предметовъ, чрезъ которые Богъ творилъ чудеса: жезлъ Аароновъ, кивотъ завъта, змія мъдная  $(164^6-166^6)$ . Наконецъ, четвертый обычай также находить основание въ св. Писании: «змія мыдяна не бяще существенны змія, и херувіми на ківоты и на завысахы. не бяху существеннъ херувіми, обаче писаніе священное и змію оную, просто змією нарицает, и херувімы, просто херувімами именуеть: тако и о ікон'в христовой, или богородичной мудрствуйте.» (1666). Въ заключеніе своего отв'єта «Камень в'єры» опять повторяеть, что соблазнь протестантовъ по поводу православнаго иконопочитанія происходить жне отъ немощи, но отъ злобы», отъ еретическаго образа мыслей. Но всякая ересъ рано или поздно должна прекратить свое существованіс. Доказательствомъ этого служить исторія христіанской церкви. Богъ по неисповъдимымъ судьбамъ Своимъ попускалъ въ церкви Своей быть различнымъ ересямъ, которыя нарушали миръ церковный и неръдко сопровождались великими народными бъдствіями. Но онъ прекратились вмъсть съ иконоборческою ересью. Если съ XVI в., со времени реформаціи, и появилось въ церкви иконоборческое движеніе, то мъстомъ его возникновенія быль западъ, а не востокъ (167°—170°). Въ концѣ грактата содержится увѣщаніе къ пастырямъ русской церкви о ревностномъ прохожденіи ими своихъ обязанностей (1706—1796).

- 11. Трантать о знаменіи Честнаго Креста. Православное ученіе о почитаніи Креста «Камень вѣры» выражаеть слѣдующими словами: «Животворящему Кресту Господню должное есть почитаніе и поклоненіе не по веществу, но по образителству, сіесть, не веществу Креста Господня, древу, или злату, или сребру, или каменю кланятися достойно есть: но образителству, сіесть, по елику Крестъ святый тайну спасенія нашего зрѣнію нашему представляеть, и самаго распятаго за ны Христа въ умъ и память приводить. и самое убо животворящее древо крестное прикосновеніемъ пречистыя плоти Христовы освященное, и честною Кровію его обагренное, болшія чести достойное есть, паче инѣхъ крестовъ по подобію перваго бываемыхъ» (183).
- (Гл. І). Въ доказательство справедливости этого ученія приводятся, во-первых, свидетельства св. Писанія Ветхаго и Новаго Завета. 1) Въ Ветхомъ Затътъ мы видимъ весьма много предметовъ и дъйствій, служившихъ прообразами Креста Христова (Быт. 2, 9; 6, 14; Премудр. Сол. 14, 6—7; Быт. 28, 12; 22, 6; 47, 31; 48, 14; Исх. 4, 3 -4; 15, 25; Быт. 18, 1; Исх. 17, 11; Числъ 17, 8; Быт. 35, 4; Суд. 4, 5; 15, 15, 19; 1 Цар. 16, 23; 17, 40; 4 Цар. 6, 6; Іуд. 6, 13; Числъ 21, 8-9; Іоан. 3, 14; Исх. 12, 7; Числъ 2; 3 Цар. 17, 10; Іез. 9, 4; Апок. 7, 3; псал. 22, 4; Ис. 9, 6; Іон. 2, 2; Пѣснь Пѣс. 3, 9; Ис. 22, 22; Апок. 3, 7). На основаніи этого «Камень в'тры» д'тлаетъ следующие два вывода въ пользу почитания св. Креста: а) «имущая проображение в ветхомъ завътъ, достойна сугь чести въ новой благодати. Но понеже Крестъ Господень имать проображение в ветхом завъть: убо Кресть Господень достоинъ есть чести въ новой благодати». б) Многія вещи, служившія прообразами св. Креста (жезлъ Іосифовъ, жезлъ Аароповъ), были почитаемы въ Ветхомъ Завътв. «Аще убо сънь креста Господня въ толицъй бысть чести: То колми паче самую истину должни есмы в чести имъти, и кланятися Кресту Господню; не на вещество того взирающе, но на образителство и относителство къ самому на немъ распятому Іисусу (184°—1896).
- (Гл. II). 2. Но особенныя основанія къ почитацію св. Креста мы находимъ въ Новомъ Завѣтѣ. На Крестѣ былъ распятъ за наше спасеніе Господь Іисусъ Христосъ. Онъ добровольно (Іоан. 10, 17—18; Дѣян. 2, 23; 3, 18; 4, 27) избралъ Крестъ, какъ «олтарь, на немже... яко жертва непорочная Богу принесеся во умилостивленіе» (Евр. 7, 27; Колос. 1, 20), какъ «лѣствицу въ славу и царство» (Іоан. 12, 31—32; Филип. 2, 8—9), какъ орудіе нашего спасенія, какъ «мѣрило, имже цѣна во искупленіе рода человѣческаго измѣрися» (1 Петр. 1, 18—19; 1 Кор. 6, 20) и какъ оружіе побѣды надъ діаволомъ

(Колос. 2, 14—15) (190°—192°). Такое значеніе св. Креста въ дѣлѣ нашего спасенія должно служить важитишимъ основаніемъ въ пользу его почитапія. 1) «Олтарь, на немже приносится жертва умилостивляющая Бога о гръсъх наших, долженъ быти в чести... Но Крестъ Господень есть олтарь, на немже Христось себе самаго, яко агица непорочна и нескверна принесе въ жертву Богу Отцу... Убо Крестъ Господень должен быти в чести...» (1924). 2) «Лъствица Христа въ славу вознесшая, на ней же Господь утверждащеся, не имать быти в презрѣніи и поруганіи... Но Кресть Господень бяше ліствица Христа въ славу вознесшая... Убо Крестъ Христовъ не имать быти въ презрѣніи, и поруганіи...» (192<sup>46</sup>); 3) «Орудіе спасенія нашего и оружіе имже побъжденъ бысть супостать нашъ діаволь, должно быти въ чести... Но Кресть господень есть орудіе спасенія нашего, и оружіе не голіава врага единому израилю, но діавола супостата всему міру, поб'єдившее... Убо Крестъ господень, яко орудіе спасенія нашего, и оружіе врага побъдившее, должно быти въ чести»  $(192^6-193^a)$ .

Кром'в указанныхъ мість св. Писанія Новаго Завіта, о Кресті Господнемъ упоминается: Ефес. 3, 18; Галат. 6, 14; Апок. 14, 1; 7, 3; Мө. 24, 30; 1 Кор. 1, 18; Филип. 3, 18—19 (1934—1976). Приэтомъ по поводу Галат. 6, 14, и Апок. 14, 1, «Камень въры» даетъ краткіе отвыты на слыдующія два замычанія своихь противниковы: 1) «мы», говорять они, «хвалимся Христомъ» и 2) отъ Гудеевъ и язычпиковъ отличаемся крещеніемъ. Но, по словамъ «Камня в'вры», 1) Христа нельзя признавать, не признавая въ то же время Его Креста и страданій и 2) крещеніе имъсть свою силу также оть крестной смерти Спасителя (194°—1956). На основаніи 1 Кор. 1, 18; Филип. 3, 18—19 «Камень въры» дълаеть слъдующія два заключенія: 1) «Слово Крестное погибающым убо юродство есть, а спасаемым намъ сила Божія есть. От сихъ словесъ Апостолскихъ сицевъ доводъ: Имже слово Крестное бываеть юродство, тіи суть сынове погибели. Слово бо Крестное погибающымъ убо юродство есть. Но вамъ противницы слово Крестное есть юродство. Егда бо мы кланяемся Кресту Господню, и научаемъ кланятися, вы сему сметеся и насъ вменяете быти юродивыхъ. Понеже убо вамъ слово Крестное есть юродство, убо вы есте сынове погибели» (197°). 2) «Иже суть врази Креста Христова, и имже богъ есть чрево: тъмъ не иная кончина, точію погибель. Но вы есте врази Креста Христова, ненавидяще того, вамъ есть богь чрево, посты святыя, чревоугодія ради отвергшымь: убо вамь не иная кончина. точію погибель» (1976).

(Гл. III). Во-вторых, на основаніи соборовь вселенскихь, «Кресть Господень почитающих». «Вси вселенстіи Собори, якоже честныя іконы, тако и животворящій Кресть Господень благочестив воспріемлють и любезив того лобызають» (197°). Такъ, шестой вселенскій

соборъ изъ уваженія и чести Креста запретиль дёлать его изображенія на землів; седьмой вселенскій вмість съ иконами утвердиль и почитаніе св. Креста (1976—1986). На вопросъ протестантовь— «кто повелів христіаномъ Крестное знаменіе на себів воображати», «Камень вібры» говорить: «Крестное знаменіе начатся въ первенствующей церкви от дній апостолских, от самых святыхъ апостоль, научившихся от самого Христа Господа во оное время, егда по воскресеніи своемъ изведъ ихъ до віваніи, и воздвигъ руців свои, благослови ихъ. От тогда апостоли святіи, якоже сами от Христа благословени быша, тако и они начаша благословияти иныя и чудеса знаменіемъ Крестнымъ творити» (1994).

(Гл. IV). Въ-третьихъ на основании учения св. отцевъ церкви. Послъдніе свидътельствуют объ обычаяхъ чествования св. Креста между христіанами въ опредъленныя церковныя времена (1996—200°), указываютъ основания къ почитанию Креста въ Ветхомъ Завътъ (2046—205°), говорятъ объ употреблении св. Креста и крестнаго знамения (унаслъдованнаго отъ древнъйшаго предания церкви—209°), какъ при совершении таинствъ, такъ и вообще въ повседневной жизни христіанъ (203°, 206°—207°). Это употребленіе крестнаго знаменія основывается на томъ, что св. Крестъ есть охрана христіанъ отъ злыхъ демоновъ и всякихъ бъдствій (209°). Учатъ, наконецъ, отцы церкви о характеръ православнаго почитанія Креста: «мы христіане», говорить, напр., св. Леонтій, епископъ Неаполя иже въ Кипръ, «образу Креста кланяющеся, не древа естество почитаемъ: но знаменіе и перстень и образъ самаго Христа, смотряюще на Крестъ, распеншемуся Крестомъ покланяемся» (209°—210°).

(Гл. V). Въ-четвертыхъ—на основании чудесъ, совершавишхсясилою св. Креста.

Изъ церковной исторіи изв'єстно, что обр'єтеніе царицею Еленою Креста Господня сопровождалось воскресеніемъ мертваго. Во времена Константина Великаго и последующихъ византійскихъ императоровъ св. Крестъ былъ носимъ на воинскихъ знаменахъ, какъ символъ побъды (2126—2136). Что касается чудесь, совершенныхъ силою крестнаго знаменія, то свидетельства о нихъ такъ многочисленны, что «вся невозможно собрати въ малую книжицу, тыя бо и великою книгою объяти едва мощио» (2226). Такъ, отъ крестнаго зняменія уничтожалась сила яда  $(214^6-215^6, 221^6-222^4)$ , исцѣлялись различныя бользни (2156—216<sup>a</sup>; 220<sup>a6</sup>), ослаблялось вредоносное д'яйствіе огня (216<sup>a</sup>), укрощались дикіе звъри (тамъ-же), языческіе идолы падали и разсыпались, а обитавшіе въ нихъ бісы оставляли свои храмы (216°—217°), такъ какъ знаменіе крестное особенно страшно и не стерпимо для злыхъ духовъ (217° - 218°, 219°, 222°); осънение крестнымъ знамениемъ прекращало какъ волненіе морское (2186—219а), такъ и движеніе гръховныхъ помысловъ въ душть человъка (2206-2216).

- (Гл. VI). Въ пятыхъ-- на основаніи «доводнаго показанія, на священномъ писанія утверждаемаго».
- 1) Если христіане не стыдятся испов'ядывать Іисуса Христа Распятаго, то не должны имъть въ пренебрежении и Крестъ Христовъ (224°-225°). «Како могутъ сія быти, срамлятися Креста, а не срамлятися укрестованнаго? Можеть ли быти укрестованный, по елику укрестованный, безъ креста»? (224°). 2) «Всякъ любяй знаменанную вещь, любить и знаменіе тоя. Но Кресть есть знаменіе Христа распятаго» (Мо. 24, 30; Колос. 2, 14 – 15); поэтому долженъ быть въ чести у христіанъ (225\*—226\*). 3) Если земля, на которой стояли Ангелъ (Іис. Нав. 5, 15), или Моисей (Исх. 3, 5), называется святою, «то кольми паче Крестъ святымъ нарицати подобаетъ, на немже стояпе Христосъ». Если почитались главотяжи и убрусцы Ап. Павла (Діян. 19, 12), или оказывала цълебную силу риза Христова (Мар. 5, 27—29), то тъмъ большую силу и честь долженъ имъть Крестъ Христовъ, Его кровію обагренный. «Аще тайны Божественныя почитаете противницы, яко тыя суть орудіем благодати Божія; чесо ради не имате почитати креста Господня, яко той есть орудіемъ искупленія и спасенія? Наки: аще скиніа нарицается святая святыхъ, яко и в то Божественное являще, и того ради бысть въ чести велицей. Аще библія нарицается писаніем святымъ, яко небесная возвъщаеть и сего ради имать свою честь. То и Кресть всякъ есть свять и чести достоин, яко есть образом Христа распятаго, сирвчь спасеніе наше содблывающаго. И что сего святшее помыслити кто можеть?» (226°). 4) «Ненавидъти Креста, есть дъло діаволомъ приличное. Вы убо крестоборцы, ненавидящін Креста, или діаволи есте или тъхъ пріискренніи друзи, суще врази Креста Христова (Филип. 3, 18—19) (2266—227<sup>a</sup>). 5) «Вещи, еюже Христосъ прославися, не подобаеть быти въ безчестіи. Прославленіе бо и безчестіе противна себъ суть, и совокупно не могуть стати: Но Крестомъ Христосъ прославися. Убо Кресту не подобаеть быти въ безчестіи» (227°). Благочестиво вспоминать страданія Христовы и им'єть въ ум'є Христа распятаго. Поэтому справедливо и благочестиво почитать и внішнее изображеніе распятія Христова (228°—2296). «Аще убо противницы любите Христа распятаго въ существъ Христовомъ, то подобаеть его любити и во изображеніи. Аще же возлюбите Христа распятаго во изображеніи, то и Кресть его возлюбите. Христось бо распятый, поелику распятый, без Креста быти не можеть. Но аще и отмещете изображеніе Христа распятаго, и точію во ум'в его распятіе воображаете, то ниже тако Креста избъгнути можете. Укрестованный бо, поелику укрестованный, безъ Креста быти не можеть» (2286-2294). Наконецъ, Кресть быль избрань какъ-бы «кавалерскою печатію» «чиномъ воиновъ нарочитыхъ нарицаемыхъ кавалеровъ малтійскихъ», а въ русскомъ государствъ Императоромъ Петромъ I для «избранныхъ и свидътельствован-

ныхъ воиновъ» установленъ, какъ отличіе, Крестъ св. Андрея Первозваннаго; подъ сѣнію этого Креста русскимъ Императоромъ были одержаны многія блистательныя побѣды. Если Крестъ служить пособіемъ противъ внѣшнихъ враговъ, то тѣмъ болѣе онъ имѣетъ силу на враговъ не видимыхъ, съ которыми долженъ вести брань всякій христіанинъ (2296 · 2306).

(Гл. I). Вторая полемическая часть трактата о св. Креств направлена противъ іудеевъ, еретиковъ и раскольниковъ.

Первые дѣлають такое возраженіе противъ почитанія св. Креста: «аще всякъ висяй на древѣ проклять есть (Второз. 21, 23). Колми наче проклято есть самое древо». На это «Камень вѣры» отвѣчаеть а) тѣмъ, что въ означенныхъ мѣстахъ св. Писаніе говорить о преступникахъ, справедливо нриговоренныхъ къ повѣшенію на Крестѣ за свои беззаконія, тогда какъ Господь нашъ страдалъ на немъ не за Свои грѣхи и не по нуждѣ, но добровольно избралъ Крестъ, какъ орудіе нашего спасенія (Галат. 3, 13; Іоан. 10, 18; 18, 6; Мо. 26, 53). (232°); в) приводитъ слова св. Іоанна Златоуста, сказанныя по поводу того же возвраженія іудеевъ (233°—234°).

- (Гл. II). «Еретики» (протестанты) возражають противъ почитанія св. Креста слѣдующимъ образомъ.
- 1) По мивнію протестантовъ, Крестъ есть висвлица, орудіе позорной казни и потому не достоинъ почитанія (2346).

Въ отвъть на это возражение «Камень въры» говорить, во-первыхъ, что протестанты, отказываясь отъ почитания Креста Христова, переходять на сторону враговъ его іудеевъ и еллиновъ; и во-вторыхъ, назидательною притчею объ Агафокліи, царъ сиракузскомъ и замъчаниемъ о глубокой перемънъ, произведенной въ св. Апостолахъ благодатию Божіею по обращени ихъ ко Христу, доказываетъ мысль, что должно смотръть не на то, чъмъ былъ Крестъ прежде, до Христа, а на то, чъмъ онъ сталъ въ христіанствъ, послъ искупительныхъ страданій Спасителя (234°—236°).

2) Крестъ, по словамъ протестантовъ, причинилъ безчестіе, болъзнь и смерть Христу, а потому долженъ быть предметомъ не любви, а ненависти со стороны христіанъ.

Въ опровержение этого возражения «Камень въры» кратко замъчаетъ, что Крестъ принесъ Христу не только болъзнь и страдание, по цесравненно болъе послужилъ къ Его славъ и радости ради побъды падъ гръхомъ и діаволомъ (236°—237°).

3) Протестанты говорять: безумнымъ и достойнымъ осужденія явился бы тоть сынъ, который сталь бы почитать висклицу, на которой казнень его отець. Но мы ділаемся причастными этому безумію и осужденю, почитая Кресть Христовъ. На эти слова протестантовъ «Камень візры» отвінаеть, что на Кресті Господь вкусиль смерть не по нуждів и

и не за Свои грѣхи, а добровольно и за грѣхи всего міра; Своею крестною смертію Онъ оказаль безчисленныя благодѣянія людямь и чудотворною силою прославиль самое орудіе страданій; а потому мы были бы безумны и не благодарны, не воздавая почести и славы Кресту Христову (237<sup>а6</sup>).

- 4) Враги Христовы радовались Его страданію; поэтому и христіане, любящіе и почитающіе Кресть, подобны врагамъ Христовымъ. Въ отвѣтъ на это возраженіе «Камець вѣры» говорить, что предметь радости православныхъ и враговъ І. Христа по поводу Его страданій совершенно различенъ: тогда какъ послѣдніе радовались самому страданію и униженію Спасителя, православные радуются «о побѣдѣ Христа над діаволомъ, о торжествѣ же, о прославленіи имене его, и искупленіи рода человѣческаго, а не о безчестіи». Притомъ же православные не только радуются страданію І. Христа въ указанномъ смыслѣ, но имѣютъ обычай (особенно въ извѣстные дни) и сострадать Спасителю или постами, или «сострадателными слезами, кровь его дражайшую за насъ изліянную (аще и неравною мѣрою) возмѣряющими» (2376—238°).
- 5) Протестанты говорять: если православные почитають всякій Кресть за то, что на немь быль расиять Христось и освятиль его Своимъ прикосновеніемъ, то должны почитать и всё ясли, всё гробы, всё пелены, всякое терніе, гвозди, копіе, трость, уста Іудины, руку, ударившую по ланить Христа, руку распинателей и осла, потому что и они освящены прикосновеніемъ плоти Христовой (238°).

Прежде прямого отвъта на это возражение «Камень въры» высказываеть нъкоторыя общія положенія, именно: а) «почитанія достойна суть та, яже плоти Христовъй прикоснушася, и тъмъ прикосновениемъ освятишася, и силу преестественную воспріяща» (Мар. 5, 27—29; Двян. 5, 15, 19, 12); в) «не всяко прикоснувшееся илоти Христовой освятися: но точію еже бысть освященія вм'встително и воспріятелно»; с) «образу, еже быти образомъ не довлъеть едино подобіе... Да будеть убо образъ образомъ, нужда есть на подражание и явление своего первообразнаго учиненну быти, и аки бы оть первообразнаго происходство имети» (2386—239а). После этого «Камень веры» даеть прямой отвътъ на указанное возражение: а) Кресть Христовъ православные почитають изъ-за прикосновенія къ нему плоти Христовой и потому, что онъ есть образъ распятаго Інсуса Христа; в) другіе же Кресты почитають только потому, что они «образують первый Кресть и распятаго на немъ Іпсуса». Всѣ же другіе кресты, (напр., на монетахъ, на земельныхъ границахъ) православные не почитаютъ, потому что они не изображають собою расиятаго Христа, а имфють другое значеніе; с) почитають православные ясли виолеемскія, пелены, кошіе и другія орудія страданія Христа, по причинъ прикосновенія къ нимъ плоти Его и за изображеніе распятаго Христа: другихъ же яслей, копій, пеленъ и проч. православные не считають святыми и не почитають, потому что они не имѣютъ священнаго значенія (239°—240°). Не воздаютътакже почести устамъ Іуды предателя, рукѣ, ударившей въ ланиту Христа и рукамъ Его распинателей, такъ какъ «вся сія злобою діаволскою движима бяху, и дѣйствителна к смерти Христовѣй явишася, а не страдателна, якоже беззлобная страстей христовыхъ орудія». Равнымъ образомъ въ ослѣ, на которомъ Інсусъ Христосъ совершилъ торжественный входъ въ Іерусалимъ, «ничтоже обрѣтаемъ почести достойно: ниже бо прикосновеніемъ освятися, зане не бысть святыни вмѣстителенъ и воспріятеленъ, ниже образомъ бысть вещи святыя» (240°).

- 6) Ограждать себя крестнымъ знаменіемъ и приписывать ему нѣ-которую чудесную силу, какъ то дѣлаютъ православные, «есть дѣло волхвованія демонскаго». На это «Камень вѣры» говоритъ, что «знаменіе честнаго Креста, не точію волхвованія нѣсть дѣло, но и паче всякому волхвованію, и всякому демонскому обаянію всячески есть противное»; такъ какъ демоны страшатся Креста и бѣгутъ отъ него, какъ «бѣжитъ песъ, видя камень или палицу, еюже воспріятъ раны». Но сила крестнаго знаменія противъ демоновъ принадлежитъ ему не по самому его естеству, но «по образителству, спрѣчь по елику образуеть страсть Христову, и распятаго Інсуса» (2406—241°).
- 7) Въ первенствующей христіанской церкви не было въ употребленіи крестное знаменіе до времени Константина Великаго. Противъ этого мивнія «Камень ввры» утверждаеть, что обычай крестнаго знаменія получиль начало отъ Самого Інсуса Христа. Онъ при вознесеніи на небо простеръ руки Свои надъ учениками и благословиль ихъ (Лук. 24, 50); на основаніи этого двйствія Спасителя ученики Его усвоили обычай благословенія крестнымъ знаменіемъ. Съ другой стороны— упоминаніе о последнемъ въ сочиненіяхъ Діонисія Ареонагита, Іустина Философа и Кипріана Карвагенскаго ясно свидётельствуетъ объ употребленіи крестнаго знаменія въ первые три ввка христіанства (242°).
- 8) «Господь заповъда намъ посити Крестъ духовный, а не вещественный». На это «Камень въры» говоритъ: «въмы мы, что есть посити Крестъ Христовъ, ниже о семъ правоучителнаго от васъ наставленія требуемъ. Сего точію не въмы, гдъ запрети Господь вещественнаго Креста носити? покажите намъ о семъ писаніе, имже велми хвалитеся? И егда покажете, тогда от вещественнаго крестоношенія престанемъ» (2426—243°).
- 9) Много ложнаго находится въ разсказахъ о Крестѣ Господнемъ и его частяхъ: если бы собрать со всей вселенной послѣднія, то можно было бы, говорятъ протестанты, нагрузить ими десять кораблей. Въ отвѣтъ на это «Камень вѣры» говоритъ: «аще бы и тако было, якоже блядословите, то еще большую честь имѣлъ бы Крестъ Господень отъ сицеваго чудесе». Если возможно было Господу напитать пятью хлѣбами пять тысячъ народа (Мө. 14, 16—21), «то что возбраняеть по-

добному чудеси быти о Кресть Господнемь, его же Христосъ аки свой Престоль Царскій толикими чудесами прослави» (243.6).

10) По свидътельству св. Амвросія, царица «Елена Кресть обръте, царю же поклонися, не древу. Сіе бо есть заблужденіе языковъ». Съ своей стороны «Камень въры» отвъчаеть, что «древо крестное себе ради нъсть покланяемо: но Христа ради, иже на немъ распять бысть. Аще бо и само древо почитаемъ, обаче не пресъцателиъ, но относителнъ, сиръчь, не по елику древо есть, но по елику Христа распятаго образуеть» (2436).

Последняя глава (III-я) трактата о Кресте направлена противъ русскихъ раскольниковъ. Указавъ общую причину отступления ихъ отъ православной церкви въ «гордости, упорствѣ и общемъ всѣмъ еретикамъ непокорствъ (244 – 2456), «Камень въры» приступаеть къ разбору раскольнического мизнія объ осьмиконечномъ Кресть и прежде всего полагаеть «нѣкая вѣдѣнія, аки вѣры православныя основаніе». а) всякій образь, представляющій какую-либо священную вещь, почитается не самъ по себъ, но ради первообразнаго. Поэтому «и покланяяйся Кресту, не Крестом поклоненіе свое опредъляеть: но восходить прочее умомъ к самому на немъ распятому Інсусу» (2456); в) кто при поклоненін образу обращаеть вниманіе на внішнюю его сторону: на древность образа, на художество его начертанія, на богатство украшенія и проч., «сицевъ поклонникъ есть нечестивъ». Тоже нужно сказать и о томъ, кто «в Кресть ищеть осмоконечія, или шестоконечія, или четвероконечія, и тьми рогами Крестными ноклоненіе свое окончавает, не возводя прочее ума своего къ распятому Христу...» (246°); с) «всяка вещь сложная или составная, имать своя слоги или составы, или части сугубыя, иныя суть существенныя, без нихже отнюд не можеть быти. Инкя несущественныя, без нихже бытіе свое можеть имѣти» (2466). По отношенію къ Кресту и его назначенію существенными частями служить древо продольное и поперечное; дощечка же, на которой была наднись, и та, которая служила подножіемъ распятому Спасителю, не относятся къ существу Креста (247"—2486). Поэтому напрасно раскольники защищають осьмиконечный Кресть; православные же одинаково почитають какъ осьмиконечный, такъи четвероконечный (2486- $250^{6}$ ).

Во-вторыхъ, раскольники считають четвероконечный Кресть нечатью антихриста, о которой упоминается въ Апокалипсисъ (13, 16—17). «Камень въры» отвъчаеть а) что, если это справедливо, то раскольники не должны употреблять обычнаго крестнаго знаменія, а должны ограждать себя знаменіемъ осьмиконечнымъ; в) знаменіе антихристово будеть таково, что безъ него нельзя будеть ни купить, ни продавать; но въ настоящее время многіє, не имъющіе четвероконечнаго Креста, продають и нокупають; слъд., зпаменіе антихриста пе

есть четвероконечный Кресть  $(251^6)$ ; с) указываеть на пѣсни церковныя и свидѣтельства св. отцевъ, въ которыхъ вездѣ прославляется Крестъ четвероконечный, а не осьмиконечный  $(252^a-253^6)$  и д) утверждаеть, что, хотя въ послѣднія времена существованія на землѣ церкви Христовой какъ послѣдователи Христа, такъ и приверженцы антихриста будутъ имѣть свою печать (Апок. 7, 2-3; 13, 16-17), но послѣднею не будеть служить четвероконечный Кресть  $(254^{a6})$ .

Въ-третьихъ, раскольники говорять, что Кресть Христовъ быль сдъланъ изъ трехъ деревъ и потому не могъ быть четвероконечнымъ  $(254^{6}-255^{\circ})$ . Въ отвъть на эго возражение «Камень въры» а) повторяеть высказанную выше мысль о томъ, что одиъ части Креста были существенными, другія не существенными и не необходимыми для образованія Креста (255); в) доказываеть, что предполагаемый раскольниками трехъдревесный составъ Креста Христова не оправдываетъ ихъ мивнія объ осьмиконечін, такъ какъ три дерева могли составить Кресть шестиконечный, а не осьмиконечный; составлять же последній прибавленіемъ еще той части, на которой была надпись І. Н. Ц. І., значить отказываться оть мысли о трехъ-древесномь составѣ Креста Христова (256 м) и с) въ заключение говорить, что совершенно излишне много разсуждать о составныхъ частяхъ Креста Христова, такъ какъ «не в числь древесь Крестных, ни въ числь роговъ Крестныхъ въра и спасеніе наше состоится: но въ самомъ единомъ Христь Господъ нашемъ, на Крестъ распятомъ» (256°). Поэтому одинаково честенъ Кресть какъ осьмикопечный, такъ и четвероконечный. «Кая убо нужда надлежить раздиратися Церкви четвероконечнаго ради Креста? Еда ли четвероконечіе Крестное, есть ересь и Богопротивство? Такожде и осмоконечіе Крестное, еда ли догмать въры есть? Рцыте расколницы, которое писаніе, и гдт четвероконечный Кресть Христовъ отмещеть? Которіи Апостоли и вселенныя учителіе того не пріемлють? Никтоже. Едини точію вы безумным своимъ умствованіемъ сей расколъ сотвористе, болъе во осмоконечіе Крестное, нежели в самаго Христа върующе, и о осмоконечіи Крестном весь трудъ мудрствованія своего, и всю в вру полагающе  $(257^{*6})$ .

Въ-четвертыхъ, раскольники думають, что четвероконечный Кресть ссть «мерзость запустънія, стоящая на мъстъ святъ» (Мо. 24, 15). Въ опроверженіе этой ложной мысли «Камень въры» приводить толкованія на означенное мъсто св. Писанія св. Іоанна Златоуста и Өеофилакта, изъ которыхъ видно, что подъ «мерзостію запустънія» нужно разумъть изображеніе римскаго императора, которое имъли поставить римляне въ іерусалимскомъ храмъ послъ завоеванія Іерусалима (2576—2586).

Въ заключение трактата «Камень въры» говорить о крестоношении духовномъ въ виду миънія лютеранъ и кальвинистовъ будто «пе Крестъ

вещественный христіанину носити подобаеть, но невещественный, духовный». «Крестоношеніе духовное», говорить «Камень вѣры», «есть терпѣніе доброхотное в трудѣх, въ бѣдствахъ, въ скорбѣхъ, въ печалѣхъ, въ напастехъ, во обстояніяхъ по Христѣ, и со Христомъ бываемыхъ» (2596). На основаніи словъ Спасителя: «Иже хощетъ по мнѣ идти...» «Камень вѣры» подробно раскрываеть каждое изъ заключающихся въ этомъ опредѣленіи понятій (2596—2646).

III. Трантать о мощахь святыхь. Православное ученіе о почитаніи св. мошей «Камень вѣры» выражаеть слѣдуюшими словами: «благочестія дѣло есть, Мощи Святыхъ угодниковъ Божіихъ почитати, и тѣмъ достодолжную честь воздавати» (267).

Въ доказательство этого положенія приводятся основанія, во-перныхъ, изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завпта. Ветхозавѣтное Писаніе свидітельствуеть о почитаній св. мощей подзаконною церковію. Такъ, Изранльтяне перенесли съ собою изъ Египта въ землю обътованную, «аки нѣкое сокровище», кости Іосифа (Исх. 13, 19; Іис. Нав. 24, 32); Самъ Богъ, или Ангелы Его, погребли тело Монсея на горѣ Нававъ (Второзак. 34, 5—6); кости пр. Елиссея прославлены были Богомъ чудомъ воскресенія чрезъ нихъ мертваго (4 Цар. 13, 21); благочестивый царь Іосія, уничтожившій останки многихъ мертвецовъ, оставиль въ целости и неприкосновенности кости пророка Божія (4 Цар. 23, 18). Въ Новомъ Завътъ Господь Іисусъ Христосъ свидетельствуеть объ обычат Іудеевъ строить гробы пророковъ и украшать раки праведниковъ (Мо. 23, 29). Къ этимъ доказательствамъ своего положенія изъ св. Писанія «Камень вѣры» присоединяеть повѣтствоганіе преданія о мощахъ Адамовыхъ: Ной сохранилъ въ своемъ ковчегъ мощи Адама; послъ потопа часть ихъ, именно - лобъ Адама досталась въ наслъдіе старшему сыну Ноя—Симу, который поселился въ той части Палестины, гдб впоследствии возникъ городъ Герусалимъ. Симъ предалъ землѣ мощи Адама на высокомъ мѣстѣ вблизи имѣвшаго быть Іерусалима и пазваль это м'всто «лобнымъ»: здесь вноследствіи распять быль Господь Інсусь Христось (268 — 2706).

(Гл. II). Во-вторыхъ—изъ опредъленій вселенских и помьстных соборов. 1) Седьмой вселенскій соборъ называеть мощи святыхъ источниками исцѣленія, имиже Богъ многа благодѣянія человѣкомъ творить», отлучаеть отъ церкви тѣхъ, «иже мощи мучениковъ презирають, и не яко вещь святую с подобающею честію воспріемлють» и новелѣваеть полагать мощи святыхъ въ церквахъ, которыя безъ нихъ были освящены. 2) Помѣстный соборъ Гангрскій предаеть проклятію тѣхъ, которые не почитають мѣстъ погребенія мучениковъ. 3) Соборъ Кароагенскій «повелѣваеть раскопати жертвенники, въ нихже не лежать мощи святыхъ мучениковъ» (2706—271°).

- (Гл. III). Въ-третьихъ, изт свидительство св. отцевт церкви. Св. отцы церкви называли мощи святыхъ источниками освященія и защитою отъ нападенія вражія (271°). Какъ сами благоговѣли и пламенно желали видѣть мощи святыхъ (272°—273°), такъ и говорили о ихъ почитанія (272°); въ частности, что мощи святыхъ служатъ предметомъ почитанія и прославленія самихъ царей: онѣ—гораздо почетнѣе гробовъ царскихъ (273°—274°); свидѣтельствовали, что тѣла святыхъ могутъ быть такъ же дѣйственны, какъ и души ихъ (272°), такъ какъ въ нихъ заключается «сила нѣкая и могутство» (тамъ же). Какъ основанія къ почитанію св. мощей, отцы церкви приводили тѣ доводы, что 1) мощи святыхъ напоминаютъ намъ о страданіяхъ и добродѣтельной жизни угодниковъ Божіихъ и 2) служатъ жилищемъ Духа Св. и источниками чудесныхъ благодѣяній людямъ (275°—276°).
- (Гл. IV) Въ четвертыхъ, изъ повпствованій о чудесахъ, совершавшихся при св. мощахъ. Такъ, по свидътельству Епифанія Кипрскаго, гробы пр. Исаін, Іезекінля и Іеремін были почитаемы особенно ради чудесъ, бывшихъ по молитвамъ сихъ пророковъ. Св. Василій Великій и Григорій Назіанзенъ говорять о чудесахъ при мощахъ мученицы Іулитты и св. Кипріана (276 в б). Церковныя исторіи и жижія святыхъ упоминають также о торжественныхъ перенесеніяхъ св. мощей изъ однихъ мъсть въ другія и о различныхъ чудесахъ, бывшихъ при этомъ (2766—2776). Извъстны также повътствованія о чудесахъ отъ мощей св. Апостола Варооломея, св. Николая, святителя Миръликійскаго, Димитрія Солунскаго, Петра, митрополита Всероссійскаго и Өеодосія Печерскаго (2766—2786). Но протестанты не върять всъмъ этимъ свидътельствамъ о чудесахъ, совершавшихся силою св. мощей. Не убъдительны для нихъ также и свидътельства объ уважении и почитанін, воздаваемомъ древними христіанами теламъ св. мучениковъ, хотя протестанты и считають «свою сонмицу сообразиу быти первенствующей Церкви» (2786—2796).
- (Гл. V). Въ-пятыхъ, изъ соображеній разума, основанных на св. Писаніи. Въ этомъ отдѣлѣ доказательствъ «Камень вѣры» приводитъ слѣдующіе силлогизмы въ защиту своего положенія.
- 1) «Еже есть пред Богомъ честно, тому предъ человъки не подобаеть быти безчестну. Но мощи святых угодниковъ Божішхъ суть пред Богомъ честны. Убо мощемъ святыхъ угодников Божішхъ пред человъки не подобаеть быти безчестнымъ» (2796—280°). Первая посылка истинна сама по себъ: «созданіе бо по елику мощно, должно есть согласно быти и сообразно создателю своему. Того ради, еже есть создателю нашему честно, и намъ должно быти честно...» (280°). Въ обоснованіе второй посылки приводятся мъста св. Писанія: псал. 115, 6; 33, 21. Послъднее мъсто св. Писанія справедливо не только по отношенію къ факту всеобщаго воскресенія. «но и того ради, яко осо-

биннымъ Божінмъ смотреніемъ, мощи святыя чтущимъ, многая святыхъ тѣлеса явишася Богомъ хранима» (280°). Такъ, по свидътельству церковной исторіп, открыты были, спустя долгое время послъ смерти угодниковъ Божінхъ, мощи св. Игнатія Богоносца, пр. Самуила, Іоанна Златоуста и др. (280°—281°).

- 2) «Еже ангели Божіи почитають, то и челов'ькомъ почитати подобаеть. Но мощи святыхъ, ангели Божін почитають. Убо мощи святыхъ, и человъкомъ почитати подобаетъ» (2816). Въ доказательство справедливости первой посылки указывается на то, что «Ангели суть человъкомъ наставницы, на путь спасенія, и на всякое діло благо насъ наставляющін: Хранители же суть наши, на рукахъ своихъ насъ невидимо носящіи...». Въ доказательство второй посылки приводятся— Второзак. 34, 5—6; Іуды 1, 9 По поводу последняго места св. Инсанія «Камень в'тры» входить въ опроверженіе того митнія протестантовь, что «и мы по подобію Архангела сотворихомь, и нынъ готовы есмы творити, егда ідолослуженія вамъ возбраняюще, мощи вами чтомыя сожигаем, и всякимъ образом погубляемъ» (2826). По утвержденію «Камня віры», протестанты въ своемъ отрицаніи и пренебреженін къ св. мощамъ скорте подражають діаволу, чти Арх. Миханлу: «якоже той не терняше зръти Моусеово тъло, от Ангелъ почитаемо зависти ради. Тако и вы подобную от насъ видяще мощемъ святымъ честь» (283°). При этомъ «Камень веры» указываеть на то, что православные не могуть быть сравниваемы съ Іудеями въ отношеніи религіозной зрѣлости: почитаніе мощей не можеть служить для православныхъ поводомъ къ идолопоклонству, какъ для Тудеевъ почитапіе гроба Моисеева (2836). Въ концѣ «показанія» авторъ замѣчаеть, что св. Ангелы воздавали почитание и теламъ Новозаветныхъ мучениковъ, о чемъ свидътельствуетъ церковная исторія (2836—284).
- 3) «Аще бы Богу было противно мощей святыхъ почтеніе, было бы противно и святымъ его. Но святымъ Божіимъ нѣсть противно мощей святыхъ почтеніе. Убо пиже Богу есть противно» (284°). Справедливость первой посылки доказывается тою мыслію, что, если въ жизни своей святые стремились быть въ согласіи съ волею Божіею, то тѣмъ болѣе «въ премирной оной странѣ идѣже противленія мѣста не имать, но миръ всякъ умъ преимущій обитаеть» (284°). Въ доказательство второй носылки указывается на то, что мпогіе святые постѣ своей смерти сами открывали людямъ о своихъ мощахъ и о мѣстѣ ихъ нахожденія (284°). «Аще же бы Богу, и Святымъ Божіимъ противно было мощей Святыхъ почтеніе, и ідолопоклонства аще бы былъ страхъ, то како бы сицевому безумію святіи были началницы, мощи своя сокровенныя, христолюбцом открывающе, иже бяху всячески ідолопоклонства искоренители» (284°—285°).

Въ заключение положительной части трактата «Камень въры» выяспясть характерь православного почитанія св. мощей. «Почитаемь убо мощи святыхъ, яко жилища Духа Святаго... Почитаемъ мощи святыхъ: понеже наки имут соединитися с душами своими святыми: и живы быти, и Христу соцарствовати... Почитаемъ мощи святыхъ, яко источники исцеленій. . Почитаемъ мощи святымъ, понеже тленное ихъ облечется въ нетлівніе, и смертное ихъ облечется въ безсмертіе... (285°—286°). Почитаемъ мощи святыхъ, яко орудія, ими же чудеса творить дивный Богь в святыхъ своихъ... Почитаемъ мощи святыхъ, от нихже овін за Христа кровь свою изліяща, овін же повседневнымъ самыхъ себе умерщвленіем томяще, самонаволній без крове мученицы показашася: иніи же иніми праведническими ділы, любезни Богу сотворишася. Мы же нынъ на Честныя тъхъ мощи взирающе, воспоминаемъ подвиги и труды ихъ, и вся добрыя дъла, имиже в жизни сей Христу Богу угодища, и пріемлемъ от богоугоднаго ихъ житія многую душамъ нашымъ пользу и образомъ тъхъ возбуждаемся къ богоугожденію. Почитаемъ мощи святыхъ, яко честныхъ друговъ Божінхъ (псал. 138, 17). Почитаемъ мощи святыхъ, къ их же душамъ на мъстъхъ свътлыхъ упокоеваемымъ и Богу предстоящымъ, молимся, да молятся о насъ ко владыцѣ, и вѣруемъ яко молятся, и за то сами должни от насъ почитаеми быти, яко молятся о насъ» (2866—2876).

Во второй полемической части трактата содержится опровержение возражений, дълаемыхъ протестантами противъ почитания св. мощей. Такъ.

(Гл. I). 1) протестанты говорять, что будто-бы Господь Інсусъ Христосъ порицаль Іудеевь за то, что они строили гробы пророковь и украшали раки праведниковь (Мө. 23, 29; Лук. 11, 48).

Въ отвѣтъ на это возраженіе «Камень вѣры» замѣчаетъ, что приведенныя мѣста св. Писанія болѣе говорять въ пользу православнаго почитанія св. мощей, чѣмъ противъ него, такъ какъ свидѣтельствують объ обычаѣ Іудеевъ воздавать честь останкамъ пророковъ. Что же касается обличенія, сдѣланпаго со стороны Господа Іудеямъ по поводу этого обычая, то предметь этого обличенія былъ не тоть, который указывають протестанты. «Не о семъ убо обличаеть ихъ Христосъ, яко гробы святыхъ украшаху, сіе бо дѣло есть благо: но обличаеть ихъ за ихъ лицемѣріе, яко нечестиви суще внутрь, благочестіе являху по видимому» (289\*).

2) На основаніи посланія Ап. Іуды (1, 9) протестанты говорять: «мощи святых в скрывати подобаеть, а не полагати явственні в поклоненіе, да не когда в ідолопоклонство людіе впадуть» (2896). Въ опроверженіе этого возраженія «Камень візры» указываеть на различіе между Іудеями и православными въ отношеніи къ візрів: первые, весьма склонные къ идолопоклонству (Исх. 33, 4; 3 Цар. 12, 28: 4 Цар.

- 18, 4), могли обоготворить тёло Моисея, тогда какъ для православныхъ почитаніе мощей не можеть служить поводомъ къ идолопоклонству. «Мы бо взирающе на мощи святых, не почитаем тыя, яко боги, ниже когда слышано бысть у насъ сицево юродство. Но паче прославляем Бога, дивнаго во святых своих, и не точію живыми угодниками своими, по и спящими ихъ тёлесами чудеса творящаго» (290°).
- 3) Протестанты говорять: «оть мертвыхъ тёлесъ кая могутъ быти чудеса» (псал. 87, 11)? На это возраженіе «Камень вёры», указавши на последующія слова того же псалма, отвечаеть: «мы бо святыхъ угодниковъ Божіихъ, отъ сея жизни отшедшихъ, не нарицаемъ мертвыми, но спящими: ниже сыпами погибели, но сынами света и царствія Божія. Сего же научихомся от самого Христа, иже о Лазарѣ глаголаше: Лазарь другъ нашъ успе (Іоан. 11, 11). Что же речете противницы о тёлѣ еліссеа Пророка: прикосновеніемъ мертваго воскресившемъ (4 Цар. 13, 21)? Не мертво ли тогда бяше, егда сицево чудо содѣяся? Но что на мѣрилѣ вѣсити то, еже от коварства цѣну погубляетъ?» (2906—291°).
- 4) На основаніи 2 Кор. 5, 6, протестанты строять такое заключепіе: «аще плотское Христово в забвеніи и презрѣніи быти имать: колми
  паче плотское святых Христовых, сирѣчь мощи святыхъ». Въ отвѣть
  па это возраженіе «Камень вѣры» 1) говорить, что чувство благодар
  ности за безчисленныя благодѣянія нашего Спасителя побуждаеть насъ
  всегда помнить, а не забывать о плотскомъ Христа: его воплощеніи,
  страданіи и смерти, 2) приводить толкованіе на указанное мѣсто св.
  Писанія отцевъ церкви, которые «Христово еже по Плоти разумѣють,
  и глаголють быти Христа страдателна, и смерти подлежаща. А еже не
  по Плоти, разумѣють быти безстрастна и безсмертна» (291°—292°).
- (Гл. II). 5) По мивнію протестантовъ, почитаніе мощей открываеть путь къ идолопоклонству, такъ какъ соединяется съ поклоненіемъ, которое должно быть воздаваемо одному Богу (Мо. 4, 10). На это гозраженіе «Камень ввры» отввчаеть, что почитаніе св. мощей не только не ведеть къ идолопоклонству, но, напротивъ, къ его уничтоженію, такъ какъ, почитая мощи св. мучениковъ, ратовавшихъ противъ падолопоклонства и часто принимавшихъ смерть за его отрицаніе, православные твмъ самымъ выражають свое согласіе съ религіозными убвжденіями мучениковъ (2926).

Противъ возраженія, что въ почитаніи мощей заключается много суевърнаго, такъ какъ православные думають получать освященіе чрезъ прикосновеніе къ одеждѣ, костямъ и ракамъ съ мощами святыхъ, — «Камень въры» указываеть на св. Писаніе (Мо. 9, 20; Дѣян. 5, 15; 19, 12), и на обычай храпить съ честію и любовію вещи, оставшіяся намъ послѣ умершихъ родителей (2926—2934).

По поводу недоумѣнія протестантовъ, — «како вещь живота въ себѣ не имущая почитанія может быти достойна?», — «Камень вѣры» ссылается на св. Писаніе Ветхаго Завѣта, въ которомъ говорится о почитаніи не одушевленныхъ предметовъ: кивота завѣта, скрижалей, жезла Ааронова и проч. Притомъ же, если лишены жизни мощи святыхъ, то «живы суть тіи, имже честь воздается въ вещехъ имъ пріискреннѣ совокупленныхъ. Отъонудуже не точію тѣлеса или кости святыхъ, но и одѣяніе, и власы, и покрывала, и прочая, яже бяху присовокупленна тѣм, въ чести имамы», такъ какъ Богъ чудодѣйствуетъ не только чрезъ мощи святыхъ, но и чрезъ самыя одежды ихъ (2936—294°).

- 6) На возгаженіе протестантовь, что возженіе свѣчей предъ мощами служить будто-бы символомъ чести, воздаваемой Богу и ведеть къ идолопоклонству, «Камень вѣры» указываеть на возженіе огня и свѣтильниковъ въ Ветхомъ Завѣтѣ (Мо. 6, 9; 34, 2 4) и опредъляеть смыслъ указаннаго православнаго обычая. «Возжиганіе свѣщей, нѣсть знаменіе чести Богу единому должныя: ибо свѣщы приносятся к мощамъ, не яко жертвы, но во знаменіе или любве къ святому горящія: или въ знаменіе радости и торжества... или в знаменіе славы мученика... или въ знаменіе живота... или въ знаменіе жизни сея, по подобію свѣщи, на время свѣтящія, послѣди же угасающія. А наипаче свѣщы возжигаемъ при мощах в честь святаго, сіе бо благочестно творимъ и евангелію, чтому сущу» (2946).
- 7) Протестанты говорять: «тѣлеса Святыхъ не суть таяжде, яже бяху прежде, погубивше видъ первый, иногда же и растлѣвше, иногда и въ прахъ измѣншеся. Убо не суть почитанія достойна». На это возраженіе «Камень вѣры» кратко отвѣчаетъ: «злато есть златом, и цѣны своея не погубляет, аще цѣло, аще в прахъ стерто, аще свѣтло, аще очернѣло: не от качества бо оцѣняется, но от своего естества. Тако и о мощахъ святых мудрствовати подобаетъ... Здѣ же глаголю не о всѣхъ мощехъ, но о нѣкіих точію: многая бо тѣлеса святых видимъ нетлѣниа, и въ нашей великой Россіи, и въ малой Россіи, въ Кіевскихъ пещерахъ, и индѣ» (295°).
- 8) На возраженіе протестантовъ, что многія мощи бывають ложныя, «Камень вѣры» говорить, что изъ-за этого неосновательно отвергать почитаніе мощей истинныхъ, подобно тому, какъ не можеть быть отвергнуто поклоненіе и почитаніе истиннаго царя вслѣдствіе того случая, если кто-либо по опибкѣ вмѣсто истиннаго царя поклонился простому человѣку (2956—2964).
- 9) Протестанты говорять: «многія на многих мъстъх являются мощи тогожде имене. Отонудуже явственная есть лжа и прелесть, или бо един святый многа имълъ тълеса, или на многихъ мъстъхъ ложны суть и подставныя мощи». Въ отвътъ на это возраженіе «Камень въры» говоритъ, что части тъла какого-либо святого могуть быть въ различ-

ныхъ мъстахъ. «Случается же и различным святым тогожде имене быти, и тако продолжениемъ времене, мощи обоего святаго, единаго мнятся быти. Но намъ пе о семъ слово, но о томъ, яко мощи святыя истинныя, о нихже нъсть сомнънія, почитати подобаетъ. Аще же бы когда случилася кая прелесть, случай закона не измъняетъ, и бываемая по-случаю в законъ не вмъняется» (296°).

- 10) Протестанты думають, что причиною петленія св. мощей служать естественныя условія: свойство почвы и воздуха (въ Кіевскихъ пещерахт), или намащение труповъ умершихъ святыхъ благовонными сохраняющими средствами. Поэтому «суетно есть телесъ мертвыхъ почтеніе: понеже нетлівніе ихъ прелщенію подлежить». Въ отвіть на это возражение «Камень въры» говорить, что сами протестанты употребляють всевозможныя старанія и средства къ тому, чтобы сохранить трупы своихъ друзей и родителей, и однако не могутъ сообщить имъ петленія не только на сотни, но и на десятки леть. Между темъ по отношению къ св. мощамъ не только не прилагалось никакихъ сохраияющихъ и предотвращающихъ тленіе средствъ, но, напротивъ, тела многихъ святыхъ сохранили свое нетлъніе среди самыхъ неблагопріятныхъ условій міста. Мийніе же протестантовь объ особенномь свойствъ почвы и воздуха Кіевскихъ пещеръ опровергается указаніемъ на то, что въ последнихъ подверглись тленію тела многихъ людей, погиблихъ здёсь во времена нашествія на Кіевъ Батыя (2966—298°).
- 11) Раскольники русскіе, подобно протестантамъ, опровергаютъ почитаніе св мощей, соблазняясь словами св. Іоанна Златоуста: «якоже демони ко гробомъ текутъ, сице и мнози от любящихъ при гробъх съдяще, всегда демонов пріяли бы души» (298°). Въ опроверженіе этого возраженія «Камень въры» даетъ правильное толкованіе приведеннаго мъста изъ твореній Златоуста; здъсь ръчь идетъ не о мощахъ святыхъ, а о тъхъ изъ людей, «иже о смерти любезныхъ своихъ друговъ, знаемыхъ и сродниковъ, плачутъ безмърно и приходяще на гробъ ихъ, рыдаютъ и біются» (298°6).

Въ заключеніе трактата «Камень вѣры» убѣждаетъ своихъ противниковъ обратиться къ почитанію св. мощей, указываетъ на гибельность ихъ отрицанія св. мощей, повторяетъ вышеприведенное ученіе о характерѣ православнаго почитанія ихъ и говоритъ о будущемъ прославленномъ состояніи св. мощей при всеобщемъ воскресеніи мертвыхъ (2986 – 3006).

IV. Трактать о святьйшей Евхаристіи. Въ предисловіи къ трактату говорится о не постижимомъ для разума человъческаго характерътаинства Евхаристіи, излагается краткая исторія заблужденій относительно этого тапнства на западъ и опредъляется различіе православнаго взгляда на Евхаристію оть кальвинскаго и лютеранскаго (302—

- 310). Главный тезисъ, защищаемый въ трактатъ, состоитъ въ той мысли, что въ Евхаристіи существо хлъба и вина таинственною силою Духа Святаго претворяется въ существо Тъла и Крови Інсуса Христа (311—312).
- (Гл. I). Доказательствами этой мысли служать, во-первыхь, прообразы тайнства Евхаристій въ Ветхомъ Завѣтѣ (Быт. 14, 18; Исх. 12, 3; 16, 14—15; 24, 8; 17, 6). Если согласиться съ кальвинистами, что Евхаристія есть простой символъ Тѣла и Крови Спасителя, тогда необходимо не только уничтожить различіе между образомъ и образуемымъ, «между ветхою сѣнію и новою благодатію», но и признать большее совершенство за прообразомъ, чѣмъ за вещію прообразуемою, такъ какъ нѣкоторые изъ Ветхозавѣтныхъ прообразовъ (агнецъ пасхальный, манна) болѣе ясно и паглядно выражаютъ идею Тѣла и Крови Христа, чѣмъ хлѣбъ и вино (313"—3156).
- (Гл. II). Во-вторыхъ Ветхозавътныя пророчества о Новозавътномъ таинствъ (Исаіи 25, 1, 6—7; Осіи 14, 6—8; Малах. 1, 11; Притч. Сол. 9, 1—6; псал. 147, 1—3; 22, 4—5; 115, 3—4; 110, 4). Въ нихъ Евхаристія изображается съ такими чертами и свойствами, которыя совершенно не приложимы къ ней, какъ простому образу Тъла и Крови І. Христа. Въ этомъ отношеніи особенно глубокій смыслъ имъетъ послъднее изъ указанныхъ мъстъ св. Писанія, въ которомъ Евхаристія представляется, какъ воспомипаніе о чудесныхъ дълахъ Божіихъ въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ: о твореніи міра, древъ жизни посреди рая, огнопальной купинъ, кивотъ завъта Господня въ скиніи, маннъ, о жертвахъ Авеля, Ноя, Авраама и Мелхиседека, о чудесномъ воплощеніи Спасителя, Его рожденіи, принесеніи въ храмъ, преображеніи, страданіи, смерти, воскресеніи, вознесеніи и второмъ славномъ пришествіи на землю (315°—322°).
- (Гл. III). Въ-третьихъ слова Господа Інсуса Христа объ установленіи св. тайнства причастія (Іоан. 6, 51; Мо. 28, 26). Опровергая то возраженіе кальвинистовъ, что слова эти имѣють символическій смыслъ, «Камень вѣры» подробно останавливается на контекстѣ рѣчи Спасителя и правильномъ ея толкованіи, а также указываеть на противорѣчіе и несогласіе кальвинскаго пониманія евангельскаго слова объ Евхаристій съ другими пунктами ученія противниковъ: они не допускають образа рукописнаго и въ тоже время въ Евхаристіи видять образь Тѣла и Крови Христа; на основаніи Слова Божія признають Единаго и Трійностастнаго Бога, воплощеніе Сына Божія и воскресеніе мертвыхъ, и въ тоже время не вѣрують словамъ Евангелія объистинномъ Тѣлѣ и Крови Христовыхъ въ Евхаристій (322°—331°).
- (Гл. IV). Въ-четвертыхъ свидътельства св. Апостола Павла: 1) 1 Кор, 10, 16. Здъсь св. Апостолъ считаетъ нужнымъ для Евха-

ристіи благословеніе и освященіе, а также называеть св. чашу «общеніемъ Тѣла и Крови Христовой»: первое не совмѣстимо съ понятіемъ Евхаристіи, какъ простого образа Тѣла и Крови Христа, а второе опровергаеть протестантскій взглядъ на нее, какъ вкушепіе Тѣла и Крови Христа только умственное, посредствомъ вѣры (331°—333°).

- 2) 1 Кор. 11, 23—24. Прямой и ясный смысль этихъ словъ говорить за то, что въ Евхаристіи «мы с вѣрою и любовію ядимъ Тѣло Христово за насъ преданое. И піем кровь Христову за насъ изліянную»  $(333^{a}-334^{6})$ .
- 3) 1 Кор. 11, 27—29. Содержащіяся здъсь «прещенія апостолская, по толкованію отецъ святыхъ суть на причащающихся недостойнъ истинному тълу Христову, а не образу тъла Христа», такъ какъ прикосновеніе простому руконисному образу не требуеть особеннаго нравственнаго приготовленія. При томъ же, если сопровождается гръхомъ принятіе Евхаристіи, поскольку она «являетъ Христа, и на умъ приводитъ, то не подобаетъ человъку гръшну сущу и слова Божія слушати, ибо и тое приводитъ на умъ Христа, егда о Христъ бываетъ слово». Съ другой стороны, Ветхозавътные образы Тъла и Крови Христовы—манну и воду, изъ камня истекшую, принимали «вси блази же и зли, достойніи и недостойніи», и однако не подвергались никакому нравственному осужденію (3346—3356).
- (Гл. V). Въ-пятыхъ—опредъленія вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ: 1 Никейскаго собора правило 13, VI вселенскаго собора прав. 23, 58 и Лаодикійскаго собора прав. 21, 14 (336°—337°). Относительно времени соборовъ—вселенскихъ и помъстныхъ— «Камень въры» вообще замъчаетъ, что «не бысть о семъ пря, ниже сумнителство кое бяще, о сей непостижимъй тайнъ. Вси бо на востокахъ, и западахъ, единъми усты, и единымъ сердцемъ, въроваху тогда несумнъно, и исповъдаху апостолскимъ исповъданіемъ: яко под видами хлъба и віна въ сей божественнъй тайнъ, истинное и существенное есть тъло, и истинная и существенная кровь Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа» (337°—338°).
- (Гл. VI). Въ-шестыхъ—свидѣтельства св. отцевъ церкви. Послѣдніе высказывали слѣдующія мысли о таинствѣ св. Евхаристіи. Они видѣли въ ней истинное Тѣло и Кровь Христову, «тѣло иже над всѣми Бога непорочное, чистое, божественному оному естеству спребывающее» (339°), то пречистое Тѣло, которое было раснято на крестѣ, отъ котораго сообщалась цѣлительная сила даже покрывавшимъ его одеждамъ и которое было поклоняемо отъ волхвовъ (339° 340°). Вкушаемое нами въ Евхаристіи ничѣмъ не отличается отъ «горѣ сѣдящаго, от ангелъ покланяемаго» (342°). Точно также изъ Евхаристической чаши причащаемся истинной Крови Христа, изъ ребръ Его истекшей

(341°). Какъ въ Ветхомъ Завѣтѣ была приносима въ жертву кровъживотныхъ, такъ и Христосъ принесъ въ жертву Свою Собственную Кровь (341°, — 343°). Подобно тому какъ Мелхиседекъ принесъ въжертву Богу хлѣбъ и вино, такъ и Іисусъ Христосъ на тайной вечери—истинное Тѣло и Кровь Свою (353°). Но и теперь при совершении таинства Евхаристіи какъ-бы повторяется тайная вечеря Спасителя: здѣсь невидимо Самъ Христосъ преподаетъ Свое тѣло и Кровь, даетъ намъ Самого́ Себя въ пищу, и «бываемъ мы Христово тѣло едино, и плоть едина» (355°—356°).

Чрезъ установленіе св. Евхаристіи Господь выразилъ Свою неизреченную любовь къ людямъ и даровалъ намъ какъ великое средство для укръпленія и развитія въ насъ правственной жизни, такъ и залогъ будущаго воскресенія нашихъ тъть (3586—3596; 3536).

Всявдствіе присутствія въ Евхаристіи истиннаго Тѣла и Крови Христовой, какъ отъ настырей церкви, такъ и отъ всѣхъ, приступающихъ къ таинству, требуется высокое правственное приготовленіе (3386—3396; 3504—3514; 35546; 3576). Недостойно принимающіе Евхаристію, подобно прободшимъ ребра Спасителя, проливаютъ Кровь Христову и навлекаютъ на себя осужденіе (3416—3424).

Насколько несомивно присутствіе въ Евхаристіи истиннаго Твла и Крови Христовой, настолько оно и не постижимо: св. отцы церкви осуждають любопытные вопросы ума человвческаго по отношенію късуществу Евхаристіи, воспринимаемой только вврою (3436—345°). Силою Духа Св., «паче слова и разума», «хлібь и віно претворяются в твло и кровь Божію» (3466, 347°); при цівлости видовь существо хліба и вина изміняется въ Твло и Кровь Христову (3546). Основаніями къ признанію въ Евхаристіи истиннаго Твла и Крови Христовой для насъ служать: а) всемогущество Божіе (346°—347°), б) авторитеть Слова Божія (3516, 3536—354°, 354°—355°) и в) сила благословенія и освященія Господа (3516—353°).

(Гл. VII). Въ-седьмыхъ — повъствованія о чудесахъ, совершавшихся силою тайнства Евхаристіи. Такъ, въ житіяхъ святыхъ и церковныхъ исторіяхъ разсказывается, что Богъ въ особыхъ цъляхъ Своего Промысла нъкоторымъ людямъ давалъ иногда видъть во время св. причастія истинное и настоящее тъло и дъйствительную кровь, или представлялъ взору людей Ійсуса Христа въ видъ раздробляемаго отрока (361°, 363°). Говорится, что частица тъла Христова обращалась въ твердый камень за невъріе и нечестіе пріемлющихъ, попаляла огнемъ, или произрастала колосья (361°—362°), а иногда причастіе св. Таинъ испъляло внезапно бользни и избавляло отъ неминуемой смерти (362°).

(Гл. VIII). Въ-восьмыхъ—доводныя показанія, основанныя на св. Писаніи. Что въ таинствъ Евхаристін преподается върующимъ истин-

ное тѣло и истинная Кровь Христова—доказательствомъ этому служатъ 1) слова Божіи объ этомъ таинствѣ. «Все основаніе вѣры нашея», говорится въ «Камнѣ вѣры», «вся твердыня, и духовнаго зданія камень неподвижимь есть, неложное Слово Бога, ниже прелститися, пиже прелстити могущаго» (364°). Высочайшій авторитетъ словъ Божіихъ побуждаетъ насъ съ не поколебимою вѣрою принимать христіанскіе догматы, не постижимые для ума человѣческаго, наприм., о Единствѣ и Троичности Лицъ въ Богѣ, воплощеніи Сына Божія и воскресеніи мертвыхъ (365°—366°). Поэтому и въ отношеніи къ таинству св. причастія твердымъ основаніемъ для православнаго ученія служатъ слова І. Христа объ этомъ таинствѣ, ясно истолкованныя Самимъ Господомъ въ смыслѣ дѣйствительнаго и истиннаго присутствія въ Евхаристіи Тѣла и Крови Его (367°—369°).

- 2) Хотвніе Божіе даровать людямъ въ пищу и питіе истинное Тѣло и Кровь Христа: Богъ идѣже хощет, побѣждается естества чинъ. но Христосъ Богъ нашъ, яко чадолюбивый Отецъ, и премилосердая Мати, хотяше намъ любимым своимъ чадомъ, оставити въ снѣдь и питіе, Тѣло и Кровь свою. Аще убо хотяше, что возбраняеть исполненну быти его хотѣнію? (3696). А что Господу угодно было даровать намъ въ Евхаристіи Свое Тѣло и Кровь, это видно какъ изъ Его предварительнаго обѣщанія (Іоан. 6, 51), и желанія (Лук. 22, 15), и любви къ своимъ ученикамъ (Іоан. 13, 1), такъ и изъ того, что Онъ предвидѣлъ для насъ великую пользу отъ вкушенія Тѣла Его (Іоан. 6, 57) и прямо повелѣлъ снѣсть его (Іоан. 6, 53) (3696—3706).
- 3) Сила Божія хлібов и вино претворить въ Тіло и Кровь Христовы (Лук. 1, 37; Быт. 18, 14; Рим. 4, 21; Числ. 11, 23; Мо. 22, 29: 19, 26: Мр. 10, 27) (3706—372°) «От сих всёх трієхъ показаній», заключаеть послідній доводь «Камень віры», «навыкнемъ сего православныя церкве сынове, и твердо напишемъ на скрижалість сердець нашихь, яко сіе трое: глаголь Божій неложный, хотпыйе дийствительное, всемогущество неопредпленное, вся стрілы лукаваго разженныя, на віру нашу православную наміряемыя угашаеть: всякія мнимыхъ неудобствъ пленицы, аки мечь обоюду остръ разсівцаеть» (372°). На основаніи этихъ доводовъ православные могуть давать твердые отвіты на всі вопросы кальвинистовъ относительно существа таніства Евхаристіи (3726—373°).
- 4) Если согласиться съ кальвинистами, что Евхаристія есть простой образъ Тѣла и Крови Христа, тогда необходимо не только уничтожить всякое различіе между образомъ и образуемымъ, но и допустить превосходство перваго предъ вторымъ, такъ какъ Ветхозавѣтные прообразы Евхаристіи—манна и агнецъ пасхальный—заключали въ себѣ болѣе таинственнаго смысла, чѣмъ простой хлѣбъ и вино (374°—375°).

- 5) Евхаристія, какъ Новый Завѣтъ между Богомъ и человѣкомъ, должна быть установлена І. Христомъ въ прямыхъ и ясныхъ словахъ, не допускающихъ никакихъ споровъ и перетолкованій (375°—376°). Какъ символомъ Ветхаго Завѣта служила дѣйствительная и истинная кровь животныхъ, такъ и печатію Новаго Завѣта служить истинная Кровь Христа (376°). Евхаристія есть также «даръ преизящнѣйшій», который Христосъ обѣщалъ Свопмъ ученикамъ (Іоан. 6, 51), а съ такимъ достоинствомъ ея не мирится понятіе о ней, какъ только образѣ Тѣла Христова (376°—377°). Кромѣ того, въ «тайнѣ евхарістіи Святьйшія обрѣтается законъ, уставленіе же и наставленіе учениковъ в сихъ словесѣхъ: Сіе творите въ мое воспоминаніе. Словесамъ же закона уставленія же и наставленія, подобаеть быти яснымъ и явственнымъ, а непокровеннымъ, ниже образителным, и усумнѣніе нѣкое в себѣ имущым» (377°).
- 6) Господъ I. Христосъ ревностно заботился о томъ, чтобы даровать намъ въ изобиліи все потребное для спасенія; но въ числѣ душеспасительныхъ средствъ находится и то, чтобы мы имѣли истинное и дъйствительное (а не образительное и духовное) соединеніе съ нашею Главою—Христомъ: это и достигается чрезъ вкушеніе Его истиннаго Тѣла и Крови въ таинствѣ Евхаристіи (3776—3786).
- 7) Новозавѣтная церковь, какъ «свойственная невѣста Христова», требовала въ отличіе отъ церкви подзаконной «особиннаго спребыванія, и пріискреннѣйшія любве, сирѣчь, во еже пребывати ему съ нею, и тѣломъ своимъ, невидимо въ Евхарістіи присущимъ» (379\*).
- 8) Какъ дъйственно вообще слово Божіе (псал. 148, 5; Быт. 1, 3—11), такъ и слова І. Христа: «сіе есть тѣло мое...». соединенныя съ благословеніемъ и освященіемъ хлѣба и вина, должпы были производить чудесное измѣненіе ихъ въ Тѣло и Кровь Хрпстову. Евашгеліе повѣствуеть намъ о многихъ случаяхъ чудеснаго дъйствія словъ Христовыхъ (Мо. 8, 8; Іоан. 4, 50; Мо. 7, 29; Іоан. 11, 43; Лук. 18, 42; 7, 14; Іоан. 5, 8) (3796—3806).
- 9) «Елижды Господь Богь благословляще чтолибо или комулибо. тамо веліе измѣненіе бываще, ниже бысть когда суетно благословеніе Господне» (381°). Поэтому не могло быть безцѣльнымъ и бездѣйственнымъ благословеніе І. Христа надъ Евхаристическими видами—хлѣбомъ и виномъ (Ме. 26. 8; Марк. 14, 22) (381°6).
- 10) Слова Ап. Павла—1 Кор. 11, 27;—30 ясно утверждають православное ученіе объ Евхаристіи, такъ какъ вкушеніе простого хлізба и вина не можеть быть причиною осужденія людей—временнаго и візчнаго (3816—382°). На мнізніе противниковъ, что Евхаристія потому бываеть не во спасеніе для нізкоторыхъ, что они принимають простой хлізбъ и вино вмізсто истипнаго Тізла и Крови Христовой, «Камень візры» говорить: «не того ради лукавін не воспріемлють спасенія

причащающеся, яко прость хльбь ядять въ евхарістіи, а не истинное Тьло Христово: но того ради, яко недостойнь воспріємлють истинное Тьло Христово. Тоежъ истинное Тьло Христово, благимь и достойнь причащающымся, бывает въ животь въчный, и лукавымъ, недостойнъ причащающымся, во осужденіе въчное». То и другое зависить отъ нравственнаго приготовленія и настроенія приступающихъ кътаинству (383°—384°).

- 11) Въ установленіи таинства Евхаристіи ясно выразилась премудрость Божія, противопоставившая гибельной для нашихъ прародителей снъди отъ древа познанія добра и зла спасительное вкушеніе Тъла и Крови Христа. Какъ наши прародители, по внушенію діавола, надъялись въ запрещенномъ плодъ найти особенную, сверхъестественную силу и подверглись паденію; такъ и мы, въруя слову Христову, видимъ въ Евхаристіи «хлъба естество превосходящая, чувства же и всякъ умъ пренмущая» и получимъ върное спасеніе; и какъ при вкушеніи отъ райскаго древа одно представлялось внъшнимъ чувствамъ прародителей, и другое предносилось ихъ уму, такъ и въ таинствъ Евхаристіи одно мы видимъ глазами и совершенно другое постигаемъ умомъ (384°—386°).
- 12) Доказательствомъ присутствія въ Евхаристіи Тѣла и Крови Христа служитъ также «пеизрѣченная его еже къ намъ благостыня и человѣколюбіе, себе самого намъ истощившее •. Какъ съ Апостолами пребывалъ Господь видимымъ образомъ, такъ и съ нами Онъ остался, хотя невидимо, но дѣйствительно и существенно Своимъ Тѣломъ и Кровію; это чудесное пребываніе на землѣ Господа проистекаетъ изъ Его особенной любви къ Новозавѣтной церкви, пе могущей ограничиться пребываніемъ съ нею по Своему Божеству, или въ тапиственныхъ образахъ, а также имѣетъ твердое основаніе въ Его не ограниченномъ вссмогуществѣ (386°—389°).
- 13) Ученіе о присутствіи въ Евхаристіи истиннаго Тѣла и Крови Христа исповѣдывалось христіанскою церковію непрерывно съ самаго ея начала и раздѣляемо было древними отцами церкви, знаменитыми святостію жизни и богомудреннымъ изъясненіемъ св. Писанія; между тѣмъ ученіе о символическомъ присутствіи Христа въ Евхаристіи впервые появилось на западѣ, спустя тысячу лѣтъ послѣ Р. Хр.; виновникомъ этой ереси былъ нѣкто Беренгарій, а послѣ его смерти то же еретическое ученіе возобновлено было Виклефомъ, Гуссомъ, Цвингліемъ и Кальвиномъ. Всѣ эти «архіравини» протестантовъ по своему авторитету не могуть идти въ сравненіе съ св. отцами церкви: «толико от оныхъ отцевъ святыхъ отстоятъ, елико отстоитъ земля отъ небесъ» (3896—391а).
- 14) Правила св. отцевъ церкви о томъ, чтобы приступающія къ таинству причастія лица предварительно постились и очищали себя

отъ грѣховъ, литургіи свв. Василія Великаго и Іоанна Златоуста, содержащіяся въ нихъ «многія молитвы о достойномъ тайнодѣйствѣ, о неосужденномъ причастіи», запрещеніе касаться святыпи непосвященнымъ, отлученіе отъ нея явныхъ и не кающихся грѣшниковъ, а также опредѣленныя отцами церкви жестокія наказанія священникамъ за нерадивое и небрежное обращеніе съ евхаристическими видами—все это доказываетъ, что въ Евхаристіи—не простой хлѣбъ и вино, а истинное Тѣло и Кровь Христовы (391°—392°).

15) Исповѣдуя, на основаніи не ложныхъ словъ Спасителя и непогрѣшимаго ученія церкви, въ Евхаристіи истинное Тѣло и Кровь Христову, православные надѣются дать удовлетворительный отвѣтъ объ этомъ исповѣданіи на страшномъ судѣ Христовомъ. Между тѣмъ кальвинисты, утверждающіе свой ложный догмать объ образительномъ присутствіи Господа въ Евхаристіи на доводахъ слабаго ума человѣческаго и на не надежныхъ свидѣтельствахъ чувствъ, будутъ безотвѣтны предъ грознымъ и праведнымъ Судією. Въ заключеніе «Камень вѣры» убѣждаетъ своихъ противниковъ отказаться отъ своего еретическаго ученія и принять православный догматъ (3926—3946).

Въ полемической части трактата ръшаются слъдующія возраженія противъ таинства Евхаристіи.

- (Гл. І). 1) На основаніи нѣкоторыхъ мѣстъ св. Писанія (Мо. 26, 11; Іоан. 14, 2, 12; 16, 5, 7, 16, 28; Іоан. 17, 11; Дѣян. 1, 11, 9; 2 Кор. 5, 6; Филип. 1, 23; Кол. 3, 1; псал. 109, 1), кальвинисты говорять, что «Тѣло Христово на небеси есть, а не на земли, ниже въ Евхарістіи, и снѣдаемо не бываеть устнами, но вѣрою единою». На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаеть краткимъ замѣчаніемъ, что всѣ приведенныя мѣста св. Писанія говорять о видимомъ пребываніи Христа на небѣ, тогда какъ въ Евхаристіи православные исповѣдують присутствіе Христово не видимое и таниственное (398°—399°).
- 2) Кальвинисты не могуть допустить того, чтобы тѣло Христово въ одно и то же время могло быть и на небѣ, и на землѣ (3996). Въ отвѣть на это возраженіе «Камень вѣры», высказавъ мысль о всемогуществѣ Божіемъ (40046), въ слѣдующихъ словахъ выражаетъ православный взглядъ на Евхаристію: «Мы же православній, восточныя каеоліческія церкве сынове, твердо вѣруемъ, и ясно исповѣдуем, истинное, естественное и существенное Христа Бога нашего тѣло быти в Евхарістій, по освященій даровъ предложенныхъ, обаче невидимо, немъстно, неописанно, но преестественно, неизреченно, и свойственно сей непостижимъй тайнъ, въ нейже тожде есть, а не иное тѣло, еже от Дъвы родися, и за насъ предано бысть, и пострада, и еже съдить одесную Бога, и во единой чертъ времени есть, и на небеси естественно и видимо, и въ евхарістій преестественно и невидимо, не снисхожденіем съ небесъ и мѣста измѣненіемъ, но пресуществленіем или преложеніемъ

существа хліба, в существо тіла Христова, цільмъ и невредимымъ сущымъ видомъ хліба и віна, и вси причащающійся, тожде тіло Христово всеціло ядять, аще и в малой части евхарістій, кромі всякаго сніденія или разділенія, по словеси златоустаго в літургій, раздробляемо, по неразділяемо, всегда ядомо, и никогдаже спідаемо» (4006—4016).

Твердымъ основаніемъ этого православнаго взгляда служить несомивнный авторитеть словъ Іисуса Христа объ Евхаристіи и не опровержимая мысль о безграничномъ всемогуществъ Божіемъ, производящемъ ивчто выше естества и ума человвиескаго (4016—4026). Впрочемъ, нъчто аналогичное евхаристической тайнъ можно находить какъ въ области естественныхъ, такъ и сверхъестественныхъ явленій. Такъ, душа человъческая въ одномъ и томъ же видъ существуеть и во всемъ тылесномъ организмъ, и въ каждой его части; лицо человъческое одинаково отображается и въ целомъ зеркале, и въ отдельныхъ его частицахъ; голосъ человъка одинаково «нераздвоенъ и цълъ» какъ въ говорящемъ, такъ и слушателяхъ; печать въ одномъ и томъ же видъ изображается на многихъ предметахъ (403°). Во время явленія Інсуса Христа Ап. Павлу на пути его въ Дамаскъ Тело Господа одновременно находилось въ двухъ мѣстахъ: на небѣ и «на воздусѣ, близъ земли» (404°). Съ другой стороны, для Бога возможно, чтобы одновременно два тъла находились на одномъ и томъ же мъстъ, какъ это видно изъ фактовъ явленія Іисуса Христа ученикамъ «дверемъ заключеннымъ», выхода Его изъ гроба при сохраненіи цілости печатей на немъ и рожденія «Христа младенца из чрева дѣвическаго заключеннаго»  $(404^{\bullet}-405^{\circ})$ . Притомъ же илоть Христова, вслъдствіе соединенія ся съ Божествомъ, по благодати Божіей, получила общеніе въ божественномъ свойствібыть одновременно на многихъ мъстахъ «не мъстнымъ прехожденіем, сиръчь, не преходящи от мъста на мъсто, но тамо, идъже есть пребывающи, и индъ, идъже восхощеть являющися, вся и цъла, и существеннъ таяжде на небеси и земли»  $(405^6 - 406^a)$ .

Но приведенными словами не признается лютеранское учение о вездъприсутстви Тъла Христова, равно какъ послъднее не привязывается и къ одному мъсту: «едино и тожде Тъло Христово есть, и на небеси видимо, и на земли въ Тайнъ евхарістіп невидимо. И аще кая противоръчія мнятся быти, якоже видиму и невидиму быти, тая не о существъ Тъла Христова суть; но о различіи мъстъ». Если противники на это возражали: «како могуть сія быти? Понеже единому Тълу, свойственно есть едино точію мъсто, а не многая мъста», то «Камень въры» отвъчалъ, что ръчь идеть о присутствіи Тъла Христова сверхъестественномъ, превосходящемъ всъ законы бытія (406°—407°).

3) Кальвинисты отрицають присутствіе въ Евхаристіи Тѣла и Крови Христовой на томъ основаніи, что «тамо плоти его, ниже видимъ, ниже осязаемъ» (4076). Такъ какъ возраженіе это основывается

на довърін къ чувственному воспріятію, то и «Камень въры», ръшал возраженіе, даеть ученіе о нашихъ чувствахъ и степени достов врности ихъ свидътельствъ. «Сугубо реченіе от чувствъ происходящее может быти: Первое утвердителное. Второе отрицателное. И перваго убо можно держатися, а не втораго. Напримъръ: мощно тако рещи: Вижду и осязаю, убо есть тая вещь, юже вижду и осязаю: но ивсть мощно глаголати тако: не вижду ниже осязаю, убо нъсть тоя вещи, еяже не вижду ниже осязаю. Многія бо суть вещи, ихже не видимъ, ниже осязаемъ, обаче суть и бытіе имутъ, якоже Богъ, ангелъ, душа, воздухъ и прочая» (408<sup>a6</sup>). Но и положительное свидьтельство вившнихъ впечатл'вній не всегда бываеть истипно, какъ удостов'вряеть насъ Слово Божіе (Тов. 12, 15; Быт. 27, 22) и опыть. Такъ, видя мѣдь, многіе считають ее за золото; на основаніи внішняго вида солнца нікоторые не признають громадной величины его; видя на небъ радугу, приписывають ей дібиствительныя цвіта и краски и пр. Если чувства часто обманывають насъ въ обыкновенной жизни, то темъ мене надежно свидътельство ихъ въ области въры, утверждающейся на не ложномъ Словѣ Божіемъ. Поэтому-то Ан. Павелъ называеть вѣру «уповаемыхъ извъщеніемъ и вещей обличеніемъ певидимыхъ» (Евр. 11, 1) и прославляеть Авраама за его въру обътованіямъ Божінмъ. Притомъ же въра наша не имъла бы никакого достопиства и цъны, если бы утверждалась на томъ, что ясно и доступно нашимъ чувствамъ. Наконецъ, самое существо таинства требуеть, «яко да иное видимъ, ино же въруемъ. Аще бо бы зрѣнію вся откровенна быша, не бы тайна была тайна» (408°— 412°).

4) Кальвинисты (на основаніи Іоан. 6, 27) утверждають, что причащеніе Тѣлу и Крови Христовой въ Евхаристіи совершается пе чув ственно и устами, а одною только върою во Спасителя (412<sup>6</sup>). Вопреки этой мысли «Камень въры» учить, что «не единою токмо върою. по и усты причащаемся, истинному и существенному телу Христову в Евхаристіи, аще и невидимому. Не точію бо душа духовить, но и тьло тьлесиь, тьлу Христову въ сей тайнъ пріобщается, и естественнъ ясть видами, хльба и віна утаенную плоть и кровь Христову» (4136). Въ доказательство этого положенія «Камень вёры» ссылается на 1 Кор. 6, 15; Ефес. 5, 30; 1 Кор. 11, 27—29 (413<sup>6</sup>—414<sup>a</sup>) и затъмъ, на основании Ібан. 4, 13, даетъ правильное толкование вышеприведеннаго цитата изъ евангелія Іоанна, на которомъ кальвинисты строять свое возражение (414 - 416). Мысль последняго о томъ, что вкушеніе Тела и Крови Христа и вера въ него-одно и то же, противоръчить св. Иисанію (Іоан. 6, 51; Лук. 22, 15) и дълаеть излишнимъ таинство Евхаристіи, такъ какъ вкушать Христа посредствомъ въры можно во всякихъ брашнахъ и даже безъ нихъ (416 a6). Правда, кальвинисты говорять, что Евхаристія не излишня въ томъ смысль, что

ею возбуждается и украпляется вара; но для этой цали (отвачаеть «Камень въры») могутъ служить другія, болье пригодныя и полезныя средства (напр., проповедь Слова Божія), и особенно крещеніе, которое и пазывается таинствомъ вфры. Такимъ образомъ, при кальвинистическомъ пониманіи Евхаристін, последняя можеть быть заменена таинствомъ крещенія; между тімь въ обоихъ этихъ таинствахъ преподаются намъ не одни и тъ же дары благодати (4166-4176). На основанія ніжоторых в мість св. Писанія (Іоан. 4, 34; 7, 37; 4, 14; 6, 35; Мо. 5, 6) кальвинисты горорять, что «брашно духовное можеть быти и без Евхарістін. Тъмже и Тъло Христово, ясти можеть кто върою единою, и без Евхарістін» (418°). На это «Камень віры» 1) отвъчаетъ, что подобно тому, какъ въ св. Писаніи страданіе Христово (Мар. 10, 38; Лук. 12, 50) и покаяніе (Мар. 1, 4; Лук. 3, 3; Діян. 13, 24) называются крещеніемъ, такъ и пища духовная вив Евхаристін называется пищею не въ собственномъ смыслѣ, а по подобію (псал. 16, 15; Лук. 14, 15; 22, 29—30; псал. 35, 9) (418°—419°). 2) Если въ особенныхъ исключительныхъ случаяхъ одно желаніе Евхаристін вміняется какь-бы за дійствитетьное вкушеніе Тіла и Крови Христовой, то и здёсь нётъ истиннаго вкушенія Евхаристін, а только участіе въ спасительныхъ плодахъ ея (4196—420°). 3) Не дійствительное, а мнимое и ложное вкушение Евхаристии и у кальвинистовъ посредствомъ въры: «яко-же убо зръніем никтоже сыть бываеть, тако и върою надъятися можетъ, по ясти поистипнъ върою не может, надеждою питается, а не брашномъ» (4206—421°). «Въры свойство есть еже въровати, яже Богъ глаголетъ, яже творитъ, яже объщаетъ... Но Тъла Господня върою себъ душа не творить, ниже можеть его исти по истинив, идвже его ивсть. Ввра насъ к достойному тела Божія воспріятію предуготовляет. Душа же телесными усты готовое уже, и всемогуществомъ Божінмъ устроенное, тьло Христово в евхарістіи пріемлеть» (421°).

5) Кальвинисты попимають Евхаристію въ смыслѣ духовнаго, а не вещественнаго вкушенія Тѣла и Крови Христа, на основаніи словъ Его: «плоть ничтоже пользуеть» (Іоан. 6, 63). На это миѣніе «Камень вѣры» отвѣчаеть: 1) возраженіемъ: «убо всуе и безполезно воплотися насъ ради Христосъ. Всуе и безполезно плотію пострада, плотію распят бысть и умре» (422°); 2) на основаніи свидѣтельствъ свв. Іоанна Златоуста и Өеофилакта даеть правильное толкованіе приведеннаго евангельскаго изреченія, въ которомъ рѣчь идеть не объ йстинномъ евхаристическомъ яденіи, а осуждается Спасителемъ плотское и буквальное пониманіе Его словъ о вкушеніи Тѣла и Крови Его (422°—424°); 3) говорить, что плоть сама по себѣ, понимаемая какъ плоть простого человѣка, не приносить пользы. Но плоть Інсуса Христа, какъ связанная «ипостатіческимъ соединеніемъ» съ Его Боже-

- ствомъ, служить источникомъ пеисчислимыхъ благодъяній для людей (4246—4256), и 4) подвергаеть разбору мнѣніе кальвинистовъ о духовномъ пріобщеніи Тѣла и Крови Іисуса Христа. Выраженіе—вкущать Тѣло Христово духовно—можеть имѣть троякое значеніе: вкущать его невидимо, вкушать желаніемъ и мыслію и вкушать одною душею безъ тѣла. Изъ этихъ трехъ значеній только первое истинно въ отношеніи къ Евхаристіи, а другія два должны быть отвергнуты (4256—4274).
- 6) Кальвинисты отрицають въ Евхаристии истинное Тъло и Кровь Христову на томъ основани, что евхаристическіе виды называются въ св. Писаніи просто хльбомъ и виномъ (Іоан. 6, 35, 48—50, 51, 58; Мө. 26, 29; 1 Кор. 10, 16; 11, 26—28). На это «Камень въры» отвъчаеть, что въ св. Писаніи многія вещи называются не по дъйствительной ихъ сущности, а по внъшнему своему виду (Числъ 21, 8; Іоан. 3, 14; Исх. 25, 18; Евр. 9, 5; Дъян. 2, 3; Быт. 18, 2; Тов. 9, 1—2), или по своему началу и происхожденію (Быт. 3, 19; 18, 27; Исх. 7, 12; Быт. 19, 26); въ частности же—хлъбомъ св. Писаніе часто называеть всякую вообще пищу (4 Цар. 6, 22; Іоан. 6, 31) (4276—429°).
- 7) Такъ какъ Спаситель нашъ предостерегаетъ насъ отъ довърія тъмъ, которые говорятъ: «се здъ Христосъ или ондъ» (Мо. 24, 23), то и въ Евхаристіи (заключають кальвинисты) нельзя видъть дъйствительнаго и существеннаго Его присутствія Въ отвъть на это возраженіе «Камень въры» говоритъ, что приведенное изреченіе Спасителя говорить о лжепророкахъ и лжехристахъ, но не имъетъ никакого отношенія къ таинству Евхаристіи (429<sup>а6</sup>).
- 8) Кальвинисты отрицають присутствіе въ Евхаристіи Тѣла и Крови Христа на основаніи словъ Его—Ме. 15, 17. Въ отвѣть на это «Камень вѣры», высказавши нѣсколько весьма рѣзкихъ замѣчаній о своихъ нротивникахъ, говоритъ, что слова эти имѣють отношеніе къ брашнамъ естественнымъ и не могутъ быть приложимы къ пищѣ божественной и духовной, какова Евхаристія (430<sup>а6</sup>).
- (Гл. II). 9) Кальвинисты спрашивають: «како Тъло Христово, возрасть совершеннаго мужа имущее, въ малой части евхаристіи вмъститися можеть?» (431°). На это возраженіе «Камень въры» отвъчаеть, 1) вопросомъ: «како душа человъческая вся есть во всемъ человъцъ? и вся во всякой и малой части человъческаго тъла?» (431°). По словамъ св. І. Златоуста, мы знаемъ о существованіи души въ тълъ, но способъ этого существованія для насъ не постижимъ и недовъдомъ (432°—433°). То же нужно сказать и объ Евхаристіи: «въруемъ твердо за неложное слово Божіе, яко Христосъ въ евхарістіи, существеннъ и истинить есть присущій, како же есть, не въмы. Въруемъ, яко прежде въкъ родися от Отца без матере: и временнъ от матере

дъвы без отца. како же родися, не въмы. родъ бо его кто исповъсть? —Исаін, 53, 8 (433°).

- 2) Указываеть на слова св. Писанія (Лук. 18, 25) о томъ, что всемогуществомъ Божіимъ «и велбудъ можеть вмѣститься въ иглино ухо», а также на то физическое явленіе, что «тая же вода ово болшее, ово меншее имать количество, или отъ теплоты или от хлада» (4336). «Аще убо сія могутъ огнь и хладъ сотворити водѣ: не возможет ли огня и хлада творецъ, своему обоженному сотворити в евхарістіи Тѣлу? О буйство человѣческаго суемудрія! Како не ужасаешися, вящшую твари паче Творца восписовати силу»! (4336—4346).
- 10) Кальвинисты отрицають пресуществленіе потому, что считають не приличнымъ, чтобы «Плоть его Божественная, (была) зубами стерта и смелена, устнами согнѣтаема, гортанію поглощаема, въ чрево вмѣщаема, иногда же изблеваема, иногда же от мышей спѣдаема» (434°). Въ отвѣтъ на это «Камень вѣры» 1) говоритъ, что Господь добровольно благоволилъ претерпѣть всѣ невзгоды и бѣдствія человѣческой жизни, не заслуженныя обиды и оскорбленія, наконецъ, страданія и крестную смерть; 2) то, что происходить по волѣ и повелѣнію Божію, не можеть быть не добрымъ и не приличнымъ и не должно служить предметомъ излишняго испытанія со стороны человѣка; 3) Тѣло Христово, какъ одухотворенное и безстрастное послѣ воскресенія Господа изъ мертвыхъ, при вкушеніи его христіанами въ таинствѣ св. причастія, не терпить никакихъ перемѣнъ и страданій, которымъ подвергаются только евхаристическіе виды хлѣба и вина (434°—438°).
- 11) Кальвинисты не признають въ Евхаристіи истиннаго Тъла и Крови Христовой на томъ основаніи, что «имя пресуществленія, во всемъ священномъ писаніи не обрътается» (438°). Въ опроверженіе этого основанія «Камень в'вры» указываеть на библейскіе факты изм'ьненія или преложенія сущности вещей (превращеніе жезла Моисея въ зм'вя, р'вкъ Египетскихъ въ кровь, воды въ вино на брак'в въ Кап'в Галилейской), не отрицаемые и его противниками (4386), 2) приводить свидетельство опыта о томъ, что унотребляемыя нами хлебъ и вино силою естественныхъ причинъ обращаются въ наше тело и кровь (4386 — 439°) и 3) объясняеть, почему въ Евхаристіи изм'вняется только сущность хліба и вина, а не виды ихъ. «Веліе есть Божіе смотреніе и снисходителство, в сей святьйшей тайнь. Ибо аще бы и существо, и видъ хліба измінился в видъ тіла Христова, то кто бы возмоглъ ясти плоть Христову, видъ плоти человъческія вмущую? Такожде, аще бы и существо и видъ віна евхаристіческаго, изм'внился въ видъ крове Христовы, то кто бы моглъ тую пити? Странно бо есть и необычно намъ, плоть человъческую и кровь ясти же и пити» (4396).
- 12) Кальвинисты спрашивають: «како на едино хотвніе священника человька грышна, на едину молитву и призываніе Святаго Духа, от нопа сквернаго, предстаеть Христось на жертвенниць»? (441°).

- «Камень въры» даетъ тотъ отвътъ, что священникъ совершаетъ Евхаристію и другія таинства не своею силою и властію, но силою и властію Установителя таинствъ Інсуса Христа, такъ что, «не священнику повинуется Христосъ, егда на жертвенницъ присущь бываетъ, но своему си самопроизволному и благостынному уставленію довлетворитъ. Понеже апостоломъ и ихъ воспреемникомъ, объщася пеложпо, присущимъ быти в евхарістіи, елижды в его воспоминаніе тая творятъ, елика от него видъща творима быти» (4416). Поэтому недостоинство и гръховность священника ничего не отнимаютъ отъ благодатной силы таинствъ, такъ какъ она зависитъ отъ нашего Спасителя и заслугъ Его крестныхъ (4426). «Священникъ же Тайны совершающь, есть яко орудіе одушевленно. Самъ же Христосъ, есть в тайнодъйствіи тъмъ орудіемъ обладающь» (4426).
- 13) Кальвинисты отрицають въ Евхаристіи существованіе истипнаго Тѣла и Крови Христовой на основаніи самаго понятія о ней, какътаинства: оно есть только образъ, символъ чего-либо, а не самая образуемая вещь (4436). Въ отвъть на это «Камень вѣры» указываеть на различіе образовъ: одни изъ нихъ служать знаками вещей отсутствующихъ, другіе присутствующихъ. Евхаристія принадлежить къ послъднему роду символовъ. «Виды евхарістіческія, суть образомъ и знаменіемъ не тщимъ, ниже пустымъ и празднымъ, но знаменують и образуют, купно же и содержать истинное Тѣло Христово, аще и невидимо присущее, по неложному словеси Христову: «сіе есть Тѣло мое» (4446). Кромѣ того евхаристическіе дары имѣють значеніе «противообразныхъ» по отношенію къ Ветхозавѣтнымъ жертвамъ и значеніе символовь и образовъ, какъ воспоминаніе о крестной жертвѣ Спасителя (4446—445°).
- 14) По мнѣнію кальвинистовь, христіанамъ нѣтъ нужды въ существенномъ и дѣйствительномъ присутствіи Христа въ Евхаристіи; достаточно пребыванія Его съ нами по Божеству (445°). Вопреки этой мысли «Камень вѣры» говорить, что взаимная глубочайшая любовь между Іисусомъ Христомъ и церковію требуеть особеннаго присутствія Его среди вѣрующихъ, присутствія не только по Божеству, но и по плоти (Ме. 14, 28; Іоан. 20, 11—16; Лук. 10, 24; Іоан. 8, 56; Ме. 2, 11—12; Лук. 2, 25—31). Свойство истинной любви таково, что она не можетъ удовлетвориться однимъ мысленнымъ и духовнымъ обладаніемъ любимымъ существомъ, но желаетъ и стремится на самомъ дѣлѣ имѣть его всегда при себѣ. Поэтому кальвинисты, не признающіе Христа въ Евхаристіи, лишены истинной любви къ Нему (445°—447°).
- 15) Въ доказательство своего мивнія кальвинисты указывають на то, что въ словахъ Іисуса Христа: «cie ecmь mьло Moe» глаголъ «ecmь», по аналогіи съ другими мъстами св Писапія, нужно понимать въ смыслъ «знаменуетъ» (448 б). На это толкованіе противниковъ «Камень

въры» замъчаеть: 1) во многихъ мъстахъ св. Писанія глаголъ «быть» нельзя понимать иначе, какъ въ собственномъ смысль, такъ какъ въ противномъ случаь мы должны будемъ придти къ еретическимъ мнъніямъ (4486—4496); 2) самый контекстъ ръчи говоритъ противъ кальвинистическаго толкованія указанныхъ словъ Спасителя (4496—450°); 3) ръчь символическая и буквальная въ св. Писаніи ясно различаются одна отъ другой: въ первой подлежащее и сказуемое содержатъ въ себъ различныя понятія, чего нельзя утверждать о второй: «Инако же рещи подобаетъ в сей ръчи Христовой: сіе есть Тъло мое, сія есть Кровь моя. Здъ бо нъсть различія въ сказаніи..., но тожде существо, еже Христост въ рукахъ своих Пречистых держаще, сказует быти Тъло сюе: и паки тожде существо сказуеть быти Кровь свою» (4506).

16) Кальвинисты недоумъвають: «како в храмъхъ, в ковчежцъхъ, и различныхъ сосудцъхъ хранимь быти можеть той, иже не в рукотворенных храмъхъ живеть, якоже глаголеть Писаніе». Дъян. 7, 48; 17, 24 (4516).

Въ отвъть на это возраженіе «Камень въры» замъчаеть, что указанныя мъста св. Писанія свидътельствують о вездъсущіи Іисуса Христа по Его божественной природь; присутствіе же Его въ Евхаристіи имъеть свой особенный характеръ. Тъло Христово, «понеже есть тварь, не можеть быти Богу равно въ вездъсуществъ, во еже быти ему вездъ: по понеже есть соединенно Божеству нераздълно, подобает ему в семъ прензяществъ, паче иных тълесъ превосходство. Тъмже убо аще иная тълеса суть на единомъ точію мъстъ: Тъло Христово въ Евхарістіи присущее, во единомъ времени, можеть быти и самою истиною бываеть на мъстъхъ многихъ» (452°).

(Гл. III). Заключительная глава догмата «Камня вѣры» объ Евхаристіи посвящена опроверженію лютеранскаго ученія: 1) о вездѣсущіи Тѣла Христова, 2) о совмѣстномъ и одновременномъ пребываніи въ Евхаристіи Тѣла и Крови Христа съ существомъ хлѣба и вина («о купнохлѣбіи») и 3) о присутствіи Тѣла и Крови Господа только въ моментъ вкушенія послѣднихъ (453—454). Изъ этихъ трехъ пунктовъ лютеранскаго ученія съ большимъ вниманіемъ и подробностію «Камень вѣры» останавливается на первомъ; опроверженіе же другихъ двухъ отличается у автора замѣтною краткостію и сжатостію.

1) Лютеранское ученіе о вездѣсущіи Тѣла Христова стоить въ прямомъ противорѣчіи съ ясными свидѣтельствами св. Писанія (Іоан. 6, 24; 11, 14—15; Мрк. 16, 6) о томъ, что Інсусъ Христосъ не былъвездѣсущимъ по Своему человѣческому естеству: обитая среди людей, Онъ постоянно мѣнялъ мѣста Своего пребыванія, что, конечно, не мирится съ мыслію о вездѣсущіи тѣлесной природы Спасителя (455°—456°). Нельзя согласиться съ лютеранскою мыслію, что хотя Інсусъ Христосъ не вездѣсущь «видимо и мѣстно», но «вездѣ есть невидимо

и безмѣстно», потому что въ такомъ случаѣ мы должны будемъ принимать разнаго рода несообразности въ родъ того, что Спаситель нашъ имъть видимое зачатие въ утробъ Дъвы Маріи и невидимое и безильстное—во всемъ мірѣ, а также должны будемъ допустить двоякое Его страданіе: одно видимое и мѣстное на Голгоев, другое не видимое и безм'встное — во всей вселенной (456 м). Напрасно также лютеране въ доказательство своего ученія указывають на образь соединенія божескаго и человеческаго естества въ Лице Іисуса Христа и говорять: «Тѣло Христово с божествомъ соединися нераздѣлно. Аще убо божество Христово вездѣ есть, то и тѣло Христово вездѣ есть» (4474). Въ опроверженіе этой мысли «Камень віры высказываеть слівдующій взглядъ на образъ соединенія божественной и человіческой природы въ Інсусь Христь. «Аще двъ вещы соединяются с собою по всякому образу и сраснителнь, то пдеже едина вещь, тамо и другая. Аще же соединяются не по всякому образу ниже сравнителни, то не везді, идъже есть едина, тамо и другая». Примъромъ того и другого соединенія субстанцій служить связь души съ цільмъ тіломъ человіка и съ какою-либо отдъльною его частію. Соединеніе Божества съ человъчествомъ въ Інсуст Христ нужно мыслить по второму изъ указанныхъ способовъ, какъ соединение «несравнителное, ниже по всякому образу» (4576). Но изъ представленнаго характера соединенія двухъ естествъ въ Інсусъ Христь нельзя дълать того вывода (какъ поступають лютеране), что «Богь слово, индъ есть человъкъ, индъ же нъсть человъкъ. Тамо человъкъ, идъже с плотію человъческою соединяется. Тамо иъсть человъкъ, аможе плоть не досязает, божество же превосходит»  $(457^6-458^a)$ . Мыслить такъ, значить разъединять божеское и человъческое въ Інсусъ Христъ, нарушать нераздъльную ипостасную связь между ними. «Богъ слово, вездъ есть человъкъ, аще и не имать вездъ присущаго и равнаго, вездъсущію своему человьчества. Аще же и есть нъгдъ Богь Слово, идъже нъсть человъчество, обаче и тамо сущь есть всегда и вездъ человъкъ, ибо всегда содержитъ человъчество, аще и 

Наконець, какъ на доказательство своего ученія о зездѣсущіи Тѣла Христова лютеране указывають на взаимное общеніе свойствь въ Іисусѣ Христѣ, вслѣдствіе чего Ему, какъ Богу, принисываются свойства человѣческія, и какъ человѣку—свойства божественныя, причемъ для подтвержденія своей мысли ссылаются на пѣкоторыя мѣста св. Писанія: Колос. 2, 9; Мо. 11, 27; 28, 18; 18, 20; 28, 20; Ефес. 4, 9; Римл. 8, 34; Колос. 3, 1; Евр. 1, 13 (4586—4596). На этотъ аргументъ своихъ противниковъ «Камень вѣры» отвъчаеть, что обоюдное перенесеніе свойствъ съ одной природы Іисуса Христа на другую можетъ быть донущено только при взаимной связи между Божествомъ и человѣчествомъ Іисуса Христа, при представленіи цѣлой Его Личности; но не можетъ

имѣть мѣста въ отношеніи къ тому и другому естеству Іисуса Христа въ отдѣльности. «Понеже убо человѣчество во Христѣ есть чисть Христа, а не Христосъ, и кромѣ человѣчества во Христѣ есть чисть рекше лице Бога Слова человѣку соединенное. Того ради, аще кое есть во Христѣ общество нарипанія, происходящее от соединенія Божества с человѣчествомъ, тое прилично бываетъ лицу Христову, а не человѣчеству, еже есть часть лица Христова. Тѣмъ же убо сія нарицанія, еже быти всемогущимъ, всевѣдущимъ, вездѣсущимъ, и прочая, прилична суть лицу Христову, еже есть чпостасъ Бога слова, а не части Христовъй, сирѣчь, человѣчеству» (4596—460°). Съ этой точки зрѣнія и должны быть понимаемы одни изъ приводимыхъ лютеранами мѣстъ св. Писанія; другія же только вслѣдствіе неправильнаго, произвольнаго толкованія оказываются на сторонѣ противниковъ (4606—461°).

- 2) По ученію лютерань, въ Евхаристіи одновременно существують хльбъ и вино съ Тъломъ и Кровію Христовою, вмъсть и рядомъ сохраняется существо хлібба и вина съ существомъ Тівла и Крови Христа 462°). Этому лютеранскому заблужденію «Камень въры» противопоставляетъ православную истину пресуществленія, или преложенія евхаристических видовъ въ Тело и Кровь Госпола, причемъ старается пояснить свое положение указаніемъ на различіе между сущностію и видомъ (последній доступень воспріятію внешнихь чувствь, чего пельзя сказать о первой), а также прим'врами изъ опыта и св. Писанія (1 Цар. 19, 16; Быт. 27, 23) (462 - 463 ). Положительное же доказательство истины пресуществленія «Камень в'єры» находить въ словахъ Інсуса Христа: «сіе есть Тіло мое». «Не рече Христосъ: сей хлъбъ есть Тъло мое. Но нонеже тамо не бысть уже существо хлъба, рече: сіе есть Тьмо мое. Отъонудуже яв'в есть, яко то слово, сіе, не падлежить къ хлъбу, но къ Тълу. Но ниже возможно есть тако реши: сей хлиб есть Тило мое. Ибо хльб, по елику хльб, ивсть Тьло Христово ниже Тело Христово, по елику тело, есть хлебъ. Вина же сего есть, яко различная о различиыхъ не могутъ сказателив истинствовати» (463.6). Притомъ же указанное выражение неправильно и съ лютеранской точки зрвнія: если, по ученію лютеранъ, въ Евхаристіи одновременно сохраняются различныя сущности - хлъба и вина, Тъла и Крови Христа, то, очевидно, соединение ихъ не можетъ быть названо именемъ только одной изъ нихъ. «Въ соединеніи, или в совокупленіи, или в проницательствъ двухъ вещей, единыя видимыя, другія же невидимыя, не можеть едина именем нарицатися другія» (4636 — 4644). Если чногда въ св. Инсаніи Евхаристія и послів освященія даровъ называется хльбомь (1 Кор. 10, 16; 11, 26), то здысь говорится не о сущности таинства и не въ собственномъ смыслѣ (4646).
- 3) Лютеране думають, что въ Евхаристіи Тело и Кровь Христовы присутствують только въ моменть принятія ихъ верующими; до вку-

шенія и послѣ него евхаристическіе виды остаются простымъ хлѣбомъ и виномъ (465°).

Высказавъ православную истину о томъ, что Св. Дары по пресуществленіи ихъ остаются истиннымъ Тѣломъ и Кровію Христовою независимо отъ вкушенія ихъ христіанами, «Камень вѣры» представляетъ слѣдующіе доводы противъ указаннаго лютеранскаго мнѣнія. 1) Прежде вкушенія Апостолами отъ хлѣба и вина на тайной вечери сказаны были Спасителемъ слова: «сіе есть Тѣло мое, сія есть Кровь моя». 2) Пища всегда остается пишею: до вкушенія, во время вкушенія и послѣ него. А объ Евхаристіи Самъ Іисусъ Христосъ говоритъ: «плоть Моя истинно есть пища, и кровь Моя истинно есть питіе» (Іоан. 6, 55). 3) Изъ лютеранскаго ученія о вездѣсущіп Тѣла Христоватакже должно слѣдовать, что оно всегда присутствуетъ въ Евхаристіи безъ отношенія къ тому, принимается оно христіанами, или нѣтъ (465°— 466°).

Напрасно утверждають лютеране, что таинства установлены Іисусомъ Христомъ не для храненія, а для употребленія христіанъ и что будто-бы Евхаристія есть таинство только во время вкушенія отъ нея, подобно тому, какъ крещеніе имѣеть спасительное значеніе только въ моменть принятія его. «Вѣмы», говорить «Камень вѣры». «яко евхарістію повелѣ Христосъ благословляти, освящати, и ясти, но не повелѣ абіе по освященіи ясти, ниже повелѣ всю евхарістію снѣсти, наипаче же нужды ради болящихъ, и новаго освященія евхарістическаго, за настоящую кончину ждати не могущих. Ничтоже убо у насъ противно есть установленію Христову: ибо аще и хранима у насъ бываетъ евхарістіа, обаче того ради хранима есть, яко да будеть ядома, а не инѣмъ хранится намѣреніемъ» (466°).

Что же касается сравненія Евхаристіи съкрещеніемъ, то есть большая разипца между ними, «ибо Крещеніе есть омовеніе, евхарістіа же есть брашно. Вѣмы же яко брашно и прежде яденія есть брашно, и въ яденіи, и по яденіи, аще остается. Омовеніе же не можеть быти омовеніе, аще не самымъ дѣломъ кто омывается, ниже вода сама собою есть омовеніемъ» (466°).

Въ заключение «догмата» «Камень вѣры» повторяетъ главнѣйшую мысль его—о не постижимомъ характерѣ Евхаристіи (466°—467°), при чемъ на основаніи Слова Божія раскрываеть болѣе общее положеніе о томъ, что «вездѣ и всегда Богъ нашъ есть утаенный, вездѣ и всегда положи тму за кровъ свой» (467°—469°). Поэтому единственнымъ средствомъ для насъ къ познанію Бога и дѣлъ Его служить вѣра въ то, что открыто и заповѣдано намъ Словомъ Божіимъ (469°—470°).

V. Трантать о призываніи святыхь. Православное ученіе о призываніи святыхь «Камень віры» выражаеть въ слідующихь словахь: «твердо и кром'в всякаго сомнінія віровати предлежить, яко ангели божіи, и прочіи святіи от сея жизни изшедшій, за нась ходатайствують,

и намъ помоществують, ово заслугами своими, яже здѣ на земли преизобилно имѣша, ово же молитвами своими богоугодными, яко друзи Божіи: Того ради призывати ихъ благочестно есть, не точію же ангеловъ господнихъ, но и прочіихъ святыхъ, от жизни сея изшедшихъ» (474).

(Гл. І). Благочестивый обычай молитвеннаго призыванія Ангеловъ -существоваль еще у Ветхозавътныхъ Евреевъ (Быт. 48, 17; Іова 5, 1). Въ священныхъ книгахъ Ветхаго и Новаго Завътовъ находятся многочисленныя свидътельства о томъ, что св. Ангелы принимаютъ самое близкое участіе въ жизни людей и различнымъ образомъ проявляють свою заботу о благь и спасеніи человька. Такь, они молятся за людей предъ Богомъ (Тов. 12, 12—13; Захар. 1, 12—13; Дан. 10, 12—13; Апок. 8, 3—4); охраняють и укрупляють ихъ въ опасностяхъ (псал. 90, 11; 33, 8; Евр. 1, 14; Исх. 14, 19 - 20; 23, 20; 32, 34; Суд. 6, 14; 3 Цар. 19, 5; Дан. 6, 22; Тов. 5, 22; 5, 4-9); дають благія сов'ьты и наставленія (Тов. 6, 11 - 18; Д'ян. 8, 26; 10, 3 - 6; Мө. 28, 5-7); помогаютъ благочестивымъ людямъ въ борьбѣ со врагами (Исх. 14, 19-20; Інс. Нав. 5, 14; Чис. 22, 22-35; 4 Цар. 6, 17; 19, 35; 2 Макк. 10, 29 — 30; 11, 8); избавляють ихъ отъ несчастій и бідствій (Быт. 19, 1—23; Тов. 6, 4—6; 8, 3; Дан. 3, 49—50; 6, 22; Мө. 2, 13; Дѣян. 5, 19; 12, 7—11); утышають въ скорбяхъ (Быт. 16, 7-12; 21, 17-18; Суд. 6, 12-14; Тов. 11, 1—12; Лук. 22, 43; Дѣян. 27, 23—24) и оказывають многія другія благодъянія людямъ (Быт. 18, 1—15; 22, 11—12; 28, 12; Дан. 10, 11;  $\sqrt{3}$   $\sqrt{6}$   $\sqrt{3}$   $\sqrt{3}$   $\sqrt{3}$   $\sqrt{3}$   $\sqrt{4}$   $\sqrt{4$ Дъян. 1, 10—11; Me. 18, 10; Лук. 16, 22; Апок. 12, 7; 7, 2—3; 20, 1—2) (475°—480°). Вследствіе этого вполне справедливо молит венное призывание св. Ангеловъ и почитание ихъ со стороны людей  $(480^6 - 481^a)$ .

(Гл. II). Православный догмать о призываніи святыхъ угодниковъ Божінхъ имъеть за себя слъдующія основанія.

Во-первых, св. Писаніе свидѣтельствуеть о добрыхъ дѣлахъ или заслугахъ святыхъ (Быт. 26, 3—5, 24; Исх. 3, 6; Исх. 32, 12—13; 3 Цар. 11, 11—13; 4 Цар. 20, 6; Дан. 3, 34—35; псал. 131, 1, 10; 3 Цар. 15, 4—5) и ихъ молитвахъ предъ Богомъ (Іерем. 15, 1; 2 Маккав. 15, 12—16; Вар. 3, 4; 2 Петр. 1, 13—15; Апок. 5, 8; 6, 10; Лук. 16, 27—28), какъ о великихъ посредствахъ, чрезъ которыя Богъ оказывалъ безчисленныя благодѣянія людямъ (4816—4864).

(Гл. III). Во-вторых, соборы православной церкви—вселенскіе и пом'єстные—ясно утвердили православное ученіе о почитаніи святых. На соборах была річь о молитвах святых, о призываніи Божіей Матери и св. Ангелов, о празднованіи дней памяти мучеников, читались также посланія нікоторых пастырей церкви, въ кото-

рыхъ исповѣдывался и оправдывался православный догматъ почитанія святыхъ; даже иконоборческій соборъ, бывшій при царѣ Константинѣ Копронимѣ, вооружался противъ не почитающихъ Божію Матерь и святыхъ угодниковъ (4866—488).

- (Гл. IV). Въ-третьихъ, св. отцы и учители церкви оставили намъмногія свидътельства въ пользу истины почитанія святыхъ. Такъ, св. отцы восхваляли христіанскій обычай призыванія святыхъ, убъждали своихъ пасомыхъ обращаться къ нимъ съ молитвою въ разныхъ случаяхъ жизни; возбуждали въ людяхъ надежду на помощь угодниковъ Божіихъ; оставили намъ образцы молитвъ къ Божіей Матери и святымъ, а также разъяснили характеръ и смыслъ православнаго почитанія св. угодниковъ Божіихъ (4886—4926).
- $(\Gamma_{\pi}, V)$ . Въ-четвертыхъ, чудеса, совершавшіяся въ людяхъ помолитвамъ святыхъ, показываютъ великую силу и дъйственность ходатайства за насъ святыхъ предъ Богомъ и благотворность для насъ молитвеннаго ихъ призыванія. Такъ, молитвами Божіей Матери городъ Константинополь многократно быль избавляемь оть враговь; византійскому императору Льву указанъ былъ Божіею Матерію «живопріемный источникъ», обильно подававшій исцівленія отъ болівзней. Совершались многія чудеса чрезъ посредство ризы и честнаго пояся Пресв. Богородицы; и Сама Она по усерднымъ молитвамъ върующихъ подавала исцъленія и спасала въ опасностяхъ. Совершались также поразительныя чудеса и по молитвамъ св. Іоанна Крестителя (492°—496°). Вообще-количество чудесь, бывшихъ въ людяхъ отъ св. угодниковъ Божінхъ, не исчислимо: «якоже аще бы кто хотълъ окіанъ малою преплыти ладіею, суетно бы таковаго было тщаніе: тако и неизмѣримую чудесь, яже призываніемъ святыхъ обыкоша быти, пучину, никій же умъ человъческъ изслъдити можеть. Море бо есть велико и пространно, бреги скуднаго ума человъческаго превосходящее» (4926).
- (Гл. VI). Въ-пятыхъ, могуть быть представлены въ пользу истины призыванія святыхъ и нѣкоторыя соображенія разума, согласныя съ св. Писаніемъ.
- 1) Слово Божіе свидѣтельствуеть, что при жизни святыхъ на землѣ люди просили ихъ о помощи и молитвѣ (1 Цар. 5, 8; Іова 42, 8); св. Апостолъ Павель часто просилъ христіанъ молиться какъ о немъ, такъ и другъ о другѣ (Римл. 15,30—31; Ефес. 6, 18—19; 1 Солун. 5, 25; 2 Солун. 3, 1; Колос. 4, 2; Евр. 13. 18; ср. Іак. 5, 16). Отсюдавозможно и благочестиво призывать въ молитвахъ святыхъ и послѣ ихъ смерти; послѣдняя не служитъ препятствіемъ къ молитвенному общенію, такъ какъ и послѣ смерти святые готовы и могутъ молиться о насъ Богу, знаютъ паши нужды, и обращеніе къ нимъ со стороны людей не составляеть «обиды и презрѣнія Богу» (496•—4986).
  - 2) Церковь торжествующая на небъ и воинствующая на землъ-

имьють между собою самую тьсную связь (Евр. 12, 18, 22-23; Галат. 4, 26; Ефес. 2, 19-21; Колос. 1, 16-18). Отсюда необходимо слъдуеть и внутреннее духовное общеніе между ними, выражающеест въ нашемъ призываніи святыхъ и ихъ молитвѣ о насъ къ Богу ( $498^6-499^6$ ). Подобно тому, какъ различные члены организма, какъ одного города граждане, какъ любящіе другь друга братья, или какъ двѣ части одного и того же войска—помогаютъ и содъйствуютъ другъ другу въ нуждахъ и несчастіяхъ, такъ и святые на небѣ состраждуть живущимъ на землѣ, молятся и ходатайствують о насъ предъ Богомъ ( $499^6-502^6$ ). Въ отвѣть на возраженіе протестантовъ, что святые на небѣ не могутъ слышать нашихъ молитвъ и знать нашихъ нуждъ, «Камень вѣры» указываетъ на: Исх. 32, 7; 4 Цар. 5, 8, 26; 6, 9; 1 Цар. 10, 2-6; 13, 14; 3 Цар. 14, 5-17.

3) Господь Інсусъ Христосъ по своему человъческому естеству молится и ходатайствуеть о людяхъ предъ Отцемъ Небеснымъ (Римл. 8, 34; Евр. 7, 24). А святые во время пребыванія на землі стремились во всемъ согласоваться со Христомъ и быть сообразными Его голь; тымъ болье подражають своей Главь—Христу по своемъ переселеніи на небо (5036—504°).

Въ полемической части трактата опровергаются следующія возраженія протестантовъ противъ истипы призыванія святыхъ.

(Гл. І). 1) На основаніи Римл. 10, 14 протестанты говорять, что въра можеть быть въ одного только Бога, а потому и молитвенное призывание можеть относиться только къ Нему одному. Въ отвъть на это возражение «Камень въры» а) обличаеть протестантовъвъпротиворъчін, такъ какън они (вопреки указаннымъ словамъ Апостола) допускаютъ призываніе святыхъ, живущихъ на земл'ь; в) на основаніи контекста рѣчи относитъ слова Апостола Павла къ призыванію Бога, которое не исключаетъ и призыванія святыхъ, какъ молитвенниковъ и ходатаевъ за насъ на небъ (508 - 510); е) даеть указаннымъ словамъ такой смыслъ, что какъ Бога никто пе можеть призывать, прежде чъмъ въ Него не увъруеть, такъ и къ святымъ никто не можеть обращаться съ молитвою, прежде чемъ не будеть признавать ихъ святыми, могущими оказывать помощь. Притомъ же призывание и въра, по свидътельству св. Писанія (Быт. 48, 15—16; Филим. 1, 4—5), могуть относиться не только къ Богу, но ибкоторымъ образомъ и къ святымъ (510 в б) и д) «оть наученія философскаго» утверждаеть, что «суть накая реченія, яже утвердителив глаголанная истинствують: отрицателив же реченная, не истинствують... В кого в руем, того подобаеть призывати. Истипно есть слово. Но не и сіе: въ кого не въруемъ, того призывати не нодобает. ибо и сами противницы в живущихъ не въруютъ, обаче тъхъ призывают, и о молитвъ просятъ»  $(510^6 - 511^a)$ .

2) На основаціи 1 Тим. 2, 5—6 протестанты говорять: «единъ есть ходатай к Богу Отцу Христосъ, то всуе призывати иныхъ ходатаевъ: ибо от призыванія иныхъ ходатаевъ, обида и преграніе бываетъ Христу» (5116). На это возражение «Камень въры» отвъчаеть а) вовраженіемъ: если одинъ ходатай Бога и человъковъ-Христосъ, то напрасно св. Апостолъ Павелъ просить молитвъ у върующихъ; напрасно также и св. Апостолъ Іаковъ заповъдуетъ намъ молиться другъ за друга; напрасно и протестанты обращаются другь къ другу съ просьбами о молитвъ (5116); в) подобно тому, какъ название Іисуса Христа въ Евангелін (Ме. 22, 8—9) единственнымъ учителемъ и Бога—Отца единственнымъ Отцемъ нашимъ небеснымъ не уничтожаетъ званія земчыхъ родителей и наставниковъ, такъ и именованіе Христа единымъ Ходатаемъ нашимъ у Отца не исключаетъ святыхъ, какъ нашихъ молитвепниковъ и посредниковъ предъ Богомъ (5116 – 513°) убо единство Отда небеснаго, не отметаеть отцевъ земныхъ, ниже единство наставника и учителя Христа, изгонить наставников и учителей земныхъ. Ниже единство святости и Господьства Христова, отъемлеть святости от прочіную святыхю, и господыства от господій земныхю. Тако ниже единство ходатая Христа, отметаеть прочінхъ ходатаев различіе, точію ходатайства и разстояніе, несравненное посредствует. Христосъ бо ходатай есть но превозходителству... Святіи же суть ходатаи нижшаго и от Христа далечайшаго степени. Христосъ есть ходатай искупленія и моленія ко Отцу сыновняго. Святіи же суть ходатаи единаго моленія дружескаго (псал. 138, 17). Христось есть ходатай, иныхъ за себе ходатаевъ не требующь: Святіи же здъ живуще, требоваху ходатая Христа, и ныи требують, не себе ради, но насъ ради. Христосъ есть ходатай, силу ходатайства отъ себе имущь: Святін же суть ходатан, силу ходатайства имуще от Христа, и от заслугь его Крестныхъ... Христосъ есть ходатай естествомъ: Святіи же суть ходатан благодатію» (513°). При томъ же названіе святыхъ ходатаями или посредниками встръчается, кромъ святоотеческихъ твореній, и въ св. Писаніи (Второз. 5, 5; Гал. 3, 19; Іезек. 22, 36). Равнымъ образомъ, призываніе святыхъ, какъ молитвенниковъ и ходатаевъ предъ Богомъ, не дѣлаетъ обиды и оскорбленія Христу. Напротивъ, «честь друговъ Божінхъ восходить на самаго Бога. Егда похваляемо бываеть каково-либо изрядное дело, темъ самемъ нохваляется самъ того дела художникъ. Егда хвалима бываетъ красота твари, самъ творецъ прославляется. И Павелъ апостолъ, сый сосудъ избранный, о себъ свидітельствуеть, яко о немъ Іудее славяху Бога (Гал. 1, 24). Отьонудуже явь есть, яко чествованием святыхъ, не точио честь от Бога не отъемлется, но и паче умножается, якоже бо солнечнаго свъта величіе. познавается от сіянія и красоты зв'єздъ, яже солнце просв'єщает: Тако Святыхъ божімхъ свътлость, неизреченное божіе блистаніе и славу,

- от неяже происходит, являеть. Сего ради, якоже солнцу приближающуся, звъзды утаеваются, за присущіе превосходящаго свъта: тако Святіи предъ богомъ, ничтоже себе быти познавають, и вся своя Богу восписують» (514°); с) по толкованію св. отцевъ церкви, Апостолъ Павель называеть Іисуса Христа единственнымъ нашимъ Ходатаемъ къ Богу въ томъ смыслъ, что Онъ соединяеть въ Своемъ Лицъ двъ природы—божескую и человъческую, есть Богъ и человъкъ, чего, конечно, нельзя сказать о святыхъ угодникахъ Божіихъ (515°—516°).
- 3) На основаніи Колос. 2, 18, протестанты думають, что призываніе въ молитвахъ Ангеловъ есть дѣло суетнаго мудрованія человѣческаго и потому должно быть отрицаемо. Это возраженіе рѣшается чрезъ правильное толкованіе указаннаго мѣста изъ посланій Ап. Павла: по объясненію св. Іоанна Златоуста и собора Лаодикійскаго, слова Апостола направлены противъ еретиковъ—Ангеловцевъ, которые считали Ангеловъ богами и учили, что ими созданъ видимый міръ и что человѣкъ получаеть спасеніе не чрезъ Іисуса Христа, а при посредствѣ Ангеловъ. Но всѣ эти мысли чужды православному ученію объ Ангелахъ и потому слова Апостола не имѣють къ нему отношенія (516°—517°).
- 4) На основаніи нікоторых в мість св. Писанія (3 Цар. 8, 29; 4 **Цар.** 22, 20; **Іова** 14, 22; Екклез. 9, 5; Исаін 63, 16), протестанты утверждають, что святые умершіе не могуть знать нашихъ нуждъ и не слышать обращаемых кънимъ моленій (5176—518) Противъ этого мивнія «Камень ввры» также на основаніи Слова Божія доказываеть положенія: а) «Ангели въдять и познавают молитвы земнородныхъ» (Тов. 12 12; Лук. 15, 7; псал. 137, 1; 1 Кор. 4, 9,: 11, 10); в) «Святін въдять и познавают молитвы жителей земных» (Лук. 20. 35—36; Апок. 5, 8) (518°—519°). Если святые при жизни на землѣ имъли такую прозорливость, что видъли духомъ своимъ далеко отъ пихъ отстоящее, знали будущее и проникали даже въ сердечныя тайны людей (Быт. 48, 1—27; Исх. 32, 7—10: 1 Цар. 9, 20; 4 Цар. 6, 9; Дан. 4, 16-23; Дѣян. 5, 3-4; 27, 22, 34), то тѣмъ болѣе они обладають этимъ совершенствомъ по отшествіи на небо  $(519^a-520^a)$ . Здесь они находятся въ самомъ близкомъ общении съ Богомъ и отъ Него узнають о нашихъ молитвахъ. Притомъ же святые на небъ познають существо Божіе и въ немъ, какъ въ зеркаль, созерцають все совершающееся въ мір'в тварей (520°—521°). Что же касается приводимыхъ протестантами въ свою пользу свидетельствъ св. Писанія, то одни изъ нихъ относятся только къ Богу, Который одинъ знаеть все на небъ и на земль «самъ собою, и своею всевъдущею, и вся проницающею силою» (521°), другія же говорять о святыхъ Ветхозавѣтныхъ, которые по смерти не были въ состояни прославленія и потому не имъли знанія о нуждахъ и молитвахъ человъческихъ ( $521^{\circ}-523^{\circ}$ ).

- 5) Протестанты указывають на многія изреченія св. Писанія, которыя свидетельствують, что одному Богу должно воздавать честь и поклоненіе и на Него одного надъяться въ дълъ спасенія (Второзак. 6, 13; Mo. 4, 10; 1 Thm. 1, 17; Mcain 42, 8; 43, 11; 44, 8-9, 43. 25; 63, 9; Mcx. 20,3; nca.1. 80, 10—11; Ociu 13, 4: 1 Tum. 2, 5; 1 Ioaн. 2, 1; Дъян. 4, 11—12; псал. 117, 8; Iерем. 17, 5; Iезек. 14, 17—18; 1 Кор. 3, 4; Іерем. 11, 12—13; Суд. 10, 13—14; 16; 2 Паралип. 7, 21—22; Деян. 14, 14—15) (523°—525°). Кроме того, ссылаются на слова св. Іоанна Златоуста: «и без помощи (ходатаевъ), ты самъ собою помоли Бога, получиши весма: Не тако бо от инъх умолимь о насъ бываеть владыка, якоже самыми нами молимь помогаеть благодатію своею» (525°). Въ отв'ять на это возраженіе «Камень в'яры» а) дълаетъ общее замъчаніе, что приводимыя противниками свидътельства св. Писанія направлены противъ Ветхозавътнаго идолоноклонства, съ которымъ ничего общаго не имфеть православное почитаніе святыхъ (525 – 527 ) и в) даетъ правильное толкование указываемыхъ протестантами изреченій св. Писанія, которое (толкованіе) устраняеть всякую мысль о несогласіи догмата призыванія святыхъ съ Словомъ Божінмъ и святоотеческимъ преданіемъ (527°—531°). Въ концѣ отвъта на возражение дается объяснение вышеприведенныхъ словъ св. Іоанна Златоуста. На основаніи нікоторых в мість из твореній этого св. отца «Камень въры» выводить то заключеніе, что онъ никоимъ образомъ не отрицаеть молитвы къ святымъ, а порицаеть тъхъ, которые по лівности и небреженію сами о себів не молятся, а просять и надъются на молитвы другихъ  $(631^6 - 534^{\circ})$ .
- 6) Протестанты говорять, что «призываніе Святых», есть знаменіе малодушія, и къ Богу недерзновенія, и неупованія на благостыню Божію». Между тімь Богь любить нась и готовь слышать нашу молитву и безь призыванія святых (534°). На это «Камень віры» отвічаеть а) что св. Ап. Павель иміль великую надежду на помощь Божію, однако просиль молитсья о себі вірующих (534°) и в) что, хотя Богь готовь внимать нашей молитві, но еще скоріве услышить ходатайство святыхь. «Понеже убо к молитві потребно есть благопріятіе, и молитвы и молящагося, мы же не всегда, и не вси имамы, въ молитвахь и во нравахь нашихь благопріятство: сего ради полезніве есть приходити къ Богу со Святыми, нежели самімь» (535°).
- 7) На основаніи Ме. 6, 9; Лук. 11, 2; Іоан. 12, 27; 17, 1; протестанты говорять, что въ молитвахъ должно призывать только Бога—Отца (535°). «Камень вѣры» отвъчаеть, что такая мысль не согласна со многими мѣстами св. Писанія (Быт. 48, 16; Римл. 15, 30; Ефес. 6, 18; 1 Солун. 5, 25; 2 Солун. 3, 1; Колос. 4, 2; Евр. 13, 18; Іак. 5, 16; І Цар. 7, 8; Іова 42, 8; Быт. 20, 7), которыя говорять о призываніи Ангеловъ и о молитвѣ людей другь за друга. Призываніе

- Бога Отца и святыхъ не противоръчить одно другому: Бога мы призываемъ, какъ Господа и Творца, Виновника и Подателя всякаго блага, а святыхъ—какъ друзей Божіихъ, болъе насъ имъющихъ дерзновеніе къ Господу. Притомъ же въ указываемыхъ протестантами мъстахъ св. Евангелія говорится не о томъ, къ кому должна обращаться наша молитва, а о предметъ нашихъ прошеній предъ Богомъ—Отцемъ небеснымъ (5356—537°).
- 8) Протестанты говорять, что въ св. Писаніи нѣть заповѣди о призываніи святыхъ; между тѣмъ должно исполнять только то, что повелѣно словомъ Божіимъ (Второзак. 12, 32; 4, 2). Вопреки этому мпѣнію, «Камень вѣры» а) указываеть на кн. Бытія 20, 7; Іова 42, 8, гдѣ можно находить повелѣніе Божіе о призываніи святыхъ (537°). В) утверждаеть, что и безъ прямой заповѣди Божіей призываніе святыхъ не можетъ быть порицаемо и осуждаемо, «понеже само дѣло, еже призывати святыхъ, есть благочестное, Богу же и нуждам нашим зѣло угодное, и молящымся благонадежное, ниже всуе от насъ употребляемое» (538°). Указываемыя же въ возраженіи мѣста св. Писанія говорять о Ветхозавѣтныхъ жертвахъ и обрядахъ и не касаются православнаго догмата о призываніи святыхъ (538°—539°).
- 9) Протестанты утверждають, что призыванія святыхъ не было въ первенствующей христіанской церкви, что «языческое нъкое мнится быти подражателство, еже просити инаго святаго о иномъ даръ, инаго о иномъ», и что святые но могуть по смерти заслужить того, чтобы имъ ходатайствовать за людей предъ Богомъ (539аб). Въ опровержение первой мысли «Камень въры» ссылается на свидътельства св. отцевъ церкви, которыя говорять о существованіи обычая призыванія святыхъ въ первыхъ въкахъ христіанства. Противъ мнтьнія о языческомъ характеръ призыванія святыхъ «Камень въры» говорить, что мы не почитаемъ святыхъ, какъ боговъ, а призываемъ ихъ въ молитвахъ, какъ друзей Божінхъ, болье насъ близкихъ и доступныхъ Богу. «Сіе же глаголемъ, яко Богъ, всякъ даръ кінмждо святымъ дати можеть аще восхощеть. Можеть же дати и без посредствія святыхъ. Обаче по недов тдомым судбамъ своим, иногда благоволить иный даръ дати посредствіемъ инаго святаго, иный же посредствіемъ инаго. и чудеса иногда творить симъ святымъ, иногда же инъмъ святым» (540°). На послъднее возраженіе противниковъ «Камень віры» замічаеть, что святые «ради васлугь, на земли бывшихъ, многая у Бога могуть упросити». Къ вознагражденію святыхъ за земные подвиги относится и то, чтобы быть имъ друзьями Божіими, а въ силу этой близости къ Богу святые и могуть предъ Нимъ о насъ ходатайствовать (541\*).
- 10) По мнѣнію протестантовъ, православные своимъ почитаніемъ Божіей Матери нечестиво приравниваютъ твореніе и созданіе Творцу. Такъ, они говорять въ своихъ молитвахъ къ Божіей Матери: «Пре-

святая Богородице спаси насъ»; называють Ее: «наша надежда, милосердія двери, милости источникъ, утішеніе, радованіе, Царица неба». Всв эти наименованія, по мнвнію протестантовъ, приличны одному только Богу (541<sup>a6</sup>). Въ ответъ на это возражение «Камень веры», высказавши общую мыслъ, что одно и то же именование въ различныхъ смыслахъ можетъ быть отнесено и къ Творцу и творенію (5416—5424), объяснеть каждое изъ указанныхъ названій и выраженій въ отношеніш къ Божіей Матери. Такъ а) глаголъ «спасати», какъ видно изъ св. Писанія (1 Тим. 4, 16; 1 Кор. 7, 16; 9, 23; Римл. 11, 13—14; Іак. 5, 20; Ivg. 22—23), можеть быть приложимь и къ Богу и къ людямъ; в) называемъ Богородицу «нашею надеждою въ представителствъ и заступленіи: ибо по Боз'в на ея предстателство и ходатайство уповаемъ» (543°); с) въруемъ, что Пресвятая Богородица «есть милосердія источникъ по благодати, по причастію, по Божію дарованію» и д) въ томъ же смыслъ, согласно съ св. Нисаніемъ (Мо. 5, 3; 25, 34), величаемъ Божію Матерь и Царицею неба (543°).

(Гл. II). Вторая глава полемической части трактата направлена противъ «еретіческихъ хуленій, па пречистую Діву Богоматерь, на дівство ея пренепорочное, и на матерство Божіє: и на призываніе тоя от насъ православных»  $(544^a)$ .

1) На основаніи ложнаго толкованія н'ікоторыхъ мість св. Писа-(Мо. 1, 18, 25) «Гелвидій, древній еретикъ съ прочінми себ'в согласными» отридали чистоту и дъвство Божіей Матери по рожденіи Сына Божія, Въ опроверженіе ихъ «Камень въры» указываеть на Ветхозавътные прообразы Божіей Матери (Іезек. 42, 2; Евр. 9, 7; Пъснь ивсн. 4, 12), а также на основаніи параллельныхъ мість св. Писанія (1 Кор. 11, 20, 14, 26; лсал. 109, 1) и святоотеческихъ митьній. даеть такое толкованіе указаннымъ словамъ Евангелиста, что оно исключаеть еретическую мысль о плотскомъ соединеніи Іосифа и Маріи (544°-546°). Хотя Іисусъ Христосъ и называется въ Евангеліи «первенецъ» Маріи, но это слово отцы церкви толкують въ томъ смыслъ, что «прежде его инъ не бысть» (5476), или понимають такъ, что «первенецъ здъ глаголется Христосъ, не ради братій по илоти, но ради братій по духу» — Іоан. 1, 12; Евр. 2, 11 (548°). Если еванге листь Лука и къ Іисусу Христу прилагаеть слова Ветхозавътнаго закопа: «всякъ младенецъ мужеска полу разверзая ложесна, свято Господеви наречется» (Лук. 2, 23), то здъсь отверзение ложесиъ нельзя понимать буквально. Нужно помнить, что «затворена имъти ложесна жень, въ священныхъ писаніяхъ, знаменуеть жену быти неплодиу. Тако вопреки, разверзста имети ложесна, знаменуеть быти плодопосну... К симже: отверстіе утробы, въ писаніяхъ ничтоже ино есть, точію произшествіе от утробы» (549%). Въ отвъть на недоумъніе противниковъ, «како произшествіе можетъ быти кром'в отверзстія», «Камень

въры» указываеть на пришествіе Христово къ ученикамъ «дверемъ затвореннымъ», истеченіе воды изъ камня и выходъ Христа изъ гроба при воскресеніи (5496—550°). Если старецъ Іосифъ называется въ Евангеліи «мужемъ» Маріи (Мо. 1, 16, 20), то и это не ведеть къ мысли о ихъ плотскомъ сожительствъ. «Аще и истинное супружество бысть Маріи со Іосифомъ, обаче к истиниому супружеству не всегда взыскуется союзъ по плоти, но довлъетъ союзъ по духу. Едино бо точію взыскуется от супруговъ соизволеніе, еже к сожителству, а не и къ плотскому совокупленію. А наипаче въ таковомъ необычномъ сунружествъ еже бысть Маріи со Іосифомъ» (550°). Упоминаемые же въ Евангеліи братія Інсуса Христа не были Его родные братія, но были сыновья Іосифа отъ первой его жены (тамъ же).

- 2) На основанін техъ месть Евангелія (Іоан. 2, 4; 19, 26), въ которыхъ Інсусъ Христосъ называеть Пр. Деву Марію женою, а не Матерью, накоторые еретики отрицали материнское достоинство Пресв. Дѣвы. Но въ Словѣ Божіемъ, отвѣчаетъ «Камень вѣры», есть много свидътельствъ, гдъ Пресв. Богородица прямо и ясно называется Матерію Іисуса Христа, а Онъ — Ея Сыномъ (Исаін, 7, 14; Мо. 1, 23; Ис. 11, 1; Лук. 30, 41 — 43; 2, 33 — 34; Мө. 1, 18, Лук. 1, 35 и друг.). Если же Господь называль иногда Свою пречистую Матерь просто женою, то это Онъ дълалъ съ особенною цълію. Такъ, на бракъ въ Канъ Галилейской Онъ называль Ее послъднимъ именемъ, «хотящь явити, яко чудесное оное дъло, просимое от нея, сиръчь, воды въ віно преложеніе, есть дело силы Божія, а не дело человечества, еже онъ едино пріять оть матере... На Кресть же висящь женою нарече Марію... да не самъмъ матерства воспоминаніемъ, печаль к печали приложить» (5526); равнымъ образомъ, если Господь сказалъ однажды: «кто есть мати моя?» (Мо. 12, 48), то это сделаль, по словамь св. Златоуста, «не срамляяся матере, ниже отметаяся рождшія.... но хотящь паучити, яко сродниковъ ради не подобаеть дёла Божія оставляти» (5526 — 553°). Кром'в того, приведенными словами Господь хотыль обличить тых, которые хвалились своимъ родствомъ со Христомъ, и показать, что «сродство по плоти, без союза со Христомъ духовнаго ничтоже пользуеть, сіе же без онаго много можеть»  $(553^6)$ .
- 3) Протестанты упрекають православных въ излишнемъ почитапіи и усердіи къ Божіей Матери: «не равна ли есть она прочіимъ женамъ бывшым, и нынѣ сущым в мірѣ?» — говорять они. «Не и самъ ли Христосъ женою нарицаеть ю?» (Іоан. 2, 4, 19, 26; Гал. 4, 4). На этоть упрекъ протестантовъ «Камень вѣры» замѣчаеть, что, хотя Божія Матерь по естеству и была человѣкъ и женщина, но «Она не точію прочыя жены, и всѣхъ святыхъ земнородныхъ, но и самыя безплотныя духи превосходить, благодати Божія исполненіемъ, матерства же Божія и дѣвства несравненнаго прензяществом» (55.4°). Что ка-

сается названія жены, то оно въ Словѣ Божіемъ (Быт. 3, 1—2, 4, 6, 8, 12, 13; Быт. 24, 8) примѣняется и къ дѣвѣ, и къ женщинѣ (5546—5554); притомъ же, по мнѣнію нѣкоторыхъ учителей церкви, въ этомъ названіи заключается болѣе похвалы и чести для Божіей Матери, чѣмъ въ имени дѣвы: «якоже убо Христосъ по ппсаніемъ (Лук. 24, 19; Дѣян. 17, 31), мужъ есть и начало мужей: сице и Маріа, женамъ началница есть, и въ лѣпоту женою нарицаема есть благословенная въ женахъ, матеремъ и дѣвамъ слава» (5554).

4) Протестанты указывають на нѣкоторые мнимые недостатки въ нравственномъ характеръ Божіей Матери. Такъ, во-первыхъ, говорять, что Она будто-бы погръщила небрежениемъ и нерадъниемъ, когда оставила и забыла 12-ти летняго Інсуса Христа въ Герусалиме. Въ ответъ на эту укоризну къ Божіей Матери «Камень веры» замечаеть следующее. Тоть факть, что 12-ти летній Іисусь Христось после праздника Пасхи остался въ Іерусалимъ (Лук. 2, 45-50), нельзя ставить въ вину Божіей Матери, потому что это было дёло особеннаго смотрёвія Божія, обнаружившее чрезвычайное призваніе отрока Іисуса, а также и потому, что Божія Матерь, хотя твердо в'врила въ это призваніе Сына и потому многое предоставляла Его свободь, но вмъсть съ старцемъ Іосифомъ усердно искала Інсуса (Лук. 2, 44-45). Притомъ же и обычай страны допускаль, чтобы дъти, приходившія въ Іерусалимь, возвращались изъ него послъ праздника отдъльно отъ родителей (555 -557°). Во-вторыхъ, упрекаютъ Божію Матерь въ малодушін и унынін, такъ какъ Она со многою печално и скорбію искала оставленнаго въ Іерусалимъ Іисуса Христа (Лук. 2, 48). Въ отвътъ на это обвинение «Камень въры» говорить, что если Божія Матерь, твердо убъжденная въ божественномъ достоинствъ Інсуса Христа и укръпляемая благодатію Божіею, не приходила въ уныніе и отчаяніе при вид'в крестной смерти своего Сына, то тъмъ менъе можно упрекать Ее въ этомъ въ то время, когда она искала отрока Інсуса (557.6). Въ-третьихъ, по мивнію протестантовъ, согрѣшила Пресв. Богородица «дерзновеніемъ, егда обличаше Христа глаголя: что сотвориль еси нама тако?» (Лук. 2, 48). Но въ этихъ словахъ, говоритъ «Камень веры». нетъ обличения или укоризны; это скоръе «словеса удивленія, или словеса жалости, от усердія матерняго происходящая» (558°). Въ-четвертыхъ, обвиняють протестанты Божію Матерь въ томъ, будто-бы Она препятствовала Інсусу Христу въ дълъ Его проповъди (Мо 12, 47). Но правильное пониманіе евангельскаго разсказа, на которомъ утверждается это мнізніе, само собою снимаеть указанный упрекъ съ Божіей Матери (5586— 559°). Въ-пятыхъ, протестанты усматривають тщеславіе и гордость въ томъ поступкъ Пресв. Богородицы, когда Она просила своего Сыпа сотворить чудо въ Кан'в Галилейской. Въ отв'ять на это «Камень в'вры» говорить, что поведение Божисй Матери на браки въ Кани Галилейской обнаружило не педостатки, а высокія добродѣтели и правственныя совершенства Пресв. Дѣвы, именно: Ея твердую вѣру и надежду на Своего Сына, любовь и милосердіе къ ближнимъ, смиреніе и кротость, мудрость и ревность о славѣ Божіей (559°—560°).

5) Протестанты говорять православнымъ: «что вы Марію яко ходатайцу къ Христу призываете? юже самъ Христосъ многажды отринуль есть, и за нъкая погръщенія обличиль есть, негодуя и претя той?» — Лук. 2, 49; Іоан. 11, 27 (5606). Въ доказательство этого будто бы непочтенія Іисуса Христа къ Своей Матери протестанты укавывають, во-первыхь, на Его слова: «что яко искаста мене?» (Лук. 2, 49). Но эти слова, зам'вчаеть «Камень в'вры», не содержать въ себ'ь обличенія и упрека къ Божіей Матери: это - слова наставленія и утбшенія, такъ какъ ими Господь хотель показать Пресв. Богородиці, что Его отлучка отъ родителей въ Іерусалим'в была деломъ особеннаго смотренія и воли Божіей и потому не должна была подавать имъ повода къ тревогь и безпокойству (5616 – 5626). Во-вторыхъ, ссылаются на слова: «кто есть мати моя?» (Мо. 12, 48). Но въ этихъ словахъ Христосъ, по объясненію св. Амвросія, не отрицая любви къ Матери, хотыть показать въ Себъ примъръ исполненія проповъдуемаго Имъ ученія о предпочтеніи служенія Богу привязанностямъ къ земнымъ родителямъ (560°—562°). Въ-третьихъ, протестанты приводятъ слова Іисуса Христа: «что есть мнв и тебв, жено?» (Іоан. 2, 4). Въ ответь на это возраженіе «Камень в ры» приводить различныя толковані: этихъ словъ свв. отцами церкви Такъ, по объясненію однихъ, означенными словами Христосъ хотълъ показать Матери, что забота о винъ на брачномъ пиръ есть дъло звавшихъ, а не званныхъ; при томъ же, пока недостатокъ въ винъ не для всъхъ былъ замътенъ, Господь находилъ не своевременнымъ обнаруживать Свое всемогущество въ чудъ; по объяснению другихъ, Христосъ произнесъ означенныя слова «насъ ради, яко да обращшымся намъ к Богу, не ктому стужаетъ попеченіе плотскихъ родителей: ниже да развращают многосуетствія міра сего помыслов духовных»; третьихъ, — Христосъ хотълъ показать, что оскудъніе вина не есть предметь Его заботь и Его Матери: «аще же по обычному твоему благосердію хощеши не быти оскудьнію, рцы слугамь, да яже реку сотворять»; четвертыхь—просимое Пресв. Девою чудо имело отношеніе къ Божеству Іисуса Христа, а не къ человъчеству, заимствованному Имъ отъ Матери. Такимъ образомъ, всв эти толкованія исключають мысль о негодованій или пепочтительности Сына Божія къ Своей Матери (5626-5636).

Въ-четвертыхъ, протестанты въ доказательство высказанной выше мысли указываютъ на слъдующее евангельское событіе: когда нъкая женщина громко выразила похвалу Божіей Матери, Господь сказалъ: «тъмже убо блажени слышащіи слово Божіе и храняще е» (Лук. 11,

28). Но правильное толкованіе этого мѣста Евангелія даетъ понять, что указанными словами «Христосъ не отметаетъ оныя жены похвалнаго гласа, о Богородицѣ бывшаго, но и паче похвалу матере своел, отвѣтом своимъ умножаетъ», такъ какъ къ славѣ Ея плотского зачатія п рожденія присоединяетъ еще похвалу за воспріятіе Ею Слова Божія мыслію и вѣрою. «Обоя убо сія Блаженства о Богородицѣ истинствуют: она бо прежде сердцем, нежели чревомъ, прежде мыслію, нежели плотію, прежде духомъ, нежели тѣлом, прежде вѣрою, нежели утробою зачатъ Христа, и не зачала бы плотію Христа, аще не бы прежде зачала вѣрою» (564°). Есть также мнѣніе, что указанными словами Іисусъ Христосъ хотѣлъ предостеречь своихъ слушателей отъ суетнаго и вреднаго вліянія похвалы и славы человѣческой (564°—565°).

Въ конив трактата «Камень ввры» дополняеть некоторыми подробностями свою речь о почитании Божіей Матери. Такъ, 1) говорить, что никакія усилія враговъ низвести Божію Матерь съ Ея высоты не въ силахъ затмить Ея чести и славы и ослабить почитаніе Ея среди православныхъ; 2) прославляетъ величіе Пресв. Богородицы, сказавшееся въ рожденіи Сына Божія, въ обиліи почившей на Ней благодати Св. Духа, въ Ея приснодевстве и другихъ чрезвычайныхъ добродітеляхъ; 3) указываетъ на непостижимость и чудесность воплощенія отъ Девы Маріи Бога-Слова, которое (воплощеніе) своимъ сверхъ-естественнымъ характеромъ превосходитъ все Ветхозаветные прообразы этого великаго таинства и ставитъ Божію Матерь не только выше всехъ людей, но и Ангеловъ и 4) убеждаетъ православныхъ не внимать еретическимъ мивніямъ, оставаться твердыми въ почитаніи Божіей Матери и святыхъ и не смущаться нападеніями враговъ на эту истину (565°—574°).

- VI. Трактать о душахь святыхь. Главное положеніе трактата слідующее: «душы святыхь преставлшихся, ныніз уже суть въ небіз, и прежде втораго пришествія Христова, славою небесною візнчаются: во второмь же пришествіи, егда соединятся душы со своими тілесы, тогда совершенство візчнаго ублаженія воспріимуть святіи, и по душіз и по тілу» (580).
- (Гл. I). Справедливость этого положенія доказывается, во-первыхъ, свидѣтельствами св. Писанія. Такъ, 1) Слово Божіе признаетъ существованіе частнаго суда и мздовоздаянія человѣку непосредственно послѣ его смерти (Премудр. Спр. 11, 26—27; Лук. 12, 35—40; Іоан. 14, 2—3; Апокал. 3, 3; Іоан 5, 8—9, 581°—582°); 2) Св. Апостолъ Павелъ неоднократно выражалъ надежду сразу послѣ смерти «внити ко Господу» и наслѣдовать славу небесную (2 Кор. 5, 1—4, 6—7; 4, 16; ср. Мө. 25, 21; Филип. 1, 23—582°—584°, 587°); 3) Господь Іисусъ Христоєъ обѣщалъ распятому съ Нимъ разбойнику тотчасъ по-

слѣ смерти даровать райское блаженство (Лук. 23, 43-585°—586°); 4) душы святыхъ находятся на небѣ (Ефес. 4, 8—9; Ис. 66, 1; Мо. 5, 34; 18, 10; Евр. 9, 8—586°—587°) и 5) въ церкви торжествующей души святыхъ получаютъ блаженство, равное ангельскому (Евр. 12, 18-23); онѣ находятся на небѣ, наслаждаясь небесною славою и постояннымъ лицезрѣніемъ Божіимъ (Апокал. 6, 11; 7, 14-587°—588°)

(Гл. II). Во-вторыхъ, свидътельствами св. отцевъ церкви. Въ ученій св. отцевъ церкви встръчаются слъдующія мысли о блаженствъ святыхъ на небъ послъ ихъ смерти. Души святыхъ Божіихъ находятся въ небесныхъ обителяхъ и, предстоя вмъсть съ св. Ангелами престолу св. Троипы, удостоиваются общенія съ Богомъ; всякая благочестивая душа по разлученіи отъ тъла «чудною нъкоею сладостію наслаждается, и радуется, и весело шествует к своему Владыцъ» (589°); не плакать, а радоваться должно при смерти праведныхъ, такъ какъ, умирая, они отходятъ ко Господу; достойно причащающіеся Тъла и Крови Христовой видять при своей смерти св. Ангеловъ и возносятся ими на небо; души умирающихъ младенцевъ находятся въ общеніи съ Ангелами и святыми (589°—592°).

(Гл. III). Въ-третьихъ, доводами отъ разума, основанными на св. Писаніи. 1) Если Богь запов'туєть народу Еврейскому не удерживать платы наемника до утра (Лев. 19,13; Второзак. 24,15), то «како удержить меду святымъ своимъ даже до скончанія в ка?» (5926); 2) долго не сбывающаяся надежда тягостна для души и потому не соотвътствуеть богоугодной жизни святыхъ (5926—693а); 3) если и въ церкви Христовой святые послё смерти нисходять въ преисподнюю, «то чинъ святыхъ новаго завъта, ничтоже разнствуетъ от чина святыхъ ветхаго завъта, обоихъ бо вчинение равно есть», что однако не согласно съ благодатными преимуществами членовъ Новозавътной церкви (593 %); 4) у подзаконныхъ Евреевъ смерть святыхъ сопровождалась плачемъ и сътованіемъ, а у христіанъ она составляетъ торжество и веселіе, такъ какъ «тогда умирати бысть бъдство и окаянство: нынъ же умирати святымъ, есть радости, и веселія начатокъ» (594°); 5) православная церковь, согласно съ св. Писаніемъ, признаетъ частный судъ Божій послъ смерти человъка, что само собою предполагаетъ и частное воздаяніе за діла умершаго (594°); 6) православная церковь въ своемъ Богослуженіи многократно выражаеть въру въ небесное блаженство святыхъ, а она имъетъ непогръшимый авторитетъ, обязательный для всякаго върующаго (5946—5956).

Въ полемической части трактата ръшаются слъдующія возраженія протестантовъ противъ православнаго ученія о душахъ святыхъ.

(Гл. І). 1) До времени второго пришествія Христова души святыхъ находятся не на небъ, а въ другомъ какомъ-либо мъстъ, которое про-

тестанты называють то земнымъ раемъ (Лук. 23, 43), то лономъ Авраамовымъ (Лук. 16, 22), то рукою Божіей (Премудр. Солом. 3, 1) и алтаремъ Божіимъ (Апокал. 6, 9); по мнѣнію же нѣкоторыхъ противниковъ, души святыхъ находятся въ состояніи сна до общаго дня суднаго (Ме. 25, 5), или даже умирають вмѣстѣ съ тѣломъ (596°—597°).

Въ отвъть на эти мевнія противниковъ «Камень въры» говорить, что всв указанныя наименованія міста пребыванія душь святыхъ суть только частныя названія неба и царства небеснаго (597°—  $598^{a}$ ). Такъ, названіе неба и рая — одно и тоже ( $598^{a6}$ ). Навывается царство небесное лономъ или недромъ Авраама потому, что святые, какъ истинныя чада Авраама по своей въръ и жизни, «сладцъ почивають» на лонъ его (5986). Рука Божія есть обозначеніе Самого Бога, Который, хотя находится вездё, но главнымъ образомъ присутствуеть на неб'в (Исаім 66, 1; Дізян. 7, 49; псал. 102, 19; Ме. 6, 10). Алтарь же, подъ которымъ видёлъ св. Тайнозритель души святыхъ, быль на небъ и обозначаеть или страданія и смерть святыхъ за имя Христово, или то, что они по своей небесной славъ гораздо ниже Христа и отъ Него зависимы (599 - 600). Что касается последнихъ двухъ мнёній протестантовъ, то 1) мысль о сонномъ состояніи душъ по смерти противоръчитъ понятію о душь, какъ духовной субстанціи и не согласна съ св. Писаніемъ (З Езд. 4, 35; Премудр. Сир. 46, 23; 1 Hap. 28, 12—19; Mo. 17, 3; Anor. 6, 10-11; 7, 9-14); 2) думать же, что душа умираеть вмёстё сътёломъ, значить повторять древнее саддукейское заблужденіе, которое обличено и опровергнуто Господомъ Інсусомъ Христомъ (Мо. 22, 32; ср. Премудр. Соломон.  $5, 15; (600^{\circ}-601^{\circ}).$ 

2) Въ притчъ о дълателяхъ въ виноградникъ (Ме. 20, 1—15) Господь Іисусъ Христосъ образно выразилъ ту мысль, что люди, умершіе въ разное время, получатъ награду—жизнь въчную—вмъстъ, т. е., послъ общаго воскресенія мертвыхъ (601 мв.).

Въ отвътъ на это толкованіе притчи Господней «Камень въры» говорить, что всѣ умершіе одновременно получать награду совершенную и окончательную, относящуюся къ душѣ и къ тѣлу, тогда какъ въ настоящемъ догматѣ идетъ рѣчь о мздовоздаяніи частномъ, касающемся только душъ святыхъ угодниковъ Божіихъ. Притомъ же не всѣ частные моменты притчи исполняются въ дѣйствительности, а только тѣ, которые имѣютъ отношеніе къ намѣренію говорящаго; цѣль же указанной притчи была та, чтобы выразить, что святые какъ Ветхаго, такъ и Новаго Завѣта одинаково получаютъ блаженство небесное, или—что люди, обративніеся къ Богу въ старости, могутъ получить въ будущей жизни награду наравнѣ съ тѣми, которые работали Господу отъ юности (6016—602°).

- 3) Св. Апостолъ Павелъ свидътельствуеть, что Ветхозавътные праведники не получили отъ Бога награды прежде святыхъ Новаго Завъта (Евр. 11, 32—40). Но въ словахъ Апостола (говоритъ «Камень въры») разумъется награда совершенная, которую святые получать послъ общаго воскресенія мертвыхъ и которая не исключаеть возмездія частнаго, бываемаго тотчасъ послъ смерти человъка. Кромъ того, св. Апостолъ Павелъ хотълъ выразить ту мысль, что Ветхозавътные святые не наслъдовали небеснаго блаженства прежде пришествія Христова, чтобы получить его вмъстъ со святыми церкви Новозавътной (602°—603°).
- 4) Указывають протестанты на слова св. Апостола Іоанна Богослова въ его 1 посланіи, гл. 3, ст. 2. Но «онъми словесы своими Іоаннъ апостоль, не то намъряет явити, аки бы души святыхъ, ныпъ прежде втораго принествія Христова не видъли Бога: но сіе точію. яко прежде суднаго дне, слава душь святыхъ, нъсть еще всему міру явленна» (603°).
- 5) Св. Апостолъ Павелъ ожидаль себъ «вънца правды» въ день общаго суда и возданія (2 Тим. 4, 7—8). На это возраженіе «Камень въры» отвъчаеть то же, что и на предыдущія, т. е., что «Апостолъ здъсь разумъеть награду полную и совершенную, которая предваряется воздаяніемъ частнымъ, «по души точію» бываемымъ, непосредственно послъ смерти человъка (6036—604°).
- (Гл. II). 6) Св. Іоаннъ Златоустъ въ своихъ твореніяхъ высказываетъ такія мысли, что душа безъ тѣла не получитъ ни награды, ни наказанія; или—что Ветхозавѣтные праведники не приняли еще небеснаго возданія, но ожидаютъ святыхъ Новозавѣтныхъ. Но оба эти сужденія св. отца не заключаютъ въ себѣ ничего, противорѣчащаго православному взгляду на состояніе душъ святыхъ по смерти. Такъ, первое изъ указанныхъ мнѣній св. Іоанна Златоуста имѣетъ тотъ смыслъ, что, если наше тѣло не воскреснетъ, то и душа не можетъ наслаждаться полнымъ небеснымъ блаженствомъ: на землѣ они служили Богу вмѣстѣ, а потому та и другое должны получить соотвѣтствующую награду. Что же касается рѣчи Св. Іоанна Златоуста о воздаяніи Ветхозавѣтнымъ праведникамъ, то здѣсь имѣется въ виду будущее возданіе по душѣ и по тѣлу, не исключающее частной награды послѣ смерти (604°—606°).
- (Гл. III) 7). Общее воздаяніе умершимъ-добрымъ и злымъ—будетъ при кончинѣ міра; если же есть еще отдѣльный судъ и воздаяніе при смерти человѣка, то представляется лишнимъ второе пришествіе Христово и страшный судъ Божій (606°). На это возраженіе «Камень вѣры» даетъ такой отвѣтъ: частный судъ не исключаеть суда общаго и послѣдняго: первый есть судъ не видимый и тайный, сопровождающійся воздаяніемътолько для души, второй же судъ—открытый и всемірный, опредѣляющій полную награду, или наказаніе человѣку по душѣ и по тѣлу (606°).

Въ частности — страшный судъ необходимъ по слъдующимъ причинамъ: для явственнаго обнаруженія правды Божіей къ гръшникамъ и Его милосердія къ праведникамъ, для торжества и славы Сына человъческаго; для прославленія праведниковъ и для обличенія и наказанія гръшниковъ и для совершеннаго и окончательнаго воздаянія за дъла человъка (607° — 608°).

- 8) Душа и тёло человёка трудятся вмёстё, а потому вмёстё должны получить и награду, или наказаніе за свои труды; если же душа награждается прежде, то этимъ оказывается несправедливость и обида для тёла (608°). Въ отвёть на это возраженіе «Камень вёры» указываеть на тёсную связь между душею и тёломъ, образующую одно нераздёльное лице человёка; вслёдствіе этого «сіе едино лице, изволяеть паче ублажатися поне по единой части, нежели по обою лишатися блаженства» (608°) и 2) утверждаеть, что вся сила добраго или злого дёла зависить главнымъ образомъ отъ воли и склопности души; тёло же является только ея орудіемъ; поэтому и нёть обиды для тёла, если душа награждается раньше его. Притомъ же душа одна безъ тёла способна къ воспріятію небесной славы и блаженства, чего нельзя сказать о тёлё въ его отдёльности отъ души (608°—609°).
- 9) Душа Господа Інсуса Христа по разлученіи отъ тѣла писходила въ преисподнюю, а потомъ уже, по воскресеніи тѣла, взошла на пебо. Поэтому и души святыхъ сначала должны идти въ адъ и здѣсь ожидать воскресенія своихъ тѣлъ, съ тѣмъ, чтобы вмѣстѣ съ ними получить небесную славу (609°). Но Господь І. Христосъ (говорить «Камень вѣры») въ своемъ снисхожденіи въ преисподнюю не былъ намъ образомъ; это событіе имѣло свою особенную цѣль (разрушеніе власти діавола и освобожденіе изъ ада Ветхозавѣтныхъ праведниковъ), для которой нѣтъ нужды посѣщать преисподнюю душамъ святыхъ (609°).
- 10) Демопы не терпять мученій до второго пришествія Христова (Мо. 8, 29; Лук. 8, 31); посему и блаженство святыхъ должно быть отложено до этого времени (6096—610°). Въ отвътъ на это возраженіе «Камень въры» говорить, что свв. отцы церкви держатся различныхъ взглядовъ на участь злыхъ духовъ до страшнаго суда Христова; но это различіе мнівній можно примирить такимъ образомъ, что, хотя злые духи и до времени второго пришествія Христова испытываютъ мученія, но не полныя и не совершенныя, каковыя наступятъ для нихъ послів общаго и послідняго суда надъ міромъ. Этихъ—то окончательныхъ мученій въ преисподней и боятся злые духи (Мо. 8, 29; Лук. 8, 31), такъ какъ они положать конецъ ихъ власти въ міръ и особенно между язычниками, обнаружать ихъ хитрость и коварство, но вмістів слабость и безсиліе; при второмъ пришествіи Христовомъ они испытають не только судъ Божій, но и человіческій (2 Кор. 6, 3). Притомъ же святыхъ въ отношеніи къ ихъ будущей жизни

лучше и справедливъе сравнивать съ Ангелами Божіими, нежели съ демонами; но св. Ангелы и теперь наслаждаются небесною славою; поэтому нътъ причинъ отлагать и блаженство святыхъ до страшнаго суда и общаго мадовоздаянія  $(610^{2}-611^{6})$ .

Въ заключение трактата «Камень вѣры» приводитъ довольно значительныя выдержки изъ твореній св Кипріана, енископа Кареагенскаго, въ которыхъ ясно и подробно раскрывается основная мысль трактата, что души святыхъ непосредствеоно послѣ смерти получаютъ небесную славу и блаженство (6116—6146).

VII. Трактатъ «о олаготвореніи преставлшымся». Главную мысль трактата «Камень вѣры» выражаеть слѣдующими словами. «Агіомнисія (гречески), или блаженное умершихъ воспоминаніе, сирѣчь, молитися о душахъ, от тѣла изшедших, милостыню подаяти, безкровныя жертвы Богу приносити, и прочая благодѣянія творити, есть древнее церкве святыя православныя уставленіе, на священных писаніяхъ, на Апостолских преданіях, на соборахъ же святыхъ, и отецъ богоносных ученіи утверждающееся, и яко членъ вѣры православнокаю почитаемое» (620).

(Гл. I). Въ доказательство этой мысли приводятся, во-первыхъ, свидътельства св. Писанія Ветхаго (2 Маккав. 12, 41—46; Тов. 4, 17; Сир. 7, 36; 1 Цар. 31, 13; 2 Цар. 1, 12; 3, 35; Іерем. 16, 4—8; Сир. 17, 8; 38, 23; Руев 2, 20; Вар. 3, 5; Суд. 11, 39—40; Быт. 47, 30; 50, 25) и Новаго Завъта (1 Іоан. 5, 16; 2 Тим. 1, 16—18; Ме. 12, 32; Лук. 16, 9; 23, 42). Изъ этихъ свидътельствъ св. Писанія открывается, что поминовеніе умершихъ совершалось еще Ветхозавътными Евреями. Такъ, у нихъ былъ обычай молиться и приносить Богу жертвы за гръхи умершихъ, раздавать милостыни при погребеніи ихъ, а также поститься послъ смерти человъка. Люди, о которыхъ не творится памяти по смерти, представляются въ Ветхозавътномъ св. Писаніи несчастными и отверженными Богомъ (621°—624°). Съ другой стороны, св. Писаніе и Новаго Завъта даеть основаніе думать, что есть возможность прощенія гръховъ послъ смерти человъка по молитвамъ и добрымъ дъламъ живыхъ людей (624°—626°).

Но какимъ образомъ возможно отпущение гръховъ въ будущемъ въкъ? На этотъ вопросъ «Камень въры» даетъ слъдующій отвътъ.

Всякій смертный грѣхъ влечетъ за собою два тяжкихъ послѣдствія для человѣка: вину или законопреступность предъ Богомъ и необходимость нести за нее вѣчное наказаніе. Грѣхъ, по скольку онъ есть вина и преступленіе воли Божіей, можетъ быть отпущенъ только при жизни человѣка, чрезъ его покаяніе (Ме. 9, 6; 22, 13; 25, 10—11); вмѣстѣ съ отпущеніемъ грѣха человѣкъ получаетъ освобожденіе и отъ наказанія вѣчнаго. «Понеже бо отпущеніе грѣховъ бываетъ наитіемъ

благодати Божія, якоже прогнаніе тмы бываеть наитіемъ свъта: Явъ есть, яко отпущену бывшу гръху смертному, купно отпущается и казнь въчная». Иначе человъкъ былъ бы «купно сынъ свъта, и царствія небеснаго, и сынъ тмы и муки вѣчныя»  $(627^6-628^a)$ . Но и съ освобожденіемъ отъ вічной казни на человікі «остаеть иногда должность наказанія привременнаго» (628°). Въ доказательство последней мысли приводятся: Римл. 5, 12; Быт. 3, 17; Числъ 20, 12; Второзак. 32, 49—51; Исх. 32. 10—14; псал. 105, 23; Исх. 32, 28, 31—35; 2 Цар. 12, 10—14, 24, 10—15; 3 Цар. 13, 24; Числъ 12, 10—15; 1 Кор. 11, 30-32. Изъ этихъ свидѣтельствъ св. Писанія видно, что 1) таинство крещенія, хотя очищаеть человіна оть грівка прародительскаго, но не освобождаеть его оть наказанія временнаго — печалей и скорбей житейскихъ, а также отъ самой смерти; 2) накоторыя Ветхозавътныя лица за свои гръхи терпъли различныя временныя наказанія отъ Бога, напр.: Монсей, Ааронъ, Маріамъ, Давидъ и др. и 3) за недостойное вкушеніе Тъла и Крови Христовой первенствующіе христіане иногда паказывались Богомъ телесною смертію (628°—630°).

Въ Новозавѣтной церкви грѣхъ смертный отпускается человѣку чрезъ таинство покаянія, которое снимаеть съ него и «долгъ казни вѣчныя»; остается на человѣкѣ только долгъ наказанія временнаго, за который ему необходимо нести соотвѣтствующую эпитимію, или «довлетвореніе» Богу за свой грѣхъ. Но человѣкъ можетъ быть постигнутъ смертію прежде выполненія должнаго ему наказанія. А потому «исходящій отъ сего житія без исполненія епітімій или довлетворенія, или наказанія временнаго грѣху должнаго, имутъ и по смерти сицевую должность. И душа таковыхъ по разлученій от своего тѣла, не можетъ сама собою от сего долга искупитися (тамо бо заключися дверь покаянію и благотворенію, якоже выше речеся), развѣ свобождается пособствіемъ церкве святыя, сирѣчь, приношеніемъ безкровныхъ жертвъ, моленіемъ, даяніемъ милостыни, и прочійм благотвореніемъ, о душахъ бываемымъ» (631<sup>86</sup>).

(Гл. II). Во-вторыхъ, въ доказательство главной мысли трактата приводятся опредъленія вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ. Такъ, шестой вселенскій соборъ одобрилъ и утвердилъ литургію свв. Апостола Іакова, Василія Великаго и Іоанна Златоуста; а въ чинопослъдованіяхъ этихъ литургій, какъ извъстно, содержатся неоднократныя моленія за умершихъ. Тотъ же вселенскій соборъ запретилъ дълать поминальные объды объ умершихъ въ самыхъ церквахъ и тъмъ самымъ засвидътельствовалъ глубокую древность христіанскаго обычая поминовенія усопшихъ. Изъ другихъ опредъленій соборовъ и святоотеческихъ правилъ видно, какое попеченіе имъли св. отцы церкви о душахъ умирающихъ людей. Такъ, правила соборовъ и св. отцевъ повельваютъ снимать запрещенія съ умирающихъ и удостоивать ихъ привельваютъ снимать запрещенія съ умирающихъ и удостоивать ихъ при-

частія Тъла и Крови Христовой; только сознательные самоубійцы этими правилами лишаются молитвъ церкви по смерти (6326—634°).

(Гл. III). Въ-третьихъ, свидътельства св. отцевъ церкви. Послъдніе въ своихъ твореніяхъ упоминали о христіанскомъ обычаъ поминовенія усопшихъ  $(634^{\circ}-635^{\circ})$ , оставили особыя молитвы за умершихъ  $(635^{\circ})$ ; сами предъ своею кончиною какъ просили другихъ поминать ихъ по смерти молитвами и милостынями бъднымъ  $(635^{\circ}-637^{\circ})$ , такъ и молили Бога, чтобы Онъ по смерти расположилъ сердца ихъ друзей и ближнихъ оказать помощь душамъ ихъ молитвами и добрыми дълами  $(642^{\circ})$ ; подробно учили о пользъ и благовременности молитвъ живыхъ за умершихъ, раскрывали побужденія для первыхъ творить память о послъднихъ, а также указывали примъры молитвъ живыхъ за усопшихъ  $(637^{\circ}-648^{\circ})$ .

(Гл. IV). Въ-четвертыхъ—соображенія разума, основанныя на св. Писанія. 1) Члены одного и того же твла имбють попеченіе другь о другъ (1 Кор. 12, 25—26); а такъ какъ всъ христіане, живые и умершіе, суть члены одного и того же тыла церкви Христовой (1 Кор. 12, 12-13; Римл. 12, 4-5), то и живущіе изъ нихъ должны имѣть попеченіе объ усопшихъ своихъ братіяхъ (648 - 649 -). 2) Слово Божіе указываеть четыре способа, которыми върующіе, какъ члены тыла Христова, могуть проявить взаимное о себъ попечение: а) живые заботятся о живыхъ (2 Кор. 11, 29); б) умершіе имбють заботу объ умершихъ (Лук. 16, 23; 4 Цар. 13, 21); в) умершіе пекутся о живыхъ (2 Маккав. 15, 12—16) и г) живые заботятся объ умершихъ (2 Маккав. 12, 42-43). Примъръ всъхъ этихъ видовъ любви и попеченія о людяхъ указаль въ Своемъ Лиць Господь Іисусъ Христосъ (1 Петр. 3, 19; Mo. 27, 52; 9, 25; Jyr. 7, 14-15; Ioan. 11, 43; Ebp. 7, 25; 1 Іоан. 1, 2). Поэтому и мы, христіане, по м'єр'є силь своихъ должны подражать своему Господу (1 Петр. 2, 21) и оказывать помощь умершимъ нашимъ братіямъ (649°—650°). 3) Поминовеніе умершихъ есть обычай православной церкви (что видно изъ последованія ночти всёхъ службъ церковныхъ), которая не можеть содержать чего-либо противнаго и несогласнаго съ истинною върою (1 Тим. 3, 15; Мо. 16, 18). Если мы сравнимъ поминовение умершихъ, которое содержитъ православная церковь, и забвеніе ихъ со стороны противниковъ, то увидимъ, что первое есть дъло христіанскаго благочестія, второе же-«жестокосердія и безчеловічія; Первое от Апостолскаго узаконенія. Второе же от еретіческаго любопрінія» (650 - 651 ). По слову Ап. **Павла, исполнение закона Христова достигается** несениемъ бременъ другъ друга (Гал. 6, 2). Но особенная нужда къ исполненію этого закона настоить въ случав смерти нашихъ ближнихъ, когда души ихъ уже не могуть помочь себъ и когда единственная надежда на облегченіе ихъ участи заключается въ молитвахъ, милостынъ и особенно въ безкровной жертвъ, приносимой о нихъ живыми членами церкви  $(651^{a6})$ .

(Гл. V). Въ последней главе положительной части трактата «Камень веры» даеть объяснение некоторыхъ обычаевъ православной церкви, относящихся къ молите за умершихъ: поминовения ихъ въ третій, девятый, сороковой и годовой день по смерти, а также употребления колива, елея (возливаемаго иногда на усопшаго), кадила и свечей.

Поминовеніе умершихъ въ третій день по кончинъ совершается въ знаменіе того, что 1) они со дня крещенія до своей смерти содержали въру въ Пресвятую Троицу, 2) сохранили въ своей жизни три главивний христіанскія добродвтели: ввру, надежду, любовь и 3) церковь молить Бога о прощей приховь умершихь, совершенных ими «тричисленнымъ дъйствіемъ: дъломъ словомъ и помышленіемъ». Девятый день установленъ для поминовенія умершихъ потому, что церковь молить Бога объ упокоеніи усопшихъ по молитвамъ и предстательствамъ девяти чиновъ ангельскихъ (651°—653°) Сороковое число имъсть особенное значение и часто упоминается въ Библіи (Быт. 7, 17; 50, 2—3; Исх. 24, 18; 3 Цар. 19, 8; Лев. 12, 5; Мо. 4, 2; Дъян. 1, 3). Оно есть «аки бы баня духовная к очищенію гръховъ, и предуготовленіе к воспріятію благодати божія». Поэтому и церковь «благочестно» установила поминовеніе умершихъ въ продолженіе сорока дней, — періодъ, въ который «преставлшійся, церкве святыя молитвами, и приношенми, благодатію Божіею вооруженъ побъдить врага. и зайдеть в гору оную небесную, идъже хранители закона божія мадовоздаяние восприемлют» (653 - 654 ). Ежегодное поминовение умершихъ въ день ихъ смерти есть святоотеческое преданіе и установлено православною церковію съ цѣлію возобновленія и оживленія нашей любви и памяти объ усопшихъ братіяхъ (654°6). Коливо (пшеница съ медомъ) знаменуетъ будущее воскресеніе умершаго (Іоан. 12, 24) и его наслажденіе небесными благами (Лук. 24, 42—654<sup>6</sup>—655<sup>a</sup>). Елей, возливаемый на христіанскихъ покойниковъ, по толкованію св. Діонисія Ареопагита, им'веть то значеніе, что умершій, помазанный елеемъ еще при крещеніи въ знакъ предназначенія его къ добрымъ дёламъ, пребыль въ подвигахъ добродътели до самой своей смерти ( $655^{\circ}-656^{\circ}$ ). Кажденіе умершаго онміамомъ означаеть «благоуханіе молитвъ за умершаго бываемых» (псал. 140, 2). Возженіе свічей при молитві за усопшихъ имъеть то значеніе, что «умершій в въръ святьй канолічестьй и в законв божіи пожившій, яко всесожженіе свыщею назнаменанное нынъ принесеся богу, и темнаго житія сего избъгшъ къ свъту оному небесному прейде» (655°).

Въ полемической части трактата опровергаются слѣдующія возраженія протестантовъ противъ молитвъ церкви за умершихъ.

- (Гл. І). 1) На основаніи нікоторых в мість св. Писанія (псал. 126, 2-3; Лук. 23, 43; 2 Кор. 5, 1; Филпп. 1, 23; Апокал. 14, 13) протестанты утверждають, что праведники непосредственью послъ смерти насл'ядують жизнь в'вчную, а потому не им'ьють нужды въ церковныхъ молитвахъ. Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говорить, что православная церковь молится не объ угодникахъ Божіихъ, пе о людяхъ, несомивно святыхъ и праведныхъ, но о твхъ, которые, хотя умерли съ покаяніемъ, но не успѣли «настоящія ради смерти» исполнить епитиміи, или не могли принести за свои грахи удовлетворенія Богу (657 - 658). Если распятый со Христомъ разбойникъ сразу послѣ смерти получилъ царствіе небесное, то это была для него особенная, исключительная милость Божія: но «образъ на единомъ бывшій, в законъ всёмъ не поставляется» (659°). Притомъ же и праведники полное воздаяніе за свои земные подвиги получають не сразу по своей кончинъ, но послъ страшнаго суда Христова и общаго воскресенія мертвыхъ  $(658^{a6}, 659^{6}-661^{a})$ .
- 2) По мивнію протестантовъ, св. Писаніе (Мо. 25, 46; Еккл. 9, 10; 11, 3) даетъ основаніе думать, что по смерти окончательно опредвляется судьба человъка: праведники наслъдуютъ небесную славу, а гръшники въчныя мученія. Первые не нуждаются въ церковныхъ молитвахъ, а для послъднихъ онъ безполезны. Въ опроверженіе этого мивнія «Камень въры» а) повторяетъ высказанную выше мысль, что полное и совершенное мздовоздаяніе праведники и гръшники получатъ только послъ общаго суда Христова и б) дълаетъ замъчаніе, что только явные и тяжкіе гръшники «въ геенну право грядутъ идъже поистиннъ никоеяже имъти будутъ помощи» (662°); между тъмъ умершіе, не лишенные молитвъ церкви, могутъ получить царствіе Божіе. Какъ Ветхозавътнымъ праведникамъ открытъ былъ входъ на небо Крестомъ Христовымъ, такъ и молитвою церкви, особенно соединенною съ принесеніемъ безкровной жертвы, христіане освобождаются отъ узъ ада (662° 663°).
- 3) Протестанты говорять, что истинно покаявшеся при жизни освобождаются оть грѣха (Іезек. 18, 21-22) и всякаго осужденія (Римл. 8, 1) и потому не имѣють нужды въ молитвахъ церкви. Вопреки этому мнѣнію «Камень вѣры» утверждаеть, что кающемуся не всецѣло отпускается грѣхъ, а иногда остается на немъ виновность наказанія временнаго ( $663^{a6}$ ; ср.  $664^{a}-665^{a}$ ). Притомъ же послѣднее свидѣтельство св. Писанія не относится къ мысли протестантовъ и говорить о плотской похоти, что она сама по себѣ, безъ согласія воли человѣка, не есть грѣхъ и не влечетъ для христіанъ осужденія ( $665^{a}$ ).
- 4) По неложному слову 1. Христа (Марк. 16, 16; Іоан. 3, 18), увъровавшій въ Него имъетъ надежду спасенія и безъ молитвы о немъ церкви. На это возраженіе «Камень въры» отвъчаетъ, что одной въры,

- бевъ добрыхъ дѣлъ, недостаточно для спасенія человѣка (Іак. 2, 20; Галат. 5, 6; 1 Кор. 13, 2—6636—6646). Увѣровавшій и крестившійся во Христа получить спасеніе, если не будеть имѣть другихъ препятствій. «Но понеже многа бываютъ къ спасенію препятія: того ради о умершихъ церковь святая молится, яко да препятія всякаго умершій свободь будеть» (6646).
- 5) По мивнію протестантовь, за содвяные при жизни грвхи воздаяніе человіку должно быть послі страшнаго суда Христова (2 Кор. 5, 10); но съ этимъ не согласно прощеніе грвховь по молитвамь церкви прежде указаннаго времени. Въ отвіть на это возраженіе «Камень віры» говорить, что и умершіе, освободающіеся отъ гріховь по молитвамь церкви, получають воздаяніе за содівнное въ тілі: при жизни они покаялись и тімь заслужили молитвы о себі церкви, а чрезь нихъ и свободу оть временнаго наказанія. Подобнымъ образомъ св. угодники Божіи за свои земные подвиги получають отъ Бога великую благо дать молиться по кончині своей о другихъ людяхъ (665°—666°).
- (Гл. II). 6) Въ доказательство своего отрицанія молитвъ церкви за умершихъ протестанты приводять свидѣтельства нѣкоторыхъ св. отцевъ церкви. Такъ, одни изъ нихъ выражали мысли, что послѣ смерти не можеть быть покаянія, прощенія грѣховъ и вообще—измѣненія духовно-нравственнаго состоянія человѣка; другіе говорили, что по смерти души праведныхъ наслѣдуютъ небесное блаженство, а грѣшныхъ—вѣчныя мученія. Но эти святоотеческія мнѣнія, по утвержденію «Камня вѣры», не заключають въ себѣ ничего несогласнаго съ православнымъ ученіемъ о молитвѣ за умершихъ, такъ какъ а) и этимъ ученіемъ допускается возможность прощенія въ будущемъ вѣкѣ не самого грѣха, а только наказанія временнаго, грѣху должнаго и в) молитва церкви относится не къ праведникамъ и не къ явнымъ грѣшникамъ, но къ тѣмъ, которые умерли въ покаяніи, но не успѣли принести удовлетворенія Богу за свои грѣхи (666°—668°).
- (Гл. III). 7) Протестанты спрашивають православныхъ: «о какихъ душахъ вы молитесь: о тѣхъ, которыя на небѣ, или—которыя во адѣ?» Въ отвѣтъ на это «Камень вѣры» говоритъ, что мы молимся о всѣхъ преставльшихся (кромѣ явныхъ и тяжкихъ грѣшниковъ), потому что не знаемъ, кто изъ нихъ находится въ милости, и кто въ отверженіи у Бога. Но особенно православная церковь молится о тѣхъ умершихъ, которые при жизпи своей покаялись, но не принесли за свои грѣхи удовлетворенія Богу. И въ этомъ своемъ ходатайствѣ за всѣхъ умершихъ православная церковь имѣетъ примѣръ Самого Господа Іисуса Христа и св. первомученика Стефана, молившихся за всѣхъ своихъ враговъ (669°—670°).
- 8) По мивнію протестантовъ, православное ученіе о молитв за умершихъ во многомъ не согласно съ христіанскимъ взглядомъ на оправ-

даніе человѣка. Такъ, а) оправданіе наше совершается даромъ, по благодати Божіей (Римл. 3, 33); б) 1. Христосъ принесъ преизобильное удовлетвореніе Богу за грѣхи всего міра (Римл. 5, 20), и искупительная жертва Спасителя имѣетъ безконечную цѣну предъ Богомъ—Отцемъ; в) поэтому «Христосъ единъ есть избавитель и искупитель нашъ. Тому единому сія честь подобаеть» (673°6). Съ этими мыслями, по митьнію протестантовъ, не мирится православное ученіе о поминовеніи умершихъ, которое допускаетъ и человѣческое участіе въ дѣлѣ оправданія и такимъ образомъ умаляеть значеніе крестныхъ заслугъ Христовыхъ и вносить двойственность въ актъ спасенія.

На всв эти частныя возраженія «Камень віры» даеть слідующій отвътъ. Хотя въ оправдании человъка Богъ даромъ подаетъ ему спасающую благодать Свою, но не даромъ освобождаетъ гръшника отъ наказанія временнаго (6706—6714). Дібло спасенія людей, совершенное 1. Христомъ, не исключаеть и человъческого участія въ оправданіи, подобно тому, какъ Божіе промышленіе о градв (псал. 126, 1) не дълаеть излишними человъческихъ заботъ о его охранъ. Хотя Христомъ и принесено достаточное удовлетвореніе о насъ Богу, но не уничтожены совершенно следствія прародительского греха въ роде человеческомъ разнаго рода бъдствія и самая смерть. Наше участіе въ оправданіи получаеть свою силу «отъ Крови Христовой» и имбеть значение того средства, чрезъ которое мы воспринимаемъ и усвояемъ себъ заслуги Христовы. Такимъ образомъ, труды и нодвиги человъка въ дълъ спасенія не отнимають ціны у искупительной жертвы Христовой и не умаляють достоинства 1. Христа, какъ единаго Спасителя и Ходатая за насъ предъ Богомъ (671°-675°).

- 9) По мивнію протестантовь, если челов вку прощается грвхъ, то вместь съ нимъ отпускается и наказаніе. Въ ответь на это «Камень веры» говорить, что не всегда такъ бываеть: «можеть Богь истязаніе от челов вка уже в благодати Божіей сущаго въ награжденіе законопреступства». (2 Цар. 14, 24—675°)».
- 10) Протестанты отрицають молитвы за умершихъ на томъ мнимомъ основаніи, что всякій грѣхъ и наказаніе за него заглаждается и удовлетворяется смертію человѣка. Вопреки этому мнѣнію «Камень вѣры» утверждаеть, что смерть есть общее для всѣхъ людей наказаніе за грѣхъ прародительскій и не можеть служить къ заглажденію частныхъ грѣховь отдѣльнаго человѣка. Если бы она имѣла такое значеніе, то спасеніе принадлежало бы всѣмъ людямъ, независимо отъ ихъ нравственнаго достоинства. Если противники возражали, что «вѣрою умирающихъ, п грѣси и довлетворенія отпущаются», то «Камень вѣры» отвѣчалъ: 1) объ этомъ не говорится ни въ св. Писаніи, ни въ церковномъ преданіи; 2) въ случаяхъ внезапной смерти и тяжкой болѣзни вѣра, и даже мысль о Богѣ, отсутствують у умирающихъ и 3) если вѣра по-

следнихъ заглаждаетъ грехи и удовлетвореніе, то почему не можетъ иметь такого значенія и вера живыхъ, здоровыхъ людей, но кроме веры, требуется отъ нихъ и покаяніе?  $(675^6-676^6)$ .

- 11) Протестанты прилагають къ православному догмату поминовенія усопшихь слова Ап. Павла къ Римл. 14, 23 («всяко же, еже не отъ вѣры, грѣхъ есть»), такъ какъ просящій Бога за умершихъ не обладаетъ несомнѣннымъ знаніемъ загробной участи тѣхъ, за кого онъ молится. На этотъ доводъ противниковъ «Камень вѣры» отвѣчаетъ: 1) при изложенномъ толкованіи протестантами словъ Апостола, и молитва ихъ о путешествующихъ «нѣсть от вѣры», такъ какъ бываетъ съ сомнѣніемъ, вслѣдствіе незнанія ими, въ какомъ состояніи находятся путешествующіе; 2) приводитъ толкованіе св. Іоанна Златоуста, который подъ вѣрою въ словахъ Апостола разумѣетъ не въ собственномъ смыслѣ вѣру, какъ твердое убѣжденіе, а совѣсть человѣка, оправдывающую или осуждающую его дѣйствія и 3) утверждаетъ, что православные имѣютъ твердую вѣру относительно того, что объ умершихъ должно молиться, а въ какомъ состояніи находятся умершіе, къ вѣрѣ не относится (6766 6776).
- 12) Наконецъ, протестанты спрашивають православныхъ: «гдъ суть оныя душы, о ниже вы молитеся? въ небъ ли, или во адъ или третіе ніжое місто есть, идіже пребывають, донеліже вашими молитвами свободятся?» (6776). Въ ответъ на этотъ вопросъ протестантовъ «Камень въры» приводить три различныхъ мнънія о мъсть существованія душъ, о которыхъ возносится молитва церковію: одно мижніе — римско-католическое (объ огнъ чистилищномъ, въ которомъ временио страждуть души умершихь), отвергаемое православною церковію по несогласію его съ святоотеческимъ ученіемъ (678 – 6806), и два православныхъ. По мивнію однихъ православныхъ богослововъ, души людей, умершихъ въ покаяніи, но не успъвшихъ выполнить эпитиміи, удерживаются на мытарствахъ до тъхъ поръ, пока не получать свободы по молитвамъ церкви (681°--683°). По митнію другихъ, нтъть третьяго мъста, средняго между небомъ и адомъ; поэтому души людей, не успъвшихъ при жизни принести плодовъ покаянія, имфютъ своимъ пребываніемъ последнее место. Но адъ, но подобію обыкновенныхъ темниць, содержить въ себъ различныя отдъленія, въ которыхъ заключаются узники по степени своей грѣховности и виновности предъ Богомъ: одни – «невърніи и гръшніи, весь животь свой во гръсъхъ изнурившіи, и ниже при смерти покаявшінся» (6846) - лишены надежды избавленія, другіе могуть освободиться изъ ада по молитвамъ церкви (6836—6856). Которое изъ этихъ двухъ православныхъ мивній о мъстъ существованія душъ умершихъ болье истинно, «Камень въры» предоставляеть решать усмотренію читателя, хотя съ своей стороны болъе достовърнымъ считаетъ первое мнъніе: ученіе о мытарствахъ,

если не утверждается на св. Писаніи, то ясно содержится въ св. преданіи православной церкви (685°). Въ заключеніе трактата «Камень вѣры» указываеть на многоразличную пользу, которую приносить поминовеніе умершихъ живымъ людямъ (686°—688°).

- **VIII. Трактать о преданіяхь**. Въ предисловіи къ трактату «Камень вѣры» прежде всего 1) опредѣляеть сущность разногласія между протестантами и православными во взглядахъ на св. преданіе; 2) даеть понятіе о немъ; 3) указываеть виды преданій и 4) опредѣляеть признаки ихъ апостольскаго происхожденія.
- 1) Протестанты въ дълъ въры руководствуются только тъмъ, что написано въ Словъ Божіемъ, и отрицають все, въ немъ не содержащееся; православные же, кромъ св. Писанія, въ равной съ нимъ чести признають и св. преданіе, такъ какъ основаніемъ для него служить авторитеть церкви, утверждающійся на Словъ Божіемъ (Ме. 18, 17; Лук. 10, 16; Евр. 13, 7, 17 (689—692).
- 2) Подъ именемъ преданія разумѣется ученіе, не записанное въ Библіи, но сохраняемое въ церкви путемъ преемственной—устной или письменной (въ твореніяхъ свв. отцевъ и учителей церкви)—передачи отъ одного поколѣнія въ другое (692).
- 3) Преданія раздѣляются: на божественныя, апостольскія и цер-ковныя. Первыя ведуть свое начало оть Самого Господа Іисуса Христа (преданія о совершеніи св. тайнствъ); вторыя происходять оть св. Апостоловъ (постъ св. Четыредесятницы и другіе посты) и третьи установлены св. отцами церкви (обычай молиться лицомъ къ востоку, изображать крестное знаменіе, освящать воду и др.). Послѣднія преданія раздѣляются на соборныя, хранимыя всею церковію, и помѣстныя, принимаемыя какою-либо одною частною церковію (692 694).
- 4) Признаками апостольскихъ преданій служать: а) признаніе всею вселенскою церковію за догмать вѣры такого ученія, которое въ св. Писаніи не содержится, напр.: преданіе о канонѣ, о приснодѣвствѣ Божіей Матери, о седмеричномъ числѣ таинствъ; б) храненіе церковію обычаевъ, не записанныхъ въ Библіи, но могущихъ быть установленными только однимъ Богомъ, напр. крещеніе младенцевъ; в) давность соблюденія церковію этихъ обычаевъ, восходящая ко временамъ апостольскимъ, напр. преданія о четырехъ ежегодныхъ постахъ, и о постахъ въ среду и пятокъ и г) общее согласіе всѣхъ отцевъ и учителей церкви въ признаніи извѣстныхъ обычаевъ за преданіе апостольское, напр. почитаніе иконъ, чинъ совершенія таинства крещенія, миропомазаніе и др. (694—696).

Православное ученіе о преданіи «Камень въры» выражаеть слъдующими словами: «не вся, яже къ въръ предлежать, въ священномъ писаніи писана суть, но многа имамы преданій, от нихже иная суть божественная, яже Христосъ Апостоломъ; иная Апостолская, яже Апостоли ученикомъ своимъ: тін же намъ, ово живымъ гласомъ, ово же писаніемъ предаша. Тѣмже убо, преданія к вѣрѣ тако суть потребна, яко единѣмъ преданіемъ можеть быти вѣра: а без преданій, священное писаніе нѣсть къ вѣрѣ доволно» (697).

Это главное положение трактата доказывается:

- (Гл. І-І). Во-первыхъ, свидътельствами св. Иисанія Ветхаго и Новаго Завътовъ. Въ первомъ есть указанія на то, что въ Еврейскомъ народъ въра въ Бога сохранялась и поддерживалась преимущественно чрезъ св. преданіе: это было не только во время оть Адама до Моисея (Быт. 18, 19), когда еще не существовало св. Писанія, но и во весь подзаконный періодъ даже до Іисуса Христа (Исх. 10, 2; 13, 8; Второзак. 32, 7; Суд. 6, 13; Іов. 8, 8: псал. 43, 1; 77, 5). Хота у Евреевь со временъ Моисся и были священныя книги, но въ дълъ въры они руководствовались более отеческимъ преданіемъ, чемъ св. Писаніемъ, такъ какъ последнее только при Ездре было собрано въ одну книгу и сделалось доступнымъ народу. И церковь Христова въ первыя времена своего существованія утверждалась не на св. Писаніи, а на устно проповъдуемомъ ученіи Апостоловъ (698 - 700 а). Такимъ образомъ, Новозавътное св. преданіе по времени предшествовало св. Писанію (Лук. 1, 1; Мо. 28, 19). И въ своемъ содержаніи послѣднее не заключаеть въ себъ всего ученія Господа Іисуса Христа и не изображаеть всей діятельности Апостоловь (Іоан. 16, 12; Діян. 15, 19; Тит. 1, 5; Іоан. 21, 25; Дъян. 1, 3; 20, 31, 35; Іуд. 1, 9; 1 Кор. 11, 23; 34, 4-15). Поэтому св. преданіе имбеть столь великую важность, что на немъ одномъ, безъ св. Писанія, можеть утверждаться христіанская въра (700°—702°).
- (Гл. III). Во-вторыхъ, дѣяніями вселенскихъ соборовъ. Такъ. св. отцы перваго вселенскаго собора поразили Арія св. преданіемъ: своевольнымъ еретическимъ толкованіямъ св. Писанія они противо-поставили святоотеческое ученіе и объясненіе Слова Божія. Седьмой вселенскій соборъ говорилъ объ иконопочитаніи, какъ преданіи апостольскомъ; на томъ же основаніи тотъ же соборъ утвердилъ обычай полагать въ христіанскихъ церквахъ мощи св. мучениковъ. При этомъ соборъ между другими своими опредѣленіями постановилъ и такое: «аще кто преданіе церкве, или писаніемъ или обычаемъ утвержденное пренебрежетъ, да будет проклят» (703°).
- (Гл. IV). Въ-третьихъ—ученіемъ св. отцевъ церкви. По мивнію ихъ, ввра Христова утверждается на двоякихъ догматахъ: одни заимствованы изъ св. Писанія, другіе изъ преданій апостольскихъ (703°); посліднія наравив съ св. Писаніемъ служать «преділами и основаніями» христіанской віры; преданіе такъ же достовірно, какъ и св. Писаніе (704°—705°). Св. Апостолы весьма многое передали намъ безъ писанія (705°). Въ частности св. отцы церкви основывали на св.

преданіи многіе церковные обряды: крестное знаменіе, обращеніе во время молитвы лицомъ къ востоку, молитвы и раствореніе вина съ водою при совершеніи тайнства Евхаристіи, обряды и чинъ крещепія, поминовеніе усопшихъ во время литургіи, пость св. Четыредесятницы и символь въры (703°—706°). Кромѣ того, св. отцы церкви высказывали слѣдующія мысли о происхожденіи св. Писанія. Ветхозавѣтные патріархи въ своей жизни руководствовались не писаніемъ и книгами, а непосредственнымъ общеніемъ съ Богомъ и просвѣщеніемъ отъ Духа Св. Точно также и св. Апостолы были лично научены Іисусомъ Христомъ и руководимы Духомъ Божіимъ. Но вслѣдствіе грѣховности людей и опасности отъ имѣвшихъ появиться въ церкви ересей Господь благоволилъ замѣнить Свое непосредственное наставленіе и вразумленіе ихъ отъ Духа Св. писаннымъ Словомъ Божіимъ (706°—707°).

- (Гл. V). Въ-четвертыхъ-доводами отъ разума, основанными на св. Писаніи.
- 1) Какъ въ Ветхозавътной, такъ и въ Новозавътной церкви многія истины въроученія содержатся по преданію. Таковы о правильности и о богодухновенности книгъ св. Писанія, очищеніи младенцевъ женскаго пола отъ грѣха первороднаго, о спасительномъ значеніи жертвъ (въ Ветхомъ Завътѣ), о достоинствъ св. Писанія, какъ Слова Божія, его цѣлости, неповрежденности и правильности его толкованія церковію Христовою, символъ въры, крещеніе младенцевъ, образъ крещенія, заклинательныя молитвы и седмеричное число таинствъ въ Новомъ Завътъ (7076—711°).
- 2) Въ спорахъ и преніяхъ о въръ протестанты не имъють критерія и судіи, кромъ св. Писанія, а потому и досель не могуть согласиться относительно иъкоторыхъ пунктовъ своего ученія, такъ какъ св. Писаніе не всегда бываеть ясно и допускаеть разныя толкованія. Между тъмъ у православныхъ всъ дъла о въръ ръшаются св. церковію, которая въ своихъ сужденіяхъ и опредъленіяхъ руководствуется какъ св Писаніемъ, такъ и постановленіями соборовъ и святоотеческими мнѣніями (711°—713°).
- 3) Св. Писаніе само по себ'є не можеть быть судьею въ д'єл'є в'єры ни по своей букв'є, ни по смыслу. Буквальное пониманіе Слова Божія часто приводить толкователей къ неправымъ мнітіямъ и заблужденіямъ. Такъ, Ветхозав'єтные Евреи, привязанные къ букв'є св. Писанія, не уразумісли въ немъ Христа, о Которомъ прикровенно возв'єщали Моисей и пророки (2 Кор. 3, 14). И въ христіанской церкви ніскоторые еретики отступили оть истины именно всл'єдствіе внітінняго, буквальнаго толкованія св. Писанія. Между тімъ правильный и истинный смыслъ посл'єдняго часто бываеть оть насъ сокрыть и не доступенъ намъ. Само св. Писаніе иногда свидітельствуеть о неясности и трудности его пониманія: 2 Петр. 3, 15—16; Лук. 24, 27; Діян. 8, 31;

- Мө. 13, 36; 16, 11; Лук. 18, 34; Мө. 24, 15; псал. 118, 18, 34, 135 (713°-716°). Въ пояснение этого свойства св. Писанія можно указать на следующія его особенности. Въ св. Писанін не мало содержится кажущихся противоръчій, затрудняющихъ его пониманіе, напр., Быт. 15, 13; Дѣян. 7, 6; Гал. 3, 17; Быть. 32, 30 и Іоан. 1, 18; Исх. 20, 5 и Іезек. 18, 20; Исх. 20, 20 и Лук. 14, 26; Второзак. 6, 13 и Мо. 5, 34 и др.. Иногда слова св. Писанія вызывають въ читатель сомивнія и допускають различныя толкованія: Мо. 6, 9; Колос. 1, 15;—16, 18; Евр. 1, 6; 6, 4-6; 1 Кор. 15, 29. Часто дълается въ св. Писаніи переходь оть буквальнаго смысла къ таинственному, оть предметовъ вещественныхъ къ духовнымъ: Исх. 7, 1-14; 14, 1-12; псал. 71, 11, 17; Іоан. 6, 26, 27; Лук. 13, 4—5. Неясность св. Писанія зависить также и оть того, что многія книги Ветхозавітнаго Слова Божія не сохранились до на- шего времени и извѣстны только по имснамъ: Числъ 21, 14; Інс. Нов. 1, 13; 3 Цар. 11, 41; 14, 19; 1 Пар. 29, 29; 2 Пар. 29, 29; 2 Пар. 9, 29; 20, 34 и др. (716 — 723).
- 4) Какъ въ Ветхозавътной, такъ и въ Новозавътной церкви всъ діла о вірі рішались не св. Писаніеми, а живыми голосоми ісрархическихъ лицъ, руководившихъ религіозно-иравственнымъ воспитаніемъ гарода. Для разбирательства распрей и несогласій между Евреями со времени Моисея существовали суды-меньшіе и большіе; о нихъ упоминается: Второзак. 17. 8-12; 16, 18-19; 2 Пар. 19, 4, 5, 8; Исх. 18, 19 — 24; Числъ 11, 16 — 17, 24—25; ср. Мо. 2, 3—6. И въ христіанской церкви возникало не мало недоумьній и разногласій о въръ: уже во времена Апостоловъ быль между христіанами споръ объ образаніи язычниковъ; въ посладующіе вака являлись въ церкви Христовой разные еретики, неправо разсуждавшіе о догматахъ въры, напр. Новать, Савеллій, Павель самосатскій, Арій, Македоній, Несторій, Евтихій, Діоскоръ, моновелиты, иконоборцы и др. И всѣ споры о въръ ръшались не св. Писаніемъ, а вселенскими и помъстными соборами, которые въ своихъ сужденіяхъ руководствовались, кром'в св. Писанія, и преданіемъ церковнымъ и особенно благодатнымъ просвітщеніемъ отъ Духа Св. (723°-729°).
- (Гл. VI). Въ послъдней (шестой) главъ положительной части трактата о преданіи «Камень въры» излагаеть ученіе о вселенскихъ соборахъ; въ частности—здъсь идетъ ръчь: о непогръшимости соборовъ, о значеніи ихъ въ отношеніи къ св. Писанію, о необходимости ихъ, о членахъ соборовъ и о власти, имъющей право къ созыванію ихъ.
- 1) Въ доказательство непогрѣшимости соборовъ приводятся мѣста св. Писанія, которыя свидѣтельствуютъ о присутствіи Господа Інсуса Христа между вѣрующими, собранными во имя Его (Мө. 18, 20), и о благодати Духа Св., наставляющаго пастырей церкви (Іоан. 16, 13; 14, 16; Дѣян. 15, 28). При этомъ указывается на то, что послѣдніе

во время соборовъ представляють въ своемъ лицѣ всю церковь Христову, которая не подлежить заблужденію (Мо. 16, 18; 28, 30; 1 Тим. 3, 15). Къ этому же заключенію приводить насъ и повелѣніе Господа вѣрующимъ слушать и повиноваться пастырямъ церкви (Лук. 10, 16; Евр. 13, 17; Дѣян. 20, 28; Ефес. 4, 11) (7296—7326).

- 2) По отношенію къ св. Писанію соборы церковные имѣють значеніе подчинснное, такъ какъ первое есть Слово Божіе, Самимъ Богомъ открытое людямъ и записанное святыми мужами при непосредственномъ просвъщеніи отъ Духа Св. (2 Петр. 1, 21; 2 Тим. 3, 16), а вторые—только изъяснители и истолкователи св. Писанія (7326—7336).
- 3) Вселенскіе соборы необходимы какъ для управленія церковію, такъ и для утвержденія христіанъ въ благочестіи и искорененія ересей (7336).
- 4) Присутствовать на соборахъ могутъ многія лица, но не съ одинаковыми цѣлями и намѣреніями. Такъ, одни бывають на соборныхъ засѣданіяхъ для разсужденія и преній о вѣрѣ, другіе для помощи и услугъ, третьи для охраны порядка—внутренняго и внѣшняго. Но рѣшать дѣла о вѣрѣ и установлять соборныя опредѣленія могутъ только настыри церкви—епископы, архіепископы, митрополиты и патріархи; такъ какъ только имъ однимъ принадлежитъ Богомъ дарованная власть насти церковь Христову и блюсти въ ней правое ученіе (Іерем. 3, 15; Ефес. 4, 11; Дѣян. 20, 28; Іоан. 21, 16). Поэтому и соборныя опредѣленія подписывались всегда одними епископами и иногда только царями, какъ охранителями и защитниками догматовъ церкви (7336—7356).
- 5) Созывались вселенскіе соборы повельніями и распоряженіями благочестивых христіанских царей: первый Никейскій соборь быль созвань Императоромь Константиномь В., второй— Оеодосіемь В., третій— Оеодосіемь Младшимь, четвертый Маркіаномь. И другіе вселенскіе соборы собирались церковною властію, по согласію и по просьбамь высшихь пастырей церкви (7396—7406).

Изъ этихъ пунктовъ ученія о вселенскихъ соборахъ протестанты особенно возражають противъ того, который епископамъ предоставляеть исключительное право рѣшать дѣла о вѣрѣ на соборныхъ засѣданіяхъ. Такъ, они указывають на соборъ апостольскій въ Іерусалимѣ, на которомъ присутствовали, кромѣ Апостоловъ, пресвитеры и народъ (Дѣян. 15, 6, 22). Но изъ повѣствованія св. Луки объ этомъ соборѣ видно, что пресвитеры принимали участіе только въ разсужденіяхъ и преніяхъ по вопросу объ обрѣзаніи язычниковъ, обращавшихся къ вѣрѣ Христовой; но окончательно рѣшали этотъ вопросъ и узаконяли по нему послѣднія опредѣленія только св. Апостолы. Народъ же только присутствовалъ на соборѣ и служилъ св. Апостоламъ, не участвуя въ соборныхъ разсужденіяхъ (736°).

Въ доказательство мысли, что на вселенскихъ соборахъ должны присутствовать люди всякаго званія, протестанты приводять также слідующія соображенія: 1) вселенскій соборъ есть соборъ всей церкви; 2) общее всенародное діло требуеть и общаго всенароднаго участія; 3) мнініе одного человіка (хотя бы онъ и не быль епископомъ), заключающее въ себі истину и основанное на св. Писаніи, должно быть предпочтено неправильному рішенію цілаго собора епископовъ и 4) на первомъ вселенскомъ соборі голось одного инока Пафнутія въ защиту брачной жизни духовенства одержаль верхъ надъ мнініемъ всіхъ епископовъ

Въ отвътъ на эти возраженія «Камень въры» отвъчаеть следующее: 1) каждый епископъ представляеть на соборѣ всю управляемую имъ церковь, а потому собраніе всёхъ епископовъ частныхъ церквей есть собраніе всей церкви Христовой; 2) діло віры, хотя касается всъхъ, но не одинаковымъ образомъ: одно значение принадлежитъ въ немъ руководителямъ и учителямъ, другое-ученикамъ и пасомымъ; 3) во время соборныхъ разсужденій, до окончательнаго решенія того или другого вопроса, можеть быть выслушиваемо мнение всякаго человъка, независимо отъ его общественнаго положенія; но послъ соборнаго опредъленія, утвержденнаго епископами, уже не можеть быть мъста снорамъ и сомнъніямъ. При этомъ голосъ епископовъ на вселенскихъ соборахъ имъетъ ръшающее значение не столько вслъдствие ихъ мудрости и богословскаго образованія, сколько потому, что они-лица начальствующія, имфющія богодарованную власть суда и управленія въ церкви; 4) инокъ Пафнутій не расходился съ отцами перваго вселенскаго собора во взглядь на брачную жизнь духовенства; но и отдыльное его мижніе могло быть высказано прежде соборнаго ржшенія вопроса  $(737^{\bullet}-738^{\bullet}).$ 

Въ полемической части трактата рѣшаются возраженія, дѣлаемыя протестантами противъ православнаго ученія о преданіи: мнимымъ основаніемъ этихъ возраженій служать св. Писаніе и соборныя опредѣленія.

1) (Гл. І). Протестанты оправдывають свое отрицаніе предацій містами св. Писанія: Второзак 4, 2; 12, 32; Гал. 1, 8—9; Апокал. 22, 18—19, въ которых запрещается ділать дополненія или сокращенія въ Слові Божіемь и угрожается за нихъ проклятіемъ и казнями оть Бога. Но указанныя изреченія св. Писанія ничего не говорять противъ св. преданія. Такъ, первое изъ нихъ касается устно преданной заповіди Божіей (слідов., говорить въ пользу преданія) и обязываеть Іудеевъ соблюдать повелінія Господа согласно съ Его волею и наміреніями, а не искажать ихъ ложнымъ толкованіемъ или произвольными изміненіями. Второе изъ библейскихъ свидітельствъ, требуя точнаго и вірнаго соблюденія заповідей Божіихъ, не устраняеть тімъ и заповідей человіть.

ческихъ, которыя допускаетъ и св. Писаніе (Іерем. 32, 6—10; Дѣян. 15, 28—29; 1 Кор. 7, 12). Въ частности — указанное мѣсто изъ книги Второзаконія касается только Ветхозавѣтной заповѣди о жертвоприно-шеніяхъ и не имѣетъ отношенія къ ученію о преданіи. Точно также п изреченія св. Апостоловъ—Павла и Іоанна Богослова противъ измѣненія ихъ проповѣди и писаній направлены противъ лицъ, съ ними не согласныхъ, или искажающихъ ихъ ученіе, и могутъ служить укоромъ скорѣе для протестантовъ, чѣмъ православныхъ (743°—648°, 749°с).

2) По мивнію протестантовь, для руководства въ двлв спасенія достаточно одного св. Цисанія, какъ само оно объ этомъ свидвтельствуеть (2 Тим. 3, 16; Іоан. 20, 30—31). Но если въ указанномъ мъстъ посланія Апостола Павла къ Тимофею св. Писаніе признается богодухновеннымъ и полезнымъ для религіозпо-нравственнаго руководства человъка, то этимъ еще не отрицается значеніе св. преданія. «Аще кто имать вещь нъкую полезную, отмътаеть ли того ради иныя полезныя вещи? и кто тако возглаголеть: Полезна ми есть риза, убо не полезно ми есть брашно, или полезно ми есть брашно, убо не полезно ми есть питіе? Безумнаго суть сицевыя не послъдовательнъ реченныя глаголы» (7486).

Приводимый протестантами въ свою пользу цит. Іоан. 20, 30 — 31 служить въ обличеніе ихъ: св. Іоаннъ утверждаеть, что не вся спасительная дѣятельность Іисуса Христа на землѣ записана въ св. Евангеліяхъ и такимъ образомъ предполагаеть другой источникъ свѣдѣній о земной жизни Господа, напр.: св. Евангелисты ничего не говорять о нерукотворенномъ образѣ Спасителя, о которомъ повѣтствуетъ преданіе. Но въ указанномъ замѣчаніи евангелиста Іоанна находится основаніе какъ для послѣдней повѣсти, такъ и для другихъ преданій. Кромѣ того, приведенныя слова св. Іоанна говорять о чудесахъ Іисуса Христа, а не о ученіи Его и потому не содержать въ себѣ ничего благопріятнаго для протестантовъ. Кромѣ того, въ приведенныхъ словахъ св. Іоаннъ говорить только о тѣхъ знаменіяхъ и чудесахъ, которыя записаны имъ въ Евангеліи; но если содержимаго въ послѣднемъ считать достаточнымъ для спасенія, то излишни будуть не только преданія, но и всѣ другія книги св. Писанія (7496—751а).

3) Протестанты говорять, что Господь Іпсусь Христось и св. Апостолы порицають человъческія преданія (Ме. 15, 6, 9; 1 Петр. 1, 18; Колос. 2, 8; Гал. 1, 13—14). Но порицаніе это, отвъчаеть «Камень въры», относится къ преданіямъ фарисейскимъ, а не къ моисейскимъ. Изъ Евангелія извъстно, что фарисен, помимо предписаній закона Моисеева, содержали многія преданія (Ме. 15, 2; 9, 11; 12, 1—2; 23, 23; 23, 16; 15, 5; Мрк. 7, 3, 4; Лук. 7, 39; 6, 7) ради своихъ личныхъ корыстныхъ цьлей: дълами внъшности и лицемърія старались внушить къ себъ уваженіе народа (Ме 23, 5, 27), молитву обращали

въ средство своего обогащенія и раззоренія вдовиць (Ме. 23, 14; Марк. 12, 40) и вообще ради мелочныхъ обрядовъ забывали существенное и важное въ законъ—Ме. 23, 23-24 ( $751^6-753^a$ ).

- 4) Для убъжденія Іудеевъ въ истинъ своего божественнаго достоинства, говорять протестанты, Христосъ посылаль ихъ не къ преданіямъ, не къ отдамъ или соборамъ, а къ св. Писанію (Іоан. 5, 39). Но изъ той же главы Евангелія можно видьть, что для указанной цьли Христосъ приводилъ доказательства не только изъ св. Писанія, но и троякое свидьтельство о Себъ, какъ Сынь Божіемъ: Іоанна Крестителя (Іоан. 5, 33; ср. 1, 29, 36, 34), творимыхъ имъ чудесъ (Іоан. 5, 36) и свидьтельство Бога-Отца (Іоан. 5, 37; ср. Ме. 3, 17; Лук. 9, 35). Такимъ образомъ, приведенный цитатъ изъ Евангелія Іоанна говоритъ въ защиту православныхъ, а не протестантовъ: послъдніе въ спорахъ о въръ руководствуются только св. Писаніемъ, между тъмъ какъ православные заимствуютъ свои доказательства: изъ ученія св. церкви, ея богомудрыхъ отцевъ и отъ чудесъ, бывающихъ для утвержденія въры Христовой (753°—754°).
- 5) Протестанты указывають на примѣръ жителей Беріи, которые проповѣдь св. Апостола Павла обсуждали на основаніи Ветхозавѣтнаго св. Писанія (Дѣян. 17, 11). Но изъ той же главы книги Дѣяній апостольскихъ видно, что Беріяне приняли вѣру Христову благодаря успѣшной проповѣди св. Апостола Павла и только укрѣпляли себя въ этой вѣрѣ чрезъ св. Писаніе, находя въ Ветхозавѣтныхъ пророчествахъ подтвержденіе тому, что говорилъ Апостолъ о смерти и воскресеніи Іисуса Христа (754°—755°).

Противъ православняго ученія о соборахъ протестанты дѣлаютъ слѣдующія возраженія.

- (Гл. II). 1) Непогрышимымъ судьею въ дѣлѣ вѣры можетъ бытъ только св. Писаніе, какъ не ложное Слово Божіе, а не вселенскіе соборы; послѣдніе суть собранія человѣческія и потому не надежныя въ истинѣ (псал. 115, 2; Римл. 3, 4). Вопреки этому мнѣнію протестантовъ «Камень вѣры» утверждаетъ, что св. Писаніе, какъ не всегда ясное и не для всѣхъ удобопонятное, не можетъ быть единственнымъ судьею и опредѣлителемъ въ вопросахъ вѣры: такое значеніе принадлежитъ только святой истинной церкви Христовой. По поводу же второй части возраженія замѣчается, что люди, хотя по естеству своему и подлежатъ заблужденію, но какъ руководимые и просвѣщаемые Духомъ Святымъ, не могутъ погрѣшать въ истинѣ (7556—7576).
- 2) Соборы не могуть безспорно и непогрѣшимо опредѣлять истины, такъ какъ лица, въ нихъ участвующія, способны къ заблужденію, какъ свидѣтельствуетъ Слово Божіе: Ис. 56, 10; Іер. 6, 13; 14, 14; 26, 8; Іезек. 22, 25—26; 2 Петр. 2, 1; Дѣяп. 20, 29—30. Кромѣ того, соборъ архіереевъ и книжниковъ іудейскихъ осудиль на смерть Госнода

Інсуса Христа; многіе вселенскіе соборы послѣ Никейскаго также отступили оть истины (7576—7586).

Но всѣ приведенныя свидѣтельства св. Писанія не доказывають протестантской мысли о погрѣшимости соборовъ: въ нихъ говорится не о собраніяхъ, а объ отдѣльныхъ пастыряхъ и учителяхъ и притомъ—церкви Ветхозавѣтной, не имѣвшей тѣхъ великихъ обѣтованій, которыя даны церкви Христовой (Мо. 16, 18; 1 Тим. 3, 15).

Кромѣ того, въ указанныхъ изреченіяхъ Слова Божія обличаются лицемѣріе и ложь іудейскихъ лжепророковъ и фарисеевъ, а также порицается преступность народныхъ возмущеній противъ вѣстниковъ воли Божіей. Несправедливо замѣчаніе протестантовъ и о погрѣшимости вселенскихъ соборовъ послѣ Никейскаго: вселенскіе соборы, руководимые Духомъ Святымъ, не подлежатъ заблужденію; если же нѣъсоторые соборы отступили отъ истины, то это были соборы неправильные, не закопные, каковы собранія аріанъ и послѣдователей Македонія, Несторія и др. (7586—7606).

3) Въ связи съ мыслію о руководственномъ значеніи св. Писанія въ дълъ въры протестанты утверждають, что Слово Божіе ясно и удобопонятно для всякаго. Въ доказательство этого своего положенія они указывають на: Второзак. 30, 11; псал. 18, 9; 118, 105; 2 Петр. 1, 19; 2 Кор. 4, 3. Въ отвътъ на это митине «Камень върм. 1) противопоставляеть свидетельства св. Писанія, въ которыхъ говорится о его неясности и трудности для нашего разуменія (2 Петр. 3, 16; Лук. 24, 27; Дъян. 8, 31; Мө. 13, 36; 16, 11; 24, 15; Лук. 18, 34). 2) Указываеть на разногласія протестантскихъ секть въ вонросахъ въры, которыя не объяснимы при предположении ясности и удобовразумительности св. Писанія и 3) даеть правильное объясненіе приводимыхъ въ возражении свидетельствъ Слова Божія. Изъ указанныхъ мъсть св. Писанія видно, что иногда оно говорить о своей ясности и удобопонятности, иногда же о своей таинственности и трудности для разумфнія: значить, что одна часть св. Писанія для насъ ясна и открыта, а другая—мало доступна для пониманія. Если въ псалмахъ Давида говорится о ясности и близости къ человъку заповъдей Божінхъ, то съ другой стороны въ нихъ же содержатся и молитвы св. Царя о вразумленіи и просв'ященіи въ закон' Господнемъ (псал. 118, 18, 34, 135). Это кажущееся противорьче въ словахъ св. Писанія объясняется темъ, что заповеди закона Монсеева ясны и удобопонятны по своему прямому и буквальному смыслу, но не для всфхъ постижимы по своему таинственному разумънію. Напримъръ, ясны прямыя повелвнія шестой заповіди десятословія, или заповіди объ агнці пасхальномъ, во не для всёхъ понятенъ ихъ широкій и прообразовательный смыслъ.

Послѣднее изъ приводимыхъ въ возраженіи мѣстъ Слова Божія не относится къ мысли протестантовъ, такъ какъ оно говорить не о-Новозавѣтномъ св. Писаніи, а объ устной проповѣди св. Апостоловъ, не принимаемой невѣрными по особенному усмотрѣнію Божію (760°—766°).

Полемическую рѣчь съ протестантами о св. Писаніи «Камень вѣры» дополняеть замѣчаніями о степени неясности священныхъ книгъ и о причинахъ нѣкоторой темноты и таинственности Слова Божія. Постепени удобопонятности и доступности для человѣческаго разумѣнія все содержаніе св. Писанія можно раздѣлить на четыре части: книги историческія, пророческія, «таинства вѣры» — догматы о Пресв. Троицѣ, воплощеніи Сына Божія, объ оправданіи и др. и заповѣди и нравоученія (7666—7676).

Причины, по которымъ не все открыто намъ въ Словѣ Бежіемъ, слѣдующія: 1) въ церкви Своей Господь установилъ такой порядокъ, чтобы между членами ея одни были учителями и пастырями, а другіе учениками и пасомыми (Ефес. 4, 11—12; 1 Кор. 12, 29; Римл. 12, 3—4). Но этотъ порядокъ разстроился бы и не имѣлъ бы значенія, если бы Слово Божіе для всѣхъ было ясно и понятно: въ послѣднемъ случаѣ всякій свободно, безъ посторонняго руководства и наученія, могъ бы устроять свою религіозно-нравственную жизнь 2) Если бы св. Писаніе было ясно для всѣхъ, то содержаніе его было бы открыто и для невѣрующихъ, не принадлежащихъ къ церкви Христовой, что сопровождалось бы умаленіемъ его цѣны и достоинства (Ме. 7, 6).

3) При предположеніи ясности и удобопонятности для всёхъ Слова Божія, оно не только утратило бы свою честь и почитаніе между христіанами, но и сдёлалось бы для многихъ источникомъ гордости и самомнёнія: умъ челов'єческій, въ совершенств'є постигая тайны св. Писанія, им'єлъ бы основаніе кичиться и хвалиться своею силою и проницательностію. Между тыть неясность и трудность для пониманія Слова Божія воспитываеть въ насъ иныя чувства: она побуждаеть насъ обращаться какъ за наставленіемъ къ другимъ, такъ и съ молитвою къ Богу о просв'єщеніи и вразумленіи насъ при чтеніи св. Писанія (7676—7706).

Въ заключение трактата «Камень въры» дълаетъ нъкоторыя дополнительныя замъчания противъ протестантского взгляда на предание. Такъ,

1) указываеть на противоръчіе протестантовь, которые въ припципь отрицають преданіе, но на самомъ дъть, въ своемъ ученіи и обрядахь, допускають многое такое, что имьеть своимъ основаніемъ это последнее, напримъръ: крещеніе младенцевь, богодухновенность св. Писанія, четверичное число Евангелій и проч. (7706—7726).

- 2) Протестанты восхваляють первенствующую церковь Христову, признають ее чистою и истинною и стремятся возстановить въ своей общинѣ. Но эта церковь въ дѣлѣ вѣры руководствовалась преимущественно св. преданіемъ: на первыхъ порахъ ея существованія не было еще Новозавѣтнаго св Писанія, и притомъ въ послѣднемъ изображена не вся дѣятельность Госнода Іисуса Христа и св. Апостоловъ (7726—775°).
- 3) Нѣкоторые изъ протестантовъ не прочь допустить преданія, согласныя съ св. Писаніемъ. Но кто даль право имъ дѣлать выборъ между преданіями? Въ церкви Христовой существують одни только истинныя преданія, которыя должны быть всѣ принимаемы. Но и въ этомъ пунктѣ протестанты противорѣчатъ себѣ: на самомъ дѣлѣ они отвергаютъ преданія, согласныя съ св. Писаніемъ (постъ св. Четыредесятницы) и признаютъ такія, для которыхъ нѣтъ въ немъ ясныхъ основаній (чествованіе воскреснаго дня, время празднованія св. Пасхи и вкушеніе св. Евхаристіи до принятія пищи).
- 4) Причина, по которой протестанты особенно вооружаются противъ св. преданія, заключается въ новизнѣ ихъ исповѣданія: христіанская древность, ея уставы и обычаи служать для нихъ сильнымъ обличеніемъ и неопровержимымъ свидѣтельствомъ противъ ихъ новоизмышленныхъ догматовъ (775°—776°).
- IX. Трантать о святьйшей литургіи. Въ предисловіи къ трактату содержатся общія предварительныя замічанія, иміющія отношеніе къ главному предмету річи: 1) приводится различіе между протестантскимъ и православнымъ взглядомъ на литургію, 2) дается понятіе о жертві и ея необходимыхъ свойствахъ, 3) указываются виды жертвъ, 4) опреділяется сходство и отличіе между жертвою Евхаристическою и крестною жертвою Спасителя и 5) говорится о литургіи, какъ таинстві и жертві.
- 1) По мивнію протестантовь, въ церкви Христовой существуєть одна только истинная жертва—крестная жертва Спасителя; литургія же есть только таинство, а не жертва. Между твив православная церковь удерживаеть за литургією и последнее значеніе (777—779).
- 2) Подъ именемъ жертвы разумъется приношеніе Богу какого-либо вещественнаго дара, совершаемое законно-поставленнымъ священно-служителемъ во свидътельство нашего благоговънія и смиреннаго по-клоненія предъвеличіемъ Божіимъ. Приношеніе жертвы сопровождается внъшнимъ священнодъйствіемъ приносящаго, напримъръ, молитвою, поклоненіемъ, воздъяніемъ рукъ или возложеніемъ ихъ на жертву, послъ чего она потребляется и уничтожается въ честь и славу Божію (779—784).
- 3) Жертвоприношенія существовали во всѣ времена жизни рода человѣческаго: отъ Адама до Моисея и отъ Моисея до Христа прино-

сились Богу жертвы патріархами и народомъ Еврейскимъ. Въ церкви христіанской существуеть двоякая жертва: одна кровная, которую принесь Іисусъ Христосъ на Кресть, предавъ Самого Себя въ умилостивительную жертву Богу-Отцу за гръхи наши; другая—безкровная, состоящая въ приношеніи Тъла и Крови Христовыхъ подъ видомъ хлъба и вина въ таинствъ Евхаристіи (784—785).

- 4) Та и другая жертва имъють то сходство между собою, что изнихъ одинъ приносящій — Господь Інсусъ Христось и одно приносимое — пречистое Тъло и Кровь Его. Различіе же между ними слъдующее: 1) кровная жертва однажды принесена нашимъ Спасителемъ на Кресть и не можеть повторяться (Римл. 6, 9), безкровная же будеть совершаема въ церкви христіанской во вст времена до второго пришествія Христова; 2) кровная жертва сопровождалась истинною смертію Господа на Кресть, въ Евхаристіи же смерть Христа происходить только таинственно и знаменательно; 3) крестная жертва была однажды принесена за гръхи всего міра (Евр. 10, 14), безкровная же есть употребленіе и пользованіе этою великою и спасительною жертвою для душевныхъ нуждъ върующихъ, 4) крестная жертва совершилась въ три часа времени, безкровная же ежедневно приносится христіанскими священниками видимымъ образомъ и на видимыхъ жертвенникихъ; 5) крестная жертва имъетъ безконечную цъну и величіе, безкровная же имбеть силу, сообразную съ религіозно-нравственными. нуждами върующихъ (786-788).
- 5) Святая Евхаристія имъетъ двоякое свойство: она есть таинство и жертва. Различіе между ними состоитъ 1) въ томъ, что въ таинствъ подъ внъшними видами мы принимаемъ духовные благодатные дары Божіи; въ жертвъ же мы приносимъ самое цънное для насъ Богу, выражая этимъ наше благоговъніе и прославленіе Господа; 2) въ Евхаристіи, какъ таинствъ, мы принимаемъ пищу духовную, а какъ въ жертвъ, приносимъ удовлетвореніе и умилостивленіе Богу за гръхи наши; 3) таинство приноситъ пользу и освященіе только пріемлющему, жертва же благодътельна и спасительна и для другихъ, не только отсутствующихъ живыхъ, но и для умершихъ (788—789).

Главное положеніе трактата «Камень вѣры» выражаеть такими словами: «въ літургіахъ по вся дни бываемых, приносится истинная и свойственная безкровная жертва, и сія есть святѣйшая евхарістіа (по общему реченію) или Тѣло и Кровь Христова, под видомъ хлѣба и віна освящаемая, п Богу приносимая» (790).

(Гл. І). Это положеніе трактата доказывается:

во-первыхъ, свидътельствами св. Писанія Ветхаго Завъта. Здъсь мы находимъ указанія на евхаристическую жертву въ прообразахъ и пророчествахъ. Прообразами тапиства Евхаристіи служили: 1) безкровное жертвоприношеніе Мелхиседека, царя Салимскаго (Быт. 14,

18—20), который прообразоваль собою Господа Інсуса Христа (псал. 109, 4; Евр. 7, 1—3, 21—25).

Значеніе этого довода въ пользу жертвеннаго характера Евхаристіп протестанты стараются ослабить тою мыслія, что, хотя Мелхиседекъ и быль прообразомъ Інсуса Христа, но не въ отношеніи къ жертвѣ, такъ какъ хлѣбъ и вино онъ принесъ не какъ жертву Богу, а какъ нищу Аврааму и его рабамъ. Но это мнѣніе противниковъ не согласно какъ съ контекстомъ рѣчи указаннаго библейскаго свидѣтельства, такъ и съ святоотеческимъ его толкованіемъ: при протестантскомъ толкованіи не видно, въ чемъ выразилось священство Мелхиседека, поскольку «священникъ без истинныя жертвы быти и нарицатися не можетъ»; кромѣ принесенія хлѣба и вина ни о какой еще жертвѣ Мелхиседека не извѣстно (791°—795°).

(Гл. II). 2) Кропленіе Монсеемъ народа Еврейскаго жертвенною кровію въ знакъ вступленія его въ завѣтъ съ Богомъ при горѣ Синаѣ (Исх. 24, 8; ср Евр. 9, 19—20; Лук. 22, 20; 1 Кор. 11, 25; Мө. 26, 28; Марк. 14, 24). Это была жертва Богу; а потому и тайная вечеря Спасителя, какъ исполненіе указаннаго Ветхозавѣтнаго прообраза, была истинная жертва Тѣла и Крови Христовой, чрезъ которую (жертву) установленъ былъ Господомъ Новый Завѣтъ между Богомъ и людьми (795•—796°).

(Гл. III). Въ Ветхозавътныхъ пророчествахъ также открыты были ивкоторыя свойства Евхаристической жертвы. Такъ, предвозвъщалось: 1) о Новозавътныхъ священникахъ, имъющихъ во всъ времена приносить величайшую жертву Богу - Тъло и Кровь Христову (1 Цар. 2, 35. Исаін 66, 21; Іерем. 33, 17—18); 2) объ участін въ этой жертвь язычниковъ (Исаін 19, 19, 21) и 3) о повсемъстномъ распространеніи и превосходствъ ся предъ Ветхозавътными жертвами (Малахіи 1, 11). Правда, протестанты «жертву чисту» въ пророчествъ Малахіи понимають въ смыслъ добрыхъ дълъ; но такое толкование не правильно 1) по тому, что добрыя дёла наши, по ученію самихъ же протестантовъ, не имъютъ въ себъ истинной чистоты и святости; 2) по тому, что пр. Малахія жертву христіанскую но чистот'в и совершенству противополагаеть жертвамъ іудейскимъ, чемъ доказывается, что речь идеть о св. Евхаристін, «ибо вся прочая яже приносимъ, множицею бывають пороку и несовершенству причастно» и 3) по тому, что пророкъ говорить о жертвъ новой, которая должна послъдовать за жертвами іудейскими, но добрыя дёла всегда были между Ветхозавётными праведниками и свойственны не однимъ христіанамъ (7966—7996).

(Гл. IV). Во-вторыхъ, свидътельствами св. Инсанія Новаго Завъта. 1) Слова, съ которыми Господь Інсусъ Христосъ преподалъ св. Аностоламъ на тайной вечери пречистое Тъло и Кровь Свою (Лук. 22, 19; 1 Кор. 11, 24; Лук. 22, 20; Мо. 26, 28) ясно и ръшительно

убъждають въ томъ, что, преподаваемое—не только пища, но и жертва, приносимая Богу-Отцу какъ за св. Апостоловъ, такъ и за всъхъ людей. Если бы Тъло и Кровь Христовы на тайной вечери были только пищею, Христосъ, предлагая ихъ ученикамъ, только бы и именовалъ послъднихъ, а не упоминалъ о многихъ, не присутствующихъ на вечери, и не присоединилъ бы, что Тъло и Кровь Его преподаются во оставление гръховь. А если Тъло и Кровь Христовы на тайной вечери были жертвою, то такою же они остались и въ приношенияхъ Апостоловъ и ихъ преемниковъ. Точно также настоящее время глаголовъ въ словахъ Спасителя и выражение «за вы ломимое» убъждаютъ въ томъ, что ръчь идетъ о жертвъ безкровной, приносимой на тайной вечери, а не о жертвъ будущей—крестной (800°—802°).

- 2) Въ бесѣдѣ съ женою-самарянкою (Іоан. 4, 19—23) Іисусъ Христосъ говорилъ о поклоненіи, которое, по смыслу параллельныхъ мѣстъ св. Писанія (Быт. 22, 5; Іоан. 12, 20; Дѣян. 8, 27), означаетъ приношеніе жертвы. Въ частности Господь предвозвѣстилъ то свойство Евхаристической жертвы, что она въ отличіе отъ жертвоприношеній іудейскихъ и самарянскихъ, не будетъ достояніемъ одного какого-либо народа, а на всякомъ мѣстѣ будетъ приноситься Богу Его истинными поклонниками (802°—804°).
- (Г.г. V). 3) Въ посланіяхъ св. Апостола Павла есть неоднократныя свидътельства о св. Евхаристіи, какъ жертвъ Богу. Такъ а) указывается на существование между христіанами истинной и богоугодной жертвы, въ которой не могутъ участвовать не только идолопоклонники, приносящіе жертвы бъсамъ, но и Іудеи, живущіе подъ закономъ Моисеевымъ (1 Кор. 10, 14, 16, 18—21; Евр. 13, 10); б) по слову св. Апостола, жертва и законъ почитанія Бога такъ тесно связаны между собою, что съ измѣненіемъ послѣдняго измѣняется и первая. Поэтому, если была жертва въ періодъ патріархальный и подзаконный, то должна быть онаи во времена Евангельскія (Евр. 7, 12); и в) Христосъ, какъ истинный и въчный Первосвященникъ (говорить св. Апостоль), долженъ имъть и соотвътствующую Себъ жертву, также въчную и нескончаемую во времени (Евр. 8, 1—3), какова и есть Евхаристія. Наконецъ, св. Апостолы самымъ дъломъ совершали св. Евхаристію и приносили жертву Богу, какъ о томъ повъствуется въ книгъ Дъяній Апостольскихъ-13, 2 (804°-8076).
- (Гл. VI). Въ-третьихъ, опредъленіями вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ. Такъ, шестой вселенскій соборъ утвердилъ и одобриль литургін: свв. Аностола Іакова, Василія Великаго и Іоанна Златоуста; отвергъ ересь армянъ, приносившихъ для безкровной жертвы Тъла и Крови Христовыхъ одно вино, безъ смѣшенія его съ водою; запретилъ совершать Евхаристію въ домовой церкви безъ воли епископа, а также не разрѣшилъ соединять съ нею приношенія плодовъ и раздаянія ихъ

народу вмѣстѣ съ пречистыми Тайнами. Кароагенскій помѣстный соборъ въ одномъ изъ своихъ правилъ повелѣлъ приносить въ Евхаристической жертвѣ только хлѣбъ и вино, смѣшанное съ водою (807°—808°).

(Гл. VII). Въ-четвертыхъ, ученіемъ святыхъ отцевъ церкви. По мнівнію святых отцевъ (Кирилла Іерусалимскаго, Аванасія Великаго и Іоанна Златоуста), литургія, какъ умилостивительная жертва Богу, приносить великую пользу и утвшеніе душамъ умершихъ христіанъ. По этому-то св. Ефремъ Сиринъ предъ своею смертію усердно просилъ живущую съ нимъ братію совершать за него безкровную жертву Тёла и Крови Христовой. Въ виду величайшей святости и важности литургін свв. отцы (Тимооей Александрійскій и Кипріанъ) запрещали совершать ее за сознательныхъ и добровольныхъ убійцъ, а также за тёхъ изъ умершихъ, которые назначали священника попечителемъ и распорядителемъ своего имущества. По той же причинъ св. Іоаннъ Златоустъ внушаль своимь пасомымь заботиться о достойномь нравственномь приготовленіи къ принятію св. Таинъ. По мнінію св. отцевъ деркви, прообразами Евхаристической жертвы въ Ветхомъ Завътъ служили хлъбъ и вино, принесенныя Аврааму Мелхиседекомъ, царемъ Салимскимъ; о ней же предвозвъщали и слова Притчей Соломоновыхъ-9, 1—2. Наконецъ, св. отцы церкви высказывали мысли, что Христосъ прежде Своей крестной смерти Самого Себя принесъ въ жертву Богу-Отцу за тайною вечерію, и что въ настоящее время на алтаряхъ христіанскихъ приносится та же безкровная жертва, которую совершилъ тогда Христосъ съ Своими учениками (8086-8146).

Относительно ученія отцевъ церкви о литургіи протестанты замѣчають, что они называють таинство Евхаристіи жертвою потому, что оно изображаєть и напоминаєть собою крестную смерть Господа. Но вопреки этому объясненію святоотеческаго взгляда на литургію «Камень вѣры» утверждаєть, что литургія есть истинная и дѣйствительная жертва сама по себѣ, а не только по изображенію крестной смерти Спасителя (8146—8156).

(Гл. VIII). Въ-пятыхъ, соображеніями разума, основанными на св. Писаніи.

1) Жертвы составляють необходимую принадлежность всякой религіи и существовали всегда въ родѣ человѣческомъ, начиная со временъ первыхъ людей (Быт. 4, 3—4; 8, 20). Жертвоприношеніе тѣсно связано съ вѣрою въ Бога: съ процвѣтаніемъ боговѣдѣнія и богопочитанія умножались и жертвы, а съ оскудѣніемъ вѣры въ людяхъ опѣ прекращали свое существованіе (3 Цар. 19, 10; 2 Пар. 15, 3; Дап. 3, 38). Жертва есть выраженіе чести, подобающей одному Высочайшему Существу; основаніе ея коренится во врожденномъ человѣку

чувствъ зависимости и преданности Богу. Поэтому и христіане должны почитать Бога соотвътсвующею Новому Завъту жертвою (8156—818°).

Вопреки этому протестанты думають, что христіанская въра не нуждается въ особой жертвъ: жертва въ Новомъ Завътъ есть всякая добродътель, напримъръ, въра, молитва, покаяние и проч. Кромъ того, по ихъ мненію, въ христіанской церкви есть своя жертва, этокрестная смерть Спасителя. Но христіанскія добродётели (возражаеть «Камень въры») не суть истинныя жертвы, между тымь какь въ названномъ трактатъ ръчь идеть о жертвъ внъшней и видимой, подобной жертвоприношеніямъ Ветхозавѣтнымъ. Что касается крестной жертвы Спасителя, то она была принесена однажды и повторяться уже не можеть; остаются только плоды ея — наше искупленіе и спасеніе. Но въра христіанская нуждается въ такой жертвь, которая бы непрестанно была приносима Богу какъ въ умилостивление за наши гръхи, такъ и во свидътельство нашего почитанія и преданности Ему (818•—819•). Кромф того, христіанская жертва, подобно жертвамъ Ветхозавфтнымъ, должна быть действіемъ, установленнымъ по повеленію Божію; но таковымъ не можетъ быть жертва крестная (819 м).

- 2) Если мы отнимемъ отъ Евхаристіи характеръ жертвы, то допустимъ, что Ветхозавѣтная религія выше и совершеннѣе Новозавѣтной: іудейская церковь имѣла жертвы какъ вещественныя, такъ и духовныя (или добродѣтели своихъ членовъ), а церковь христіанская ограничивается только этими послѣдними (8196—820°).
- 3) Человыть состоить изъ души и тыла и потому должень воздавать честь Богу тою и другою частію своего существа. Выраженія внутренняго, душевнаго его служенія Богу суть: выра, надежда, любовь и страхъ Божій, а внышняго—жертва. Отрицаніе послыдней было бы лишеніемъ Бога чести, исключительно Ему одному свойственной (8206—821).
- 4) Основанія, на которыхъ утверждались жертвоприношенія въ Ветхомъ Завѣтѣ, сохранились и въ христіанствѣ. Такъ, а) Евреи приносили Богу жертвы внѣшнія, вещественныя, потому что они были не Ангелы, а люди, облеченные плотію, и служившіе Богу не только духомъ, но и тѣломъ; б) приносили въ жертву Господу кровь животныхъ, воспоминая въ будущемъ искупительную крестную смерть Христову и в) жертвами выражали свою преданность Богу, благодарность за Его благодѣянія и просьбы о Его будущихъ милостяхъ. Тѣ же побужденія обусловливаютъ существованіе и христіанской жертвы: только послѣдняя не есть прообразъ будущей смерти Христовой, а ея воспоминаніе и пользованіе спасительными плодами для цѣлей спасенія (8216—822°).
- 5) Особенный нравственный законъ и отдъльная въра требуютъ и своей особенной жертвы (Евр. 7, 12). Но христіане имъютъ свой евангельскій законъ и свою особенную въру Христову, отличную отъ

религій — іудейской и языческой; поэтому должны им'єть и соотв'єтствующую имъ жертву, какова и есть Евхаристія (822\*—823\*).

- 6) Всѣ христіанскія таниства священникъ принимаєть оть другого іврархическаго лица; Евхаристію же самъ преподаєть себѣ. Это значить, что она— не только таниство, но и жертва, въ которой священникъ имѣеть значеніе и совершителя и причастника. Та же истина доказывается и тѣмъ соображеніемъ, что всѣ другія таинства совершаются однимъ дѣйствіемъ; Евхаристія же совершается и дѣйствіемъ, или освященіемъ даровъ «и нослѣ дѣйствія, сирѣчь, послѣ освященія, пребывает тайна тѣла и крове Христовы» (823°—824°).
- 7) Гдв существуетъ алтарь, тамъ долженъ быть и священникъ, и жертва. Въ церкви Христовой есть свой алтарь или жертвенникъ; о немъ говоритъ св. Апостолъ Павелъ (Евр. 13, 10), и свидвтельствуютъ многіе св. отцы церкви. Поэтому христіане имъютъ и свою жертву— Евхаристическую (824°—825°).
- 8) Наконецъ, доказательствомъ мысли о значеній литургій, какъ жертвы, служитъ глубокая древность и повсемъстная распространенность христіанскаго обычая совершать безкровную жертву Тъла и Крови Христовыхъ: съ самаго начала христіанской церкви, во всъ времена и у всъхъ народовъ, принявшихъ въру Христову, приносилась безкровная Евхаристическая жертва; а быть не можетъ, чтобы церковь вся предана была заблужденію, и только одинъ Лютеръ постигь истину (825°—-826°).

Въ полемической части трактата указываются и опровергаются слъдующія возраженія протестантовъ противъ православнаго ученія о литургіи.

(Гл. І). 1) Всякій върующій во Христа, по свидътельству Слова Божія, есть священникъ, и всякая христіанская добродътель есть жертва (1 Петр, 2, 5, 9; Апок. 5, 10, 20, 6; 2 Кор. 3, 6; псал. 50, 19, 21; 140, 2; 4, 6; 49, 14; Евр. 13, 16). Господь желаеть отъ насъ, говорять протестапты, именно жертвъ духовныхъ, добродътелей, а не безкровнаго приношенія Тъла и Крови Христовыхъ (827°—828°).

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говорить, что священство можетъ быть понимаемо двояко: въ смыслъ собственномъ (какъ звание, сообщаемое чрезъ епископскую хиротонию) и въ смыслъ духовномъ, метафорическомъ. Равнымъ образомъ и подъ именемъ жертвы разумъются одинаково какъ жертвы духовныя, или христіанскія добродътели, такъ и жертвы «сущія и свойственныя». Тъ и другія жертвы не исключаютъ другъ друга: онъ должны существовать вмъстъ и взаимно украшать и дополнять другъ друга (828 832).

2) Христосъ, какъ въчный Первосвященникъ (псал. 109, 4; Евр. 5, 6; 7, 23—24), не имъстъ нужды въ земныхъ наслъдникахъ и преемникахъ Себъ по священству. Поэтому нынъшніе священники не суть

истинные и дъйствительные; а если нътъ истинныхъ священниковъ, то не можетъ быть и истинной жертвы  $(832^6)$ .

Противъ этого мнѣнія протестантовъ «Камень вѣры» возражаеть, что нынѣшніе христіанскіе священники не имѣють значенія наслѣдниковъ и намѣстниковъ Христа, Ему равночестнихъ в равновластныхъ; они—только служители Христовы. Поэтому, какъ учительское достоинство Спасителя не исключаеть и человѣческаго учительства (Ме. 23, 8; ср. 1 Тим. 2, 7 и 1 Тим. 1, 11), такъ и Его священство не устраняеть другихъ священниковъ, низшихъ и служебныхъ Ему (8326—8336).

3) По ученію св. Апостола Павла (Евр. 9, 26, 28; 10, 10, 14), для отпущенія нашихъ грѣховъ достаточно одной крестной смерти Христовой. Поэтому, говорять протестанты, приношеніе безкровной жертвы не только излишне, но и равносильно уничтоженію крестной жертвы Спасителя (834°).

На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаетъ: а) если отпущеніе нашихъ грѣховъ совершается только чрезъ крестную смерть Христову, то излишни были бы—крещеніе, Евхаристія и всѣ жертвы закона Моисеева, такъ какъ Христосъ умеръ за всѣхъ людей безъ различія временъ и народовъ (2 Кор. 5, 15; Апок. 13, 8). Но какъ указапныя христіанскія таинства и жертвы Моисеевы не теряють своего значенія отъ крестной жертвы Спасителя, такъ точно и послѣдняя пе дѣлаетъ излишнею безкровной жертвы Тѣла и Крови Христовыхъ; б) литургія есть только воспоминаніе и изображеніе крестной смерти Спасителя, и потому не только не исключаеть, но предполагаеть и утверждаеть ее. Если, по словамъ св. Апостола, для спасенія нашего отъ грѣховъ достаточно одной крестной жертвы Христовой, то это не дѣлаетъ излишнею и жертвы безкровной, а значить только то, что для избавленія людей отъ грѣха не должно требовать вторичной, или многократной искупительной жертвы отъ Господа (8346—8356).

Правда, протестанты въ оправданіе своего отрицанія безкровной жертвы указывають на Евр. 10, 18, гдѣ говорится, что приношеніе за грѣхи не нужно тамъ, гдѣ уже даровано ихъ прощеніе. Но безкровная жертва необходима: а) какъ изображеніе и воспоминаніе жертвы крестной, б) какъ основаніе Новозавѣтнаго закона и христіанской вѣры, в) какъ выраженіе нашего величайшаго почитанія и покорности Богу и г) какъ средство къ усвоенію спасительныхъ плодовъ крестной смерти Христовой (8356—8366).

4) По мивнію протестантовь, последнее слово, сказанное Христомъ съ Креста (Мо. 19, 30), свидетельствуеть о томъ, что чрезъ крестную смерть Сына Божія «совершилось» все, что потребно для человеческаго спасенія. Но правильное объясненіе предсмертнаго изреченія Господа, которое дають св. отцы церкви, не оправдываеть этой

протестантской мысли: слово Христово относилось не къ благодатнымъ средствамъ нашего спасенія, а къ Ветхозавѣтнымъ пророчествамъ о смерти Христа (8366—837°).

- 5) Протестанты указывають на слова установленія таинства св. Причастія, въ которыхъ будто-бы нѣть повелѣнія Христова приносить Евхаристію, какъ жертву Богу (Ме. 26, 26). Вопреки своимъ противникамъ «Камень вѣры» утверждаеть, что это повелѣніе заключается въ словахъ Господа: «сіе творите въ Мое воспоминаніе» (Лук. 22, 19; 1 Кор. 11, 24), такъ какъ «творить» = порож «приносить жертву». Но болѣе твердый доводъ въ пользу стоей мысли «Камень вѣры» находить въ томъ, что Христосъ на тайной вечери Тѣло и Кровь Свою подъ видомъ хлѣба и вина принесъ въ жертву Богу-Отцу за Апостоловъ и всѣхъ людей (Дук. 22, 19, 20) и заповѣдалъ то же совершать ученикамъ во всѣ тремена въ память Его (837°—838°).
- (Гл. II). 6). Протестанты говорять, что Евхаристія не можеть быть вмість таинствомь и жертвою, такь какь они—противоположны другь другу: въ первомь мы принимаемь благодать отъ Бога, во второй сами нічто даемь Ему. Притомь же жертва составляеть приношеніе Богу, а не пищу для людей, какъ Тіло и Кровь Христовы вътаинствів Евхаристін.

Въ отвътъ на это возраженіе «Камень въры» указываетъ на Ветхозавътный прообразъ Евхаристіи—агнецъ пасхальный, который былъ вмъсть и таинствомъ и жертвою: онъ приносился Богу, какъ умилостивительный выкупъ за первенцевъ и въ то же время съъдался людьми; точно также и другія Ветхозавътныя жертвы (кромъ жертвы всесожженія), послъ возношенія ихъ предъ Господомъ, потреблялись приносящими и священниками (8386—840°).

7) Крестная смерть Інсуса Христа, по митнію протестантовъ, имъеть безконечную цвну въ двлв нашего спасенія. Если же, кромъ ел, признается необходимою еще безкровная жертва Евхаристіи, то чрезъ это пренебрегаются и умаляются искупительны заслуги Христовы.

Противъ этого довода противниковъ «Камень вѣры» говоритъ, что и мы, православные, признаемъ безконечное величіе крестной смерти Христовой и безкровную жертву припосимъ не за слабость, или недостаточность искупительныхъ заслугъ Сына Божія; напротивъ, безкровная жертва и нужна для того, чтобы она служила постояннымъ и незабвеннымъ воспоминаніемъ крестной смерти Христовой (840°—841°).

8) Если во время литургін, говорять протестанты, приносится истинная жертва Богу, то священники всякій разъ при совершеніи этой службы, немилосердно убивають Христа, такъ какъ приносимое въ жертву должно быть умерщвляемо.

Въ отвътъ на это миъніе противниковъ «Камень въры» говоритъ, что не все, приносимое въ жертву Богу, умерщвляется: только сущсства живыя подвергаются смерти при жертвоприношеніи, а вещи неодушевленныя потребляются и уничтожаются соотвътствующимъ образомъ. Такъ какъ литургія есть образь и воспоминаніе крестной смерти Христовой, то и послъдняя представляется здъсь только мысленно и изобразительно, а не естественно. А какъ въ литургіи приносится Богу Тъло и Кровь Христовы подъ видомъ хлъба и вина, то они и потребляются яденіемъ по совершеніи безкровной жертвы (841°).

- 9) Протестанты возстаютъ противъ названія литургін безкровною жертвою и указываютъ на слова св. Апостола Павла, что «безъ кровопролитія не бываетъ оставленія грѣховъ» (Евр. 9, 22).
- «Камень вѣры», отвѣчая на это возраженіе, утверждаеть соверпіенную истину словъ Апостола: въ Ветхомъ Завѣтѣ приносилась Богу за грѣхи людей кровь животныхъ, а въ Новомъ—мы снасены отъ грѣха пречистою Кровію І. Христа. Можно также сказать, что и во время литургін Кровь Христова изливается подъ видомъ вина. «Безкровная же жертва, того рода нарицается, яко не имать крови, под видомъ прови, но имать кровь Христову, под видомъ віна сокровенную» (842°).
- и 10) Протестанты говорять: всякій завѣть имѣсть силу со смерти завѣщающаго; литургія есть Новый Завѣть Христовь и потому получаеть свое значеніе оть Его смерти. А такъ какъ она совершается миогократно, то и Христось долженъ умирать часто и многократно.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» кратко замъчаетъ, что литургія не имъетъ значенія новаго учрежденія Завъта Христова, а есть только повтореніе и воспоминаніе одного и того же Завъта, который Господь установилъ на землъ Своею крестною смертію (8426—843°).

- **Х. Трактать о святыхъ постахъ**. Въ предисловіи къ трактату содержатся общія предварительныя свѣдѣнія о постѣ: 1) дается о немъ понятіе, 2) указываются виды поста и 3) опредѣляются его составныя части.
- 1) Постомъ называется добровольное воздержаще человъка отътой или другой пищи.
- 2) Пость бываеть: духовный, нравственный, естественный и церковный. Подъ первымъ разумћется въ Словѣ Божіемъ воздержаніе и удаленіе человѣка отъ грѣховъ (Исаіи 58, 5—7); второй есть умѣренность въ пищѣ и питіп, соблюдаемая какъ ради здоровья тѣлеснаго, такъ и для благочестія и строгости жизни, третій—совершенное удаленіе отъ пищи и питія (предъ причастіемъ Тѣла и Крови Христовой) и четвертый—воздержаніе отъ пищи по нредписаніямъ и прави-

ламъ св. церкви Христовой. Последній пость бываеть повсемыстный и общій, если онъ соблюдается всею православною церковію, и местный или частный, если его содержить одна какая-либо церковь или отдельный человекь по своему добровольному желанію (846—848).

3) Пость составляють следующее три элемента: время вкушенія пищи, ея количество и качество.

Въ Ветхомъ Завѣтѣ временемъ вкушенія пищи для постящихся быль вечеръ (Суд. 20, 26; 2 Цар. 1, 12; 3, 35). Въ Новозавѣтной же православной церкви не установлено опредъленнаго и неизмѣннаго правила относительно этого: во дни поста каждый изъ вѣрующихъ постится до того часа, до котораго позволяють его силы и усердіе. Равнымъ образомъ не опредѣляеть церковь и количества пищи постящимся; общимъ правиломъ относительно мѣры яденія служить то, что постная пища должна употребляться только для укрѣпленія и поддержанія нашихъ силъ, а не для удовольствія и пресыщенія.

Болће подробныя и точныя правила существують въ православной церкви относительно качества пищи постящихся: только извъстный родъ пищи предписываеть церковь употреблять своимъ членамъ во время поста. Въ этомъ послъднемъ пунктъ православные значительно расходятся съ протестантами, которые, если признають отчасти время и количество употребляемой въ постъ пищи, то совершенно отрицають ея качество (848—850).

Въ положительной части трактата содержится учение о слѣдующихъ предметахъ: 1) постъ заповъданъ человъку Богомъ и своимъ основаниемъ имъетъ Слово Божие; 2) церковъ Христова имъетъ властъ издаватъ законы и правила о постахъ; 3) о постахъ православной церкви: св. Четыредесятницъ, четырехъ годичныхъ постахъ, о качествъ постныхъ яствъ и о постъ въ среду и пятницу (851—852).

(Гл. I). Первое положеніе доказывается прежде всего свидѣтельствами св. Писанія Ветхаго и Новаго Завѣта. Изъ нихъ можно видѣть, что пость заповѣданъ человѣку Самимъ Богомъ въ раю (Быт. 2, 16—17); его требовалъ Господь отъ грѣшниковъ, какъ внѣшняго выраженія ихъ раскаянія и обращенія къ Богу (Іоиль 2, 12, 15—16); пость почитался Ветхозавѣтными праведниками за высокую добродѣтель вмѣстѣ съ молитвою и милостынею (Тов. 12, 8).

(Гл. II). Въ Новомъ Завѣтѣ I. Христосъ разъяснилъ характеръ истиннаго христіанскаго поста (Мо. 6, 16), предрекъ время, когда Его послѣдователи будутъ ноститься (Мо. 9, 14—15; Марк. 2, 18—20; Лук. 5, 33—35), указалъ на силу поста противъ злыхъ духовъ (Мо. 17, 21; Мрк. 9, 29) и заповѣдалъ христіанамъ тѣсный и скорбный путь къ царствію Божію (Мо. 7, 13—14; Лук. 13, 24). Св. Апостолы также предписывали увѣровавшимъ во Христа воздерживаться отъ неблагочинія, плотоугодія, піянства (Римл. 13, 13—14; Ефес. 5 18;

Колос. 3, 5) и убъждали пребывать въ пость (I Кор. 7, 5; 2 Кор. 6, 4—5; 11, 27), въ бодрствовании и трезвости (Солун. 5, 6; I Петр. 1, 13; 5, 8; 853°—855°).

(Гл. III). Кромѣ приведенныхъ свидѣтельствъ о постѣ Слово Божіе представляетъ для нашего наученія и назиданія многочисленные примѣры постившихся людей какъ во времена церкви іудейской, такъ и христіанской. Такъ, въ Ветхомъ Завѣтѣ постились: Монсей (Исх. 24, 18; 34, 28), св. Царь Давидъ (2 Цар. 3, 35; 12, 16; псал. 34, 13; 108, 24), пророкъ Илія (3 Цар. 19, 8), Неемія (1,4), Іудиоь, (8, 6), Есепрь (4, 14), пророкъ Данінлъ (10, 2—3), Ниневитяне (Іоны 3, 5; ср. Ме. 12, 41). Въ какихъ-либо важныхъ случаяхъ общественной жизни постился весь народъ Израильскій (Суд. 20, 26; 1 Цар. 7, 6; 31, 13; 2 Паралип. 20, 3; Іерем. 36, 9).

(Гл. IV). Въ Новомъ Завѣтѣ примѣромъ поста служатъ: Господь нашъ Іисусъ Христосъ (Мо. 4, 2; Мрк. 1, 13; Лук. 4, 4), Іоаннъ Креститель (Ме. 3, 4; 11, 18), св. Апостолы (Дѣян. 13, 2—3; 14, 23), Анна пророчица (Лук. 2, 36—37) и Корнилій сотникъ (Дѣян. 10, 30). И послѣ временъ апостольскихъ въ церкви Христовой были безчисленные постники въ лицѣ великихъ подвижниковъ и пустынниковъ, каковы: свв. Павелъ Өивейскій, Антоній Великій, Евечмій, Савва, Макарій и и др. (855°—859°).

(Гл. V). Во вторых в, необходимость и важность поста доказывается его многоразличною пользою: а) пость есть лучшее средство для обузданія плоти и върное орудіе для побъды надъ страстями; б) онъ располагаеть душу человъка къ молитвъ и Богомыслію; в) чрезъ пость мы служимъ Богу и выражаемъ свое почитаніе и благоговъніе къ Нему; г) приносимъ Ему удовлетвореніе за наши гръхи и умилостивляемъ Его праведный гитвъ на насъ и д) пріобрътаемъ заслугу предъ Богомъ и испрашиваемъ себъ благъ временныхъ и въчныхъ (8596—862°).

Въ-третьихъ, для доказательства той же мысли приводятся свидътельства святыхъ отцевъ церкви. Они убъждали своихъ пасомыхъ хранить постъ, какъ установленіе Божіе, какъ охрану противъ гръховъ и спасительное средство благоугожденія Богу (867°). По ихъ ученію, постъ имъетъ великое значеніе для преспъянія въ доброй жизни: онъ облегчаетъ нашу молитву, отвлекаетъ вниманіе отъ земныхъ благъ, располагаетъ къ милостынъ и даетъ оружіе противъ злыхъ духовъ. Правда, не всякій въ силахъ постоянно поститься, но всякій можетъ воздерживаться отъ наслажденій и пеумъренности въ пищъ и питін; послъдняя—источникъ всякихъ гръховъ и страстей въ человъкъ (862°—863°; ср. 866°).

Пость способствуеть умерщвлено вь человых стремленой къ худымъ дыламъ; онъ необходимъ для насъ какъ одно изъ средствъ къ покаяно; послъднее безъ поста не можеть быть плодотворнымъ (866°).

- 2) Второе положеніе, именно то, что св. церковь Христова иміеть власть опредёлять законы о постахъ и обязывать своихъ членовъ къ ихъ исполненію, — доказывается свидётельствами св. Писанія и постановленіями церковныхъ соборовъ
- (Гл. І). Въ Ветхомъ Завѣтѣ жрецы и левиты имѣли право издавать постановленія, обязательныя для народа (Второзак. 17, 10—12). Даже главы семействъ иногда дѣлали завѣщанія, которыя свято соблюдались всѣми послѣдующими потомками ихъ рода (Іерем. 35, 6). Въ частности—относительно постовъ неоднократно издавали повелѣнія цари и старѣйшины Еврейскаго народа. Такъ, были установлены посты: царемъ Сауломъ (1 Цар. 14, 24), Іосафатомъ (2 Парал. 20, 3), Ездрою (2 Ездры 8, 49—50), Есфирью и Мардохеемъ (Есф. 9, 30—31). Царь Ниневіи, тронутый проповѣдію пророка Іоны, также объявиль пость для всѣхъ своихъ подданныхъ (Іоны 3, 7). Если въ Ветхомъ Завѣтѣ вожди и руководители народа налагали на него посты и обязывали къ повиновенію, то тѣмъ болѣе имѣеть это право св. церковь Христова (868•—870•).
- (Гл. II). Въ Новомъ Завътъ I. Христосъ далъ Апостоламъ и ихъ преемникамъ власть вязать и ръшить (Мо 18, 17—18), т. е., дълать законоположенія, которыя обязаны исполнять пасомые (Мо. 23, 4). Господь послаль въ міръ Апостоловъ (а потомъ чрезъ нихъ и ихъ преемниковъ) вмъсто Себя и потому облекъ ихъ особенною властію по отношенію къ върующимъ (Іоан. 20, 21; Лук. 10, 16). Св. Апостолы, дъйствительно, приписывали себъ эту «власть законоположенія» и «правосудія» (1 Кор. 4, 21; ср. псал. 2, 9; 7, 44); давали повельнія христіанамъ (1 Солун. 4, 2), которыя считали исходившими отъ Духа Святаго (—8); убъждали върующихъ повиноваться какъ власти вообще (Римл. 13, 1, 2, 5), такъ и въ частности— своимъ наставникамъ и руководителямъ духовнымъ (Евр. 13, 7, 17).

Такимъ образомъ, изъ ученія Господа и Апостоловъ ясно можно видѣть, что церковь Христова имѣетъ власть установлять законы, касающіеся духовно-нравственной жизни вѣрующихъ (870°—872°).

Доказательствомъ того служать и соборы церковные—вселенскіе и пом'єстные. Первый соборь апостольскій въ Іерусалим'є сд'єлалъ и ікоторыя новыя постановленія (Д'єлн. 15, 28—29), которыя были приняты вс'єми первенствующими христіанами. И въ посл'єдующее время св. отцы церкви на вселенскихъ и пом'єстныхъ соборахъ издавали свои правила и опред'єленія, за препебреженіе и отверженіе которыхъ угрожали разными прещеніями и отлученіемъ отъ христіанскаго общества (8726—8736).

Къ приведеннымъ доводамъ въ пользу права церкви дѣлать постановленія о постахъ, можно присоединить и тотъ, что мірскіе начальники—цари и владыки—имѣютъ власть издавать законы для управленія своими подданными. Почему же церковь Христова не можеть д'блать своихъ постановленій въ видахъ порядка и благоустройства духовной жизни в'врующихъ?

Правда, всёмъ христіанамъ данъ для руководства законъ Евангельскій, но онъ не исключаеть и законовъ церковныхъ. Законъ Евангельскій—общій и требуеть частныхъ постановленій и рёшеній со стороны церкви. Такъ, напр., Евангеліе повеліваеть намъ причащаться Тіла и Крови Христовыхъ, но не говорить о томъ, какъ и когда приступать къ св. Тайнамъ. Равнымъ образомъ заповідь Христа требуетъ крещенія для всіхъ, желающихъ быть членами Его церкви, но не опреділяеть того, какъ и въ какомъ возрасті должно принимать тайнство св. крещенія. Всі эти частные вопросы и находять себі рішеніе възаконахъ и правилахъ церковныхъ (8736—8746).

- 3) Постъ св. Четыредестятницы имъетъ свое происхождение отъ св. Апостоловъ: отъ ясно узаконяется 69-мъ апостольскимъ правиломъ.
- (Гл. I). Церковные соборы—вселенскіе и помѣстные—говорять о постѣ св. Четыредесятницы, какъ объ извѣстномъ и твердо установившемся обычаѣ христіанской церкви; слѣдовательно, предполагають его апостольское происхожденіе. Такъ, дѣлають упоминаніе объ этомъ постѣ отцы перваго и шестого вселенскихъ соборовъ. Въ одномъ изъ своихъ правилъ послѣдній соборъ замѣчаеть, что Армяне въ субботы Великаго поста вкушають сыръ и яйца, что строго воспрещается соборомъ. Помѣстный соборъ Гангрскій предаетъ проклятію того, кто произвольно разрѣшаеть хранимые церковію посты. Лаодикійскій помѣстный соборъ въ своихъ правилахъ также четыре раза упоминаеть о постѣ св. Четыредесятницы. Онъ запрещаеть въ первую недѣлю Великаго поста допускать къ крещенію оглашенныхъ; не дозволяеть совершать въ св. Четыредесятницу проскомидій (кромѣ субботы и воскресенья), браковъ, обѣдовъ по умершимъ и иныхъ пиршествъ (875°—877°).
- (Гл. II). Святые отцы и учители церкви въ своихъ писаніяхъ часто говорять о Великомъ постѣ. Такъ, св. Игнатій Богоносецъ убѣждаетъ соблюдать пость во всю св. Четыредесятницу, какъ принято между христіанами. Свв. Василій Великій, Григорій Назіанзенъ, Іоаннъ Златоустъ и Амвросій Медіоланскій видять образъ Великаго поста въ 40-дневномъ постѣ Господа Іисуса Христа. Св. Кириллъ Іерусалимскій убѣждаетъ пользоваться Великимъ постомъ, какъ временемъ покаянія и душевнаго очищенія. Св. Амвросій Медіоланскій призываетъ христіанъ поститься во св. Четыредесятницу не только для себя, но и ради оглашенныхъ, готовящихся къ св. крещенію. Св. авва Дороеей говоритъ, что какъ въ Ветхомъ Завѣтѣ закономъ Моисеевымъ повелѣно было Израильтянамъ приносить десятину Богу отъ всѣхъ имѣній, такъ и намъ заповѣдано св. Апостолами, чтобы въ Великомъ постѣ мы посвящали Богу десятую часть нашихъ годичныхъ дней. Постъ Четыре-

десятницы, по словамъ того же св. отца, приносить намъ великую душевную пользу, если проводится, какъ должно. Для этого послѣдняго необходимо соблюденіе двухъ условій: умѣренности въ пищѣ и питіи и воздержанія отъ грѣховъ—клеветы, лжи, празднословія, гнѣва и др. (8776—882<sup>a</sup>).

(Гл. III). Постъ св. Четыредесятницы установленъ св. Апостолами по слѣдующимъ причинамъ: 1) для того, чтобы мы подражали 40—дневному посту Спасителя (Іоан. 13. 15; 1 Петр. 2, 21; Ефес. 5 1; 1 Кор. 11, 1); 2) для общаго и всенароднаго покаянія во грѣхахъ; 3) для очищенія и правственнаго приготовленія къ достойному срѣтенію праздника св. Пасхи; 4) для оправданія въ жизни христіанъ пророчества Христова, что ученики Его будуть поститься во дни удаленія отъ нихъ Жениха (Лук. 5, 35), или во время воспомпнаній о Его страданіяхъ и смерти и 5) для посвященія Богу десятой части нашего лѣта, по разсужденію св. отцевъ церкви (882°—883°).

Кромѣ поста св. Четыредесятницы православная церковь содержить три годичныхъ поста: передъ праздниками—свв. Апостоловъ Петра и Павла, успенія Божіей Матери и рождества Христова. Не безъ основанія установлено св. церковію это четверичное число постовъ въ году.

- 1) Въ Ветхомъ Завѣтѣ Евреи соблюдали четыре поста въ разные мѣсяцы года (Захар. 8, 19). Если они постились четырекратно въ годъ, то тѣмъ болѣе должны это дѣлать христіане, имѣющіе болѣе совершенный законъ и призванные къ болѣе высокимъ добродѣтелямъ. Правда, мы свободны отъ подражанія Іудеямъ (Галат. 4, 31); но эта свобода касается религіозныхъ обрядовъ, а не молитвъ, постовъ и другихъ Ветховавѣтныхъ учрежденій, имѣющихъ отношеніе къ покаянію и благочестію жизни.
- 2) Четверичное число постовъ соотвътствуетъ четыремъ временамъ года. Поэтому въ каждомъ изъ нихъ мы благодаримъ Бога за прожитую часть года и испрашиваемъ Его помощи и благословенія на благо-получное теченіе будущаго времени.
- 3) Кромѣ этихъ общихъ основаній каждый изъ постовъ имѣетъ свои особенныя. Такъ, пость св. Четыредесятницы установленъ церковію по вышеизложеннымъ причинамъ. Пость послѣ праздника св. Пятидесятницы (или Петровъ)—для того, чтобы мы выражали какъ благодарность Богу за писпосланіе намъ Духа Святаго—Утѣшителя, такъ и скорбь о видимомъ, тѣлесномъ удаленіи изъ міра Христа въ день вознесенія. Кромѣ того, этимъ постомъ мы воздаемъ почитаніе и благодарность св. Апостоламъ, просвѣтителямъ вселенной. Пость въ августѣ мѣсяцѣ (или Спасовъ) учрежденъ церковію съ цѣлію приготовить насъ къ достойной встрѣчѣ праздниковъ преображенія Господня и успенія Божіей Матери. Чрезъ пость мы должны очищаться и исправляться

душею и тёмъ соотвётствовать преображенію Господа и им'єть надежду на будущее славное преображеніе наше (Филип. 3, 21). Августовскимъ постомъ мы подражаемъ также и Божіей Матери, которая, если вс'є дни своей жизни проводила въ пост'є, то особенно передъ своею блаженною кончиною. Постъ предъ рождествомъ Христовымъ установленъ церковію для приготовленія насъ къ достойной встрічті какъ родившагося ради насъ Господа, такъ и будущаго нашего Судіи и Мздовоздаятеля (883°—886°).

Протестанты полагають пость въ умфренномъ употребленіи пищи, а не въ качеств ея: можно, говорять они, соблюсти пость и при вкушеніи мяса, масла и проч., но только въ умфренномъ и ограниченномъ количеств в. Между т вмъ, по ученію православной церкви, пость состоить не только въ умфренности и скудости принимаемой пищи, но и въ воздержаніи отъ н в которыхъ брашенъ, какъ то; мяса, сыра, масла, молока, яицъ и иногда рыбы, соотв в тственно величію и важности поста. При этомъ на указанныя брашна православная церковь смотрить не какъ на нечистыя, а какъ на не приличныя времени поста.

Это запрещеніе церкви нѣкоторыхъ брашенъ для постящихся имѣетъ нѣкоторыя основанія въ Словѣ Божіемъ. Такъ, Господь не дозволиль нашимъ прародителямъ вкушать отъ всѣхъ деревъ райскихъ (Быт. 2, 16—17); законъ Моисеевъ запрещаль въ нѣкоторые дни вкушеніе кваснаго хлѣба (Исх. 12, 19—20); пророкъ Даніплъ и его друзья не употребляли мясныхъ брашенъ въ плѣну Вавилонскомъ (Дан. 10, 3; 1, 8—16). Въ Новомъ Завѣтѣ мы видимъ примѣръ воздержанія отъ этихъ брашенъ въ лицѣ Інсуса Христа, Іоапна Предтечи и св. Апостоловъ. Первенствующіе христіане и послѣдующіе многочисленные угодники Божіи также навсегда отказывались отъ вкушенія мясной пищи.

И мы во дни святыхъ постовъ воздерживаемся отъ нѣкоторыхъ брашенъ, повинуясь уставамъ матери нашей—церкви. Если врачи тълесные иногда предписывають больнымъ воздержаніе отъ той или другой пищи и находять себѣ довѣріе, то тѣмъ болѣе имѣетъ власть установлять законы о постахъ св. церковь, заботящаяся о нашемъ душевномъ спасеніи. Запрещая вкушеніе мясныхъ брашенъ во дни поста, она имѣетъ цѣлію удручить и ослабить наше тѣло и поработить его духу (1 Кор. 9, 27; 4, 11; Колос. 3, 5). При этомъ, требуя отъ постящихся удаленія отъ мясныхъ брашенъ, св. церковь не опредѣляеть особенныхъ правилъ относительно количества постной пищи, такъ какъ ономожеть быть различно, соотвѣтственно возрасту, силамъ и условіямъ жизни человѣка (887°—891°).

Пость въ среду и пятницу есть установление апостольское, такъ какъ о немъ, подобно посту св. Четыредесятницы, ясно упоминается въ 69-мъ апостольскомъ правилъ. Многіе изъ святыхъ отцевъ церкви го-

ворять объ этомъ пость и указывають основание его въ томъ, что въ среду происходилъ совъть іудейскихъ первосвященниковъ противъ Госнода Іисуса Христа, а въ пятницу послъдовала Его спасительная крестная смерть (895<sup>а</sup>—892<sup>a</sup>).

Что касается времени установленія постовъ въ православной церкви, то въ рѣшеніи этого вопроса должно принимать во вниманіе слѣдующее правило св. отпевъ. Если какой-либо обычай или уставъ непрерывно и неизмѣнно содержится православною церковію, а время его происхожденія точно не извѣстно и не можеть быть опредѣлено по письменнымъ памятникамъ, то это служитъ яснымъ признакомъ того, что этотъ обычай введенъ въ церкви самими святыми Апостолами. Изложенное святоотеческое правило приложимо и къ святымъ постамъ и потому должна быть признана несомнѣнною ихъ апостольская древность (892°).

Въ полемической части трактата рашаются сладующия возражения протестантовъ противъ святыхъ постовъ.

(Гл. I). 1) Богъ все сотворилъ для пользы человъка (Быт. 1, 28; 9, 1—3; псал. 8, 7—9), говорятъ протестанты. Но нъкототорыя животныя могутъ приносить эту пользу только чрезъ употребленіе ихъ въ пищу. Если же православная церковь запрещаетъ вкушеніе мясныхъ брашенъ, то этимъ она отметаетъ дары Божіи и выражаетъ неблагодарность Творцу.

Въ отвътъ на это возраженіе «Камень въры» говоритъ, что не всъ животныя созданы Богомъ для употребленія ихъ въ пищу людьми; но одни — для пропитанія другихъ животныхъ, другія — ради врачебной пользы, третьи — для украшенія вселенной. При томъ же, если и всякая пища создана для человъка, то употребленіе ея зависить отъ мъста и времени. Поэтому и запрещеніе нашимъ церковнымъ уставомъ въ нъкоторые дни мясныхъ брашенъ — не противно волъ Божіей, такъ какъ въ другое время они не возбраняются православною церковію (893°—894°).

2) Постъ непріятенъ Богу, и чрезъ него мы не можемъ почтить и умилостивить Господа (Исаіи 58, 2—7; Іерем. 14, 12; Зах. 7, 5; Іоиля 2, 12).

Но указанное свидътельство св. Писанія, замъчаеть «Камень въры», говорить о постъ виъшнемъ, не соединяющемся съ истиннымъ смиреніемъ предъ Богомъ, любовію къ ближнимъ и исправленіемъ жизни: такой пость непріятенъ Богу. Но чрезъ это не отрицается истинный постъ, съ усердною молитвою къ Богу, съ искреннимъ сокрушеніемъ и воздержаніемъ отъ гръховъ (8946—8966).

(Гл. II). 3) Въ отрицаніе поста протестанты указывають на слова Христовы: «не входящее во уста сквернить человѣка»... (Мо. 15, 11).

Въ отвѣтъ на это возраженіе «Камень вѣры» приводитъ два святоочеческихъ толкованія приведеннаго изреченія Спасителя. По одному изъ нихъ, пища, какъ пѣчто вещественное, сама по себѣ не можетъ осквернить нашей души, существа духовнаго, если къ ней не присоединятся грѣховныя пожеланія человѣка; по другому толкованію, въ этихъ словахъ Христовыхъ пдетъ рѣчь не о пищѣ, а о вкушеніи ея не умытыми руками (897°—898°).

4) Запрещеніе церковію нѣкоторыхъ брашенъ не согласуется съ христіанскою свобвдою, возвѣщенною Христомъ и Апостолами (Лук. 10, 5, 7; 1 Кор. 10, 25).

Но указанными словами, говорить «Камень вѣры», Христосъ не узаконяеть свободы христіанъ по отношенію къ уставамъ церкви, но учить св. Апостоловъ воздержанію и умѣренности при вкушеніи пищп въ домахъ, оказывающихъ имъ гостепріимство. При этомъ Господь говорилъ о пищѣ, дозволенной закономъ Моисеевымъ и употребляемой соотвѣтственно мѣсту и времени. Равнымъ образомъ и Апостолъ Павель въ приведенныхъ словахъ посланія хотѣлъ предостеречь вѣрующихъ только отъ излишняго сомнѣнія и взыскательной разборчивости относительно продаваемыхъ брашенъ, а не внушать имъ мысль о безразличіи вкушаемой пищи, такъ какъ тоть же Апостоль заповѣдалъ христіанамъ соблюдать правила апостольскаго собора въ Іерусалимѣ о неяденіи крови, идоложертвеннаго и удавлены—Дѣян. 15, 20 (898°—899°).

5) Указывають протестанты на слова св. Апостола Павла: «аще убо умросте со Христомъ отъ стихій міра, почто аки живуще въ мірѣ стязаетеся»... (Колос. 2, 20—22).

На это возраженіе «Камень в'бры» отв'вчаеть: 1) какъ видно изъ предыдущихъ словъ Апостола (Колос. 2, 16 — 17), въ указанномъ мъстъ его посланія говорится не о той или другой пищ'в для христіанъ, а о Ветхозав'ятныхъ законахъ относительно тълесной чистоты и о вкушеніи чего-либо недозволеннаго народу Божію; 2) в'вроятно, слова Апостола имъли въ виду тъхъ людей, которые считали н'ькоторыя брашиа нечистимы и потому воздерживались отъ ихъ употребленія. Но этотъ взглядъ чуждъ нашей православной церкви и не служить основаніемъ ея запрещенія н'ькоторыхъ брашенъ для постящихся (899° — 900°).

6) Отступниками отъ въры называетъ св. Апостолъ Павелъ тъхъ людей, которые явятся въ послъднія времена и будуть отрицать бракъ и удаляться отъ нъкоторыхъ брашенъ (1 Тим. 4, 1 5).

Но въ этихъ словахъ, говоритъ «Камень въры», Апостолъ пророчествуетъ о еретикахъ, имъвшихъ явиться впослъдствій въ церкви Христовой: они будутъ возбранять супружество и иъкоторыя брашна, какъ нечистыя. Таковы и были: Манихеи, Енкратиты, Евстафіане и другіе еретики, которые считали животныхъ, бракь и вино произведе

ніями злого духа и потому учили воздерживаться отъ нихъ, какъ чего-то злого и нечистаго. Но православная церковь ничего изъ сотвореннаго Богомъ не считаетъ нечистымъ и вреднымъ. Если же нѣкоторые ел члены лица монашествующія—воздерживаются отъ супружества и отъ мясныхъ брашенъ, то дѣлаютъ это по произвольному обѣту, а не по убѣжденіямъ древнихъ еретиковъ Равнымъ образомъ, если православная церковъ воспрещаетъ употребленіе въ постъ нѣкоторыхъ брашенъ, то не за нечистоту ихъ, но ради укрощенія и ослабленія плоти во дни покаянія, молитвы и нравственнаго обновленія. Поэтому указанныя слова Апостола о заблужденіяхъ еретиковъ не могутъ имѣть отношенія къ ученію православной церкви о св. постахъ (900°—903°).

7) Господь Іисусъ Христосъ не установилъ постовъ для своихъ учениковъ, подобно Іоанну Крестителю и фарисеямъ (Мо. 9, 14—17; Мрк. 2, 18—22; Лук. 5, 33—39). Напротивъ, словами о приставленіи новаго плата къ ветхой одеждѣ Господь указалъ на то, что съ Евангельскою вѣрою не совмѣстимо Ветхозавѣтное ученіе о постахъ.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говоритъ, что въ словахъ Іисуса Христа по поводу вопроса о постъ содержится предсказание Господа о будущемъ пощении Его учениковъ по удалении отъ нихъ Учителя и такимъ образомъ предвозвъщается существующий постъ православной церкви. Притча же Христова о новомъ платъ и ветхой одеждъ, по толкованию св отцевъ, говоритъ объ отношении Евангельскихъ заповъдей къ силамъ не обновленныхъ благодатию Божіею людей, а не касается ученія о постахъ (9036—905°).

8) По мивнію протестантовь, св. Апостоль Павель не придаеть значенія постамь, которые онь разумветь подътвлеснымь обученіемь въ посланіи 1 Тим. 4, 7—8.

По поводу этого возраженія «Камень в'тры» приводить различныя святоотеческія толкованія указаннаго м'єста изъ посланій св. Апостола Павла. По объясненію св. Амвросія Медіоланскаго, здісь Апостоль говорить о пость, который не соединяется съ любовію и милосердіемъ къ бъднымъ: такой пость мало полезенъ для человъка. Напротивъ, св. Іоаннъ Златоусть думаеть, что въ указанныхъ словахъ Апостола ръчь идеть не о постъ, такъ какъ къ нему мало приложимо название тълеснаго обученія: пость не питаеть и не потворствуеть тёлу, а ослабляеть и изсущаеть его. По мивнію же св. Кипріана, Апостоль отрицаеть въ ткхъ словахъ значеніе одинхъ внёшнихъ подвиговъ благочестія безь заботы человъка о духовномъ своемъ развитіи и усовершенствованіи. Наконецъ, по объясненію «Камня вѣры», въ указанныхъ словахъ св. Апостолъ сравниваетъ телесные подвиги (причемъ иметъ въ виду упражненія лицъ подвизающихся на публичных в состязаніях в — 1 Кор. 9, 24-25) съ духовными, съ целію уб'едить и поощрить къ несенію последнихъ ученика своего Тимоеея: за телесные подвиги дается награда временная и малая, за духовные же ожидается вѣчное и богатоо воздаяніе отъ Бога (905°—907°).

- 9) Протестанты говорять: фарисей, исчислявшій свои посты въ молитв'є предъ Богомъ, не быль оправдань Имъ (Лук. 18, 11—14); поэтому посты не им'єють пользы и ціны у Бога. На это возраженіе «Камень віры» говорить, что фарисей получиль осужденіе оть Бога не за посты свои, а за гордость и презрівніе къ ближнему (908).
- (Гл. III). 10) Протестанты приводять изреченія нѣкоторыхъ св. отцевъ церкви, изъ которыхъ выводять заключеніе, что будто-бы они отрицали пользу и значеніе постовъ. Такъ, указывають 1) на слова св. Іоанна Златоуста, въ которыхъ онъ говоритъ, что добрая жизнь, любовь и милосердіе къ ближнимъ, а не пость, приносять душевную пользу человѣку; 2) св. Игнатія Богоносца, который не совѣтуетъ безмѣрно предаваться посту и совершенно уклоняться отъ употребленія вина и мяса и 3) на дѣянія Гангрскаго помѣстнаго собора, который предалъ проклятію еретика Евстафія за то, что онъ не хотѣлъ вкушать мясныхъ брашенъ.

На эти возраженія «Камень віры» отвічаеть: 1) изь той же бесіды св. Іоанпа Златоуста, изь которой заимствованы указываемыя протестантами слова, можно видіть, что онь не отрицаеть значенія поста, но вооружается противь тіхь, которые считають его одного достаточнымь для спасенія, безь другихь добрыхь діль; 2) св. Игнатій Богоносець въ приведенныхъ словахъ порицаеть удаленіе оть вина и мясныхъ брашень, происходящее изь за мнінія о нихь, какъ нечистыхь по своему существу; 3) изь дізній Гангрскаго собора открывается, что такого заблужденія относительно вина и мясныхъ брашень и супружества держался и еретикъ Евстафій и потому подвергся церковному отлученію (9086—9126).

(Гл. IV). 11) Постъ св. Четыредесятницы, говорять протестанты, введенъ въ церкви римскимъ папою Телесфоромъ, и какъ установленіе частнаго лица, не можеть быть обязательнымъ для всѣхъ христіанъ.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» совершенно отрицаетъ справедливость выраженной въ немъ мысли: постъ св. Четыредесятницы имъетъ свое происхождение не отъ римскато папы Телесфора, а отъ Самого Господа Іисуса Христа, постившагося сорокъ дней и сорокъ ночей. Послъдуя примъру Христа, св. Апостолы и установили правило объ этомъ постъ. Св. отцы церкви на вселенскихъ и помъстныхъ соборахъ уже не узаконяютъ св. Четыредесятницы, а только вспоминаютъ о ней, какъ объ учреждении апостольскомъ (913<sup>а6</sup>).

12) По мићнію протестантовъ, 40-дневный постъ Іисуса Христа не можетъ служить для насъ примѣромъ для подражанія: если бы Онъ хотѣлъ указать намъ этотъ примѣръ, то постился бы, подобнонамъ, четыре раза въ году.

**Христо**съ, отвъчаетъ «Камень въры», былъ искущаемъ сатаною видимымъ образомъ только одинъ разъ; поэтому и постился однажды, научая насъ постомъ вооружаться противъ искущеній. А такъ какъ намъ необходимо вести борьбу съ послъдними, то и постъ нашъ долженъ происходить ежегодно: «на всяко лъто намъ нужда есть Четыредесятницу постити» (914°).

Къ приведенному возраженію протестанты присоединяють еще нѣкоторыя частныя возраженія. Такъ, а) говорять: если православные постъ Четыредесятницы производять оть 40-дневнаго поста Іисуса Христа, то они, подобно Спасителю, должны во все продолженіе поста совершенно воздерживаться оть пищи.

- б) Въ Ветхомъ Завътъ Моисей постился сорокъ дней, но въ подражание ему не было установлено Евреямъ 40-дневнаго поста.
- в) Христосъ указалъ намъ, какъ предметь подражанія, Свою кротость и смиреніе, а не 40-дневный постъ.
- г) Если православные своимъ постомъ хотятъ подражать Христу, то почему они не постятся въ то же самое время, когда постился Господь?

На приведенныя возраженія «Камень вѣры» даетъ слѣдующіе отвѣты.

- а) Мы въ своемъ постъ подражаемъ Христу, сколько можемъ, какъ ученики учителю и какъ люди, Богу.
- 6) Различны достоинства Моисея и Христа и неодинакова сила любви—христіанской церкви къ своему Глав'є и Основателю, и Евреевъ—къ Моисею. При томъ же посл'єдній не быль поставленъ народу Израильскому за образець для подражанія, каковое значеніе им'є-етъ Христосъ по отношенію къ членамъ Его церкви (Іоан. 13, 15; 1 Петр. 2, 21; Ефес. 5, 1; 1 Кор. 11, 1; Евр. 12, 1—2).
- в) Если Христосъ не заповъдалъ намъ подражать Его посту словомъ, го заповъдалъ самымъ дъломъ и примъромъ, которыя болъе дъйствительны, чъмъ слово.
- г) Во времени поста церковь слѣдуетъ за Господомъ. «И понеже Господь постился есть от шестаго дне Іеннуаріа, даже до четвертаго надесять дне Февруаріа, мы множицею в то время начинаемъ постъ, егда Христосъ сконча» (9136—9156).
- 13) Протестанты находять въ христіанской древности примъръ отрицанія поста св. Четыредесятницы въ лицъ св. епископа Спиридона, который одному нутнику предложилъ вкусить мясо въ Великій постъ.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говоритъ, что св. Спиридонъ самъ былъ великій постникъ и предложилъ уставшему отъ пути странпику мясо въ постъ св. Четыредесятницы за неимъніемъ у себя никакой другой пищи. Притомъ же прежде чъмъ предлагать путпику мясо, св. старецъ усердно просилъ Бога простить ему этотъ по-

ступокъ, что служитъ яснымъ доказательствомъ уваженія св. Спиридона къ Великому посту (915°—916°).

(Гл: V). 14) Пость, по мпѣнію протестантовь, не согласень съ христіанскою свободою, о которой часто говорить св. Апостоль Навель (2 Кор. 3, 17; 1 Кор. 7, 23; Гал. 5, 1; Римл. 6, 14; 1 Тим. 1, 9).

По поводу этого возраженія «Камень вѣры» даеть понятіе о христіанской свободѣ, которое не содержить въ себѣ ничего противорѣчащаго посту православной церкви. Истинная христіанская свобода есть свобода отъ грѣха (Іоан. 8, 34; Римл. 6, 20, 22) и отъ обрядоваго закона Монсеева (Дѣян. 15, 10; Гал. 2, 3—4; 4, 9; 5, 1—2; Евр. 7, 12, 18). По миѣнію нѣкоторыхъ, христіанская свобода состоитъ также въ освобожденіи отъ принудительнаго дѣйствія нравственнаго Ветхозавѣтнаго закона: послѣдній долженъ быть исполняемъ нами не по пуждѣ, но по свободной волѣ, не изъ страха наказанія, а изъ любви къ Богу—1 Тим. 1, 9; 2 Кор. 3, 17; Гал. 5, 18 (9166—918\*).

15) Если кто изнуряеть плоть свою постомъ, говорять протестанты, тотъ ненавидить ее, вопреки слову св. Апостола Павла (Ефес. 5, 29), и неръдко самъ бываеть причиною преждевременной смерти.

На это возражение «Камень въры» отвъчаеть, что не пость, а невоздержание въ пищъ и илотоугодие часто служили причиною гибели людей и удаленія ихъ отъ Бога (Быт. 3, 6; Второзак. 32, 15; псал. 77, 30—31). Не постники, а угождающіе плоти ненавидять и губять ее. Подобно тому какъ родители, желая видъть своихъ дътей умными и благоправными, наказывають ихъ и не дають имъ свободы, какъ врачи для здоровья больныхъ предлагають горькія лекарства, или какъ всадники управляють конями, или какъ виноградари «отребляють лозы и древеса» для большаго ихъ плодородія, такъ и любящіе плоть свою изнуряють ее постомъ и воздержаніемъ. Последнія не только не сокращають человъческой жизни, но и дають ей долгольтие, какъ показывають примъры св. угодниковъ Божіихъ. Приводимыя же въ возраженін слова св. Апостола Павла говорять о любви мужей къ своимъ женамъ (ср. Ефес. 5, 28) и не заключають въ себъ ничего не согласнаго съ постомъ, такъ какъ и постящіеся заботятся о своемъ тель, насколько это необходимо для поддержанія ихъ жизни (9186—9196)

16) По мивнію протестантовъ, пость есть воздержаніе оть излишества и умвренность въ нищв и потому можеть быть соблюдаемъ безъ уставовъ церковныхъ.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» указываетъ на слъдующее различие поста и воздержания: а) постъ стоитъ выше воздержания, и гдъ естъ первый, тамъ есть и второе; но не наоборотъ; б) воздержание соблюдается ради здоровья, а постъ для покаяния; в) воздержание всегда должно имътъ человъку, а постъ не всегда; г) воздержание предписывается намъ самою природою, или врачами для избавле-

нія отъ бользней, а пость узаконяется св. церковію и д) для воздержанія требуется количество и время вкушенія пищи, а для поста, кромѣ того, и качество ея, или воздержаніе отъ нѣкоторыхъ брашень  $(20^{-6})$ 

17) Пость, говорять протестанты, есть воздержаніе оть грѣховь и упражненіе въ дѣлахъ добрыхъ (Исаіи, 58, 5—7).

На это мивніе противниковъ «Камень ввры» кратко замвчаеть, что пость можеть быть двоякій: духовный и твлесный. Первый есть удаленіе оть худыхъ двлъ и всегда долженъ быть соблюдаемъ нами, второй же есть воздержаніе въ пищв и питіи (9206—921°).

18) Наконецъ, протестанты говорятъ, что постъ православной церкви имъетъ происхождение отъ язычниковъ и Іудеевъ.

На это возражение «Камень вѣры» отвѣчаеть, что, если язычники, по внушенію естественнаго своего разума, и Ветхозавѣтные Іуден, люди закона и тѣни будущихъ благъ, содержали пость и видѣли въ немъ какъ средство для укрощенія страстей, такъ и жертву для умилостивленія Бога, то тѣмъ болѣе должны почитать постъ христіапе, служители новаго, болѣе совершеннаго Завѣта и призванные къ болѣе высокимъ добродѣтелямъ. Поэтому язычники и Іуден служатъ укоромъ и обличеніемъ для протестантовъ, отрицающихъ святые посты (921•—9226).

- **XI. Трантать о благихъ дѣлахъ.** Въ предисловін къ трактату дѣлаются общія вступительныя замѣчанія о главномъ предметѣ рѣчи— добрыхъ дѣлахъ.
- 1) По православному ученю, добрыя дѣла сутъ средства къ нашему оправданію и спасенію (Лук. 24, 26; Филип. 2, 7—9; Апок. 12, 7; Евр. 11, 36—38; 2 Тим. 4, 7; Апок. 3, 21); по протестантскому же они—только слѣдствія или плоды вѣры человѣка, которая одна имѣетъ оправдывающее и спасающее значеніе (Мо. 8, 13; 9, 22; Лук. 18, 42; 7, 50).
- 2) Такъ какъ жизнь въчная въ св. Писаніи представляется иногда даромъ Божінмъ, или наслѣдіемъ небеснымъ, а иногда наградою и воздаяніемъ человѣку за его труды (Римл. 6, 23; ср. псал. 102, 4; Мө. 25, 34; 5, 12), то и православная церковь учитъ, что въ первомъ смыслѣ наслѣдуютъ жизнь вѣчную христіанскіе младенцы и взрослые, умирающіе тотчасъ послѣ св. крещенія, а всѣ другіе христіане, подвизающіеся въ добрыхъ дѣлахъ, получаютъ царство небесное, какъ наслѣдіе и какъ воздаяніе за свои подвиги—Колос. 3, 24; Лук. 24, 27 (923—928).

Основную мысль трактата «Камень въры» выражаеть такими словами: «человъку умъ совершенъ имущу, боголюбиву же и праведну,

благая дъла суть потребна ко спасенію, и без тъхъ въра едина спасенія въчнаго не содъловаеть» (929).

Это положение трактата доказывается:

- (Гл. I). Во-первыхъ, свидътельствами св. Писанія, которыя говорять: а) о необходимости терпънія, трудовъ и добрыхъ дѣлъ для спасенія (Евр. 10. 36; Филип. 2, 12; 2 Кор. 7, 10; Мо. 19, 17; 25, 34—36; Іак. І, 22, 25); б) о недостаточности для этой цѣли одной только въры, безъ любви, цѣломудрія и другихъ добродѣтелей (Іак. 2, 14; 19—26; І Кор. 13, 2; 1 Тим. 2, 15; Мө. 5, 20) и в) изображають жизнь вѣчную, какъ награду и воздаяніе Божіе за дѣла человѣка (Мө. 20, 8; 5, 12; 16, 27; 25, 21; псал. 61, 13; 1 Кор. 3, 8; Галат. 6, 7—10; 2 Солун. 1, 5; Римл. 2, 5—7; Апок. 22, 12; 7, 14; 2 Тим. 4, 7) (931°—933°).
- (Гл. II). Во-вторых, ученіемъ св. отцевъ церкви. Такъ, они спасеніе человѣка приписываютъ благодати Божіей и добрымъ дѣламъ самого человѣка. Послѣднія совершенно необходимы: одна вѣра, безъ доброй жизни, не приносить никакой пользы человѣку. Напротивъ, христіанинъ, преданный грѣхамъ, подлежитъ большему наказанію и осужденію. Вѣра только въ связи съ дѣлами имѣетъ спасающее значеніе, такъ что, какъ одно доброе дѣло, безъ вѣры человѣка въ Бога, не приноситъ ему похвалы, такъ и одна вѣра, безъ добрыхъ дѣлъ—мертва (934°—937°).
- (Гл. III). *Въ-третьихъ*, соображеніями разума, основанными на св. Писанін.
- 1) Если одно лицо объщаеть другому награду подъ условіемъ его труда и заслуги, то совершенно необходимо выполнить это условіе для полученія награды; въ противномъ случать теряется на нее всякое право. Господь Інсусъ Христосъ объщаеть намъ царствіе небесное подъ условіемъ добрыхъ дтть и соблюденія Его святыхъ заповъдей (Ме. 5, 20; 19, 17; 6, 14; 19, 29; 18, 3; Іоан. 13, 17; 15, 14; Лук. 13, 3; 10, 28); согласно со Христомъ учатъ и св. Апостолы (Римл. 8, 13; 2 Тим. 2, 12; 1 Тим. 4, 8; Іак. 2, 8; 1, 12; Апок. 3, 21: ср. Іезек 18, 21—22). Поэтому необходимо творить добрыя дтла для пріобрттенія царствія Божія (9376—9406).
- 2) То, что служить причиною спасенія, необходимо соблюдать всякому, желающему спастись; в ра и добрыя д $\mathbb{E}$ ла суть причины спасенія (Мв. 25, 34—36; Апок. 7, 14—15) и потому необходимы для всякаго христіанина (940 $\mathbb{E}$ —941 $\mathbb{E}$ ).
- 3) Награда и трудъ такъ тъсно связаны между собою, что одна не бываетъ безъ другого, подобно тому, какъ отецъ не бываетъ безъ сына, или господинъ безъ раба. Но жизнь въчная естъ награда (Быт. 15, 1; 2 Паралип. 15, 7; Прем. Сол. 5, 15; Исх. 40, 10; Ме. 5, 12; 20,

- 8; 1 Кор. 3, 8, 14; Апок. 11, 18; 22, 12) и притомъ соразмърная съ трудами человъка (Мо. 16, 27; Лук. 6, 38: Римл. 2, 5; 1 Кор. 3, 8; Галат. 6, 7; Апок. 22, 12). Поэтому, какъ можно отрицать значеніе послъднихъ въ дълъ спасенія? (941°—942°):
- 4) Всякій, желающій собрать жатву съ поля, долженъ сначала засѣять его. Но жизнь вѣчная есть жатва (Галат. 6, 7—10; псал. 125, 5—6) и потому предполагаетъ труды и заботы, предшествующія ея собиранію (943°).
- 5) Лицезрвніе не согласно съ нравдою и святостію Божією (Римл. 2, 11; Гал. 2, 6; 1 Петр. 1, 17; Двян. 10, 34); поэтому Господь даетъ небесныя награды сообразно съ трудами и заслугами человвка. Последнія имъютъ некоторое достоинство предъ Богомъ (Лук. 10, 7; Премудр. Солом. 3, 5; 2 Солун. 1, 5; Апок. 3, 4), и воздаяніе за пихъ совершается по справедливости (2 Солун. 1, 6—7; 2 Тим. 4, 7—8; Евр. 6, 10; 1 Кор. 9, 24; Притч. Сол. 19, 17; псал. 91, 16; 10, 7; 124, 17; 118, 137). А такъ какъ Господь объщаетъ награду пебесную не за одну веру, но и за добрыя дела (Іоан. 8, 51; Іак. 1, 12; Апок. 2, 7—11; 3, 5, 21), то Онъ, по величайшей правдъ Своей, и исполнитъ въ свое время объщанное (943°—945°).
- 6) Небесныя блага уготованы любящимъ Бога, а не върующимъ только въ Него (1 Кор. 2, 9). А такъ какъ лучшее проявление любви къ Богу есть соблюдение Его заповъдей (Іоан. 14, 15; 21, 23—24), то и небесныя награды даются не за въру человъка, но и за добрыя дъла его (946<sup>46</sup>).
- 7) Протестанты признають необходимою для спасенія только в ручелов вка. Но мертвая в вра—для насъ не спасительна, а живая необходимо предполагаеть добрыя д вла (9466—947).
- 8) Ученіе протестантовъ о единой оправдывающей вфрв ведеть къ послідствіямъ, вреднымъ для нравственной жизни человіта: лишаетъ его побужденія къ добрымъ діламъ и даетъ поводъ къ бездінтельности и нравственному разслабленію (947<sup>а6</sup>).
- 9) На всякомъ христіанинѣ лежить обязанность соблюдать заповъди закона Монсеева (Мо. 19, 17), что, конечно, не возможно безъ добрыхъ дълъ. Правда, протестанты, на основаніи христіанской свободы (Гал. 5, 1; 2 Кор. 3, 17), не признають этой обязанности. Но истинная наша свобода есть свобода отъ грѣха и обрядовъ Ветхозавѣтныхъ, а не отъ нравственнаго закона Моисеева (9476—9486).
- 10) Протестантскій взглядъ на вѣру даетъ основаніе къ слѣдующему заключенію: если одна вѣра даетъ спасеніе человѣку, а добрыя дѣла не имѣютъ существеннаго значенія и служатъ только къ украшенію вѣры, то послѣдняя можетъ быть спасительна и одна, не только безъ добрыхъ дѣлъ, но даже и въ соединеніи съгрѣхами человѣка. При этомъ напрасно утверждають протестанты, что вѣра не можетъ быть одна, безъ до-

брыхъ дѣлъ, и что послѣднія соединяются съ нею, какъ плоды съ деревомъ: Слово Божіе не оставляеть сомивнія въ возможности существованія вѣры безъ добрыхъ дѣлъ (Іоан. 12, 42—43; 1 Кор. 13, 2; Іак. 2, 14; Мо. 3, 12; 13, 48; 22, 11; 25, 1—2, 32).

Но указанный выводъ изъ протестантскаго ученія объ оправданіи вѣрою противорѣчить не только здравому разуму, но и яснымъ свидѣтельствамъ св. Писанія: Римл. 2, 9; 1 Кор. 6, 9 — 10; Гал. 5, 19 — 21; Ефес. 5, 5; Апок. 22, 15 (9486—9526).

Въ полемической части трактата рѣшаются слѣдующія возраженія протестантовъ противъ православнаго ученія о добрыхъ дѣлахъ.

(Гл. I) 1) Въчное блаженство святыхъ Слово Божіе приписываетъ милости Божіей, а не добрымъ дъламъ ихъ (псал. 102, 4; Мо. 5, 7; Іак. 2, 13).

Въ отвѣтъ на это возраженіе «Камень вѣры» указываетъ на другія свидѣтельства св. Писанія, въ которыхъ то же небесное блаженство представляется, какъ награда за добрыя дѣла человѣка (Мо. 16, 27; Римл. 2, 6; Апок. 22, 12; 2 Тим. 4, 7—8). Это кажущееся протпворѣчіе Слова Божія, по миѣнію «Камня вѣры», объясняется тѣмъ, что, поскольку вѣчное блаженство даруется намъ за добрыя дѣла, оно есть вѣнецъ правды, а поскольку добрыя дѣла происходять отъ благодати Божіей, оно есть вѣнецъ милости (953°—954°).

- 2) Жизнь въчная дается даромъ, безъ всякихъ трудовъ и заслугъ со стороны человъка (Ис. 55, 1; Дан. 9, 18). На это возражение «Камень въры» кратко замъчаетъ, что въ указанныхъ мъстахъ пророческихъ писаній идетъ ръчь не о будущей въчной жизни: у пророка Исаіи говорится «о благодати настоящаго, а не о славъ будущаго живота», а у пророка Даніила о спасеніи народа Еврейскаго отъ Вавилонскаго плъна (955°).
- 3) Върующіе во Христа называются въ св. Писаніи дѣтьми Божіими, и жизнь вѣчная—ихъ наслѣдіемъ или достояніемъ, а для полученіи послѣдняго не требуются труды и добрыя дѣла (псал. 15, 5—6; 36, 18; 60, 6; 126, 2—3; Дѣян. 20, 32; 1 Петр. 1, 4; 3, 9; Ефес. 1; 14, 18; 5, 5; Колос. 3, 24; Евр. 1, 14; 9, 15; Мө. 5, 5; Іоан. 1, 12, Римл. 8, 16).

Но та же жизнь вѣчная, говорить «Камень вѣры», въ другихъмѣстахъ св. Писанія называется и наградою или воздаяніемъ за добрыя дѣла наши (Мо. 5, 12; 25, 34; 20, 8; Римл. 2, 6; 1 Кор. 3, 8). То и другое названіе справедливо въ приложеніи къ жизни вѣчной: христіанскіе младенцы, умирающіе сразу послѣ св. крещенія, получають жизнь вѣчную, какъ наслѣдіе въ силу своего усыновленія Богу въ этомъ св. таинствѣ; для взрослыхъ же членовъ церкви Христовой, подвизающихся въ добрыхъ дѣлахъ, жизнь вѣчная есть и наслѣдіе Божіе, и награда за труды (Колос. 3, 23—24; Римл. 8, 17). Подобно

тому какъ Господь Іисусъ Христосъ, хотя и былъ единороднымъ Сыномъ Божіимъ, но «славу плоти Своей» стяжалъ крайнимъ смиреніемъ и униженіемъ ради нашего спасенія, такъ и върующіе въ Него пріобрѣтаютъ жизнь вѣчную и какъ наслѣдіе Божіе, и какъ награду за свои добрыя дѣла (9556—9586).

4) Въ подтвержденіе мысли, что жизнь вѣчная дается Богомъ не за наши труды и подвиги, а единственно по Его благости и милости, протестанты указывають на слова св. Апостола Павла: «Оброцы гртха смерть: дарованіе же Божіе живот выччый»... (Римл. 6, 23). Ствѣчая своимъ противникамъ, «Камень вѣры» говоритъ, что св. Апостолъ справедливо могъ бы назвать жизнь вѣчную «возмездіемъ» за добрыя дѣла человѣка, подобно тому, какъ смерть онъ именуетъ возданіемъ за грѣхи. Но Апостолъ не выразился указаннымъ образомъ потому, чтобы кто не призналъ добрыхъ дѣлъ такимъ же собственнымъ нашимъ произведеніемъ, какъ и грѣхи паши: источникъ добрыхъ дѣль есть не только наша свобода, но и благодать Божія (958°—959°).

На основаніи этого комментарія «Камня вѣры» къ словамъ Апостола, протестанты дѣлаютъ такое частное замѣчаніе: «если жизнь вѣчная есть награда за дѣла, то она дается уже не по благодати, а по долгу» (Римл. 4, 4). На это замѣчаніе «Камень вѣры» говоритъ, что указанныя слова св. Апостола Павла направлены противъ тѣхъ, которые думали спастись одними естественными дѣлами, безъ благодати Божіей, каковое «безуміе» чуждо православному ученію объ оправданіи (9596—960°).

5) На основаніи словъ св. Апостола Павла къ Римл. 8, 18, протестанты утверждають, что не можеть быть никакого равенства и соотвътствія добрыхъ дѣлъ человѣка съ жизнію вѣчною, которое бы требовалось при представленіи послѣдней, какъ награды за наши добрын дѣла.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» замъчаетъ, что въ указанныхъ словахъ Апостола разумъется неравенство земиыхъ трудовъ и страданій съ жизнію въчною въ томъ отношеніи, что послъдния даруется за кратковременные земные подвиги въ добродътели. Но въ разсужденіи благодати Божіей, отъ которой происходятъ добрыя дъла, есть равенство и соотвътствіе ихъ съ въчнымъ блаженствомъ и славою (960° — 961°).

6) Христосъ называеть насъ рабами непотребными (Лук 17, 10). Какъ же мы можемъ своими дълами заслужить жизнь въчную?

Ръшая это возраженіе, «Камень въры» приводить троякое толкоканіе указанныхъ словъ Спасителя: а) по мнтію св. Іоанна Златоуста, Господь, говоря такъ, хотълъ научить насъ смиренію; б) по словамъ св. Амвросія, добрыя дъла не имъютъ спасительнаго значенія, поскольку они исходятъ отъ нашей поврежденной гръхомъ природы; и в) своими добрыми дълами мы не приносимъ собственно Богу ничего дорогого и цъннаго: «аще бо благо что сотворимъ, оттуду намъ польза бываетъ, а не Богу, иже благихъ нашихъ не требуетъ».

По всёмъ этимъ толкованіямъ, указанныя слова Христовы ничего не говорять противъ значенія добрыхъ дёлъ въ нашемъ спасеніи  $(961^{\circ}-962^{\circ})$ .

7) Въра во Христа Спасителя отнимаетъ всякую похвалу дълами закона (Римл. 3, 27), и потому послъднія не могутъ служить къ нашему оправданію.

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говоритъ, что здъсь Апостолъ имъетъ въ виду дъла обрядоваго закона Моисеева, а также одни естественныя самостоятельныя стремления человъка къ оправданию и не касается добрыхъ дълъ христіанина, совершаемыхъ при помощи благодати Божіей (962<sup>6</sup>—963<sup>a</sup>).

8) Слово Божіе отрицаеть всякое значеніе добрыхь дѣль въ нашемъ оправданіи предъ Богомъ (Римл. 3, 20, 28; 4, 2; Галат. 2, 16; Ефес. 2, 8; Филип. 3, 9; Тит. 3, 4-5).

Вопреки этому мевнію противниковъ «Камень ввры» утверждаеть, что то же Слово Божіе, кром'в ввры (Евр. 11, 6), которую одну протестанты признають необходимою для оправданія, требуеть для спасенія и другихъ доброд'втелей, какъ-то: страха Божія (псал. 110, 10, Притч. 1, 7; Сирах. 1, 11—13), надежды (псал. 2, 12; 5, 12; 16, 5), любви (Лук. 7, 47; Галат. 5, 6; 1 Іоан. 3, 14), покаяпія (Д'вян. 11, 18; 2 Кор. 7, 10; Іезек. 18, 21; Лук. 13, 3), крещенія (Іоан. 3, 5) и твердой р'вшимости къ доброй жизни (Іезек. 18, 31). Указываемыя же въ возраженіи свид'втельства св. Писанія говорять или о Ветхозав'ятныхъ обрядахъ, или о д'влахъ челов'вка естественнаго, совершаемыхъ безъ благодати Божіей (963°—964°).

9) Оправданіе и спасеніе дается върующимъ во Христа даромъ и по милости Божіей, а не за дъла (Римл. 3, 24; 4, 4—5; 11, 6; Ефес. 2, 8).

Но указанныя слова изъ посланій св. Апостола Павла, говорить «Камень вѣры», имѣють не тоть смысль, который придають имъ протестанты: спасеніе называется даромь милости Божіей не потому, что въ немь не требуется участіе самаго человѣка, а потому а) что временныя добрыя дѣла наши ничего не значать въ сравненіи съ небесною за нихъ наградою (Римл. 8, 18); б) Іудеи и Еллины своими естественными дѣлами не могли оправдаться предъ Богомъ и в) все, потребное для нашего спасенія, сообщается намъ Господомъ по Его милости, а не за наши заслуги (9646—9656).

10—11) Христосъ требовалъ для оправданія и спасенія только въры, не упоминая о добрыхъ дълахъ (Мар. 5, 36; Мө. 9, 22; Лук. 17, 19: 7, 50).

На это возраженіе «Камень вѣры» замѣчаеть, что въ указанныхъ шѣстахъ св. Евангелія говорится не объ оправданіи, а о чудесахъ исцѣленія больныхъ, для которыхъ (чудесъ) достаточно было одной вѣры страждущихъ во всемогущую силу Божію. Поэтому-то чудеса совершались даже людьми нечестивыми (Мо. 7, 21—22) (9656—9666).

12) По свидътельству Слова Божія, получають оправданіе и спасеніе всъ върующіе во Христа; значить, они спасаются одною върою, безъ добрыхъ дъль (Іоан. 3, 6; Дъян. 10, 43; 13, 39; Римл. 10, 11; 1 Іоан. 5, 1; Лук. 7, 50; Іоан. 1, 12; 3, 36).

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говоритъ слъдующее. а) Хотя одна въра упоминается въ изкоторыхъ мъстахъ св. Иисанія, какъ условіе оправданія со стороны человъка, но не одна она спасаеть. Нужно помнить, что Слово Божіе приписываеть наше спасеніе и другимъ добродътелямъ: любви (Лук. 7, 47), милостыни (Тов. 12, 9), падежде (Римл. 8, 24) и крещенію (Тит. 3, 5), хотя одне оне и не спасають человека въ отдельности отъ его веры. Последняя есть начало и основаніе нашего оправданія и потому чаще другихъ добродътелей упоминается въ Словъ Божіемъ. Подобно тому какъ побъда надъ врагами приписывается царю, хотя она и одержана имъ вмъстъ съ войскомъ (2 Цар. 12, 29), такъ и дѣло спасенія усвояется вѣрѣ на основаніи ея господствующаго и руководственнаго значенія въ оправданіи человівка. б) Указываемыя въ возраженіи изреченія Слова Божія имъють не то значеніе, что спасаеть насъодна только въра во Христа, по-что всякій человѣкъ, безъ различія народа и племени, можеть получить спасеніе чрезъ Господа Христа (Римл. 3, 29; 10, 11—12). в) Относительно и другихъ добродътелей, необходимыхъ для спасенія, Слово Божіе употребляеть такой же образь рычи, какъ и о выры человъка (1 Іоан. 4, 7; Лук 18, 14; 11, 10; Римл. 10, 13; Евр. 5, 9); но какъ они не спасають насъ каждая въ отдъльности, такъ и въра приносить намъ оправданіе только въ связи съ другими добрыми дізлами. г) Выраженіе «всякъ віруяй спасется» иміветь то значеніе, что никто не можеть спастись безъ въры  $(966^6 - 970^6)$ .

13) Слово Божіе, воспринимаемое върою, спасаеть насъ безъ всякихъ добрыхъ дъть (исал. 106, 20; Іоан. 15, 3; Римл. 1, 16; 1 Кор. 15, 1—2; Іак. 1, 21).

На это возраженіе «Камень вѣры» замѣчаеть, что для спасенія недостаточно только слышать и вѣровать въ Слово Божіе, но нужно и исполнять содержащіяся въ немъ нравственныя требованія. Кромѣ того, слово, воспринятое вѣрою, не есть самое спасепіе, «но сѣмя спасенія, еже не точію воспріятія, но и согрѣянія и управленія подобающаго требуеть, да плодъ принесеть» (971°).

14) Одно воззрѣніе на мѣднаго змѣя, повѣшеннаго Монсеемъ въ нустынь, исцѣляло уязвляемыхъ Израильтянъ (Числъ 21, 8—9), что

было прообразомъ нашего спасенія чрезъ одну въру въ распятаго Спасителя (Іоан. 3, 14).

Ръшая это возраженіе, «Камень въры» говорить, что не однимъ взоромъ на повъшеннаго змъя исцълялся народъ Еврейскій въ пустынъ, но вмъстъ съ нимъ молитвою и покаяніемъ (Числъ 21, 7). Притомъже прообразъ и истина не во всемъ согласуются между собою (9716—972°).

(Гл. II). 15) Въ подтверждение своего догмата объ оправдании в'врою протестанты указывають на н'ькоторыя святоотеческия изречения, въ которыхъ будто-бы отрицается значение добрыхъ д'ълъ въ нашемъспасении.

Относительно всѣхъ подобныхъ изреченій св. отцевъ церкви «Камень вѣры» замѣчаеть, что ими не исключаются изъ оправданія дѣла истинно-добрыя и спасительныя, но отрицаются—или естественныя, самостоятельныя усилія человѣка къ спасенію, совершаемыя безъ вѣры и благодати Божіей, или Ветхозавѣтные обряды и обычаи, или дѣла внѣшнія, видимыя, безъ которыхъ иногда (при невозможности ихъ совершать) Господь благоволить спасать людей, взирая на ихъ внутреннее душевное настроеніе (972°—974°).

(Гл. III). 16) По мићнію протестантовь, для нашего оправданія достаточно крестныхъ заслугь Христовыхъ; если же мы требуемъ для него еще добрыхъ дѣлъ со стороны человѣка, то этимъ умаляемъ цѣну искупительной жертвы Христа и наносимъ обиду нашему Спасителю (9746).

Въ отвътъ на это возражение «Камень въры» говорить, что удовлетворение Богу-Отцу, принесенное за насъ Спасителемъ, и собственное участие человъка въ оправдании не противоръчать и не исключають другъ друга: послъднее происходить изъ перваго и въ немъ имъеть свою силу и значение. Поэтому и добрыя дъла человъка не умаляють крестныхъ заслугъ Христовыхъ, а свидътельствують о преизобильной ихъ искупительной силъ, такъ какъ Господъ Своими страданиями не только спасъ человъка отъ гръха, но и далъ ему возможность заслужить жизнь въчную (975°—976°).

(Гл. IV). 16) Человъкъ не можетъ соблюсти закона Божія, а слъдовательно, не имъетъ въ себъ силы творить дъла добрыя, необходимыя для спасенія; поэтому лучше надъяться на одну въру, а не на дъла.

Этому протестантскому мивнію «Камень ввры» противопоставляеть православный догмать: «всякъ человвкъ праведный въ житін семъ, несвоими силами, но божією благодатію укрвпляемый, можеть сохранити законъ десятословія» (976°).

Въ доказательство этого догмата приводятся:

1) свидътельства св. Писанія Ветхаго и Новаго Завътовъ: Исх. 20, 6; Второзак. 30, 11—15; 10, 12—13; 11, 1; Інс. Нав. 23, 6,

- 11; 3 Цар. 14, 8; 15, 5; 4 Цар. 22, 2; 23, 3, 25; 2 Паралип. 15, 15; Інс. Нав. 11, 15; псал. 98, 7; 118, 10-11, 31-32; Ісзек. 36, 26-27; Быт. 6, 9; 17, 1; Мо. 11, 29; 19, 17, 21; 5, 48; Лук. 1, 6; Римл. 2, 13; Іоан. 14, 15, 21, 23—24; 17, 6; 15, 15, 14; Дѣян. 13, 22; 1 Іоан. 2, 5; 5, 3; Филип. 4, 13. Въ нихъ (свидѣтельствахъ) содержатся многочисленныя повелѣнія и настоятельныя увѣщанія къ соблюденію божественныхъ заповѣдей; указываются примѣры исполненія ихъ въ томъ и другомъ завѣтѣ, причемъ храненіе заповѣдей ставится условіемъ спасенія со стороны человѣка и залогомъ любви христіанской  $(976^*-978^6)$ .
- 2) Ученіе св. отцевъ церкви. Въ своихъ твореніяхъ они указывали а) на фактъ осуществленія въ жизни нѣкоторыхъ избранниковъ Божінхъ подвиговъ высшаго нравственнаго совершенства, не обязательныхъ для всѣхъ христіанъ; б) не въ свойствѣ божественныхъ зановѣдей, а въ ненодвижности нашей воли къ добру видѣли главнѣйшее препятствіе къ осуществленію заповѣдей и в) указывали на высочайшія свойства правосудіе и любовь Божію, съ которыми не согласно дарованіе намъ со стороны Бога заповѣдей, исполненіе которыхъ превышало бы человѣческія силы (979° 981°), и
- 3) соображенія оть разума. а) Если человікь можеть исполнить больше, чёмъ требують отъ него заповёди Божін (Мо. 19, 20-21), то, конечно, въ силахъ соблюсти и послъднія (981 - 982 ); б) если бы не возможно было сохранить закона Божія, то онъ не быль бы для насъ обязательнымъ, такъ какъ нельзя требовать отъ человъка того, что онъ не въ силахъ выполнить; в) Богъ былъ бы «всёхъ мучителей лютьй. шій», если бы повельваль намь не возможное; г) въ молитвь Господней Христосъ научилъ насъ просить у Бога помощи къ исполнению воли . Божіей и запов'єдей, что было бы напрасно и излишне при невозможности ихъ исполнить. Также Ап. Павелъ называеть Христа виновникомъ спасенія для послушающихъ Его (Евр. 6, 9); но кто и какъ можеть послушать Христа, если не возможно исполнить Его воли и заповъдей? (9826): д) Богъ не налагаеть на насъ непосильныхъ искушеній и тяжестей (1 Кор. 10, 13); е) посліднія не согласны съ Его правдою и благостію (9826—983а); ж) иго свое Христосъ называеть «легкимъ» (Мо. 11, 29). а заповъди Его именуются «не тяжкими» (1 Іоан. 5, 3). Если бы последнія были не выполнимы, то и грешники на страшномъ судѣ Христовомъ не могли бы быть осуждены на вѣчныя мученія (Мо. 25, 41); в) если язычники естественными своими силами могуть исполнять «законная» (Римл. 2, 14), то твиъ боле христіане въ силахъ соблюдать заповеди при помощи благодати Божіей (983.6): и) св. Апостолъ Навелъ свидетельствуетъ о себе, что онъ «веру сохрапилъ» (2 Тим. 4, 7), копечно, въру живую, сопровождаемую исполненіемъ заповедей Божінхъ; і) митиіе о ихъ непосильной для насъ

тяжести ведеть человъка къ правственной лъпости и бездъйствію; к) хотя человъкъ самъ по себъ не силенъ въ добръ, но при помощи благодати Божіей онъ можетъ исполнять заповъди (Премудр. 8, 21); л) соблюденіе закона оправдываеть насъ предъ Богомъ (Римл. 2, 13; ср. Іак. 2, 20); слъдовательно, при благодати Христовой возможно строгое и точное его осуществленіе въ нашей жизни (984° – 985°).

Противъ изложеннаго ученія о возможности соблюденія заповъдей Божіихъ протестанты дълають слъдующія возраженія.

1) На апостольскомъ соборѣ въ Іерусалимѣ св. Петръ призналъ не возможнымъ соблюдение закона и исповѣдалъ предъ всѣми, что мы спасаемся только при помощи благодати Божіей (Дѣян. 15, 10—11).

На это возраженіе «Камень въры» даеть тоть отвъть, что св. Апостолъ Петръ говорилъ не о нравственномъ законъ, содержащемся въ десятословін Монсея, а о Ветхозав'єтныхъ обрядахъ и обычаяхъ, что доказывается какъ контекстомъ рѣчи въ повъствованіи св. Луки (Дъян. 15, 5-6), такъ и опредъленіемъ апостольского собора: онъ призналъ христіанъ свободными именно отъ обрядоваго закона іудейскаго (Діля. 15, 28-29), какъ не имбющаго значенія для нашего оправданія. Такому объясненію річи Апостола не противодійствуеть «сопротивительная» частица но въ словахъ Апостола: она не имъеть значенія противоположенія всему правственному закону, а содержить въ себъ указаніе на неполезность Ветхозавътных обрядовь для христіанъ. Законъ этотъ именуется тяжкимъ бременемъ (Дъян. 15, 10—11; ср. Мо. 23, 4), какъ по многочисленности, трудности исполненія и малоунотребительности его запов'єдей, такъ и по отсутствію благодатной помощи къ его исполнению. Называется такъ еще и потому, что «надежда воздаянія вящшая есть в новой благодати, нежели в ветхой» (985°—988°).

2) Протестанты указывають на слова св. Апостола Павла къ Римл. 7, 18, въ которыхъ онъ будто-бы сознаеть свое безсиле въ добръ.

Въ отвѣтъ на это возраженіе «Камень вѣры» утверждаетъ, что въ указанномъ мѣстѣ посланія апостольскаго говорится не о храненіи заповѣдей, а о движеніи плотской похоти: отъ него желалъ бы св. Апостолъ освободиться, по не чувствуетъ въ себѣ силъ къ этому. Но врожденная человѣку похоть сама по себѣ, до согласія съ нею нашей воли, не есть зло и грѣхъ. Если же она называется этимъ именемъ (Римл, 6, 12; 7, 17), то не въ собственномъ, а метафорическомъ смыслѣ, по-сколько она можетъ служитъ для насъ поводомъ и возбужденіемъ ко грѣху. Поэтому и движеніе похоти, хотя оно и есть «плодъ грѣха первороднаго», не составляетъ для насъ непреодолимаго пренятствія къ исполненію одной изъ заповѣдей Христовыхъ— о вожделѣніи (Мо. 5, 28): при помощи благодати Божіей человѣкъ можетъ

противостоять влеченіямъ нохоти (Сир. 5, 2; 18, 30; Римл. 6, 12; 2 Кор. 12, 7-9) (989°-995°).

3) По мивнію протестантовь, мы не можемь исполнить одной изъ главивишихъ заповідей Христовыхъ—любить Бога встьме сердцеме нашимъ (Лук. 10, 27). Поэтому не въ силахъ творить и діла добрыя, необходимыя къ спасенію.

Отвъчая своимъ противникамъ, «Камень въры» говоритъ, что возможно человъку исполнить заповъдь о любви къ Богу, при правильномъ ея толкованіи. Любить Бога встьму сердиему значитъ—любить Его предпочтительно и преимущественно предъ всъмъ другимъ твореніемъ Божіимъ; имъть къ Нему такую сердечную преданность, чтобы ничто въ этомъ міръ не превышало и не превозмогало въ насъ этого благоговъйнаго влеченія къ Богу (Римл. 8, 35; Ме. 10, 37). Въ этомъ смыслъ указанную заповъдь Божію исполнили многіе Ветхозавътные и Новозавътные праведники, какъ то: Моисей (Евр. 11, 24—25), Авраамъ (Быт. 22, 1—18), Давидъ (псал. 118, 10; 3 Цар. 14, 8; 4 Цар. 23, 25), Пресв. Матерь Божія, Іоаннъ Предтеча, св. Апостолы, мученики и другіе многіе избранники Божіи (9956—9976).

4) По словамъ свв. Апостоловъ Іакова (3, 2) и Іоанна (1 Іоан. 1, 8), всѣ мы склонны ко грѣху и потому не можемъ сохранить закона Божія.

Въ отвъть на это возражение «Камень въры» говорить, что между гръхами есть большое различие (Лук. 6, 41; Мо. 23, 24; 5, 22): одни гръхи—смертные, приносящие гибель нашей душъ, другие—простительные, не лишающие ее благодати Божией. Свв. Апостолы Наковъ и Іоаннъ говорять о послъднихъ гръхахъ, при которыхъ возможно исполнение заповъдей Господнихъ и достижение святости (998°—999°).

5) Если возможно для насъ соблюденіе божественных заповъдей, то напрасно въ молитвъ Господней мы исповъдуемъ себя гръшниками, оскверняющими святое Имя Отца нашего небеснаго, находящимися въ царствъ діавольскомъ, и противниками воли Божіей.

На это возраженіе «Камень вѣры» даеть слѣдующій отвѣть: а) Самъ Христосъ молился о томъ, чтобы надъ Нимъ совершилась воля Отца небеснаго (Мо. 26, 42); б) въ своихъ молитвахъ мы просимъ Бога не только послать то, чего не имѣемъ, но и сохранить и умножить въ насъ дары Божій (псал. 50, 13; Лук. 17, 5) и в) Христосъ не училъ насъ просить у Бога не возможнаго; напротивъ, обѣщалъ удовлетворить наши просьбы (Мо. 7, 7--8); слѣдовательно, возможно исполненіе въ нашей жизни и прошеній молитвы Господней (999°—1000°).

(Гл. V). По мижнію протестантовъ, духовная природа человъка повреждена какъ гръхомъ первороднымъ, такъ и личными нашими гръхами, отъ которыхъ никто не свободенъ. Поэтому и добрыя дъла наши посятъ на себъ слъды порока и разстройства душевнаго: не совершенны

и не чисты предъ Богомъ и, слъдовательно, не могутъ имъть для насъ спасительнаго значенія (10006—10016).

Вопреки этой протестантской мысли «Камень вёры» утверждаети, что «дёла праведныхъ, поистинив суть благая и праведная, не имущая гръховнаго порока, ниже могутъ нарещися гръхами, и таковыми стяжавается животъ въчный» (1001).

Въ доказательство этого православнаго ученія «Камень вѣры» приводить 1) свидѣтельства св. Писанія и 2) основанія изъ разума, на немъ утверждающіяся. Такъ,

- 1) Въ Ветхомъ Завѣтѣ какъ Богъ свидѣтельствуетъ о праведности нѣкоторыхъ людей (Іов. 1, 8; ср. 1, 22), такъ и сами праведники исповѣдуютъ предъ Богомъ свою праведность и выражаютъ надежду на награду за нее (псал. 7, 9; 16, 1; 17, 21—25; 25, 1; 118, 30—31; 47, 63, 121, 127—128). Въ Новомъ Завѣтѣ дѣла праведныхъ называются добрыми (Ме. 5, 16; 1 Тим. 6, 17; Тит. 3, 8; Ефес. 2, 10) и представляются цѣнными для наслѣдія жизни вѣчной; тогда какъ дѣла нечестивыхъ влекутъ за собою вѣчное наказаніе (1 Кор. 3, 11—15). Кромѣ того, Слово Божіе многократно убѣждаетъ насъ воздерживаться отъ грѣховъ (псал. 4, 5; 74, 5; Исх. 1, 16—17; Іоан 5, 14; 2 Петр. 1, 10; 1 Іоан. 2, 1), что было бы совершенно напрасно и не понятно, если бы добрыя дѣла наши были грѣхъ и нечистота (1001°—1004°).
- 2) Добрыя дѣла наши представляются въ св. Писаніи угодными и пріятными Богу (Филип. 4, 18), а святые люди именуются въ Словь Божіємъ «праведными», «не порочными» и «совершенными» (Быг. 6, 9; псал. 118, 1; Филип. 3, 15; Ефес. 1, 4; Филип. 1, 10) что, конечно, не согласуется съ вышеуказаннымъ взглядомъ протестантовъ на добрыя дѣла.

Кромѣ того, ихъ мнѣпіе о порочности и грѣховности добрыхъ дѣлъ ведетъ къ неумѣстнымъ послѣдствіямъ: а) если бы всѣ добрыя дѣла наши были грѣхами, то это же свойство имѣла бы и наша вѣра въ Бога и молитва Ему; б) св. Апостолъ Навелъ ложно исновѣдывалъ бы свою праведность и невинность предъ Богомъ (1 Кор. 4, 4) и напрасно выражалъ бы надежду на воспріятіе вѣнца небеснаго (2 Тим. 4, 8); в) Самъ Богъ былъ бы виновенъ и причастенъ грѣху, такъ какъ Опъ содѣйствуетъ человѣку въ добрыхъ дѣлахъ Своею благодатною помощію (Филип. 2, 13; Іоан. 15, 4; 1 Кор. 15, 10) и г) Христосъ не освободилъ бы насъ отъ грѣховъ (Тит. 2, 14) и даровалъ бы намъ силы не къ совершенію добрыхъ дѣлъ, а злыхъ (1004°—1005°).

Противъ изложеннаго ученія о достоинствѣ добрыхъ дѣлъ протестанты дѣлаютъ слѣдующія возраженія.

1) Вся жизнь человъка нуждается въ очищени и освобождении отъ гр $\pm$ ховъ (псал. 31, 1-2).

Но въ указаниомъ мѣстѣ, отвѣчаетъ «Камень вѣры», псалмопѣвецъ говоритъ не о добрыхъ дѣлахъ, какъ-бы причастныхъ пороку, но о грѣхахъ, въ которыхъ человѣкъ кается и оправдывается благодатію Божіею, воспринятою душею. «Прикровеніе» грѣха въ словахъ псалмопѣвца, по толкованію св. отцевъ церкви, означаетъ совершенное освобожденіе отъ него человѣка. Притомъ же св. царь Давидъ, въ сво-ихъ псалмахъ исповѣдуетъ не только грѣховностъ человѣка предъ Богомъ, но и его способность къ святости и праведности (псал. 1, 1—2; 100, 2—6).

2) Никто изъ людей не можеть оправдаться предъ Богомъ (псал. 142, 2).

И это изреченіе св. царя Давида ничего не говорить въ пользу противниковъ, замѣчаетъ «Камень вѣры»: оно значитъ или то, что человѣкъ не можетъ оправдаться предъ Богомъ своею личною правдою, совершенною безъ благодати Божіей; или то, что не можетъ прожить безъ грѣховъ простительныхъ; или то, что даже и истинная наша святость и праведность въ сравненіи съ высочайшею правдою Божіею— не совершенна и ничтожна (10056—10076).

3) Всѣ мы не чисты и не правы предъ Богомъ (Екклез. 7, 21; Исаіи, 64, 6).

На это возраженіе «Камень вѣры» говорить, что у пророка Исаіи идеть рѣчь не о всѣхъ вообще людяхъ, а о «великихъ грѣшникахъ», которые за грѣхи свои были наказаны тяжкимъ Вавилонскимъ плѣномъ. Притомъ же пророкъ ближайшимъ образомъ имѣеть въ виду дѣла внѣшней праведности іудейскаго народа, совершаемыя безъ благодати Божіей и безъ внутренняго сердечнаго сокрушенія (ср. Ис. 1, 11—14; Іерем. 6, 20; Амос. 5, 21) (1007°—1008°).

4) Добрыя дёла праведниковъ заражаются грёховнымъ порокомъ отъ плотской человёческой похоти; она—грёхъ, постоянно пребывающій въ человёкт; она остается въ насъ после крещенія и оправданія и только прикрывается благостію Божіею и не вмёняется намъ въ вину.

Въ отвъть на это возраженіе «Камень въры» утверждаеть, что всякій гръхъ и порокъ въ человъкъ уничтожается св. крещеніемъ: это видно изъ многочисленныхъ свидътельствъ Слова Божія. Такъ, послъднее со всею ясностію говорить намъ, что а) св. крещеніе омываетъ всъ наши гръхи и избавляеть насъ отъ всъхъ пороковъ и сквернъ (псал. 50, 4; Іоан. 1, 29; Ефес. 5, 25—26; Пъс. пъсн. 4, 7; Іезек. 36, 25; Ефес. 1, 4; Колос. 1, 22); б) указываетъ такіе образы св. крещенія, которые говорять о дъйствительномъ, а не мнимомъ освобожденіи человъка отъ гръха чрезъ это таинство (Колос. 2, 11; 1 Кор. 10, 2; 4 Цар. 5, 10, 14; Мө. 8, 32; Іоан. 5, 2; 9, 7; 1 Петр. 3, 21): в) уподобляеть его всему свътлому и чистому (псал. 50, 9; Ис. 1, 18; 44, 21—22); г) ставитъ въ сравненіе съ гръхомъ нрародительскимъ

(Римл. 5, 19; Іоан. 3, 6) и называеть подобіемъ смерти Христовой (Римл. 6, 4); д) представляеть св. крещеніе новымъ рожденіемъ человѣка (Іоан. 3, 5; Тит. 3, 5; 1 Петр. 2, 2) и—что не возможно совмѣстное пребываніе въ немъ свѣта и тьмы, грѣха и правды (1 Кор. 10, 21; 2 Кор. 6, 14—15; Римл. 8, 1) и е) учить, что Богъ ненавидитъ грѣхъ въ человѣкѣ (псал. 5, 6; 44, 8; Премудр. Солом. 14, 9). Всѣ эти свидѣтельства св. Писанія ясно доказывають, что въ таинствѣ св. крещенія очищаются и уничтожаются всѣ грѣхи человѣка. Но похоть остается въ немъ и послѣ крещенія; слѣдовательно, она—не грѣхъ и не можетъ вносить нечистоты и порока въ добрыя дѣла наши (10086—1013°).

Правда, протестанты въ доказательство своего мићнія; что въ крещеніи грѣхи только покрываются милосердіемъ Божіимъ, указываютъ на псал. 31, 1—2. Но блаж. Августинъ словамъ псалмопѣвца даетъ такое толкованіе, которое не оправдываетъ указанной протестантской мысли: въ нихъ разумѣется не внѣшнее, наружное «прикрытіе» грѣховъ, а совершенное ихъ удаленіе и исцѣленіе Богомъ, дъйствующимъ по подобію врача, покрывающаго раны больного цѣлебнымъ пластыремъ (1013<sup>а6</sup>).

5) Въ молитвъ Господней какъ гръшники, такъ и праведники просятъ Бога о прощеніи своихъ гръховъ; слъдовательно, послъдніе присущи и добрымъ дъламъ праведныхъ.

На это возражение «Камень въры» отвъчаеть, что въ молитвъ Госнодней праведники молять Бога о гръхахъ простительныхъ, безъ которыхъ не возможно прожить человъку на землъ (Іак. 3, 2; 1 Іоан. 1, 8), и которые не вносять порока въ добродътели и подвиги святыхъ Божіихъ (10136—1014°).

- (Гл. VI). Къ вышеизложенному ученію о добрыхъ дѣлахъ «Камень вѣры» присоединяетъ рѣшеніе слѣдующихъ вопросовъ, тѣсно связанныхъ съ содержаніемъ всего трактата: 1) слѣдуетъ ли человѣку полагать надежду на свои добрыя дѣла въ чаяніяхъжизни вѣчной? 2) можно ли творить добрыя дѣла ради небеснаго воздаянія? и 3) какія свойства добрыхъ дѣлъ?
- 1) На первый изъ этихъ вопросовъ «Камень вѣры» отвѣчаетъ, что «надежду и упованіе в первых на Бога полагати подобает: по сихъ же мощно надежду нѣкую и упованіе полагати и на заслуги, или на благая дѣла, обаче со смиренномудріемъ, а не с гордостію» (10146—1015°).

Въ доказательство этого положенія приводятся свидѣтельства св. Писанія и св. отцевъ церкви. Такъ, Ветхозавѣтные праведники возлагали надежду на свои добрыя дѣла и ожидали за нихъ мздовоздаянія (Тов. 4, 11; Іов. 13, 14, 18; псал. 17, 21—23; Ис. 38, 3; Есопрь 4, 17; Неем. 5, 19). Въ Новомъ Завѣтѣ, какъ основанія христіанской надежды, указываются: чистота сердца, терпѣніе въ скорбяхъ

и вообще подвиги добродътельной жизни (1 Іоан. 3, 21; Римл. 5, 3-5; 1 Тим. 3, 13; Евр. 10, 34-35; 2 Тим. 4, 7-8).

Св. Іоаннъ Златоустъ говорилъ, что какъелей даетъ свътъ свътильнику, такъ и добрыя дъла возбуждаютъ нашу надежду. Свв. подвижники— Илларіонъ и Навелъ Оивейскій при своей блаженной кончинъ утъшали себя надеждою на свою святую жизнь (1015°—1016°).

Изложенное ученіе о надеждів на добрыя дівла «Камень вівры» заключаеть такимъ замівчаніемъ. Такъ какъ безъ откровенія Божія никто не знаетъ, имітеть ли онъ истинныя добрыя дівла и пробудеть ли онъ до конца жизни, и такъ какъ надежда на нихъ для слабаго естества человівческаго можеть служить поводомъ къ гордости и тщеславію, то лучше и безопасніве какъ-бы забывать свои добрыя дівла и возлагать надежду на одно милосердіе Божіе, «обаче со смиреномудріемъ—и на благая дівла нівкую надежду иміти» (1017°—1018°).

 $(\Gamma_{\rm T}.~VII).~2)$  На второй изъ указанныхъ вопросовъ «Камень вѣры» даетъ такой отвѣтъ: «благая дѣла творити, во первых убо подобаетъ по елику мощно славы ради Божія, обаче лѣть есть благо творити и возмездія ради пебеспаго»  $(1018^6)$ .

Въ доказательство этого ученія приводятся свид'втельства св. Нисанія, въ которыхъ: а) царствіе Божіе ставится цілію нашей жизни (Мо. 6, 34); б) объщается за покаяніе (Мо. 4, 17; 3, 2; ср. 10, 7), смиреніе (Мо. 5, 3) и за милосердіе къ ближнимъ (Лук. 16, 9); в) указываются примъры праведниковъ, которые во время земной жизни переносили великіе труды и страданія ради царствія небеснаго (псал. 118, 112; Евр. 11, 24—26; Филип. 3, 14) и г) содержатся увъщанія съ терпъніемъ подвизаться въ добрыхъ дълахъ въ надеждъ на булущее небесное воздалніе (1 Кор. 9, 24—25; Галат. 6, 9; Колос. 3,  $23-24-1018^6-1019^6$ ). Кром'в того, въ доказательство высказаннаго положенія приводятся сліздующія соображенія: а) всякій трудящійся смотрить на конець своего труда; а такъ какъ жизнь вычная есть конецъ въры и добрыхъ дълъ (Римл. 6, 22; 1 Иетр. 1, 9), «то в льпоту можетъ кто въ дъланіи своемъ взирати на животь въчный, и къ сему концу благая дъла исправляти»; б) «лъть есть страха ради геенны удержатися от гръха, и заповъди Божія хранити. Убо множае паче лъть есть тожде творити, въчнаго ради ублаженія»; в) въ дълъ временномъ можно смотръть на цъль временную: «то чесо ради не льть будеть в дъланіихъ духовныхъ, взпрати на конецъ въчный, и подвизатися духовить воспріятія ради втица нетлітинаго •? (10196—1020°).

Противъ изложеннаго ученія о мотивахъ добрыхъ дѣлъ протестанты дѣлаютъ такое возраженіе: «Безчестно и мерзостно»—подвизаться въ добрыхъ дѣлахъ ради награды небесной, а не для славы Божіей. Христосъ порицаетъ тѣхъ наемниковъ, которые трудятся не по

любви къ Богу и ближиему, а ради личныхъ корыстныхъ цѣлей (Ioan. 10, 12).

На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаеть, что мы совершаемъ добрыя дѣла не ради одной награды небесной, но прежде всего и главнымъ образомъ для славы Божіей; мздовоздаяніе за дѣла, это—цѣль вторичная и отдаленная. Притомъ же нужно имѣть въ виду высокое достоинство небесной награды и ея благодѣтельное вліяніе на нашу земную жизнь: мздовоздаяніе небесное состоить въ лицезрѣніи Бога и своимъ блаженствомъ и радостію возбуждаеть насъ къ трудамъ и заботамъ о нравственномъ самоусовершенствованіи (1020°—1021°).

- (Гл. VIII). 3) Чтобы добрыя дѣла наши имѣли характеръ добродѣтелей и оправдывающее значеніе предъ Богомъ, они должны обладать слѣдующими свойствами.
- 1) Необходимо происхожденіе добрыхъ дѣлъ пзъ свободной воли человѣческой (Сир. 31, 11—12; псал. 53, 8; 1 Кор. 9, 17; 2 Кор. 9, 7). Все, что совершается нами по нуждѣ и насилію, безъ участія нашей свободы, не заслуживаетъ ни награды, ни наказанія (10216—10226).

Въ опровержение высказанной мысли противники указывають на примъры — Виолеемскихъ младенцевъ, не по своей волъ пострадавшихъ отъ Ирода и однако получившихъ вънецъ мученический, и — Іисуса Христа, «по нуждъ», изъ послушания волъ Отца (Іоан. 10, 18; Филип. 2, 8) пострадавшаго за насъ и пріобръвшаго намъ безцънныя «блага Своими страданіями.

Въ отвътъ на указанные доводы «Камень въры» говоритъ: а) Виолемскіе младенцы получили мученическій вънецъ не по своей заслугь, а «по Божію благоволенію»; притомъ же это была награда необычная... б) Христосъ пострадалъ не по нуждѣ, а добровольно (Іоан. 10, 17) и в) заповъдь Отца не дъйствовала на Іисуса Христа принудительно и не отнимала у Него собственной свободы (10226—10236).

2) Совершающій добрыя дѣла должень быть «благопріятень Богу, праведень и сынь Божій по благодати, а не грѣшникъ нераскаянный». Слово Божіе учить, что дѣла нераскаянныхъ грѣшниковъ, хотя и добрыя, непріятны Богу (Быт. 4, 4—5; Сир. 15, 9; Ис. 1, 15), а угодны Ему дѣла праведныхъ, совершаемыя при помощи благодати Божіей (Іоан. 15, 4—5). И царствіе небесное въ Новозавѣтномъ св. Писаніи представляется достояніемъ свободныхъ, сыновъ Божіихъ по благодати, (Іоан. 8, 34—36; Римл. 8, 15—17, 21; Галат. 4, 30), а не рабовъ, каковы всѣ грѣшники (10236—1025а). Лишенные благодати Божіей, они какъ сами непавистны предъ Богомъ, такъ и добрыя дѣла ихъ не имѣютъ равенства и соотвѣтствія съ наградою жизни вѣчной. Поэтому грѣшникъ, не возрожденный благодатію Божіею, своими есте-

ственными дѣлами не можетъ заслужить царствія небеснаго ( $1025^{\circ}$ — $1027^{\circ}$ ).

- 3) Необходимо милостивое обътованіе Божіе небесной награды за добрыя дѣла человѣка. Въ доказательство этой мысли «Камень вѣры» приводить стъдующія соображенія: а) добрыя дѣла сами по себѣ, по своему естеству, не заслуживають намъ жизни вѣчной (Римл. 8, 18; 2 Кор. 4, 17; ср. Мрк. 17, 10); заслуживающій ихъ характерь зависить «оть инуду, спрѣчь от милостиваго божія обѣтованія, от благодати Божія содѣйствующія»... б) не должень быль бы Богь принимать нашихъ добрыхъ дѣль «къ возмездію праведному, аще не бы самъ себе прежде одолжиль милостивымъ своимъ обѣтованіемъ» (Іов. 35, 7; Римл. 11, 35—36); в) во всякомъ дарованіи награды «предваряеть наятіс и обѣщаніе мдовоздаятеля», безъ чего не можеть быть требуема награда; г) Богъ только настоящую земную жизнь нашу опредѣлилъ, какъ время, въ которое мы можемъ заслужить себѣ награду жизни вѣчной (1 Кор. 7, 29; 2 Кор. 6, 2; Галат. 6, 10) (1027°—1029°).
- 4) Необходимо происхожденіе добрыхъ дѣлъ не изъ одной только вѣры въ Бога, по главнѣйшимъ образомъ—изъ любви къ Нему. Господь, по свидѣтельству Слова Божія, обѣщаетъ намъ даровать жизнь вѣчную преимущественно за любовь къ Нему (Іоан. 14, 21; 1 Кор. 2, 9; 13, 2; 2 Тим. 4, 8; Іак. 1, 12). Любовь имѣетъ важнѣйшее значеніе въ дѣлѣ спасенія: если вѣра только представляетъ уму человѣческому красоту благъ небесныхъ, то любовь возжигаетъ въ нашемъ сердцъ желаніе ихъ и побуждаетъ человѣка стремиться и искать царствія Божія (10296—10306).

Заключительная (IX) глава трактата о благихъ дѣлахъ посвящена ученію объ оправданіи. Кромѣ общихъ замѣчаній объ оправданіи и опредѣленія разности во взглядахъ на него протестантовъ и православныхъ  $(1031-1034^6)$ , въ указанной главѣ содержится рѣшеніе слѣдующихъ вопросовъ:

- 1) «кія суть добродѣтели ко оправданію надлежащая»? 2) пребывают ли грѣси въ человѣцѣ оправдаемом, или весма отъемлются?» и 3) «о оправданіи внутреннем и вмѣнителном».
- 1) По ученію православной церкви, для оправданія предъ Богомъ человѣку необходимо имѣть вѣру и добрыя дѣла (1035°). Вѣра есть начало оправданія (Евр. 11, 6; Римл. 10, 13—15; Іоан. 1, 12) и основаніе другихъ добродѣтелей, безъ которыхъ не возможно наще спасеніе (1035°—1036°). По указанію Слова Божія, эти добродѣтели суть: страхъ Божій (псал. 110, 10; Притч. Солом. 1, 7; Сир. 1, 15; псал. 77, 34; 82, 17; Іон. 3, 4, 9; Ис. 26, 18); надежда на милосердіе Господа (псал. 16, 7; 31, 10; 36, 40; 90, 14; Мө. 9, 2); любовь къ Богу (Лук. 7, 47; Галат. 5, 6); сокрушеніе о грѣхахъ (Дѣян. 11,

- 18; 2 Кор. 7, 10; Іезек. 18, 21—22); принятіе св. таинствъ Христовыхъ: крещенія для невърныхъ и покаянія для върныхъ, согръшившихъ послъ крещенія (Іоан. 3, 5; 20, 23; Дъян. 2, 38) и твердая ръшимость къ нравственному исправленію и соблюденію заповъдей Божіихъ—Іезек. 18, 31 (1036°—1038°). Въ концъ «раздъленія» ръшается вопросъ о различіи оправданія и спасенія: а) спасеніе неотъемлемо отъ человъка, оправданіе же можеть быть получено и потеряно; б) спасеніе имъеть своею цълію славу небесную, а оправданіе—благодать Божію; в) спасеніе человъкъ получаеть по смерти, оправданіе—при жизни и г) оправданіе есть путь къ спасенію (1039°).
- 2) По мивнію протестантовь, оправданіе не освобождаєть насъ отгрѣховъ: послѣдніе остаются и въ человѣкѣ оправданномъ, но не вмѣняются ему въ вину ради крестпыхъ заслугъ Христовыхъ; отпускается наказаніе только за грѣхи (1039<sup>6</sup>).

Этому мивнію противниковъ «Камень ввры» противопоставляеть православное ученіе объ оправданіи, по которому, наобороть, всв гръхи въ человъкъ оправданномъ уничтожаются благодатію Божіею: таинство крещенія, какъ учить православная церковь, очищаеть въ человъкъ всъ гръхи, какъ первородный, такъ и произвольные (1039°—1040°).

Въ доказательство православнаго ученія «Камень вѣры» указываеть на свидътельства св. Писанія о томъ, что крестная смерть Іисуса Христа очищаеть насъ отъ всякаго грѣха (Іоан. 1, 29; Евр. 9, 13; ср. Дѣян. 3, 19; Мих. 7, 19).

Въ частности — гръху человъка Слово Божіе усвояеть такія наимепованія и оправданію приписываеть такія дійствія, которыя ясно свидітельствують объ освобожденій оправданнаго человіка оть гріха. Такъ, грфхи наши въ св. Писаніи называются: скверною и порокомъ (Мо. 15, 11; Апок. 22, 11; Іерем. 2, 22; Сир. 31, 8; 33, 23; 47, 23), узами (исал. 118, 61; Ис. 5, 18; псал. 106, 14), бользиями или ранами, но подобію бользней и ранъ тълесныхъ (псал. 6, 3; 37, 6; Ис. 30, 26; исал. 17, 6), а также смертію, по подобію смерти тілесной (Лук. 15, 24; Мо. 8, 22; 1 Тим. 5, 6; 1 Іоан. 3, 14). Съ другой стороны, оправданіе челов'ька представляется въ Слов'в Божіемъ подъ образомъ очищенія, купівли или бани духовной (псал. 50, 9; Іезек. 36, 25; 1 Кор. 6, 11; 2 Кор. 7, 1), омывающей наши грѣхи пречистою Кровію Христовою (Іоан. 1, 7; Апок. 1, 5; Евр. 9, 13 — 14). Христіане въ писаніяхъ апостольскихъ именуются искупленными и исцеленными отъ греха чрезъ крестную смерть Сына Божія (Римл. 6, 22; Колос. 1, 13; 1 Тим. 2, 6; Тит. 2, 14; Ефес. 1, 7; 1 Кор. 7, 23; 1 Петр. 1, 18—19; Апок. 5, 9) и возрожденными къ новой духовной жизни въ таинствъ св. крещенія (Римл. 6, 4, 6, 11, 22; Тит. 3, 5; Iоан, 3, 5) (1040<sup>6</sup>—1045<sup>8</sup>).

Возражая противъ изложеннаго православнаго ученія объ оправданіи, протестанты указывають на нѣкоторыя изреченія въ псалмахъ св. царя Давида (псал. 31, 1—2), которыя будто-бы оправдывають ихъ мысль о внѣшнемъ юридическомъ прощеніи человѣку грѣховъ въ оправданіи.

Въ отвътъ на это возраженіе «Камень въры» говорить, что въ указанныхъ изреченіяхъ св. царя Давида разумъется не внъшнее и мнимое, а дъйствительное и истинное истребленіе гръха въ человъкъ оправданномъ, такъ какъ съ правосудіемъ и святостію Божіею не согласно освобожденіе гръшника отъ вины и признаніе его святымъ и оправданнымъ. На слова противниковъ, что, хотя гръхъ, прикрытый правдою Христовою, и находится въ человъкъ, но не наказывается, «Камень въры» говорить: пока гръхъ существуетъ въ человъкъ, онъ всегда противенъ Богу, вызываетъ Его гнъвъ и достоинъ наказанія; притомъ же быть ненавидимымъ Богомъ уже есть самое тяжелое наказаніе для гръшника. Въ концъ отвъта на возраженіе дается объясненіе словъ псалма— «блаженъ мужсь, ему же не вмъншть Господь гръха»: гръхъ пе вмънчется человъку тогда, когда онъ отпускается и прощается Богомъ (10456—10476).

3) По ученію протестантовъ, оправданіе грішника не сопровождается внутреннимъ душевнымъ обновленіемъ и изміненіемъ, а состоитъ только въ перенесеніи на него крестныхъ заслугь Христовыхъ, ради которыхъ гріхи не вміняются грішнику и не влекутъ за собою наказанія Божія.

Вопреки этому протестантскому мижнію «Камень въры» утверждаетъ, что «из гръшника праведнымъ человъкъ бываетъ не вившнею вмънителною правдою, но внутреннею: и оправдание есть внутреннее человъка обновление, ниже благодатнымъ можетъ кто быти без внутреннія благодати Божія, ниже праведнымъ безъвнутреннія правды на души воспріятыя» (1048).

Въ доказательство этого православнаго ученія приводятся свидътельства св. Писанія. Такъ, 1) въ Словѣ Божіемъ наше оправданіе называется «духовнымъ обновленіемъ», совлеченіемъ ветхаго человѣка и облеченіемъ въ новаго» (Ефес. 4, 23; Колос. 3, 9—11; ср. 1 Кор. 15, 47), что означаетъ возстановленіе въ человѣкѣ чрезъ благодать Божію тѣхъ совершенствъ душевныхъ, которыя были утрачены имъ чрезъ грѣхъ прародительскій (1049°—1050°); 2) оправданіе приписывается освящающему дѣйствію живущаго въ насъ Духа Святаго (1 Кор. 3, 16; 6, 19; 12, 4—6; Римл. 8, 9), Который служить живительнымъ источникомъ многихъ благодатныхъ даровъ для души человѣческой какъ-то: любви Божіей (Римл. 5, 5), свѣта духовнаго (2 Кор. 4, 6; Ефес. 5, 8; 1 Солун. 5, 4—5), жизни и обновленія (1 Іоан. 3, 14; Галат. 6.15) и свободы отъ грѣха и смертн—Римл. 8, 2; 2 Кор. 3,

17; Гал. 4, 31 (1050°—1053°); 3) Слово Божіе изображаетъ върующихъ во Христа въ такихъ вибшнихъ чертахъ, которыя свидетельствують о ихъ внутренней духовной жизни и нравственной дёятельности, развивающейся при благодатномъ руководствѣ Духа Святаго. именно: христіане представляются живыми членами организма, им'ьющаго главою Господа Інсуса Христа (Римл. 12, 5; 1 Кор. 12, 27), а также подъ образомъ вътвей на лозъ (Іоан. 15, 4-5), заимствующихъ силы для доброй жизни отъ Самого Господа. На основаніи сказаннаго «Камень въры» болъе подробно опредъляеть различие между православнымъ и протестантскимъ взглядомъ на оправданіе. 1) По ученію православному, оправданные становятся праведными и святыми внутреннею правдою и святостію и такимъ образомъ ділаются сообразными своей Главъ-Христу (Римл. 8, 29). Между тъмъ, по ученію протестантовъ, оправданные сами по себт остаются нечистыми и грашными, но только «вижняются быти праведни внъ себе, спръчь в Христь», и такимъ образомъ является поразительное несоотвътствіе между Главою и членами. 2) По ученію православному, въ оправданномъ человъкъ не осстается гръха (псал. 50, 9, 12; 1 Кор. 6, 11; Ефес. 1, 4); по протестантскому — и послѣ оправданія грѣхи въ человѣкѣ не уничтожаются, а только прикрываются правдою Христовою. Отсюда следуеть, что люди оправданные подобны гробамъ повапленнымъ, дъвамъ юродивымъ, «козлищемъ смердящымъ, иже в числѣ овецъ от пастыря вмѣняются», волкамъ въ одеждѣ овчей (10536—1056а).

Противъ изложеннаго ученія объ оправданіи, какъ внутреннемъ душевномъ перерожденіи человѣка, протестанты дѣлаютъ слѣдующія возраженія.

1) По словамъ св. Апостола Павла, въра во Христа—Спасителя вмъняется намъ въ правду (Римл. 4, 5).

На это возражение «Камень въры» говоритъ: «Ино есть, еже рещи, Въра яже въ насъ есть, вмъняется намъ в правду, ино же, еже рещи: Правда Христова, яже внъ насъ есть, вмъняется намъ в правду. Первое глаголетъ Апостолъ, а не второе» (1056).

2) Подобно тому, какъ чрезъ грѣхъ Адама мы подверглись осужденію, такъ и чрезъ послушаніе Христово получаемъ оправданіе предъ Богомъ (Римл. 5, 19). Но и указанное изреченіе св. Писанія, отвѣчаетъ «Камень вѣры», не даетъ основанія понимать наше оправданіе въ смыслѣ внѣшняго вмѣненія намъ искупительнаго дѣла Христова. Какъ ослушаніе Адама было причиною того, что всякій, отъ него происходящій, рождается истиннымъ, «внутрь въ себѣ сущимъ» грѣшникомъ, такъ и послушаніе Христа послужило къ тому, «да всякъ в Христѣ отродяшійся, праведник будетъ правдою, поистиннѣ внутрь в себѣ сущею, а не точію правдою Христовою внѣшнею» (10566—10576).

3) Христосъ, по словамъ св. Апостола Павла, «сдълался для насъ премудростію отъ Бога, праведностію, и освященіемъ п искупленіемъ» (1 Кор. 1, 30); значитъ, говорятъ протестанты, намъ вмѣняется правда Христова, и ею мы спасаемся.

На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаеть, что св. Апостоль говорить здѣсь «не вмѣнителиѣ, но творителиѣ», и что указанныя слова его по сравненію съ другими подобными изреченіями св. Писанія (псал. 17, 1; 70, 5; 26, 1; 17, 33; 61, 6; Іоан. 1, 9) имѣють не то значеніе, что намъ вмѣняется и усвояется внѣшнимъ образомъ праведность Христова, но то, что Господь Своими искупительными страданіями сдѣлалъ насъ святыми и праведными, такъ какъ удовлетворилъ за наши грѣхи Богу — Отцу и даровалъ намъ спасительныя средства къ освященію и оправданію (10576—10586).

4) Въ доказательство своей мысли объ оправданіи, какъ внѣшнемъ, формальномъ вмѣненіи намъ заслугь Христовыхъ, протестанты указываютъ на слова св. Апостола Павла 2 Кор. 5, 21, изъ которыхъ выводять то заключеніе, что, какъ наши грѣхи вмѣняются Христу, такъ п правда Его вмѣняется намъ.

На это возраженіе «Камень вѣры» отвѣчаеть святоотеческимъ толкованіемъ указаннаго мѣста изъ посланія апостольскаго, изъ котораго (толкованія) видно, что грѣхи человѣческіе не вмѣняются І. Христу въ прямомъ, собственномъ смыслѣ такъ, чтобы Онъ былъ преступникомъ воли Божіей. Если Слово Божіе и именуеть Его ради насъ грѣхомъ или грѣшникомъ, то только въ смыслѣ причастія Его плоти человѣческой (Римл. 8, 3; Евр. 2, 14), или какъ жертву за наши грѣхи (Осіи 4, 8; Римл. 8, 3). Правдою же Божіею мы «бываемъ уподобителнѣ, яко воспріемлемъ правду внутрь себе, яже есть подобіе и плод от правды Божія происходящь» (1059°—1060°).

5) Св. Апостолъ Павелъ, говоря объ оправданіи, прилагаеть къ нему подобіе одежды, облекающей тѣло человѣка (Ефес. 4, 24): этимъ способомъ рѣчи Апостолъ хочетъ научить насъ, что оправданіе есть внѣшнее прикрытіе грѣховъ правдою Христовою, а не внутреннее наше душевное обновленіе.

Въ отвъть на это возражение «Камень въры» говорить, что въ указываемомъ протестантами свидътельствъ св. Писанія разумѣется оправданіе внутреннее, какъ перерожденіе и обновленіе нашей грѣховной природы, что доказывается предыдущею рѣчью Апостола (ст. 23). Подобіе же одежды приличествуетъ внутренней нашей праведности по двумъ причинамъ: во-первыхъ, потому, что, какъ одежда не есть нѣчто прирожденное нашему тѣлу, такъ и святость и праведность «нѣсть духу человѣческу природна, но бывает от вліянія духа святаго», вовторыхъ, потому, что, какъ одежда отличаеть людей другь отъ друга,

такъ и святость и благочестіе отличають праведниковъ отъ гр $\pm$ шни-ковъ ( $1060^6$ — $1061^6$ ).

6) На основаніи изреченія св. Апостола Павла къ Ефес. 1, 6, протестанты утверждають, что мы—праведны и облагодатствованы Богомъ во Христь, а не въ насъ самихъ.

Въ отвъть на это возражение «Камень въры» замъчаеть, что св. Іоаннъ Златоусть слова Апостола понимаеть въ такомъ смыслъ: Богъ-Отецъ чрезъ Сына Своего насъ «не токмо гръховъ свободилъ есть, но и вожделънныхъ и любезныхъ себъ сотворилъ» (10616—1062\*).

Въ заключение трактата «Камень вѣры» говорить, что «творение благихъ дѣлъ паче любонрения»: разсуждающие о добрыхъ дѣлахъ и не творящие ихъ «подобии суть онымъ звѣздословомъ, иже о звѣздахъ, о планитахъ, о течених небесныхъ многа велерѣчия простирають, сами же суть неба отчуждени. Или подобни суть оным дѣлателемъ корабля ноева, иже убо устрояюще ковчегъ, многъ трудъ восприяща, сами же дѣла рукъ своихъ лишившеся, в водахъ бѣднѣ утопоша» (10626).

XII. Трактать о наказанім еретиковь Въ предисловім къ трактату «Камень вѣры» указываеть отрицательный взглядь своихъ против никовъ по вопросу о наказаніи еретиковъ (1063—1064) и выражаеть основную мысль его содержанія: для управленія и спокойствія народнаго потребно наказаніе злыхъ и «добротворен е» добрымъ; точно также «на пользу премирному церкве святыя строенію и тишинѣ всего народа безмятежной» необходимо наказаніе еретиковъ. При этомъ замѣчается, что здѣсь рѣчь идетъ не о древнихъ и чуждыхъ намъ еретикахъ, но о тѣхъ, котор не отдѣляются отъ нашей православной русской церкви, которые въ ней родились, и крестились, и дали обѣтъ содержать ея вѣру въ чистотѣ и непорочности (1064—1065).

Положеніе, доказываемое въ трактатѣ, выражается такъ: «еретіковъ церкве святыя отчужденныхъ, достойно есть и праведно мірскому суду предавати въ наказаніе» (1066).

(Гл. І—ІІ). Въ защиту указаннаго положенія приводятся І) свидівтельства св. Нисанія Ветхаю и Новаю Завітовъ. Въ первомъ
наказывались смертію: идолопоклонники (Исх. 32, 27—28), ложные
пророки (Второзак. 13, 1—5: 18, 20; 3 Цар. 18, 40; 4 Цар. 23,
20), презрители священной власти (Второзак. 17, 12) и хульники Бога
истиннаго (Дан. 3, 96). Во второмъ—Самъ Христосъ занов'ядывалъ
удаляться людей, не послушныхъ церкви (Ме. 18, 17), вооружался
бичемъ на торжниковъ въ храмѣ (Іоан. 2, 15) и называлъ еретиковъ
хищными волками и разбойниками (Мо. 7, 15; ср. Дѣян. 20, 29;
Іоан. 10, 1). А волковъ и разбойниковъ, разумѣется, слъдуетъ убивать.

Съ другой стороны, св. Апостолы какъ признавали за мірскимъ пачальствомъ право подвергать суду и возмездію злод'вевъ и мятежни-

ковъ (Римл. 13, 4), такъ и сами пользовалисъ своею духовною властію для наказанія виновыхъ. Св. Апостолъ Петръ своимъ грознымъ обличеніемъ подвергь страшной казни Ананію и Сапфиру за ложь предъ Духомъ Св. (Дѣяп. 5, 1—10); Ап. Павелъ поразилъ слѣпотою Елима волхва (Дѣян. 13, 8—10) и предалъ сатанѣ корпнескаго кровосмѣсника (1 Кор. 5, 5), равно какъ и еретиковъ—Именея и Александра (1 Тим. 1, 20). Къ этому должно присовокупить, что св. Апостоломъ Павломъ ересь уподобляется гаггренѣ, которая можетъ быть исцѣлена только путемъ отсѣченія зараженнаго мѣста отъ здороваго организма-2 Тим. 2, 16—17 (1066°—1068°).

(Гл. III). 2) Ученіе свв. отцевъ церкви: св. Кипріанъ, епископъ Кароагенскій, и къ христіанскимъ еретикамъ считаетъ возможнымъ примъпить Ветхозавътную строгость по отпошенію къ ложнымъ пророкамъ. А блаж. Іеронимъ училъ, что, какъ тотчасъ слъдуетъ гаситъ искру, квасъ удалять отъ тъста, или гнилой членъ удалять отъ тъла и изгонять изъ стада острупившуюся овцу, такъ и ересь должно подавлять самыми ръшительными и быстрыми мърами (10686).

(Гл. IV). 3) Законы благочестинных царей. Византійскіе императоры строго относились къ еретикамъ: одни присуждали еретиковъ къ изгнанію, другіе наказывали смертною казнію, третьи издавали противъ нихъ суровые законы (1069<sup>а6</sup>).

.(Гл. V). 4) Соображенія разума: а) если справедливо анаоематствовать еретиковъ, то справедливо предавать ихъ и смерти, такъ какъ первое наказаніе тяжелье второго; б) опытомъ дознано, что для еретиковъ нъть иного врачества, какъ смерть: «проклятію еретіки смъются, и глаголють быти громъ без молніи. Отьятія имфиій не боятся, глаголюще: яко инін сообщинцы ихъ. будуть ихъ снабдівати. Во узилищи или на изгнаніи аще бывають, многихъ и писанісмъ и словомъ растл'вають. Едино точію таковымь врачеваніе, смерть» (1070°); в) во всёхъ государствахъ поддёлыватели монеть подвергаются смертной казни, а еретики «суть прелестницы и коварницы», поддълывающіе и растл'ввающіе Слово Божіе своими ложными толкованіями; г) изм'вна въръ-гръхъ, тягчайшій, чъмъ измена жены мужу; «но сіе смерти достойно есть по законамъ»; д) приговариваются къ смерти вообще люди злые, приносящіе вредь другимь: убійцы, прелюбодів, воры, разбойники и т. п. Но еретики своимъ пагубнымъ ученіемъ больше всякихъ злодевъ вредять душевному состоянію гражданъ; е) злые люди наказываются смертію для вразумленія и исправленія другихъ: вредя государству при жизни, они дълаются для него полезными по своей смерти, такъ какъ последняя должна поучительнымъ образомъ дъйствовать на другихъ; все это приложимо и къ еретикамъ; ж) наконецъ, смерть - благод втельна и для последнихъ, потому что пресвкаеть ихъ преступную д'ятельность и тымь спасаеть ихъ оть болье

тяжелыхъ въчныхъ мученій, которыя бы они заслужили себъ своею дальнъйшею жизнію и соблазномъ для другихъ (1069°—10716).

Во второй части трактата содержится опроверженіе возраженій еретиковъ противъ раскрытаго авторомъ положенія. Въ доказательство своей мысли, что каждый человѣкъ вполнѣ свободенъ въ дѣтѣ религіозныхъ убѣжденій и не долженъ подвергаться какому-либо преслѣдованію или наказанію за свое несогласіе съ церковными догматами, еретики приводятъ слѣдующія основанія.

(Гл. I). 1) Въ пророчествахъ Исаіи предвозвъщается, что церковь Новозавътная не должна употреблять вещественный мечъ для убійства (2, 4), что въ ней водворится всеобщій миръ и спокойствіе, такъ что никому не будеть угрожать опасность и гибель (11, 9). Съ другой стороны, чрезъ того же пророка Господь выражаетъ Свой гнѣвъ на народъ іудейскій за убійство праведниковъ и пророковъ (1, 15; ср. 3 Ездры 1, 32).

На это возражение «Камень вѣры» отвѣчаеть, что приведенныя мѣста изъ пророчества Исаіи ничего не говорять противъ законности наказанія еретиковъ, такъ какъ въ нихъ идеть рѣчь или о времени явленія въ міръ Спасителя, когда, дѣйствительно, величайшій миръ и спокойствіе царили во всей вселенной, или о томъ, что еретики не могутъ принести вреда церкви, а пріучають ея членовъ къ терпѣнію и твердости въ вѣрѣ, «нѣкіих же и в мудрости по Бозѣ искуснѣйшихъ творятъ», или возвѣщается гнѣвъ Божій за убійство невинныхъ праведниковъ и истинныхъ пророковъ, къ которымъ никакъ не принадлежать еретики (1072°—1073°).

- (Гл. II). 11) Въ Евангеліи противники указывають на: Мо. 18, 17; Лук. 9, 54—55; Мо. 13, 30; Іоан. 6, 67; 18, 11; Мо. 12, 20; 5, 44; ср. Лук. 6, 35; Іоан. 16, 3; Мо. 18, 3 и отсюда выводять мысли противъ наказанія еретиковъ. Но во всёхъ указанныхъ евангельскихъ свидътельствахъ нъть ничего благопріятствующаго еретическимъ сужденіямъ.
- 1) Изъ того, что Христосъ не повелѣвалъ убивать еретиковъ (Ме. 18, 17), не слѣдуетъ, что Онъ запрещалъ смертную казнь по отношеню къ нимъ.
- 2) Если Господь осуждалъ необдуманное желаніе сыновъ Зеведеевыхъ, «да огнь снидетъ с небесе, и сожжетъ самарянъ», не принявшихъ ихъ Учителя (Лук. 9, 54—55), то въ этомъ нельзя видёть доказательства Его снисходительности и терпимости къ еретикамъ. Самаряне не давали никакихъ обётовъ Христу и только «к върѣ уловляхуся»; поэтому по отношенію къ нимъ пе могли быть одобрены тъ мѣры строгости и наказанія, на которыя рѣшались Апостолы Іаковъ и Іоаннъ. Притомъ же намѣреніе послъднихъ исходило не изъ чувства ревности по Богѣ, а изъ желанія мести за не гостепріимный поступокъ

Самарянъ. Между тымъ церковь, преслъдуя еретиковъ, руководится именно чувствомъ ревности о спасеніи душъ, развращаемыхъ и губимыхъ еретиками (Іоан. 2, 15; Дъян. 5, 1—10; 1 Кор. 5, 5).

- 3) Въ притчѣ Христовой о пшеницѣ и плевелахъ возбраняется исторгать послѣдніе до жатвы только изъ опасенія повредить пшеницѣ. Если же «может быти искорененіе злыхъ без паденія добрыхъ, и без всенароднаго мятежа, подобаетъ плевелы весма искореняти» (1074<sup>6</sup>). При томъ же подъ плевелами должно разумѣть не однихъ только еретиковъ, но вообще всѣхъ злыхъ людей (Мо. 13, 38), которые будутъ существовать до кончины вѣка (1073<sup>6</sup>—1075<sup>\*</sup>).
- 4) Изъ словъ Спасителя ученикамъ: «еда и вы хощете отъити?» (Іоан. 6, 67) не слъдуетъ выводить, что въ церкви христіанской каждому ея члену должна быть предоставлена полная свобода въры. Апостолы тогда не дали обязательства слъдовать за Христомъ, тогда какъ еретики обязали себя обътомъ крещенія содержать въру и предапность православной церкви. Притомъ же Христу, приходившему на землю не для суда надъ міромъ, приличнъе всего было не самому отмщать обиды, но предоставлять это «сыномъ своимъ духовнымъ» (1075. в 10. т 1
- 5) Неправо думають еретики, что церкви Христовой принадлежить только мечь духовный, или Слово Божіе (Іоан. 18, 14). «Церковь Святая, якоже имать началниковъ духовныхъ и мірскихъ, аки бы двъ руцѣ, тако имать два меча духовный и вещественный, и друг другу пособственный. Тѣмже убо егда мечь духовный мало успѣваеть, мечь вещественный пособствует» (10756).
- 6) Если въ Евангеліи говорится о неизреченной кротости и смиреніи І. Христа (Мо. 12, 20), то подъ ними нужно разумѣть Его любовь и милосердіе къ кающимся грѣшникамъ; по Евангелисты повѣствують и о гиѣвѣ и негодованіи Спасителя противъ осквернителей святыни храма (Іоан. 2, 15).
- 7) Если Господь заповъдуеть намъ любить своихъ враговъ (Мо. 5, 44), то этимъ не исключаетъ необходимости отчужденія отъ еретиковъ (Мо. 18, 17). При томъ же въ заповъди Христовой разумъются враги личные наши, а не враги церкви, каковы еретики.
- 8) Пророчество Спасителя о времени, когда убійство Его послівдователей будеть считаться служеніемъ Богу (Іоан. 16, 2), не можеть быть относимо къ еретикамъ, такъ какъ въ немъ річь идетъ о св. Апостолахъ и истиниыхъ ученикахъ Христовыхъ.
- 9) Внушая своимъ послѣдователямъ дѣтскую простоту и незлобіе (Ме. 18, 3), Господь не заповѣдуетъ этимъ списходительнаго отношенія къ еретикамъ: «дѣтемъ должны есмы уподоблятися въ смиреніи, въ кротости, въ незлобіи, чистотѣ, а не въ нерадѣніи о душахъ намъ въ паству врученныхъ» (10766—1077°).

- 111. Изъ посланій апостольскихъ въ доказательство своего миѣнія еретики указывають на: 1 Кор. 11, 19; Тит. 3, 10; 1 Кор. 5, 12; Рим. 12, 19; 1 Кор. 6, 7; Гал. 6, 1; Евр. 5, 28. Но подобно Евангельскимъ изреченіямъ, и приведенныя мѣста изъ посланій апостольскихъ не оправдывають ложной еретической мысли.
- Такъ, 1) если св. Апостолъ Навелъ по иѣкоторымъ причинамъ (коварству діавола, человѣческой склонности къ злу и попущенію Божію) признаетъ ереси необходимымъ явленіемъ въ христіанской перкви (1 Кор. 11, 19; ср. Мо. 18, 7), то этимъ не исключаетъ необходимости заботъ объ ихъ искорененіи. Въ виноградникѣ вмѣстѣ съ полезными деревьями естественно растуть и сорпыя травы; но какъ послѣднія вырываются и выбрасываются вонъ, такъ и ереси должно упичтожать и искоренять (1077°).
- 2) Наставленіе того же Апостола удаляться отъ еретиковъ нослѣ двукратнаго увѣщанія (Тит. 3, 10) не противорѣчить мысли объ ихъ наказаніи. Церковь въ отношеніи къ еретикамъ и поступаеть но завѣту апостольскому: сначала вразумляеть и побуждаетъ ихъ къ обращенію и покаянію и только въ случаѣ безуспѣшности этой мѣры предаетъ наказанію. Послѣднее не запрещается св. Апостоломъ Навломъ, который и самъ наложилъ тяжелое наказаніе на еретиковъ Именея и Александра (10776).
- 3) Хотя Апостолъ отказываеть себѣ въ правѣ судить людей «внѣшнихъ», не принадлежащихъ къ церкви Христовой (1 Кор. 5, 12), но это пичего не говорить въ пользу еретиковъ: они, если и находятся внѣ церкви, то имѣють долгъ принадлежать къ ней и потому на послъдней лежить обязанность заботиться объ ихъ обращеніи (10776—1078<sup>a</sup>).
- 4) Равнымъ образомъ наставление св. Апостола не мстить за обиды, а предоставлять ихъ суду Божію (Римл. 12, 19), не касается вопроса о наказанін еретиковъ. Послідніе предаются смерти не по чувству миценія, а изъ ревности о спасеніи тіхъ, которыхъ они развращають и губять своимъ ученіемъ. При томъ же, если не должно мстить за обиду безъ судебнаго разсмотрівнія, то вполить справедливо возмездіе за обиды церкви, опреділяемое по суду мірской власти (1078).
- 5) Слова Апостола Навла 1 Кор. 6, 7 говорять не въ пользу еретиковъ, а въ обличение ихъ, такъ какъ они наносять обиды и оскорбленія церкви (тамъ же).
- 6) Если тоть же Апостоль въ одномъ мѣстѣ своихъ посланій (Галат. 6, 1) учить исправлять согрѣшающихъ духомъ кротости, то въ другихъ (Дѣян. 13, 8—11; 1 Тим. 1, 20; 1 Кор. 5, 5; 4, 21) онъ самъ представляется наказывающимъ за тяжкіе грѣхи. Да и церковь въ отношеній къ еретикамъ сначала употребляетъ мѣры кротости: «но егда

оружів десными мало усп'єваеть, лівыхь на непокорныя употребляеть» (10786).

- 7) Наконецъ, напрасно указывають еретики на слова св. Апостола Павла Евр. 5, 1, 28 о томъ, что согръщившій противъ Сына Божія достоннъ большей казни, чёмъ преступившій законъ Монсеевъ. На самомъ дълъ ръчь Апостола содержить въ себъ скоръе угрозу и обличение еретиковъ, чъмъ говорить въ ихъ пользу, такъ какъ именно они отвергають действительность истиннаго Тела и Крови Христовыхъ въ таинствъ св. Евхаристін. Кромъ того, понимая эти слова Апостола буквально, безъ разумнаго толкованія, мы придемъ къ выводу. что не должно мірскимъ судомъ казнить никакихъ преступниковъ; между лъмъ какъ тотъ же Апостолъ предоставляеть законной власти право наказывать элодбевъ (Римл. 13, 4). Означенными словами Господь только требуеть отъ насъ, чтобы наказанія происходили не изъ чувства вражды и злобы, но изъ ревности по Богь и для сохраненія закона и правды. Наконецъ, Богь есть отмститель не только Самъ, но и чрезъ Своихъ нам'встниковъ, которыхъ поставилъ надъ нами и повелълъ имъ повиноваться (10786 — 10796).
- (Гл. III). IV. Кром'в мнимыхъ основаній изъ Слова Божія, еретики въ доказательство своей мысли приводятъ и которые доводы отъразума.
- 1) Указывають на опыть, который будто—бы говорить о безполезности «страха и убійства» еретиковь. Но на самомъ дѣлѣ, по свидѣтельству исторіи, многіе еретики были обращены къ церкви только оружіемъ и страхомъ (10796—1080\*).
- 2) «Если церковь терпить Евреевъ, то почему она не даеть свободы и еретикамъ?» На это должно сказать, что существуеть большое различіе между исповъдниками Іудейства и еретиками: а) первые не принимали христіанской въры, какъ послъдніе, и подобно имъ, не связаны обътами крещенія; б) религія Іудеевъ, хотя и имъеть временное значеніе, но происходить отъ Бога, тогда какъ въра еретиковъ— изобрътеніе діавола; в) Іудейство полезно для перкви, такъ какъ въ его священныхъ книгахъ содержатся пророчества и прообразы христіанскихъ событій и таинствъ и г) Еврен, подобно еретпкамъ, не стремятся развратить насъ въ въръ (1080°)-
- 3) Въра, какъ даръ Божій, по мивнію еретиковъ, исключаеть насиліе и принужденіе въ ея исновъданіи. Но въра, нодобно другимъ добродьтелямъ, не есть только даръ Божій, но и дъло свободы человъка; «въра убо есть даръ Божій, но Богъ сей даръ соблюдаеть различными образы, от нихже единъ есть наказаніе» (1080°).
- 4) Наказаніе еретиковъ будто-бы противор'вчить духу кротости и милосердія, которымъ должна отличаться церковь Христова. Напротивъ, говорить «Камень въры», церкви, какъ милосердой матери,

вполнѣ прилично и должно заботиться объ огражденіи и защитѣ своихъ чадъ отъ нагубнаго вліянія еретиковъ. При томъ же смертное наказаніе послѣднихъ церковь начала употреблять уже нослѣ того, какъ безуспѣшно испробовала всѣ другія средства къ ихъ вразумленію  $(1080^6-1081^4)$ .

5) По мивнію еретиковъ, въра должна быть свободна и потому чужда принужденія. Въ отвъть на это замвчается, что въра, дъйствительно, свободна, но только прежде объщанія и принятія ея. Подобно тому какъ человъкъ свободенъ давать и не давать объщанія Богу, по давши, обязанъ его исполнять, подъ страхомъ гръха и отвътственности за его нарушеніе, такъ точно и еретики одолжены обътами крещенія сохранить въру св. церкви (1081 во).

Наконецъ, 6) еретики указывають на примъръ св. Апостоловъ, которые не обращались къ мірской власти для суда надъ еретиками. Но Апостолы, говорить «Камень въры» не поступали такъ потому, что при нихъ власть эта была языческая, а не христіанская. Со времени Константина В. положеніе вещей измѣнилось, и церковь стала прибѣгать къ помощи нравославныхъ царей въ борьбѣ съ еретиками (10816—1082°).

\* \*

Мы представили подробный апализь содержанія трактатовь «Кампл въры». Изъ этого анализа можно усматривать, какое богатство догматико-полемическаго матеріала содержится въ сочиненіи митрополита Стефана Яворскаго: въ отношеніи къ обилію и разнообразію предметовъ полемики съ протестантами оно занимаеть самое выдающееся мъсто среди однородныхъ произведеній отечественной письменности. Въ «Кампъ въры» затрогивается и ръшается столько вопросовъ разности между православіемъ и протестантствомъ, вопросовъ догматическаго, историческаго, богослужебно обрядоваго и церковно-политическаго характера, что онъ справедливо можетъ быть названъ цѣлою системою полемическаго противо-протестантскаго богословія.

Сравнивая «Камень въры» съ предшествующею ему противопротестантскою литературою въ отношеніи къ содержанію, мы можемъ всѣ его трактаты раздѣлить на три части. Въ однихъ разматриваемое нами сочиненіе существеннымъ образомъ не отличается отъ этой литературы и раскрываетъ одно и то же содержаніе (трактаты о свв. иконахъ и Крестѣ). Въ другихъ—отличіе «Камня въры» состоитъ въ большей полноть и подробности ученія какъ въ положительной, такъ и полемической частяхъ (трактаты о призываніи святыхъ, благотвореніи преставльшимся и мощахъ святыхъ). Наконецъ, въ третьей части своего содержанія «Камень вѣры» касается такихъ догматовъ, на которые мы видимъ только намеки и краткія указанія въ предшествующей литературъ (трактаты — о благихъ дѣлахъ, преданіяхъ, Евхаристіи, литургіи, душахъ святыхъ и наказаніи еретиковъ). При этомъ какъ на характеристическую черту «Камня вѣры», должно указать на ту его особенность, что положительное православное ученіе имъ излагается отдѣльно отъ полемики съ протестантами: чрезъ это опъ оказываетъ большую услугу и самимъ православнымъ, знакомя ихъ съ своимъ вѣроученіемъ и указывая твердыя основанія для сужденія и критическаго отношенія къ догматамъ протестантскимъ.

Съ формальной стороны «Камень въры» также имъетъ весьма важныя особенности и преимущества сравнительно съ древне-русскими противо-протестантскими сочиненіями: онъ отличается большимъ разнообразіемъ пріемовъ и способовъ въ доказательствахъ своихъ мыслей. Кромъ св. Писанія и твореній св. отцевъ церкви, какъ главнъйшихъ основаній для ученія православной церкви, «Камень въры» въ защить послъдняго отъ протестантскихъ возраженій пользуется и научными средствами: наряду съ библейскими и святоотеческими цитатами имъ приводятся доказательства изъ психологіи, философін и логики.

Но главитишею отличительною чертою «Камия въры» оть разсмотрѣнной нами выше противо-протестантской литературы въ отношенін къ вившнимъ пріемамъ полемики служить разсудочный характеръ его аргументовъ, пристрастіе его къ логическимъ формамъ мышленія. Въ числъ доказательствъ православной истины въ сочинени Яворскаго весьма важную роль играють такъ называемыя «доводныя показанія на св. Писаніи утверждающіяся». Главнымъ способомъ раскрытія въ нихъ содержанія служить силлогизмъ. Въ качествъ первой посылки ставится общее положение, имбющее характеръ очевидной истины и не требующее доказательства; значение второй посылки имбють тексты св. Писанія, путемъ которыхъ положеніе догмата подводится подь первую посылку; заключение представляеть собою моменть перенесения свойствъ перваго общаго положенія на частное, доказываемое положеніе догмата. Благодаря этому способу православная истина въ «Камнъ въры» представляется не только выводомъ изъ св. Писанія и достояніемъ преданія церкви, но и подводится подъ начала философскаго разума и въ нихъ находитъ свое объяснение и оправдание. По взгляду «Камня ввры», такимъ путемъ православные догматы не только раскрываются и изъясняются по своему смыслу, но и доказываются, оправдываются и утверждаются.

## ГЛАВА III.

Вліяніе католической богословской литературы на «Камень въры». Трактаты: о благихъ дълахъ, преданіяхъ, «благотвореніи преставлшымся» и о наказаніи еретиковъ. Отношеніе содержанія трактатовъ къ богословскимъ трудамъ Беллярмина и Бекана. Вліяніе последнихъ на догматическія воззрвнія Стефана Яворскаго въ ученім о заслугв добрыхъ дълъ, мотивахъ нравственнаго добра, оправданіи, широкомъ смыслъ преданія, догнатическомъ несовершенствъ св. Писанія, «долгъ наказанія временнаго» и о смертной казни еретиковъ.

«Камень въры» митрополита Стефана Яворскаго носить на себъ следы значительнаго вліянія католическихъ богословскихъ системъ Беллярмина и Бекана <sup>1</sup>). Вліяніе отражается, во-первыхъ, на витшней сторон' трактатовъ «Камия в ры», на план или способ раскрытія положительнаго ученія церкви. Все содержаніе догматовъ въ системахъ Беллярмина и Бекана и въ «Камиъ въры» раскрывается на слъдующихъ основаніяхъ: 1) св. Писанін Ветхаго и Новаго Завѣта, 2) свидътельствахъ вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, 3) учени св. отцевъ церкви и 4) соображеніяхъ разума (у Беллярмина и Бекана), или на «доводныхъ показаніяхъ, на св. Писаніи утверждающихся» (въ «Камив ввры»). По этому способу построена и вторая, полемическая часть «Камня вфры».

Во-вторыхъ, вліяніе католической литературы весьма зам'ятно сказывается и въ самомъ содержаніи «Камня вёры». Въ этомъ последнемъ отношеніи всѣ трактаты «Камня вѣры», соотвѣтственно большей или меньшей степени зависимости ихъ отъ католическихъ источниковъ, мы дёлимъ на три группы: первую составляють трактаты: о благихъ дёлахъ преданіяхъ, «благотвореніи преставлішымся» и о наказаніи еретиковъ; вторую — о душахъ святыхъ, мощахъ, литургіи, Евхаристіи, призываніи святыхъ, и о постахъ; третью—о св. иконахъ и Кресть.



<sup>1)</sup> Знаменитый католическій богословъ Робертъ-Францискъ-Ромулъ Беллярминъ (Robertus Franciscus Romulus Bellarminus) род. 4 окт. 1542 г. 1560 г., 20 сент, поступилъ въ іезуитскій орденъ и 3 марта 1599 г. папою Климентомъ VIII возведенъ въ званіе кардинала; въ 1602 г. сдъланъ архіепископомъ Капуи, † 1621 г., 17 сент. Главнымъ его сочиненіемъ, написаннымъ въ защиту римской церкви протнестантовъ, служитъ: Disputationes de controversiis christianae lidei adversus hujus temporis настейской подемнениемъ пробразованось изъ подемнеческихъ чтеній, веденныхъ Беллярминомъ съ 1576—1589 гг. въ незунтской коллегіи въ Римъ. Nomenclator literarius recentioris theologiae catholicae, ed. H. Hurter, S. I. t. 1 (Oenipoute 1892), p. 273 sq cp. Wetzer und Weltc, Kirchen-Lexicon, t I, ss 757—763. 1847.

Март. Беканъ (Verbeeck, van der Becok) род. ок. 1561 г. + 24 янв. 1624 г.; о соч. его см. тамъ же, рад. 293.

Въ цъляхъ болъе нагляднаго показанія степени зависимости «Камня въры» отъ трудовъ Беллярмина и Бекана, предлагаемъ нижесябдующія графики.

## I Трактать «Камня в'вры» о благихъ дѣлахъ.

| Характеръ заимствованій.                       | Лотеранское ученіе о добрыхть дълахть във отношеніи кть жизни въчной излотажено значительно сокращените съ присосдиненіемъ цитать—Ме. 5, 36; 9, 22; Лук. 18, 42; 7, 8.  Содержаніе, заимствованное изъ Disp., излагается подробиве; у Беквна взито буквально ифсколько строкъ и щитать—Колос. 3, 24.  Заимствованы свидътельства св. Писанія (кромѣ Іак. 1, 22; 2, 19; 1 Кор. 13, 2) съ опущеніемъ толкованій Disput (кромѣ—къ Ме. 25, 34 и 1 Тим. 2, 15) и буквальною выдержкою въ концѣ главы. |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Becani op.<br>(Moguntiae, 1649).               | Manual contr.  XVIII 1497, \$ 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bellarmini t. IV.<br>De justificatione.        | pagg. lib. 463—464 475³ B 475³ C 495³ E 1 475² E 476¹ A 466¹ D 476° BC 476− BC 476  BC 476  B 476  D 476  C 497³ C 'D 496¹ C 497³ C 'D 496¹ A³ C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Bellarm<br>De just                             | lib.   cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| j.                                             | въд. 1-е<br>въд. 3-5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догмать о благихъ дълахъ. | стр.<br>925—926<br>927—928<br>931a—9336                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Стеф                                           | часть. глава.<br>I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| ства свв. І. Злат., Григорія Назіан., Кли- | Запиствованы главныя мысля, свя- | детельства св. инсании (кромъ лю. 10, 3, 1ук. 13, 3; Іак. 1, 12) и комментарія | къ ин. э, со.<br>Запиствована общая мысль и свидъ- | телества св. писания.<br>То же. |        | То же.           |                     | Заимствована общая мысль. | -      | To Me.     | Запиствованы мысли в буквально | нъкоторыя фразы. |        |                  | Буквальный переводъ. | Заимствованы цитаты изъ св. Писа- | нія; п. п. 4 и 5 по буква близки мъ | Disput.   |       | Буквальный переводъ. | Заимствованы тексты св. Писанія, кромъ Апокал. 22, 15. |
|--------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------|--------|------------------|---------------------|---------------------------|--------|------------|--------------------------------|------------------|--------|------------------|----------------------|-----------------------------------|-------------------------------------|-----------|-------|----------------------|--------------------------------------------------------|
| D* B                                       | 466¹ C                           | 497° C                                                                         | 496° C                                             | 495' D                          | 496¹ A | 497° E –         | 498¹ A<br>497° Cʻ D | 386* E.—                  | 3981 D | 464° CD    | 471° E.                        | 472¹ AB          | 473° B | 4641 D<br>4731 C | 477* E               | 4781 A                            | 3911 DC                             | 3921 C9 E | 3931B | 392 <b>°</b> D       | 478¹ D                                                 |
|                                            | 11                               | 4 111                                                                          |                                                    | II 4                            | III 4  | - <del>- 1</del> | 497                 | XII-                      | XVIII  | 1 46       | ><br>                          | ΔI               | —      |                  | IX 4                 | XV 4                              | 391                                 | 36        |       | <br>                 | Y XI                                                   |
|                                            | <u>}</u>                         | >                                                                              | ı                                                  | I                               |        | 1                |                     | -                         |        | ۲          | ı                              |                  |        |                  |                      | -                                 |                                     |           |       | 1                    | <u>.</u>                                               |
|                                            | показ. 1-е                       |                                                                                | показ. 2-е                                         | поквз. 3-е                      |        | поква. 5-е       |                     | поква. 6-7                |        | показ. 8-е | показ. 9-е                     |                  |        |                  | поква. 10-е          | 1                                 |                                     |           |       | ł                    | 1                                                      |
|                                            | 9376—940a                        |                                                                                | 940a941a                                           | 9410-94206                      |        | 943a495a         |                     | 946a-947a                 | -      | 947a6      | 9476-9486                      |                  |        |                  | 9486—9496            | 0496-9518                         |                                     | ı         |       | 951                  | 95246                                                  |
| :                                          | Ħ                                |                                                                                | i                                                  | ı                               |        | 1                |                     | ı                         |        | 1          | ı                              |                  |        |                  | 1                    | ı                                 |                                     |           |       | ı                    | 1                                                      |
| :                                          | 1                                |                                                                                | 1                                                  | -                               |        | 1                |                     | 1                         |        | ı          | 1                              |                  |        |                  | 1                    |                                   |                                     |           |       | 1                    | 1                                                      |
|                                            |                                  |                                                                                |                                                    |                                 |        |                  | •                   |                           |        |            |                                |                  |        |                  |                      |                                   |                                     |           |       |                      |                                                        |

|        | Сте<br>Догматъ | Стефаиъ Яворскій.<br>Догилть о благихь дълахъ. | iğ.<br>Bıaxı.         |      | Bellarm<br>De just | Bellarmini t. IV.<br>De justificatione. |                      |                                      |                                      | Характеръ запиствованій.                                                                                                       |
|--------|----------------|------------------------------------------------|-----------------------|------|--------------------|-----------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| часть. | часть. глава.  | стр.                                           |                       | lib. | cap.               | pagg.                                   | lib.                 | cap.                                 | pagg.                                |                                                                                                                                |
| 11     |                | 953a—9546                                      | nperbin.  u ucnp. 1-e | >    | >                  | 499* A                                  | tract. IV de IV   IV | IV de IV                             | gratia.<br>282, § 7                  | Заимствованы мысли съ распростра-<br>неніемъ текстами св. Писанія.                                                             |
| 1      | <br>           | 95546                                          | 2-e                   | 1    | ;                  | 499° CD                                 | 1                    |                                      | 283, § 9                             | Заимствовано съ пезначительнымъ сокращеніемъ.                                                                                  |
|        | l              | 9556 —9586                                     | 3-6                   | ı    | Ħ                  | 495° DE                                 | Man I                | Manual. contr.  <br>  XVIII  1497, § | Manual. contr.  XVIII   1497, §§ 3—5 | Заимствовано съ близкимъ (по мъ-<br>стамъ буквальнымъ) сходствомъ.                                                             |
| 1      | 1              | 9586—9604                                      | 4-e                   | 1    | ı                  | 500' E                                  | ;                    | <br>                                 | 1498, § 7                            | Почти буквальный переводъ съ рас-<br>пространеніемъ текстами св. Писанія:<br>Іоан. 15, 4; 1 Кор. 15, 10; псал. 84, 13.         |
| ı      |                | 960*-961*                                      | 5-e                   | 1    | >                  | 500' E                                  | 1                    | <u> </u>                             | 1498, \$ 10                          | Почти буквальный переводъ.                                                                                                     |
|        |                |                                                |                       |      | Ħ                  | 4978 E                                  |                      |                                      |                                      |                                                                                                                                |
| f      | ı              | 9614-9626                                      | 9-9                   |      | >                  | 499—500 <sup>1</sup><br>ABC             |                      | <br>I                                | 1498, § 9                            | Заимствовано (по мъстамъ буквально)<br>съ незначительнымъ сокращеніемъ и<br>изамъненіемъ поличка въ изложенія                  |
| i      |                | 9626—963                                       | 7-e                   | !    | 1                  | 500° E                                  |                      |                                      |                                      | езнач                                                                                                                          |
| 1      | 1              | 9634—9646                                      | ÷                     | -    |                    | 3881—3901                               |                      |                                      |                                      | распространевнемъ.<br>Заимствована большая часть текстовъ<br>св. Ивсания и главныя мысли.                                      |
| !      | I              | 9646—9656                                      | 9 <b>-</b> 6          |      | IXX                | ADC<br>402° C                           |                      |                                      | •                                    | Тоже.                                                                                                                          |
| - 1    | 1              | 9656                                           | 10-e                  | i    | XX                 | 4011 AE's A                             |                      | _                                    |                                      | Запиствовано почти буквально.                                                                                                  |
| 1      | ı              | 9666—967a                                      | претык. 12-е          | I    | XXII               | 4051 C                                  | •                    | -                                    |                                      | Буквальный переводъ.                                                                                                           |
| .1     | 1              | 967a6<br>A                                     | отв. 1-й              |      | XX                 | 401° BC                                 | <del></del>          |                                      |                                      | Запиствовано съ буквальною блядо-<br>стію въ пачаль отпъта и съ значительно<br>подробнымъ изложеніемъ одной и той<br>же мысли. |

| <br>дътельство св. І. Златоуста и два Авгу-                                                                    |              |              |   | 481¹ A              |           | ı | I                          | 981a6     | 1        | 1     |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------|---|---------------------|-----------|---|----------------------------|-----------|----------|-------|---|
| <br>Іис. Нав. 23, 6, 11; 4 Ідр. 23, 3; псал. 98, 7; 118, 11; Іоан. 14, 21, 24. Заиктвованы буквально—одно сви- |              |              |   | 480 <sup>1</sup> AB | XII       | ١ | 1                          | ₩62/6     | ı        | l     |   |
| <br>Заимствованы тексты св. Писанія св. привнесеціємъ: Второзак. 30, 11, 14; Inc. 14 пр. 93, 3, 11, 4          | 1494, §§ 1—3 | I            | 1 | 479¹ C<br>480¹ AB   | X         | Σ | I                          | 9764-9786 |          | 1     |   |
| <br>Буквальный переводъ.                                                                                       | 1493         | XVII         | ı | 1                   | 1         | l | "Догм.<br>правосл.»        | 476       | <b>≥</b> | l     |   |
| <br>Возраженіе изложено подробиње; его<br>ръшеніе — буквальный переводъ.                                       | contr        | Mannal contr | ¥ | 5011 BCD            | <br> <br> | ı | -                          | 9746—976  | =        | ·<br> |   |
| Запиствовано буквально съ незначи-<br>тельнымъ сокращеніемъ.                                                   |              |              |   | 5018 B              | Ĭ,        | > | τ <u>ς</u><br>-α           | 9736—974a | l<br>    | l     |   |
| <br>Почти буквальный переводъ.                                                                                 |              |              |   | 407° E              |           | ١ | 4-e                        | 9736      | 1        | ı     |   |
| <br>Буквальный переводъ                                                                                        |              |              |   | 407° DE             | 1         | I | 3-e                        | 973a      | 1        | l     |   |
| <br>Звимствовано съ значительными пе-                                                                          |              |              |   | 407 <b>³</b> BC     | ı         | 1 | 2-6                        | 9726-9734 | 1        | ١     |   |
| <br>То же.                                                                                                     |              |              |   | 407° E              | XXX       | ı | претык.<br>в<br>вспр. 1-е  | 97246     | 11       | ı     |   |
| Буквальный переводъ.                                                                                           |              |              |   | 405 <b>°</b> DE     | ххш       | ١ | претык.<br>в<br>вспр. 13-е | 97126     |          | 1     |   |
| Почти буквальный переводъ.                                                                                     |              |              |   | 4051 D              | XXII      | l | 0TB 4-8                    | 9701      | 1        | 1     | • |
| <br>Распространено болъе подробныять взложеніемъ одной и той же мысли.                                         |              |              |   | 405° BC             | 1         | 1 | отв. 3-й                   | 9694—9706 | ı        | 1     |   |
| Почти буквальный переводъ.                                                                                     |              |              |   | 4051 E* A           | IIXX      | ı | отв. 2-й                   | ¤696—9896 | 1        | ı     | 1 |

|        | Сте           | Стефанъ Яворскій.<br>Догмать о благихъ дълахъ. | iğ.<br>Saaxs.   |          | Bellarm<br>De just | Bellarmini t. IV.<br>De justificatione. |            |                                                |                                                                      | Характеръ заимствованій.                                                                                                                                                                                          |
|--------|---------------|------------------------------------------------|-----------------|----------|--------------------|-----------------------------------------|------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4actb. | uacte. rassa. | стр.                                           |                 | lib.     | cap.               | pagg.                                   | lib ca     | cap.                                           | pagg.                                                                |                                                                                                                                                                                                                   |
| 1      | 1             | 981a—982a                                      | дов. 1-й        | 1        | XIII               | 481¹ D                                  |            |                                                | -                                                                    | Заимствовано съ незначительнымъ распространеніемъ.                                                                                                                                                                |
| 1      | 1             | 982●                                           | 2-#             |          | <u> </u>           | 481¹ E                                  |            |                                                |                                                                      | Иъсколько подробиће изложена одна<br>и та же мысль.                                                                                                                                                               |
| . 1    | l             | !                                              | 3-R             | I        | I                  | ı                                       |            |                                                |                                                                      | То же.                                                                                                                                                                                                            |
| ı      |               | 9826                                           | 4-8             | 1        | ı                  | 481° B                                  |            |                                                |                                                                      | Почти буквальный переводъ.                                                                                                                                                                                        |
| .1     | 1             | 985a6                                          | пререк. 1-е     | ı        | ı                  | I                                       |            |                                                | 1495, § 5                                                            | Буквальный переводъ.                                                                                                                                                                                              |
| 1      | 1             | 986987                                         | вины 1-3        | <b>≥</b> | ΧΙΥ                | 4821 BCDE                               | ,          |                                                |                                                                      |                                                                                                                                                                                                                   |
| I      |               | 98786                                          | I               | ı        | ı                  | 4828 B                                  |            |                                                |                                                                      | Ууквальный переводъ.                                                                                                                                                                                              |
| l      | 1             | 988₽€                                          | 1               | i        | ١                  | 470° DBDE                               |            |                                                |                                                                      |                                                                                                                                                                                                                   |
|        |               |                                                |                 |          |                    | 471¹ A                                  | tract.     | tract. IV de gratia.                           | ratia.                                                               |                                                                                                                                                                                                                   |
| 1      | l             | 989a—9956                                      | пререк. 2-е     | , 1      | 1                  | I                                       | tract.     | tract. II de peccatis.  IV 277, § 1 278, § 20- | de peccatis. 277, § 19; 278, §§ 20-22,                               | Заимствовано (по мъстамъ букваль-<br>но) съ нъкоторымъ распространеніемъ<br>однъхъ и тъхъ же мыслей и съ привне-                                                                                                  |
| I      | 1             | 9956—9976                                      | 99<br>9         | 1        | 1                  | 1                                       |            | 203,<br>1V 278,<br>279,<br>28                  | 203, \$\$6, 9, 10.<br>278, \$ 29,<br>279, \$\$ 30, 31,<br>280, \$ 40 | сентомь цигать изъ см. писания и тво-<br>реній св. І. Златоуста.<br>Заимствовано съ пропускомъ одного<br>изъ толкованій заповъди о любви къ<br>Богу и незначительнымъ распростране-<br>ніачъ деметами св. Писанія |
| 1      |               | ₩666—₩866                                      | <del>1</del> -e | <br>     | !                  | 1                                       | -<br>-<br> | H 18                                           | 180, § 4                                                             | Заимствовано съ болве подробнымъ изложеніемъ однъхъ и тъхъ же мыслей.                                                                                                                                             |
| 1      |               | 999. −1000                                     | 5-e             | 1        | XX                 | 491¹ BCDE                               | 1          |                                                | ı                                                                    | Заимствовано съблизкимъ тожествомъ и съ присоединенісиъ самостоятельнаго заключенія къ главъ.                                                                                                                     |

| <br>Буквальный переводъ.                                                                                                                                                             | 1483, § 15                                  | XYI XYI                    | <b>H</b> | l                                                         |           |            | возраж. и отв.      | 1013a6        | 1        | 1 |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------|----------|-----------------------------------------------------------|-----------|------------|---------------------|---------------|----------|---|--|
|                                                                                                                                                                                      | <br>anual. controver.<br>de justificatione. | <br>Manual. c<br>de justif | Ma<br>d  | 137 <b>3</b> B                                            |           |            |                     |               |          |   |  |
| Запиствовано съ сокращеніями.                                                                                                                                                        |                                             |                            |          | · 1351E -                                                 | XIII      | -          | 2-e                 | 10096 - 10126 |          | ١ |  |
| <br>«вины» (10076 — 1008»).                                                                                                                                                          |                                             |                            |          | t. III de sacr. Baptismi.                                 | III de sa | - <b>i</b> |                     |               |          |   |  |
| <br>Буквальный переводъ съ значатель-<br>нымъ пропускомъ въ изложеніи первой                                                                                                         |                                             |                            |          | 490 <sup>1</sup> E <sup>3</sup> A E<br>491 <sup>1</sup> A | 1         | l          | <b>4</b> -e         | 10076-1008    | 1        | ı |  |
| Буквальный переводъ.                                                                                                                                                                 |                                             |                            |          | 490¹ E                                                    | -         | 1          | မ                   | 1007a6        | 1        | l |  |
| Почти буквальный переводъ съ про-<br>пускомъ указанія на авторовъ приводи-<br>мыхъ толкованій на псал. 142, 2.                                                                       |                                             | ı                          |          | 489° E<br>490¹ ABC                                        | 1         | 1          | 2-e                 | 10066—1007    | 1        | 1 |  |
| <br>Запиствовано съ болъе подробнымъ<br>толкованіемъ приводимаго въ возраже-<br>нія текста св. Писанія.                                                                              |                                             |                            |          | 489° CDE                                                  | XX        | 1          | пререк.1-е          | 10056-10066   | <u> </u> |   |  |
| <br>Кор. 15, 10<br>Буквальный переводъ.                                                                                                                                              |                                             |                            |          | 486° D                                                    | I         | ı          | <b>4</b> -9         | 1005a6        | i        | ı |  |
| <br>Завиствовано съ распространеніемъ<br>текстами св. Писанін: Іоан. 15, 4; 1                                                                                                        |                                             |                            |          | 486° C                                                    | l         | 1          | 5-B                 | 1005ก         | 1        |   |  |
| <br>У ПОЧТИ ОУКВАЛЬНЫЙ Переводъ.                                                                                                                                                     |                                             |                            |          | 486° C                                                    | l         | ı          | 4-#                 | 10046-1005a   | 1        | ı |  |
|                                                                                                                                                                                      |                                             |                            |          | 486° B                                                    | 1         | 1          | 3-#                 | ı             | 1        | I |  |
| Заимствовано съ сокращеніемъ.                                                                                                                                                        |                                             |                            |          | 486° A                                                    | X \ II    | ı          | 2-₩                 | 1004n6        |          | 1 |  |
| <br>Запиствовано съпропускомъ текстовъ<br>св. Писанія, кромф Филип. 4, 18.                                                                                                           |                                             | •                          |          | 485¹ A                                                    | 1         | l          | дов. 1-й            | 1004          | 1        | ı |  |
| Запиствовано съ привнесеніемъ иф-<br>которыхъ теистовъ св. Писанія и свя-<br>тоотеческихъ толкованій, а также съ<br>присоединеніемъ возраженія и его рф-<br>шенія на стр. 1001—1002. |                                             |                            |          | 4841 D<br>4841 E* A<br>4851 C<br>484* BCDE                | ΛX        | I          | «доги.<br>правосл.» | 1001a 10046   | >        | 1 |  |

|                                                |                                                    | craie<br>npa-<br>pria<br>erca                                                                                                                                                               | оже-<br>пиче-<br>аль-<br>ви и<br>(р.                                                                                                                                                    | ымъ                                                                      | доб-<br>МЪ —<br>свв.<br>сеніе                                                                                                                                                     | кра-<br>воду                                                                                                   | дно,<br>цен-                                                                                   |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Характеръ запиствованій.                       | Почти буквальный переводъ.                         | Буквальный переводъ; въ соотвътствіе съ молитвами католической церкви приводится слова молитвъ изъ латургіи Василія В. и утренней; присоединяется ръшеніе возраженій на основ. Лук. 18, 11. | Запиствовано съ блазкимъ тоже-<br>ствомъ, но съ пропускомъ полемиче-<br>скихъ замъчаній Disp. противъ Иаль-<br>вина, свидътельствъ отцевъ церкви и<br>одного изъ соображеній разума (р. | Заимствовано съ болъе подробнымъ<br>изложеніемъ однъхъ и тъхъ же мыслей. | Опредъленіе перваго свойства доб-<br>рыхъ дълъ распространено текстомъ-<br>псал. 53, 8; опущены свидътельства свв.<br>отцевъ церкви и сокращено изложеніе<br>доводовъ отъ разума. | Почти буквальный персводъ съ сокра-<br>щепіемъ толкованія Бернаряв по поводу<br>смерти Виелеемскихъ младещевъ. | Два возраженія соединены въ одно, и ръшеніе ихъ представлено сокращен-<br>нъе, чъмъ въ Disput. |
|                                                | pagg.                                              |                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                         | •                                                                        |                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                | ==                                                                                             |
|                                                | cap.                                               | •                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                         |                                                                          |                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |                                                                                                |
|                                                | lib.                                               |                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                         |                                                                          |                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |                                                                                                |
| Bellarmini t. 1V.<br>De justificatione.        | pagg.<br>5031 ABCD<br>E <sup>2</sup> E<br>5041 ABC | 504' DE                                                                                                                                                                                     | 505 <sup>1</sup> CDE <sup>9</sup><br>ABE<br>506 <sup>1</sup> AB                                                                                                                         | 506' CDE! A                                                              | 506° CDE<br>507' E                                                                                                                                                                | 5072 AB                                                                                                        | 507° CDF<br>508' A                                                                             |
| Bellarm<br>De just                             | cap                                                | [                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                       | ΧI                                                                       | ×                                                                                                                                                                                 | IX.                                                                                                            | i                                                                                              |
|                                                | lib.<br>V                                          | ı                                                                                                                                                                                           | l                                                                                                                                                                                       | ı                                                                        |                                                                                                                                                                                   | ı                                                                                                              | !                                                                                              |
| f.<br>Liaxe.                                   | изд. 1-е<br>опр. 1-е<br>показ. 1—3                 | опред. 2-е                                                                                                                                                                                  | опред. и его<br>• вины •.                                                                                                                                                               | пререк. 1—2                                                              | Первое свой-<br>ство благихъ<br>дълъ.                                                                                                                                             | 1                                                                                                              | 1                                                                                              |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догмать о благихъ дълахъ. | crp.                                               | 1017a6                                                                                                                                                                                      | 10186—1020а опред. и его                                                                                                                                                                | 1020a — 10216                                                            | 10216<br>1022a6                                                                                                                                                                   | 10226 1023-                                                                                                    | 1023a6                                                                                         |
| Стес                                           | часть. глава.                                      | l                                                                                                                                                                                           | VIII                                                                                                                                                                                    | 1                                                                        | VIII                                                                                                                                                                              |                                                                                                                | 1                                                                                              |
|                                                | часть.                                             | 1                                                                                                                                                                                           | l                                                                                                                                                                                       | ı                                                                        | l                                                                                                                                                                                 | 1                                                                                                              |                                                                                                |

|                                                                                                                                                        | -                                                    | ,              | •      | -                   |          | _  |           | -             | _    | •  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------|--------|---------------------|----------|----|-----------|---------------|------|----|--|
| Запиствовано съ сокращеніемъ въ<br>изложеніи протестантскаго ученія объ<br>оправданіи.                                                                 | tr. IV de justificat. Calvin.<br>—       253, §§ 1—2 | de justi<br>II | tr. IV | 1                   | l        |    | 1         | 10396 – 10406 | 1    | 1  |  |
| Заимствовано съ незначительнымъ распространеніемъ.                                                                                                     | de gratia.<br>  264, § 16                            | tract. IV c    | tra I  | 389° E<br>390¹ ABC  | l<br>    | 1  | 1         | 1038a         |      |    |  |
| ,                                                                                                                                                      | :                                                    |                |        | 3891 CDE            | !        | 1  | I         | 1036a-10376   | !    | l  |  |
| Буквальный переводъ.                                                                                                                                   |                                                      |                | ,      |                     |          |    |           |               |      |    |  |
|                                                                                                                                                        |                                                      |                |        | 388¹ ABC¹ A         | IIIX     | 1  | разд. 1-е | 1035a-1036a   |      | 1  |  |
| Завиствованы мысли, изложенныя са-                                                                                                                     |                                                      |                |        | 409—410             | -        | 1  | 4-e       | 1034a6        |      | 1  |  |
| Заимствовано съ пропускомъ одивхъ мыслей Disput. и болве подробнымъ изложеніемъ другихъ.                                                               |                                                      |                |        | 411¹ E              | <b>=</b> | 11 | 3-e       | 1033a6        | !    | ı  |  |
| съ невначительными сокращеними.                                                                                                                        |                                                      |                |        | 3721 BD             |          |    |           |               |      |    |  |
| Запиствовано (по мъстамъ буквально)                                                                                                                    |                                                      |                |        | 372' E' ABCD        | -        | -  | вѣд 1—2-е | 1032a6        | XI   | ١  |  |
| подробностями въ изложения.                                                                                                                            |                                                      |                |        | 206ª CD             | ×        |    | ı         | 10296—10316   | 1    |    |  |
| Запиствовано съ незначительными                                                                                                                        |                                                      |                |        | 5131 DE'ABC         | XV       | l  |           |               |      |    |  |
| Запиствовано (по итстамъ буквально)<br>съ сокращеніями.                                                                                                |                                                      |                |        | 5111 C-5129 E       | XIV      | 1  | третье.   | 1027a10296    | <br> | 1  |  |
| Заимствовано съ сокращеніемъ и распространеніемъ толкованія къ Дънн. 1, 34.                                                                            | •                                                    |                |        | 509° E<br>510¹ ABCD | XIII     | !  | 1         | 10256—1027a   | 1    | 1  |  |
| Спр. 15, 9; Ис. 1, 15; Ме. 8, 22. Один доводы Disput. опущены (рр. 508°Е—509!ATD). другіе паложены менъе полробно (рр. 509!DF?ABD).                    | -                                                    | ,              |        | -                   |          |    | •         |               | ,    |    |  |
| Допущены звачательныя сокращения<br>Біврит, въ развляснени поставленнаго<br>въ начале главы вопроса. Количество<br>опителенносте, со Писопія увалинено |                                                      |                |        | 509' E' ABC         | N.       | i  | второе    | 10230-10234   | !    | !  |  |
| Допущены значительныя сокращенія                                                                                                                       |                                                      |                |        | 5081 DCDE           | ПX       | ** | второе    | 10236-10259   | !    | -: |  |

|        | Сте    | Стефанъ Яворскій.<br>Догиать о благихъ дълахъ. | fi.<br>Barb. | H [  | Bellarm<br>De just | Bellarmini t. IV.<br>De justificatione. |      |      |                         | Характеръ заимствованій.                                                                                                                                                     |
|--------|--------|------------------------------------------------|--------------|------|--------------------|-----------------------------------------|------|------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| часть. | riaba. | crp.                                           |              | lib. | cap.               | pagg.                                   | lib. | cap. | pagg.                   |                                                                                                                                                                              |
| ı      | 1      | 10406                                          | ı            |      |                    |                                         | ı    | I    | 253—254, § 2            | Заимствовано съ близкимъ сходствомъ<br>съ привнесеніемъ текста Евр. 9, 13.                                                                                                   |
|        | ı      | 1041•—1042•                                    | п. 1-4       |      |                    |                                         |      | 1    | 254, §§ 3—6             | Буквальный переводъ съ распростра-<br>неніемъ цататама: Сир. 31, 8; 33, 23;<br>47, 23.                                                                                       |
| l      |        | 1042a—1043a                                    | п. 2-й       |      |                    |                                         | 1    | I    | 254, §§ 37              | Буквальный переводъ съ замѣною ци-<br>татъ Бекана своими: псал. 118, 61; Ис.<br>5, 18; псал. 106, 14.                                                                        |
| ı      | I      | 1043a-1044a                                    | ж.<br>       |      |                    |                                         | l    | 1    | 254, §§ 3, 8            | Буквальный переводъ съ распростра-<br>неніемъ питатами: псал. 6, 3; 37, 6; 17,<br>7; и съ сокращеніемъ ръчи Бекана объ<br>Іисусъ Христъ, какъ врачъ душъ чело-<br>въческихъ. |
| ſ      | 1      | 1044a—1045a                                    | п. 4-и       |      |                    |                                         | 1    | ۱ .  | 254, § 3                | Буквальный переводъ съ распростра-<br>неніемъ пататамя: Лук. 15, 24; Ме. 8,<br>22; 1 Тим. 5, 6, и съ пропускомъ словъ<br>св. Григорія и Августина.                           |
| 1.     | {      | 10456                                          | пререк. 1-е  |      |                    |                                         | 1    | 1    | 255, § 14,<br>256, § 16 | Заимствовано съ сокращеніемъ отвъта на псал. 31, 1 и буквальнымъ переводомъ-на Евр. 4, 13.                                                                                   |
| 1      | 1      | 10456-104786                                   | 2-ө          |      |                    |                                         | ı    | l    | 256,<br>§§ 18—21        | Запиствовано (по мъстамъ буквально)<br>въ незначительными сокращеними.                                                                                                       |
| 1      | 1      | 1047610486                                     | 3-6          |      |                    |                                         | ı    | 1    | 253                     | Запиствованы мысля, явложенныя самостоительно.                                                                                                                               |
| l      | ı      | 1049a6_1050a 1-                                | 1-е утвержд. |      |                    |                                         | 1    | 1    | 256, § 3                | Заимствовано съ болве подробнымъ ивложеніемъ одивхъ и тъхъ же мыслей.                                                                                                        |
| ı      | I      | 1050•—10536                                    | 2-e          |      |                    |                                         | l    | 1    | 357, \$\$ 4-8           | Буквальный переводъ.                                                                                                                                                         |

|                                                                                                                 |                    |    |   |                  |    | , |              |                 |          |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|----|---|------------------|----|---|--------------|-----------------|----------|----------|
| Заимствовано съ незначительнымъ сокращеніемъ.                                                                   | İ                  | 1  | 1 | 426°D –<br>427¹A | IX | = | 9 <b>-</b> 9 | 10616-10626     | l        | <u> </u> |
| Буквальный переводъ.                                                                                            | 259,<br>§§ 19—20   | 1. | ı |                  |    |   | Ф            | 10606—10616     |          | 1        |
| Буквальный переводъ съ вставкою вскольких строкъ на стр. 10596.                                                 | .258,<br>§§ 17—18  | 1  | 1 |                  |    |   | 4-e          | 1059n — 10606   | ı        | I        |
| Буквальный переводъ съ добавленіемъ<br>нъсколькихъ строкъ въ началь отвъта.                                     | 258,<br>\$\$ 15—16 | 1  | 1 |                  |    |   | က်           | 10576<br>1058a6 | i        | l        |
| Заимствовано съ присоединеніемъ ст. мостоятельнаго примърв, поясняющаго мысль о вмъненіи намъ правды Христовой. | 258, § 14          |    | i |                  |    |   | 2-0          | 10566—10576     | <u> </u> | . 1      |
|                                                                                                                 | 258, § 13          | 1  | ı |                  |    |   | пререк. 1-е  | 10566           | l<br>    | 1        |
| Уквальный переводъ.                                                                                             | 259,<br>§§ 5, 2, 3 | 1  | 1 |                  |    |   | пп. 1—3      | 10546-1056      | 1        | ı        |
|                                                                                                                 | 257—258,<br>§ 10   | 1  | ı |                  |    |   | 4-e          | 105406          | ı        | 1        |
| . Буквальный переводъ съ незначитель-<br>нымъ распространеніемъ въ концъ<br>«утвержденія».                      | 257, § 9           | 1  | 1 |                  |    |   | 3-e          | 10536—1054a     | i        | i        |

На основаніи предложенной сравнительной схемы мы можемъ судить о томъ, въ какой сильной зависимости отъ богословскихъ системъ Беллярмина и Бекана находится трактатъ «Камня вѣры» о благихъ дѣлахъ въ отношеніи къ своему содержанію. Подводя итоги сдѣланному нами сличенію названнаго трактата съ Disputationes Беллярмина и трудами Бекана, эту зависимость мы можемъ опредѣлить въ слѣдующихъ положеніяхъ.

1) Большая часть содержанія трактата представляеть собою буквальныя заимствованія изъ указанныхъ католическихъ источниковъ.
2) При воспроизведеніи нѣкоторыхъ частей содержанія послѣднихъ «Камень вѣры» допускаеть болѣе или менѣе значительныя сокращенія. 3) Въ иныхъ случаяхъ распространяеть и излагаеть болѣе подробно заимствуемое содержаніе. 4) Иногда пользуется мыслями источниковъ и распространяеть ихъ цитатами изъ св. Писанія. 5) Иногда наобороть: заимствуеть данныя св. Писанія для доказательства своихъ мыслей. 6) При составленіи весьма многихъ отдѣловъ трактата одновременно пользуется Беллярминомъ и Беканомъ.

Но высказанныя положенія служать не только основаніями для сужденія о степени зависимости «Камня вѣры» оть своихъ источниковъ, но и говорять о нѣкоторой его самостоятельности. Послѣднее свойство съ полною несомнѣнностію проявляется въ «Камнѣ вѣры» и обнаруживается изъ многихъ пріемовъ творчества митрополита Стефана Яворскаго. Такъ, 1) авторъ береть изъ своихъ источниковъ однѣ только общія мысли и развиваетъ ихъ самостоятельно: создаетъ подробности, строитъ выводы и иногда облекаетъ въ своеобразную внѣшнюю форму. Это особенно замѣтно въ третьей главѣ положительной части разсматриваемаго трактата: здѣсь католическій источникъ послужилъ для Стефана Яворскаго преимущественно только матеріаломъ, которымъ онъ воспользовался съ самостоятельными дополненіями и измѣненіями.

Прежде всего содержаніе главы раздѣлено авторомъ на десять «показаній», изъ которыхъ шесть (1—5 и 10) изложены въ формѣ силлогизмовъ, не имѣющей примѣненія въ соотвѣтствующихъ частяхъ Disputationes (кромѣ сар. ІХ, р. 477² Е—478¹ А, отвѣчающей 10-му «показанію» «Камня вѣры»—стр. 498—499). Нѣкоторые отдѣлы главы въ отношеніи къ подробностямъ содержанія находятся внѣ зависимости отъ источниковъ и могутъ быть сопоставлены съ ними развѣ только въ указанномъ отношеніи, т. е. по общимъ мыслямъ. Это нужно сказать о большинствѣ «показаній» названной главы.

Въ полемикъ съ протестантами по вопросу о различіи между закономъ и Евангеліемъ Беллярминъ высказываеть положеніе, что евангельскія обътованія—не абсолютны, а условны <sup>1</sup>). Кромъ того, какъ

<sup>1)</sup> Disputationes, t. IV, de justificatione, lib. IV, cap. II, p. 466<sup>1</sup>C.

одно изъ доказательствъ заслуживающаго характера добрыхъ дёлъ въ отношеніи къ жизни вічной, опъ видить въ томъ, что жизнь вічная въ св. Инсаніи объщается намъ за дъла. Но объщаніе, данное съ условіемъ, требуеть выполненія послідняго, прежде чімь обіщанная вещь можеть быть получена по праву, какъ награда 1). Въ первомъ «показанін» «Камень въры» и развиваеть отмъченную мысль Беллярмина, причемъ пользуется приводимыми имъ свидътельствами св. Писанія (съ привнесеніемъ Мо. 18, 3; Лук, 13, 3; Іак. 1, 12) и комментаріемъ къ Мо. 5, 20. Но при этомъ игнорируетъ полемику Disput. съ лютеранами по поводу пониманія ими въ ироническомъ смысл'я словъ Спасителя: «аще хощеши внити въ животь, соблюди заповъди» (Мо. 19, 17) и другія подробности <sup>2</sup>).

«Показанія» — второе, третье и пятое «Камня в ры» (стр. 9376--9426, 9434—9456) представляють собою также болье потробное изложеніе мыслей Беллярмина на основаніи однихъ и техъ же данныхъ св. Писанія. Мысли эти слідующія. Что добрыя діла заслуживають человъку жизнь въчную, доказывается 1) тъми мъстами св. Писанія, которыя свидътельствують, что жизнь въчная такимъ образомъ приписывается добрымъ дѣламъ, что самое основаніе, на которомъ она дается, полагается въ д'влахъ 3); 2) въ которыхъ по отношенію къ жизни въчной употребляется имя награды. Но награда и заслуга, поиятія-относительныя; такъ какъ награда дается за заслугу, подобно тому, какъ благодать дается даромъ 4); 3) въ которыхъ говорится, что награда небесная дается людямъ по мърж и сообразно дълъ и труда 5); 4) гдѣ Богъ называется праведнымъ и нелицепріятнымъ судьею. Но лицепріятіе есть порокъ, противоположный правдь, когда судья назначаетъ награду большую, чъмъ заслуга и наоборотъ 6); 5) въ которыхъ упоминается о достоинствъ, потому что быть достойнымъ награды и заслужить награду - одно и то же 7), и 6) въ которыхъ говорится, что награда за добрыя дела должна быть дарована по правде 8).

2) Полемическій отділь въ «Камні віры» представляется въ значительно сокращенномъ объемъ сравнительно съ источниками: Яворскій на страницахъ своего труда не даетъ мъста весьма многимъ подробностямъ полемики Беллярмина и Бекана съ ихъ противниками. 3) Весьма часто опускаеть также комментаріи названных католическихъ богослововъ къ даннымъ св. Писанія. 4) Свид'втельства св. отцевъ церкви заимствуеть не только изъ ближайшихъ католическихъ источниковъ, но и непосредственно изъ ихъ твореній. Наконецъ, 5) къ

<sup>1)</sup> Ibid., lib. V, cap. III, p. 497<sup>2</sup>C.
2) Ibid., lib IV, cap. II, pp. 466<sup>1</sup>C—467<sup>2</sup>A.
3) Ibid., lib. V. cap. III, p. 496<sup>2</sup>C.
4) Ibid., cap. II, p. 495<sup>1</sup>D.
5) Ibid, cap. III, p. 496<sup>1</sup>A.
6) Ibid, cap. III, p. 497<sup>2</sup>E—498<sup>1</sup>A.
7) Ibid., p. 497<sup>2</sup>C.
8) Ib.d., p. 497<sup>1</sup>D.

содержанію, заимствуемому изъ католической литературы, «Камень въры» присоединяеть и самостоятельныя дополненія. Послъднія касаются не только частныхъ мыслей, замѣчаній, выводовъ и самостоятельно выбираемых текстовъ св. Писанія, но и отдёльных доказательствъ и основаній въ пользу высказываемыхъ мыслей, а также полемическихъ доводовъ противъ протестантовъ. Такъ, въ качествъ доказательствъ обязательности для христіанина исполненія нравствен наго закона «Камень въры» приводить аналогію таинства крещенія (9396—940°), мысль о тесной связи между верою и добрыми делами въ актв спасенія (9466 — 9474) и идею върности Бога своимъ обътованіямъ (945 мб); въ обоснованіе православнаго догмага о возможности исполненія нами запов'єдей Божінхъ, при сод'єйствін благодати, приводить одинадцать самостоятельных вратких доводовь (9826—9854); въ доказательство своихъ положеній ділаеть выдержки изъ Православнаго Испов'вданія (929, 1035, 1039 - 1040), самостоятельно р'вшаеть вопросъ о различіи между оправданіемъ и спасеніемъ (1039) и, наконецъ, даетъ отвъты на такія возраженія противниковъ, которыхъ (возраженій) не имъется у Беллярмина и Бекана (1001—1002, 10176— 1018\*).

Вліяніе трудовъ названныхъ католическихъ богослововъ на догматическія воззрѣнія митрополита Стефана Яворскаго въ разсматриваемомъ трактатѣ выразилось въ ученіи о добрыхъ дѣлахъ, какъ заслугахъ человѣка предъ Богомъ. Если мы сопоставимъ это ученіе съ взглядомъ на тотъ же предметъ католическихъ источниковъ «Камня вѣры», то найдемъ между ними полное тождество во всѣхъ характеристическихъ чертахъ и подробностяхъ.

Ученіе о добрыхъ дѣлахъ, какъ заслугахъ человѣка предъ Богомъ, проходитъ чрезъ все содержаніе трактата о благихъ дѣлахъ и выражается какъ въ положительной, такъ и полемической его частяхъ. Такъ, «Камень вѣры» вмѣстѣ съ Беллярминомъ и Беканомъ называетъ добрыя дѣла заслугами.

«Животъ вѣчный, в священпыхъ писаніихъ нарицается мзда, понеже убо мзда дается трудамъ, дѣланію, и заслуженію, якоже благодать дается туне. явѣ послѣдуеть, яко труды заслуги, и благая дѣла суть ко спасенію благопотребна» (ч. І, гл. III, стр. 942°). Plurima sunt testimonia scripturae, quae disertis verbis continent nomen mercedis... At merces et meritum relativa sunt: merces enim meritis redditur, sicut gratia gratis datur. Igitur cùm tam saepè, et tam perspicuè praemium operum dicatur merces, dubium esse non debet, quin ipsa opera secundum morem loqueudi scripturae recte dicantur merita (ib., cap. II. p. 495'D).

Justum posse de condigno mereri vitam aeternam per bona opera; ideoq. vitam aeternam in scripturis vocari mercedem et coronam justitiae (Becani op. tract. IV de gratia, cap. V, p. 286, § 1).

Съ ученіемъ о добрыхъ дѣлахъ, какъ заслугахъ человѣческихъ по отношенію къ жизни вѣчной, тѣсно связана другая характеристическая мысль— о нѣкоторой пропорціональности между добрыми дѣлами и наградою жизни вѣчной. Если дѣла наши суть заслуги предъ Богомъ, то есть возможность сопоставленія и сравненія заслуги съ наградою, вознагражденія съ трудомъ.

«Не точію дается мзда небесная просто за дёла, но и по мёрё дёлъ, сирёчь, за множайшая и изящнёйшая дёла, множайшее воздаяніе» (ч. І, гл. III, стр. 942°). Praemium coeleste dari hominibus secundum mensuram et proportionem operum et laboris... Igitur vita aeterna est praemium illud, qnod datur secundum proportionem et mensuram operum (de just. lib. V, cap. III, p. 496¹ AB).

Deus non solum dat unicuique tantum praemium, quantum meritus est..., sed etiam servat hanc proportionem inter merita et prae mia, ut quo quisque majora habet merita, eo maiora praemia recipiat (Bec. op. ib., p. 287, § 6).

Это соотвътствіе между трудомъ и слъдуемымъ ему воздаяніемъ обусловливается какъ достоинствомъ дълъ человъческихъ, такъ и требованіемъ правды Божіей.

«Понеже убо не на лица зрить Богъ, явъ есть, яко почести небесныя раздъляеть по достоянію дълъ, и по различію заслугь и трудовъ, различная въ небъ даеть обители избраннымъ своимъ» (тамъ же, стр. 944°).

«Священная писанія въ діліхъ и в ділателехъ, глаголють быти ніское достоинство (тамъ же).

«Воздаяніе благимъ дѣламъ

Sextum argumentum sumitur ab illis locis, in quibus sit mentio dignitatis (ibid., lib. V, cap. III, p. 497°C).

Quartum argumentum sumitur ab illis testimoniis, ubi praemium bonis operibus ex justitia dicitur esse reddendum (ib., p. 497<sup>1</sup>C).

Quare si Deus ut nos ad bona opera cohortetur, dicit, bene operantibus justo judicio reddendum esse coronam justitiae, securi esse глаголетъ быти священное писаніе по правдъ... Правда же существеннъ на томъ лежитъ, еже воздати всякому должное по равенству, не воздаяй же должнаго, или воздаяй не по равенству, обиду творитъ и неправду. Сіе же о Господъ Бозъ нашемъ ниже помыслити подобаетъ» (9446—945°).

debemus, quia non fallit nos Deus, et sic ad bona opera excitari, ut simul credamus, bonis operibus ex justitia reddendam esse mercedem (ib., p. 497<sup>2</sup> B).

Та же мысль о взаимоотношенін добрыхъ дѣлъ человѣка съ наградою жизни вѣчной, но еще сильнѣе, выражается взглядомъ «Кампя вѣры» и Disput. на добрыя дѣла, какъ причины спасенія.

Уже самое названіе трактата— «догмать о благихь дёлахь, спасенію вёчному виновних»— (стр. 923) выражаеть этоть взглядь на дёла. «Еже есть вина спасенію, то всячески творити подобает хотящему спастися. Благая дёла съ вёрою, суть вина спасенію. Убо благая дёла с вёрою, всячески творити подобаеть хотящымь спастися» (тамъ же, стр. 940°).

Nos... dicimus, opera bona homini justo esse necessaria ad salutem, non solum ratione praesentiae, sed etiam ratione efficientiae, quoniam efficient salutem (ibid., lib. IV, cap. VII, p. 475°B).

Non est necessaria (poenitentia) solum ratione praesentiae, sed etiam causae (ib., p. 476<sup>1</sup>·B). Mortificationem carnalium concupiscentiarum necessarium esse ad salutem, ut conditionem et causam, ac per hoc relationem habet ad ipsam salutem (ib., p. 476<sup>1</sup> C, cf. lib. V, cap. III, pp. 496<sup>2</sup>CDE, 497<sup>1</sup>AB).

Изъ изложеннаго ученія «Камня вѣры» мы можемъ видѣть, какое высокое значеніе придано имъ добрымъ дѣламъ въ отношеніи къ жизни вѣчной: они—заслуги человѣка предъ Богомъ и причины нашего спасенія. Чрезъ доказательство этихъ двухъ положеній полемическая цѣль трактата вполнѣ достигалась: противъ матеріальнаго принципа протестантовъ со всею ясностію и рельефностію была выставлена и раскрыта субъективная сторона спасенія. Изъ нолемической части трактата читатель выносиль то твердое убѣжденіе, что добрыя дѣла абсолютно необходимы для спасенія, что послѣднее заключается въ первыхъ, какъ необходимое слѣдствіе въ своей причинѣ. Поэтому христіанинъ всѣми силами долженъ стремиться къ тому, чтобы творить и умножать добрыя дѣла въ цѣляхъ достиженія жизни вѣчной. Богь есть праведный Судія, Который принимаеть во вниманіе, взвѣшиваетъ и награждаеть человѣка сообразно его заслугамъ.

Но на чемъ основывается такое высокое значеніе діль? Что даеть имъ силу и значеніе заслугь нашихъ предъ Богомъ? На эти вопросы «Камень віры» вмісті съ Беллярминомъ и Беканомъ отвічаетъ ученіемъ о благодати Божіей и ея участіи въ человіческомъ спасеніи. Хотя въ трактать о добрыхъ ділахъ и ніть нарочитаго, подробнаго и послідовательно представленнаго ученія о благодати (такъ какъ это не входило въ задачу автора), но тімъ не меніе изъ разныхъ и не рідкихъ замічаній, находящихся преимущественно въ полемической части «догмата», мы можемъ судить о воззрініяхъ Стефана Яворскаго на благодать Божію, ея дійствіе въ акті спасенія и на отношеніе ея къ силамъ человіка.

Благодать Божія служитъ главнъйшимъ и необходимымъ условіемъ нашего спасенія: безъ пея невозможно никакое доброе льло въ человъкъ. «Намъ же не буди сицево безуміе, и ересь проклятыхъ пелагіановъ учащих, яко человъкъ, своими силами, без благодати Божія помоществующія, спастися можеть. В руемь бо твердо и исповъдуемъ, со всею православною каноліческою церковію, яко без благодати Божія, ничтоже благо творити можем. **По неложному глаголу Христову:** якоже розга не может плода творити о себъ, аще не будет на лозъ: тако и вы, аще во мнъ не пребудете» (ч. II, гл. I, стр. 959-960).

Если человъкъ и можетъ выполнить нравственный законъ, то не иначе, какъ при помощи благодати Божіей: «всякъ человъкъ праведный въ житіи семъ, не своими силами, но Божіею благодатію укръпляемый, можетъ сохрапити законъ десятословія» (ч. ІІ, гл. ІV, стр. 976).

Естественныя силы человѣка, безъ содѣйствующей имъ благодати, не имѣютъ цѣны для спасеHinc aperte patet, ad fructum, id est, ad opera fructuosa et meritoria facienda necessariam esse eam gratiam, qua homo constituitur viuus palmes in Christo, tanquam in vitae. Hinc primo refellitur error Pelagianorum, qui dixerunt hominem ex solis naturae viribus posse mereri vitam aeternam; qui pridem ab Ecclesia damnati sunt (Bec. op. tract. IV de gratia, cap. V, de merito Cathol. p. 284, §§ 8—9).

Ipse (Christus) enim vitis, nos palmites, et sicut palmes non potest ferre fructum, nisi manserit in vite, sic et nos nihil possumus sine Christo facere (Bellarm. de justif. lib V, cap. V, p. 501<sup>1</sup> B).

Fatemur... legem Dei justis hominibus absolute esse possibilem, non quidem per solas vires liberi arbitrii, ut Haeretici calumniantur nos dicere, sed per auxilium gratiae Dei, et spiritum fidei et charitatis in ipsa justificatione nobis infusum (ibid., lib. IV, cap. X, pp. 478—479).

Istam autem justitiam (sine gratia) nos quoque despicimus, et merita vitae aeternae non esse

нія: «вся сицевая дѣла, понеже бывають без вѣры Христовы и без благодати Божія, мертва суть, и недѣйствителна оправданія и спасенія» (тамъ же, ч. ІІ, гл. І, стр. 964°).

Поэтому-то и все свое достоинство и значеніе по отношенію къ жизни вѣчной добрыя дѣла имѣють отъ благодати Божіей: «Грѣшникъ убо въ грѣсѣхъ пребывающь, понеже не имать Божія благодати, от неяже дѣла цѣну и честь воспріемлють. того ради дѣла его отнюдъ чести и цѣны у Бога не имутъ» (ч. II, гл. VIII, стр. 1925).

Въ благодати, а также въ обътованіи Божіемъ лежить основаніе равенства и пропорціональности между добрыми дълами и жизнію вѣчною: «Аще разсудим долготу, или краткость времене, нъсть поистиннъ равенства дълъ и страстей нашихъ съ будущею славою, сія бо есть въчная, они же суть кратки и временни. обаче аще воззримъ на благодать Божію, от неяже происходять благая діла, зді уже обрящем равенство и согласіе: ибо благодать Божія есть съмя славы по общему богословцевъ ученію» (ч. II, гл. I, стр. 9606).

«Наша дѣла дары суть Христовы: и аще въ дѣлѣ благомъ, еже мы Божінмъ пособіемъ творимъ, ничтоже есть наше, еже concedimus (ib., lib. V, cap. V, p.  $500^2$  B).

Illud quidem est verum, totam ejus operis dignitatem pendere à gratia (ibid., lib. I, cap. XXI, p. 404°C).

Si spectemus durationem temporis, nulla est proportio inter opera praesentia et futuram gloriam; nam haec perpetua est, illa momentanea sunt. Si vero spectemus gratiam, a qua procedunt opera meritoria, jam inter illa et gloriam coelestem est proportio, quia gratia est semen gloriae, ut loquuntur Theologi (Becani optract. IV de gratia, cap. IV, de merito Calv., p. 283, § 11).

Jam vero bona justorum meritoria esse vitae aeternae ex condigno non solum ratione pacti et acceptationis, sed etiam ratione operis, ita ut in opere bono ex gratia procedente sit quaedam proportio et aequalitas ad praemium vitae aeternae (Bellarm. de justificat, lib. cap. XVII, p. 517<sup>1</sup> AB).

Merita nostra, dona sunt Christi, et quamvis in opere bono, quod nos Deo juvante, facimus, nihil sit nostrum, quod non sit

бы не было Божіе, и ничтоже есть Божіе, еже бы не было наше, но все творить Богь, и все творить человъкъ: обаче дѣло оно не иныя ради вины есть достойно живота вѣчнаго, точію сего ради, яко все лежить на Божіей благодати, все от тоя происходить» (тамъ же, гл. III, стр. 975—976).

«Сія апостолская словеса (Римл. 8, 18) не тому научають, яко благая дѣла не суть заслугующая животь вѣчный: но сіе явствують, яко не суть достойна толикаго воздаянія по своему естеству, развѣ отинуду сирѣчь от милостиваго божія обѣтованія, оть благодати Божія содѣйствующія»... (тамъ же, гл. VIII, стр. 10276).

«Не долженъ есть Богъ, наша дъла воспріяти к возмездію праведному, аще не бы самъ себе прежде одолжилъ милостивымъ своимъ обътованіем» (тамъ же).

Dei, neque aliquid sit Dei, quod non sit nostrum, sed totum faciat Deus, et totum faciat homo: tamen ratio, cur id opus sit dignum vita aeterna, tota pendet a gratia (Bellarm.ib., lib. V, cap. V, p. 501<sup>1</sup>D).

Opera ipsa nostra bona, si per et secundum naturam suam tantum considerentur, sint temporalia et vilia, et nullo modo aequalia praemio supernaturali et sempiterno; certe necesse est, ut addatur eis dignitas aliunde, si ex justitia merces aeternae vitae illis reddenda sit (ibid., lib. V, cap. XIV, p. 511<sup>2</sup>C).

Servi inutiles dici possumus, cùm omnia divina mandata servavimus, quoniam nihil facimus ultra id, quod debemus, et nihil inde justae mercedis petere possemus, nisi Deus liberali pacto nobiscum convenire voluisset (ibid., lib. V, cap. IV, p. 500¹A).

Такимъ образомъ, какъ характеристическія черты ученія о добрыхъ ділахъ Стефана Яворскаго съ одной стороны и Беллярмина и Бекана съ другой, должны быть отмічены два положенія: 1) добрыя діла суть причины спасенія и заслуги человіна предъ Богомъ; 2) благодать и милостивое обітованіе Божіе служатъ началами, придающими ціну и заслуживающее значеніе добрымъ діламъ въ отношеніи къ жизни вічной. Оба эти положенія въ «Камит вітры» и вътвореніяхъ Беллярмина и Бекана являются въ качестві отдільныхъ и самостоятельныхъ истинъ, справедливость которыхъ какъ православный, такъ и католическіе богословы стараются доказать въ полемикі съ протестантами. Но на самомъ ділі означенныя положенія трудно согласуются одно съ другимъ. Какъ мы виділи, ни «Камень вітры», ни Disputationes не придаютъ спасающаго значенія діламъ самимъ въ себі, а все достоинство и ціту ихъ въ отношеніи къ жизни вітной полагають, съ одной сто-

роны, въ благодати Божіей, съ другой—въ обътованіи Божіемъ награждать человъка блаженствомъ за его добрыя дъла. Но если такъ, если благодать служить главнъйшимъ началомъ, дъйствующимъ въ актъ добродъланія, если она— «животъ души» 1), лишеніе ея составляеть смерть для послъдней 2), и если она только служить основаніемъ нъкоторой пропорціональности и соотвътствія между дълами и наградою жизни въчной 3), то какимъ образомъ можеть быть рычь о заслугахъ человъка предъ Богомъ? Съ другой стороны, если дъла въ отношеніи къ жизни въчной имъютъ цъну условную, въ зависимости отъ обътованія Божія, то ясно, что они—не заслуги человъка, а условія нашего спасенія единственно по милости Божіей.

Попытку со стороны Яворскаго и Беллярмина-Бекана примирить указанныя два понятія—заслуги и милости, представить жизнь вічную и какъ награду за діла, и какъ актъ милосердія Божія—должно назвать неудачною.

«Изрядно совокупляются обоя, и той же есть в нецъ милости, той же и вінець правды, аще тыя право разсудимъ. понеже бо ничтоже благо творити не можем без божія милости и благодати его (Іоан. 15, 5). того ради самая благая дёла имамы от божія милости. Блаженство убо въчное поелику дается за благая дела, есть вінецъ правды. поелику же та самая дёла, происходять от милости Божія и благодати его, возбуждающія насъ к благому дъланію, наставляющія же и пособствующія намъ: сея ради вины тоеже ублажение въчное, даемое за дѣла, происходящая от божія милости, есть милость божія, и вънецъ милости. Един убо и той же животъ въчный, въ различномъ разсужденін есть и вѣнецъ милости, есть и вънецъ правды. Святымъ Божінм есть вѣненъ

Beatitudo tribuatur miserico: diae, non quia non sit vera merces meriti, sed quia merita ipsa ex misericordia data sunt. Non enim potest opera meritoria facere homo, nisi prius justificatus. Justificatur autem non ex operibus, sed ex gratia et misericordia. Quare solet etiam Augustinus ita distinguere, ut dicat, ipsi justitiae vitam aeternam esse mercedem, non gratiam, ipsi autem homini esse gratiam, non mercedem, quoniam homini justitia gratia est (Bellarm. ibid., lib. V, cap. V, p.  $499^{1.2}$ A).

Vita aeterna est corona justi tiae, qui ex meritis et propter merita confertur, servato divine justitiae commutatiue et distributiue. Nam unicuiue pro quantitate meritorum maior aut minor portio tribuitur... Ceterum, quia ipsa merita, quibus debetur corona

<sup>8</sup>) Disput. t. IV, de justificat. lib. V, cap. XVII, p. 517<sup>1</sup> BCDE.

<sup>1) «</sup>Кам. в.», ч. I, гл. IV, стр. 998 б.

3) Becan. op. tract II de peccatis, cap. II, de divisione peccati in mortale et veniale,

милости, дѣломъ же ихъ есть вѣиецъ правды» (тамъ же, ч. II, гл. I, стр. 954). justitiae hadent vim suam ex gratia Dei, et gratia datur ex misericordia Dei hinc fit ut corona, quae illis tribuitur, vocari etiam possit corona misericordiae, non quidem respectu ipsorum meritorum (quia illis debetur ex justitia). sed respectu nostri, qnibus ipsa quoq. merita ex misericordia concessa sunt (Bec. op. tract IV de gratia, cap. IV de merito Calv. p. 282, § 7).

Такимъ образомъ, здёсь блаженство мыслится, какъ результатъ двухъ началъ: 1) правды Божіей, принимающей во вниманіе дёла человёка и вознаграждающей за нихъ и 2) милости Божіей, поскольку добрыя дёла происходятъ отъ благодати. Но что служитъ основаніемъ для разграниченія между правдою и милостію? Объектомъ правды дёла являются не сами по себё, а настолько, насколько они суть произведенія благодати. Слёдовательно, основаніемъ какъ правды, такъ и милости служитъ одно и то же—благодать Божія. А потому и жизнь вёчная можетъ быть представлена, какъ вёнецъ милости, даруемой человёку единственно по снисхожденію Божію. Эта мысль довольно ясно выражается и въ другихъ изреченіяхъ какъ православнаго, такъ и католическихъ богослововъ.

«Вся яже надлежать ко оправданію и спасепію, дары суть божія, тупо чемыя, и самая вѣра в томию лѣ обрѣтается» (тамъже, ч. ч. д. гл. 1, стр. 9656).

«Аще благо что сотворимъ, оттуду намъ польза бываетъ, а не Богу, нже благихъ нашихъ не требуетъ. Сего ради с велінмъ смиреніемъ должин есмы работати Богу, и благодарити, яко служенія нашего благонзволилъ есть не презрѣти» (тамъ же, стр. 962°).

Quidquid conducit ad justificationem, gratuitum Dei donum est... (Bec. op. ibid., cap. II de justificat. Calv., p. 264, § 16).

Quidquid boni facimus, id nobis utile esse, non Deo, qui bonorum nostrorum non eget. Quare summa cum humilitate Deo servire debemus, et gratias agere, quod obsequium nostrum acceptare volucrit (Bellarm. ibid., lib. V, cap. V, p. 500<sup>1</sup>A).

Если же, не смотря на подобныя мысли, добрыя дёла въ «Камив вёры» и у Беллярмина-Бекана называются заслугами человёка предъ Богомъ, то это должно приписать ложному стремленію преувеличить значеніе дёлъ въ актё спасенія и представить оцёнку ихъ съ чисто впёшней юридической точки зрёнія.

Кром'в взгляда на добрыя діла, какъ заслуги человівка, вліяніе католической литературы на догматическія воззрінія Стефана Яворскаго въ трактаті о благихъ ділахъ выразилось въ ученіи о мотивахъ правственнаго добра. Воть это ученіе.

«Благая дѣла творити, во первыхъ убо подобаеть по елику мощно славы ради Божія, обаче лѣть есть благо творити и возмездія ради небеснаго» («Кам. в.», тамъ же, ч. ІІ, гл. VII, стр. 10186).

Non tantum, nec praecipuè amore mercedis operandum esse ex doctrina concilii (Tridentini), sed primum quidem propter gloriam Dei, deinde etiam propter mercedem foelicitatis aeternae (Bell. ib., cap. VIII, p. 505¹D).

Такимъ образомъ, по ученю «Камня вѣры» и Disputationes, моти вами добрыхъ дѣлъ служатъ, во-первыхъ, слава Божія, во-вторыхъ, награда небесная. Но первый мотивъ, по словамъ «Камня вѣры» («по елику мощно») не для всѣхъ возможенъ и доступенъ, а предполагаетъ извѣстную высоту нравственнаго развитія человѣка. А потому болѣе близкимъ и сроднымъ большинству людей побужденіемъ къ добрымъ дѣламъ является «возмездіе небесное».

На воззраженіе протестантовъ. что Христосъ порицаетъ наемниковъ, и что «безчестно и мерзостно... дълати мзды ради, а не славы ради божія» 1), Яворскій и Беллярминъ говорять:

«Аще кто едину мзду в намѣреніи діла своего имать, таковъ можетъ нарещися наемникъ. Аще же кто в благогвореніи своемъ в началъ убо взираетъ на славу потомже намфреніемъ вторичнымъ, взпраетъ и на воздаяніе живота вічнаго, таковъ наемникъ нарещися не можетъ: ибо то само воздаяніе живота вѣчнаго, бываеть славы ради божія: понеже всякъ желаяй живота въчнаго, желаетъ Бога видъти. Зръніемъ же Бога, вящшую и совершеннъйшую любовь имъти» (тамъ же, ч. II, гл. VII, стр. 10206).

Mercenarios proprie non vocari nisi, qui mercedem solam, aut praecipuè intuentur... Nos vero non dicimus, in bonis operibus solam, aut praecipuè spectandum esse mercedem, sed Deum, ejusque gloriam, tamquam ultimum finem, mercedem autem, ut finem secundarium, qui propter Deum, ejusque gloriam expectatur. Cupimus enim Deum videre, atque ex ea visione foelices effici, ut tanto ardentius et securius Dominum diligamus (Bellarm. ibid., lib. V, cap. IX, p. 506¹D).

<sup>1) «</sup>Кам. в.», тамъ же, ч. II, гл. VII, стр. 1020 »; ср. Disput. ib., сар. IX, р. 5061 CD.

«Смотръти подобаеть, кая есть мада? аще мада есть временная, и дѣланію неравная и недостойная, от Бога отвращающая и житейскими суетами весма человъка обременяющая, и совъсть отягощающая: ноистинив безчестно есть и мерзостно мады ради таковыя ділати... Аще же мзда есть преизящная, вфчная, яже на зрвнін лица божія состоится: таковыя ради мады ділати не точію нѣсть безчестно, но и весма преславно. ибо любленіе мады вфчныя, понеже лежить на зрвніи Бога, человька еще здв съ Богомъ совокупляеть: от земныхъ прелестныхъ красотъ отвращает, душу от безчинных вождельній воспящаеть, ко храненію заповъдей божіихъ подвизает» (тамъ же, ч. II, гл. VII, стр. 1021°6).

Servile ac sordidum esse intueri mercedem opere ipso, et labori viliorem... At spectare mercedem eminentissimam, quae in ipsius Dei visione consistit, non potest esse sordidum, ac servile, sed nobilissimum ac regium... amor autem mercedis aeternae, quae in Dei visione posita est, cum Deo conjungit, avelit a rebus terrenis. purgat animam a pravis cupititatibus, excitat ad custodiam mandatorum Dei (Bellarm. ibid., cap. IX, p. 506¹E).

Въ приведенныхъ словахъ указывается опять двоякій мотивъ добра: награда въчной жизни вмъсть съ славою Божіею и «зръніемъ лица Божія». Но не трудно видіть, что главнівшимь и господствующимь мотивомъ къ добрымъ двламъ служить здвсь воздаяніе за труды, а слава и зрвніе Бога постольку, поскольку они соединяются съ первымъ: совершающій добрыя діла имбеть своею цілю собственно награду, а такъ какъ она соединяется съ славою Божіею и зрвніемъ лица Божія, то, стремясь къ наградъ, онъ тъмъ самымъ стремится и къ послъднимъ цълямъ. То же заключение вытекаетъ и изъ слъдующаго ноложения «Камня въры»: «третіе свойство благихъ дълъ есть, милостивое Бога нашего обътованіе за благая дъла, маду живота въчнаго воздати объщавшаго, еже есть аки бы нъкое совъщание между дълателемъ и мздовоздаятелемъ бываемое» 1). Значитъ, если бы со стороны Бога не было объщанія награды за добрыя дъла, человъкъ имълъ бы право не подвизаться въ нихъ, подобно тому какъ делатели въ винограднике не шли на работу, прежде чемъ не заключили условія съ хозяиномъ виноградника. А отсюда необходимо слъдуеть, что совершающій добрыя дъла

<sup>1) «</sup>Кам. в.», тамъ же, ч. II, гл. VII, стр. 1027 °; сf. Disput. ib., lib V, сар. XIV, р. 5111 °C.

трудится изъ-за награды. Наконецъ, эту мысль «Камень въры» высказываеть прямо въ концъ своего отвъта на протестантское возраженіе: «всякъ убо дълающь да взираетъ, первымз и началнымз намъреніемъ на въчное мздовоздаяніе: на временную же мзду, развъ намъреніемъ послъднимъ» 1).

Въ заключение нашего разбора трактата «Камня вѣры» о благихъ дѣлахъ нельзя не обратить вниманія на ученіе Стефана Яворскаго объ оправданіи въ строгомъ или собственномъ смыс.тѣ. Въ цѣляхъ опроверженія лютеранскаго взгляда на оправданіе, какъ внѣшнее вмѣнепіе человѣку нравды Христовой, не сопровождающееся душевнымъ его обновленіемъ, Стефанъ Яворскій ведетъ рѣчь объ оправданіи «внутреннемъ», которое полагаеть въ измѣненіи души подъ дѣйствіемъ благодати Божіей. Но подъ вліяніемъ католической богословской литературы, сущность оправданія представляеть въ чисто-механическомъ смыслѣ замѣны одного душевнаго состоянія другимъ.

«Оправданіе преизящное, внутреннее, на души бываемое, есть измъна десницы вышняго, егда человъкъ из гръшника, осіяніемъ благодати Божія, измѣняется в праведника, по подобію воздуха темнаго, осіяніемъ солнечнымъ просвъщаемаго. якоже бо воздухъ темный, до толѣ в темности пребываетъ, абіе от темнаго бываетъ свътелъ, и тмы въ себъ не имать: таково измѣненіе и во оправданіи бываеть. Душа человъческая есть аки воздухъ. Грфси на души суть, аки тма на воздусъ. Богъ есть солнце правды. Благодать Божія есть аки свъть солнечный. Сему свъту осіявшему душу человъческую, абіе тма гръховная прогонится: душа же от мрака грфховнаго преходить въ свъть благодати, сирѣчь, человѣкъ от неправеднаго бываеть праведень, оправданіе внутрь воспріемлющь» (тамъ же, стр. 10336).

Iustificatio est translatio hominis ab eo statu, in quo nascitur filius primi Adami in statum adoptionis filiorum Dei, juxta illud Apostoli, ad Coloss. 1 Qui eripuit nos de potestate tenebrarum, et transtulit in regnum filii dilectionis suae. Non potest autem haec translatio fieri, nisi homo per remissionem peccati desinat esse impius; et per infusionem justitiae incipiat esse pius. Sed sicut aer, cum illustratur a Sole. per idem lumen quod recipit desinit esse tenebrosus, et incipit esse lucidus: sic etiam homo per eandem justitiam sibi a sole justitiae donatam, atque infusam, desinit esse injustus, delente videlicet lumine gratiae, tenebras peccatorum, et incipit esse justus, succedente nimirum tenebris peccatorum ipsa luce justitiae (Bell. ib., lib. II, cap. II, p. 5111E).

<sup>1) .</sup>Кам. в., тамъ же, стр. 1021 б.

Здівсь нівть рівчи объ оправданій, какъ внутреннемъ и существенномъ перерождении и обновлении души подъ вліяніемъ благодати, а только о переходъ ея изъ одного состоянія въ другое. По словамъ «Камня въры», съ душею въ актъ оправданія происходить то же, что съ темнымъ воздухомъ отъ дъйствія лучей солнечныхъ. Но воздухъ не міняется въ своемъ существі и качестві оть того, что изъ темнаго дізлается свътлымъ, хотя и принимаеть иной видъ. Съ другой стороны, приведенныя слова не дають понятія объ оправданін, какъ живомъ и совокупномъ дъйствіи благодати и свободы: только первая представляется началомъ активнымъ, а душа человъческая мыслится только какъ мъсто «осіянія» благодати. И въ другихъ мъстахъ «Камень въры» представляеть оправдание только какъ «водворение» или «изліяние» благодати въ душу человека. «Противная противными прогонятся. тма прогонится свътомъ, хладъ теплотою, недугъ здравіемъ, печаль радостію, и прочая. Тако и здѣ подобаетъ рещи, яко грѣси от человѣка прогонятся противными, сирычь, гнывь божій благодатію божіею, отвращеніе от Бога обращениемъ къ Богу, нечестие святынею, неправда оправданиемъ, скверна гръховная красотою небесною. А якоже гръси бывають внутрь человъка на души прилъпшыя: тако и благодать божія гръхи прогоняющая, должна быти внутрь челов ка на души: иначе бо не проженеть граха, аще не на томъ же водворится маста, идаже бяше грахъ, противная бо противными изгонятся от единаго и тогожде м'ьста» (тамъ же, ч. II, гл. IX, стр.  $1048^a$ ) <sup>1</sup>).

«Праведницы, или оправданніи челов'вцы, обновляются и освящаются духом святымъ, чрезъ вліяніе даровъ вышеестественныхъ» (тамъ же, стр. 1050°).

«Изливает (Духъ св.) в сердце человъческое даръ благодати и любви... Симъ изліяніемъ прогонить всякую гръховную тму, свъть же новый нъкій и необычный вводить» (тамъ же, стр. 1052<sup>a</sup>).

Homines justos renovari et sanctificari Spiritu S. per infusionem donorum supernaturalium (Bec. op. Manual Contr. lib. I, de contr. communib. cap. XVI, p. 1485, § 4).

Diffundit se (Spiritus S.) in cor hominis per donum gratiae et charitatis... haec diffusione expellit omnes peccatorum tenebros et novam quandam ac invisitatem lucem introducit (ibid., p. 1485, § 7).

<sup>1)</sup> Cf. Bec. op. tract. IV de gratia, cap. II de justificat. Cathol. p 269, § 2: hinc patet, justificationem consistere in his duobus. Primo, in remissione seu expulsione peccati. Secundo, in infusione seu acquisitione justitiae. Sicut calefactio, qua quis ex frigido fit calidus, continet duas partes, depulsionem frigoris, et acquisitionem caloris.

П. Трактатъ «Камня върм» о преданіяхъ.

| ***************************************        |                                                                       |                     |                                                                                                                                                     |                                          | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Характеръ запиствованій.                       | Буквальный переводъ съ незначи-<br>тельнымъ сокращеніемъ въ опрепъле- |                     | Буквальный переводъ съ сокраще-<br>ніемъ ръчи о постъ св. Четыредесят-<br>ницы и пропускомъ послъдняго (пятаго)<br>признака Апостольскаго преданія. | Почти буквальный переводъ.               | Заимствованы тексты св. Писанія: Іоан 16, 12; 1 Кор. 11, 2, 23; и къ нъкоторымъ изъ нихъ комментарія— Іоан. 21, 25; Дъян. 1, 3; 1 Кор. 11, 34; 2 Кор. 2, 15; 1 Кор. 11, 16; приссединены: Лук. 1, 1; Ме. 28, 19; Тит. 1, 5; Дъян. 20, 31, 35; Іух. 1, 9; Рими. 10, 14; Ме. 18, 17; Лук. 10, 16; Евр. 13, 17. | Буквальный переводъ съ нъкоторымъ измъненіемъ въ текстъ опредъленія 2-го вселенскаго собора и съ присоединеніемъ одного изъ правилъ 7-го собора. | Завиствованы: три свидътельства св. Іована Злат, одно Іолняя Дамаския, и цитать; два свидътельства Епифанія, два Кипріана, и цитаты изъ творсній Амвросіл. Къ нимъ присосдинены изъ другихъ источниковъ свидътельства: Діонисіл Ареопагита, Василія Великаго (хоти въ краткомъ видъ они приводител |
| Becani op. tract. I<br>De virtut. theolog.     | pagg.                                                                 |                     |                                                                                                                                                     |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| cani op.<br>virtut.                            | cap.                                                                  |                     |                                                                                                                                                     |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Be                                             | lib.                                                                  |                     |                                                                                                                                                     |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Bellarmini. t. I.<br>De verbo Dei non scripto. | ра <i>gg</i><br>80¹ Е³ АВС                                            | 80° CDE<br>81¹ ABCD | 93¹ E94° B                                                                                                                                          | 83 <sup>1</sup> E <sup>9</sup> —<br>ABCD | 85 <b>9</b> E—871                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 87° D                                                                                                                                            | 86° C<br>89—90° ABE° D                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Bellarn<br>erbo Do                             | cap.                                                                  |                     | IX                                                                                                                                                  | ΙΛ                                       | >                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ιλ                                                                                                                                               | > II.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| De v                                           | lib.<br>I <b>∀</b>                                                    | 1                   | 1                                                                                                                                                   | 1                                        | Ī                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1                                                                                                                                                | I                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| iğ.<br>Xs.                                     | въд. 1-е                                                              | 2-6                 | မ                                                                                                                                                   |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догм. о преданіяхъ.       | стр.<br>692                                                           | 692—694             | 694-696                                                                                                                                             | 698—700                                  | 700•—7026                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7026—703•                                                                                                                                        | 703•—7076                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ст                                             | часть. г <b>лава.</b><br>І                                            |                     |                                                                                                                                                     | -                                        | H                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ħ                                                                                                                                                | <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                | часть.<br>I                                                           | 1                   | 1                                                                                                                                                   | 1                                        | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ı                                                                                                                                                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| и въ Disput. сар. VII, р. 88 <sup>1</sup> В и сар. V, р. 86 <sup>2</sup> С), одно свидътеліство Іоанна Злагоуста и Өсофилакта. | Близкій къ источнику переводъ.           | Заимствованъ съ сокращениемъ перечень Ветхозавтиныхъ проданій съ добавлениемъ накоторыхъ подробностей въ ръчи о св. Писаніи и крещеніи младенцевъ. | Заимствованы мысли, раскрытыя въ<br>подробностяхъ самостоятельно. | Почти буквальный переводъ; только речь о еретикахъ, впавшихъ въ заблуждене по причине вятыпняго толковани св. Писания, въ «Камит въры» ведеся сокращените, чъмъ у Бекана. | Почти буквальный переводъ съ рас-<br>пространеніемъ цитатами св. Шисанія—<br>псал. 118, 18; 34, 135. | Буквальный переводъ съ пропускомъ двухъ примъровъ противоръчія св. Пв-санія: Быт. 2, 2; Спр. 18, 1; 1 Кор. 15, 22; Іоан. 5, 21 и присоединеніемъ своего примъра подъ циф. 19. | Буквальный переводъ съ присоедине-<br>ніемъ самостоятельнаго толкованія къ<br>примъру 4-му (стр. 720721). | Заимствованъ перечень книгъ, погиб-<br>шихъ изъ состава Ветхозавътваго ка-<br>нона. Но при этомъ допущены нѣко-<br>торыя измъненія, касакощіяся названія<br>книгъ и ихъ числа. 1) Liber justorum<br>Бекана въ «Камин въры» назвлается<br>«книга праведнаго», liber verborum di-<br>erum Solomonia—«книга глаголемая Со-<br>ломонъ», liber sermonum Regum Juda<br>et Regum Israel—«книга глаголь дній |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                | 30 <b>4, § 2,</b><br>30 <b>5,</b> §§ 6—8 | 306, §§ 14 – 23                                                                                                                                    | 317, § 8, 323,<br>§§ 81, 83                                       | 317—318,<br>\$\$ 10—21                                                                                                                                                    | 318, § 22<br>299, § 1                                                                                | 301—302,<br>\$\$ 7—8                                                                                                                                                          | 302, \$\$ 9—12;<br>303, \$\$ 19—20                                                                        | 303, § 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                | ÷,                                       | 1                                                                                                                                                  | ΙΙΛ                                                               | 1                                                                                                                                                                         | Ш                                                                                                    | Y Y                                                                                                                                                                           | i                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                | ı                                        |                                                                                                                                                    |                                                                   |                                                                                                                                                                           |                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                | 84 <b>9</b> D                            | -                                                                                                                                                  |                                                                   |                                                                                                                                                                           |                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ***                                                                                                                            | ĭ                                        | mineral de deter recensiones                                                                                                                       |                                                                   |                                                                                                                                                                           |                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                |                                          |                                                                                                                                                    |                                                                   |                                                                                                                                                                           |                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                | показ. 1-е                               | 2 e                                                                                                                                                | 3-ө                                                               | <b>4</b> -e                                                                                                                                                               |                                                                                                      | подкр. 1-е                                                                                                                                                                    | 2-3                                                                                                       | - <del>-</del> 4-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                | 7076—7086                                | 7086—7118                                                                                                                                          | 711a—713a                                                         | 713a715a                                                                                                                                                                  | 715a—716a                                                                                            | 716a—7196                                                                                                                                                                     | 7196—7216                                                                                                 | 7216—7234                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                | >                                        | 1                                                                                                                                                  | 1                                                                 | 1                                                                                                                                                                         | ı                                                                                                    | 1                                                                                                                                                                             |                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                | 1                                        | ı                                                                                                                                                  | 1                                                                 | 1                                                                                                                                                                         | 1                                                                                                    | ı                                                                                                                                                                             | l                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| Характеръ запиствованій.                       | царей Израдлевыхъ, liber Samuelis videntis de rebus a Dawide gestis—«книга Caмуша видищаго», liber Nathan Prophetae de isdem rebus —«книга Навана пророка», Historia Hozai de rebus Manasciu». 2) «Камень въры» опускаетъ три книги, упоминаемыя Беканомъ. liber Nathan Prophetae de rebus à Solomone gestis, Volumen Gad videntis, Visio Addo videntis, contra Jeroboam filum Nabat и съ своей стороны называетъ ниру «Іомля видящаго» и книгу Еноха, на которыя нътъ уклазанія у Беклива. | Завиствовано съ сокращение» ръчи Бекана о предметахъ споровъ въ Ветхомъ Завътъ, о различи въ дъягальности судовъ большихъ и меньшихъ какъ при Монсев, такъ и послѣ него. | Близкій къ источнику переводъ съ пропускомъ указаній Іскана на соборы. — Римскій 313 г., Карнагенскій и Милевитанскій 416 г. и съ присоединеніемъ замъчанія о седьмомъ все ленскомъ соборъ. |                                                | Заимствовано съ сокращениян и пе-<br>редълками. | Запиствовано съ значительными со-<br>кращеніями. | Заимствовано съ сокращеніями, ка-<br>сающимися преимущественно полемиче-<br>скихъ замъчаній протвять протествитовъ. |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Becani op. tract. I<br>De virtut. theolog.     | Pagg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 320,\$\$45—51;<br>321, \$\$52—<br>56, 58                                                                                                                                 | 322,\$\$ 62—76;<br>323, \$\$ 77—79                                                                                                                                                          |                                                |                                                 |                                                  |                                                                                                                     |
| cani op<br>virtut                              | deo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | !                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                                                                                           |                                                | •                                               |                                                  |                                                                                                                     |
| Be                                             | igi ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                             |                                                |                                                 |                                                  |                                                                                                                     |
| Bellarmini. t. I.<br>De verbo Dei non scripto. | ъвда                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                             | Bellarmini t. II,<br>de conciliis et ecclesia. | 27—29                                           | 43 – 44                                          | 14' CDE<br>15 ABCDE                                                                                                 |
| Sellarm<br>rbo De                              | cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <u></u>                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                             | Sellarmi<br>onciliis                           | II, IY                                          | пх                                               | ΧX                                                                                                                  |
| I<br>De ve                                     | il ib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                             | de c                                           | =                                               | 1 ,                                              | ·                                                                                                                   |
| £9.                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | nok <b>a</b> s. 5-6                                                                                                                                                      | 9-9                                                                                                                                                                                         |                                                | вопр. 1-#                                       | 2-#                                              | 3-8                                                                                                                 |
| Стофанъ Яворскій<br>Доги. о преданіяхъ         | стр                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 723*—725*                                                                                                                                                                | 7258—7296                                                                                                                                                                                   |                                                | 7309.—7326                                      | 7326—7336                                        | 7336                                                                                                                |
| Cre                                            | rabb.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ı                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                                                                                           |                                                | 1.                                              | ŀ                                                | 1                                                                                                                   |
|                                                | часть.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ı                                                                                                                                                                        | ı                                                                                                                                                                                           |                                                | I                                               | 1                                                | l                                                                                                                   |

| данныя о кіе собо-<br>ытійшихь                                                                           | ивстиыхъ                                                                                                                                                                               | незначительпыми               | а излагаст-<br>въ другомъ<br>6 «Камия<br>\$\$ 43—44)<br>тю (7446<br>308, § 43);<br>носить по-                                                                                                          |               |                           |               |                                                        | которыяъ<br>Jisput въ                                                                               | овъ фари-<br>емъ одно-<br>причивъ,<br>в отрица-<br>еданіямъ                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------|---------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| строновения рыче и необходимости по-<br>виновенія върующихъ опредъленіямъ<br>соборовъ (стр. 7386 — 739ª) | Задиствованы историческій данный о лицахь, созывавшихъ вселенскіе соборы, а также мысль о «начальнъйшихъ духовныхъ властихъ», которымъ припадежитъ право совыванія помъстныхъ соборовъ | Запиствовано съ сокращеніями. | Заимствованное изъ Бекап св или съ сокращеніями и поридкъ мыслей (стр. 743 въры» и Вес. ор. ір., р. 308, или съ буквальною близосъбам. въры» и Вес. ор р. закиствованное изъ Disput слъдній характеръ. | ~==           | Почти буквальный переводъ |               | Почти буквальный переводъ заначительными сокращениями. | Близкій переводъ съ нъкоторымъ<br>распространеніемъ мыслей Disput въ<br>отвъть первомъ (стр. 750%). | Заимствованъ перечень видовъ фарисейскихъ преданій съ опущеніемъ одного (восьмого) и объясненіе причинъ, по которымъ Іисусъ Христосъ отрицательно относился къ этимъ преданіямъ |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                                                        | 307, §§ 28—31                 | 308, \$\$41- 44                                                                                                                                                                                        | 308, §§ 45—48 | 308—309,<br>\$\$ 49—51    | 309, §§ 54—55 | 309, § 52                                              |                                                                                                     | \$\$ 2—5                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                                                        | <b>≥</b>                      | -                                                                                                                                                                                                      |               | 1                         | !             | 1_                                                     |                                                                                                     | <u> </u>                                                                                                                                                                        |
| •                                                                                                        |                                                                                                                                                                                        |                               | !                                                                                                                                                                                                      |               |                           |               |                                                        |                                                                                                     |                                                                                                                                                                                 |
| 16° ABCE"—<br>AD<br>18° E                                                                                | · 121 CD<br>101 A                                                                                                                                                                      |                               | de verbo Dei<br>X 941 E                                                                                                                                                                                |               | 951 E³ A                  |               |                                                        | 95° Di BC 961 C                                                                                     | ~                                                                                                                                                                               |
| XY II                                                                                                    | MX<br>MX                                                                                                                                                                               |                               | de ve<br>X                                                                                                                                                                                             |               |                           |               |                                                        | ×                                                                                                   |                                                                                                                                                                                 |
| -                                                                                                        | H                                                                                                                                                                                      |                               |                                                                                                                                                                                                        |               | -                         |               |                                                        |                                                                                                     |                                                                                                                                                                                 |
| OTB,                                                                                                     | вопр. 5-й                                                                                                                                                                              | «Камень пре-<br>тык. и со-    | олазна» пре-<br>тык, и испр.<br>1-е                                                                                                                                                                    | 2-e           | 3-е                       | 4-e           | ۳.<br>ه                                                | 9-e                                                                                                 | 7-e                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                          | 7396—7406                                                                                                                                                                              | 741-742                       | 743a-7446                                                                                                                                                                                              | 7459-7466     | 7466—748                  | 7480—7490     | 749=6                                                  | 7496—751                                                                                            | 7516—7534                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                      | ı                             | <b>H</b>                                                                                                                                                                                               | 1             | ı                         | 1             | l                                                      | l                                                                                                   | 1                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                      | Ħ                             | 1                                                                                                                                                                                                      | l             | !                         |               |                                                        | 1                                                                                                   |                                                                                                                                                                                 |

| Характеръ влимствованій                        | еводъ.                | реводъ съ незначи-<br>еніемъ въ концв от-             | Блазкій къ асточнику переводъ. | Заимствовано съ нъкоторымъ сокра-<br>щеніемъ и добавленіемъ краткихъ за-<br>мъчаній. |                 | Блаякій къ источнику переводъ съ до-<br>бавденіемъ толкованія противниковъ<br>на слова Іисуса Христа: «сіе есть тьло<br>мов» (сто. 7626 — 763а). | Буквальный переводъ съ добавленісмъ намека на совреженныхъ митрополиту Стефану Яворскому русскихъ еретиковъ (стр. 766а — 7676). |   |   |      |   |
|------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|------|---|
| Характеръ                                      | Буквальный переводъ.  | Буквальный переводъ<br>тельнымъ сокращеніемъ<br>въта. | Блазкій къ исто                | Заимствовано су преніемъ и добавы мъчаній.                                           |                 | Banariä ke meto<br>Gablenieme Tolke<br>Ha cloba Incyca N                                                                                         | Буквальный перев<br>намека на современ<br>Стефану Яворскому<br>(стр. 766а — 7676).                                              |   |   |      |   |
| Becani op tract. I<br>De virtut, theolog.      | pagg.<br>324, §§89—91 | 324, \$\$ 92—94                                       | 324—325,<br>88 95—99           | opusculor. opusc.<br>III   1272—1273,<br>\$\$121,124 -                               | Manual Controv. | 1393 - 1394,<br>  \$\$ 1—14                                                                                                                      | virt. theolog. 300, § 1; 303—304. \$\\$ 22—28.                                                                                  |   | , |      |   |
| cani ol<br>virtut                              | cap.                  |                                                       |                                | obnsca<br>III                                                                        | fanual          | <b>.</b>                                                                                                                                         | tract. I De                                                                                                                     |   |   | <br> |   |
| Be<br>De                                       | Tib.                  |                                                       |                                | ÷;                                                                                   | ×               | ı                                                                                                                                                | tract.                                                                                                                          |   |   |      |   |
| Bellarmini. t. I.<br>De verbo Dei non scripto. | pagg.                 |                                                       |                                | 30¹ CDE¹ ABC<br>32¹ C                                                                | •               |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                 | - |   |      |   |
| Bellarr<br>erbo D                              | cap.                  |                                                       |                                | ¥                                                                                    |                 |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                 |   |   | <br> | , |
| De v                                           | lib.                  |                                                       |                                | t. II                                                                                |                 |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                 |   |   |      | , |
| if.<br>x.e.                                    | - &<br>- &            | 9-e                                                   | 1-0                            | 2-e                                                                                  |                 | 3-6                                                                                                                                              | вопр. и отв.<br>1-2                                                                                                             |   |   | •    |   |
| Стефанъ Яворскій.<br>Доги. о преданіяхъ        | стр.<br>753а.—7546    | 7546—7556                                             | .7556-7576                     | 7576 —7606                                                                           |                 | 76067666                                                                                                                                         | 1666-7705                                                                                                                       |   |   |      |   |
| Сте<br>Доги                                    | rzaba.                |                                                       | I                              | t ·                                                                                  |                 | 1                                                                                                                                                | 1                                                                                                                               |   |   |      |   |
| ,                                              | часть.                | ı                                                     | ı                              | 1                                                                                    |                 |                                                                                                                                                  | l                                                                                                                               |   |   |      |   |

Изъ представленнаго нами сравненія трактата «Камня вѣры» о преданіи съ соотв'єтствующими отд'єлами трудовъ Беллярмина и Бекана можно усматривать то, въ какой обильной мърв пользовался Сте фанъ Яворскій содержаніемъ католическихъ богословскихъ сочиненій при составленіи названнаго трактата. Особенно подъ сильнымъ вліяніемъ указанныхъ источниковъ написана полемическая часть: одни протестантскія возраженія и отвъты на нихъ заимствованы съ буквальною близостію, другія — съ незначительными сокращеніями или дополненіями; при этомъ для составленія п'ікоторыхъ «претыканій» и «исправленій» авторъ пользовался одновременно Беллярминомъ и Беканомъ. Точно также и въ положительной части трактата встръчаются отдълы, почти буквально сходные съ своими источниками («показанія» V-й главы: первое, четвертое, пятое и шестое). Но при всемъ томъ нельзя не отмътить и обнаруженной Стефаномъ Яворскимъ въ разсматриваемомъ трактатъ самостоятельности по сравнению съ имъвшеюся подъ его руками католическою литературою. Эта особенность «Камия въры» можеть быть наблюдаема во многихъ случаяхъ.

1) Вступительная часть ученія «Камня віры» о преданін имбеть тъ же пункты содержанія, которые находятся и въ Disputationes Бел лярмина. Но порядокъ, въ которомъ они излагаются, въ «Камив въры» нъсколько измъненъ. Такъ, въ «Камит въры» прежде всего опре дъляется различие во взглядъ на предание протестантства и православія (689 - 692); затъмъ дается понятіе о преданіи, указываются его виды (692 - 694) и, накопедъ, идетъ рѣчь о признакахъ апостольскихъ преданій (694—696). Въ Disput. же сначала указываются авторы, писавшіе по вопросу о преданіи 1), потомъ дается опредъленіе преданія, его видовъ,<sup>2</sup>) и указываются разности въ ученіи о преданіп протестантовъ и католиковъ 3); рѣчь же о признакахъ апостольскихъ преданій ведется въ концъ положительной части разсматриваемаго трактата, послъ доказательства необходимости преданій и существованія въ церкви истинныхъ преданій  $^4$ ).

Кром'в разности въ порядк'в или посл'вдовательности изложенія со держанія, «Камень в'єры» отступаеть оть Disput. и въ н'екоторыхъ частностяхъ. Спорные предметы между протестантствомъ и католиче. ствомъ въ ученін о преданіи въ Disput. уклаываются ясиве и опредвленнъе, чъмъ въ «Камнъ въры» между православіемъ и протестантствомъ. Последній это различіе определяеть въ чертахъ весьма общихъ: протестанты въ дълъ въры признають только св. Иисаніе и отрицають преданія, между тімь какъ православная церковь въ одинаковой чести съ св. Писаніемъ принимаеть и св. преданіе (689-692). Disputatio-

<sup>1)</sup> Disput. t. I de verbo Dei non scripto, lib. IV, cap. I, p. 80<sup>1</sup>BCD.
2) Ibid., cap. II, pp. 80<sup>1</sup>E-81<sup>1</sup>ABCD.
3) Ibid., cap. III, p. 81<sup>1</sup>E<sup>2</sup>—ABC.
4) Ibid., cap. IX, pp. 93<sup>1</sup>E-94<sup>2</sup>AB.

nes констатирують три пункта разности между протестантами и католиками по вопросу о преданіи: а) по ученію посліднихъ, въ св. Писаніи не содержится ясно все необходимое ученіе о въръ и нравственности; поэтому, кром'в писаннаго Слова Божія, необходимо преданное устно. По взгляду протестантовъ, все нужное для нашей въры и правственности, содержится въ св. Писаніи, и потому н'єть никакой нужды въ преданіяхъ; б) они думають, что апостолы, хотя и установили, помимо (praeter) св. Писанія, н'вчто, относящееся къ обрядамъ и порядку церковному, но это последнее не иметь обязательной силы и в) по мысли протестантовъ, если и существовали когда апостольскія преданія, то въ настоящее время не возможно ихъ доказать  $^{1}$ ).

Другіе пункты содержанія вступительной части о преданіи въ «Камив ввры» изложены сокращениве, чвмъ въ Disputationes. Такъ, въ опредъления предания Disp. указывають двоякое понятие о немъодно болье общее, по которому подъ преданіемъ разумьется ученіе какъ писанное, такъ и не писанное, другое — болъе частное и спеціальное, по которому преданіе опредвляется только какъ ученіе не писанное. Въ пользу перваго опредъленія преданія приводятся нікоторыя мѣста изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завѣта, а въ пользу второго —свидътельства св. отцевъ <sup>2</sup>). «Камень въры» въ своемъ опредъленіи преданія принимаєть последнее, боле тесное его определеніе.

Въ вопросъ о видахъ преданія Disputationes <sup>3</sup>) частному дівленію преданія предпосылають общее: преданія различаются: а) по авторамъ (auctores) ихъ и б) по предмету или по своей матеріи. Къ первому роду относятся преданія: аа) божественныя, бб) апостольскія и вв) церковныя. По второму дъленію различаются преданія: аа) о въръ и бб) о правахъ; этоть видъ преданій раздъляется еще на частивишіе преданія: αα) постоянныя или временныя и ββ) общія или частныя, или γγ) необходимыя или необязательныя (liberae) 4). Въ «Камит втры», хотя и приводятся и вкоторые частные виды (преданія божественныя, апостольскія и церковныя) указаннаго общаго вида преданія Disput. — по авторамъ, но это общее дъленіе въ немъ не имъетъ мъста; дъленіе преданій на соборныя и частныя въ «Камив ввры» представляеть частное подраздѣленіе частнаго вида преданія—церковнаго, подобно тому, какъ въ Disput. тъ же преданія являются частивишимъ подраздъленіемъ частнаго вида преданія — о въръ и нравахъ Такимъ образомъ, въ «Камив ввры» мы видимъ только два двленія преданія: одно болве общее, другое — подраздѣленіе частнаго вида преданія.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., cap. III, p. 81<sup>1</sup>E--2ABC.

i) Ibid., cap. II, p. 80¹E²AB.
 i) Ibid., pp. 80¹C-81¹ABCD.
 i) Ibid., pp. 80°C-81¹D.

2) Главное положеніе трактата «Камня віры» гласить слідующее: «не вся яже къ въръ предлежать, въ священномъ писанін писана суть, но многа имамы предапій, отъ нихже иная суть божественная, яже Христосъ Апостоломъ: нная Апостолская, яже Апостоли ученикомъ своимъ: тіп же намъ, ово живымъ гласомъ, ово же писаніемъ предаша. Тъмже убо, преданія к въръ тако суть потребна, яко едипъмъ предапісмъ можеть быти въра: а без преданій, священное писаніе нѣсть къ вѣрѣ доволно» (697).

Беллярминъ въ трактать de verbo Dei non scripto защищаеть слыдующія три положенія: 1) св. Писаніе безъ преданій не безусловно цеобходимо и недостаточно; 2) апостольскія преданія относятся не только въ обрядамъ, но и къ въръ; 3) какимъ путемъ мы можемъ знать объ истинныхъ преданіяхъ 1). Какъ въ «Камив ввры», такъ и въ Disputationes защищаемыя положенія являются противоположеніемъ протестантскому ученію. Въ «Камя в в ры» протестантскій взглядь выражается такъ, что они считають для въры достаточнымъ только св. Писаніе и не признають преданій. Поэтому и главное положеніе трактата выражается такъ, что безъ преданій одно св. Писаніе для въры не достаточно. Въ Disput. указанныя три мысли являются ответомъ на вышеприведенныя сужденія протестантовь о преданіи. Если мы сравнимъ положенія Disput. и «Камня Вѣры», то увидимъ, что первые два пункта Беллярмина совпадають съ мыслями, защищаемыми «Камнемъ въры». Но въ доказательствахъ указанныхъ положеній Яворскій не слъдуетъ Беллярмину рабски и въ полной зависимости. Съ близкимъ сходствомъ онъ заимствуетъ изъ Disput. только первую часть, въ которой доказывается существование въры безъ св. Писанія, на основаній одного преданія, какъ въ Ветхомъ, такъ и въ Новомъ Зав'єть, и отчасти доказательства изъ исторіи вселенскихъ соборовъ. Значитель ную же часть доводовъ Беллярмина въ пользу мысли, что св. Писаніе не содержить въ себъ всего необходимаго для въры<sup>2</sup>). «Камень въры» опускаеть. Съ другой стороны, хотя въ II—IV главахъ «Камия въры» и встрѣчаются мѣста, общія съ Disputationes, но и здѣсь не видно рабскихъ заимствованій, а проявляется ніжоторая самостоятельность. Такъ, въ І й главъ встръчаются свидътельства св. Писанія, одинаковыя съ Disputationes, но они служать и принаравливаются къ доказательству другой мысли, чемъ въ Disput.. Кроме того, «Камень веры» выпускаеть полемическій отдель, имфющійся въ Disput., а также нфкоторыя свидетельства, приводимыя Беллярминомъ, и заменяеть своими (во ІІ-й гл.). Въ третей главъ, наравиъ съ буквальными заимствованіями изъ Беллярмина, встречаются измененія въ тексте и самостоятельныя выдержки изъ Кормчей книги. Точно также и въ четвер-

Ibid., cap. IV, p. 83<sup>1</sup>D.
 Ibid., cap. IV, pp. 83<sup>2</sup>E -85<sup>2</sup>D.

той главћ, хотя приводятся изъ святоотеческой литературы одинаковыя свидетельства и цитаты изъ твореній св. отцевъ, но многія, имеющіяся у Беллярмина, выпускаются и зам'вняются своими, приводимыми изъ другихъ источниковъ.

- 3) «Показанія» пятое и шестое V-й главы положительной части разсматриваемаго трактата во всъхъ подробностяхъ своего содержанія (какъ нами указано выше) заимствованы изъ Бекана. Но должно замътить, что во главъ Ветхозавътныхъ судовъ, ръшавшихъ всъ религіозныя недоум'внія въ Еврейскомъ народі, Беканъ ставить «первосвященника, какъ высшаго на землъ судью» 1); точно также, говоря о различныхъ спорахъ о въръ, возникавшихъ въ церкви. Новозавътной, замвчаеть, что они были прекращены «римскимъ первосвященникомъ, или соборами, имъ одобренными» <sup>2</sup>). Разумъется, «Камень въры» не даеть мъста на своихъ страницахъ этимъ католическимъ тенденціямъ: рвшающее значение въ религіозныхъ делахъ какъ въ Ветхомъ, такъ и Новомъ Завътъ, онъ приписываетъ соборному началу.
- 4) Особенно зам'ятная самостоятельность обнаружена авторомъ «Камия въры» въ VI-й главъ трактата, посвященной вопросу о соборахъ. Для решенія этого вопроса Яворскій имель богатый матеріаль въ Disputationes Беллярмина, гдв ученіе о соборахъ раскрывалось подробно и всестороние. Но нельзя сказать того, чтобы обширныя и разпообразныя свъдънія, имъвшіяся у Беллярмина по данному предмету, были вполнъ пригодны для православнаго богослова и могли быть заимствуемы имъ безъ строгаго и серьезнаго выбора. У Беллярмина по вопросу о соборахъ имълись данныя: а) общеисторического характера: о происхожденін соборовъ, ихъ родахъ, о соборахъ общихъ, признанныхъ и не признанныхъ церковію, частію одобренныхъ, частію не принятыхъ, о соборѣ Пизанскомъ 1409 г., явно не одобренномъ, ши не одобренномъ 3); б) ръшавшія вопросъ со сторонъ, имъвшихъ отпошеніе къ протестантской полемикь: о пользь и необходимости соборовъ 4), объ авторитетв ихъ сравнительно съ св. Писаніемъ 5), причемъ изследовались частные вопросы: кому принадлежить власть созывать соборы  $^{6}$ ), кто долженъ быть приглашаемъ  $^{7}$ ), при сколькихъ епископахъ можеть состояться соборъ в), о значени епископовъ, какъ судей во время соборных разсужденій 9), кому принадлежить право предсъдательства на соборъ 10); в) характера, такъ сказать, спеціаль-

<sup>1)</sup> Becani op. tract. I, de virtut. theolog. cap. VII, p. 320, § 45.

<sup>1)</sup> Becani op. tract. 1, de virtut. theolog. cap. vii, p. 520, § 16.
2) Ibid., p. 322, § 66.
3) Disputationes, t. II, lib. I, de conciliis st ecclesia, cap. III—VIII, pp. 1—7.
4) Ibid., cap. IX—XI, pp. 7—10.
5) Ibid., lib. II, cap. XII, pp. 43—44.
6) Ibid., lib. I, cap. XII, pp. 10—12, XIV, pp. 13—14.
7) Ibid., cap. XV, pp. 14—15.
8) Ibid., cap. XVIII, pp. 17.
9) Ibid., cap. XVIII, pp. 17—19.
10) Ibid., cap. XIX, pp. 19—22.

наго: аа) затрогивавшія вопросъ о соборахъ съ такихъ сторонъ, которыя имфють интересь съ точки зрфнія римско-католической церкви: о непограшимости соборовъ въ зависимости отъ утвержденія римскаго епископа 1), объ авторитетъ соборовъ сравнительно съ авторитетомъ послѣдняго 2); или бб) содержатъ полемику съ протестантами 3).

Изъ этой обширной области предметовъ, обсуждение которыхъ ставять для себя задачею Disputationes Беллярмина въ двухъ квигахъ о соборахъ, Яворскій останавливаетъ свое вниманіе на сл'ядующихъ пяти вопросахъ: 1) «подлежатъ ли соборы заблужденію?» (730°—732°); 2) «вящшія ли чести и почтенія суть собори, или священное писаніе?»  $(732^6 - 733^6)$ ; 3) «кая есть соборовъ нужда?»  $(733^6)$ ; 4) «кінмъ на соборъ званым подобаетъ быти? и кто имать на соборахъ опредълителную власть и силу?» (7336—7396) и 5) «кто есть полномощиую власть имущь, во еже собирати соборы, и на тыя призывати?» (7396— 7406). Нельзя не видъть, что выборъ матеріала изъ общирной области ученія о соборахъ сдъланъ нашимъ митрополитомъ разумно и осмотрительно: означенные пять пунктовъ принадлежать къ главнымъ и существеннымъ въ полемикъ съ протестантами.

Ръчь о непогръшимости соборовъ въ «Камиъ въры» ведется сокращениће, чемъ въ Disput. Беллярмина. У последняго непогрешимость соборовъ ставится въ зависимость отъ утвержденія папы: «католическою върою должно признаваться, что обще соборы, утвержденные верховными первосвященникоми, не могуть погращать ни въ въръ, ни въ нравахъ» 4). Въ доказательство этой мысли приводится четыре класса свидътельствъ св. Инсанія: а) свидътельства въ собственномъ смыслѣ, б) которыя доказывають, что церковь не подлежить заблужденію, в) которыя утверждають непогрышимость папы и г) которыя говорять, что всв енископы и учители (doctores) церкви не могуть погращать <sup>5</sup>). «Камень вары», хотя пользуется всами приводимыми Беллярминомъ свидетельствами св. Писанія, кроме техъ, въ которыхъ Disput. видятъ доказательства неногрешимости римскаго епископа, но опускаеть эту группировку ихъ на классы соотвътственно содержанію. Кром'в того, комментарін и выводы изъ приводимых в свидътельствъ св. Писанія въ пользу доказываемой мысли онъ дълаеть короче и ограниченнъе, чъмъ Disput.. Такъ, «Камень въры» пропускаеть мысль Беллярмина, что весь авторитеть церкви заключается въ епископахъ 6), и доказательства того положенія, что вселенскій со-

<sup>\*)</sup> Ibid., lib. II, cap. II—V, pp. 27-30, X—XI, pp. 40—43.

\*) Ibid., cap, XIII—XVIII, pp. 44—49.

\*) Ibid., lib. I, cap. XIII, 12-13, XIV, pp. 15—17, XX—XXI, pp. 22—26; lib. II, cap. VI—IX, pp. 30—40, XIX, pp. 49—51.

\*) Disput. t. II, lib. II, de conciliorum auctoritate, cap. II, p. 27<sup>1</sup>. EA.

\*) Idid., p. 27<sup>3</sup>A.

\*) Ibid., p. 2810.

<sup>6)</sup> Ibid., p. 281C.

боръ представляетъ собою всю церковъ 1); сокращениве также пере. даетъ ръчь о епископахъ, какъ настыряхъ и учителяхъ народа, и меньшее количество святоотеческихъ свидътельствъ приводитъ въ пользу доказываемой мысли 2).

Рфшеніе вопроса объ авторитет вселенских соборовъ сравнительно съ св. Писаніемъ заимствовано изъ Беллярмина съ значительнымъ сокращеніемъ. Мысль о томъ, что св. Писаніе стоить выше соборовъ, Disputationes выводять изъ различія между тімь и другимь: 1) св. Инсаніе есть непосредственное Слово Божіе и написано по вдохновенію оть Бога; опред'яленія же соборовь не суть откровеніе, или Слово Божіе, а только изъясненіе пли выводъ изъ него; 2) священные писатели менъе должны были унотреблять труда при составленіи своихъ книгъ, чъмъ соборы при созданіи своихъ опредъленій: трудъ первыхъ ограничивался письмомъ или передачею другимъ (фісtando), воспроизведеніемъ въ памяти того, что они видъли и слышали, и изобрътениемъ соотвътственныхъ словъ для передачи на письмъ своихъ мыслей. Но отцы соборовъ должны были изследовать самое дело, т. е. дёлать заключенія путемъ преній, чтенія и размышленія; 3) въ св. Писанін не можеть быть никакой ошибки, говорится ли о вірів, или о нравахъ, утверждается ли что-либо общее и касающееся всей церкви, или ивчто частное, имвющее отношение только къ одному человъку...; но соборы въ частныхъ своихъ опредъленіяхъ могуть погръшать; 4) въ св. Писаніи не только мысли, но и каждое отдёльное слово имъетъ отношение къ въръ: здъсь нътъ ни одного слова лишняго и безъ цвли (non recte) поставленнаго. Между твмъ большая часть соборныхъ актовъ къ въръ не относится: таковы предшествующія соборнымъ ръшеніямъ пренія, основанія, которыя приводятся въ доказательство истины решеній, разъясненія ихъ; имфють отношеніе къ вере толыю один прямыя (nuda) опредъленія и то не всь, а только ть, которыя н предлагаются, какъ о въръ. Притомъ же и въ этихъ опредъленіяхъ отпосятся къ въръ не слова, а только смыслъ; 5) св. Писаніе для своего авторитета не нуждается въ одобренін нервосвященника, между тімь соборы, даже законные и общіе, не иміють значенія безъ утвержде пія последняго 3). Въ конце главы Disputationes занимаются решеніемъ двухъ возраженій, по которымъ посланія римскихъ епископовъ должны считаться между канопическими книгами св. Писанія, и опредъленія первыхъ четырехъ соборовъ почитаться наравнъ съ четырьмя евангеліями 4).

Изъ всъхъ изложенныхъ разсужденій Беллярмина о различіи между св. Писаніемъ и соборами «Камень в'вры» заимствуеть съ н'вкоторымъ

<sup>1)</sup> Ibid., p. 281DE. <sup>2</sup>) Cp. crp. 7316 — 732\* «Kam. B.», Disput. ib., cap. III, pp. 28\*E—29\*A.
<sup>3</sup>) Ibid., cap. XII, pp. 43—44.
<sup>4</sup>) Ibid., p. 44\*BCDE.

сокращениемъ опредъление перваго различія и на основаніи его строить выводь о преимуществь св. Писанія предъ соборами, а изъ полемической части указанной главы береть возражение по поводу словь св. Григорія и отв'єть на него ').

Вопросы—о необходимости соборовь вообще и о томъ, кто имветъ на нихъ опредълительную власть, въ «Камив ввры» разрвшаются одинаково съ Disputationes: только первый опускаеть изкоторыя подробности последнихъ. Беллярминъ видитъ въ соборахъ обычное средство для подавленія въ церкви разнаго рода нестроеній, и необходимость ихъ (соборовъ) доказываетъ: свидътельствомъ св. Инсанія, примъромъ св. Апостоловъ, церковнымъ обычаемъ всехъ вековъ и изреченіями отцевъ церкви<sup>2</sup>). «Камень въры» не даеть мъста всъмъ этимъ доказательствамъ Беллярмина и ограничивается только теми, которыя заимствуются изъ свидьтельствъ св. Инсанія 3).

Въ решени вопроса о лицахъ, именощихъ власть решать дела на соборахъ, «Камень въры» опускаетъ полемическія замъчанія Беллярмина противъ протестантовъ по поводу ихъ мивнія, что на соборахъ должны присутствовать люди ученые, избранные и благочестивые и притомъ съ правомъ опредъляющаго голоса 4), а также значительно сокращаетъ доводы отъ разума въ пользу доказываемой мысли 5).

Наконецъ, последній вопросъ—о томъ, кому принадлежить право созывать соборы, въ «Камит въры» и въ Disput. по существу ръшается различно: Яворскій приписываеть это право світской власти—Императору, а Беллярминъ—папѣ 6).

Итакъ, самостоятельность Стефана Яворскаго въ разсматриваемомъ трактать обнаружилась главнымъ образомъ въ следующихъ пріемахт. 1) Сравпительно съ источниками онъ иногда измѣняеть порядокъ изложенія одніхъ тіхъ же мыслей. 2) Иногда (весьма різдко) распространяеть готовое содержание своими мыслями и зам'вчаниями. 3) Чаще всего дълаеть сокращение трудовъ Беллярмина и Бекана и 4) удаляеть при изложеніи явныя католическія тенденціи.

Но при всемъ томъ последнія нашли себе некоторое отраженіе вы трактать «Камня въры» о преданіи и, по нашему мибнію, выразились въ учени 1) о предани въ широкомъ смыслъ и 2) о догматическомъ несовершенствъ св. Писанія.

Беллярминъ опредъляеть преданіе, какъ ученіе не писанное 7), но понимаеть его не въ одинаковомъ смыслѣ. Прежде всего подъ пре-

<sup>1)</sup> Cpab. crp. 7326 — 733a «Kam. b». u Disput ibid., pp. 43¹CDE²AB u crp. 733¹6
«Kam. b.» u Disput. ibid., p. 44¹BC.

2) Ibid., lib. I, cap. XI, p. 10¹ABCD.
3) Cpab. «Kam. b»., crp. 733° u Disput., ibid., p. 9²E.
4) Ibid, cap. XV, p. 14¹.
5) Cpab. «Kam. b.», crp. 735° u Disput., ibid., p. 15¹E²AB.
6) Ibid., cap. XII, pp. 10¹—12¹.
7) Disput. t. I, de verbo Dei non scripto, lib IV, cap. II, p. 80³A.

даніемъ у него разумъется опредъленная сумма церковнаго ученія. обнимающаго какъ догматы вёры, такъ и нравственную и обрядовую сторону религіи.

По утвержденію Беллярмина, 1) на основаній преданія въ Ветхозавътной церкви допускаемы были какія-либо средстваа для очищенія отъ нервороднаго гръха младенцевъ какъ мужескаго, такъ и женскаго пола, умиравшихъ до дня обрѣзанія, а равно и язычниковъ, обращавшихся въ іудейство; 2) ученіе о канон' книгъ св. Писанія, богодухновенности, цёлости, неповрежденности его состава и правильности и подлинности его смысла: 3) о приснодъвствъ Божіей Матери; 4) празднованіи Пасхи въ день воскресный; 5) крещеніи младенцевъ и 6) чистилищѣ 1). На основаніи другихъ указаній Disput, какъ предметы преданія, могуть быть отм'вчены: матерія и форма совершенія таинствъ 2), обряды таинства крещенія <sup>3</sup>), посты—Четыредесятницы и четырехъ временъ года  $^4$ ), крестное знаменіе  $^5$ ), дии постовъ и праздниковъ  $^6$ ), большая и главитишая часть литургін 7), смітшеніе вина съ водою въ таинствъ Евхаристіи 8), возобновленіе хризмы 9), поминовеніе умершихъ 10), образъ молитвы въ храмѣ мужей и женъ и вкушенія св. Евхаристіп 11), пониманіе св. Писанія и другихъ догматовъ 12), почитаніе иконъ 13), апостольскій символъ 11), употребленіе масла въ таинствъ миропомазанія <sup>15</sup>). Беканъ еще болье ясно очерчиваеть кругь предметовъ свящ. преданія: это — по большей части церковныя установленія обрядоваго и дисциплинарнаго характера 16).

Такимъ образомъ, по ученію Беллярмина и Бекана, преданіе есть источникъ самостоятельный и отчасти изъяснительный по отношенію къ св. Писанію. По своему происхожденію оно им'ветъ равный съ нимъ авторитетъ 17), но отличается опредъленною, свойственною ему областью содержанія. Хотя и съ этой стороны истинное преданіе согласно съ св. Писаніемъ, насколько истина вообще не можетъ отличаться отъ

 <sup>1)</sup> Ibid., lib. IV, cap. IV, pp. 84°C—85°D.
 2) Ibid, IV, II, 80°D; V, 86°D.
 3) Ibid., IV, VII, 90°D.
 4) Idid., IV, II, 80°E; III. 82°CD; VII, 90°D.
 5) Ibid., II, 81°C; VII, 89°E.
 6) Ibid., II, 81°CD; VII, 90°E.
 7) Ibid., III, 82°E.
 8) Ibid., III, 82°C. VI 57°R

<sup>8)</sup> Ibid., III, 82°AB.
9) Ibid., III, 82°C; VI, 87°B.
10) Ibid., III, 83°B.
11) Ibid., V, 86°C.
12) Ibid., V, 87°E.
13) Ibid., VI, 87°E.
14) Ibid., VII, 89°E, 90°D.
15) Ibid., VII, 89°E.
16) Recani op., tract I, de virt. theolog., cap. IV, de Traditione, pp. 306—307, 14—24 §§ 14—24.

<sup>17)</sup> Disput. de verbo Dei non scripto, lib. IV, cap. II, p. 811A; cf. Bec. op., tract. I, de virtut. theolog., cap. IV, de traditione, p. 306, § 13.

истины 1), и католическая дерковь не признаеть преданій, противоръчащихъ св. Писанію 2); но тъмъ не менье преданіе по своему содержанію не можеть быть выведено изъ последняго. Если преданія и заключаются въ св. Писаніи, то только вообще и нізкоторымъ образомъ по сияв (in universali, et quodammodo in virtuti), подобно тому, какъ дерево содержится въ своемъ съмени 3).

Но кром'в изложеннаго понятія о преданін въ Disput приводится другое, болбе общее и отвлеченное, по которому подъ преданіемъ разумъется все вообще ученіе, унаслъдованное церковію путемъ историческаго преемства. «Имя преданія—общее и обозначаеть всякое ученіс, писанное или не писанное, которое передается отъ одного къ другому; преданіемъ называется ученіе, выраженное устно» 4). Вътакомъ именно общемъ смыслъ разумъетъ Беллярминъ преданіе, когда доказываетъ, что въ періодъ времени отъ Адама до Монсея, а также на нервыхъ порахъ христіанства существовала на землъ церковь безъ всякаго писаннаго ученія, на основаніи одного только преданія 5). Здісь подъ предапіемъ, очевидно, понимается вся совокупность воззрѣній, составляющихъ религіозную жизнь человѣка, весь кодексъ истинъ-догматическихъ, правственныхъ и относящихся къ вившнеобрядовому культу. Иравда, о преданін въ указанномъ смыслѣ въ Disput. говорится немного въ цёляхъ доказательства важности преданія вообще, въ виду протестантского отрицанія; но тімь не мені річь объ этомь вносить весьма важную и характеристическую черту въ ученіе Беллярмина объ этомъ предметь. Въ расширеніи смысла преданія до суммы всего церковнаго ученія нельзя не видьть стремленія католическаго богослова приписать преданію главивищее и преимущественное значеніе въ дълъ нашего религіозно-правственнаго воспитанія. При такомъ попятіи преданія св. Писаніе не только утрачиваеть свою первенствующую роль, но и является не обсолютно необходимымъ 6) « Хотя необходимо знаніе многаго того, что говорили или дёлали Христось и Апостолы, по это знаніе можно имъть и безъ писаній, однимъ преданіемъ, хотя пикоимъ образомъ цельзя отрицать того, что было весьма полезно, чтобы главныя основанія (praecipua capita) были записаны», говорить Беллярминъ 7). И въ дъйствительности св. Писаніе произошло случайно. Первоначальнымъ своимъ намъреніемъ Апостолы имъли не писаніе, а устную пропов'єдь Евангелія 8); относительно посл'єдней они им'єли повельние отъ Бога, а относительно перваго нигдъ не читаемъ 9). По-

<sup>1)</sup> Disput. ibid., lib. IV, cap. II, p. 88<sup>1</sup>D.
2) Ibid., cap. III, p. 82<sup>1</sup>A.

Ibid., cap. XI, p. 95'B.
 Ibid., cap. II, p. 80'E²A.
 Ibid., IV, 83'E²E.
 Ibid., IV, 83'AE.

 <sup>7)</sup> Idid., X, 96 E.
 8) Ibid., IV, 84 A.
 9) Ibid., III, 82 C.

этому для устной проповёди они не ждали случая, или необходимости, но несли это дъло добровольно, по собственному желанію, а къ писанію побуждались не иначе, какъ требованіемъ необходимости 1): всь наши евангелія произошли случайно <sup>2</sup>). Хотя Апостолы и писали по воль и вдохновенію отъ Бога, но есть разница въ томъ, дълать чтолибо при помощи и вдохновенію отъ Бога, или по прямому Его повелѣнію <sup>8</sup>)

Въ тъсной связи съ изложенными мыслями о преданіи въ широкомъ смыслъ и о случайномъ происхожденіи апостольскихъ писаній стоитъ ученіе Беллярмина о догматической неполноть св. Писанія. Ни весь канонъ вообще, ни отдёльныя его книги въ частности недостаточны безъ преданія: многое, что необходимо знать, въ св. Писаніи не содержится 4). Такъ какъ Апостолы писали по требованію частныхъ и случайныхъ обстоятельствъ, то они не имъли намъренія въ своихъ письменныхъ произведеніяхъ изложить во всей полноть христіанское ученіе: они записали только то, чо считали нужнымъ и полезнымъ проповъдывать всему народу; другое же, что знать было необходимо христіанамъ болье совершеннымъ, оставили въ предапіи 5). Поэтому и цъль св. Писанія, собственная и главнійшая, была не та, чтобы служить для нась правиломъ въры, а быть только нъкоторымъ полезнымъ commonitorium'омъ для сохраненія устпо пропов'вданнаго ученія  $^6$ ).

Указанныя особенности въ ученіи Disput. о преданіи нашли себъ мъсто и въ «Камиъ въры». Здъсь, какъ и у Беллярмина, мы встръчаемся съ двоякимъ понимаціемъ преданія. Прежде всего находимъ ученіе о преданіи въ тесномъ смысль. Раскрытію этого ученія посвящена большая часть содержанія разсматриваемаго трактата (см. предисловіе, главытретью, четвертую и пятую). Подъ церковнымъ преданіемъ «Камень въры» разумъетъ «ученіе нъкое, въ священи хъ писаніях, рекше въ Библіахъ неписаное, но от единаго другому язленое, и последователнъ содержимое. Бываеть же сицево учение и писано: обаче не въ Библіахъ, сирьчь, не въ священныхъ писаніихъ, развь въ кингахъ отецъ святыхъ, пастырей и учителей Церкве святыя» (стр. 692). Такимъ образомъ, преданіемъ называется церковное ученіе, не дапное въ св. Писаніи, по постоянно и преемственно сохраняемое или въ живомъ сознаніи пастырей церкви, или записанное въ ихъ твореніяхъ. Какъ ни широка и неопредъленна область церковнаго ученія, заключеннаго въ св. преданін. мы однако можемъ имъть понятіе о содержаніи этого ученія. Что же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., IV, 84<sup>1</sup>D.
<sup>2</sup>) Ibid., 84<sup>1</sup>E.

<sup>\*)</sup> Ibid., III, \*2 C.

<sup>4)</sup> Ibid., IV, 83°E; 64°C.
5) Ibid., XI, 97°E
6) Ibid., XII, 101°E.

православная церковь хранить на основаніи св. преданія независимо оть св. Писанія?

Во-первыхъ, на основаніи св. преданія «церковь святая, невѣста Христова, имать полномощную власть, всякая чиноправленія благолѣпію вѣры святыя подобающая уставляти. Отцы богоносній, пастыріе и учителіе вселенныя, от самѣхъ апостоловъ другь другопріймателії сія узаконенія и чиноправленія преданіемъ воспріяща, и послѣднимъ вѣкомъ предаша, и насъ тако научища» (691). «Преданія божественная нарицаются, яже имуть начало отъ самого Христа, апостолы своя тайно научившаго... Такова преданія суть в служеніи и строеніи тайнъ святыхъ, како тыя подобаетъ устрояти и освящати, о тѣхъ бо въ священныхъ писаніяхъ мало обрѣтаемъ, развѣ от преданія божественнаго» (692—693).

Во-вторыхъ, на основаніи св. преданія церковь содержитъ различныя дисциплинарныя установленія. «Преданія Апостольская нарицаются, яже от Апостолъ Духомъ Святымъ наставляемыхъ уставишася. Тако постъ святыя четыредесятницы, и прочыя посты» (693). Въ третьихъ, на основаніи св. преданія церковь принимаетъ за истинный символъ никейскій, крещеніе младенцевъ, способъ крещенія и седмеричное число таинствъ (708—710). Къ преданію церковному нужно отнести, наконецъ, и смыслъ св. Писанія, или правильное его толкованіе, преданіе экзегетическое, о которомъ особенно много и подробно говорится въ «Камиъ въры» (глава 3-я и 5-я).

Св. отцы и учители церкви, которые по времени своей жизни близко стоять къ источнику св. преданія и служать для насъ авторитетными и и непогрѣшимыми его свидѣтелями, когда говорять о содержаніи устно преданнаго ученія, указывають на опредѣленный кругъ истинъ, содержимыхъ церковію на основаніи св. преданія, и преимущественно истинъ обрядоваго и литургическаго характера (гл. 4-я).

На основаніи представленнаго содержанія церковнаго преданія можно судить объ отношенія послідняго къ св. Писанію. Очевидно, преданіе церкви не содержить въ себів какихъ-либо новыхъ догматическихъ истинъ, не данныхъ въ св. Писаніи: то, что привносится въ сокровищницу церковнаго ученія изъ преданія, касается не догматовъ, а обрядовъ и дисциплины церковной. Поэтому и значеніе преданія, выразителемъ котораго служать св. отцы и вселенскіе соборы, состоить не столько въ дополненіи писаннаго Слова Божія какими-либо новыми истинами, сколько въ изъясненіи св. Писанія. «Камень віры» вмість съ Disput говорить:

«Не буди то намъ, еже соборы священному писанію предпочитати: ибо священное писаніе есть слово Божіе, безпосредственнѣ Богомъ откровенно, и аки бы Богу сказующу писано. Тако бо глаголеть Петръ апостолъ: Ни бо волею бысть когда челов комъ пророчество, но от святаго Духа просвъщаеми глаголаша святіи Божіи челов'єцы. И наки: Всяко писаніе богодухновенно. Сія есть честь и преизящество священнаго писанія, имже соборы превосходит. тыя бо ниже имуть, ниже откровеній и словесъ пишуть Божіихъ безпосредсвенив, точію изв'ящають, кое есть слово Божіе писано, кое предано, и кой разумъ имать, и тако доволно от священныхъ писаній единомысленно вразумившеся, вносять и узаконивають въ членахъ въры уставленія, ниже дають священнымъ писаніямъ истины, но истину въ нихъ сокровенну явѣ возвѣщаютъ. Тако егда соборы опрелълиша всю Библію быти слово Божіе, не сотвориша тую быти истинну и неложну, точію извѣстиша и всему міру явиша такову быти. Тако соборъ Нікейскій, единосущія слову Божію не даде, но точію отъ священныхъ писаній и от преданій показа» (CTD.  $732^6 - 733^a$ ).

Observandum est, multiplex esse discrimen inter Scripturam sacram, et Conciliorum decreta; ex quibus intelligitur, Scripturam praeponi Conciliis. Primum est, quòd Scriptura est verbum Dei immediaté revelatum, et scriptum quodammodo Deo dictante, juxta illud 2 Pet. 1. Spiritu sancto inspirante loquuti sunt sancti Dei homines. Et 2 Timot. 3. Omnis Scriptura divinitus inspirata... At Concilia non habent, neque scribunt immediatas revelationes, aut verba Dei, sed tantum declarant, quodnam sit verbum Dei scriptum vel traditum, et quomodo intelligi debeat, et praeterea ex eo per ratiocinationem deducunt conclusiones. Itaque Concilia cum definiunt, qui sint libri canonici et divini, non faciunt eos esse infallibilis veritatis, sed declarant solum esse tales... Et cùm Nicaenum Concilium definivit Christum esse homousion Patri, deduxit conclusionem ex Scripturis, in quibus disertè continetur unum Deum, et Patrem esse Deum, ac Filium esse Deum; ex quibus sequitur necessario Patrem, et Filium ejusdem esse substantiae et divinitatis (Disput. t. II, lib. II, cap. XII, p. 43<sup>1</sup> DE<sup>2</sup>A).

Такимъ образомъ, по изложенному ученію «Камня вѣры», св. преданіе есть начало истолковательное, второй источникъ вѣры, уступающій первое мѣсто св. Писанію.

Въ полемическомъ отношении апологія церковнаго преданія въ «Камив ввры», можно сказать, вполив достигаеть своей цвли: вопреки формальному принцину протестантизма «Камень ввры» весьма ясно

и твердо раскрываеть ученіе о недостаточности въ д'єл'є в'єры одного св. Писапія и мысль о необходимости другого дополнительнаго средства къ уразум'єнію св. Писанія, каковое находится въ св. преданіи. Таковы главы положительной части трактата: третья, пятая и шестая.

Однако представленное нами понимание св. преданія въ «Ками'в въры» не есть единственное и исключительное. Хотя въ большей части содержанія разсматриваемаго трактата идеть річь о преданіи въ тісномъ смыслъ, или преданіи церковномъ, но тьмъ не менъе «Камню въры», какъ и Disput., не чуждъ и широкій, отвлеченный смыслъ преданія. Подъ преданіемъ «Камень в'тры» разум'теть иногда также всю вообще совокупность догматическаго и правственнаго ученія церкви, унаслъдованнаго ею путемъ историческаго преемства. Правда, ученіе о преданіи въ этомъ смысль не раскрыто въ «Камив ввры» во всей полноть и ясности и служить болье введеніемь и общимь обоснованіемь ученія о частномъ видів предація— дерковнаго, чімъ имітеть самостоятельное значеніе; по тімь не мен'ье характеристическія черты указаннаго нониманія преданія въ «Камит втры» выступають довольно ясно. Въ отвлеченномъ именно смыслъ понимается св. преданіе въ главиъйшемъ положенін трактата о св. преданін. «Не вся, яже къ въръ предлежать, въ священномъ писаніи писана суть, но многа имамы преданій, отъ нихже иная суть божественная, яже Христосъ Аностоломъ: иная Аностолская, яже Апостоли ученикомъ своимъ: тін же намъ, ово живымъ гласомъ, ово же писаніемъ предаша. Тъмже убо, предація к въръ тако суть потребна, яко единъмъ преданіемъ можетъ быти въра: а без преданій, священное писаніе пъсть къ въръ доволно» (697). Очевидно, подъ преданіемъ здісь нельзя разуміть преданія «церковнаго», такъ какъ къ нему не приложимы слова: «единъмъ преданіемъ можетъ быти въра»... Въ широкомъ смыслъ понимается предапіе въ первой и отчасти во второй главъ положительной части трактата. Въ первой главъ «Камень вуры» доказываеть необходимость св. преданія изъ факта существованія Ветхозав'тной церкви на основаніи устнаго преданія во времена отъ Адама до Монсея и отъ Моисея до Христа. Во второй главъ «Камень въры» на основании св Писанія Новаго Завъта старается доказать, что не все догматическое ученіе церкви записано въ св. Писаніи, а весьма многое содержится и въ св. преданіи.

Въ изложенномъ понятіп преданія (въ широкомъ или отвлеченномъ смыслѣ) находить свое основаніе мысль «Камня вѣры» о неполнотѣ и недостаточности св. Писанія въ отношеніи къ заключающемуся въ немъ догматическому ученію. Если св. преданіе понимается, какъ источникъ всего религіозпо-нравственнаго вѣдѣнія церкви, то понятно, что св. Писаніе, какъ только часть этого преданія, является сравнительно съ цимъ несовершеннымъ и неполнымъ. Мысль о неполнотѣ догматическаго ученія св. Писанія выражается отчасти въ самомъ главномъ

положеніи тактата «Камня вѣры» о св. преданіи: «не вся яже къ вѣрѣ предлежать, въ священномъ писаніи писана суть... без преданій священное писаніе нѣсть къ вѣрѣ доволно» (697). Во второй главѣ положительной части трактата «Камень вѣры» старается доказать, что не все догматическое ученіе церкви записано въ св. Писаніи, а многое содержится и въ св. преданіи.

Правда, въ полемическомъ отдълъ трактата «Камень въры» дълаетъ замъчаніе, повидимому, противоръчащее высказанной мысли: «всякаго преданія еже от насъ благочестнъ содержимаго, корень в священных писаніяхъ обрътается, и преданія въ священномъ писаніи тако суть, якоже в своемъ съмени древо (750°). Но такъ такъ эти слова заимствованы изъ Disput. 1), то должно показать, какой смыслъ придаваль имъ Беллярминъ.

Въ доказательство приведенныхъ словъ «Камень въры» ссылается на: Лук. 10, 16; Ме. 18, 17; 2 Солун. 2, 15. Тъ же свидътельства св. Писанія приводятся въ Disput., а после нихъ Беллярминъ замечаетъ, что преданія суть «наъясненія св. Писанія въ томъ смыслів, что всв преданія и определенія церковныя находятся въ Писаніяхъ вообще (in universali, «во обществь» — въ «Камив въры»), но въ частности не содержатся и не могутъ содержаться» 2). А какимъ образомъ они содержатся въ св. Писаніи, для насъ станеть понятнымъ, если мы сравнимъ послъднюю мысль съ слъдующими словами того же Беллярмина: «въ священныхъ книгахъ содержится достаточно все, что подлежало быть преданнымъ письмени, или (какъ говорить Августинъ) относительно чего Христосъ хотълъ, чтобы было читано. Ибо относительно другого Онъ не желаль, чтобы читалось въ божественныхъ писаніяхъ, но чтобы было заимствуемо отъ церкви, что однако содержится нѣкоторымъ образомъ въ Евангеліи, хотя не въ частности, но вообще, потому что Евангеліе учить, чтобы въ сомнительных вслучаяхь мы обращались къ церкви»<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, по мысли Беллярмина, а вмъстъ съ тъмъ и «Камня въры», св. преданія потому имьють корень и основу въ св. Писаніи, что утверждаются на авторитеть церкви, признаваемомъ и св. Инсаніемъ. Но отсюда, разумъется, далеко до мысли, что Беллярминъ и Яворскій признавали полноту св. Писанія въ догматическомъ отношеніи. Поэтому-то «Камень вѣры» (какъ и Disput.), не противорьча себь, въ пятой главь положительной части трактата приводить примеры догматических преданій въ Ветхомъ и Новомъ Заветъ, о которыхъ ничего не говоритъ св. Писаніе. Вообще-мысль о догматическомъ несовершенствъ св. Иисанія служить одною изъ ха-

<sup>1)</sup> Disput. t. I, de verbo Dei non scripto, lib. IV, cap. X, p. 951B.

Ibid., p. 95 D.
 Ibid., p. 96 E<sup>3</sup>A.

рактеристическихъ особенностей ученія «Камия вѣры» о св. преданіи и однимъ изъ главнъйшихъ основаній въ пользу послъдняго.

Но изложенная мысль въ «Камив ввры» осталась твердо не обоснованною.

Въ пятой главъ положительной части трактата «Камень въры» доказываетъ, что какъ въ Ветхозавътной, такъ и Новозавътной религіи усвоялись по преданію многіе пункты догматическаго ученія. Вмъсть съ Беканомъ «Камень въры» приводитъ слъдующіе примъры Ветхозавътныхъ и Новозавътныхъ догматическихъ преданій: въру въ богодухновенность св. Писанія, способъ очищенія отъ гръха первороднаго младенцевъ женскаго пола и въру въ спасительную дъйственность жертвы. Въ Новомъ Завътъ, кромъ ученія о канонъ св. книгъ, на основаніи св. преданія сохраняются: символъ въры, крещеніе младенцевъ, формула таннства крещенія, заклинательныя молитвы предъ нимъ и седмеричное число таинствъ.

Вопрось о канон'в какъ Ветхозав'тномъ, такъ и Новозав'тномъ, дъйствительно, можеть быть удовлетворительно ръшень только на основаніи св. преданія. Но этоть вопросъ не касается догматическаго содержанія св. Писанія. Все значеніе св. преданія по отношенію къ канону состоить вз историческом свидьтельство о св. Писаніи. Церковное преданіе не произвело св. Писанія по его каноническому содержанію, а только засвидітельствовало его богодухновенность, неповрежденность его состава и смысла. Второй примъръ Ветхозавътныхъ преданій — способъ очищенія отъ грѣха первороднаго младеццевъ женскаго пола въ своей догматической основъ есть только выводъ изъ ученія Ветхозавітнаго св. Писанія объ обрізаніи младенцевъ мужскаго пола. Что же касается таинственнаго основанія дійственности Ветхозавѣтной жертвы, то ученіе о немъ не было раскрыто въ св Писаніи Ветхаго Завъта потому, что оно было не доступно для пониманія тогданняго человічества. Въ св. Писаніи Ветхаго Завіта, какъ вообще таинственномъ и подготовительномъ откровеніи по отношенію къ Новозавътной религіи, мы не находимъ яснаго ученія о многихъ догматахъ христіанской въры. А потому и на основаніи Ветхозавътнаго св. Писанія нельзя ділать вывода о догматическомъ несовершенствъ св. Писанія вообще.

Относительно указанныхъ въ «Камнъ въры» видовъ Новозавътныхъ догматическихъ преданій едва-ли также справедливо думать, что ихъ «не отъ св. Писаній, но единьмя предаціемъ имамы» (709). Правда, относительно символа въры нужно признать, что опъ сохраняется въ христіанской церкви со временъ апостольскихъ на основаніи св. преданія; у древнъйшихъ церковныхъ писателей онъ даже и именуется

преданіемъ 1). Но въ древньйшемъ своемъ видь символъ въры «представляеть собою ничто иное, какь болбе пространную форму той върм въ Отца и Сына и Святаго Духа, какая была преподана апостоламъ самимъ Інсусомъ Христомъ въ Его заповъди о крещения» (Мо. 28, 19). И вст вообще древніе символы втры, изъ которыхъ образовался символъ никео-пареградскій, суть «только формулированное въ краткихъ и сжатыхъ положеніяхъ существенное ученіе объ Отцъ, Сынъ и Святомъ Духѣ, которое Спасителемъ было преподано апостоламъ, и которое по заповъди Его, необходимо и обязательно было знать каждому Его послъдователю и члену Его новаго благодатнаго царства» 2). Слъдовательно, символь вёры, хотя сохраняется въ церкви на основаніи св. преданія, но въ отношеніи къ содержащемуся въ немъ догматическому ученію имбеть основаніе и въ св. Писаніи. Поэтому-то св. Кириллъ Іерусалимскій говорить о символь въры: «изложеніе въры не по человъческому разсуждению составлено, но изъ всего Писанія выбрано самое существенное, и составляется изъ сего одно ученіе въры. Какъ горчичное съмя въ маломъ зернъ содержить много вътвей: такъ и сіе изложеніе в'тры въ немногихъ словахъ объясняеть все видіте благочестія, заключающееся въ Ветхомъ и Новомъ Зав'єтв' з). То ж нужно сказать и относительно другихъ видовъ Новозавътныхъ преданій: крещенія младепцевъ, формуль крещенія и седмеричномъ числь таинствъ. Всв они, хотя унаследованы церковію чрезъ преданіе, по при свътъ и руководствъ послъдняго, могутъ быть обоснованы и на св. Писаніп.

2) «Опытъ Прав. догм. Богосл.» Архимандр. Спльвестра», т. І, стр. 55—56, Кіевъ,

1884 г.; срав. цитов. сочин. Чельцова, стр. 30.

в) Твор. св. Кирилла, архісп. ісрусалим. «Слова огласительныя», стр. 81. М. 1855. Срави. цитов. сочин. Чельцова, стр. 33—34.

<sup>1) «</sup>Древнія формы символа въры православной церкви...». И. Чельцова, стр. 18,

Ш Трактать о «благотворенія преставлимся».

| Характеръ заимствованій.                                |        | Завиствованъ цит. 2 Мак. 12, 41—46<br>и возраженіе противъ кановическаго | достопиства означенной книги<br>Запиствованъ цит. Тов. 4, 17 и ком- | ментарій къ пему.<br>Замиствовані цит.: 1 Цар. 31, 12—<br>13. 9 Под 119. 3 25. и ментонія под | го, 2 дар 1, 12, 0, 03 п рыпене воз-<br>раженія, дълземато на основліп ихъ<br>'Заимствовать цит. Ме, 12, 31 — 32<br>съ болъв распространсинымъ комен- | таріемть<br>Заимствованть пит. Лук. 16, 9. | Запиствованъ цит. Лук 23, 42 и<br>буквально къ нему комментарій. | Буквальный переводъ         | Запиствовано съ незначительныть распространеніемъ однъхъ и тъхъ-же | лыслен<br>Почти буквальный переводъ. | Запиствованы въ распространенномъ виде свидътельства свв. отцевъ церкви: Діон. Ареон. І. Злат., Кипріана, Кирила Іерусал. и съ буквальнымъ схот- | ствомъ — Аванаси, Тригор. Назівня,<br>Өсофилак, Амвросіи, Евсеніи и Өсодо-<br>рита. |
|---------------------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| Becani op.<br>Manual. controvers.                       | pagg.  |                                                                          |                                                                     |                                                                                               |                                                                                                                                                       |                                            | 1442, § 66;<br>1441, § 58                                        | 1438 – 1439,<br>\$§ 19 - 20 | 1439, § 21                                                         | 1439, 8\$ 22 -                       | , (a)                                                                                                                                            |                                                                                     |
| Becani op.<br>nual. contro                              | cap.   |                                                                          |                                                                     |                                                                                               | `                                                                                                                                                     |                                            | YIII.                                                            | 1                           | ĺ                                                                  | ı                                    |                                                                                                                                                  |                                                                                     |
| Мал                                                     | lib    |                                                                          |                                                                     |                                                                                               |                                                                                                                                                       |                                            | ï                                                                | í                           | 1                                                                  | 1                                    |                                                                                                                                                  |                                                                                     |
| Bellarmini t. II.<br>de purgatorio.                     | pagg.  | 2851BC                                                                   | 286°E – 287¹A                                                       | 2871BC                                                                                        | 287 <b>3</b> D                                                                                                                                        | 297 <b>9A</b>                              |                                                                  |                             |                                                                    |                                      | 299*BC<br>300*AB<br>290*CDE                                                                                                                      |                                                                                     |
| Bellarn<br>de pui                                       | cap.   | III.                                                                     | 1                                                                   | 1                                                                                             | ۲                                                                                                                                                     | VIII                                       |                                                                  |                             |                                                                    |                                      | ×                                                                                                                                                | ,                                                                                   |
|                                                         | lib    | -:                                                                       | ı                                                                   | 1                                                                                             | ı                                                                                                                                                     | 1                                          |                                                                  |                             |                                                                    |                                      |                                                                                                                                                  |                                                                                     |
| ій.<br>и преставл-                                      |        |                                                                          | i                                                                   |                                                                                               |                                                                                                                                                       |                                            |                                                                  | въд. 1-е                    | 3-e                                                                | 4-e                                  | ı                                                                                                                                                |                                                                                     |
| Стефанъ Яворскій<br>Догматъ о «благотвореніи<br>шымся». | стран. | 62126                                                                    | 6216—6228                                                           | 6226-623                                                                                      | 6246—625a                                                                                                                                             | 625*626*                                   | 626a6                                                            | 626 6—627                   | 627 6—728                                                          | 628a — 6306                          | 6344—6484                                                                                                                                        |                                                                                     |
| Сте                                                     | глава  | н                                                                        | l                                                                   | 1                                                                                             | 1                                                                                                                                                     | 1                                          | 1                                                                | ļ                           | ı                                                                  | 1                                    | ij                                                                                                                                               |                                                                                     |
| Догу                                                    | часть  | н                                                                        | ı                                                                   | 1                                                                                             |                                                                                                                                                       | I                                          | ı                                                                | 1                           | ı                                                                  |                                      | i                                                                                                                                                |                                                                                     |

|                                                            | 1             | •                                                     |                                                                           |                                                                           | ,                                                                                                                                                                        |            |                                    |                                                                                      |                           |                                    |                            |                                                                                             |          |                            |                                    |
|------------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------------------|------------------------------------|
| Характеръ заимствованій.                                   |               | Запиствовано съ незначительнымъ<br>распрострапеніемъ. | Почти буквальный переводъ съ измъ-<br>неніемъ порядка въ изложеніи мыслей | Заимствована общая мысль, раскры-<br>тая въ подробностихъ самостоятельно. | Буквальный переводъ съ присоеди-<br>неніемъ отвъта перваго (стр. 6576—<br>658е) и распространеніемъ питатами:<br>Ioaн. 1, 12; Галат. 4, 19; 1 Ioaн. 1, 12,<br>18; 3, 18. |            | Мочти буквальный переводъ.         | Заимствовано съ незначительнымъ распространеніемъ въ изложеніе одной и той же мысли. | Почти буквальный переводъ | Заимствовано съ распространеніемъ. | Почти буквальный переводъ. | Запиствовано (по и тстаить буквально) ст. и ткоторымть распространенісмть въ началь отвъта, | То же.   | Почти буквыльный перевдов. | Запиствовано съ сокращеніемъ и пе- |
| Becani op.<br>Manual. controvers                           | pagg.         |                                                       |                                                                           | 1437, § 5                                                                 | 1442, § 70                                                                                                                                                               | 1442, § 65 | 1442, §§ 68-69                     | 1442, § 61                                                                           |                           |                                    | 1440,                      | % of, ±0                                                                                    |          |                            |                                    |
| Becani op.<br>mal. controv                                 | cap           |                                                       |                                                                           | VIII                                                                      |                                                                                                                                                                          | 1          |                                    |                                                                                      |                           |                                    |                            |                                                                                             |          |                            |                                    |
| Мап                                                        | lib.          |                                                       |                                                                           | <b>—</b>                                                                  |                                                                                                                                                                          | 1          | !                                  |                                                                                      |                           |                                    |                            |                                                                                             |          |                            |                                    |
| Bellarmini t. II.<br>de purgatorio.                        | pagg.         | 326°C                                                 | 326°DE—<br>327'AB                                                         |                                                                           |                                                                                                                                                                          |            | 305 <sup>1</sup> D <sup>9</sup> —B |                                                                                      | 3041E                     | 304°ABC                            |                            | 304°E – 305¹A                                                                               | 305°C    | 305'E'A                    | 305°DE                             |
| Bellarm<br>de purg                                         | cap.          | XV                                                    | ı                                                                         |                                                                           |                                                                                                                                                                          |            | XII                                |                                                                                      | 1                         | 1                                  | - <u>'</u>                 | 1                                                                                           | 1        | ı                          | XIII                               |
|                                                            | lib.          | ı                                                     | 1                                                                         |                                                                           |                                                                                                                                                                          |            | 1                                  |                                                                                      | 1                         | ı                                  | ١                          | 1                                                                                           | 1        | ı                          | . 1                                |
| ий.<br>и преставл-                                         |               | показ. 1.е                                            | 2-e                                                                       | 3-6                                                                       | претык. и<br>непр 1-е                                                                                                                                                    | 2-e        | 3-e                                | 4-e                                                                                  | 5-e                       | e-9                                | 7-е                        | <b>8</b>                                                                                    | 9-6      | 10-е                       | 1-0                                |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догматъ о «благотворенія п<br>шымся». | стран.        | 648a —649a                                            | 649a—650a                                                                 | 6504—6514                                                                 | 657♣—-658^                                                                                                                                                               | 6586—659a  | 6596 - 6618                        | 661.6                                                                                | 6616-662                  | 662a—663a                          | 9€3₽€                      | 6636—6646                                                                                   | 6646—665 | 6654—6664                  | 99999                              |
| <u> </u>                                                   | Ba.           | ΛI                                                    | 1                                                                         | 1                                                                         | H                                                                                                                                                                        |            |                                    | 1                                                                                    | 1                         |                                    | ı                          | 1                                                                                           |          | ı                          | 11                                 |
| C.                                                         | часть. глава. | <u> </u>                                              |                                                                           |                                                                           |                                                                                                                                                                          |            |                                    |                                                                                      |                           |                                    |                            |                                                                                             |          |                            |                                    |

| 1   | i        | 9999−9999 | 2-6          | l | 1   | 305°E         |     |   |                              | Заимствовано съ нозначительнымъ сокращеніемъ.                                                                                      |
|-----|----------|-----------|--------------|---|-----|---------------|-----|---|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| l   | <u> </u> | 6674—6684 | 3-6          | ı | ı   | 305°E-306¹AB  |     |   |                              | Завиствовано возраженіе, но отвъть данъ самостоятельный.                                                                           |
| ı   | 1        | 66846     | 4-e          | ı | I   | 306°C         |     |   |                              | Запиствовано съ передълками въ от-<br>вътъ на возраженіе.                                                                          |
| 1   | ı        | 9899      | 5-e          | ı | ı   | 306°B         |     |   |                              | Буквальный переводъ.                                                                                                               |
| 1   | H        | *029699   | 1-e          |   |     |               | 1 - | ı | 1438, §§ 12,<br>13, 15       | Заимствовано съ распространеніемъ<br>и дополненіемъ отвъта на стр. 670a.                                                           |
| !   | 1        | 6706—671a | 2-6          |   |     |               | -   |   | 1440, §§ 37,<br>38, 41       | Буквальный переводъ.                                                                                                               |
| Ι . |          | 671•—6726 | 3.6          | 1 | VIX | 307¹A ·       | 1   | I | 1440,<br>\$\$ 37, 42         | Заимствовано буквально съ присое-<br>дяненіемъ отвъта перваго (стр 671a ) и<br>распространеніемъ въ отвътъ третьемъ<br>(стр. 672a) |
| I,  | 1        | 6726—673a | 4-e          |   |     |               | l   | ı | 1440, §§ 37,<br>43—44        | Завиствовано съ незначительнымъ сокращеніемъ,                                                                                      |
| ١   | 1        | 673•—674• | 5-e          | 1 | ı   | 307*BC        |     |   |                              | Почти буквальный переводъ съ до-<br>бавленісмъ отвъта перваго (стр 6736).                                                          |
|     | l        | 67486758  | е-е          | 1 | 1   | 307°D, 308¹AB |     |   | anno desambel                | Запиствовано съ незначительнымъ распространенісяъ однъхъ и тъхъ же мыслей.                                                         |
| 1   | 1        | 67526     | 7-e          |   |     |               | 1   | 1 | 1440,<br>\$\$ 33—36          | Завиствовано съ иткоторымъ сокра-<br>щеніемъ.                                                                                      |
|     |          | 6756-6766 | 9 <b>-</b> 8 | 1 | XI  | 3051CD        | 1   | 1 | 1441,<br>\$\$ <b>54</b> – 55 | Почти буквальный переводъ.                                                                                                         |
| 1   | 1        | 6766—6776 | 9. e         | • |     |               | l   | 1 | 1437, §§ 6—7,<br>1438, § 18  | Заимствовано съ прифосдинениемъ свидътельства св Гоанна Завтоуста п отвъта третьяго (стр. 6776).                                   |
|     |          | -         |              |   |     |               |     |   |                              |                                                                                                                                    |

Изъ представленнаго сравненія трактата «Камня въры» о благотворенін преставльшимся съ соотв'єтственными отд'єлами ученія Беллярмина и Бекана о чистилищъ мы можемь видъть, что большая часть заимствованій изъ твореній католическихъ авторовъ надаеть на первыя главы полемической части трактата. Основная мысль возраженій, приводимыхъ изъ св. Иисанія въ первой главь «Камня въры», та, что умирающіе непосредственно посл'є смерти переселяются или въ страну блаженства, или въ страну мученія. Следовательно, неть места, или состоянія душъ, посредствующаго между тою и другою областію. Такимъ образомъ, возраженія одинаково могуть относиться какъ къ римско-католическому ученію о чистилищь, такъ и къ православному ученію о молитві за умершихъ, такъ какъ первое состояніе душь по смерти дълаетъ молитву за нихъ излишнею, а второе — безполезною. Поэтому-то какъ Беллярминъ и Беканъ, такъ и Стефанъ Яворскій ставять своею задачею опровержение этихъ возражений и отсюда путемъ отрицательнымъ первые выводять католическій догмать о чистилищі, а второй доказываеть православное учение о молитвъ за умершихъ. Кром'в этого существеннаго отличія, вся первая глава «Камня в'вры». какъ мы видъли, имъетъ весьма близкое сходство съ католическими источниками и особенно съ имъющеюся въ сочиненіяхъ Бекапа книгою о чистилищь. Точно также приводимыя во второй главь протестантскія возраженія противъ молитвъ за умершихъ на основаніи святоотеческой литературы — одинаковы съ имбющимися въ Disput., хотя въ отвътахъ на эти возраженія, на ряду съ буквальными заимствованіями изъ источниковъ, и замічаются въ «Камий віры» нікоторыя дополненія и изм'єненія. Какъ на обнаруженную въ этой главі самостоятельность «Камня въры» предъ Disput., можно указать только на отв'ять его по поводу протестантского возраженія на основаніи словъ св. Амвросія.

Disput. подъ удовлетвореніемъ, о которомъ говорить Амвросій, разумѣють извиненіе св. Апостоломъ Петромъ своего грѣха тѣми или другими причинами (подобно Адаму): объ этомъ извиненіи мы не находимъ свѣдѣній въ Евангеліи 1). «Камень вѣры» «удовлетвореніе» въ словахъ св. Амвросія понимаетъ въ собственномъ смыслѣ: если мы о немъ не читаемъ въ Евангеліи, то вся жизнь Апостола и его проповѣдническіе труды справедливо могутъ быть названы удовлетвореніемъ за его грѣхъ (667—668).

Сравнительно большею самостоятельностію и независимостію отъ источниковъ отличается положительная часть трактата. Такъ, въ первой главѣ значительное количество свидѣтельствъ св. Иисанія въ пользу доказываемой мысли приводится такихъ, которыя не встрѣчаются у Беллярмина и Бекана, именно: Спр. 7, 36; Іерем. 16, 5—8; Спр. 17,

<sup>1)</sup> Disput. t. II de purgatorio, lib I, cap. XIII, p. 3061 B.

8; 38, 23; Руоь 2, 20; Вар. 3, 5; Суд. 11, 39, 40; Быт. 47, 30; 50, 25; 1 Іоан. 5, 16; 2 Тим. 1, 16—18. Точно также комментарій къ Лук. 16, 9, «Камнемъ въры» дълается независимо отъ Беллярмина. Въ первомъ подъ друзьями, принимающими насъ посять смерти въ въчные кровы, понимаются нищіе, благодізнія и милостыни которымъ какъ-бы дълають нашими друзьями, ходатайствующими о насъ при жизни и по смерти своими молитвами (625—626). Между тъмъ Disput. здісь разуміноть святыхь, царствующихь со Христомь и помогающихь умершимъ своими молитвами 1).

Главы: ІІ-я, заключающая въ себъ доказательства необходимости молитвы за умершихъ изъ правилъ вселенскихъ соборовъ и св. отцевъ церкви, и V-я, содержащая указаніе церковныхъ временъ поминовенія умершихъ и обычаевъ, къ нимъ принаровленныхъ, по своему содержанію стоять виб зависимости отъ трудовъ Беллярмина и Бекана. Хотя и Disput. 2) касаются нъкоторыхъ обрядовъ церкви, бывающихъ при погребенін, но зд'ясь мы не видимъ многихъ, указываемыхъ въ «Камн'в в'вры». Съ другой стороны, въ Disput. преимущественно противъ возраженій доказывается древность этихъ обрядовъ, тогда какъ въ «Камић въры» раскрывается главнымъ образомъ ихъ смыслъ и значеніе. При составленін этой главы «Камень вѣры», вѣроятно, пользовался трудами своихъ русскихъ предшественниковъ по полемикъ съ лютеранами, такъ какъ его ученіе о временахъ поминовенія умершихъ имъеть близкое сходство съ ученіемъ «Книги о въръ « (М. 1648) о томъ же предметь: смыслъ этихъ временъ въ «Камив въры» и въ последнемъ источнике указанъ одинъ и тотъ же («Кн. о вере», лл. 110 -112).

Въ главъ III й большая часть святоотеческихъ свидътельствъ заимствуется не изъ католическихъ источниковъ; точно также «показаніе» четвертое IV-й главы и часть третьяго, содержащаго въ себ'в указаніе богослуженій, на которых совершается поминовеніе усопших ь, имьють самостоятельное значеніе. Наконець, въ полемической части трактата (678-685) вполнѣ самостоятельно рѣшается вопросъ о мѣстопребываніи душъ, о которыхъ совершается церковная молитва, при чемъ «Камень въры» отличается отъ Disput. и въ томъ, что вопросъ этотъ считаеть предметомъ «излишняго любопытства», тогда какъ Беллярминъ придаетъ ему догматическое значеніе, говоря, что purgatorii confessionem ad fidem Catholicam pertinere <sup>3</sup>).

Вліяніе католической богословской литературы на догматическія воззрвнія Стефана Яворскаго въ трактать о благотвореніи преставльшимся весьма замѣтно отразилось въ ученіи его о «долгь наказанія временнаго». Ученіе это слідующее.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., lib. I, cap. VIII. p. 297<sup>2</sup> ('. Ibid., lib. II, cap. XIX, pp. 330-331.
<sup>3</sup>) Ibid., lib. I, cap. XV, p. 209<sup>1</sup> A.

«По исполнении всякаго грѣха смертнаго, двоя въ грѣшницѣ пребываютъ: А. Вина, или законопреступство имже раздражилъ есть Бога.

В. Должность и подлеглость наказанію, или казни вѣчной» («Кам. в.», стр. 626°).

«Егда въ житіи семъ кающемуся, отпущается грѣхъ смертный, абіе отпущается купно, и должность казни вѣчныя» (тамъ же, 627<sup>6</sup>).

«Отпущену бывшу грѣху смертну, купно же и должности паказанія вѣчнаго, остаетъ иногда должность паказанія привременнаго» (тамъ же, стр. 628<sup>a</sup>).

«Грѣхъ смертный нынѣ, в новой благодати, отпущается на исповѣди святѣй съ жалѣніемъ и сокрушеніемъ сердечнымъ бываемой, властію от Бога священникомъ данною... Тѣмже и долгъ казни вѣчныя в тоже время отпущается, по вышереченнымъ остаеть долгъ точію наказанія привременнаго. И того ради священницы исповѣдующымся, по количеству и качеству грѣха налагають епітіміи, рекше довлетвореніе и временное за грѣхъ наказаніе» (тамъ же, 631°).

Tria maneant ex actu peccati mortalis, postquam transiit, 1. Culpa. 2. Reatus, seu dignitas poenae. 3. Poena ipsa (Bec. op., Manual. controv. lib. I, cap. VIII, de purgatorio, p. 1438, § 19).

Sublata culpa mortali, tollatur etiam reatus poenae aeternae (ib., p. 1439, § 21; cf. cap. XXXI de sacr. in specie, p. 755, § 2).

Remissa culpa mortali et reatu poenae aeternae, maneat aliquo reatus poenae temporalis (ibid., p. 1439, § 22; cf. p. 755, § 4).

Nullum etiam peccatum est mortale, quod per sacramentum poenitentiae deleri nequeat (ibid., p. 748, § 3).

Satisfactio sacramentalis habet aliquem effectum ex opere operato. nempe remissionem poenae temporalis (ibid., cap. XLI, p. 784, § 2).

Отличіе изложеннаго взгляда отъ нашего православно-богословскаго состоить въ воззрѣніи на церковныя эпитиміи, какъ «довлетворенія и временныя за грѣхъ наказанія». Эти наказанія Яворскій вмѣстѣ съ Беканомъ мыслить какъ паказанія въ собственномъ смыслѣ, имѣющія цѣлію удовлетвореніе или возмездіе за грѣхъ человѣка, что видно изъ сравненія временныхъ наказаній за грѣхъ съ юридическими наказаніями преступниковъ, налагаемыми государственною властію.

«Отпущену бывшу грѣху смертну, купно и должности наказанія вѣчнаго, остаеть иногда Remissa culpa mortali, et reatu peanae aeternae, maneat aliquo reatus poenae temporalis, ad qua должность наказанія привременнаго. Сіе же видимъ и въ гражданствахъ: множицею бо царь отпущаеть вину кающемуся, отпущаеть же купно и казнь усвченія главы. Обаче да не будеть в презрѣніи правда, ею же стоять царствія, наказуетъ согрѣшившаго мепьшею нѣкоею казнію, или узилищемъ, или біеніемъ, или изгнаніемъ, по разсмотрѣнію. Тако и Богъ с нами творить» («Кам. в.», стр. 628°).

subeundam, homo qui jam justificatus est, obligatur. Quod dupliciter intelligi potest. Primo, illa poena temporalis maneat in vindictam seu punitionem peccati praeteriti. 2) Quod maneat cautelam et emendationem in futurum... Sicut Rex aliquando condonat rec offensam et poenam capitalem, quam meritus est; et tamen ne omnino videatur neglecta justitia publica, vult illum per unum vel alterum annum exilio vel carcere punire. Sic Deus nobiscum agit (Bec. op., Manual. contr. lib. I, cap. VIII, p. 1439, § 22).

Изложенный взглядъ Стефана Яворскаго на эпитиміи сообщиль особенный смыслъ ученію «Камня вѣры» и о таинствѣ покаянія: покаяніе безъ эпитиміи представляется въ «Камнѣ вѣры» не нолнымъ, не совершеннымъ, «съ недостаточествомъ» (6596). Такимъ образомъ, эпитиміи составляютъ необходимую принадлежность таинства покаянія, такъ что, какъ будто-бы священники каждому кающемуся налага ють опредъленную эпитимію, то есть, получается близкое къ католическому ученіе о таинствѣ покаянія и его составныхъ частяхъ 1).

Итакъ, разборъ трактата «Камня вѣры» о «благотвореніи преставлшымся» приводить насъ къ тому выводу, что характеристическою чертою этого ученія, образовавшеюся подъ вліяніемъ католической богословской литературы, служить взглядъ на церковныя эпитимін, какъ удовлетвореніе Богу со стороны человѣка, и мысль о существенно-необходимой связи эпитимій съ таинствомъ покаянія.

Такое представление объ эпитиміяхъ въ свою очередь находить себ'в основание въ бол'ве общемъ ученін «Камня в'вры» о субъективномъ условін оправданін — участін въ немъ челов'вческой свободы: посл'я віднее «Камень в'вры» пазываетъ также «нашимъ удовлетвореніемъ Богу». «Якоже к совершенному града храненію Божію, требуется и челов'вческое того же града храненіе: Тако и к совершенному довлетворенію Христову за грібхи всего міра, требуется и наше довлетво-

<sup>1)</sup> Materiales partes hujus sacramenti (poenitentiae) sunt tres, contritio, conffessio et satisfactio. ut definiuit Tridentin sess. 14, can. 3... Satisfactio. licet sit pars integrans, non tamen essentialis: ac proinde potest essentia sacramenti consistere sine satisfactione, non tamen integritas sacramenti. Sicut homo potest retinere essentiam humanam sine brachio, non tamen integritatem (Bec op., de sacramentis in specie, cap. XXIX, p. 742, § 5).

реніе» (стр. 671<sup>6</sup>). Въ какомъ смыслѣ понимается въ «Камнѣ вѣры» это удовлетвореніе? Въ полемической части трактата, рѣшая протестантскія возраженія противъ значенія человѣческаго участія въ оправланіи, какъ удовлетворенія Богу, «Камень вѣры» вмѣстѣ съ Беллярминомъ и Беканомъ говоритъ:

«Преизобилное есть довлетвореніе Христово за грѣхи всего міра, но есть аки дражайшій пластырь, велію къ цѣлбамъ силу имущій, егоже аще к язвамъ твоимъ грѣховнымъ не приложиши, никоеяже от него воспріимеши пользы» (стр. 672\*).

Dico igitur Christi meritum sufficere ad omnem culpam, et poenam tollendam, sed debere applicari, ut sit efficax, alioqui omnes homines salvarentur (Disput. t. II, de purgatorio, lib. I, cap. XIV, p. 307<sup>1</sup>A; cf. Becani op., Man. controv. lib. I, cap. VIII, p. 1440, §§ 42, 43).

Этотъ взглядъ на отношение между человъческимъ и божественнымъ началомъ оправдания можетъ имътъ смыслъ и православный, но вмъстъ съ тъмъ обличаетъ догматическую неосторожностъ «Камия въры», такъ къкъ понимаемое такимъ образомъ человъческое участие въ оправдани не должно быть названо «довлетворениемъ» и не называется такъ въ православномъ учени объ оправдани.

Но не смотря на представленное ученіе объ отношеніи между божественнымъ и человъческимъ участіемъ въ оправданіи, дълаемое прстивъ «Камня въры» съ точки зрънія совершенства принесеннаго за насъ Інсусомъ Христомъ удовлетворенія Богу возраженіе имъетъ свою силу. «Камень въры» вмъсть съ Беканомъ говоритъ:

«оставленіе грѣховъ бываеть туне, по елику грѣхъ есть наказанію вѣчныхъ мукъ подлежащъ... но не тупе оставляетъ (Богъ) наказаніе временное» (стр. 670—671).

Remissio peccatorum est gratuita, quoad culpam et reatum poenae aeternae... Non tamen gratis condonat poenam temporalem (ibid., lib. I, cap. VIII, p. 1440, § 41).

Послѣднее «Камень вѣры» мыслить, какъ слѣдствіе грѣха. Оно не очищается ни искупительною смертію Іисуса Христа, ни силою таинства покаянія, а только человѣческимъ удовлетвореніемъ Богу. «Вина убо смертная и казнь вѣчная, той послѣдствующая, отпущается тайною покаянія святаго, а наказаніе временное бываеть епітіміами» (стр. 632°). Такимъ образомъ, кромѣ усвоенія человѣкомъ крестныхъ заслугъ Сына Божія, которое совершается въ таинствѣ покаянія, отъ него требуется еще особенное удовлетвореніе Богу за свой грѣхъ въ видѣ временнаго наказанія. Правда, «Камень вѣры» вмѣстѣ съ Disput. признаетъ, что наше удовлетвореніе Богу не имѣетъ самостоятельнаго

значенія и получаеть свою силу оть искупительных васлугь Христовыхъ.

«Вся сила благихъ дѣлъ, и довлетворенія нашего есть от Крове Христовы: и аще чтолибо творим еже ко спасенію нашему, вся творимъ духомъ его намъ данымъ: или паче самъ духъ Христовъ сія в насъ дѣйствуетъ» (стр. 674°).

Tota virtus operum et satisfactionis nostrae a Christi sanguine pendet, et si redimimus peccata, vel operamur salutem, id facimns per ejus spiritum nobis donatum, vel potius ipse Christi spiritus in nobis ista operatur (ibid., p. 307°C).

Но въ такомъ случат зачти же еще человъческое удовлетворение? Такимъ образомъ, съ точки зрти учения «Камия втры» нужно допустить, что божественное правосудие за грти человъка наказываетъ дважды: одно наказание понесъ Единородный Сынъ Божий, а другое долженъ нести самъ человъкъ въ видъ «долга наказания временнаго».

ІУ. Трактать о наказаніи еретиковъ.

| Ħ     | C1<br>OUNRTS | Стефаиъ Яворскій.<br>Догиять о наказаніи сретиковъ | й.<br>етиковъ          |     | Bellarmini t<br>De Laicis. | i t II. | Характеръ заимствованій.                                                                                            |
|-------|--------------|----------------------------------------------------|------------------------|-----|----------------------------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| часть | глава.       | cTp.                                               | 1                      | E . | cap.                       | pagg.   |                                                                                                                     |
| I     | н            | 1066a—1067a                                        |                        | II  | XXI                        | 276¹E   | Заимствованы съ буквальнымъ сходствомъ свидбтельства св.<br>Писанія Ветхаго Завъта, кромь Исх. 32, 28               |
| ı     | =            | 1067a—1068a                                        |                        | :   | <br> <br>                  | 276*ABC | Завиствованы съ буквальнымъ сходствомъ свидътельства св.<br>Пясанія Новаго Завъта, кромв 1 Кор. 5, 5; 1 Тим. 1, 20. |
| ı     | H            | 10686                                              |                        | 1   | 1                          | 277¹A   | Запиствованы букнально свидътельства св. Кипрілна и блаж.<br>Іеронима.                                              |
| 1     | ۲            | 1069a6                                             |                        | · 1 | i                          | 276°DE  | •                                                                                                                   |
|       |              |                                                    |                        |     | IIXX                       | 278¹BC  | уквальный персводъ.                                                                                                 |
| ١     | >            | 10696                                              | поквз 1-е              | I   | 1XX                        | 277*A   | Запиствовано съ банакияъ сходствомъ.                                                                                |
| 1     | ı            | 10696—1007a                                        | 2-ө                    | ı   |                            | 2778B   |                                                                                                                     |
| 1     | 1            | 107046                                             | 3-e                    | 1   | ı                          | 2778B   |                                                                                                                     |
| 1     | l            | 10706                                              | 4-e                    | 1   | ı                          | 2773C   | ***                                                                                                                 |
|       | 1            | 10706                                              | 5-е                    | ı   | l                          | 2779 CD | S BRAININI HEPCHOATS                                                                                                |
| 1     | 1            | 107 la                                             | 9-9                    | 1   | !                          | ı       |                                                                                                                     |
| 1     | ı            | 10716                                              | . 7.e                  | ı   | 1                          | 277*1)  |                                                                                                                     |
| =     | -            | 1072•                                              | претык, и<br>испр. 1-е | ı   | XXII                       | 278°AB  | Буквальный переводъ.                                                                                                |
| 1     | ı            | 107261073                                          | 2-e                    | ı   | ı                          | 278°C   | Звимствовано съ незначительныйь сокращеніемъ.                                                                       |
| i,    | =            | 10736                                              | 9-1<br>1               | ' 1 | ,                          | 278°D   | To se.                                                                                                              |

| _           |            |                      |         |       |                                                  |        |        |                      |       |                       |                                                                                                   |                     |   | <br> | <br> |
|-------------|------------|----------------------|---------|-------|--------------------------------------------------|--------|--------|----------------------|-------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|---|------|------|
|             |            | Вуквыльный переводъ. |         |       | Завиствовано съ распространеніемъ и передълками. |        |        | Буквальный переводъ. |       |                       | Завиствовано съ передълками и распространеніемъ цитатами:<br>Второз. 23, 21 – 23; Двян. 5, 3 – 5. | Буквальный переводъ |   |      |      |
| 410' DUL    | 2791 DE® A | 279°BC               | 279* DE | 2791B | 2801 AB                                          | 280¹ B | 278¹ E | 2781 E3 A            | 279°C | 2801 C <sup>9</sup> A | 280°B                                                                                             | 280ª C              |   | <br> |      |
| 4           | 27         | ••                   | ••      | ••    |                                                  |        |        |                      |       |                       |                                                                                                   |                     | • |      | - 1  |
| -<br>       | 272        | <br>I                | ,1      |       | i                                                | ı      |        | I                    | ı     | 1                     | 1                                                                                                 | l                   |   | <br> | <br> |
|             |            |                      |         |       | 1                                                | 1      | 1      |                      | 1     | l<br>1                | 1                                                                                                 |                     |   | <br> |      |
| <br> <br> - | 1          | 1                    | ,4      |       |                                                  |        |        |                      |       |                       | <del></del>                                                                                       |                     |   |      |      |
| <br>        | 1          | 1                    | ,1      | 1     | 1                                                | 1      | 1      | 1                    | 1     | ı                     | 1 ·                                                                                               |                     |   | <br> |      |
| <br>        | 1          | 1 1                  | 1 9-0   | 10-6  | 11-6                                             | 12.e   | 1-6    | 2-e —                | 3-6   | 4-e                   | - G                                                                                               | 9-9                 |   |      |      |

Такимъ образомъ, трактатъ «Камия вѣры» о наказаніи еретиковъ представляеть собою весьма близкое и большею частію буквальное воспроизведеніе Disputationes Беллярмина. Нѣкоторая самостоятельность обнаружена авторомъ только въ полемическомъ отдѣлѣ трактата: пменно—возраженія 3-е (стр. 1073°) и 4-е (1073°) первой главы, 6—9 (1076°) и 13—16 (1078°—1079°) второй и отвѣты на нихъ не имѣють для себя параллельныхъ мѣстъ въ твореніи Беллярмина.

Что же касается до вліянія католическаго на воззрѣнія Яворскаго, то оно ясно выразилось въ усвоеніи имъ основной мысли трактата—о законпости смертной казни еретиковъ. Но какъ ни настойчиво проводится она въ Disputationes и въ «Камнѣ вѣры», тѣмъ не менѣе остается мало доказанною и недостаточно обоснованною въ томъ и другомъ произведеніи.

Такъ, доказательства изъ св. Писанія, приводимыя Беллярминомъ и Яворскимъ въ ея пользу, нельзя признать твердыми и безспорными. Въ частности — цитаты изъ Ветхаго Завъта говорять о наказаніи идолопоклонниковъ и ложныхъ пророковъ, притомъ по непосредственному повельнію Божію, что не можеть быть приложимо къ еретикамъ церкви христіанской. Новозав'єтныя свид'єтельства приводятся троякаго рода: одни (Мв. 18, 17; Іоан. 2, 15; Римл. 13, 4; 2 Тим. 2, 16 — 17; 1 Кор. 5, 5; 1 Тим. 1, 20), если и могуть быть относимы къ еретикамъ, то доказывають меньше того, что хочеть доказать «Камень вѣры», т. е. утверждають, что еретиковь должно удалять изъ общества върующихъ, или предавать какимъ-либо исправительным паказаніямъ, по не содержать мысли, что еретиковь следуеть казнить смертію; друiія (Дьян. 5, 1—10; 13, 8—11) говорять о чрезвычайныхь дьйствіяхь св. Апостоловъ, совершавшихся по вдохновенію отъ Духа Св., и не могуть быть разсматриваемы, какъ правила и законы, по которымъ бы церковь могла опредёлять свои отношенія къ еретикамъ; третьи (Мо. 7, 15; Денн. 20, 29; Іоан. 10, 1) только отчасти и только при поверхностномъ, чисто формальномъ, ихъ пониманіи, могуть благопріятствовать мысли «Камня въры», такъ какъ аналогія между разбойниками и волками съ одной стороны, и еретиками съ другой едва ли можеть быть проведена въ отношеніи къ наказанію еретиковъ.

Кромъ свидътельствъ св. Писанія весьма важнымъ аргументомъ въ пользу доказываемой истины служатъ для «Камня въры» узаконенія византійскихъ царей противъ еретиковъ.

Но во-первых, гражданская власть не всегда была склонна къ немедленному вразумленію еретиковъ путемъ внёшнихъ мёръ, а иногда готова была отсрочивать наказаніе въ видахъ ихъ раскаянія и исправленія, какъ это можно видёть изъ рёчи императора Маркіана на четвертомъ вселенскомъ соборѣ 1). Во-вторыхъ, налагала на еретиковъ многія паказанія, но не смертныя казни. Такъ, опредъленіями византійскихъ царей а) еретики обязывались платить увеличенную противъ другихъ дань въ пользу государственную 2), отправлялись пъ ссылку 8), или изгонялись изъ столицы 4), в) лишались христіанскаго имени и обзывались по именамъ своихъ лжеучителей <sup>5</sup>), г) не имъли права устраивать собранія 6), д) а также запрещалось имъ д'влать за въщанія и получать по нимъ 7) и е) еретическія сочиненія осуждались на сожжение <sup>8</sup>). Въ-третьих, гражданская власть сама колебалась и не рышалась примынять къ еретикамъ смертныя казни, наравны съ другими государственными преступниками. Такъ, Императоръ Констаптинъ В. въ посланій къ Арію и аріанамъ говориль: «еще умоляю тебя, оставь свое діло, за которое взялся. Обладая множествомъ оружія, я не желаль бы поднимать его противь тебя; укрвпленный вврою во Христа, я хотъль бы какъ тебя врачевать, такъ и другихъ исправить.. Или ты не разумбешь, что я, — человбкъ Божій, — знаю все? Но я еще за думываюсь, должно ли тебъ жить или умереть. Не могу, Арій, смотръть на такое зло, и стыжусь грѣха ... 9).

Наконецъ, то или другое отношение гражданской власти къ еретикамъ само по себъ ничего не доказываеть, такъ какъ не государство, а церковь должна создавать и устанавливать ть принципы и законы, которыми должны руководиться в рующіе въ своихъ отношеніяхъ къ еретикамъ.

Что касается св. отцевъ церкви, то и въ ихъ сочиненіяхъ трудно найти твердыя и безспорныя доказательства положенія, защищаемаго «Камнемъ въры», т. е. что еретиковъ должно предавать смертнымъ казнямъ. Правда, св. отцы церкви строго осуждали еретиковъ и внушали своимъ насомымъ отвращаться отъ нихъ, какъ враговъ Божінхъ и губителей душъ христіанскихъ 10); считали за благо удалять ихъ оть общенія съ вірующими, какъ зараженных тяжкою болізнію, опасною для другихъ 11), и просили объ этомъ гражданскую власть изъ боязни соблазна отъ еретиковъ для людей, слабыхъ въ вър $^{12}$ ). Но все это не

<sup>1) «</sup>Дъянія вселенскихъ соборовъ», изд. въ русск. перев. при Казанск. дух. аках, т. IV, стр. 408, 1865 г.

1) Тамъ же, т. I, стр. 84; т. IV, стр. 431—432.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, т. I, стр. ок, т. хү, огр. 222

\*) Тамъ же, т. II, стр. 299.

\*) Тамъ же, т. IV, стр. 166, 430.

\*) Тамъ же, т. II, стр. 287—288.

\*) Тамъ же, т. II, стр. 490; т. IV, стр. 459.

\*) Тамъ же, т. IV, стр. 203, 456.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, т. IV, стр. 203, 456.

\*\*) Тамъ же, т. I, стр. 179--180; т. II, 491; т. IV, стр. 431—432, 459.

\*\*) Тамъ же, т. I, стр. 76, 84.

\*\*| Тамъ же, т. I, стр. 62—63; сравн. твор. св Кирилла Іерусалимскаго въ русскомъ переводъ при Московск. дух. акад. Слова огласительныя, стр. 97. М. 1855. Ефрема Сприна, ч. IV, стр. 86, 143. М. 1850.

\*\*

\*\*1 Тамъ же, т. I, стр. 369—370, 668.

\*\*

\*\*1 Тамъ же, т. I, стр. 87.

значить, чтобы св. отцы церкви склонны были употреблять по отношенію къ еретикамъ тв же мвры, какія указываеть митрополить Стефанъ Яворскій. Высшею и крайнею мірою наказанія еретиковъ св. отцы времени вселенскихъ соборовъ признавали отлучение ихъ отъ церкви и преданіе анаоем'ь: этою м'врою оканчивались всів способы взысканія и вразумленія еретиковъ со стороны церкви, послівчего они, какъ изгнившіе и отпавшіе члены, считались чуждыми послідней и лишенными всякаго съ нею общенія. Такъ, епископы первой Сирін въ своемъ посланіи къ Императору Льву писали: «пріемлемъ всъхъ вобще, кто вмъсть сь нами соблюдаеть отеческія преданія, а тыхь, которые отрицають отеческую истину, осуждаемъ, какъ отлученныхъ, ничего больше не желая относительно ихъ. Потому что какія другія наказанія нужны для тъхъ, кого сделала чуждымъ намъ вера?». «Относительно техъ, которые въ первую голову отдълились отъ церкви и не хотять имъть ничего общаго съ нами въ предметахъ божественныхъ, издавать еще какое-нибудь опредъление по поводу прочихъ нечестивыхъ поступковъ ихъ и наказывать ихъ, какъ нарушителей некоторыхъ каноновъ, неть никакой надобности, такъ какъ отчужденіемъ отъ в'тры они отрызали себя отъ всего тела и далеко удалились отъ нашихъ правилъ. Когда кто-нибудь согласится слёдовать нашимъ (правиламъ) въ предметахъ божественныхъ, тогда за остальныя прегръшевія мы прилагаемъ къ нему опредъленія каноновъ; если же кто далеко не сходится съ церковными канонами въ томъ, что составляетъ сущность нашего внутренняго общенія, то онъ совершенно чуждъ намъ. А за проступки и присвоенія, допущенныя имъ незаконнымъ образомъ, онъ долженъ быть судимъ по законамъ гражданскимъ, и разумнымъ судомъ ихъ исполнителей» 1). А св. Іоаннъ Златоусть училь своихъ слушателей кроткому и снисходительному отношенію къ еретикамъ. «Посему увъщеваю всъхъ васъ стараться по силамъ вашимъ врачевать ихъ, какъ впадшихъ въ болѣзнь сумаществія и безумствующихъ, бесіздуя съ ними снисходительно и кротко. Ихъ ученіе произошло у нихъ отъ безумія, и велика надменность ума ихъ; а воспалившіяся раны не выносять наложенія руки и не терпять крвпкаго прикосновенія. Посему благоразумные врачи отирають такія раны какою-нибудь губкою. Итакъ, если и въ душв этихъ людей есть воспалившаяся рана, то мы, собравь все сказанное, какъбы напоивъ какую нибудь нажную губку пріятною и полезною водою, постараемся успокоить ихъ воспаленіе и уничтожить всю надменность, и хотя бы они оскорбляли, хотя бы отталкивали, хотя бы плевали и что ни дълали бы, ты, возлюбленный, не прекращай врачеванія. Врачующимъ человъка сумашедшаго необходимо терпъть много подобнаго, и, не смотря на все это, отступать не следуеть, но поэтому особенно и нужно сокрушаться о нихъ и плакать, что таковъ родъ ихъ бо-

<sup>1)</sup> Тамъ же, т. IV, стр. 231-232.

л'ізни» 1). Въ другомъ мість своихъ твореній св. Златоусть доказываеть, что еретиковь не должно предавать смерти. Въ объяснении притчи Христовой о ишеницъ и плевелахъ онъ говорить слъдующее: «а для чего вводить рабовъ, разсказывающихъ о случившемся? Дабы имъть случай сказать, что еретиковъ убивать не должно» 2). «Да не когда восторгнете съ ними купно пшеницу. А сими словами безъ сомпънія запрещаеть войны, кровопролитія и убійства. Ибо и еретика убивать не должно, иначе дашь поводъ къ непримиримой войнъ въ свътъ. Итакъ Онъ останавливаетъ ихъ въ исполненіи предпринятаго намбренія по следующимъ двумъ причинамъ: во-первыхъ для того, чтобы не повредить пшеницу; а во-вторыхъ потому, что всф неизцфльно зараженные сами по себъ подвергнутся наказанію. Посему, если хочешь, чтобы они были наказаны и безъ поврежденія пшеницы, то ожидай опреділеннаго къ тому времени. И что разумълъ Господь, сказавъ «да не когда восторгнеши съ ними купно пшеницу?». Конечно, следующее: или принявшись за оружіе, и убивая еретиковъ, неминуемо истребите съ ними многихъ святыхъ; или многіе изъ сихъ плевелъ могуть перемъниться и сдълаться пшеницею. Слъдственно, ежели искорените ихъ преждевременно, то лишивъ жизни людей, которымъ было еще время перемениться и исправиться, истребите то, что могло бы стать пшеницею. Итакъ Господь не запрещаеть останавливать успъхъ еретиковъ, заграждать ихъ уста, обуздывать ихъ дерзость, нарушать ихъ сходбища и заговоры, но запрещаеть ихъ истреблять и убивать» 3).

<sup>1)</sup> Полн. собр. твор. св. Іоанна Златоуста въ русск. переводъ, т. I, стр 502. Изд. С -Петерб Дух. Акад. 1895 г.
2) Бесъды на Еванг. отъ Матеел, ч. II, стр. 286. М. 1843.
3) Тамъ же, стр. 287—288.

I JI A B A IV.

Трактаты «Камня веры»: о душахъ святыхъ, мощахъ, лятургін, Евхаристін, прязыванія святыхъ и постахъ. Отно-шеніе содержанія трактатовъ къ богословскимъ трудамъ Велляринна и Векана.

| CBATLIXE. |
|-----------|
| душахъ    |
| 0         |
| TDARTATE  |

| Характеръ заимствованій.                       |               | Запиствовано съ передълкою въ конив довола. | Звимствоввно съ близнимъ сходствомъ. | Запиствовано съ незначательнымъ сокращенемъ. | Почти буквальный переводъь. |           | ,     | ; луквальный переводъ. |        | Буквальный переводъ съ разлачіемъ въ указанія пменя толко-<br>кователей на Апокал. 6, 11. | Буквальный переводъ. | Заимствованы съ буквальнымъ сходствомъ свидстельства свв<br>Аоанасія В.; Василія В. и Григорія Навівняена. | Запиствовано съ незначительнымъ распространеніемъ свидъ- | Заимствованы съ буквальнымъ сходствомъ три свидътельства св. Говина Златоуста и два въ распространенномъ видъ. |
|------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------|-----------|-------|------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bellarnini t. II.<br>De ecclesia triuph.       | pagg.         | 343°E, 344¹A                                | 344'BCDE                             | 344* DE, 345¹A                               | 345'BCDE'AB                 | 345°CD    | 345'E | 345°E, 346°A           | 3461BC | 3461C                                                                                     | 3461D                | 348¹DE                                                                                                     | 348'E'A                                                  | 348*BCD                                                                                                        |
| Bellarn<br>e eccle                             | cap.          | H                                           | 1                                    | ı                                            | 1                           | I         | 1     | ı                      | l      | l                                                                                         | 1                    | λ1                                                                                                         | ı                                                        | I                                                                                                              |
| Q                                              | lib.          | -                                           | 1                                    | l                                            | ١                           | ١         | i     |                        | l      | t                                                                                         | 1                    | ı                                                                                                          |                                                          | 1                                                                                                              |
| ій.<br>Вятыхъ.                                 |               | дов. 1.18                                   | 3-14                                 | 4-¥                                          | 5-14                        | ₩-9       | 7-#   | 8-8<br>8-8             | ₩-6    | 11-#                                                                                      | 12-8                 |                                                                                                            |                                                          | 1                                                                                                              |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догчать о душахъ святыхъ. | стран.        | 581                                         | 5826—5844                            | 584a6                                        | 585a - 5866                 | 2866-5876 | 5876  | 5876                   | 588a   | 5886                                                                                      | 2886                 | 58916                                                                                                      | 589510                                                   | 5904 5914                                                                                                      |
| Сте                                            | r.iaea.       | .i                                          | 1                                    | 1                                            | 1                           | 1         |       | ı                      | 1      | 1                                                                                         | 1                    | 11                                                                                                         | l                                                        | ı                                                                                                              |
| Ħ                                              | часть. глава. | <b>–</b>                                    | ŀ                                    | ı                                            | !                           |           | <br>  |                        | 1      | 1                                                                                         | 1                    | ı                                                                                                          | ı                                                        | 1                                                                                                              |

| строкъ въ концъ отвъта на возраженте (стр. отл.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         | <b></b> |     | - <b>-</b> .       |                |          |                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------|-----|--------------------|----------------|----------|-------------------------------------------|
| Заимствовано съ незначительнымъ сокращеніемъ въ изложеній одного и того же содержинія и съ прибавленіемъ нъсколькихъ строкъ въ конив отвіта на вознаженіе (стр. 611).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 354'DE'ABC              | l       |     | 4·6                | 6096—6116      | 1        | l                                         |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3431BC, 3541C           | 1       | ١   | 3-e                | 9 <b>8</b> 609 | 1        | l<br>———————————————————————————————————— |
| Буквальный переводъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3431C, 353*E<br>354*AB  | 1       | 1   | 2-e                | 608a609a       | 1        | 1                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3431B<br>353*ABCDE      | IV.     |     | 1-e                | 606a—608a      | H        | 1                                         |
| Звимствовано съ незначительнымъ распространеніемъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3421B, 348°D            | 1       | ١.  | <b>2</b> -e        | 605a-606a      | 1        | ١                                         |
| Буквальный переводъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3421AB<br>3481CD        | ١٪.     |     | 1-6                | 604a-605a      | =        |                                           |
| Запиствовано съ близкимъ сходствомъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 341°C. 346°CD           | ı       | i   | 4-e                | 603a6          | !        | ı                                         |
| Почти буквальный переводъ съ измъненіемъ порядка въ изло-<br>женіи мыслей.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 341°C<br>346°ABC        | 1       | 1   | 3 e                | 602a—603a      |          | 1                                         |
| Почти буквальный переводъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 341°C<br>346'DE°A       | II.     | 1   | 23 0               | 601* -602*     | 1        | ١                                         |
| ACIDENTIAL STATE OF THE STATE O | Disput t. I.            | Dispt   |     |                    |                |          |                                           |
| Заимствованы и вкоторыя частныя мысли съ самостоятельными                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | VIII.   1547, §§ 1-4.   | VIII.   | IV. | 1-e                | 596a-601a      | -        | 11                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Becani<br>Man. controv. | Man.    |     | Претык. и<br>испр. |                |          |                                           |
| Заимствована общам мысль, при различіи частныхъ доказа-<br>тельствъ въ ен подтвержденіе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 343¹E                   | =       | 1   | 6-e                | 5946-5956      | !        | 1                                         |
| Запиствовано съ незначительнымъ распространеніемъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3531DE                  | 7.1.    | ١   | показ. 14          | 5926—594ª      | H        | 1                                         |
| Запиствовано съ буквальнымъ сходствомъ свидътельство св.<br>Епифанія и съ незначительнымъ распространеніемъ свидътель-<br>ства свв. Кирилла Герус., Іоннна Дамаск. и Өсофилакта                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 348°E<br>349'ACD        | 1       | 1   | I                  | 291a0 -5:4a    | <u> </u> | ı                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3 4876                  |         |     |                    | ALTA DATUR     |          |                                           |

Трактатъ о душахъ святыхъ, какъ видно изъ представленияго сравненія его съ соотвътственными мъстами hромф отифиенныхъ выше особенностей въ содержанія разсматриваемаго трактата по сравненію съ последнимъ, какъ свидътельства свв. Григорія Богослова (стр. 589°6) и Іоанна Златоуста (591°), въ третьей — «показанія» пятое и шестос рыя частимя мысли въ ръшени перваго возраженія (596°—601°), а также возраженіе пятое и отвъть на него Disputationes Беллярмина, есть близкое и по большей части буквальное заимствованіе изъ католическаго источника. им трощія самостоятельное значеніе, могуть быть указаны следующія части: во второй главт положительнаго отдула [594°—595°], не зависимыя отъ источниковъ въ подробностяхъ своего содержанія; въ полемической части—ивкото- $603^{6}-604^{\bullet}$ ).

## II. Трактать о св. мощахъ.

|       | Сте           | Стефанъ Яворскій.<br>Догиатъ о св. мощахъ. | iğ.<br>axb. | De R | Bellarm<br>Jeliquiis | Bellarmini t. II.<br>De Reliquiis sanctorum. | Характеръ запиствованій.                                                                                                                                                                                                |
|-------|---------------|--------------------------------------------|-------------|------|----------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| всть. | часть. глава. | стр.                                       |             | lib. | cap.                 | pagg.                                        |                                                                                                                                                                                                                         |
| -     | -             | 268a-2706                                  |             | Ħ    | H                    | 379* ABCD                                    | Запиствовано съ незначительнымъ распространеніемъ и при-<br>бавленіемъ повъсти Гакова Едесскиго о мощахъ Адама.                                                                                                         |
| 1     | "             | 2706—2718                                  |             | l    | l                    | 379° E,<br>380¹ A                            | Почти буквальный переводъ съ присоединенісиъ седьмого правила VII вседенскаго собора и сокращенісиъ въ изложеніи правила 14 (въ «Камив въры» 84) помъстнаго Кареагенскаго собора                                        |
| 1     | Ħ             | 2716—276                                   |             | I    | ı                    | 380¹ E³<br>ABCDE,<br>381¹ A                  | Заимствованы буквально свидътельства: свв. Григорія Нис-<br>скало, Карилла Герусалимскаго и Амросін; съ незначительнии<br>сокращенімит—Василіи В., Григорія Нисскаго и въ распростра-<br>ненномъ видъ—Гоанна Златоуста. |
| i     | ΙΛ            | 276a6 —279a                                |             |      | I                    | 382¹ E¹ A                                    | Заичствованы съ близкимъ сходствомъ свидътельства спв. Епи-<br>фанім, Василія В., Григорія Назіанаена и Августина о чулесахъ<br>отъ св мощей.                                                                           |
|       |               | 7                                          |             |      |                      |                                              |                                                                                                                                                                                                                         |

| Saumetbobano es corpanteniems us aslomenia ebitooteueckaxb | тоакования на мет со, со. | Запиствовано съ передълками и сокращениями.                          | Запиствовано съ близиниъ (по итстамъ буквальнымъ) сход-<br>ствоиъ. | Заимствовано съ болъе подробнымъ изложеніемъ одной и той<br>же мысли. | Запиствовано съ незначительнымъ распространеніемъ. | Запиствовано съ передълками и распространеніемъ въ изложеніи одной и той же мысли. | Заимствовано съ сокрапценіемъ, касающимся цитать изъ тво-<br>реній Василія В. и Іоапиа Златоуста. |
|------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 377¹E                                                      | 3831 E9 ABCD              | 3771 E <sup>9</sup> A<br>383 <sup>9</sup> E— 384 <sup>1</sup><br>ABC | 377* A—384' DE                                                     | 377°B—384°B                                                           | 377°C—384° BC                                      | 377* D<br>385 <sup>1</sup> E                                                       | 377*D—385<br>E* A                                                                                 |
|                                                            | ΙΛ                        | ı                                                                    | 1                                                                  | 1                                                                     | 1                                                  |                                                                                    |                                                                                                   |
|                                                            |                           | •                                                                    |                                                                    |                                                                       | '                                                  | 1                                                                                  | I                                                                                                 |
| ı                                                          |                           | 1                                                                    | ı                                                                  | l                                                                     | 1                                                  | !                                                                                  | <br>                                                                                              |
| ык.                                                        | и<br>испр. 1-е            | 2-e                                                                  | 4-6                                                                | 1-e                                                                   | 7-9-<br>1                                          |                                                                                    |                                                                                                   |
|                                                            | ncnp. 1-e                 |                                                                      |                                                                    | l                                                                     | 1                                                  | !                                                                                  | l                                                                                                 |
| претык.                                                    | ucnp. 1-e                 | 2-ө                                                                  | 4-e                                                                | 1,                                                                    | _295a 2-e _                                        | 4-6                                                                                | ت.<br>ف                                                                                           |
| претык.                                                    | ucnp. 1-e                 | 2894—2906 2-6                                                        | 291a—292a 4-e                                                      | 1,                                                                    | 2944-2954 2-6                                      | 2956—296                                                                           | 296a6 5-e                                                                                         |

Какъ части «догмата», имъющія самостоятельное значеніе, могутъ быть отмѣчены: свидѣтельство св. Іоанна Дамас-кина о мощахъ (2746--2764), повѣствованія изъ Минеи,пролога и печерскаго патерика о чудесахъ, совершавшихся Трактать о св. мощахь вь большей части своего содержанія представляеть заимствованіе изъ Disputationes Беллярмина. Допущенныя Стефаномъ Яворскимъ при составленіи трактата измъненія сравнительно съ источникомъ касаются некоторыхъ незначительныхъ дополненій, сокращеній и болъе подроблаго изложенія готоваго содержанія. силою св. мощей (2766—279а), глава пятая, содержащая въ себф доводы отъ разума въ пользу защищаемой истини 2746—2876), и въ полемическомъ отдълв трактата «претыканія» и «исправленія»: третье (2906—291ª), шестое 296°—298°) и седьмое (298°—300).

## Ш. Трактать о св. литургін.

| _                                            | · ·           |                                                                                                 |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                      |                                                                                 |                                                                                                                           |                                                                                                              |                                                                                                                        |                           |
|----------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| Характеръ запиствованій.                     |               | Заимствовано съ сокращеніемъ въ<br>изложеніи взгляда лютеранъ и кальви-<br>нистовъ на литургію. | Заимствовано съ сокращениемъ ръчи о жертвоприношении, какъ священии- нической обязанности, о приношени внъшнемъ и внутреннемъ, а также о жертвъ, какъ выражении нашего смирения предъ Богомъ. | Завиствовано съ сокращеніемъ уче-<br>нія Бекана о вадахъ Ветхозавътныхъ<br>жертвъ по матерія, формъ, цъли и въ<br>отношеніи времени. | Запиствовано съ передълками и менъе подробнымъ паложеніемъ содержанія источника | Запиствовано съ распространеніемъ<br>питатами св. Писанія и болъе подроб-<br>нымъ изложеніемъ однъхъ и тъхъ же<br>мыслей. | Заимствовано съ сокращеніями въ<br>доказательствахъ мысля, что Ласусъ<br>Христосъ установать Новый Завъть на | Тайной Бечери, а не на креств. Заимствовано съ незначительными подробностими въ изложении одного и того же содержания. | Почти букивльный переподъ |
| Becani opera.                                | pagg.         | De sarram. in specie.                                                                           | contr.                                                                                                                                                                                        | X   1459-1460,<br>\$\$ 2-5<br>sacram in specie<br>XXY   710, \$\$ 2-9                                                                | x 1460, \$8 8 - 9                                                               | 1460—1461,<br>\$\$ 11—13                                                                                                  | l                                                                                                            | l                                                                                                                      | 1402,<br>88 21 21         |
| Becani                                       | cap.          | Scram.                                                                                          | Manua!                                                                                                                                                                                        | X<br>sacram<br>XXY                                                                                                                   | Manual.<br>X                                                                    | 1                                                                                                                         | ı                                                                                                            | ı                                                                                                                      |                           |
|                                              | Jib.          | å l                                                                                             | 1                                                                                                                                                                                             | - Pe                                                                                                                                 | -                                                                               | 1                                                                                                                         |                                                                                                              |                                                                                                                        | :                         |
| Bellarmini t III.<br>De Missa.               | pagg.         | 373° DE—<br>374¹ A                                                                              | 375° CD,<br>376° E3<br>ABCDE,<br>377° ABCD                                                                                                                                                    | l                                                                                                                                    | 1                                                                               | 379* CDE—<br>380¹ ABC<br>E* DE                                                                                            | 389* CDE,<br>390'<br>ABCDE                                                                                   | 390° E—391¹<br>ABCD                                                                                                    | -                         |
| Bellarm<br>De                                | cap.          | Ħ                                                                                               |                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                      | 1                                                                               | I.                                                                                                                        | v.III                                                                                                        | XI                                                                                                                     |                           |
|                                              | lib.          | >                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                             | 1                                                                                                                                    | !                                                                               | 1                                                                                                                         | 1                                                                                                            | l                                                                                                                      |                           |
| lf.<br>oriu.                                 |               | предисл                                                                                         | въд. 1—2                                                                                                                                                                                      | 9-e                                                                                                                                  | 4-e                                                                             | !                                                                                                                         | 1                                                                                                            | 1                                                                                                                      | 1                         |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догиатъ о св. литургія. | стр.          | 777-778                                                                                         | 779784                                                                                                                                                                                        | 784—785                                                                                                                              | 786—788                                                                         | 791a — 795a                                                                                                               | 795a—7966                                                                                                    | 7966—7986                                                                                                              | 7986—7996                 |
| Сте                                          | rabba.        | 1                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                             | 1                                                                                                                                    | I                                                                               | -                                                                                                                         | =                                                                                                            | Ħ                                                                                                                      | ;                         |
|                                              | часть. глава. | _                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                             | 1                                                                                                                                    | 1                                                                               | 1                                                                                                                         | 1                                                                                                            | 1                                                                                                                      |                           |

| -           |                                                                                                                                    | -                                                                    | _                       | _      | _                        | _     | _ | _          | _         | _        | ~                                         |   |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------|--------------------------|-------|---|------------|-----------|----------|-------------------------------------------|---|
|             |                                                                                                                                    |                                                                      |                         |        |                          |       |   |            | •         |          |                                           |   |
|             | To se.                                                                                                                             | 1                                                                    | 1                       | I_     | 4071 CD                  | ١     | ١ | подкр. 1-е | 8166-8178 | 1        | ı                                         |   |
|             | Почти буквальный переводъ.                                                                                                         | 1                                                                    | 1                       | ı      | 4071 AB                  | XX    | 1 | показ. 1-е | 8156-816  | м        | l                                         |   |
|             | распространства словска сительного в также возраженіе противниковъ и отвътъ на него.                                               |                                                                      |                         |        | 403 <b>² B</b> C         | ·     |   |            | 8146-8156 |          |                                           |   |
|             | Завиствованы съ незначательнымъ                                                                                                    |                                                                      | 1                       | l      | 401°E                    | ١     | ١ | 1          | 814a6     | 1        | ١                                         |   |
|             |                                                                                                                                    |                                                                      |                         |        | 401° E-4021B             | XV    |   |            | 2136      |          |                                           |   |
|             | CIMBO.                                                                                                                             |                                                                      |                         |        | 3981E                    | XII   |   |            | 813       |          |                                           |   |
|             | Ства свы папривна, принен, лаврости,<br>Григорія Нисскаго, Ипполита и Авгу-                                                        |                                                                      |                         |        | 3941C-398*D              | ×     |   |            | 8126      |          |                                           |   |
|             | Заимствованы буквально свидътель-                                                                                                  | 1                                                                    | 1                       | ı      | 381 <b>°</b> B           | ١     | ı | 1          | 812a      | i        | ı                                         |   |
|             | Одно свидетельство бъд Тероняма за-<br>виствовано буквально, другое съ. незна-<br>чительнымъ распространеніемъ                     | l<br>                                                                | 1                       | l      | 382¹ AB                  | ዩ     | 1 | ı          | 8116-812  | VII      | l<br>———————————————————————————————————— |   |
|             | сокращеножь въ доказателествахъ на основанія сравненія трапезы и жертвы христіанской съ трапезою и жертвою навыческою и јудейскою. |                                                                      |                         |        | 399¹ BCD                 | XIIIX |   |            |           |          |                                           |   |
|             | Запиствовано съ незначательнымъ                                                                                                    | 1                                                                    | <br>                    | ı      | 399ª B                   | XIX   | 1 | ı          | 8066—8076 |          | ı                                         |   |
| <del></del> | Завиствовано съ болъе подробнымъ<br>изложеніемъ одной и той же мысли.                                                              | sacr. in specie.<br>XXV   702, § 20                                  |                         | - e    | ı                        |       | 1 | I          | 8056—8066 |          | l                                         |   |
|             | Буквальный переводъ.                                                                                                               | sacrificio.<br>  1044, § 2<br>controv.<br>  1462—1463,<br>  §§ 31—33 | De tripl. II IV Manual. | De III | 1                        | !     | 1 | 1          | 8041-8056 | >        | 1                                         |   |
|             | Запиствовано съ буквальнымъ сход-<br>ствоиъ.                                                                                       | 1462,<br>§§ 27—30                                                    | 1                       | 1      | 1                        | 1     | 1 | 2-ta       | 802a—804a | ·        |                                           |   |
|             | своправися подемнуе силу вам бувлій в святоотеческой литературы.                                                                   |                                                                      | 1                       | J      | W.ago. D. D. 080. D. 11V | 110   | 1 | и-т яоу    | *B00*000  | <b>1</b> | 1                                         | 1 |

| Характеръ заимствованій.                    |        | Заимствовано съ распространеніемъ<br>цитатами: Дени. 14, 14, Иск 22, 20. | Заимствовано съ присоединеніемъ перваго отвъта и незначительнымъ со- кращеніемъ. | Заимствовано съ буквальнымъ сход-<br>ствомъ и съ присоеданенісиъ первой | части «показаній». |            | Почти буквальный переводъ. |             | Занитвовано съ болъе подроднить | взложеніемъ однъхъ и тъхъ же мыслей. | Заимствовано съ незначительными сокращеними, касающимися взвлеченій изъ сочиненій Кальвина и Лютера. | Буквальный переводь съ присоедине ніемъ самостоятельного докваятельства, завиствуемаго изъ аналогіи учительства Іисуса Христа (стр. 833 б). | Заимствовано съ болве подробнымъ<br>изложеніемъ одивхъ и твхъ же имелей |   |
|---------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|------------|----------------------------|-------------|---------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---|
|                                             | .pgg.  | 1                                                                        | I                                                                                | 1                                                                       | contr.             | 1463, § 34 | ı                          | 1463, § 35  | !                               | 1463, § 36                           | 1                                                                                                    | 1464, § 43                                                                                                                                  | 1464,<br>88 44—15                                                       |   |
|                                             | cap.   | ı                                                                        | ı                                                                                | 1                                                                       | Manual. contr.     | ×          | 1                          | 1           |                                 | 1                                    | l                                                                                                    | 1                                                                                                                                           | 1                                                                       | _ |
|                                             | lib.   | l                                                                        | l                                                                                | ı                                                                       |                    | i          | 1                          | 1           | l                               | ı                                    | ı                                                                                                    | l                                                                                                                                           | 1                                                                       |   |
| Bellarmini t. III.<br>De Missa              | bacg   | 407¹ E                                                                   | 4071<br>E² ABCD                                                                  | 408' AB                                                                 |                    | 408° A     | 4081 DE's B                | i           | 408° DE                         | I                                    | 409¹ AE* AB                                                                                          | I                                                                                                                                           | 411° CDE—<br>412' A                                                     |   |
| Bellarn<br>De                               | cap.   | 1                                                                        | 1                                                                                | XXI                                                                     | ,                  | ı          | 1                          | 1           | XXII                            | 1                                    | шхх                                                                                                  | i                                                                                                                                           | XXV                                                                     |   |
|                                             | lib.   | 1                                                                        |                                                                                  | 1                                                                       |                    | 1          | 1                          |             | . 1                             | I                                    | ı                                                                                                    | l                                                                                                                                           | 1                                                                       |   |
| iă.<br>priu.                                |        | подкр. 2-е                                                               | возраж, п<br>отв.                                                                | 2-c                                                                     |                    | 3-е        | 4-e                        | ō.<br>e     | 9-9                             | 7-е                                  | ф<br>Ф                                                                                               | претык. и<br>испр. 2-е                                                                                                                      | 9 <del>.</del> 6                                                        |   |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догматъ о св. литургій | стр.   | 817a-818a                                                                | 818•—8196                                                                        | 8196—8206                                                               |                    | 8206—821   | 8216—822                   | 822a — 823a | 823a-824a                       | 824825                               | 825-8266                                                                                             | 8326—8336                                                                                                                                   | 834•-8366                                                               | 1 |
| Сте<br>Догиа:                               | глава. | l                                                                        |                                                                                  | 1                                                                       |                    | 1          |                            | 1           | 1                               | 1                                    | l                                                                                                    | <b>—</b>                                                                                                                                    | 1                                                                       |   |
|                                             | часть. | 1                                                                        |                                                                                  |                                                                         |                    | 1          | 1                          | 1           | l                               |                                      | 1                                                                                                    | =                                                                                                                                           | i                                                                       |   |

| Звимствовано съ незначительнымъ | сокращениемъ въ количествъ текстовъ<br>св. Писанія, приводимыхъ въ подтвер-<br>жденіе доказываемой мысли. | *************************************** | \ почти оуквальный переводъ. | Запиствовано возраженіе. | Почти буквальный переводъ. | Заимствовано съ незначительнымъ<br>распространеніемъ. | Почти буквальный переводъ. |   |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|--------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------|---|
| ı                               |                                                                                                           | 1469 - 1464,                            | 8 39<br>1464, § 40           | 1                        | 1                          | 1                                                     |                            |   |
| ı                               |                                                                                                           | ı                                       | i                            | 1                        | ł                          | I                                                     | 1                          |   |
|                                 |                                                                                                           | ı                                       | !                            | 1                        | ı                          | ı                                                     | ı                          |   |
| 413° D,                         | 396° DE—<br>397¹ AB                                                                                       | I                                       | 1                            | 4111 E'A                 | 412°D,<br>413°C            | 412°D,<br>413¹DE                                      | 412°DE                     |   |
| — —<br>I                        | NII                                                                                                       | ļ                                       | 1                            | NXV                      | 1                          | 1                                                     | !                          | _ |
| ı                               |                                                                                                           | 1                                       | ı                            | l                        | ;                          | !                                                     | l                          |   |
| 5-6                             |                                                                                                           | 1-0                                     | 2-c                          | 3-е                      | 4-e                        | ro<br>e                                               | 9-9                        |   |
| 83748386                        |                                                                                                           | 8386—839a                               | 8396—840a                    | 840a-841a                | 841a6                      | 842•6                                                 | 8426-843                   |   |
| 1                               |                                                                                                           | =                                       | i                            | 1                        | 1                          | 1                                                     | i                          |   |
|                                 |                                                                                                           |                                         |                              |                          |                            |                                                       |                            |   |

Изъ сдъланнаго нами сопоставленія трактата «Камня въры» о литургіи съ ученіемъ Беллярмина и Бекана о томъ Бекапа. Сравнительно ръже встръчаются здъсь распространенія и дополненія къ даннымъ источниковъ. Какъ имѣющія (809.6), Іоанна Златоўста (809.—811.) и г) въ первой главь полемической части возраженіе первое и его рышеке предметв мы можемъ видеть, что и этоть отдёль въ пронзведеніи Яворскаго по своему содержанію близко соприкасается съ трудами названныхъ католическихъ богослововъ. Кромъ буквальныхъ заимствованій, въ большей части содержанія разсматриваемый трактать представляеть собою *сокращеніе* соотвѣтственныхъ отдѣловъ Беллярмина и самостоятельное значеніе, должим быть отм'єчены сл'ідующія части: а) «віддініє» пятое (788—789), въ которомъ содержится ученіе о различіи между тайною и жертвою; б) глава VI (8076-808), гдѣ положеніе трактата докавывается на основанін правиль шестого вселенскаго и пом'єтнаго кароагенскагособоровь; в) въ VII глав свидътельства свв. отцевъ церкви. Тимофея Александрійскаго, Кипріана (808°), Василія В., Ефрема Сирина, Аоанасія В. Hie (827a-832a).

ІУ. Трактать о св. Евхаристіи.

|        | Сте<br>Доги.  | Стефанъ Яворскій.<br>Доги. о св. Евхаристія | i#.<br>cria.             | De   | Bellarmini t III.<br>sacr. Eucharistia | Bellarmini t III.<br>De sacr. Eucharistiae. | do     | Becani t. II.<br>1180. opuscul | Becani t. II.<br>opusc. opusculor.              | Характеръ задмствованій.                                                                                                                                              |
|--------|---------------|---------------------------------------------|--------------------------|------|----------------------------------------|---------------------------------------------|--------|--------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| часть. | часть. глава. | стр.                                        |                          | lib. | cap.                                   | pagg.                                       | lib.   | cap.                           | .gged                                           |                                                                                                                                                                       |
|        |               | 304-305                                     | предисл.                 | H    | <b>I</b>                               | 181185                                      | 1      | - 1                            | I                                               | Заимствовано съ значительными со-                                                                                                                                     |
|        |               |                                             |                          |      |                                        | ,                                           |        |                                |                                                 | довъ заблужения отножность упосоти до довъ заблужения отножности и изложения ихъ сущности. Кромъ того, есть разница въ опредъвения времени появления ереси Беренгария |
| !      | ı             | 306—307                                     | въд. 1-е                 | ı    |                                        | I                                           | op. V  | de coer<br>II                  | op. V de coena Calv. III.<br>— II   963, 88 1-4 | и Виклефа.<br>Запиствовано съ сокращеніемъ въ<br>изложеніи ученія кальвинистовъ и лю-                                                                                 |
| 1      | 1             | 307—308                                     | 2-4                      | ١    | i                                      | l                                           | - de c | oena L                         | de coens Luth. op. V.                           | теранъ объ Евхаристіи.<br>Буквальный переводъ.                                                                                                                        |
| н      | -             | 3134-3154                                   | ı                        | l    | H                                      | 187' C<br>188' B                            | 1      |                                | 1                                               | Знамствовано съ незначительными сокращеніями.                                                                                                                         |
| ı      | =             | 3156-3166                                   | ١                        |      | 1                                      | I                                           | ĭ<br>! | De sacr.                       | m spec.<br>647, § 2                             | Заимствованы тексты: Притч. Солом 9, 1-6; исал. 22, 4-5; 115, 3-4.                                                                                                    |
| 1      | Ħ             | 322°323ª                                    | 1                        | 1    | <b>5</b>                               | 1911 C<br>1928 C                            |        |                                |                                                 | Заимствовано съ распространенісиъ<br>въ изложенія однѣхъ и твхъ же мыслей.                                                                                            |
| ١      | l             | 3236—3246                                   | заг <b>раж</b> д.<br>1—2 | ı    | j                                      | 191¹ DE* A<br>193¹ AB                       | ,      |                                |                                                 | Заимствовано съ значительными пе-<br>редълками.                                                                                                                       |
| 1      | ı             | 3246-325                                    | 3-4                      | I    | 1                                      | 192³ D                                      |        |                                |                                                 | Заимствованы мысла, коложенныя въ подробностяхъ самостоительно.                                                                                                       |
| ١      | I             | 3254                                        | 5-e                      | ı    | · -                                    | 191¹ AB                                     |        |                                |                                                 | Заимствовано въ сокращеніи.                                                                                                                                           |
| ١      | 1             | 325a —326a                                  | 9 9                      | 1 ,  | XI                                     | 198* A                                      |        | 1                              |                                                 | Запиствовано съ правпесенісить свя-<br>детельствъ изъ Евангелія и посланій<br>Ап. Павла объ установленія тамиства<br>Енхаристія.                                      |

|                                                       |                              |              |                            |                                                       |                                                 |                             |                                                                   |           |                                             | — Z:            |                                                  |        |           |                               |                                   |                                                                                |                    |       |        |        |
|-------------------------------------------------------|------------------------------|--------------|----------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------|--------|-----------|-------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-------|--------|--------|
| Завиствовано съ значительнымъ ра-<br>спространеніемъ. | Запиствовано съ передълкани. |              | CAMMICTED BEB CONDUCTION . | Заимствовано съ значительнымъ ра-<br>спространеніемъ. | Заимствовано съ сокращеніемъ и пе-<br>редълками | Заимствовано безъ дамъненій | Запиствованы мысли, паложенныя въ<br>подробностяхъ самостоятельно | здинен    | пояснятельныхь, примъровъ на стр.<br>334 а. | ованы буквально | ства сви пожина олагоуста и пожина<br>Дамаскина. |        |           | Запиствовано съ сокращеніями. | Заимствованы буквально свидътель- | ства свв. Өеофилакта, Кирилла Геруса-<br>лимскаго. Амвоосія Гонговія Нисскаго. | Іеронима и Принен. |       |        |        |
| ,                                                     |                              |              |                            |                                                       |                                                 |                             |                                                                   |           |                                             |                 |                                                  |        |           |                               |                                   |                                                                                |                    |       |        |        |
|                                                       | ,                            |              |                            |                                                       |                                                 |                             |                                                                   |           |                                             |                 |                                                  |        |           |                               |                                   |                                                                                |                    |       |        |        |
|                                                       | -                            |              |                            |                                                       |                                                 |                             |                                                                   |           |                                             |                 |                                                  |        |           |                               |                                   |                                                                                |                    |       |        |        |
| 201°D<br>202¹AB                                       | 1911 E* A                    | 191° C       | 199* CD                    | 191 <b>° B</b>                                        | 269° BCDE                                       | 210¹ DE                     | 210° E —211¹<br>ABCD                                              | 203* D    | 202' B                                      | 247°E—248'A     | 246* B                                           | 246° C | 262¹D     | 211* ABCDE<br>212¹ A          | 262° B                            | 239° E                                                                         | 2401 D             | 243*B | 250° C | 225° D |
| ×                                                     | XI                           | 1            | н                          | 1                                                     | ш                                               | шх                          | пх                                                                | XI        | ×                                           | XXII            | ı                                                | ı      | III X X X | XIII                          | XXXIV                             | XIII                                                                           | ΧIΥ                | ΧΥΙ   | ихх    | M      |
| ı                                                     | 1                            | I            | 1                          | ı                                                     | Ħ                                               | 1                           | i                                                                 | i         |                                             | =               | I                                                | 1      | 1         | 1                             | l                                 | I                                                                              | 1                  | ł     | I      | 1      |
| XOB.                                                  | 88rpax, 7-e                  | 8 <b>-</b> e | 9-6                        | 10-e                                                  | 12-e                                            | 1-6                         | 2-e                                                               | 3-e       |                                             | 1               | 1                                                | 1      | 1         | 4-6                           | I                                 | I                                                                              | 1                  | 1     | 1      | 1      |
| 3266—3276                                             | 328                          | 328=6        | 3286-329                   | 329a6                                                 | 330ª—331ª                                       | 3316                        | 3316—3334                                                         | 333a-334a |                                             | 340a6           | 354355                                           | 356    | 3476      | 3346—3356                     | 348₽                              | 3516                                                                           | 351—352            | 353&  | 3536   | 3536   |
| 1                                                     | 1                            |              | ı                          | 1                                                     | ı                                               | ΙV                          | .1                                                                | J         |                                             | 7               | I                                                | !      | i         | ١                             | - 1                               | 1                                                                              | 1                  | l     | i      |        |
| ı                                                     | 1                            | ı            | 1                          | ı                                                     | ı                                               | 1                           | 1                                                                 | !         |                                             | ١               | ı                                                | 1      | i         | 1                             | ١                                 |                                                                                | l                  | i     | 1      | ١      |

| Характеръ задмствованій.  Заниствована общая мысль о чуде- сахъ, какъ доказательствахъ прасут- ствін въ Евхаристіи празличіи самыхъ свидвтельствъ о чудесахъ.  Задмствованы общія мысли, раскры- ныя въ подробностяхъ самостонтельно.  Задмствовано съ значательныма со- кращеніями.  Задмствованы общія мысль, изложен- ныя въ подробностяхъ самостонтельно.  Задмствованы общія мысль о благо- ныя въ подробностяхъ самостонтельно  Задмствована общая мысль о благо- говъйножъ отношеніи древней христіан- ской перкви къ Евхаристіа е о нръв- ственномъ приготовленім е членовъ къ принятію этого тамнства, раскрытая самостонтельно.  Задмствовано съ принесеніемъ тек- стовъ Спесыни и сокращеніемъ ручи Пянит. |   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| pagg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| <u>=</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Bellármini t. III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| Bellárm sacr. F. sacr. F. vill  Vill  III  III  III  VIII  XYII  XYII  XIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| ив.  показ. 1—3. показ. 1—6. 5-е 13-е 14-е претык. в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - |
| стр.<br>3606—3636<br>3606—3636<br>374м—3756<br>3756—3776<br>3916—3926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 3636<br>374*<br>374*<br>3756<br>3996<br>3916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| Стефанъ Яворскій.<br>Доги. о св. Евхаристії<br>глава. стр.<br>VII 3606—3636<br>— 374м—3756<br>— 3756—3776<br>— 3996—391а<br>— 3916—3926<br>I 398а—3996 пп                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |

| • |                                                                                                                                              | •                          |          |        |                                            |       |          |               | •                    |          | ,   |     |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------|--------|--------------------------------------------|-------|----------|---------------|----------------------|----------|-----|-----|
|   | Запиствовано съ передълками и рас-<br>пространеніемъ одивхъ и тъхъ же мы-<br>слей.                                                           | !                          | 1        | 1      | 2191 CD                                    | VIX   | 1        | <b>8</b> -6   | 45164536             | <u> </u> | 1 . |     |
|   | Заимствовано возраженіе и въ отвътв<br>на него некоторыя мысли, изложенныя<br>въ подробностяхъ самостоятельно.                               | I                          | ı        | 1      | 206° DE,<br>207° AB                        | IX    | ı        | 7-6           | 448451               |          | I   |     |
|   | Запиствованы отдельныя мысли въ отвътъ на возраженіе.                                                                                        |                            | ı        | 1      | 3021 CDE                                   | XXIII | 1        | e.            | 4384- 4406           | 1        | l   |     |
|   | Запиствовано съ пропусками, само-<br>стоятельными дополненіями и болье<br>подробнымъ азложеніемъ одитхъ и тъхъ<br>же мыслей.                 | 1                          | 1        | 1      | 285*E—286*D                                | и     | I        | 2-е           | 4346438              | 1        | I . |     |
|   | Заимствована общая мысль въ отвътв<br>на возраженіе и цитать Лук. 18, 25.                                                                    | 1                          | 1.       | 1      | 2741 BC                                    | VI    | 111      |               | 431 <b>a − 4</b> 34a | =        | 1   |     |
|   | Заимствовано съ незначительнымъ<br>сокращеніемъ                                                                                              | l                          | 1        | 1      | 2141E3ABCD                                 | !     | 1        | &<br>••       | 430a6                | 1        | 1   |     |
|   | Завиствовано возражение и отвътъ<br>въ сокращения.                                                                                           | 1                          | I        | I      | 214*E*—<br>215 <sup>1</sup> AB             | I     | 1        | 7-e           | 429a6                | 1        | !   |     |
|   | Запиствовано съ болъе подробнычъ<br>изложеніемъ одивхъ и тъхъ же мыслей.                                                                     | l                          | ı        | 1      | 219* E-220' AB                             | l     | 1        | <b>9-9</b>    | 4276—429             | 1        | 1   |     |
|   | Заимствовано съ значительнымъ рас-<br>пространеніемъ однъхъ и тъхъ же мы-<br>слей и самостоятельными подробностями<br>на стр. 425 б — 427 в. | 654, § 8                   | 1        | 1      | 2171BCDE'A                                 | XIX   | 1        | ry<br>a       | 422427               | !        | 1   |     |
|   | Заимствовано съ блазкимъ сходствомъ<br>возраженіе.                                                                                           | 654, § 6                   | XVII     | 1      | 194° E                                     | VII   | l        | , <b>4</b> -e | 412 <sup>6</sup>     | <br>     | ١   |     |
|   |                                                                                                                                              | cf. Bec. de sacr. in spec. | c. de sa | cf. Be |                                            |       |          |               |                      |          |     |     |
|   | Заимствовано возражение и общий отвътъ о значения витинихъ чувствъ въ детинъ. Дълв нашего удостовърения въ истинъ.                           | 1                          | 1        | l      | 216* BCD                                   | ΛΙΧ   | <b>H</b> | ф<br>ф        | 4076—4126            | · I      | l   |     |
|   | рыя частныя мысли въ отвъть на него.                                                                                                         |                            |          |        | 2691 E;<br>2681 A° DE;<br>274° BC; 275¹ D. | :     | <u>.</u> | )<br>         | )<br> <br> -<br>     |          |     | a a |
| Ŀ | I assume w assaundans assumantsasses.                                                                                                        |                            |          |        |                                            | :     |          |               | 222                  |          |     | 4   |

| часть.     гава.     стран.     lib.     сар.     рац.       —     III     453—4616     пред. 1-й     —     —     —       —     —     4616—465a     2-й     III     XIX     294°       —     —     465a—466o     3-й     IV     I     311       III     311     314. Di       III     VII     292       314. 313       314. 314 |     | Сте | Стефанъ Яворскій.<br>Догм. о св. Евхаристії | ій.<br>стін. | J<br>De | Sellarm<br>sacr. F | Bellarmini t. III.<br>De sacr. Eucharistiao. | traci    | Becani op.<br>L I de inca | Becani op.<br>tract. I de incarnat.                    | Характеръ завиствованій.                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|---------------------------------------------|--------------|---------|--------------------|----------------------------------------------|----------|---------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 453-4616 npeg. 1-#                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100 | 9   | neuto                                       |              | Ji.h.   | Can.               | Dagg.                                        | ei<br>ei | cap.                      | pagg.                                                  |                                                                                             |
| - 4616-465a 2-# IIII XIX - 465a-4666 3-# IV I III IIII YIII                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1   | Ш   | 453—4616                                    | пред. 1-й    | ı       | 1                  | 1                                            |          | ıı                        | 544 – 545,<br>\$\$ 8 – 12;<br>545 – 546,<br>6\$ 1 – 17 | Завиствовано (по итстаять буквально)<br>съ передълками и незначительными до-<br>полненіями. |
| 465a-4666 3-ft IV III III VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1   |     | 4616—465                                    | 2-2          | II      | XIX                | 294° BCD                                     | - ge     | sacr. i                   | de sacr. in spec.  XVII   670, § 10; 671, § 18         | Запиствовано (по иъстаиъ буквально)<br>съ передълками и самостоятельными<br>дополненіями.   |
| ш                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1   | 1   | 465a—4666                                   | ##<br>#2     | ž.      | 7 11               | 311<br>311°E                                 | 1        | l                         | I                                                      | Запиствовано съ передълками и со-<br>кращеніями.                                            |
| ΛΙΙ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |     |                                             |              |         | H                  | 314' DE' ABC                                 |          | _                         |                                                        |                                                                                             |
| 313                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |     |                                             |              | H       | ΛII                | 292¹ D                                       |          |                           |                                                        |                                                                                             |
| HTO -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |     |                                             |              |         |                    | 313° E—                                      |          |                           |                                                        |                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |     |                                             |              |         |                    |                                              |          |                           |                                                        |                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |     |                                             |              |         |                    |                                              |          | •                         |                                                        |                                                                                             |

На основаніи представленнаго сравненія трактата «Камня вѣры» объ Евхаристіи съ соотвѣтствующимъ ученіемъ Беллярмина и Бекана мы можемъ сдѣлать тотъ общій выводъ, что этотъ трактать, хотя и написанъ Яворскимъ при помощи сочиненій означенныхъ католическихъ богослововъ, по тѣмъ не менѣе носить слѣды значительнаго самостоятельнаго творчества православнаго автора. Буквальныя и близкія зачиствованія изъ источниковъ въ ученіи «Камня вѣры» объ Евхаристіи встрѣчаются сравнительно рѣдко: большая часть содержанія разсматриваемаго отдѣла представляетъ собою самостоятельную переработку богословскихъ трудовъ Беллярмипа и Бекана. Приэтомъ при пользованіи послѣдними митрополить Стефанъ Яворскій употребляль обычные свои пріемы: 1) сокращаль ихъ содержаніе; 2) однѣ и тѣ же мысли излагалъ болѣе подробно и распространенно; 3) общія положенія, заимствуемыя изъ источниковъ, развивалъ посвоему съ привнесеніемъ самостоятельныхъ дополненій и подробностей.

Нѣкоторыя части разсматриваемаго трактата по своему содержанію стоять внѣ зависимости отъ католическихъ источниковъ. Таковы въ положительномъ отдѣлѣ «догмата»: «видѣнія» 5—6 (стр. 309—310), глава II (315—322), «загражденіе» 11 (329—330), глава V (336—338) и «показанія» 6—12 (376—389), 14—15 (391—394) главы VIII, хотя нѣкоторыя изъ этихъ «показаній» (8—10, 379—384) представляють собою болѣе подробное раскрытіе мыслей, высказанныхъ раньше (гл. IV, 3316, 3346—335°). Въ VI гл. (338—360) большая часть святоотеческихъ свидѣтельствъ объ Евхаристіи заимствуется изъ самыхъ твореній свв. отцевъ, а не изъ Disputationes Беллярмина. Наконецъ, въ полемичесткой части трактата самостоятельное значеніе имѣетъ отвѣть на четвертое возраженіе кальвинистовъ противъ православнаго ученія объ Евхаристіи (гл. I. стр. 413°—422).

Но самое главное и существенное отличіе «Камня вѣры» отъ Disputationes Беллярмина въ ученіи объ Евхаристіи состоить во взглядѣ на права разсудочнаго изслѣдованія относительно этого таинства. Какъ основанія истины присутствія Тѣла и Крови Христовой въ Евхаристій, «Камень вѣры» указываеть: «неложноо слово Бога», Его хотѣніе и всемогущество (3646—3736). При этомъ настаиваеть на необходимости всецѣлаго и пеограниченнаго довѣрія авторитету Слова Божія, возвѣстившаго памъ тайпу Евхаристій (3646—365°), подчиненія разума вѣрѣ, которая можеть даже не давать отчета въ своемъ убѣжденій (3726). Насколько далеко и рѣшительно проведено это ученіе о вѣрѣ, жакъ основаніи Евхаристической истины, можно видѣть изъ того, что «Камень вѣры» отрицательно относится ко всѣмъ вопросамъ человѣческаго разума, предъявляемымъ по отношенію къ тайнѣ Евхаристіи. «Егда услышиши вопль противниковъ блядословящихъ», говорить онъ: «Како едино и тожде тѣло, и въ Небѣ, и на земли толь многим людемъ

дается? ты рцы необинуяся: Върую, но не въмъ. Върую, яко тъло Христово и на небеси есть, и на земли, многимъ преподается, какоже сія бывають? не вымь. Егда Богь чтолибо творить, како, и коимъ образомъ творить, самого того неизследимой премудрости оставляю. Іудейское то слово, въчныя погибели виновно, како. Како могуть сія быти? како можеть сей дать намь, плоть свою ясти? Азъже върую, яко даеть, како же даеть, не въмъ. Не повельно ми есть, како даеть върити: по даное сивсти, егда рече Богь мой: Пріимите, ядите, сіс есть твло мое»  $(373^{6}).$ 

Иной взглядъ на ту же истину присутствія Тела и Крови Христовой въ Евхаристіи высказывается Беллярминомъ. Сводя, подобно-«Камню въры», ръшение вопроса къ идеъ возможнаго для Бога 1), Disput. стараются путемъ разсудочныхъ доказательствъ приблизить истину Евхаристіп къ человъческому пониманію и такимъ образомъ въ нъкоторой степени ослабить тотъ непостижимый характеръ ея, съ которымъ является она въ «Камиъ въры». Такъ, Disputationes путемъ философскихъ соображеній и полемическихъ выводовъ стараются доказать, что тайна Евхаристін по способу существованія Тъла и Крови Христа не заключаеть въ себѣ ничего противорѣчиваго для ума человъческаго, такъ какъ могуть быть доказаны положенія: 1) что «однотьло можеть быть въ одно и то же время во многихъ мъстахъ 2) и 2) что тьло можеть находиться гдь-либо, не занимая мъста 3).

Правда, и въ «Камнъ въры» мы можемъ видъть понытки нъсколько приблизить къ человъческому пониманію идею двойственнаго бытія Тьла и Крови Христа. Такъ, въ подтверждение мысли о раздъльномъ существованіи одной и той же субстанціи • Камень візры»; приводить слъдующія соображенія. «На душа ли человъческая едина; и таяжде во всемъ тълъ вся, и таяжде во многих различных членахъ вся? Частей бо душа не имать, духъ не разделенъ сущь. Но и въ иныхъ вещехъ не тожде ли бываеть? Ни ли видъсте когда от мпогихъ частей устроенное зерцало, како едино и тожде лице человъческое, во многихъ оныхъ зерцала частех видимо бываетъ? Еда ли лице человъческо въ себъ раздълися? или явленіемъ во многихъ умалися? Ни ли и гласъ единъ и той же въглаголющемъ убо весь пребываеть? обаче воздухомъ преходитъ, во многих слышащихъ ушеса, ни единому же от слышащихъ, болше или меньше вопріемлющу, но един и тойжде глась есть, и въ глаголющемъ нераздёленъ и цёлъ, и въ ушесах многихъ слышателей нераздъленъ и цълъ той же гласъ? Тожде лъть есть рещи и о печати, яже едина и таяжде сущи, вся образы своя всёмъ веществамъ воображаетъ, таяжде въ себъ пребывающи и по общеніи многимъ не умаляющися,

<sup>&#</sup>x27;) Disput. t III, de sacr Eucharistiae, lib. III, pp. 266—267.

) Ibidem, lib. III, cap. III n IV, pp. 267—277.

) Ibidem, cap V—VII, pp. 272—279.

ниже оскудъвающи, ниже измъняющися, въ та, на нихже вообразися, аще и многа числомъ бываетъ». Изъ этихъ соображеній авторъ дѣлаеть такой выводъ: «аще убо сія въ естественныхъ бывають, множае наче въ преестественныхъ. И аще тварь можеть быти на многихъ мъстьхъ якоже выше показахом, не множае ли наче Богомужное Тело Творца твари и Господа?» (403°). Съ другой стороны, «Камень вѣры» даетъ мъсто фактамъ сверхъестественныхъ явленій Христа и святыхъ на земль, по мысли Disput. 1), служащимъ доказательствомъ возможности раздъльнаго бытія одной и той же субстанцін, а равнымъ образомъ раздъляеть съ ними положение, что одно и то же тъло можеть быть носителемъ одновременно двухъ различныхъ субстанцій 2).

Но вст приведенныя соображенія въ «Камнт втры» не имтють значенія доказательствъ, утверждающихъ ясно и опредъленно для нашего ума тайну Евхаристіи, а скорфе средствъ примирить нфсколько нашъ умъ съ непостижимостію Евхаристической тайны чрезъ указаніе многаго непостижимаго и недоступнаго для ума человъческаго не только въ области духовной, но и естественной жизни человъка. Цъль всъхъ приведенных в соображений та же, что и указанія на многіе тапиственновозвышенные догматы христіанской религіп (3656—3666).

Представляя эти догматы въ параллель съ Евхаристическою тайною, авторъ «Камня въры», очевидно, не имъетъ въ виду изъ одного неностижимаго догмата доказать и объяснить другой, не менье глубокій и непонятный уму человьческому, какь это дьлають Disput. 3). «Камень въры», преклоняясь предъ глубиною и непостижимостію главивишихъ догматовъ христіанства: Троичности Лицъ Божества, воскресенія мертвыхъ и воплощенія Сына Божія, какъ бы чувствуеть себя не въ силахъ выразить весь тайнственный и непостижнмый смыслъ ихъ и въ противоположность Disput. не старается раскрыть его.

Это различие во взглядъ на естественные способы доказательства истины Тъла и Крови Христовой въ Евхаристіи обнаруживается и въ полемической части трактата.

1) «Камень въры» одинаково съ Disput. приводить следующее возраженіе кальвинистовъ противъ присутствія истиннаго Тъла и Крови Христовой въ Евхаристін: «Како можеть сей намъ дати, плоть свою ясти въ евхаристіи: понеже тамо плоти его, ниже видимъ, ниже осязаемъ... Но понеже въ в евхарістін ниже осязаемъ, ниже видимъ Тъла Христова, точію хлібов. Убо въ евхарістін ність Тіла Христова, точію хльбъ» 4). Въ отвъть на это возражение Яворский и Беллярминъ одинаково оспаривають аблеолютное достоинство и достовърность внечатлѣній нашего внъшняго чувства, какъ необходимаго условія и крите-

<sup>1)</sup> Ibid., lib. III, p 268.
2) «Камень въры», стр 404—405 Disput. lib. III, de sacr. Eucharistiae, p. 270.
3) t. III, de sacr. Eucharistiae, lib. III, cap. III, pp. 2673—2701.
4) Ср. «Кам. в.», стр. 407—408 п Disput. ib. lib. I, сар. XIV, p. 2163 В.

рія истины: справедливость положительнаго утвержденія нашего чувства о существованін какой-либо вещи не есть еще гарантія справедливости и отрицанія ея со стороны того же чувства 1).

Но въ «Камнъ въры» указанный взглядъ на достовърность нашихъ чувствъ проведенъ боле строго, чемъ въ Disput. Такъ, противъ Петра Мартира Disput. доказывають, что чувства наши не могуть заблуждаться относительно самого объекта, а только относительно субстанціи, подъ нимъ скрывающейся, какъ и въ Евхаристіи <sup>2</sup>). Эта последняя мысль Disput. въ «Камиъ въры» опровергается ученіемъ о субъективизм'в нашихъ чувствъ (409-410), отнимающихъ у последнихъ возможность быть вполн'в достов врнымъ и безошибочнымъ критеріемъ въ сужденіяхъ и поступкахъ людей. Поэтому «Камень вѣры» проповъдуеть въ отношеніи къ тайнъ Евхаристіи руководствоваться пе чувствомъ и настроеніемъ, а върою и покорнымъ послушаніемъ Слову Божію Въ доказательство значенія этого источника убъжденія въ истипъ приводится примъръ патріарховъ, въра которыхъ въ невидимое и сокровенное была оправдана и награждена. Съ другой стороны, стремленіе руководиться въ діль религіознаго убіжденія данными чувства отнимало бы цену у христіанской веры и некоторымь образомь подрывало бы самый факть ея. Наконецъ, болье или мешье значительное вившательство чувствъ въ дъло нашего убъжденія относительно Евхаристіи противоръчить самому существу послъдней, какъ таинства. Такимъ образомъ, характеръ ръшенія одного и того же возраженія въ Disput. и «Камив ввры» отличень: разсудочность первых замынена догматизмомъ во второмъ.

2) Лютеранскому ученію о существованіи Тала и Крови Христовой въ Евхаристіи sub, cum и in pane «Камень віры» противопоставляеть православную истину пресуществленія; разъясняя последнюю, онъ пользуется отчасти ученіемъ философіи о различномъ отношеніи сущности вещи и ея формы къ нашему внѣшнему чувству и данными обычнаго человъческаго наблюденія (462 — 463). Но главнъйшее основаніе истины «Камень въры» видить въ самомъ анализъ словъ установленія таинства Евхаристій (463).

Опровержение того же лютеранского ученія въ Disput. посить характеръ полемическо-философскій. Такъ, приступая къ его разбору, Disput. дають философское обоснование истины пресуществления Eвха-

<sup>1)</sup> По отношенію къ тапиству Евхаристіи Disput. и «Кам. в.» посліднему положенію дають такой смысль: «что зрится и осявается, есть твло»--мысль справедливая, а предложение отрицательное: «что не видится и не осязается, то не есть твло», очевидно, не справедливо, такъ какъ по различнымъ причинамъ можетъ быть, что невидимое и неосязаемое можеть существовать, какъ тъло (Disput. ib., р. 216°С и «Kam. B.», стр. 407°6.

\*\*) Disput., ibid., lib. I, cap. XIV, p. 216°2D.

ристическихъ видовъ <sup>1</sup>), утверждаютъ ее на анадизѣ словъ установленія таинства Евхаристіи <sup>2</sup>), на свидѣтельствахъ св. отцевъ церкви <sup>3</sup>), на общемъ согласіи и единствѣ христіанскаго ученія <sup>4</sup>) и на соображеніяхъ разума <sup>5</sup>). Изъ всѣхъ этихъ видовъ доказательствъ истины пресуществленія, приводимыхъ Беллярминомъ, «Камень вѣры», какъ замѣчено выше, имѣетъ одинъ только общій—анализъ словъ установленія таинства. При чемъ въ Disput. цѣлію анализа представляется та истина, которая въ «Камнѣ вѣры» высказывается догматически, что субстанція хлѣба и вина не существуетъ послѣ освященія Евхаристическихъ видовъ. Въ «Камнѣ вѣры» эта мысль представляется основаніемъ справедливости словъ Іисуса Христа: «сіе есть Тѣло Мое», тогда какъ въ Disput. она выводится изъ анализа этихъ словъ <sup>6</sup>).

Вообще—все опроверженіе въ «Камив ввры» лютеранской теоріи о присутствіи въ Евхаристіи Твла и Крови Христовой sub, сит и іп рапе отличается строгимъ догматизмомъ и односторонностію: все рвшеніе вопроса двлается на основаніи одного текста св. Писанія, притомъ самого спорнаго для протестантовъ и католиковъ 7).

<sup>1)</sup> Disput. указывають следующія четыре условія, при которых возможно пресуществленіе или превращеніе вообще: 1) для пресуществленія необходимо, чтобы что-либо переставало существовать, ибо непонятно, чтобы одно превращалось въ другое, если то, что превращатеся, не перестаеть быть темь, чемь было прежде; 2) чтобы иное занивало место того, что перестаеть быть; иначе—не было бы премращенія, но уничтоженіе или разрушеніе, такъ какъ пределомъ превращенія было бы небытіе вещи; 3) чтобы была некоторая связь между прекращеніемъ одной вещи и появленіемъ на ея место другой, такъ чтобы бытіе одной вещи прекращалось, а другой наступало; 4) чтобы terminus a quo и terminus ad quem были действительно (vere) положительныя. Ibid., lib. III, сар. XVIII, pp 291°—293.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., cap. XIX, p. 294.

<sup>\*)</sup> Ibid., cap. XX.

4) Ibid., cap. XXI.

b) Ibid., cap. XXII.

Cpas. «Кам. в.», стр. 463 и Disput. ibid., сар. XIX.
 См. «Кам. в.», стр. 762—763 и Disput. ibid., lib. I, сар. VIII—X, pp. 195° Е—203° А

|                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Характеръ заимствованій.                         | Заимствованы тексты св. Писанія-<br>Быт. 48, 16; Іов. 5. 1; Тов. 12, 12—13;<br>Захар. 1, 12—13; Дан. 10, 12—13; Апо.<br>Къл. 8, 3—4; Евр. 1, 14; Исх. 23, 20;<br>Сул. 6, 14; З Цар. 19, 5; Дан. 6, 22;<br>Исх. 14, 19—20; Іпс. Нав. 5, 14; Числь<br>22, 22—35; 4 Цар. 19, 35; Бът. 19, 1—<br>23; Тов. 6, 4—6; Дан. 3, 49—50; 10, 11,<br>12; Ме. 2, 13; Дънн. 5, 19; 12, 7—11;<br>Бът. 16, 7—12; Сул. 6, 12—14; Лук. 22,<br>43; Дънг. 27, 23—24; Апокал. 1, 4;<br>Бът. 18, 1—15; 22, 11—12; Лук. 1,<br>11—20; Ме. 4, 11; 18, 10; Апокал. 12,<br>7; съ прибавленіемъ: псал. 90, 11; 33, 8;<br>7; съ прибавленіемъ: псал. 90, 11; 33, 8;<br>7; Съ прибавленіемъ: псал. 90, 11; 33, 8;<br>7; Съ прибавленіемъ: псал. 90, 11; 33, 8;<br>8, 5—7; Дѣлн. 10, 11, Лук. 11, 11—20; 24,<br>4—7; Дѣлн. 10, 11, Лук. 11, 11—20; 24,<br>4—7; Дѣлн. 1, 10—11; Лук. 16, 22;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Заниствованы тексты св. Писанія н комментаріш къ намт. Исх. 32, 12—13, Дан. 3, 34—35; исал. 131, 1; 3 Пар. 15, 4—5; Іерем. 15, 1; 2 Манк. 15, 12—16; 2 Потр. 1, 13—15; Апокал. 5, 8; 6, 10; Лук. 16, 27—28, съ прибавленіемъ. Быт. 26, 3—5; 3 Цар. 11, 11—13; 4 Цар. 20, 6; Вар. 3, 4 Заимствовано буквально опредъленіе Халкадонскаго и съ распространеніемъ УІІ вселенскахъ соборовъ. |
| Becani op.                                       | 1ib.   cap.   pagg.     I   VII   1435, § 17     L. I opusc. opus. XIV.     De officiis angelorum circa homines.     903-904, § 2; 904, § 3; 910, § 1; 123, § 5; 908, § 1; 1902, § 2; 904, § 1; 1902, § 2; 904, § 1; 1902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 908, § 2. 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 902, § 2; 904, § 1; 903, § 2. 904, § 1; 903, § 2. 904, § 1; 903, § 2. 904, § 1; 903, § 2. 904, § 1; 903, § 2. 904, § 1; 903, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. 904, § 2. | - 1221, § 15;<br>1220, § 14;<br>1226, § 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Bellarmini t. 11.<br>De sanctor. beatitud.       | Cap. pagg. XIX 367' E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | AVIII 3651 DE <sup>I</sup> ABCD ABCD XIX 3681 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| B<br>De                                          | lib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| рскій.<br>1 святыхъ.                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Стефанъ Яворскій.<br>Доги. о призываніи святыхъ. | стр.<br>475—480                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 486                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| CTE<br>OFM. O                                    | 1.1388.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| д                                                | J I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | i I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

|                                                                                                                                                                          |                                                                                                                   |                            |                                                        |                                               |                                                  |                                                       |          |                                           |                                                                   |                                           | -                                                |                                                                    | <del></del> ,                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Запиствованы съ буквальнымъ сход, ствомъ свидътсльства свв. Діонисія Ареопагата, Аванасія и бл. Августина и съ распространеніемъ одно свидътельство св. Іована Запоуста. | Завмствована общая мысль о чуле-<br>сахъ, совершавшихся святымы какъ до-<br>казательствахъ въ пользу ихъ призыва- | Почти букватьный переводъ. | Зациствовано съ замъною цитата<br>текстами св Писанія. | Запиствовано съ самостоятельными дополненіями | Запиствовано съ передълками и распространеніями. | Заимствовано съ значательнымъ рас-<br>пространеніемъ. |          | Звимствовано съ блазкимъ сход-<br>ствомъ. | Заимствовано съ значительными са-<br>мостоятельными дополненіями. | Запиствовано съ близкичъ сход-<br>ствоиъ. | Запистовано съ незначительным до-<br>полненіями. | Завиствовано съ близивиъ (по мъ-<br>стамъ буквальнымъ) сходствомъ. | Запиствовано (по иъстаиъ буквально)<br>съ сокращеніемъ Бекана и распростра-<br>пеніемъ Беллярмина. |
| 1228,<br>\$§ 12 –13                                                                                                                                                      |                                                                                                                   |                            |                                                        |                                               |                                                  |                                                       | controv. | 14351436,<br>  §§ 1525                    | 1434, \$\$ 4—7                                                    | 1435,<br>\$§ 12—14                        |                                                  | 1436,<br>§§ 26 – 28                                                |                                                                                                    |
| 1                                                                                                                                                                        |                                                                                                                   |                            |                                                        |                                               |                                                  |                                                       | Man. c   | γII                                       | I                                                                 | 1                                         |                                                  | 1                                                                  | ,                                                                                                  |
| 1                                                                                                                                                                        |                                                                                                                   |                            |                                                        |                                               |                                                  |                                                       |          | -                                         | 1                                                                 | 1                                         |                                                  | 1                                                                  |                                                                                                    |
| 368' DE' C                                                                                                                                                               | 370¹ C                                                                                                            | 3678 E                     | 365 <sup>9</sup> E—<br>366¹ A                          | 370°D,<br>371¹ABC                             | 371' BE—<br>372' C                               | 371°B,<br>372¹E°AB                                    |          |                                           | 3741 E' BC                                                        | 374¹ E* A                                 | 374* DE,<br>375¹ A                               | 3751 ABC                                                           | 375* DE,<br>376 AB                                                                                 |
| 1                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                 | 1                          | XVIII                                                  | XX                                            | ı                                                | ı                                                     |          | 1                                         |                                                                   |                                           | 1                                                | 1                                                                  | 1                                                                                                  |
| 1 ,                                                                                                                                                                      | !                                                                                                                 | l                          | ı                                                      | I                                             | !                                                | ı                                                     |          | 1                                         | I                                                                 | 1                                         | !                                                | 1                                                                  | 1                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                          |                                                                                                                   | показ. 1-е                 | 2-e                                                    | прет. и                                       | 2-ө                                              | 3.6                                                   |          | 4-e                                       | 5-е                                                               | e-e                                       | 7-е                                              | 9-8                                                                | 9-е                                                                                                |
|                                                                                                                                                                          | 4                                                                                                                 | 8                          | 96                                                     | 5118                                          | 516a                                             | 5176                                                  |          | 523a                                      | 534a                                                              | 5356                                      | 5376                                             | 5396                                                               | 5410                                                                                               |
| 488a                                                                                                                                                                     | 4926 — 496                                                                                                        | 496 - 4986                 | 4986 — 4996                                            | 508 - 5                                       | 514• 5                                           | 516a —                                                |          | 5176 —                                    | 523a —                                                            | 534a —                                    | 5356 —                                           | 537a —                                                             | 539a —                                                                                             |
| IV 488•                                                                                                                                                                  | V 4926 — 496                                                                                                      | VI 496a — 498              | 1                                                      | - 1                                           | !                                                | - 1                                                   |          | - 5176 -                                  | 523a                                                              | 534n                                      | - 5356 -                                         | — 537a —                                                           | 1                                                                                                  |

Изъ представленнаго сравненія трактата о призмваніи святыхъ съ соотв'ятственнымъ ученіемъ Беллярмина и Бекана мы можемъ видъть, въ какой мъръ пользовался Яворскій системами католическихъ богослововъ при составленіи этого огдёла «Камня вёры». Но при всемъ томъ означенный трактать носить на себъ слёды значительной самостоятельности значеніе вифють выдержки изъ опредъленій соборовь: У и VII вселенскихъ, помъстнаго кареагенскаго и иконобор-. 488° — 489°), Ефрема Сирина (489°С), Григорія Нисскаго (489° — 490°), Іоанна Златоуста (490°С) и Іоанна Дамаскина (4916—4921); 4) въ V главв свидетельства о чудесахъ, совершавшихся молитвою и помощію святыхъ; 5) въ встрвчаются лишвіч сравнительно съ трудами Беллярмина и Бекана тексты св. Писанія; 2) въ III главв самостоятельное ческаго Константинопольскаго (487°—488°); 3) въ IV главъ свидътельства свв. отцевъ церкви: Василія Великаго возраженіе десятое и его рѣшеніе (541°—543°), а также глава II, посвященная опроверженію еретическихъ возрапо отношенію къ источникамъ, особенно въ положительной своей части. Такъ, 1) въ I и II главахъ, какъ уклзапо выше, VI главъ доводы «показанія» второго (499°—503°) и «показаніе» третье (503°—504°) и 6) въ полемической части женій противь почитанія Божіей Матери.

| HOCTAXE                |
|------------------------|
| CB.                    |
| aTE 0                  |
| 8ET                    |
| $\Lambda$ . $T_{ m I}$ |

| Стефанъ Яворскій.<br>Догматъ о св постахъ. | фанъ Япорскій. | ax.       | · • | De b | Sellarm<br>onis op | Bellarmini t. 1V.<br>De bonis operib, in partic. | Характеръ запиствованій.                                                                                                                   |
|--------------------------------------------|----------------|-----------|-----|------|--------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| часть, глава, стр. Пів.                    | стр.           | =         | Ξ   |      | cap.               | pagg.                                            |                                                                                                                                            |
| 846—848 въд 1-е II                         |                | въд 1-е П | =   |      | -                  | 553                                              | Заимствовано съ значительными передълками.                                                                                                 |
| 848-850 2-e -                              | 2-e            |           |     |      |                    | 5541A* E—5554A<br>5571 C                         | Заимствовавы цитаты: Суд. 20, 26; 2 Цар. 1, 12, 3, 35, я нъ-которыя мысля, раскрытыя въ «Камир въры» сокращениъе, чъмъ                     |
| V 8596 — 860a 1-я польза                   | польза         | польза    |     |      | ~ X                | 558¹ C<br>567² D                                 | въ Disput<br>Завиствовано съ сокращеніемъ.                                                                                                 |
| — 860a6 2-я — —                            | 10ств.         | nocra.    |     |      | ı                  | 567ª E                                           | Почти буквальный переводъ                                                                                                                  |
| — 8606 — 861.                              | 3-я            |           | 1   |      | 1                  | 568¹ AE                                          |                                                                                                                                            |
| — 861а 4-я                                 | 4-в            |           | ŀ   |      | 1                  | 568¹ B                                           | уквальный переводъ.                                                                                                                        |
| — 8616 — 862  5-я —                        | 5-n            | 5-n       | 1   |      | ı                  | 2691 DE                                          | Буквальный переводъ съ незначательнымъ распространениемъ                                                                                   |
| VI 866a — 8676                             | 8664 — 8676    | 1_        | i.  |      | 1                  | 569°D'B°CD.<br>568°D, 554°D,                     | въ концъ главы.<br>Буквально завиствованы свидътелества свв. отцевъ церквя:<br>Попина Златоуста, Анципсія, Василін В, Амеросія, Кипріана я |
|                                            |                |           |     |      |                    | 568" D,<br>568" E - 569(A                        | Enudarin.                                                                                                                                  |

| Зепиствованы цитаты: Второз. 17, 10.—12; Іерем. 3°, 5, 8, 18—19, Ефес. 9, 26—31 и комментаріи къ первымъ двумъ; приссобдинены: 1 Цар. 14, 24; 2 Пар. 20, 3; 2 Ездр. 8, 49.—50; Іоны 3, 7. | Буквальный переводъ съ присоединеніемъ двухъ заключитель-<br>ныхъ замтчаній (стр. 871 6 — 872 6) и передълкою комментерія<br>къ Ме. 16, 19. Въ Disput. законодательная власть приписывается<br>одному Ап Петру, а въ «Камнъ въры»—всъмъ апостоламъ и ихъ<br>преемнякамъ (ср. Disput. ib., р. 4201А и «Кам. в.» стр 87046). | Завиствовано съ блазкать томествоить въ первой половинъ главы и съ присоединеніемъ самостоятельныхъ подробностей въ раскрытія однъхъ и тъхъ ме мыслей — во второй. | Буквально звамствованы свядътельства св. отцевъ церкви:<br>Игнатія Богоносца, Василія В, Григорія Назіанзена, Іоанна Зла-<br>тоуста в Амвросія. | Завиствовано съ изивиеніемть, касакопциися порядка въ указа-<br>нія прячинь уствновлевія поста св. Четыредесятницы, сокраще-<br>вія ихъ числа и пропуска святоотеческихъ свидътельствъ въ<br>пользу раскрываемыхъ мыслей. | Запиствовано съ близкить сходствоить. | Одна часть содержанія запиствована съ буквальныйъ тожде- | другая—съ распространеніемъ цятатами св Писанія: Быт. 2, 16—17; 1 Кор. 9, 27; 4, 11; Колос. 3, 5; Дук. 21, 34 и болъе подробнымъ наложеніемъ одитът и тъхъ же мыслей. | Завиствованы цитаты язъ сочиненій свв Климента Алексан- | Аристен в минуский, отвыть на попрост представлент на въ церкви постовъ въ «Камнъ въры» по мысли тождественъ съ навнощимся въ Disput | Буквальный переводъ. | Буквальный переводъ съ прасоединеніемъ поисинтельнаго прамъра, свядутельства св. Іоанна Златоуста в выдержки всъ велякопостной тріоди | Почти буквальный переводъ. |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---|
| t I. De Romano Pontifice, 3a  IV   XVI   419° B   18-1  t. IV, De bon. op. partic. coexa  II   VII   560°AB   3, 7.                                                                       | 419*E—420¹ABC,<br>422¹ ABC² BC,<br>423¹ CD KE                                                                                                                                                                                                                                                                              | 420¹ DE, 424¹ BC                                                                                                                                                   | 5791 BCD Hr                                                                                                                                     | 578¹ DEº ABCDE,<br>579° AB<br>His                                                                                                                                                                                         | 5821 D, 5831 D                        | 558¹ CDEª A                                              | 556° DE, 557¹C AP, 16 16 16 10 10 10                                                                                                                                  | 5801 A* A                                               | 575° C His                                                                                                                           | 561° E - 562' A      | 570¹ E³ AB "pp                                                                                                                        | 570° B                     | - |
| De Rom   XVI   Y   Y   Y   Y   Y   Y   Y   Y   Y                                                                                                                                          | XVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                                                                  | ı                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                           | XIX                                   | >                                                        | ÷                                                                                                                                                                     | XVII                                                    | VIX                                                                                                                                  | VIII                 | XII                                                                                                                                   | 1                          | _ |
| t. 17<br>11 14                                                                                                                                                                            | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ı                                                                                                                                                                  | I                                                                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                         | ŀ                                     | ١                                                        |                                                                                                                                                                       | ı                                                       |                                                                                                                                      |                      | !                                                                                                                                     | 1                          | _ |
|                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                           |                                       |                                                          |                                                                                                                                                                       |                                                         |                                                                                                                                      | прет. и              | acup. 1-6<br>2-6                                                                                                                      | မှ                         |   |
| 868a . 870a                                                                                                                                                                               | 870• — 8726                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8726 — 8746                                                                                                                                                        | 8776 — 879a                                                                                                                                     | 882a — 8836                                                                                                                                                                                                               | 883• 8846                             | 887a — 8916                                              |                                                                                                                                                                       | 891. — 8926                                             |                                                                                                                                      | 893* — 8946          | 8946 — 895a                                                                                                                           | 8966 — 897a                | _ |
| pasz. 2 868a.                                                                                                                                                                             | <b>H</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | H                                                                                                                                                                  | разд. 34<br>гл. 11                                                                                                                              | Ħ                                                                                                                                                                                                                         | ı                                     | 1                                                        |                                                                                                                                                                       |                                                         |                                                                                                                                      | н                    | ı                                                                                                                                     |                            | _ |
| •                                                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | i                                                                                                                                                                  | l                                                                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                         | ı                                     | 1                                                        |                                                                                                                                                                       | ı                                                       |                                                                                                                                      | H                    | I                                                                                                                                     | 1                          |   |

| Характеръ вчикствованій                          | Заимствовано съ незначительшымъ распространеніемъ въ из-<br>ложеніи однъхъ и тъхъ же мыслей.<br>Буквальный переводъ. | Почти буквальный переводъ. | Заимствовано съ блазкимъ сходствомъ, съ присосдиненимъ<br>свидътельства св. Іоанна Златоуста. | Почти буквальный переводъ. | Завиствовано съ прабавленіемъ къ двумъ общимъ съ Disput.<br>толкованіямъ приводимаго въ возраженіи свидътельства св. Ши-<br>санія третьяго—св Кипріана (стр. 906 6) и съ болю подробнымъ | REMORENIEM OAHEND H TEXTS WE MINCHER. | туквальный переводъ. | Запиствовано съ болъе подробною выпискою изъ Коричей | книги опредъления 1 ангрскаго сооора.<br>Заимствовано съ присоединеніемъ нъкоторыхъ самостоитель-<br>ныхъ подробностей въ доказательствахъ древнъймыего происхо- | жденія поста св Четыредесятницы. | Буквальный переводъ. |                  | отвътв.<br>Звиствованы и вкоторыя фразы съ самостоительнымъ допол-<br>неніемъ другой части отвътла на позраженіе. |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bellarmini. t. IV.<br>De bonis operib. in partic | pagg.<br>562¹ BC<br>562¹ DE                                                                                          | 562* ACDE,<br>563¹ A       | 563' C,<br>555' BC,<br>556" AE,<br>557* BCDE                                                  | 563° E—<br>564¹ ABCD       | 570°DE—<br>571¹ ABC                                                                                                                                                                      | 5711 CD                               | 572' BCD             | 5731 E' AB                                           | 575° ABD                                                                                                                                                         | 5791 DE' ABCD                    | 565° DE, 566' A      | 473° BC, 474' BC | 585° CD                                                                                                           |
| Bellarm<br>Jonis op                              | cap.                                                                                                                 | ı                          | I <b>EI ≿</b>                                                                                 | VIII                       | их                                                                                                                                                                                       | 1                                     | шх                   | 1                                                    | XΙΥ                                                                                                                                                              | ı                                | XX                   | . I.             | ххш                                                                                                               |
| De 1                                             | 1ib.                                                                                                                 | 1                          | 1                                                                                             | .1                         | ı                                                                                                                                                                                        | I                                     |                      | ١                                                    | ı                                                                                                                                                                | ١                                | I                    | ΣI               | 1                                                                                                                 |
| B.<br>g.x.d.                                     | 1-e<br>2-e                                                                                                           | 3-е                        | · .4-e                                                                                        | 5-e                        | <b>9-9</b>                                                                                                                                                                               | 7-6                                   | 2-e                  | 3-е                                                  | 1-e                                                                                                                                                              | 2-e                              | 3-e                  | 1-e              | 5-e                                                                                                               |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догиатъ о св. постахъ       | crp.<br>897a — 898a<br>898a — 899a                                                                                   | 899a — 900a                | 900a — 9036                                                                                   | 9036 — 905a                | 905a — 9076                                                                                                                                                                              | ■806                                  | 909a — 910a          | 910a - 9126                                          | 913a6                                                                                                                                                            | 9136 — 9156                      | 9156 — 916a          | 916e — 918a      | 921• — 9226                                                                                                       |
| Сте                                              | часть. глава.<br>II II                                                                                               | 1 -                        | 1                                                                                             | -<br>-                     | ı                                                                                                                                                                                        | ı                                     | III                  | 1                                                    | <u>&gt;</u>                                                                                                                                                      |                                  | - 1                  | <b>&gt;</b>      |                                                                                                                   |
| ,                                                | часть.<br>II                                                                                                         | ı                          | 1                                                                                             | 1                          | 1                                                                                                                                                                                        | l                                     | ١                    | 1                                                    | ł                                                                                                                                                                | 1                                | 1                    | ī                | 1                                                                                                                 |

Изъ представленнаго сравненія трактата «Кампя в'вры» о постахъ съ ученіемъ Беллярмина о томъ же предметь мы можемъ видъть, что значительно большее количество заимствованій изъ означеннаго источника встръчается въ полемическомъ отдълъ трактата: одна часть содержанія этого отділа представляеть собою буквальное воспроизведеніе Disputationes Беллярмина; въ другой имбются незначительныя до бавленія или святоотеческих в свидательства, или выдержека иза Кормчей книги, или самостоятельныхъ болве подробныхъ мыслей въ доказательствъ и раскрытіи однихъ и тьхъ же положеній. Во всемъ содержаній второй части трактата только четыре отвыта на протестантскія возраженія (908 - 909, 918 - 921) им'ьють самостоятельное значеніе.

Сравпительною оригинальностію и независимостію отъ католиче. скаго источника отличается положительная часть трактата. Такъ, 1) въ понятіи поста «Камень въры» вносить признакъ произвольнаго воздержанія оть пищи, чего не дівлають Disputationes '); 2) о пості церковномъ у Яворскаго рачь идеть песколько подробнее, чемъ у Беллярмина 2); 3) независимо отъ Disputationes въ «Камив ввры» подробно доказывается происхождение поста «оть заповъди Божія», на основаніи многочисленных в свидьтельствъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завътовъ, а также на основани примъровъ постившихся въ томъ и другомъ Завъть (гл. I—IV); 4) самостоятельно приводятся свидътельства св. отцевъ церкви: Іоанна Златоуста (862-866), Василія Великаго (866—867), Кирилла Іерусалимскаго (867—878), Амвросія (878), аввы Дорооея (879-881) и ссылки на творенія Василія Великаго, Ефрема и Кассіана (882); 5) доказывается апостольское происхожденіе поста св. Четыредесятницы на основаніи правиль вселенскихъ и номъстныхъ соборовъ. Правда, и Disputationes 3) пользуются указаннымъ способомъ доказательства мысли о древнъйшемъ существовании названнаго поста въ христіанской церкви, но соборныя опредёленія въ нихъ не приводятся, а только имфются въ ограниченномъ количествф ссылки на нихъ. Наконецъ, 6) «Камень въры» самостоятельно излагаетъ ученіе о четырехъ-кратныхъ годичныхъ постахъ п о поств среды и пятка (883—886, 891—892).

Изъ представленнаго нами сравненія трактатовъ «Камня вѣры»: о душахъ святыхъ, мощахъ, литургін, Евхаристін, призываніи свя-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Nomen jejunii abstinentiam a cibo s gnificari videtur. Disput. t. IV, de bon oper. in partic. lib. II, cap. I, p. 553 B.
2) Cpab. • Kam. B.•, crp. 848 m Disput., ibid., p. 553 C.
3) Ibid., cap. XIV, p. 575 D.

тыхъ и о постахъ съ богословскими трудами Беллярмина и Бекана мы должны сдёлать тотъ выводъ, что значительную часть содержанія и этой группы трактатовъ авторъ «Камня вёры» заимствовалъ изъ означенныхъ католическихъ источниковъ. Но вліяніе послёднихъ въ названныхъ трактатахъ не простирается далѣе внѣшняго заимствованія ихъ содержанія и не отражается на внутренней сторонѣ ученія «Камня вѣры» объ указанныхъ догматахъ православной церкви. Въ послѣднемъ отношеніи «Камень вѣры» вполнѣ сохраняетъ православный взглядъ на защищаемые имъ противъ лютеранъ и кальвинистовъ догматы: о душахъ святыхъ, мощахъ, литургіи, Евхаристіи, призываніи святыхъ и о постахъ. Иного, впрочемъ, и не могло быть, такъ какъ основныя истины указанныхъ догматовъ — общи православію и католичеству.

## ГЛАВА У.

Трактаты «Камня въры» о св. иконахъ и честномъ Крестъ.

Отношеніе трактатовъ къ Disputationes Беллярмина и трудамъ Бекана. Сравненіе «догматовъ» по вхъ содержанію съ ученіемъ предшествовавшихъ «Канню вёры» противопротестантскихъ сочиненій объ пконахъ и Кресть.

Трактаты о свв. иконахъ и Креств занимають особенное положение въ «Камив въры». По отношению къ нимъ вліяніе католической богословской литературы отразилось преимущественно на вившней сторонв, на способв построенія трактатовъ. Что же касается самого содержанія, то въ немъ заимствованій изъ католическихъ источниковъ мы встрвчаемъ меньше, чвмъ въ другихъ отдвлахъ произведенія Нворскаго.

Въ послѣднемъ отношеніи намъ представляется возможнымъ сдѣлать слѣдующее сопоставленіе названныхъ трактатовъ «Камня вѣры» съ богословскими трудами Беллярмина и Бекана.

| Характеръ заимствованій.                      |        | Заимствованы цитаты: Мө. 5, 14—15;<br>18, 17; псал 18, 5. | Запиствовано съ пезначательными<br>самостоительным подробностими. | Запиствовано (по м'ютамъ буквально)<br>съ незначительными сомращеннями. | Запиствовано (по мъстамъ буквально)<br>съ передълками и распространеніями<br>въ изложеній однъхъ и тъхъ же мыслей. | Заимствована общая мысль о ересихъ<br>лютеранской церкви, при различномъ<br>перечив ихъ. | Заимствованы искоторыя общія и частныя мысли, раскрытыя вь подроб-<br>ностяхъ самостоятельно. | Заимствованы общія мысли о пользів св. иконт, расмрытыя въ подробностихъ | самостоятельно | Звимствовано возрожение при само-<br>стоятельномъ отвътъ на него, | Запиствовано съ значительнымъ рас- | npocrpanentomb. | Завиствовано съ незначительнымъ | мысли о непозможности наображения невидимико Бога. |
|-----------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------|---------------------------------|----------------------------------------------------|
| Becani opera.<br>Opus opuscul. t. V. opus. V. | pagg.  | 1304, §\$ 5, 7, 8.                                        | 1034, 8\$ 5—6.                                                    | 1310,<br>§§ 79—95.                                                      | 1305, § 17,<br>1318,<br>\$\$ 30—31                                                                                 | 1321,<br>\$\$ 59—71.                                                                     | 1324—1326,<br>§§ 105—129.                                                                     |                                                                          |                |                                                                   |                                    |                 | -                               |                                                    |
| Becani opera.<br>Opuscul. t. V. o             | cap.   |                                                           |                                                                   |                                                                         | ,                                                                                                                  |                                                                                          |                                                                                               |                                                                          |                |                                                                   |                                    |                 |                                 |                                                    |
| Opus o                                        | i.     |                                                           |                                                                   |                                                                         |                                                                                                                    |                                                                                          |                                                                                               |                                                                          |                |                                                                   |                                    |                 |                                 |                                                    |
| Bellarmini. t. II.<br>De imag. sanct.         | pagg.  |                                                           |                                                                   |                                                                         | ,                                                                                                                  |                                                                                          |                                                                                               | 395* BCDE,<br>395 <sup>1</sup> A                                         | 3931 C         | 388¹ AB                                                           | 396° E                             | 406° D          | 3891 E³ A                       | •                                                  |
| 3ellarmi<br>De ima                            | cap.   |                                                           |                                                                   |                                                                         |                                                                                                                    |                                                                                          |                                                                                               | ×                                                                        | IX             | ιιν                                                               | XI                                 | XYII            | VIII                            |                                                    |
|                                               | - Iib. |                                                           |                                                                   |                                                                         |                                                                                                                    |                                                                                          |                                                                                               | =                                                                        |                | ١                                                                 | 1                                  |                 | 1                               |                                                    |
| i#<br>Haxb,                                   |        | дов. 1-й                                                  | 4-Ä                                                               | 5-B                                                                     | <b>9-9</b>                                                                                                         | 7-11                                                                                     | показ. 3-е                                                                                    | 12-e                                                                     |                | прет. и<br>испр. 1 е                                              |                                    |                 |                                 |                                                    |
| Стефанъ Яворскій<br>Догиать о св иконахъ,     | стр.   | 47a—48a                                                   | 496516                                                            | 516-550                                                                 | 556576                                                                                                             | 576596                                                                                   | 636.—67a                                                                                      | 795-81a                                                                  |                | 93a — 99a                                                         | 1166-118a                          |                 | 118a-1196                       | •                                                  |
| Сте<br>Догиа                                  | глава. | ۲۲                                                        | ı                                                                 | 1                                                                       | 1 ,                                                                                                                | 1                                                                                        | i                                                                                             | 1                                                                        |                | <b>–</b>                                                          | H                                  |                 | N                               |                                                    |
|                                               | часть  | н                                                         | l                                                                 | 1                                                                       | 1                                                                                                                  | l                                                                                        | ,                                                                                             | 1                                                                        | -              | 11                                                                | 1                                  |                 | 1                               |                                                    |

| Заимствовано съ распространеніемъ ръчи Disput. о соборъ иконоборческомъ Константинопольскомъ и съ сокращениемъ — о соборъ Елиберитскомъ и франкфуртскомъ. | Запиствована общая мысль возраженій на основанія изреченій св. отцевъ церкви, при различій святоогеческихъ святуєтельствъ. | Запиствована общая мысль о чудесахъ оть св. иконъ, накъ доказательствахъ въ пользу ихъ почитанія. | Завиствованы цитаты: Исх. 32, 1, 4; 3 Цар. 12, 28; Вгорозак. 32, 15; псал. 105, 19; Іер. 2, 5—6; 3 Цар. 18, 21; Вгор. 32, 17 и почти буквально содержаніе стр. 139 в — 140 6. | Завиствовано съ присоединеніемъ отвъта перваго и незначительнымъ рас-пространеніемъ въ отвътъ второмъ. | Заимствовано возражение и общая мысль въ отвътъ первомъ (стр. 148 а— 149 а). | Заимствовано возраженіе при само-<br>стоятельномъ отвъть на него. | Запиствовано (по мъстамъ буквально) съ незначительнымъ распространеніемъ. | Заимствовано буквально описаніе на-<br>родныхъ бъдствій, случившихся въ Ви-<br>заитійской имперіи и въ Константино-<br>поль посль гоненія на иконы. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                           |                                                                                                                            |                                                                                                   |                                                                                                                                                                               |                                                                                                        |                                                                              |                                                                   |                                                                           |                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                           |                                                                                                                            |                                                                                                   |                                                                                                                                                                               |                                                                                                        |                                                                              |                                                                   |                                                                           |                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                           |                                                                                                                            |                                                                                                   |                                                                                                                                                                               |                                                                                                        |                                                                              |                                                                   |                                                                           |                                                                                                                                                     |
| 397° E, 398' A,<br>393' DE° AB,<br>403°—405                                                                                                               | 406' DE' AB                                                                                                                | 399¹ CDE¹ A                                                                                       | 400° E – 402¹ B                                                                                                                                                               | 391 <b>2</b> D<br>395' BCD                                                                             | 388¹ C                                                                       | XI 395° E-397¹ A<br>XVIII 406° E-407¹AB                           | 3991 CDE                                                                  | 4001 E'ABCD                                                                                                                                         |
| XII                                                                                                                                                       | XYI                                                                                                                        | XII                                                                                               | шх                                                                                                                                                                            | XI                                                                                                     | VII                                                                          | хиши                                                              | пх                                                                        | I                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                          | ı                                                                                                 | 1                                                                                                                                                                             | ı                                                                                                      | 1                                                                            | 1                                                                 | 1                                                                         | 1                                                                                                                                                   |
| •                                                                                                                                                         |                                                                                                                            |                                                                                                   |                                                                                                                                                                               | 9 <b>-</b> 6                                                                                           | ŭ.<br>9-                                                                     | 7-e                                                               | 9-<br>9-                                                                  | 12-e                                                                                                                                                |
| 1276—1304                                                                                                                                                 | 130a-134a                                                                                                                  | 1346-1376                                                                                         | 1376—141                                                                                                                                                                      | 142•—144a                                                                                              | 148a —1516                                                                   | 1526—155a                                                         | 155a156a                                                                  | 1686—1696                                                                                                                                           |
| 5                                                                                                                                                         | VII                                                                                                                        | VIII                                                                                              | XI                                                                                                                                                                            | ì                                                                                                      | ı                                                                            |                                                                   | 1                                                                         | ı                                                                                                                                                   |
| i                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                          | 1                                                                                                 | 1                                                                                                                                                                             |                                                                                                        | 1                                                                            | ı                                                                 | 1                                                                         | 1                                                                                                                                                   |

| . t. II.<br>Характеръ запиствованій.<br>sanctor. | радд. 416° Е—417¹ А Заниствована общая мысль о прообразахъ св. Креста въ | 4131 ВСДЕ Почти буквальный переводъ. | 413° АВ Заимствованъ цататъ Ефес. 3, 18, и краткій къ нему коммен- | 416° Е, 417 А Заимствованы цитаты: Апок. 14, 1; 7, 3. | 4151 D Запиствованъ цитатъ Ме. 24, 30 и краткій комментарій. | 415° АЕ, 416' А Заимствовано указаніе на 73-е правило VI вселенскаго собора и разсказъ о наградь царю Тиверію за почитаніе св. Креста. | 413°DE— Заиствовано съ незначительныйъ сокращениемъ.<br>414°AC | 415° CDE<br>416¹ DE² AB | 416° С Заимствовано съ болве подробнымъ наложеніемъ одного и того же эпизода изъ жизни св. Илларіона. | 412 <sup>1</sup> В Заимствовано съ незначательнымъ распространеніемъ въ явло-<br>женія одибхъ и тъхъ же мыслей. |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bellarmini. t. II.<br>De imag. sancto            | cap.   416                                                               | XXVII 4                              | ı                                                                  | XXIX 416                                              | шахх                                                         | 415                                                                                                                                    | , пахх                                                         | XXVIII 41               | 1                                                                                                     | XXX X                                                                                                           |
| · · · · ·                                        | lib.<br>II                                                               | I                                    | ı                                                                  | 1                                                     | 1                                                            | ı                                                                                                                                      | 1                                                              |                         | 1                                                                                                     | 1                                                                                                               |
| й.<br>crb.                                       |                                                                          |                                      | дов. 3-й                                                           | ı                                                     | ı                                                            |                                                                                                                                        |                                                                |                         |                                                                                                       | претык. в<br>непр 2-е                                                                                           |
| Стефанъ Яворскій.<br>Догиать о св. Крестъ        | стр.<br>184а—1896                                                        | 190a —192a                           | 193a6                                                              | 1948-1956                                             | 196₽                                                         | 1976—198                                                                                                                               | 2126—214                                                       |                         | 2186—219a                                                                                             | 236a-237a                                                                                                       |
| Сте                                              | глава.                                                                   | 11                                   | 1                                                                  | I                                                     |                                                              | H                                                                                                                                      | >                                                              |                         | 1                                                                                                     | Ħ                                                                                                               |
| •                                                | часть.                                                                   | 1                                    | I                                                                  | ı                                                     |                                                              | 1                                                                                                                                      | ı                                                              |                         | 1                                                                                                     | Ħ                                                                                                               |

| 237a6     |              | 8          | 1  | XXIV | 4121 C, 4181 C               | Запиствовано съ пезначительныть сокращеніемъ.                                            |
|-----------|--------------|------------|----|------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2376—2384 | <b>&amp;</b> | 4-6        | ١. | ı    | 4121 C, 4181 D               | Почти буквальный переводъ.                                                               |
| 238•—2406 | 3406         | φ          | ı  | 1    | 4121 CD,<br>4181 E? ABCD     | Завиствовано съ передълками, значительными сокращеніями и самостоятельными дополненіями. |
| 2406—2416 | 2416         | <b>9-9</b> | 1  | I    | 412' D, 418° E,<br>419' ABCD | Запиствовано (по ивстаит буквально) съ незначительнымъ со-                               |
| 242 0     | 9            | 7-6        | 1  | XIXX | 4171 AC                      | Завиствованы свидътельства свр. Діонисія, Іустина и Кипрівна.                            |
| 2436—244  | 244          | 10-e       | ı  | ХI   | 396° DE,                     | Почти буквальный переводъ.                                                               |
|           |              |            |    | XVI  | 406' DE                      |                                                                                          |
|           |              |            |    |      |                              |                                                                                          |

Въ такъ пунктахъ содержанія, которые стоять внѣ зависимости отъ католической богословской литературы, разсматриваемие трактаты имъють много общаго съ отечественными противоеретическими сочинензями предшествовавmaro «Камню върм» времени.

имущественно на витшней, обрядовой сторонт религии, во витшнихъ формахъ выражающей высокія, отвлеченныя истины. Потому-то св. изображенія, св. мощи, св. Кресть, служа живымъ и для всъхъ доступнымъ выраженіемъ многихъ православно-христанскихъ истинъ, давали соотвътствующую пищу нашему религозному сознаню и были особенно любимы русскимъ народомъ. Объ уваженіи и привязанности русскихъ людей къ св. иконамъ Гербиній <sup>1</sup>) была особенно сродна и близка нашему отечественному религіозному сознанію. Русская богословская мысль не скоро говорить слъдующее: «русскій человъкъ нигдь и никогда не хотъль разставаться съ иконами: въ путешествіи, на войну Нужно замътить, что ученіе о св. иконахь и св. Кресть соприкасается съ такою областью догматики, которая могла проникнуться всею полнотою и глубиною православнаго дог**изтическа**го ученія и долгое время покоилась преонъ всегда отправлялся съ своею иконою. Надъ дверями домовъ, лавокъ, разныхъ складовъ, на улицахъ и дорогахъ –

О немъ см. въ сочин. Д. Цвътвевв: «Протестантство и протестанты въ Россіи до эпохи преобразованій», стр. 688—689.

вездѣ ставились иконы. Въ домахъ, особенно у богатыхъ людей, у изголовья ихъ постели сооружались чуть не полные церковные иконостасы». «Простодушному чувству русскаго человъка», говорить Олеарій, «казалось, что чемъ больше и ближе онъ будеть окружать себя свящ. изображеніями, тімъ онъ ближе и непосредственні стансть къ Еожеству; въ самыхъ образахъ не развитое религіозное сознаніе его видьло какъ бы чувственно осязаемое, вещественное присутствіе Божества • 1). При такой привязанности русскихъ къ внъшней сторонъ религін естественно, что и теоретическая сторона ученія о предметахъ вифшняго религіознаго культа должна была развиваться въ русскомъ религіозномъ сознаніи раньше, чёмъ ученіе о другихъ пунктахъ христіанской догматики. Действительно, мы видимъ, что тогда какъ некоторые догматическіе вопросы (напр. о преданів, объ оправданів) только въ «Камић въры» впервые подробно обсуждаются, ученіе о св. пконахъ и св. Кресть, какъ мы видъли въ своемъ мъсть, имъеть въ предшествующемъ времени цѣлую литературу. Кромѣ положительныхъ мотивовъ, скрывавшихся въ самыхъ свойствахъ древнерусского благочестія, эта литература им'єла причину своего происхожденія и въ полемическихъ цѣняхъ, такъ какъ возраженія противъ православія какъ нашихъ самобытныхъ, такъ и пришлыхъ еретиковъ, направлялись главнымъ образомъ противъ обрядовой стороны религіи 2).

Насколько широко было развито ученіе св. иконахъ и св. Крестъ въ предшествовавшей «Камию въры» полемической литературъ, можно судить изъ сравненія его трактатовь о св. иконахъ и св. Крестъ съ ученіемъ объ этихъ предшествующихъ полемическихъ сочиненій.

Главы I и II положительной части трактата «Камня вѣры» о св. иконажь, въ которыхъ истина почитанія св. иконъ доказывается на основаніи Ветхаго Завѣта, сходны по своему содержанію съ предшествовавшими «Камню вѣры» полемическими сочиненіями. Какъ въ «Камнѣ вѣры», такъ и въ этихъ послѣднихъ, приводятся одни и тѣ же свидѣтельства изъ св. Писанія Ветхаго Завѣта о существованіи въ Ветхозавѣтной церкви св. изображеній и о поклоненіи и почитаніи ихъ Ветхозавѣтными людьми въ Особенно вторая глава «Камня вѣры» въ отношеніи выбора мѣсть изъ св. Писанія Ветхаго Завѣта о поклоненіи

\*) Срав., напр., «Просвътитель», слово 6-е, слова М. Грека объ иконахъ, слово о поклоненіи иконъ Гоанна Дамаскина, слово объ иконахъ въ «Кирилл. Книгъ» (л.л. 9—12), объ иконахъ въ «Рожнецъ духовномъ» (л. 228).

Digitized by Google

<sup>1) «</sup>Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII вв.», И. Соколова, стр. 68

<sup>\*) «</sup>Просвътитель» говорить о еретикахъ жидовствовавшихъ: «божественнымъ иконамъ и честному кресту възбраняюще покланятися, і овы въ нечистыа мъста и сквернаа метаху, іныа же зубы кусающе якоже бъсніи иси, иныя же съкрушающе, иныа же въ огнь вмътающе, і глаголаху: поругаемся иконамъ симъ, якоже жидове Христу поругашася» (стр. 6).

Богу въ видимомъ чувственномъ образъ сходна съ 19, 20 и 22 главами сборника свящ. Наседки. Самый порядокъ доказательства иконопочитанія на основаніи св. Писанія Ветхаго Зав'єта въ «Камн'є в'єры» и въ предшествовавшихъ ему полемическихъ сочиненіяхъ-одинъ и тоть же: сначала доказывается существование св. изображений въ Ветхомъ Завъть, а потомъ истина поклоненія предъ ними Ветхозавътныхъ людей.

Глава III «Камия въры», въ которой представляется исторія иконоборческихъ волненій, сходна со второй главой слова объ иконахъ, помъщеннаго въ «Кирилловой книгъ», а также со второй главой сборника свящ. Насъдки. Въ этихъ послъднихъ сочиненіяхъ исторія иконоборческихъ смутъ, а также дъянія VII вселенскаго собора описаны съ большею подробностію, чемъ даже въ «Камне веры».

Глава IV, по указанію «Камня вѣры», заимствована изъ слова Іоанна Дамаскина объ иконахъ.

Глава V, по указанію «Камня віры», опять составлена по церковно-славянскимъ источникамъ. Отличіе «Камня въры» во всъхъ указанныхъ главахъ оть другихъ полемическихъ отечественныхъ сочиненій состоить въ томъ, что «Камень вѣры» болѣе подробно останавливается на мъстахъ св. Иисанія и присоединяеть оть себя заключенія и выводы изъ нихъ въ пользу доказываемой истины 1).

Во всей положительной части трактата объ иконахъ только VI глава не можеть быть сопоставлена съ другими отечественными полемическими сочиненіями. Одна часть содержанія этой главы, какъ указано выше, заимствована изъ произведенія Бекана. Другая несомивнно внесена Стефаномъ Яворскимъ самостоятельно: за это говорять ивкоторыя вившинія особенности даннаго отдела «Камия веры».

Во-первыхъ, вся глава состоить изъ силлогизмовъ, которые такъ любить авторь. Во-вторыхъ, въ этой главѣ мы находимъ иѣкоторыя исихологическія основанія въ пользу иконопочитанія <sup>2</sup>), которыя отличають этоть способъ доказательства оть того положительнаго, на св. Писаніи основаннаго, который является господствующимъ въ предшествующихъ полемическихъ сочиненіяхъ. Кромф того, въ этой главф (которую следовало бы поместить автору въ полемичесую часть) «Камень въры» не столько говорить объ иконахъ, сколько полемизируетъ вообще противъ лютеранской общины и доказываетъ мысль, что она не можеть быть названа истинною церковію Христовою. При этомъ, говоря о нареканіяхъ протестантовъ на истинную церковь, «Камень въры» почему-то не замъчаеть, что эти нареканія относятся собственно къ католической церкви. Такъ, на стр. 56 мы читаемъ: «Но обновлен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. напр., стр. 4 5, 14—18, 23—24, 37—40, 44—46. <sup>3</sup>) См., напр., стр. 72—76, 77—78.

ная ваша церковь, противницы, нъсть невъста Христова. Сіе хотящь показати, полагаю ваше ученіе: научаете вы, яко наша церковь въ первое пятисотіе лѣть бяше истинная Невѣста Христова, и храненіемъ непорочныя въры бяше Дъва. Потомъ же минувшым пятим стом лътъ, начать растлівати: и в сицево растлівніе пріиде, яко во времена лютера и калвіна обрътеся прелюбодьйца: и вавилонская блудница, того рали отъ Христа отвержеся. Въ мъсто же ея наста церковь лютеромъ и калвіномъ обновленна. Сіе есть ваше ученіе». Но, очевидно, что подъ растленною церковію здесь разумется церковь католическая, а не православная, на что следовало бы автору обратить вниманіе

Первыя двъ главы (I—II) полемической части догмата объ иконахъ, въ которыхъ опровергается лютеранское обвинение православныхъ въ томъ, будто они, почитая и покланяясь св. изображеніямъ, впадають въ гръхъ идолопоклонства, отличаются отъ полемической литературы предшествующаго времени подробностями въ раскрытіи одного и того же содержанія. Съ обвиненіемъ еретиками православныхъ въ идолопоклонствъ мы стръчаемся въ предшествовавшихъ полемическихъ сочиненіяхь. Въ однихъ изъ нихъ решеніе этого возраженія отличается краткостію и категоричностію: мъста св. Писанія, говорящія объ идолахъ, нельзя относить къ христіанскимъ иконамъ, какъ не имъющимъ по своему назначенію ничего общаго съ языческими идолями 1). Другія сочиненія съ большею подробностію останавливаются на доказательствъ мысли о различіи иконъ отъ идоловъ 2). При ръшеніи указаннаго возраженія «Камень віры» значительно пользуется ученіемъ св. Іоанна Дамаскина объ иконахъ, къ которому присоединяетъ свои заключенія и объясненія.

Глава III «Камня въры» объ иконахъ занимается ръшеніемъ возраженія, общато съ находящимся въ сборник всвящ. Наседки (гл. 4), а также въ словъ объ иконахъ, помъщенномъ въ «Кирилловой книгь» (л.л. 171—172). Отличіе «Камня віры» оть указанных сочиненій состоить въ томъ, что возражение, дълаемое противъ св. иконъ въ первомъ на основаніи разрушенія царемъ Езекіею мѣднаго змія въ пустынь, въ последнихъ делается противъ почитанія Креста Господня. Решеніе возраженія какъ въ «Камив ввры», такъ и въ указанныхъ сочименіяхъ, по главной мысли-одно и то же; только «Камень в'вры» прибавляеть отъ себя мысль о временномъ значеніи міднаго змія въ пустынъ и о временно подобавшей чести ему (116-117).

Содержащееся въ главъ IV объ иконахъ возражение противъ иконъ на основаніи невозможности изображенія Бога въ чувственномъ

<sup>1)</sup> См. сл. объ вконахъ М. Грека, стр. 490—491; «Просвът.» сл. 6, стр. 149—150. «Памятники преній о въръ...», стр. 127—128.

\*\*D См. «Истины показаніе» Зиновія Отенскаго, стр. 365—402; слово объ вконахъ

Кирилловой Книги, л.д. 155-149; сборникъ свящ. Насъдки, гл. 19.

видъ и его ръшеніе заимствованы «Камнемъ въры» изъ словъ Іоанна Дамаскина объ иконахъ. Краткое ръшенія этого возраженія мы находимъ также и въ «Рожнецъ духовномъ» (л. 229—230).

Глава V «Камня въры» имъетъ предметъ содержанія, одинаковый съ первыми главами полемической части догмата и говорить о различіи иконъ отъ языческихъ идоловъ только съ большею подробностію сравнительно съ первыми двумя главами. Какъ ръшаемое здъсь возраженіе, такъ и его опроверженіе, какъ мы видъли выше, находятся и въ противолютеранскихъ сочиненіяхъ, хотя въ болъе краткомъ видъ сравнительно съ «Камнемъ въры».

Главы VI, VII и VIII «Камня вѣры», въ которыхъ рѣшаются возраженія противъ почитанія св. иконъ, дѣлаемыя на основаніи ученія нѣкоторыхъ соборовъ, св. отцевъ церкви и чудесъ, бывающихъ при св иконахъ, не имѣютъ соотвѣтствующаго содержанія въ предшествовавшей полемической литературѣ и составлены «Камнемъ вѣры» на основаніи Disputationes Беллярмина.

Изъ содержащихся въ ІХ главь возраженій одни заимствованы изъ Беллярмина. Другія же и ихъ решенія имеють соответствующее содержаніе и въ полемической литературѣ прежняго времени. Такъ, второе возраженіе этой главы есть повтореніе прежнихъ возраженій противъ божественной основы св. изображейй и напоминаеть возраженія другихъ противолютеранскихъ сборниковъ. Напр.: «глаголють еретицы, яко церковь Божія иконы имбеть не по Божію повельнію, но оть скверныхъ языкъ преданія». (сборникъ свящ. Насъдки, гл. I) или: «мнози глаголють иконоборцы въ своихъ писаніяхъ, яко церковь Божія не отъ Бога имать св. иконы, но отъ поганыхъ» (слово объ иконахъ въ «Кирилловой книгв», л. 145). Находимое въ решении этого возражения въ «Камив ввры» указаніе на преданіе, какъ основаніе иконопочитанія, встръчаемъ и въ словахъ объ иконахъ Іоанна Дамаскина (слово 1 е, л.л. 99—100; слово 2-е, л. 133), въ словъ объиконахъ въ «Кирилловой книгв» (л. 148—150) и въ сборникв свящ Насъдки (гл. 1-я) Рышеніе третьяго возраженія, будто въ первенствующей церкви не было св. изображеній, находимъ въ слов'в первомъ Іоанна Дамаскина (л. 101), иъ сборникъ Насъдки (гл. 1-я) и въ словъ объ иконахъ «Киридловой книги» (л.л. 151—153). Доказавъ на основаніи историческихъ данпыхъ, тожественныхъ съ находящимися въ «Камив ввры», существованіе св. изображеній въ первые віка христіанской церкви, свящ. Насъдка замъчаетъ «Виждь иконоборче, яко отъ многихъ ти свидътельствъ неложныхъ приведохъ писанія, яко святыя иконы быша въ древнемъ законъ отъ Божія повельнія. Такожде и въ новомъ законъ отъ самого во плоти явльшагося Господа нашего Інсуса Христа пачало пріяша. Во дни святыхъ апостоловъ и учениковъ, якоже св. Діонисій, ученикъ ап. Павла нишеть. Тако иніи апостоли тіи наслёдницы ихъ

быша предъ шестосотымъ лѣтомъ. Отъ пачала вѣры единъ по единому кождо посемъ идяху, якоже показахомъ». Пятое возражение и его ръшеніе, хотя менье подробное, чыть въ «Камны выры», мы находимь и въ «Рожнецъ духовномъ» (л. 230). Это же возражение есть и въ первомъ словъ объ иконахъ св. Іоапна Дамаскина. Ръшается оно такъ, что настыри церкви чрезъ ученіе и наставленіе должны отвращать народъ отъ боготворенія иконъ (л.л. 109—124). Краткое решеніе девятаго «стиона в комия в комия в комина и въ «Рожнецъ духовномъ» (л. 231).

Съ возраженіями еретиковъ противъ почитанія св. Креста мы встрьчаемся въ противолютеранской литературъ предшествовавшаго «Камню вкры» времени. Такъ, апологія св. Креста и его почитанія паходится: въ сочиненіи Зиповія Отенскаго— «Истины показаніе»... въ словъ о Кресть въ «Кирилловой книгь», въ «Кингь о върь», въ сборникъ свящ. Насъдки и въ «Рожнецъ духовномъ».

Глава 1 положительной части «догмата» «Камия въры» о св. Кресть, въ которой указываются прообразы св. Креста въ Ветхомъ Заивтв, по своему содержанію, совершенно сходна съ противолютеранскими сочиненіями, которыя апологію Креста начинають также съ указанія прообразовъ Креста въ Ветхомъ Зав'єть '). Отличіе «Камня в'єры» оть этихъ сочиненій состоить только въ более подробномъ указаніи Ветхозавѣтныхъ прообразовъ Креста и въ прибавленіи отъ себя двухъ заключеній изъ предыдущаго (189). Но если въ предшествовавшей полемической литературь указано менье прообразовъ Креста изъ Ветхаго Завъта, за-то указаны нъкоторыя другія свидътельства о Кресть изъ Ветхаго Завъта, которыхъ нътъ въ «Камиъ въры» 2).

Глава II «Камия въры», въ которой приводятся доказательства въ пользу почитанія св. Креста изъ св. Писанія Новаго Завъта, не отличается существеннымъ образомъ отъ полемическихъ сочиненій прежняго времени. Въ последнихъ приводятся изъ Новаго Завета те же мъста въ доказательство почитанія св. Креста, которыя указаны и въ «Камић въры». Разница между ними и «Камнемъ въры» состоить въ нодробностяхъ, съ которыми последній объясняеть места св. Писанія въ пользу основной мысли догмата, и которыя заимствованы, какъ указано выше, изъ Disput. Беллярмина.

Глава III-я, представляющая доказательства въ пользу истины почитанія св. Креста изъ опредъленій соборовъ, не имфеть соотвітствующаго содержанія въ противолютеранской литературів и составлена на основаніи Disput. Беллярмина. При толкованіи соборныхъ опредѣленій авторъ нользовался также Кормчею книгою.

<sup>1)</sup> См., напр., сборникъ свящ. Насъдки, гл. 4-ю; слово о Крестъ въ «Кирилловой Книгъ». лл. 171—172; въ «Кн. о въръ», гл. 9.

\*) См., напр., слово о Крестъ въ «Кирилловой книгъ» и въ «Книгъ о въръ».

Главы IV и V «Камня въры» составлены на основаніи святоотеческихъ твореній и житій святыхъ. Пользованіє этимъ источникомъ
православнаго ученія о Крестѣ мы видимъ и въ предшествующей полемической литературѣ. Такъ, въ словѣ о Крестѣ, находящемся въ
«Книгѣ о вѣрѣ», приведены свидѣтельства о Крестѣ: свв. Іоанна Златоуста, Іоанна Дамаскина, Ефрема и Кирилла Іерусалимскаго (лл. 72—
75). Въ другихъ же полемическихъ сочиненіяхъ встрѣчаются указанія на свидѣтельства св. отцевъ, какъ основанія православнаго ученія
о св. Крестѣ, но самыя свидѣтельства ихъ не приводятся съ цѣлю возбудить вниманіе еретиковъ къ святоотеческой литературѣ. Такъ, въ
словѣ о Крестѣ въ «Кирилловой книгѣ» замѣчается: «свидѣтельства
ихъ (т. е., св. отцевъ церкви) нынѣ не пишемъ того ради, дабы сами
почитали ихъ, ибо весьма достаточнѣ и широцѣ отъ многаго святаго
Писанія о знаменіи честнаго креста пишутъ». (л. 177).

Глава IV, представляющая доводныя показанія на основаніи св. Писанія въ пользу почитанія св. Креста, можеть быть названа самостоятельно составленною.

Полемическая часть ученія «Камня в'вры» о св. Крест'є не отличается обшигностію и особенною полнотою. Нужно признать, что часть опровергаемыхъ здъсь возраженій противъ почитанія св. Креста заимствована изъ Disput. Беллярмина. Другія же лютеранскія возраженія и ихъ опроверженія, находящіяся въ «Камив ввры», не отличаются отъ тъхъ, какія мы можемъ находить и въ противолютеранской литератур'в прежняго времени. Такъ, возражение I главы «Камия в'бры» и его ръшение (232-334) можно сопоставить съ слъдующимъ возраженіемъ сборника свящ. Насёдки. «Врази же креста Христова куппо съ невърными жиды и татары ругаются, мняще и глаголюще, яко срамотная (рече) кресть» (4 гл.). Подобное же по мысли возражение противъ Креста и Өеодосія Косаго, приводимое у Зиновія Отенскаго въ его «Истипы показаніе къ вопросившимь о новомь ученіи»... «Глаголеть Косой, яко именующійся православній покланяются древу вибсто Бога, почитають кресть, непщующе, аки любезно Богу. И толико не хотяще разумъти, елико и отъ себъ познати есть: аще бо кто кому сына палицею убіеть на смерть, еда убо можеть челов'якь палицу ону любити, ею же сынъ его убіенъ бысть? И еще кто тую палицу любить и цълуеть, не возненавидить ли отецъ убитаго и того любящаго налицу опу, ею же убіенъ сынъ его? Тако и Богь ненавидить креста, яко убиша Сына Его на немъ; такоже прогитвается Богъ и на почитающихъ кресть, убійцу Сына Его» (стр. 509—510). Въ «Рожнецъ духовномъ» находимъ также слъдующее возражение противъ Креста. «Тако глаголють о кресть, яко бы ему наипаче гажденію, а не чести нодлежати, понеже виновепъ бысть безчестія и смерти Господа моего, якоже и друга твоего убившее оружіе никогда же восхощеши чество-

вати» (л. 243). Возраженіе «Камня въры» (242) на основаніи словъ Спасителя о духовномъ крестоношеніи, или терпініи скорбей—также не новое сравнительно съ предшествующими противолютеранскими сочиненіями 1). Въ посл'яднихъ мы находимъ даже такія возраженія лютеранъ противъ Креста, какихъ нътъ въ «Камиъ въры». Таковы, папр.: «кресть не отъ Божія повельнія есть, но отъ умышленій человъческихъ» 2). «Что убо есть, еже ради креста сребряннаго или древянаго быти въ посрамлени» 3). «Еда Іудеи почитаемъ, понеже они крестъ сотвориша» 4). «Како Христосъ крестомъ врага побъди?» 5). Въ полемической части догмата «Камня въры» о Крестъ можеть быгь названа самостоятельною только последняя глава. Но она направлена не противъ лютеранъ, а противъ раскольниковъ и опровергаетъ ихъ ученіе о Кресть осьмиконечномъ.

Итакъ, сопоставление трактатовъ «Камня въры» о свв. иконахъ и Кресть съ отечественными полемическими сочинениями предшествовавшаго «Камню въры» времени приводить насъ къ тому выводу, что указанные трактаты «Камня вѣры» не отличаются существеннымъ образомъ отъ ученія объ этихъ предметахъ предшествующей полемической литературы. Какъ «Камень веры», такъ и предшествовавшія ему полемическія сочиненія, какъ въ положительной, такъ и въ полемической частяхъ раскрывають одно и то же содержаніе: кром'в нікоторыхъ частностей, заимствованныхъ у Веллярмина и Бекана, почти всь главы разсмотрънныхъ «догматовъ» «Камня въры» могуть быть поставлены въ параллель съ соотвътствующимъ содержаниемъ предшествовавшихъ полемическихъ сочиненій. Все отличіе «Камня візры» отъ последнихъ состоить въ формальной стороне: одно и то же содержание «Камень въры» излагаеть съ большею подробностію, ясностію, систематичностію и осмысленностію. Разсудочный элементь, привносимый «Камнемъ ввры», заметно отличаеть разсмотрвниые трактаты оть соотвътствующаго имъ содержанія предшествовавшихъ полемическихъ сочиненій. Тогда какъ вся сила последнихъ заключается более или менье въ богатомъ выборь мъсть изъ св. Писанія и твореній св. отцевъ въ пользу защищаемой истины, въ «догматахъ» «Камня вѣры» видно господство мысли писателя надъ матеріаломъ библейской и святооте-

<sup>1)</sup> См. гл. 4-ю сбор. свящ. Насъдки; «Кириллов. книга», л. 163; «Рожи, дух.». лл. 243-241; «Истины показаніе», стр. 520-521,

<sup>\*)</sup> Сборн. свящ. Насъдки, гл. 4. в) Слово о Креств «Кирил книги», л. 168.

 <sup>4) «</sup>Рожнецъ духовный», л. 143.
 в) Тамъ же.

ческой литературы. Отъ этого выходить, что одно и то же съ предшествовавшими полемическими сочиненіями содержаніе «Камня вѣры» болѣе живо, наглядно и убѣдительно доказываетъ истину, чѣмъ трактаты другихъ полемическихъ сочиненій. Вообще «догматы» «Камия вѣры» о свв. иконахъ и Крестѣ могуть быть названы блестящимъ и полнымъ заключеніемъ всего ученія объ этихъ предметахъ предшествующей отечественной полемической литературы.

## ГЛАВА VI.

Историческія свідінія о печатанін книги «Камень віры». Его пэданія. Полемическая литература по новоду «Камия въры»—заграничная и рус-ская: Анологія лютеранской церкви Франциска Буддея, отвътъ на нее латинскаго монаха Риберы, Genius Stephani Javorskii metropolitae Resanensis et Muromiensis Discursum de poena hacreticorum... Бюльфиигера и сразсуждение о кингв «Камень въры».

Когда написанъ митрополитомъ Стефаномъ Яворскимъ «Камень въры», точно не извъстно: но со всею въроятностію время его написанія можно отнести къ 1713 году. Говоримъ это на томъ основаніи, что въ ноябръ этого года Яворскій представляль свое сочиненіе Императору Петру I, который милостиво приняль трудь митрополита, указавъ съ своей стороны сдълать въ немъ нъкоторыя прибавленія. «Честивний отче! (писаль Государь). Письмо ваше, писанное ноября отъ 27 дня, до насъ дошло, купно и съ книгами, которыя издали вы на противниковъ церкви, къ которымъ надлежитъ прибавить причину, для чего оныя изданы; второе, правоучение простокамъ о иконахъ святыхъ, дабы знали противъ положенія церковнаго (какъ въ техъ же кингахъ написано) оныя почитать, дабы темъ отнять уничижение противникомъ нашимъ на насъ...» 1).

Письмо пом'вчено 17-мъ генваря 1714 года. Оно важно для насъ не только въ томъ отношеніи, что проливаеть свъть на время составленія авторомъ «Камия въры», но и потому, что открываеть взглядъ Петра I-го на трудъ митрополита Яворскаго. Въ полемикъ но поводу изданія «Камня въры» — заграничной 2) и русской 3), равно какъ и у

p. 19. Ao. 1730.

Oписаніе документовъ и двль, хранящь въ архивъ св. правительствующаго Синода, т. I, прилож. I, IV—V, СПВ. 1868
 Acta eruditorum, Calendis Maji, p 226, Lipsiae 1729; Genius Stephani Javorscii.,

<sup>\*) «</sup>Разсужденіе о книгь «Камень въры», Рукоп. СПБ. Импер. публич. В-ки. F. XVII, № II, л. 45; ср. •Возраженіе на пашквиль логеранскій, нареченный мо-лотокъ на книгу камень въры ..., рукоп. той же Б-ки. F. I, № 190, л. 30 обор.

ивкоторыхъ отечественныхъ писателей 1), встрвчается мивніе, что Императоръ Петръ В. неблагосклонно относился къ сочиненію Яворскаго и не желаль видъть его напечатаннымъ. Между тъмъ вышеприведенное письмо царя ясно свидетельствуеть, что онь ничего не имель противъ «Камня въры» и не желалъ осуждать его на забвеніе. Однако не смотря на это, Стефанъ Яворскій, повидимому, колебался и медлилъ печатаніемъ своего сочиненія: хотя въ сентябрі 1714 года графъ И. А. Мусинъ-Пушкинъ и просилъ Стефана, чтобы онъ свою книгу отдалъ въ печать 2), но мы не видимъ, чтобы митрополить сившилъ исполненіемъ просьбы графа. Причины медленности, съ которою Стефанъ приступалъ къ печатанію своего произведенія, помимо многочисленности и сложности архинастырскихъ занятій и въ частности — особыхъ трудовъ, которые вынали на долю мъстоблюстителя натріаршаго престола по поводу дела Тверитинова, нужно полагать, во-первыхъ, въ томъ, что Яворскій посл'в написанія «Камня в'вры» долго и усердно его исправляль, что видно изъ письма его къ Антонію Стаховскому, архіепископу Черниговскому отъ I-го августа 1717 года 3); ве-вторыхъ, въ тъхъ препятствіяхъ къ выходу въ свъть «Кампя въры», которыя старались создать для автора его недоброжелатели, блогосклонпо отпосившіеся къ проживавшимъ на Руси протестантамъ. Въроятно, затрудненія съ этой стороны им'єль въ виду Яворскій, когда писаль Антонію: «начали мы были дёло да нёкіимъ нрепятствіемъ пересёклося» 4); защитникъ « Камня въры» противъ возраженій лютеранскаго пасквиля (Арсеній Мацфевичъ) также указываеть на «зависть нфкоторыхъ соперниковъ», какъ на причину того обстоятельства, что сочинение Яворскаго не появилось въ печати при жизни его автора  $^{5}$ ).

Только въ 1717 году митрополить Стефанъ Яворскій рѣшился приступить къ печатанію «Камня в'тры». По просьб'ть черниговскаго архіепископа Антонія Стаховскаго 1 августа указапнаго года Стефанъ послалъ ему рукопись своего сочиненія для напечатанія въ черниговской типографіи. Въ своемъ письмѣ Яворскій между прочимъ писалъ: «Екземпляра держатися не весьма надобъ, но иное прибавити, иное убавити, по благоразумному разсмотренію нужда есть. За исправленіе не токмо не прогнтваюся, но и весьма поблагодарствую, ибо исповъдую немощь мою, яко не стяжахъ толикаго уму моего совершенія, во еже бы не требовати исправителей. Человъкъ есмь, яко во нравахъ, такъ и въ писаніяхъ гръхопаденію подлежащій и исправленія весьма

<sup>1) «</sup>М. Стефанъ Яворскій». Ф. Терновскаго. «Тр. Кіев. д. Акад.» 1864 г., т. ІІ, стр. 145. «Императоръ Петръ І въ его отношеніяхъ къ католичеству и протестантству», того же автора. «Труды Кіев. дух. Акад.» 1869 г., м. Мартъ, стр. 387. «Руковод. къ истор. рус. цер. А. Доброклонскаго, вып. ІV, стр. 240, М. 1893 г.

2) Опис. докум. и двять арх. св. Синода, т. І, прилож. І, Х—ХІ.
3) «Труды Кіев. дух. Акад.» 1866 г., м. Апръль, стр. 553.
4) Тамъ же, стр. 552.
5) «Возраженія къ поливания моторовия в стр. 21

Возраженіе на пашквиль лютеранскій.. », л. 31.

требующій... Чище бываеть злато, егда многими горнилами искушено бываеть, и ишеница, дабы была отъ плевъ весьма свободна, многаго вѣянія требуеть. Тоежъ и о моихъ писаніяхъ рещи подобаеть. Сего ради молю тя, владыко святый, благоволи уподобитися оному евангельскому дѣлателеви, ему же лопата въ рушь его. Пріими ventilabrum maturissimi judicii, и отреби и провѣй сію пшеницу, яко да будеть достойна житницы мысленныя—церкви, благочестивымъ на ницу душамъ, алчущимъ и жаждущимъ правды...»

Посылая на потребности книгонечатанія «сто ризъ» бумаги, Стефанъ давалъ архіепископу Антонію совыты относительно шрифта, которымъ ему было бы желательно печатать «Камень въры»: «печатовати совътую in folio не вельми стисло и тъсно, не вельми и пространно. In medio virtus. A capite (съ начала строки) часто починать, гдъ иншій сенсь и значно различный изъ прежняго приходить, не такъ, якоже theatrum politicum нечатано безъ отступки а periodo и безъ пачинаній а capite различных сенсовъ, все помішано безъ просвітку темно, якъ въ густомъ лѣсу, не хочется и читать густого безъ просвътку друку...» Въ концъ письма митрополить Стефанъ просилъ преосвященнаго Антонія смягчить и сгладить тв ръзкія выраженія, которыя встрътятся въ его книгъ по отношенію къ протестантамъ: «аще гдъ либо жестокая досада на противпиковъ обрѣтается, опую надооф удалити или умягчати; о томъ и самъ великій государь мив изволиль говорити и тако по истинъ доведется, ибо речено есть: •не воздавайте зла за зло: И Христосъ укоряемь, противу не укоряше. Не побъждень бывай от зла, но побыждай благимь злое...» 1). Такъ заботился митрополить Стефанъ Яворскій объ изданіи въ свёть своего сочиненія; но его хлопоты не увънчались уснъхомъ: «Камень въры» не быль напечатань при жизни автора.

Первое изданіе «Камня вѣры» было уже въ царствованіе Императора Петра II. 9 ноября 1727 года въ св. Синодъ быль присланъ изъ Верховнаго Тайнаго Совъта указъ Его Императорскаго Величества, которымъ повелѣвалось, «чтобъ книгу, именуемую «Камень вѣры», которую сочинялъ Стефанъ, митрополитъ Рязанскій и Муромскій, (и по приказу Верховнаго Тайнаго Совъта свидѣтельствовалъ и своеручно подписалъ Өеофилактъ, Архіенископъ Тверскій и Кашинскій) нанечатать, въ Москвѣ сколько для народной продажи потребно по разсужденію синодскому». Во исполненіе этого Высочайшаго указа св. Синодъ повелѣлъ: «ту книгу Камень вѣры в Святѣйшемъ Синодъ положить въ архивъ и когда въ Москву походъ будетъ взять съ тою жъ архивою въ Москву, и тамо, по прибытін, велѣть въ Московской типографін, напечатать такихъ книгъ цѣлой выходъ по обыкнове-

<sup>1) .</sup> Труды Кіев. дух. Акад. э 1866 г., м. Апр., стр. 551-553.

нію» 1). 5 февраля 1728 г. рукопись «Камня віры» св. Синодомь была отослана въ московскую синодальную типографію вмѣстѣ съ указомъ, которымъ повелѣвалось книгу печатать 2).

Когда типографія приступила къ этому делу, то встретила затрудненіе со стороны текста ея, который имъль нъкоторыя малороссійскія особенности. По этому поводу управленіе типографіи обратилось въ св. Синодъ съ «доношеніемъ», въ которомъ писало: «по осмотру типографскому во оной книгт ва свидтельствахъ приводимыхъ от священнаго писанія ветхаго и новаго завітов і иныхъ книгъ многая (ніская) несходства і смосковскими книгами несогласности обрѣтаются, от чего признаваетца что оныя свидетелства списаны із книгъ малороссійскихъ і острожскихъ еще же і нѣкая речения во оной книгв находятся склонные къ малороссійскому неже к славянскому діалекту и сочинению, того ради от святьйшаго правителствующаго синода московская типографія всепокорно просить милостиваго опредёления означенную книгу какъ повелъно будетъ печатать от слова до слова по ав торову сочинению без всякаго ръчей изятия и премъны, или свидътелства соглашать с книгами московской нечати і малороссійскія рѣчп и сочинение прелагать на славенское» 3). Намъ не извъстно, какое разъясненіе носл'єдовало отъ св. Синода; но нечатаніе книги производилось безъ существеннаго изм'вненія текста рукописнаго экземпляра «Камия въры». Печатаніе было пачато 12 февраля и окончено 16 октября; всъхъ экземпляровъ было выпущено 1200; на изданіе употреблено три тысячи пятьсотъ девяносто семь рублей, и каждая книга продавалась въ московской типографіи по три рубля 4).

Первое изданіе «Камня въры» имъло громадный успъхъ: экземпляры его быстро расходились въ народъ, такъ что черезъ три мъсяца по поступленіи книгь въ продажу уже обнаружился въ нихъ недоста. токъ. 29 января 1729 г. директоръ московской типографіи Өедоръ Поликарповъ писалъ св. Синоду: «и оныя книги Камень въры начаты съ того числа (23 октября 1728 г.) въ продажу происходить, и по се число распродана большая часть, а самое малое число въ казев ихъ обрѣтается, да 50 книгь для дворцоваго содержанія, по новосостоящемуся указу, въ казнъ ихъ оставлено. Однакожъ многіе тьми новопечатными книгами еще не довольствуются и требують вторичнаго печатанія» <sup>5</sup>). Для удовлетворенія этой общей потребности въ чтеніи

<sup>5</sup>) Полн собр. постановл. и распор. по въд. правосл испов. рос. Пипер., т. VI, стр. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собр постанова и распоряж. по въд. правоса испов рос. Имперін, т. VI, стр. 108, СПБ. 1889 г.

Указы и дъла москов. спнод. типогр. 1728 г., связка № 208, ук. № 3.
 Тамъ же, связ. № 208, д. 15.
 Полн. собр. постановл. и распор. по въд. прев испов. рос. Импер., т. VI. стр. 391, 339; срав. указы и дъла москов. синод. типогр. 1728 г., свяв. № 218, лл. 16 и 20.

«Камня в ры», по указамъ св. Синода, были предприняты еще два изданія творенія Яворскаго—одно въ Москв (1729 г.) и другое въ Кіев (1730 г.).

Но скоро въ судьбъ «Камня въры» совершился ръшительный повороть. Съ воцареніемъ Императрицы Анны Іоанновны правительственная власть въ нашемъ отечествъ сосредоточилась въ рукахъ иноземныхъ нъмцевъ, враждебно относившихся какъ къ русской народности, такъ и къ православной въръ. Описывая мрачныя стороны иноземнаго владычества въ русскомъ государствъ при Аниъ Іоанновиъ, Амвросій, архіепископъ новгородскій, съ церковной канедры говориль: «на благочестіе и в'тру нашу православную наступили: но такимъ образомъ и претекстомъ, будто они не въру, но непотребное и весьма вредительное христіанству суевъріе искореняють» 1). По словамъ того же пропов'вдинка, «враги паши домашніе внутренніе какую стратегему сочинили, чтобы въру православную поколебать, готовыя книги духовныя во тит заключили, а другіе сочинять подъ смертною казпію запретили. Не токмо учителей, но и ученія и книги ихъ вязали, ковали и въ темницы затворяли и уже къ тому приходило, что въ своемъ православномъ государствъ о въръ своей уста отворять было опасно: тотчасъ бъды п гоненія надъйся» 2). Въ такое тревожное и опасное для русскаго православія время успъхъ «Камня въры» не могъ не обратить на себя вниманія правительственной партіи: широкое распространеніе среди читающаго русскаго общества сочиненія митрополита Стефана, содержавшаго въ себъ сильное и ръзкое обличение протестантовъ, не могло быть пріятнымъ стоявшимъ во главт русскаго государства ивмцамъ. Отсюда возникло гоненіе на книгу «Каменъ ввры». 19 августа 1732 года императрицею Анною Іоанновною посланъ былъ въ Москву Салтыкову следующій приказъ: «Именя мы важныя резоны о книгь «Камень въры» (которая бывшимъ архіереемъ Рязанскимъ Стефаномъ Яворскимъ сочинена въ прошедшихъ годахъ и напечатана), повелъли оныя всъ напечатанныя и хранящіяся въ казит взять въ резиденцію нашу въ С -Петербургъ. Того ради, по полученій сего на mero указа, помянутыя нечатныя книги взять изъ Московской типографін изъ казны и которыя отданы въ лавку, а въ продажу еще не произошли, всъ, не оставливая ни одной печатной и положа въ удобные къ храненію ящики и запечатавъ, съ надлежащимъ конвоемъ прислать къ намъ въ Петербургъ въ самой скорости; и болъе тъхъ книгъ впредь до указа нашего печатать въ Москвъ не велъть, и о томъ обрътающемуся тамо синодскому члену Ростовскому архіерею сообщить секрет-

<sup>1)</sup> Лътописи русск. литер. и древи. изд. Н. Тихонравовымъ, т. V, стр. 5,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отношеніе русск. правительства въ первой половинъ XVIII стол къ протестантскимъ пдеямъ. Д. Извъкова Ж. М. Н. Просв. 1867 г., м. октябрь, стр. 76.

но» 1). Вследствие этого приказа явился въ московскую синодальную типографію адъютанть преображенскаго полка Семень Ресинь и, забравъ вст имтвинеся тамъ экземпляры «Камня втры», отвезъ ихъ во дворецъ. Всего взято было «книгъ в кожаномъ немецкомъ переплете тридцать восемь; да по обрезу золотомъ четыре в томъ числе одна в красном саоияне; въ тетратехъ четыреста тридцать три всего четыреста семьдесять пять книгь; да кавачныхъ печатныхъ двъ книги; да писменныхъ две в переплете; да третья въ тетратех съ которыхъ означенныя книги печатаны: да катологъ писменной, да кавычныхъ книгъ и разныхъ листовъ восемь связокъ» 2). Всего на сумму одна тысяча четыреста пятьдесять одинь рубль, восемьдесять копфекъ 3). Кромф того, изъ библіотеки синодальной типографіи взято было семь книгъ въ переплеть и пять въ тетрадяхъ, а также изъ лавокъ московскихъ купцовъ Сергвя Васильева, Ильи Петрова и Василія Анисимова тридцать двъ книги. Всъ книги въ девятнаддати запечатанныхъ сундукахъ были отправлены въ Петербургъ 27 августа 1732 года съ сержантомъ преображенского полка Сергвемъ Зеленинымъ 4).

Правительственное запрещение лежало на «Камив ввры» болве девяти л'ять и снято съ восшествіемъ на русскій престоль императрицы Елисаветы Петровны. Правда, и въ правленіе Анны Леопольдовны св. Синодъ дълалъ понытку освободить изъ заключенія книги «Камия въры». 27 апръля 1741 года былъ приготовленъ докладъ на имя малольтняго императора Іоанна VI, которымъ испрашивалось разръшеніе на изданіе сочиненія митрополита Яворскаго, причемъ выставлялось то основание къ просьбъ, что «напечатанная книга камень въры в московской типографіи печатаніемъ остановлена и въ продажу не производится, и обрътающіяся въ Кіевонечерской лавръ запечатаны. А по каковымъ резонамъ та книга печатаніемъ остановлена, сиподу неизвѣстно» 5). Но этотъ докладъ св. Синода, по неизвѣстнымъ намъ причинамъ, остался безъ движенія и, по видимому, не былъ представленъ на Высочайшее Имя.

Впрочемъ, въ скоромъ времени для св. Синода явилосъ новое побужденіе ходатайствовать о снятін правительственной оналы съ «Камня въры» и о разръщени его къ печати. 5 августа 1741 года архимандрить Кіевопечерской лавры Тимофей обратился въ св. Синодъ съ прошеніемъ, въ которомъ писалъ следующее. Въ 1730 году, вследствіе указа св. Синода, въ типографіи Кіевопечерской лавры было напечатано съ московскаго изданія 1423 книги «Кампя в'бры»; изъ иихъ къ 1732 году

<sup>1)</sup> Сбор. «Древняя и Новая Россія», 1879, т. І. стр. 77—78.

3) Дѣла московской синодальной типографіи 1732 г., связка № 241, л. 595; срав. дѣла архива св. Синода 1755 г., № 35, л 3.

3) Дѣла архива св. Синода 1741 г., № 245, л. 42.

4) Дѣла арх. св. Синода 1755 г., № 35, лл 22—23.

5) Дѣла архива св. Синода 1741 г., № 245, л. 2.

оставалось 24 книги въ переплеть, 1194 въ тетрадяхъ и 2 книги московской печати. «Которіи наличніе книги всё указомъ блаженныя и въчнодостойныя памяти благочестивъйшыя великія Государыни Імператрицы Анны Іоапновны, Сомодержицы Всероссійскія преосвященный Рафаиль, архіепископь кіевскій секретно всі собравь въ одну налату въ той кіевопечерской лавр'в для библіотеки устроенную заперъ и запечаталъ своею архіерейскою и архимандричою печатми до указу которые книги и до сего времени во ономъ имъются заключении и уповательно что чрез такое долгое девятольтное время безъ осмотру и просушиванія не им'вется ли каковой въ нихъ порчи. К храненію книгъ библіотечных в кіевопечерской лавры по занятіи реченной палаты оными заключенными книгами досел'в м'вста удобнаго не им'вется». Поэтому архимандрить съ братіею просиль у св. Синода дозволенія, «дабы вышеозначенную палату для храненія въ ней библіотеки отпечатавъ очистить и реченные книги камень въры на которыхъ печатаніе знатное число казны монастырской истощено для крайней нужды непрестаемаго строенія и разныхъ необходимыхъ монастырскихъ потребностей в продажу отпускать. .» 1) Вследствіе прошенія архимандрита Тимофея св. Синодомъ былъ поданъ 5 декабря 1741 года докладъ императрицъ Елисаветь Петровиъ, которымъ испрашивалось разръшение вновь печатать «Камень ввры» 2). 26 декабря последоваль указъ императрицы, которымъ повелѣвалось: «книги Камень вѣры печатанныя в Москвѣ, а обрѣтаются нынъ здъсь въ кръпости за печатью кабинетною оныя роспечатать, а которые въ кіев'в такожъ запечатаны потомуж роспечатать, и какъ здёшнія такъ и кіевскія пустить въ продажу народу какъ и прежде было, и впредь оныя по потреб'в печатать и продавать в народ, потомъ куды надлежить послать наши указы изъ Святейшаго Синода» 3). Во исполнение этого Высочайшаго указа 31 декабря было прислано въ св. Синодъ изъ с.-петербургской крипости 19 сундуковъ съ полусогнишими экземплярами «Камня въры»: во всъхъ сундукахъ оказалось 534 книги 4). Въ январѣ слѣдующаго года онѣ поступили въ пародную продажу, завъдывание которою было сосредоточено въ св. Синодѣ <sup>5</sup>).

Здѣсь кстати сказать нѣсколько словъ о рукописяхъ и печатныхъ изданіяхъ «Камня вѣры». Твореніе митрополита Стефана Яворскаго сохранилось до насъ въ нѣсколькихъ рукописяхъ. Въ библіотекѣ московской синодальной типографіи имѣется рукопись «Камня вѣры» (№ 474), содержащая въ себѣ два трактатата—о св. Крестѣ и св. мощахъ. По

<sup>1)</sup> Тамъ же, л. 3.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, л. 13.
 <sup>3</sup>) Тамъ же, л. 14; срав. дъла москов. спнод. типогр. 1742 г., связка № 439, ук. № 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, лл. 26—29. <sup>5</sup>) Тамъ же, л. 37.

своему содержанію она вполінь сходна съ печатными изданіями, кромь небольшихъ пропусковъ въ трактать о мощахъ (ср. лл. 5 и 18 рукоп. и «Камень вѣры», стр. 273—274 и 296—298). Кромъ того, въ трактать о Кресть доказательства отъ разума именуются въ рукописи «силлогистическими показаніями» (л. 59 и др.), вмѣсто обозначенія «доводными показаніями», какъ въ печатныхъ изданіяхъ «Камня въры». Въ библіотек В Ярославскаго Спасскаго монастыря хранится въ рукописяхъ девять первыхъ трактатовъ «Камня въры» съ собственноручною пометкою Яворскаго отъ 17 декабря 1715 года. (Библіог. словарь П. Строева, стр. 266 — 267, Спб. 1882 г.). Въ библютекъ рязанской духовной семинаріи есть полный рукописный экземпляръ «Камня въры». Эта рукопись въ формать первыхъ печатныхъ изданій «Камня въры», имъеть въ себъ 991 вполив сохранившійся листь; написана весьма четко, разборчиво и. повидимому, однимъ почеркомъ. Относительно текста она сходна съ печатными изданіями «Камня въры»: только въ полемической части трактата «о благихъ дълахъ» имъются нѣкоторые пропуски (срав. лл. 900, 902—903, 907 обор. и «Камень въры», изд. 1728 г. стр. 983—985, 987—988, 993—994). На пачальномъ листъ рукописи находится собственноручная надпись митрополита Стефана Яворскаго, въ которой онъ говоритъ, что посылаетъ свой трудъ на престолъ рязанскій, къ которому быль посвящень архіереемъ въ 1700 году. Со скорбію признаетъ митрополитъ Стефанъ, что онъ не имълъ возможности жить во ввъренной ему епархіи «по обычаю и должности прочінкъ архіеревъ», хотя и получаль отъ рязанской канедры «всякое довольство въ пищи въ одеждъ и всякихъ нуждахъ». Въ воздаяние за это попечение о немъ рязанской епархии Яворскій и посылаеть свое сочиненіе «в прочитаніе и исправленіе будущим по мит архиереем мудръйшим Главам. Не бо хощу сам о себт мудръ быти, но сицевое о въръ православной дъло подлагаю Богомудрому разсужденію святыя православныя каоолическія восточныя церкви и всего освященнаго собора И аще что противно догматам православным адъ обрящется, прошу исправленія купно же и прощенія ибо и инъми премногими дълами обремененъ бъхъ. Къ симже и частыми жестокими болъзнии одержимъ бывахъ и сіе писахъ хирагричною рукою лъта Христова 1722 въ мѣсяцы августь».

Наконецъ, въ архивѣ св. Синода имѣется полный рукописный экземпляръ «Камня вѣры», состоящій изъ нѣсколькихъ отдѣльныхъ тетрадей. Въ нихъ всѣ трактаты, за исключеніемъ трактата объ иконахъ и части трактата о св. Крестѣ, писаны собственноручно Стефаномъ Яворскимъ. По мѣстамъ имъ же сдѣланы разнаго рода замѣтки, относящіяся къ исправленію текста. Исправленіе касается или замѣны однихъ словъ другими (въ трактатахъ—объ иконахъ, лл. 4, 10 обор. 19, 19 обор.; 27, 55, 105 обор., 134 обор., о св. Крестѣ, лл. 22, 23,

о св. мощахъ, л. 8 обор., объ Евхаристіп, лл. 25, 31 обор., 49), или главнымъ образомъ—расширенія текста дополнительными словами и фразами (въ трактать объ иконахъ, лл. 4 обор., 9, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 20, 21, 22, 23 обор., 26, 27, 28, 29, 30, 31 обор., 36, 38, 46, 49, 64 обор., 71, 72 обор., 75, 94 обор., 113, 114, 118 обор., 128).

Рукопись согласна съ первыми печатными изданіями «Камня вѣры», за исключеніемъ того, что въ трактатѣ о литургіи есть нѣсколько лишнихъ строкъ сравнительно съ печатными изданіями (ср. л. 4 обор. и стр. 786); кромѣ того, послѣднія имѣютъ нѣкоторыя дополненія противъ рукописи въ трактатѣ о благихъ дѣлахъ на стр. 978, 979, 980, 983—985, 987. Не излишне также замѣтить, что полемическая часть означеннаго трактата первоначально имѣла въ рукописи возраженіе противниковъ на основаніи Римл. 4, 14: «обѣтованію Божію подобаетъ быти тверду и непреложну, аще же бы не на единѣй вѣрѣ утверждалося, но на законѣ, или на дѣлехъ, не было твердо». Но это возраженіе и отвѣтъ на него были выпущены Яворскимъ съ помѣткою на поляхъ рукописи: «сіе все мощно оставити».

Здёсь кстати замётить, что въ 6—кё Спб. дух. Академіи имёется рукопись (А II/174/R), содержащая переводъ на русскій языкъ части «Камия вёры». Переведены, не извёстно кёмъ (въ 1843—1844 гг.), вступительныя части «Камия вёры» и трактаты: о св. иконахъ, Кресті, мощахъ, св. Евхаристіи и призываніи скятыхъ. Переводъ сдёланъ весьма близко къ славянскому тексту, но слогомъ, мало обработаннымъ и не легкимъ для чтенія. Нёкоторыя мёста подлинника (преимущественно свидётельства св. отцевъ церкви) оставлены безъ перевода (срав.

```
рукоп. стр. 15, 36, 76—77, 109—127, 254—260, 337—338, 420—443, 447—450, 548—556, 646—647, 665—699, 717, 770, 778—779, 925—932, 956—957, 998, 1001—1002, 1003, 1025—1026, 1028.
```

Весьма часто встръчаются неточности, ошибки и отступленія отъ подлинника; мысли послъдняго по мъстамъ не только не выдерживаются, но и прямо искажаются, или передаются въ выраженіяхъ не ясныхъ, мало нонятныхъ и даже лишенныхъ здраваго смысла. Чтобы читатель могъ судить о достоинствахъ перевода, приведемъ для примъра нъкоторыя выдержки изъ русскаго перевода и славянскаго подлинника.

Рукоп. 6—ки Спб. дух. Акад. Въ 1735 году въ столичномъ городъ Москвъ было дъло... (стр. 12).

Крѣпокъ есть сей камень (названіе книги) сообразенъ желанію душевному. Изъ камня сего, Богъ можетъ возрастить дѣтей Авраамовыхъ, и изъ твари можетъ приказать истѣчь ключу воды насыщающему жизнію вѣчьною (25).

Какъ младшій старшему можеть быть? Какъ вынолняющій волю пославшаго можеть быть выполнителемъпославшаго? (26).

Примъта первая: Еретики приходять къ вамъ не бывъ избранны, а по собственному своему злому умыслу.

Развращеннымъ своимъ ученіемъ внушають нѣкую странную благодать, наиболѣе не свѣдущимъ въ священномъ писаніи (33).

Волки хищные суть ть, которые изъ Евангелія Христа изгоняють... (39).

Икона, или образъ, когда являетъ собою вѣщь священную; то изображаетъ не существо; а то, что представляеть, какъ то: Библіа и Евангеліе, обои называются священнымъ писаніемъ, не по сущности своихъ листовъ и буквъ, но по изложеннымъ на оныхъ и оными святаго Писанія. По сему и скинія вѣтхаго завѣта, называется святою книгою (54).

«Камень вѣры», М. 1728. Въ лѣто христово даугі. Въ Царствующемъ многословутомъ Градѣ Москвѣначатсядѣло... (стр. 1).

Твердъ сей Камень есть (книгу тако нарекох) неплодствію души моей сообразный: Но и от камене можеть Богь воздвигнути чада Аврааму. И от несѣкомаго, можеть источити воду, напаяющую въ животъ вѣчный (9).

Қако убо меньшій большему можеть быти единосущнымь? Како творящій волю пославшаго, единосущим есть пославшему? (21).

Первое знаменіе: приходям к вама: обычно бо есть еретікомъ не посланым сущимъ, но от своего злаго намѣрепія с развращенным своимъ ученіемъ приходити, и странная нѣкая влагати во ушеса правовѣрных, а наипаче в писаніи неискусныхъ (24).

Но волцы суть хищніи, егда от Евхарістін Христа изгоняють... (27).

Ікона или Образъ, аще вещь святую являеть, и сама свята нарицается, не по своему веществу, но по образительству. якоже Библіа и Евангеліе, нарицается Писаніе священное не по своему его веществу, но по святыхъ вещей явленію. Тако и скиніа ветхозавѣтная нарицается Святая Святыхъ (3).

Развъ Іаковъ не зналъ, что Богъ обитаетъ въ храмахъ не рукотворенныхъ; а не въ столпъ, имъ самимъ (Іаковомъ) поставленномъ, названномъ Домомъ Божіимъ (75).

Говоритъ: гръхъ есть соблазняться. Знаемъ мы и то, по истолкованію богословъ, что соблазнъ есть въ двое усиленной, давной и принимаемой (357).

Для истинныхъ христіанъ, чемъ кто болѣе уничиженъ бываеть; то болѣе драгоцененъ есть (465-466).

Святыи: Златоусть, Феофилакть, Амвросій и протчін отцы, Христа по илоти разум'єють то, что страданія Его неминуемой смерти подл'єжали (585).

Жиды слыша слова Христа, объщавшагося дать свое тъло въ пищу, удивясь и прятаясь другь за друга, говорили: какъ можеть онъ дать намъ свое тъло ъсть? (636—637).

Всѣ сіп нашему уму непостижимы; а по слову Божему, въ оные твердо несомпѣнно вѣримъ, оное слово такъ говоритъ: матъ не можетъ ни оболститься, ни оболстить (709).

Ср. также стр. 29, 35, 39, 52, 56—57, 61, 62, 65, 76—77, 79, 82, 83, 84, 85, 86, 88, 108, 152, 276, 283, 284, 339—340, 345, 398, 467, 474, 475, 492, 584, 610—611, 615, 618—619, 625, 655, 764, 768, 1033, 1035, 1040.

Не в'ядяте ли Іаков яко Богъ не в рукотворенных храм'ях живет? Како убо столиъ, его же самъ постави, нарицаетъ домъ Божій (10).

Глаголете: яко грѣхъ есть соблазияти: Вѣмы о семъ. Но сугубъ есть соблазиъ, по наученію богослововъ, данъ и взять (164).

Истиннымъ христіаном Христосъ елико уничиженнъйшій, толико дражайшій (224).

Златоустъ, Өеофилактъ, Амвросій и прочіи:

Христово же по Плоти разумѣють, и глаголють быти Христа страдателна и смерти подлежаща (291—292).

Слышаще жиды Христа глаголюща и объщающа дати плоть свою ясти, удивляхуся и пряхуся между собою глаголюще: Како можеть сей намъ дати плоть свою ясти? (323).

Вся сія суть умомъ нашимъ непостижима, обаче за слово Божіе твердо въруема, яко той сище глаголетъ: Иже лгати не въсть, ниже прелститися можетъ (365).

22, 25, 29, 2, 3, 4, 5, 6, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 26, 50, 118, 122, 123, 152, 155—156, 189, 225, 228, 229, 239, 291, 307, 311, 317, 334, 396, 399, 551, 552, 555.

Всь печатныя изданія «Камня въры», соотвътственно ихъ особенпостямъ, можно раздёлить на двё группы: первую составляють изданія московскія— 1728, 1729, 1749 годовъ и одно кіевское 1730 года; вторую: петербургское изданіе 1839 года и два московскихъ-1841 и 1843 годовъ. Первыя четыре изданія во всемъ одинаковы между собою-и по содержанію и по внішнимь особенностямь. Во всіхъ ихъ безъ измъненія помъщены вступительныя части и трактаты «Камия въры» въ такомъ порядкъ: о св. иконахъ, Кресть, мощахъ, св. Евхаристіп, призываніи святыхъ, душахъ святыхъ, благотвореніи преставльшимся, преданіяхъ, литургін, постахъ, благихъ д'влахъ и о наказаніи еретиковъ; въ концъ изданій приложенъ «каталогъ или собраніе по алфавиту вещей к въдънію надлежащих». Съ внъшней стороны всъ эти изданія также не отличаются другь оть друга все содержаніе «Камня въры» заключено въ одну книгу и въ московскихъ изданіяхъ напечатано однимъ шрифтомъ- яснымъ и крупнымъ - съ одинаковымъ количествомъ страницъ (1099), раздъленныхъ на два столбца; шрифтъ кіевскаго изданія — бол'ве мелкій и убористый. Объ изданіяхъ «Камия въры» Сопиковъ замъчаетъ, что «Кіевское изданіе лучше Московскихъ, а послъднее исправнъйшее изъ Московскихъ» 1).

Изданія второй группы также сходны между собою какъ по внішности, такъ и въ отношеніи къ содержанію. Въ нихъ «Камень візры» разділенъ на три части: въ первой поміщены трактаты—о св. иконахъ, Кресті и мощахъ, во второй—о св. Евхаристіи, призываніи святыхъ, душахъ святыхъ и о благотвореніи преставльшимся и въ третьей—о преданіяхъ, литургіи, постахъ и благихъ ділахъ. Всі три изданія сділаны въ синодальной типографіи, въ Петербургі и Москві.

Но между первою и второю группою изданій есть и вкоторыя разности, свидътельствующія о томъ, что «Камень въры», прежде чъмъ быть напечатаннымъ въ царствованіе императора Николая Павловича, подвергся цензурному контролю и исправленію.

Прежде всего должно отмътить, что въ поздивишихъ изданіяхъ совершенно выдъленъ изъ содержанія «Камия въры» трактатъ о наказаніи еретиковъ, безъ сомнънія, потому, что здъсь былъ высказанъ митрополитомъ Стефаномъ Яворскимъ весьма ръзкій и суровый взглядъ на отношеніе церкви къ повъйшимъ отступникамъ отъ православной въры. Кромъ этого сдъланы и другія сокращенія и пропуски. Такъ, унущены цълые отдъльные доводы «Камия въры» въ пользу доказываемой истины, — или потому. что въ нихъ приводились ръзкіе, крайніе взгляды (ср. «Камень въры», изд. 1728 г., стр. 81—86 и изд. 1843 года, стр. 105), или по причинъ слабости и неубъдительности аргументаціи (ср. стр. 229—230 и 276), игнорированы также нъкоторыя лютерацскія возраженія противъ православнаго ученія, въроятно, потому, что

<sup>1)</sup> Опыть россійской библіографіи, ч. І, стр 119 СПБ. 1813.

они высказаны въ формѣ грубой, кощупственной и по содержащейся въ нихъ мысли не соотвътствуютъ высотъ и святости христіанскихъ догматовъ (ср. стр. 155—156 и 187; 158—159 и 190; 238 и 284; 240 и 285; 430 и 155, ч. II; 434—438 и 159). Впрочемъ, иныя лютеранскія мнѣнія не приведены, повидимому, безъ всякой разумной причины, просто изъ желанія сократить полемическую часть трактатовъ «Камня вѣры» (234—237 и 283); такого рода сокращенія можно замѣчать и въ положительномъ отдѣлѣ книги (86—90 и 105; 223 268). Наконецъ, нѣкоторые пропуски сдѣланы съ цѣлію сгладить и смягчить рѣзкій и желчный тонъ рѣчи «Камня вѣры» по отношенію къ протестантамъ. Съ этою цѣлію упущены нѣкоторыя мысли (46 и 61; 119 и 143; 127 и 152; 142 и 171; 148—149 и 179, 164 и 196), выраженія (136 и 164; 228 и 275; 399 и 118, II ч.) и отдѣльныя слова (251 и 299; 254 и 303; 266 и 318; 327 и 27, II ч.; 329 и 29; 397 и 114, II ч.).

Кром'в сокращеній и пропусковъ въ поздн'вйшихъ изданіяхъ «Кампя в'вры» допущена зам'вна однихъ словъ другими: сд'влано это или съ ц'влю представить р'вчь бол'ве ясною и понятною (102 и 120, 159 и 190; 160 и 191; 161 и 193, 191 и 229), а главнымъ образомъ для устраненія выраженій р'взкихъ и бранчивыхъ (134 и 161; 136 и 164; 146 и 176; 159 и 191; 234 и 282; 243 и 289; 258 и 308; 366 и 77, ч. II, 381 и 95; 392 и 109; 396 и 113; 400 и 118; 400 и 119; 404 и 124; 441 и 163; 443 и 166).

Кромѣ славянскихъ печатныхъ изданій «Камия вѣры», были въ въ нашемъ отечествѣ изданія его и на русскомъ языкѣ. Съ цѣлію противодѣйствія разнаго рода раціоналистическимъ сектамъ въ Россіи трактаты «Камня вѣры» (кромѣ трактата о наказаніи еретиковъ) въ нереводѣ на русскій языкъ были напечатаны въ Костромѣ въ 1884 и 1885 гг. и въ Москвѣ въ 1886, 1889, 1890 и 1892 гг.. Но при этихъ изданіяхъ трактаты «Камня вѣры» въ отношеніи къ ихъ содержанію подверглись весьма значительнымъ передѣлкамъ и измѣненіямъ.

Такъ, въ трактатъ *о св. иконахъ* допущены весьма значительныя сокращенія и пропуски <sup>1</sup>).

При этомъ на страницахъ русскаго изданія вовсе не нашла себъ мъста вся шестая глава положительной части указаннаго трактата, въ которой (главъ) идетъ ръчь о церкви истинной и ложной. Помимо значительныхъ сокращеній имъются прибавленія къ содержанію «Кампя



<sup>1)</sup> Срав «Догиать о святых» иконахъ по Стефану Яворскому» М. 1889 г. стр. 1, 5, 6—7, 9, 10—11, 13—15, 16—18, 18, 21, 22, 23, 40—45, 47, 51, 52, 53, 56, 57, 58, 59, 61, 62.

<sup>«</sup>Камень въры» М. 1728. стр. предисл. 1—5, 3, 4—7, 10—11, 12—18, 19—26, 27—37, 38—40 44—46, 73—74, 72—79, 93—106, 119—127, 133—134, 136—137, 138—140, 144—151, 153—155, 156—159, 159—163, 163—170, 170—179.

въры» на стр. 11, 13 и 25-39 («бесъда въ недълю православія о почитаніи св. иконъ» Никанора, еп. Херсонскаго и Одесскаго).

Еще большей передълкъ подвергся трактатъ «Камня въры» о святъйшей Евхаристіи.

Такъ, почти вся положительная часть ученія объ этомъ таинствъ излагается не на основаніи «Камня вёры», а заимствуется изъ Догматическаго Богословія преосв. Макарія <sup>1</sup>) и другихъ источниковъ; и только и всколько страницъ берется изъ «Камия в вры» и то съ сокращеніями и пропусками <sup>2</sup>) Отрицательная часть «догмата» составлена на основаніи «Камня въры» (съ присоединеніемъ словъ объ Евхаристін св. Димитрія, митрополита Ростовскаго на стр. 47—50), но съ весьма значительными сокращеніями 3).

Последнія въ сильной мере встречаются въ русскомъ изданіи при изложеніи и другихъ трактатовъ «Камня вёры» <sup>4</sup>). Между тёмъ въ «догматахъ» о почитаніи Божіей Матери и о св. мощахъ имфются прибавленія къ содержанію «Камня в'тры». Такъ, въ первомъ содержится не имъющееся въ произведении Яворскаго положительное православ. ное ученіе о Божіей Матери, какъ Приснод'вв'в и Богородиці в богородиц второмъ находятся прибавленія на стр. 1, 5, 14-17, 24-26, 29-40. Дополненія къ содержанію «Камня віры» ділаются и въ другихъ трактатахъ Стефана Яворскаго, переведенныхъ на русскій языкъ 6).

<sup>1)</sup> Срав. «Догмать о святьйшей Евхаристіи, то есть, о таинствь Тыла Христова п Крови Его, по Стефану Яворскому м. 1890 г. стр. 6-12, 12—18 и Догмат. Богосл. Макарія, т. IV, стр. 188—194, 199—201, СПБ. 1852 г в) Срав. «Догмать о св. Евхаристіи...» стр. 3-4, 5, 18—20 и «Камень въры», стр. 303—306, 311—312, 360—363.

<sup>\*)</sup> Срав «Догмать о св Евхаристін...» стр. 28, 29, 30, 31, 31—32, 32—33, 33, 33—34, 34, 35, 35—36, 36—37, 37—38, 38—39, 39—40, 47.

<sup>4)</sup> Срав. «Догмать о добрыхъ дълахъ, необходиныхъ для спасенія, по Стефану Яворскому», М. 1890, стр 1, 8-9, 11— 18, 20, 22—23, 27—28, 28—31, 34—36.

<sup>«</sup>Догмать о поминовении усопшихъ, по Стефану Яворскому», М. 1886 г., стр. 13, 15, 16, 36, 40 и 42

<sup>«</sup>Догмать о преданіях», по Стефану Яворскому», М. 1892, стр. 1, 20—21, 23—27, 27, 28, 29, 31, 35 и 38. Кромъ того, опущена вся шестая глава положительной части «Камия въры» о соборахъ (стр. 729-740)

<sup>•</sup>Догмать о знаменіи честнаго Креста, по Стефану Яворскому», М. 1892, стр. 6, 7, 8, 9, 36, 41, 42, 43, 59, 60, 65 и 72.

<sup>«</sup>Камень въры», стр. 395—397, 398, 399—407, 408—412, 412—422, 422—427, 427—429, 429—430, 431—434, 438—440, 441—443, 443—444, 445—447, 448—451, 451—453, 453—466.

<sup>«</sup>Камень ввры», стр. 923—928, 934— 935, 937—952, 955—958, 960—972, 976—1000, 1000—1031, 1031—1062.

<sup>«</sup>Камень въры», стр 62 —626, 627— 628, 630 - 632, 654 - 656, 660 - 661, 662 - 663.

<sup>689—692, 703—707, 707—729, 741—742, 745—746, 746—748, 750—753, 758—760, 766—776.</sup> 

<sup>184 –185, 186—187, 187—188, 211—212, 217—218, 218—219, 222—223, 291, 293—294, 299, 308—309.</sup> 

Догнатъ о почитаніи Пресвятой Богородицы и Приснодъвы Маріи, по Стефану

Янорскому», стр 1—13
6) «См. «Догмать о добрыхъ двлахъ...», стр. 9—11, 36—43; «Догмать о поминовенін умершихъ...», стр 18-26, 34-36, 43-45, 52-54, 64-68; «Догмать о преданіяхъ...», стр. 13-17, 18-20, 38-49.

Изъ всёхъ отдёловъ «Камия вёры» въ русскомъ изданіи ближе всего къ славянскому оригиналу воспроизводятся трактаты: о постахъ, св. литургін, • о прославленін праведниковъ на небеси въ церкви торжествующей» и «о почитаніи и призываніи святыхъ». Первый изъ трактатовъ переводится на русскій языкъ безъ всякихъ изміненій сравпительно съ славянскими изданіями «Камня віры»; въ трехъ послідпихъ есть иткоторыя (не многочисленныя) сокращенія 1) и прибавленія <sup>2</sup>).

Появленіе въ свътъ «Камня въры» произвело немалое возбужденіе какъ за-границею, такъ и въ Россін 3). На другой годъ послѣ его изданія въ лейпцигскихъ ученыхъ актахъ (за мёсяцъ май) появилось весьма ръзкое замъчание о книгъ Яворскаго.

Послъ предварительныхъ свъдъній о жизни митрополита Стефана, поводъ къ написанию его сочинения и указания главныхъ предметовъ содержанія последняго 4), авторъ, на основанін пекоторыхъ месть изъ встунительныхъ частей «Камня въры»  $(6-7, 30, 26)^5$ ), говорить, что въ своей книгъ Яворскій обпаружилъ безумную ненависть къ лютеранамъ и кальвинистамъ, заимствовавъ ее отъ католиковъ, среди которыхъ онъ обращался съ ранняго возраста 6). Между твмъ, возводя на лютеранъ самыя тяжкія обвиненія, Яворскій въ своемъ сочиненін обнаруживаеть явное влечение въ сторону католиковъ, такъ какъ умалчиваеть о предметахъ разности въ догматическомъ ученіи православныхъ и папистовъ. И это не удивительно въ виду лого, что большую часть сочиненія онъ заимствоваль изъ Беллярмина, Бекана и другихъ латинскихъ писателей. По мибнію автора, составитель «Камня вбры»,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Срав. «Догмать о св. литургін...», стр. 5—6 и 27 и «Камень въры», стр. 781— 784, 809. «Догматъ о прославлении праведниковъ..», стр 7 и «Камень въры», стр 581. «Догмать о почитаніи и призываніи святыхъ...», стр. 22, 27 и 44 и «Камень въры», стр. 492—496, 501—502, 522—523.

стр. 492—496, 501—502, 522—523.

\*) См. «Догмать о св. литургін...», стр. 60—63 и «Догмать о прославленіи праведниковъ...», стр. 20—24.

\*) О полемикь по поводу изданія «Камня въры» см.: «Матеріалы для исторій духовной литературы XVIII въка». «Правосл. Обозр.» 1860 г., т. ІІІ, стр. 577—591. «Ософань Прокоповичь и его время», И. Чистовича, стр. 366—406». «Къ исторій богословской полемической литературы XVIII стольтія», Д. Извъкова. «Правосл. Обозр.» 1871 г., м. авг., стр. 139—171; сент., стр. 267—307. «Ософилакть Лопатинскій». «Правосл. Обозр». 1872 г., м. дек., стр. 684—710 «Стефань Яворскій и Ософань Прокоповичь», Ю. Самарина (т. V), стр. 153, 159—160. «Ософань Прокоповичь, какъ писатель», П. Морозова, стр. 338—353. «Духовное образованіе и духовная литература въ Россіи при Петръ Великомъ», А. Архангельскаго, стр. 108—118.

\*) Аста eruditorum 1729, Lipsiae, pp. 226—227.

5) Ibid., pp. 227—228.

6) Ibid., pp. 227.

<sup>6)</sup> Ibid., p. 227.

предпринимая свой трудь, руководился не столько желаніемъ защитить догматы православной церкви, сколько ненавистью къ лютеранамъ и реформатамъ, ученія которыхъ онъ или не знаеть, или придаеть ему ложный смыслъ. По причинъ явныхъ симпатій Яворскаго къ латиня. намъ книга его имъетъ для русскихъ людей ту опасную сторопу, что открываеть путь католическому вліянію въ Россіи, къ чему давно стремятся всъ приверженцы папства. Въ заключение своей рецензии авторъ говорить, что въ скоромъ времени появится въ печати серьезное опроверженіе на книгу Яворскаго, написанное лютеранскимъ богословомъ Францискомъ Буддеемъ 1).

Въ октябрьскомъ номеръ тъхъ же ученыхъ лейпцигскихъ актовъ появился весьма лестный отзывъ о книгъ Буддея. По миънію рецензента, сочинение его написано обстоятельно, серьезно и изящно; оно основательно опровергаеть обвиненія Яворскаго и превосходно защищаеть дело лютеранской церкви. Хотя внига Буддея и не представляеть собою полнаго опроверженія «Камня віры», но и того, что въ ней написано, достаточно для опроверженія клеветы Яворскаго на лютеранскую церковь 2). Кратко указывая главивйшіе предметы содержанія названнаго сочиненія, авторъ зам'єтки о каждомъ наъ нихъ отзывается съ большею похвалою  $^3$ ).

Сочиненіе Буддея носить такое названіе: Epistola apologetica pro ecclesia Lutherana contra calumnias et obtrectationes Stephani Javorskii Resanensis et Muromiensis metropolitae ad amicum Moscvae degentem scripta a Ioanne Francisco Buddeo. Ienae. 1729.

Въ началъ анологіи Буддей говорить о поводъ и цъли своего сочиненія. Изъ письма одного московскаго друга Буддей узналь о появленіи книги Стефана Яворскаго и о томъ неблагопріятномъ впечатленін, которое она произвела на многихъ русскихъ своимъ духомъ и направленіемъ, такъ какъ цѣль книги была вооружить русскихъ противъ протестантовъ, предостеречь ихъ отъ общенія съ ними. Потомуто и вкоторые изъ образованныхъ и любящихъ истину людей выразили желаніе, чтобы Буддей паписаль что-либо въ защиту не только лютеранской, но и русской церкви. Притомъ же, «между русскими», говорить Буддей, честь люди, которые превратно думають о протестантахъ, такъ какъ ифкоторые изъ нихъ не имфли возможности узнать болфе върное и правильное объ нихъ, а другіе съ трудомъ переносять ту неремѣну дѣлъ, которая совершалася у нихъ въ наше время и руководствуются предубъждениемъ, унаслъдованнымъ отъ старины... Поэтому я охотно разделяю мысли техъ, которые думають, что имееть важность (interesse) не менъе для русскихъ, какъ и для нашей церкви, чтобы

 <sup>1)</sup> Ibid., pp. 228—229.
 2) Ibid., p. 465.
 3) Ibid., pp. 465—468.

опровергнуть обвиненія Яворскаго, съ тою целію, чтобы однихъ освободить отъ заблужденія и открыть путь къ познанію истины, а относи тельно другой показать невинность и уничтожить различныя невыгодныя мивнія о техъ, которыя следують исповедуемому ими ученію. Если не будеть обнаружена истина, то отсюда большая опасность угрожаеть самимъ русскимъ, чемъ намъ, такъ какъ Яворскій явно льстить приверженцамъ римской церкви и для пріобрътенія ихъ расноложенія выставляеть себя враждебнымъ по отношенію къ протестантамъ 1). Но для русскихъ нъть никакихъ причинъ опасаться протестантовъ: между темъ какъ всякому известно, что римскій пана давно стремится подчинить себ'в русскую церковь. Для достиженія этой цізли латиняне прибъгають къ разнымъ средствамъ и между прочимъ тщательно скрывають оть русскихь свои догматическія заблужденія, кричать о своемъ согласіи съ православною церковію, пропов'єдують ненависть къ протестантамъ, стараясь представить ихъ самыми тяжкими еретиками. Если же удается папистамъ привлечь на свою стороцу начальниковь и правителей народа, они измѣняють свою политику: вивсто умягченныхъ словъ мечутъ молнін, употребляють противъ несогласныхъ силу, преследують ихъ огнемъ, мечемъ и погребальными кострами. Если русскіе хотять испытать на себ'в эти пріемы латинянь, пусть върять Яворскому, пусть поносять протестантовъ, почитаютъ католиковъ и подставляють свою шею подъ ихъ ярмо <sup>2</sup>). Указавъ на опасности, которыя могуть угрожать русскимъ со стороны католиковъ, Буддей сознается, что въ своихъ сужденіяхъ о книгь Стефана Яворскаго онъ руководится тёми выдержками изъ нея, которыя были сообщены ему его московскимъ другомъ, и часть которыхъ была помъщена въ Лейпцигскихъ ученыхъ актахъ 3).

Послѣ этого предисловія Буддей приступаеть къ разбору мивній Стефана Яворскаго и прежде всего останавливается на предисловін къ читателю, изъ котораго приводить мѣсто на стр. 5 — 7 «Камня вѣры», гдъ говорится о неправильномъ толкованіи св. Писанія, по началамъ человъческаго разума, а не по руководству церковнаго авторитета и преданія, какъ причинъ еретическихъ заблужденій въ древнее и новое время. Затымъ приводится ифсколько выдержекъ изъ «предувъщанія православнымъ христіанамъ» 4), именно: изъ рѣчи «Камия вѣры» о знаменіяхъ ложныхъ пророковъ, изъ которыхъ и вкоторыя прилагаются къ новымъ еретикамъ-лютеранамъ 5). Приведя указанныя мъста изъ «Камня въры», Буддей замъчаетъ, что приведеннаго изъ книги Стефана Яворскаго достаточно для того, чтобы по нему судить объ остальномъ

<sup>1)</sup> Epistola apologetica, pp. 2-3.

<sup>3)</sup> Ibid., р. 4.
4) Ibid., рр. 4-5.
4) «Камень въры», стр. 24-25, 26-32.
5) Ibid., рр. 5-8.

содержаніи книги, ибо и въ сділанныхъ выдержкахъ достаточно выразился духъ Стефана Яворскаго, зараженный слепотою и ревностію не по разуму, граничащею съ бъщенствомъ: не трудно видътъ, у какихъ учителей онъ учился.

Говоря о Лютеръ, Стефанъ Яворскій ложно выдаль себя за приверженца и поборника русской православной церкви; если бы онъ былъ таковымъ на самомъ дълъ, то не называлъ бы римской церкви «полкомъ Бога живаго», и «невъстою Христовою»: «воста голіафъ повый, на церковь святую, мартінъ лютеръ, поношая полку Бога жива, и различныя досады и укоризны, на невъсту Христову церковь святую отрыгая...» 1). Стараясь доказать ненриложимость такихъ названій къримской церкви и неумъстность ихъ со стороны православнаго богослова, Буддей указываеть на исконную вражду между римскою и греческою церквами 2), приводить мивнія разныхъ духовныхъ писателей о состояніи римской церкви въ XIV и XV вв., 3) свидьтельство о римской церкви реформатскихъ соборовъ 4) и, наконецъ, свидетельство самихъ римскихъ первосвященниковъ о мрачномъ и гръховномъ состояніи римской церкви до времени реформаціи 5).

На основаніи всёхъ приведенныхъ свид'єтельствъ, по мнічнію Буддея, римская церковь справедливо можетъ быть названа «воинствомъ дракона» и «невъстою діавола» 6), а не «воинствомъ Бога живаго» и не «невъстою Христовою». Несправедливо также, по словамъ Буддея, именуеть Яворскій Лютера «новымъ Голіафомъ»: къ діятельности Лютера можеть быть приложимо не сравнение его съ Голіафомъ, а та въра и надежда на Бога, которыми былъ воодушевленъ Давидъ въ своемъ ратоборствъ съ филистимляниномъ (1 Цар. 17, 45). Вооруженный только Словомъ Божінмъ, безъ всякой человъческой помоши, выступиль Лютерь противь папы, кардиналовь, епископовь и даже царей; последніе, хотя не имели недостатка въ средствахъ для защиты римской церкви, но были безсильны что-либо предпринять противъ проповъди Лютера и его сподвижниковъ. Не инымъ оружіемъ боролся опъ за діло преобразованія церкви, какъ тімь, о которомъ говорить Ап. Навелъ въ 2 Кор. 10,  $4-5^{-7}$ ).

Выказывая расположение къ римской церкви. Яворскій въ то же время не скрываетъ своей ненависти къ церкви протестантской и обнаруживаеть явное желаніе вооружить противь нея всёхъ русскихъ людей. Онъ говорить: «въмъ, яко супостать онъ на папу и на церковь римскую напряже лукъ свой: обаче стрелы его ядомъ напоенныя, и

7) Ibid.

<sup>1) •</sup>Камень въры», стр. 6.

<sup>\*)</sup> Epist ap., pp. 9-11.
\*) Ibid., pp. 11-22.

<sup>4)</sup> Ibid., pp. 23-24. 5) Ibid., pp. 25-31. 6) Ibid., p. 32.

насъ досязаютъ» 1). Какъ несправедливо обвинять лютеранъ въ антагонизмѣ съ русскими и греками, видно изъ того, что протестантскіе богословы старались въ свое время завести сношенія съ греческими патріархами съ цёлію соединенія съ восточною церковію. Хотя эти сношенія и не имѣли успѣха, но изъ нихъ выяснилось, что греческая церковь въ своихъ догматахъ отличается какъ оть лютеранской, такъ и отъ римской церкви, даже отъ второй болье, чемъ отъ первой. Притомъ же, если и есть различіе въ догматахъ между лютеранскою и православною церковію, то оно произошло не изъ желанія раздора съ последнею, а единственно вследствие стремления къ истинъ. Поэтому лютеранскіе догматы, если могуть быть названы стрплами, то разв'ь въ томъ смыслѣ, что они могутъ уничтожать заблужденія и суевѣрія 2).

Послѣ представленной характеристики отношеній Стефана Яворскаго къ римской и лютеранской церкви, Буддей приступаеть къ полемикъ съ Ст. Яворскимъ по поводу частныхъ пунктовъ лютеранской догматики и прежде всего останавливается на ученія о постажь. По мнівнію Буддея, Яворскій несправедливо обвиняеть лютерань въ томъ, будто они совершенно не признають постовъ 3). Лютеране отрицають посты ложные, не истинные, къ которымъ, по ихъ мнънію, принадлежать посты: суевърные, когда люди, не заботясь о своемъ нравственномъ исправленін, только въ постахъ и другихъ внёшнихъ действіяхъ полагають сущность служенія Богу; лицемпрные, когда постятся для виду, съ целію пріобретенія похвалы и славы людской; актерскіе, когда постящіеся воздерживаются отъ однихъ родовъ пищи и пресыщаются другими, не менъе первыхъ способными возбуждать страсти, и принудительные, когда люди, подъ страхомъ гръха смертнаго, обязываются поститься въ опредъленныя времена, установленныя церковными правилами $^4$ ).

Тъмъ не менъе лютеране не совсъмъ изгоняють посты, но признають тв изъ нихъ, которые соединяются съ истиннымъ стремленіемъ къ святости жизни и способствують ей; которые предпринимаются человъкомъ свободно и добровольно, безъ всякаго принужденія. На основаніи и вкоторых в свидьтельствъ Новозавьтнаго св. Писанія (Ме. 9, 15; Дѣян. 13, 2—3; 1 Кор. 10, 25, 27; Колос. 2, 16, 20—23), Буддей старается доказать, что такой именно характеръ носили посты въ апостольской церкви. «Никакимъ примфромъ и никакимъ свидътельствомъ нельзя доказать того, что въ апостольской церкви были назначены для поста опредъленныя времена, или были издаваемы какіелибо законы относительно поста и соблюденія различія въ пищі 5). Хри-

<sup>1) «</sup>Камень въры», стр. 6.
2) Epist. apol, pp. 33—34.
3) «Камень въры», стр. 7.
4) Epist apol., pp. 35—37.
5) Ibid., pp. 38—39.

стіанская церковь первыхъ трехъ стольтій въ отношеніи къ постамъ была вполнъ согласна съ церковію апостольскою. На основаніи нъкоторыхъ церковныхъ писателей (Иринея Ліон., Тертулліана, Евсевія), Буддей доказываеть, что, хотя въ христіанской церкви первыхъ трехъ въковъ и существовали посты, но относительно ихъ обязательности не было издаваемо никакихъ законовъ, которые бы стесняли и ограничивали свободу върующихъ 1). Только съ IV въка появляются церковные законы о постахъ (50 пр. Лаодик. соб.), но, какъ видно изъ свидътельствъ позднъйшихъ церковныхъ писателей (Епифанія, Өеодорита, Сократа, Созомена), и эти законы не подавили свободнаго отношенія христіанъ къ посту 2). Такъ какъ мы, заключаеть свою полемику о постахъ Буддей, въ ученіи о постахъ вполит следуемъ примеру древней церкви, то насъ не можеть порицать Яворскій, такъ какъ въ противномъ случав онъ долженъ порицать и осуждать не только всвхъ христіанъ, жившихъ въ первые четыре въка по Р. Хр., когда состояніе церкви было самое лучшее и счастливъйшее, но и самихъ апостоловъ за то, что имъ не пришло на мысль предписывать върующимъ законы о постахъ. А того, что было введено въ последующее время, когда въжизнь и обычан церкви стали вкрадываться разнато рода ошибки, нельзя ставить нормою и правиломъ, которымъ бы мы обязаны были слъдовать <sup>3</sup>).

После полемики о постажь Буддей делаеть возражения Стефану Яворскому относительно иконопочитанія. «Совершенную ложь говорить Яворскій, будто Лютерь и его послідователи совершенно изгоняють изъ церкви свящ. изображенія. Мы признаемъ, что можно въ храмахъ имъть и терпъть свящ. изображенія, для того, чтобы они напоминали намъ о жизни, трудахъ и добродътеляхъ тъхъ лицъ, которыя изображены на иконахъ, но совершенно отридаемъ то, что иконы должны быть ночитаемы и служить предметомъ религіознаго поклоненія. Ибо одного Бога должно почитать и Ему одному должно покланяться, какъ учить насъ нашъ разумъ и св. Писаніе 4). А потому всв, воздающіе религіозное поклоненіе свящ. изображеніямъ, не могуть освободиться отъ справедливаго обвиненія ихъ въ идолопоклонствъ. Правда, этоть упрекъ относится болве къ католической церкви, но не чуждъ и православной. Хотя последняя не имееть у себя скульптурныхъ изображеній и въ своемъ ученіи допускаеть нікоторое различіе между религіознымъ почитаніемъ собственно Бога и свящ. изображеній, по чрезъ это не ослабляется сила вышеприведеннаго обвиненія, такъ какъ въ Словъ Божіемъ (Исх. 20, 4) безусловно запрещаются всякаго рода изображенія Божества, а религіозное почитаніе святыхъ и ихъ изображеній уже само въ себ'в носить прим'ясь идолопоклонства. Притомъ же

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 40-43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., pp. 44-47. <sup>3</sup>) Ibid., p. 48. <sup>4</sup>) Ibid., p. 49.

установленное православными и католическими богословами различіе между боодага и датрага не имъеть основанія въ св. Писаніи и не сознается огромною массою простого народа: последній въ иконахъ видить нъчто божественное и почитаеть ихъ не иначе, какъ и Самого Бога, и потому впадаеть въ грѣхъ идолопоклонства 1). Съ другой стороны, какъ отрицательный аргументь противъ иконопочитанія, Буддей выставляеть примъръ древней христіанской церкви. Въ продолженіе трехъ въковъ, до конца IV въка по Р. Хр., въ христіанскихъ храмахъ совершенно не было свящ, изображеній, и имъ не воздавалось никакого религіознаго поклоненія. Это положеніе стоить вив всякаго сомнѣнія и противняго нельзя доказать никакими способами 2). Буддей подвергаеть критическому разбору историческія свидітельства о почитаніи св. иконъ въ первые три въка. Такъ, извъстное свидътельство Евсевія о мідномъ изображеній Спасителя, сліданномъ кровоточивою женою въ память полученнаго отъ Него исцеленія отъ болезни, представляется Буддею сомнительнымъ, мало достовърнымъ и не доказывающимъ того, чтобы во времена Евсевія существовало въ христіанской церкви религіозное почитаніе св. иконъ 3). Равнымъ образомъ, по мивнію Буддея, свидвтельство Тертулліана объ обычав первенствующихъ христіанъ изображать Спасителя въ образѣ добраго пастыря на евхаристическихъ чашахъ ничего не говорить въ пользу иконопочитанія: эти изображенія д'ялались только для украшенія и для воспоминанія о Тайной Вечери, а не для почитанія <sup>4</sup>).

Наконецъ, защитники иконопочитанія (говоритъ Буддей) напрасно употребляють въ свою пользу свидетельства некоторыхъ отцевъ церкви IV и V вв. Хотя изъ этихъ свидътельствъ и открывается, что съ означеннаго времени иконы входять въ употребление въ христіанской церкви, но не доказывается того, что онъ имълись въ храмахъ ради религіознаго почитанія, или, — что отцами церкви одобрялся этотъ обычай. Если кто изъ нихъ и одобрялъ, то въ этомъ случат впадалъ въ заблужденіе и противор'ячіе съ св. Писаніемъ и прим'яромъ первенствующей церкви <sup>5</sup>).

При отсутствій положительных свидетельствъ въ пользу иконопочитанія въ древней христіанской церкви, по словамъ Буддея, есть твердыя доказательства противоположной истины. Таково 36-е правило испанскаго Елиберитскаго (Eliberitani) собора (въ 305 г.), которое гласить: placuit, picturas in ecclesiis esse non debere, ne quod colitur aut adoratur, in parietibus depingatur <sup>6</sup>). Канонъ этоть

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 49-53.
9) Ibid., p. 54.

<sup>3)</sup> lbid., pp. 54-59.

<sup>4)</sup> Ibid., pp. 60-61. 5) Ibid., pp. 61-62. 6) Ibid., p. 62.

представляеть яснъйшее доказательство того, что отцы собора почитаніе иконъ считали діломъ запрещеннымъ. Правда, защитники икононочитанія, съ цілію отвратить от себя ударь, наносимый указаннымъ опредъленіемъ испанскаго собора, придумываютъ различныя о пемъ мнівнія и толкованія, именно: считають это правило или подложнымъ, или обязательнымъ только для частныхъ церквей, относять не вообще къ иконамъ, а только къ стенной живописи и къ изображеніямъ Бога и Св. Троицы, а некоторые даже делають упрекь отцамъ собора за ложное опредёленіе. Но всё эти старанія внести свой предвзятый смыслъ въ опредъление Елиберитского собора, или ослабить его авторитеть и достоинство, по мнвнію Буддея, не имвють успвха: указанный канонъ сохраняеть всю свою силу противъ иконопочитанія 1). Въ доказательство своей мысли, что будто бы древняя христіанская церковь держалась иконоборческихъ взглядовъ, Буддей указываетъ на письмо Епифанія кипрскаго къ Іоанну, епископу іерусалимскому, въ которомъ между прочимъ говорится: contra auctoritatem Scripturarum esse hominis in ecclesia Christi pendere imaginem. Такой взглядъ на иконы Епифаній подтвердиль самымь діломь, когда разорваль висівчую въ одной церкви завъсу съ изображениемъ какого-то святаго чело въка и приказалъ завернуть въ эту завъсу трупъ мертваго<sup>2</sup>). Даже отъ VI в., когда почитание святыхъ изображений входитъ въ большее и большее распространеше между христіанами, сохранилось письмо римскаго епископа Григорія Великаго къ Серену, епископу марсельскому (Massiliensis), въ которомъ римскій святитель высказываеть взглядъ на иконы, совершенно согласный съ протестантскимъ, именно: Григорій Великій допускаеть историческое употребленіе иконъ (ad usum historicum), ради ихъ религіозно-воспитательнаго значенія (ad instruendas solummodo mentes fuit nescientium collocatum), но совершенно отрицаетъ какое-либо почитание иконъ, какъ произведений рукъ человъческихъ (Zelum vos, ne quid manufactum adorari posset, habuisse laudavimus... adorari vero imagines, modis omnibus veta) 3). Наконецъ, опредъление VII вселенскаго собора, по словамъ Буддея, не было принято единогласно всеми, какъ свидетельствують объ этомъ противоположное опредъленіе объ иконопочитаніи франкфуртскаго собора (794 г.), бывшаго при император'в Карл'в Великомъ, и книги самого императора Карла противъ иконопочитанія <sup>4</sup>).

Въ полемикъ по вопросу о преданіи Буддей прежде всего католическому и православному ученію о двойствѣ догматическихъ источниковъ въры противопоставляетъ протестантскій принципъ объ одномъ источник в религіозной истины — св. Писапін. «По истинъ сильно за-

<sup>1)</sup> lbid., pp. 62-64.
2) lbid., pp. 65-67
3) lbid., pp. 68-70.

<sup>4)</sup> Ibid., pp. 70-74.

блуждаются въ этомъ дёлё (въ признаніи преданія) какъ православные, такъ и католики; ибо - одно есть основание нашей въры, именно, догматическое, это — слово Божіе, пли ученіе пророковъ и апостоловъ (Ефес. 2, 20), заключенное вь письмена св. мужами подъ вдохновеніемъ Св. Духа» 1). Поэтому совершенно невозможно рядомъ съ св. Писаніемъ ставить еще преданія, какъ измышленія челов'вческія 2).

Далье Буддей старается установить истинный пункть полемики между католиками и православными съ одной стороны и протестантами съ другой — по вопросу о преданіи. «Нужно обратить вниманіе на то, что голосъ преданія понимается иногда такимъ образомъ, что подъ преданіемъ разум'вется ученіе, которое, хотя сначала было пропов'вдано апостолами устно, но потомъ заключено въ содержании св. Писанія. Но это понятіе преданія не имбеть особенной важности въ виду того, что у насъ вопросъ состоитъ преимущественно въ томъ, можно ли допустить преданія, отличныя отъ св. Писанія и содержащія въ себ'в или ученіе, котораго въ посліднемъ ніть, или нікоторыя основанія вітроученія и нравственности. Если кто признаеть это, должень сначала показать, что это за преданія? Откуда намъ изв'єстно, что они происходять оть апостоловь? Какимь образомь они распространились, или могли распространиться путемъ непрерывнаго церковнаго преемства? Какимъ образомъ къ нимъ могли примъшаться ложныя преданія и на какомъ основаніи можно отличить одни оть другихъ? Все это такіе вопросы, на которые нельзя сказать ничего прочнаго, и которые вмъстъ съ тъмъ показываютъ, что преданія не могли быть въ совершенной неизвъстности и въ короткое время. Ясно, что сильно заблуждаются тъ, которые преданія присоединяють къ св. Писанію, какъ нікоторое правило въры и жизни» 3).

Если признать вмъстъ съ «Православнымъ исповъданіемъ канолической и апостольской церкви восточной», что апостольскія преданія суть тъ, которыя впослъдствіи подробно были разъяснены соборами и св. отцами, то опять является вопросъ: разъясненное соборами и св. отцами согласно, или несогласно съ св. Писаніемъ? Если согласно, то пельзя сказать, что оно взято изъ преданія; если не согласно, то какимъ образомъ мы можемъ признать за апостольское преданіе и какимъ образомъ св. отцы могли отличать истинныя преданія отъ ложныхъ? 1) Изъ всего сказаннаго Буддей выводить заключеніе, что нельзя доказать существованія такихъ преданій, которыя бы содержали въ себъ ученіе, отличное оть св. Писанія и въ апостольскомъ происхожденіи которыхъ мы были бы твердо уб'вждены: они могуть быть приняты подъ тъмъ непремъннымъ условіемъ, если содержатся въ св. Писаніи <sup>5</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, pp. 76—77. <sup>^</sup>) Ibid., p. 79. <sup>4</sup>) Ibid., pp. 79—80. <sup>5</sup>) Ibid., p. 80.

Притомъ же преданія, по словамъ Вуддея, и излишни: св. Писаніе есть единственный, всёмъ доступный, ясный и вполнё достаточный источникъ религіознаго знанія. Если въ немъ иногда и говорится о преданів (2 Сол. 2, 15; 1 Кор. 11, 2), то подъ нимъ разумбется учепіе, не отличное отъ св. Писанія, а пропов'яданное св. Апостолами сначала устно, а потомъ заключенное въ письмена 1). Въ такомъ же смысл'в понимали преданіе и отцы церкви первыхъ четырехъ в'яковъ христіанской эры: Ириней, Тертулліанъ, Лактанцій и Василій Великій <sup>2</sup>). Въ заключеніе полемики о преданіи Буддей указываеть на различіе между католиками и православными въ техъ догматахъ, которые основываются въ томъ и другомъ исповъданіи на преданіи. «Какъ греки, такъ и латиняне согласны между собою въ томъ, что къ св. Писанію нужно присоединять еще св. преданіе, однако въ самыхъ догматахъ своихъ тв и другіе разнятся между собою. Хотя оба эти исповіданія указывають па преданія, но догматы обоихь ихь не могуть быть истинными; въ самыхъ догматахъ ивтъ ничего опредвленного, твердаго и положительнаго-это ясно для всякаго. Греки употребляють для Евхаристін квасный хлібов и всёми силами стараются ващитить свою практику; латиняне употребляють безквасный хлебь; одни причащають sub utraque specie, другіе — sub una; одни почитають только живописныя изображенія, другіе признають и скульптурныя; одни допускають къ Евхаристіи и младенцевъ, чего не признають другіе. Между тъмъ греки и латиняне во всемъ, въ чемъ они оказываются несогласными между собою, утверждаются на преданіи. Не ясно ли отсюда, заключаеть Буддей, что преданіе вводить тіхть и другихь въ заблужденіе <sup>8</sup>).

Послв полемики о преданіи Буддей останавливается на той части «предувъщанія православнымъ христіанамъ», въ которой «Камень въры» говорить о признакахъ ложных пророков, по ученію Еванге лія, «Переходимъ къ признакамъ ложныхъ пророковъ, которые Яворскій относить къ протестантамъ. Между этими признаками первымъ выставляется тоть, что Лютерь и его сообщники не были призваны Богомъ къ дълу реформаціи церкви».

Приведя слова объ этомъ «Камня вёры», Буддей продолжаетъ. «если бы намъ и раньше не было извъстно, изъ какого ученія выходить Яворскій. то поиведенныя слова могуть свидетельствовать объ этомъ. Такъ и доселъ ноступають латиняне и между ними особенно іезунты. Они и до сихъ поръ дёлають такъ, что, когда не могутъ опровергнуть нашихъ догматовъ изъ св. Писанія, то въ самомъ Лютеръ и его сообщинкахъ въ дълъ исправленія перкви стараются находить основанія для возраженія и въ особенности указывають на самое его имя.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., pp. 81—82. <sup>2</sup>) Ibid., pp. 82—86. <sup>3</sup>) Ibid., pp. 87—88.

Такой аргументь неоднократно быль нами опровергаемъ, но темъ не менье не перестають имъ пользоваться. Между тымъ доводы, подобные указанному, приносять вредъ не намъ, а тъмъ, кто ими пользуется. Если бы наши противники были въ силахъ доказать ошибочность нашего ученія изъ св. Писанія, то какая была бы нужда намъ входить въ споръ о самомъ Лютеръ-его недостаткахъ или достоинствахъ, а также о его имени. .? Притомъ же въра наша утверждается не на авторитетъ Лютера, но на ясныхъ и живыхъ свидътельствахъ св. Писанія; мы ввруемъ, что догматы наши истинны не потому, что возвъстилъ ихъ Лютеръ, Меланхтонъ, или кто-либо другой, но потому, что такъ научилъ насъ Духъ Св., чрезъ вдохновение Котораго составлены книги св. Писанія 1). Послів этого Буддей говорить о призваніи Лютера къ ділу исправленія римской церкви. Хотя Лютерь и не имъль чрезвычайнаго божественнаго призванія, каково было призваніе пророковъ и апостоловъ, но призвание Лютера заключалось въ его внутреннемъ нравственномъ влеченім помочь своей родной погибающей церкви и въ его общественной обязанности публичнаго учителя виртембергской церкви и академін 2). По поводу замічанія «Камня вітры» 3) о Лютерів и Кальвинъ: «от нихъ же всякія ереси нынъшнихъ временъ прозябоща», Буддей говорить, что ни Лютеръ, ни реформація не виновны въ появленіи ересей въ деркви, что Лютеръ и Меланхтонъ боролись всеми силами противъ еретиковъ своего времени. Если последние имели въ своемъ учени догматы, принимаемые и лютеранами, то это были догматы, согласные съ истиною; поэтому несправедливо, на основаніи сходства нікоторыхъ пунктовъ лютеранскаго ученія съ еретическимъ, сравнивать и отожествлять первое съ последнимъ. Напримеръ, греки не признають главенства римскаго папы; также учать и социніане; греки одинаково съ социніанами совершають таинство Евхаристіи подъ двумя видами. Ужели отсюда можно заключать, что греки и въ остальномъ своемъ ученіи согласны съ социніанами? 4) Церковная реформа Лютера не была причиною появленія ересей: онъ существовали раньше. «Существованіе ересей такъ же мало говорить противъ насъ, какъ и существование ересей во времена апостоловъ и мужей апостольскихъ, такъ какъ и въ это время вмісті съ распространеніемь евангельской истины дійствовали симоніане, кериноіане, гностики, имена которыхъ были бы даже неизвъстны безъ проповъдниковъ истины <sup>5</sup>). Далъе Буддей вооружается противъ сравненія. проводимаго «Камнемъ візры» 6) между лютеранами съ одной стороны и аріанами в магометанами съ другой. По мнѣнію люте-

') Ibid., pp. 98—99. 6) Стр. 25.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 88—90.
2) Ibid., pp. 90—97.
3) Crp. 24.
4) Epist. Apol., pp. 97—98.

ранскаго богослова, указанное сравнение не идетъ къ дълу, а только обнаруживаеть злобныя чувства Яворскаго къ лютеранамъ. Агіане своимъ ученіемъ не вносили въ христіанскій міръ того благод тельнаго, спасительнаго свъта истины, который распространяли Лютеръ и его послъдователи, а потому и не имъли того великаго успъха, которымъ сопровождалась двятельность последнихъ. Одно только общее Лютеръ имълъ съ аріанами, это-препятствія своей реформъ, которыя онъ встрътиль со стороны католической церкви. Хотя борьба съ римскими первосвященниками и была для него трудна, хотя они и теснили всеми мерами Лютера и старались подавить его дело, но последнее восторжествовало: лютеранство распространилось повсюду, было принято многими государствами и провинціями. Такой усп'єхъ лютеранскаго ученія, по мибнію Буддея, не могъ произойти безъ божественной помощи и безъ призванія Лютера свыше на діло исправленія римской церкви. Правда, Яворскій, говорить Буддей, старается ослабить силу этого аргумента. указывая на примъръ магометанства. Но сравнение лютеранства съ последнимъ, придуманное католическими богословами, есть гнусная клевета: успѣхъ магометанства зависълъ отъ такихъ причинъ (потворствующее чувственности ученіе и насильственныя міры его распространенія), которыя не могуть быть применимы къ делу Лютера 1).

На обвинение «Камня въры» <sup>2</sup>) въ томъ, будто лютеране совершенно отрицають добрыя дела, Буддей отвечаеть, что лютеране, хотя и не отвергаютъ совершенно добрыхъ дълъ и нравственныхъ подвиговъ, но не считають ихъ необходимыми для достиженія вічнаго спасенія, такъ какъ одно есть средство спасенія со стороны человъка-въра, воспринимающая заслуги Христовы. «Но если кто на этомъ основаніи», продолжаеть Буддей, «думаеть, что мы совершенно отвергаемъ добрыя дъла, какъ утверждаетъ Яворскій, тотъ великую наносить намъ обиду. Ибо, хотя добрыя дъла не необходимы для полученія въчнаго спасенія, но совершенно необходимы, какъ плодъ и доказательство въры; необходимы для того, чтобы чрезъ нихъ мы выражали духъ, благодарный Богу и готовность повиновенія Ему; необходимы для того, чтобы мы выражали чрезъ нихъ послушаніе волѣ Божіей, требующей отъ насъ добрыхъ дълъ 3). А потому и обвиненія, возводимыя Яворскимъ на лютеранъ въ отриданіи ими истиннаго покаянія, умерщвленія плоти, дъвства и монашества, по митнію Буддея, совершенно ложны и представляють собою клевету на лютерань 4). «Такь какь всв возраженія Яворскаго», говорить Буддей, «направляются къ тому, чтобы поселить въ другихъ ненависть къ нашей церкви и вмъстъ съ тъмъ показать усердіе къ римской церкви и ордену іезуитовъ, то было бы не излишнимъ

<sup>1)</sup> Epist. Apol., pp. 101--106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 25. <sup>8</sup>) Epist. Apol., pp. 107—109. <sup>4</sup>) Ibid., pp. 109—113.

обратить внимание на нравственную сторону жизни исповъдниковъ римской въры; для того, чтобы вст согласные съ Яворскимъ могли видъть, кому изъ насъ (протестантамъ или католикамъ) нужно приписать ученіе, дающее свободу дурнымъ страстямъ и покровительствующее всякимъ гръхамъ и порокамъ 1). Послъ этого Буддей излагаетъ нъкоторые пункты морали језунтовъ 2) и делаеть отсюда такой выводъ. «Итакъ, пусть теперь благосклонные читатели и даже сами друзья Яворскаго судять, кто снимаеть узду съ дурныхъ наклонностей человъка, или открываеть свободный доступь къ всевозможнымъ порокамъ: -- мы, или ть, которые учать подобному, учать тому, чымь подрывается, уничтожается и извращается всякая честность человъческой жизни, и что упижаеть ихъ сильнъе, чъмъ самого язычника? 3)

Дал ве Буддей представляеть апологію протестантскаго ученія о единой оправдывающей въръ; кратко, на основании св. Писанія 4) и свидътельствъ ибкоторыхъ св. отцевъ церкви (Климента Римскаго и Василія Великаго), Буддей доказываеть, что таково именно было ученіе объ этомъ предметь какъ апостоловъ, такъ и отцевъ нервенствующей церкви Христовой <sup>5</sup>). Но ученіемъ о единой оправдывающей в връ не исключаются добрыя дела человека. Следствія, выводимыя Яворскимъ изъ этого протестантскаго ученія, 6) совершенно противорѣчать истиннымъ свойствамъ оправдывающей въры, которая необходиммо соединяется съ добрыми дълами. Учение о единой оправдывающей въръ, кром' своего согласія съ ученіемъ Христа и апостоловъ, им' теть и другія высокія свойства. Во-первыхъ, оно благод тельно для правственной жизни человъка, такъ какъ, «нътъ ничего удобнъе для воспитанія въ людяхъ истиннаго смиренія предъ Богомъ, какъ оправданіе одною вырою; напротивъ, инчто такъ не воспитываеть и не благопріятствуетъ врожденному всьмъ людямъ превозношенію сердца (cordis elationem), какъ если приписывается какое-либо значение добрымъ дъламъ и ихъ заслугъ въ дълъ оправданія». Во-вторыхъ, чрезъ это ученіе люди приходять къ истинному познанію Христа Спасителя; чрезь это ученіе бол'ве сильно запечатл'ввается въ нашей душ'в образъ Христа, какъ Искупителя и Спасителя человъка. Въ-третьихъ, въ этомъ ученіи человъкъ пріобрътаеть сильнъйшій импульсь къ правственной и добродътельной жизни, такъ какъ въра необходимо требуетъ своего проявленія въ добрыхъ дълахъ 7). Далъе Буддей останавливается на слъдующихъ словахъ «Камня въры»: «овчую кожу на себъ являють, егда евангеліемъ или благов'встіемъ Христовымъ хвалятся и евангеликами нари-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., p. 113.
') Ibid., pp. 113—117.
') Ibid., pp. 117—118.
') Рим. 3, 28; Гал. 11, 16; Дъян. 10, 43, 15, 11.
') Еріst. Apol., pp. 118—121.
') Стр. 26—27.
') Eріst. Apol., pp. 124—127.

цаются. Но волцы суть хищній, егда нъкое новое евангеліе, а не древнее от отцевъ святыхъ, от соборовъ вселенских и отъ всея Православныя Каооліческія Церкве воспріятое, пропов'єдуют • 1). Это обвиненіе Ст.-Яворскаго Буддей называеть ложью и клеветой на лютеранъ, выдуманною приверженцами римской церкви и въ частности Петромъ Кутземіемъ (Petrus Cutsemius), у котораго заимствоваль это обвиненіе Яворскій. При этомъ Буддей замізчаеть, что вышеприведенными словами Яворскій «даеть понять, что авторитеть отцевь, соборовь и церкви онъ ставить выше авторитета св. Писанія, какъ будто бы отцы, соборы и церковь могли правильно и здраво учить о томъ, что не находится въ св. Писаніи, и какъ будто бы ученіе отцевъ, соборовъ и церкви не должно быть толкуемо и обсуждаемо на основани единственнаго правила истины—св. Писанія» 2).

Относительно ученія отцевъ и соборовъ церковныхъ Буддей говорить, что, хотя протестанты и не ставять его рядомъ съ св. Писаніемъ, но принимають охотно ученіе отцевь и соборовь первыхь четырехъ въковъ, насколько оно согласно съ св. Писаніемъ; соборы же послъдующіе отвергають на томъ же основаній, на какомъ греки не признають нъкоторыхъ соборовъ (напр., Тридентскаго), почитаемыхъ римскою церковію за вселенскіе <sup>3</sup>). По поводу словъ Яворскаго, будто протестанты въ отвержении иконъ и иконопочитанія руководятся корыстолюбіемъ и жаждою къ обладанію тёми сокровищами, которыми бывають украшены иконы въ православной церкви 4), Буддей говоритъ: «мы учимъ, что иконамъ не нужно кланяться, но онв могуть быть терпимы; н которые изъ лютеранъ позволяли себъ ломать иконы, или выбрасывать ихъ изъ храмовъ, но мы не одобряемъ подобныхъ поступковъ; притомъ же последніе происходили более оть неразумной ревности, чемъ отъ корыстной страсти къ священнымъ сокровищамъ, или драгоцвинымъ украшеніямъ иконъ. Поэтому, нужно назвать жесточайшею клеветою Яворскаго, когда онъ говорить, будто всв протестанты, или вся протестантская церковь одобряеть подобные поступки (святотатство). Если бы нашъ митрополить не потеряль всякаго стыда, онъ не сталь бы вооружаться противъ насъ съ такою дерзостію и наглостію»  $^{5}$ ).

Послъ этого Буддей защищаеть отъ нападеній Яворскаго нравственную жизнь Лютера. На слова митрополита, что ему извъстны недостатки и слабыя стороны жизни «архираввина» протестантовъ, Буддей замѣчаеть, что сведенія о Лютере Яворскій заимствоваль изъ католическихъ источниковъ-недостовърныхъ и наполненныхъ всякою ложью. Протестанты не отрицають того, что Лютерь, какъ человъкъ, не лишенъ быль

<sup>1)</sup> CTp. 27.

<sup>2)</sup> Epist. Apol., p. 128.
3) Ibid., pp. 128—129.
4) Стр. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. Apol., pp. 131-132.

нъкоторыхъ недостатковъ, отъ которыхъ не свободны даже люди свитые; однако это былъ человекъ, одаренный чрезвычайными добродетелями, и вполит способный къ тому делу, къ которому быль призванъ божественнымъ промысломъ 1). Далье Буддей продолжаеть: «съ какою цьлію Яворскій дьлаеть вышеприведенное возраженіе (противъ нравственной чистоты жизни Лютера)? Неужели для того, чтобы на этомъ основаніи доказать, что ученіе наше ложно, такъ какъ жизнь Лютера была не безгръшна? Если это такъ, то онъ сильно ошибается. Наша въра утверждается не на авторитетъ Лютера, но на свидътельствъ св. Писанія: это было раньше нами указано и можеть быть повторено теперь. Поэтому, пока не докажуть намъ того, что мы учимъ чему-либо несогласному съ св. Писаніемъ, только напрасно, безъ всякой пользы, будуть бросать слова на воздухъ (aerem verberant nihlique obtinent).

Кромъ того, если жизнь Лютера была не настолько высока, какою бы она должна быть (съ чемъ мы не соглашаемся), то неужели отсюда следуеть, что и ученіе его было ложно. Если это справедливо, Яворскій даеть намь оружіе противь римской церкви, діло которой онь такъ ревностно защищаеть и въ угоду которой онъ обнаруживаеть такую ревность и даже совершенную ярость противъ протестантовъ»<sup>2</sup>). Если католики, и особенно іезуиты, стараются ув'врить вс'яхь въ непогр'вшимости паны, то это учение опровергается самыми ясными доводами и опытомъ; достаточно указать на то, какую безиравственную и нечистую жизнь вели нъкоторые римскіе папы (напр., Александръ VI). На эту порочность и безнравственность римскихъ первосвященниковъ протестанты, по мевнію Буддея, могуть указывать съ большимъ правомъ, чьть католики—сочинять вымыслы о жизни Лютера <sup>8</sup>). По поводу словъ Яворскаго: «весь міръ о его (Лютера) дёлёхъ лукавыхъ вёдаеть» 4). Буддей спрашиваеть: «какихь? Если Яворскій узналь о нихь оть своихъ друзей, то пусть онъ скажеть, что это были за дъла? Лютеръ пропов'єдываль истинное овангольское ученіе и мужественно защищаль его, раскрывь вмёстё съ темъ тайну нечестія римской церкви и указавъ многія ея заблужденія; но быль совершенно чуждъ всякой хитрости, лжи и неправды. Откуда же эти «лукавыя дѣла?» «Онъ существують только въ голове Яворскаго, между темъ какъ онъ вздумалъ убъждать другихъ, что они извъстны всему міру.»  $^{5}$ ).

Изъ сказаннаго ясно, продолжаеть Буддей, что нужно думать и о следующихъ словахъ Яворскаго: «и вашей слепоте удивляется (весь міръ), яко толикому прелестнику во слъдъ идосте, и простравнаго пути ястеся, сластолюбиваго житія рачители» 6). «Удивляемся и мы слепоте

<sup>1)</sup> Ibid., 132-133.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., pp. 133—134. <sup>9</sup>) Ibid., pp. 134—135. <sup>4</sup>) Crp. 31. <sup>8</sup>) Epist Apol. p. 135.

<sup>6)</sup> Crp. 31.

Яворскаго, что онъ, увлеченный суевъріемъ, вли по другимъ какимъ причинамъ, не замъчаеть, какія козни русской церкви строять тъ, отъ кого онъ все это заимствоваль; а если онъ предвидель эти козни, то тыть болье причиниль вреда и гибели русской церкви, членомы которой онъ себя признаеть, но на самомъ дель оказался изъ нея перебъжчикомъ и постыднымъ измѣнникомъ» 1). Далѣе Буддей останавливаеть вниманіе на техъ свидетельствахъ св. Писанія, на основаніи которыхъ Яворскій старается доказать мысль, что съ лютеранами русскимъ людямъ не должно имъть общенія и дружества: 2) по словамъ Буддея, приводимые Яворскимъ цитаты изъ св. Писанія не имъють отношенія къ протестантамъ и не оправдываютъ мысли Яворскаго <sup>3</sup>).

Въ заключение всей полемики съ Яворскимъ Буддей говорить: «Вотъ-что, ученвиши мужъ, я счелъ нужнымъ отвътитъ на обличенія Яворскаго въ доказательство невинности нашей церкви, исполняя просьбу твою и другихъ. Сказанное мною будеть пе непріятно людямъ учепымъ и умнымъ, какихъ между русскими не мало, такъ какъ оно направлено къ тому, чтобы оказать пользу русской церкви и предотвратить отъ нея опасности, угрожающія ей со стороны техъ, изъ школы которыхъ вышелъ Яворскій. Если сказанное не понравится друзьямъ Яворскаго, или мыслящимъ съ нимъ одинаково, то они могутъ понять, si sapiunt, что они имъють причины гиъваться не столько на меня, сколько на Яворскаго, не знающаго границъ своей безразсудной и безумной ревности»  $^{4}$ ).

Мы подробно изложили содержание «апологіи лютеранской церкви» со стороны Буддея. Теперь посмотримъ, насколько эта апологія тверда и состоятельна въ техъ пунктахъ своего содержанія, которые представляють догматическій интересь и которые соприкасаются съ соотв'ьтствующимъ содержаніемъ «Камня въры».

Полемика Буддея съ Яворскимъ относительно постовъ не можеть быть названа сильною. Правда, делая возражение Яворскому противъ принципіальнаго отрицанія поста со стороны протестантовъ, Буддей далаеть въ полемическомъ отношении излишнею рачь «Камня вары» о пость вообще 5), но за то остальные нункты полемики Буддея положительно слабы. Во - 1-хъ, Буддей вооружается противъ постовъ вившнихъ и принудительныхъ: будто бы такой характеръ посты имъютъ въ православной церкви. Но подобное митніе Буддея вполит опровергается идеею «Камня въры» о духовномъ и внутреннемъ характеръ поста, узаконеннаго върующимъ православною церковію, идеею, которая проходить чрезъ содержание всего трактата о постъ. Во - 2-хъ, сильнъй-

<sup>1)</sup> Epist. Apol., p. 135.
2) Crp. 31—32.
3) Epist. Apol., p. 136—137.
4) Ibid., p. 138.
5) Crp. 853—859.

шимъ основаніемъ противъ узаконенія постовъ Буддей ставить понятіе христіанской свободы. Но этоть доводь Буддея находить для себя опровержение въ учении «Камия въры» объ истинномъ смыслъ евангельской свободы, который не заключаеть въ себъ ничего противоръчащаго церковнымъ законоположеніямъ о пость 1). Наконецъ, Буддей указываеть на отсутстве положительных законовь о пость, какъ въ ученіи Христа и Апостоловъ, такъ и въ ученін христіанской церкви первыхъ трехъ стольтій.

Нужно согласиться съ Буддеемъ въ томъ, что ни въ Евангеліи, пи въ апостольскихъ посланіяхъ мы не находимъ узаконенія относительно нынь существующихъ постовъ, какъ опредъленныхъ извъстнымъ временемъ и продолжительностію, равно какъ и сознаніе первенствующихъ христіанъ, признававшее необходимость поста (узаконеннаго примъромъ Самого Снасителя и мъстами въ евангеліяхъ и посланіяхъ апостольскихъ), не было ограничено положительными законами о постахъ въ опредъленное время. Но тъмъ не менъе церковныя законоположенія о постъ, именно въ опредъленное время, имъють для себя твердое основаніе въ преданіи церкви, и потому »Камень въры» справедливо доказываеть, что «церковь святая, православно-каооліческая, имать полномочную власть, уставляти законы, о урочныхъ некінхъ постахъ святыхъ и к храненію тех одолжати верныя своя под сов'естію» 2). Такимъ образомъ, всв возраженія Буддея противъ постовъ православной церкви находять для себя сильныя опроверженія въ трактать «Камня въры» о постахъ.

Не болъе сильны возраженія Буддея и противъ иконопочитанія: его обвиненія православных въ идолопоклонств и въ отступленіи отъ примъра первенствующей церкви находять ръшительныя опроверженія въ «Камив веры». Такъ, вопросу объ отношении иконъ къ языческимъ идоламъ и о смыслъ поклоненія Богу и святымъ Его изображеніямъ на св. иконахъ «Камень въры» посвящаеть большую часть какъ положительнаго, такъ особенно полемическаго отдела въ трактате объ иконахъ. Съ другой стороны, такъ решительно высказанное Буддеемъ мевніе о томъ, что въ первенствующей церкви до конца IV въка не было иконъ и иконопочитанія, встрічаеть рішительное опроверженіе въ «Камив въры» 3). Даже на частные пункты Буддеевой полемики объ иконахъ мы находимъ отвъты въ «Камив въры». Таковы сужденія «Камня въры» о соборахъ Елиберитскомъ и Франкфуртскомъ 1) на опредъленія которыхъ ссылается Буддей въ своемъ отрицаніи иконопочитанія; такова апологія Епифанія Кипрскаго 5), письмо котораго къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 916—918 и др.

<sup>?)</sup> Стр. 868 ?) Стр. 142—144. 1) Тамъ же, 129—130. 5) Стр. 130—131.

Іоанну, епископу іерусалимскому, приводить Буддей въ доказательство его будто-бы иконоборческихъ взглядовъ.

Не болъе состоятельна полемика Буддея съ Ст. Яворскимъ и по вопросу о преданіи. Въ этой полемикъ Буддей старается установить то понятіе преданія, о которомъ собственно можеть быть споръ между православными и протестантами. «Нужно обратить вниманіе», говорить опъ, «на то, что голосъ преданія понимается иногда такимъ образомъ, что подъ преданіемъ разумѣется ученіе, которое, хотя сначала было проповѣдано апостолами устно, но потомъ заключено въ содержаніе св. Писанія. Но это понятіе преданія не имѣетъ особенной важности въ виду того, что у насъ вопросъ состоить преимущественно въ томъ, можно ли допустить преданія, отличныя отъ св. Писанія и содержащія въ себъ или ученіе, котораго нътъ въ послѣднемъ, или нъкоторыя основанія въроученія и нравственности» 1).

О такомъ понятіи преданія, конечно, не можеть быть спора между православными и протестантами, такъ какъ однимъ изъ существенныхъ признаковъ апостольскаго преданія, по ученію православной церкви, служить его согласіе съ св. Писаніемъ: православная церковь не имѣетъ и не допускаетъ никакихъ преданій, отличныхъ отъ св. Писанія и не согласныхъ съ его ученіемъ. Объ этомъ весьма ясно говоритъ Стефанъ Яворскій въ трактать о св. преданіяхъ. А потому и указанное Буддеемъ опредъленіе спорной области между православіемъ и протестантизмомъ по вопросу о преданіи не имѣеть отношенія собственно къ православному ученію и не касается «Камня вѣры».

Съ другой стороны, нельзя не видъть, что указанное Буддемъ понятіе преданія — односторонне и узко: подъ преданіемъ протестантскій богословъ разумѣетъ только преданіе догматическое и на основаніи невозможности доказать существованіе нослѣдняго номимо св. Писанія, отрицаеть преданіе вообще. Но кромѣ догматическихъ преданій есть много преданій обрядоваго, дисциплинарнаго и экзегетическаго характера, которыя, хотя и не содержатся прямо въ св. Писаніи, но, какъ согласныя съ нимъ и устанавливаемыя авторитетомъ церкви, должны быть признаваемы нами. А потому и апологія «церковнаго» преданія въ «Камиѣ вѣры» сохраняетъ всю свою силу противъ полемики Буддея.

Изъ остальнаго содержанія апологическаго письма Буддея представляеть для насъ интересъ изложеніе протестантскаго ученія объ оправданін върою. Но къ удивленію, въ полемикъ Буддея мы не находимъ ни подробнаго и яснаго раскрытія означеннаго ученія, ни твердаго и яснаго его доказательства.

Въ обосновение этого учения Буддей указываеть на пъкоторыя мъста изъ посланий апостольскихъ, въ которыхъ въра представляется

<sup>1)</sup> Epist. Apol., p. 79.

какъ будто бы единственнымъ условіемъ оправданія со стороны человъка. Несмотря на малочисленность приведенныхъ свидътельствъ, протестантскій богословь утверждаеть, что учепіе о единой оправдывающей въръ было исповъдуемо всъми апостолами, что видно изъ того, что оно согласно со всъмъ св. Писаніемъ и утверждено было апостольскимъ ісрусалимскимъ соборомъ; при этомъ Буддей замізчаеть, что никакимъ примфромъ и никакимъ свидбтельствомъ нельзя доказать того. что апостолы учили объ оправданіи человъка отлично и не согласно съ протестантами. Но послъдняя мысль Буддея является совершенно ложною въ виду многочисленныхъ месть св. Писанія, которыя противоръчать протестантскому ученію о единой оправдывающей въръ. Эти последнія свидетельства св. Писанія Буддей совершенно игнорируеть, кром'в посланія апостола Іакова, о котором'в онъ дівлаеть слівдующее замъчаніе: «апостоль Іаковъ въ извъстныхъ своихъ главахъ объ оправданіи человіка ділами закона только свидітельствуеть о природії и свойствахъ истинной въры и показываеть, что въра, которая не сопровождается добрыми дълами, какъ своими плодами, nihil minus, quam fidem esse. Объ этомъ свидетельствуеть и апостоль Навель въ своихъ посланіяхъ, такъ что между означенными апостолами нѣтъ противорѣчія въ ученій объ оправданій 1). Въ заключеніе своей апологій протестаптскаго ученія о единой оправдывающей вірі, приведя въ пользу означеннаго ученія свидітельства нікоторых отцевь первенствующей христіанской церкви до IV в'яка 2), Буддей вооружается противъ т'яхъ следствій, которыя «Камень веры» выводить изъ означеннаго протестантскаго ученія 3).

Указанными замѣчаніями ограничивается вся полемика Буддея съ митрополитомъ Стефаномъ Яворскимъ по новоду главнѣйшаго протестантскаго заблужденія объ оправданін вѣрою. Очевидно, эти замѣчанія имѣютъ мало значенія сравнительно съ обширнымъ трактатомъ (о благихъ дѣлахъ), посвященнымъ Стефаномъ Яворскимъ опроверженію указаннаго протестантскаго ученія.

Общій выводъ изъ разбора апологическаго письма Буддея мы можемъ сдѣлать тотъ, что оно пе представляеть собою серьезнаго полемическаго сочиненія противъ «Камня вѣры». Изъ обширнаго полемическаго матеріала, находящагося въ послѣднемъ, Буддей касается только и вкоторыхъ пунктовъ и даеть на нихъ отвѣты, какъ мы видѣли, слабые, находящіе для себя опроверженіе въ «Камнѣ вѣры». Такое свойство полемики Буддея отчасти объясняется тѣмъ, что онъ не читалъ всего «Камня вѣры», а ограничивался тѣми выдержками изъ него, которыя сообщены были ему московскимъ другомъ; на основаніи этихъ

<sup>1)</sup> Epist Apol., p. 119.

Ibid.

в) См. «Камень въры», стр. 26.

выдержекъ, взятыхъ изъ вступительныхъ частей «Камня въры», Буддей и написалъ свою апологію «лютеранской церкви».

Но при всей своей слабости въ частностяхъ, полемика Буддея имъетъ нъкоторое значение для характеристики общаго духа и направления «Камия въры». Главивишимъ упрекомъ митрополиту Стефану Яворскому Буддей ставитъ католическую тепденцію его «Камия въры». Католицизмъ, по митнію Буддея, есть основная, потаенная черта догматическихъ воззрѣній Стефана Яворскаго и та общая точка зрѣнія, съ которой онъ относится къ протестантамъ.

Такимъ образомъ, нолемика Буддея отчасти отмътила какъ слабую, такъ и сильную сторону догматическаго произведенія Стефана Яворскаго: не имѣя возможности дѣлать серьезныя возраженія противъ полемической части «Камня вѣры», она въ извѣстной мѣрѣ справедливо оцѣнила положительную сторону его воззрѣній. Достаточнымъ фактическимъ подтвержденіемъ такого взгляда протестантской полемики на «Камень вѣры» служило уже то сочувствіе, съ которымъ относились къ Стефану Яворскому и его сочиненію католики.

Последніе считали «Камень веры» явленіемъ, весьма благопріятнымъ для себя и для своего дёла въ Россіи, не только потому, что онъ содержаль въ себе полемику противъ ихъ враговъ, протестантовъ, но и потому, что въ самомъ догматическомъ ученіи его находили основанія къ сближенію между латинскою и русскою церковію. Поэтому при появленіи названной апологіи Буддея приверженцы римской церкви не нашли возможнымъ остаться въ сторонѣ отъ возбужденнаго спора, тёмъ болѣе, что Буддей въ своемъ сочиненіи, какъ мы видѣли, весьма часто дѣлалъ нападенія на католиковъ и на ихъ догматы. Чрезъ два года по выходѣ въ свѣтъ труда Буддея появился въ печати отвѣтъ на него со стороны католическаго монаха Риберы 1), прибывшаго въ Россію вмѣстѣ съ испанскимъ посломъ, герцогомъ лирійскимъ, на коронацію императрицы Анны Іоанновны.

Въ началѣ своего «отвѣта» Рибера объяснаетъ причины, побудившія его взяться за дѣло полемики съ Буддеемъ. Эти причины заключались, съ одной стороны, въ развитіи и успѣхѣ лютеранской пропаганды въ Россіи, съ другой,— въ наступательномъ движеніи лютеранъ противъ римской церкви. По словамъ Риберы, лютеране уже давно стараются распространить свое вліяніе на русскій народъ, хотя и встрѣчаютъ сильнѣйшее препятствіе своей дѣятельности со стороны верховныхъ пастырей русской церкви. Изъ нихъ особенно много и усердно потрудился въ защиту своей паствы отъ лютеранскихъ козней митрополитъ Стефанъ Яворскій, написавшій противъ лютеранъ сочи-



<sup>1)</sup> Сочинение Риберы носить такое название: Responsum antapologeticum ecclesiae catholicae contra columniosas blasphemias Joannis Francisci Buddei nomine evulgatas in orthodoxos latinos et graecos; quo, Petrae fidei a Stephano Javorskio Resanensi metropolita, etc. ad evertendum Lutheri Pantheon jactae, repetitur ictus. Viennae, 1731.

неніе — «Камень в ры». Подобно Давиду, одержавшему поб'єду надъ Голіасомъ, Яворскій своимъ сочиненіемъ поразиль Лютера и его послідователей и въ то же время даль въ руки русскихъ людей такое оружіе, которымъ они и на будущее время могуть легко отражать всъ нападенія поборниковъ лютеранства 1). Однако, не смотря на ударъ, нанесенный лютеранамъ книгою Яворскаго, они не ослабъли въ своихъ стремленіяхъ и попыткахъ утвердиться на Руси: чрезъ годъ послів изданія «Камня вѣры» появилось полемическое противъ него сочиненіе, написанное пензв'єстнымъ авторомъ, присвонвшимъ себ'в имя лютеранскаго богослова Буддея. Оно въ значительной степени ободрило живущихъ въ Россіи протестантовъ, оживило въ нихъ духъ борьбы и пропаганды и укръпило въ надеждахъ на расширеніе своего вліянія въ Россіи. Но въ названномъ сочиненіи содержится полемика не только противъ Яворскаго и догматовъ православной церкви, но и ръзкія нападенія на латинянъ. Поэтому, въ виду общей опасности, угрожающей отъ лютеранъ какъ православнымъ, такъ и католикамъ, Рибера и ръшился написать отвъть мнимому Буддею 2).

При этомъ авторъ въ предисловіи замічаеть, что онъ спішиль составленіемъ своего труда въ виду непродолжительнаго своего пребыванія въ Россін; окончивъ сочиненіе за три дня до отъвзда изъ Москвы, - . 28 ноября 1730 года, онъ оставиль экземпляръ его одному ученому мужу и поручиль ему сдёлать переводь сочиненія съ латинскаго языка па русскій. По сов'ту иснанскаго посла, Рпбера носвятилъ свой трудъ императрицѣ Аннѣ Іоанновиѣ.

Такимъ образомъ, Рибера въ своемъ сочинени выступаеть въ роли защитника и поборника какъ католической, такъ и православной церкви противъ враждебныхъ движеній лютеранской полемики; онъ неоднократно замъчаетъ, что стремленія лютеранства нобуждають русскихъ и латинянъ соединиться вмъстъ и вести борьбу съ нимъ общими силами. Понятно отсюда, что Рибера въ качествъ защитника русскихъ въ борьбъ съ лютеранствомъ, долженъ былъ игнорировать разности между своею и православною церковію, скрывать или примирять существующій между ними антагонизмъ какъ въ исторіи, такъ и въ области догматическаго ученія. Ръшенію вопроса о близости православной, особенно русской, церкви къ католической въ догматахъ и обрядахъ Рибера посвящаетъ значительную часть сочиненія, которая по своему интересу заслуживаетъ того, чтобы изложить ее возможно подробно.

По словамъ Риберы, если и существують нъкоторыя разности между православною и католическою церковію, то разности не значительныя, легко примиримыя и притомъ касающіяся не существенныхъ

<sup>1)</sup> Respons. antapologetic., p. 3.
2) Ibid., pp. 3—4.

сторонъ въры, а обрядовъ 1). Въ области догматическаго ученія православные стоять къ католикамъ гораздо ближе, чемъ къ лютеранамъ, доказательствомъ чего могуть служить отвъты греческаго патріарха Іеремін на члены Аугсбургскаго испов'єданія. Излагая кратко содержаніе этихъ отвітовь, Рибера повсюду находить сходство въ догматахъ греческой и латинской церкви. Такъ, объ церкви согласно учать: о приснодъвствъ Божіей Матери, добрыхъ дълахъ, какъ заслугахъ предъ Богомъ, числъ таинствъ, призыванія святыхъ, молитвъ за умершихъ, іерархіи, преданіи, благодати Божіей, происхожденіи зла, внѣшнихъ подвигахъ благочестія, постахъ, почитанін иконъ, литургій, какъ жертвь, и монашескихъ обътахъ 2). При этомъ Рибера находитъ возможнымъ установить согласіе между церквами даже въ такихъ пунктахъ ученія, въ которыхъ онъ положительно противоръчать одна другой, -- въ ученій объ Евхаристій и целибать священниковъ. Хотя православные допускають причащение подъ двумя видами, а католики подъ однимъ, по и здъсь первые стоять ближе ко вторымъ, чъмъ къ лютеранамъ: одно дъло — отрицать присутствіе Христа въ Евхаристіи, и другое дъло — принимать Его подъ однимъ или двумя видами. И православные признаютъ католическій образь причащенія, когда младенцамь преподають его подъ однимъ видомъ, въ которомъ признають истинное таинство съ присутствіемъ Тъла и Крови Христовой 3). По свидътельству Гоара, онъ пріобщаль греческихъ діаконовъ sub una, свидѣтелемъ чего былъ греческій епископъ, не возбранившій этого д'бла <sup>4</sup>). Доказательствомъ того, что православные въ образъ причащения близко сходятся съ латинянами, служить также следующій греческій обычай: новорукоположенному священнику послѣ возложенія на него рукъ архіерей даетъ чашу (patena) съ святымъ хлѣбомъ, который онъ долго держить объими руками и выслушиваеть наставленія епископа: Этоть обычай, говорить Рибера, не могъ бы существовать у грековъ, если бы они не признавали, что весь (totus et solus) Христосъ находится въ святомъ хльбь 5). Съ другой стороны, и католики не порицають православныхъ за ихъ обычай причащен я sub utraque 6). Въ случав необходимости, за неим'вніемъ латинскаго священника, они не запрещають и католикамъ принимать причастіе отъ грековъ. «Я читалъ, думаю и могъ бы доказать самымъ дѣломъ», говорить Рибера, «что и латинскій священ никъ, какъ и діаконъ, могутъ присутствовать въ алтарѣ при совершенін службы греческимъ священникомъ и пріобщаться св. Танпъ по обычаю грековъ 7). Такихъ же согласныхъ и примирительныхъ взгля.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 4, 197.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 4, 197.
2) Ibid., pp. 51—58.
3) Ibid., p. 55, cr. 35.
4; Ibid., p. 35.
1) Ibid., p. 227.
4) Ibid., p. 56.
1) Ibid., p. 227.
4) Ibid., p. 227.

<sup>7)</sup> Ibid., pp. 227-228.

довъ держатся латиняне и греки и относительно совершенія таинства Евхаристін на квасномъ или пръсномъ хлъбъ: какъ первые не осуждають обычая вторыхъ, такъ и вторые пичего не имъють противъ обычая латинянъ 1). Точно также по вопросу о целибать нъть никакого антагонизма между греками и католиками: изъ латинскихъ писателей никто не норнцаль женитьбы греческихъ духовныхъ лицъ до посвященія ихъ въ іерархическія степени. Какъ греческая церковь предписываеть своимъ священникамъ воздерживаться отъ женъ во дни служенія, такъ и латинская установила то же воздержание для своихъ священниковъ, обязанныхъ ежедневно совершать божественную службу<sup>2</sup>).

Если лютеранскіе писатели указывають на пікоторыя другія разности въ догматахъ и обрядахъ латинской и православной церкви, то они также легко устраняются и примиряются, какъ и вышеназванныя.

Такъ, Буддей въ своемъ сочинении утверждаеть, что греки не признають скульптурныхъ и изваянныхъ свящ. изображеній, а только живописныя; по его же словамъ, у грековъ нътъ изображеній Бога-Отца, такъ какъ опи думають, что Бога, какъ невидимаго и непостижимаго Духа невозможно и не должно изображать <sup>3</sup>). Въ опровержение первой мысли Буддея Рибера ссылается, 1) на отвёть 55-й третьей части «Православнаго Исповъданія», въ которомъ св. иконы сравниваются съ золотыми херувимами въ Ветхозавътной скиніи, 2) на слова объ иконахъ царя Іоанна Грознаго, сказанныя Рокить и 3) на свидьтельства лицъ, посъщавшихъ русскіе храмы. На основаніи этихъ свидвтельствъ можно судить, что въ русскихъ церквахъ встрвчаются скульптурныя изображенія Спасителя не только въ алтаръ, по и въ другихъ частяхъ храма (напр., въ Успенскомъ соборѣ, въ Москвѣ) 4). Показаніями техъ же лиць доказывается ложность и второй мысли Буддея, —будто у грековъ и русскихъ иътъ изображеній Бога Отца. Напротивъ, въ русскихъ храмахъ можно замъчать эти изображенія или въ видъ трехъ странниковъ, явившихся Аврааму, или въ видъ старца, имфющаго на лон'в Христа, и вверху Духа Св. въ видф голубя. А въ Успенскомъ московскомъ соборъ находится прекрасная картина, изображающая Бога-Отца и Сына, возлагающихъ вънецъ на Пресвятую Дѣву, и Духа Св. въ видѣ голубя <sup>5</sup>).

Вследствіе близости догматовъ греческой и латинской церкви, православные - греки и русскіе - всегда благосклонно относились къ католикамъ. Латиняне не чуждаются грековъ: последије часто воснитываются въ Римъ, допускаются въ католическія церкви, коллегіи, и службою ихъ нередко пользуется римскій первосвященникъ. Съ дру-

¹) Ibid, pp. 198-199.

<sup>)</sup> Ibid., p. 56, b) Ibid., pp. 118, 121. 1) Ibid., pp. 120—121. b) Ibid., p. 122.

гой стороны, и греки не презирають латинянъ и почитають ихъ богослуженіе. «Когда я совершаль службу въ великомъ монастыръ св. Троицы», говорить Рибера, «съ большимъ благоговъніемъ (devotissime) присутствоваль при этомъ православный архимандрить со многими другими» 1). Точно также и русскіе не питають чувства вражды и непріязни къ католикамъ: они даже меньше, чёмъ греки, им бють причинъ къ разъединенію и недоброжелательству по отношенію къ католиками. Русскій народъ приняль христіанскую въру въ то время, когда между греческою и латинскою церковію существовали миръ и согласіе. Греки, крестившіе Русь при княгинъ Ольгъ и Владиміръ, были въ уніи съ Римомъ, и потому ничего не могли сказать новопросвъщенному народу о раздѣленіи между восточною и западною церквами. Если впослѣдствіи и произошель между ними разрывь, то русская церковь не принимала въ немъ никакого участія, была въ сторонъ отъ греко-латинской распри и на своихъ помъстныхъ соборахъ не сдълала никакихъ постановленій относительно виновниковъ схизмы<sup>2</sup>). Доказательствомъ согласія и союза русской церкви съ латинскою, по словамъ Риберы, служить Флорентійскій соборъ, на которомъ присутствоваль русскій митрополить Исидоръ: quod antem semel fuit, non erit ita mirum, si iterum fiat, замъчаетъ Рибера 3). По причинъ всего вышесказаннаго русскій народъ благосклонно относится къ католикамъ: въ этомъ-Рибера имълъ возможность убъдиться во время своего пребыванія въ Россіи; многіе изъ русскихъ присутствовали при богослуженіи, которое совершаль Рибера; католикамъ, живущимъ въ Москвъ, позволено имъть колокола на своихъ храмахъ, между тымь какь лютеранамь запрещается употреблять и колокольчики при богослуженіи 4).

По словамъ Риберы, къ лютеранамъ греки и русскіе питають совсъмъ другія чувства. Что первые считають лютеранъ еретиками, это видно изъ отвътовъ патріарха Іереміи и изъ извъстнаго дъла о Кириллъ Лукарисв. Русскіе также враждебны къ лютеранамъ, доказательствомъ чего можетъ служить речь царя Іоанна Грознаго Роките, ответъ на вопросъ 91 й ч. I «Православнаго Исповъданія» (стр. 72, изд. 1696 года), въ которомъ подъ еретиками разумфются именно лютеране и кальвинисты, и наконецъ, отзывъ о нихъ патріарха Адріяна, напечатанный въ предисловіи къ указанной книгѣ (стр. 4-6) <sup>5</sup>). Неудивительно поэтому, что и Яворскій въ «Камн'в в'вры» р'єзко отзывается о' лютеранахъ, тъмъ болъе, что они, призванные на Русь для обученія русскихъ людей наукамъ, оставляя свое дело, вторгаются въ область

<sup>1)</sup> Ibid., p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) lbid., pp. 4—13.

<sup>\*)</sup> lbid., p. 16.
4) lbid., p. 14.
5) lbid., pp. 62-66.

въры и позволяють себъ осмъивать религіозные обычаи русскаго народа <sup>1</sup>).

Посл'в той части сочиненія Риберы, которая содержить въ себ'в р'вшеніе вопроса объ отношеніи между православною и католическою церквами, имъють интересъ замъчанія въ защиту митрополита Стефана Яворскаго и его «Камня въры».

По поводу замѣчанія Буддея, что Императоръ Петръ I не позволилъ нечатать «Камень въры» и осудилъ его на въчный мракъ, Рибера замічаеть, что авторь говорить это безъ доказательствь, такъ какъ не въ состоянін указать повел'внія Государя, запретившаго и осудившаго сочиненіе Яворскаго 2). При этомъ Рибера отъ себя дізлаеть такой отзывъ о «Камит въры»: «въ Россіи я не зналъ ни одного ученаго мужа, который бы не им'яль у себя «Камня в'вры», не одобряль бы его и не превозносиль бы автора его похвалами» 3).

Какъ мы видъли выше, Буддей въ своемъ сочиненіи, какъ особенно важное обвинение противъ Яворскаго, выставляеть его симпатін къ іезуитамъ и приверженность къримской церкви. Въ опроверженіе этихъ словъ лютеранскаго богослова Рибера замъчаетъ, что, хотя іезунты и были сильными врагами лютерань, но не единственными: и всѣ прочіе члены латинской церкви, равно какъ и греки, вооружались противъ лютеранъ, а также учили другихъ бороться съ ними и въ этомъ случаф следовали словамъ Інсуса Христа, учившаго избегать и удаляться отъ тыхь, которые отказываются отъ повиновенія церкви (Мо. 18, 17; ср. 2 Иетр. 2, 1) 4). Еще болье несправедливо, по мный Риберы, считать Яворскаго измѣнникомъ православной церкви и перебѣжчикомъ въ лагерь латинянъ; нельзя возводить на него такого тяжкаго обвиненія на томъ только основанін, что въ «Камив ввры» римскую церковь онъ называеть «невъстою Христовою», равно какъ пеосновательно было бы признавать всёхъ грековъ и русскихъ преданными латинской церкви за то, что Лютера они считаютъ врагомъ церкви, а лютеранскимъ общинамъ отказывають въ наименованіи церкви и именують ихъ лютеранами и кальвинами <sup>5</sup>). Что Яворскій на самомъ дѣлѣ преданъ своей православной, а не католической церкви, показывають его слова: «вѣмъ, яко супостать онъ на папу и на церковь римскую напряже лукъ свой: обаче стрълы его ядомъ напоенныя, и насъ досязають» 6). «Это ли слова человъка, нреданнаго римской церкви, или открыто (expresse) признающаго себя членомъ другой церкви?» — спрашиваеть Рибера 7).

<sup>1)</sup> Ibid., p. 66

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1bid., p. 27. <sup>4</sup>) 1bid., pp. 28—30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., pp. 34-35. <sup>6</sup>) «Камень въры», л. 6.

<sup>7)</sup> Respons. antapol., p. 36.

Но при всей своей любви и върности православію, Яворскій, замътивъ опасность, угрожающую русскому народу отъ лютеранской пропаганды, не устрашился вступить въ союзъ съ латинянами съ цѣлію защиты догматовъ, общихъ какъ католической, такъ и православной церкви 1).

Остальная, большая часть сочиненія Риберы имбеть характеръ спеціальный: содержить въ себь или апологію римской церкви отъ обвиненій Буддея въ ложности и уклоненіи ея отъ истины 2), или направлена къ опроверженію критических замічаній его на ті или другія мѣста «Камня вѣры». Такъ, Рибера ведеть полемику съ протестантскимъ богословомъ но вопросамъ-о постахъ 3), иконахъ 4), преданіяхъ <sup>5</sup>), а также защищаеть и оправдываеть рвчь «Камня ввры» <sup>6</sup>), о признакахъ дожныхъ пророковъ, относимыхъ имъ къ дютеранамъ 7).

Мы не имъемъ въ виду излагать всего содержанія указанной части сочиненія Риберы, такъ какъ она имфеть своимъ предметомъ частный, спеціальный споръ между защитниками католичества и протестантства, споръ, не имъющій прямого отношенія къ «Камню въры». Но для характеристики полемическихъ пріемовъ Риберы и для сужденія о томъ, насколько сильнымъ и основательнымъ оказался защитникъ и союзникъ митрополита Стефана Яворскаго въ его борьбѣ съ протестантствомъ, мы считаемъ не излишнимъ изложить, хотя нъкоторую часть возраженій Риберы на сочиненіе Буддея, папр., въ ученія о постахъ.

Какъ мы видъли выше, Буддей въ своихъ замъчаніяхъ противъ Стефана Яворскаго старался доказать, что лютеране не безусловно отрицають вст посты, но только тт изъ нихъ, которые не соединяются съ истиниымъ стремленіемъ къ святости и не способствують правственной пользъ человъка. Противъ этого положенія Рибера замъчаеть, что лютеранскія символическія книги говорять о постахъ въ отрицательпомъ смыслъ; на самомъ дълъ лютеране постовъ не содержатъ, и ихъ пасторы не проповъдують объ этомъ; согласно ХУ члену Аугсбургскаго исповеданія посты не имеють силы умилостивлять Бога и не составляють какой-либо заслуги человъка. Поэтому, говорить Рибера, совершенно несправедливо утверждаеть Буддей, будто лютеране признають посты и притомъ содержать ихъ по примъру церкви апостольской... 8) Далће Рибера полемизируеть съ Буддеемъ по поводу мићнія последняго о латинскихъ и православныхъ постахъ, будто они имъютъ ложный характерь — суевърный, лицемърный, актерскій и принудитель-

<sup>8</sup>, Ibid., pp. 71—72.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., pp. 38-50. <sup>3</sup>) Ibid., pp. 71-108. <sup>4</sup>) Ibid., pp. 109-168.

b) Ibid., pp. 169-197.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) лл. 24—32.

<sup>7)</sup> Respons. antapolog., pp. 209-224.

ный. Грекамъ и латинянамъ, говоритъ Рибера, совершенно чужда та мысль, что Богу можно угодить однимъ постомъ, безъ нравственнаго исправленія жизни. Напротивъ, вмѣстѣ съ св. Златоустомъ мы думаемъ, что одно пощеніе и ум'тренность въ пишт недостаточны для спасенія, такъ какъ воздержание телесное не делаеть насъ совершенными предъ Богомъ 1). Но тъмъ не менъе и внъшній культь, хотя безъ внутренней основы и не совершенный, имбеть ибкоторую цену; его нельзя порицать и считать гръховнымъ, подобно тому, какъ Лютеръ осуждаетъ и лишаеть всякаго достоинства доброе дёло, совершенное язычниками и людьми порочными. Грешникъ, помогающий бедному, делаетъ доброе дъло; иначе худой совътъ далъ бы пророкъ Даніилъ царю Навуходоносору: «грѣхи твоя милостынями искупи и неправды твоя щедротами убогихъ» (Дан. 4, 24). Такимъ образомъ, и грвшникъ чрезъ добрыя дъла можеть исполнять многія заповъди Божін и человъческія, хотя и не съ полнымъ совершенствомъ и безъ заслуги для себя, при отсутствіи помогающей ему благодати 2). Несправедливы также и другія названія, которыя Буддей прилагаеть къ постамъ латинской и православной церкви. Если онъ именуетъ ихъ принудительными, то этимъ показываетъ, что не полагаеть различія между правиломъ, предписаніемъ и принужденіемъ. Если церковныя правила д'яйствують на насъ принудительно, и если исполнение ихъ не только не приносить намъ заслуги предъ Богомъ, но и не угодно Ему, тогда и всякая заповъдь Божія, какъ въ Вегхомъ, такъ и въ Новомъ Завътв, равно какъ и всякій законъ гражданскій, будуть им'єть такой же принудительный характерь, и соблюденіе ихъ не принесеть никакой пользы и похвалы челов'вку. Что правила церкви имфють обязательную силу для ея членовь, это вфрно; но что они принуждають -- ложно. Обязательство (obligatio) происходить изъ подчиненія нашему закону; принужденіе (coactio) — отъ вившняго на насъ действія, которому мы не можемъ противиться, хотя бы и желали. Поэтому принуждение подавляеть свободу человъка и не приносить ему ни заслуги, ни наказанія 3).

Послъ ръчи о характеръ и смыслъ постовъ, узаконяемыхъ латинскою и православною церковію, а также послѣ краткаго изложенія отрицательныхъ мивній о пость и доказательства той мысли, что церковь имфеть право какъ вообще издавать законы для своихъ членовъ, такъ и въ частности правила относительно постовъ 4), Рибера останавливаеть внимание на томъ, признаваемомъ Буддеемъ безспорнымъ и несомивннымъ, положеніи, будто никакимъ примвромъ и свидвтельствомъ древности нельзя доказать обязательной силы церковнаго по-

<sup>1)</sup> Ibid., p. 73.
2) Ibid., pp. 73-74.
3) Ibid., p. 79.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 80-84.

ста 1) Въ опровержение такого взгляда Рибера приводитъ каноны нъ которыхъ соборовъ (лаодикійскаго и гангрскаго) и многочисленцыя свидьтельства св. отцевь церкви I-V въковъ, а также апостольское правило 68-е, изъ котораго видно, что и въ то время обязательно было для христіанъ соблюдать пость, и что виновные въ его нарушеніи, какъ за смертный гр $\pm$ х $\pm$ , поражались ана $\theta$ емо $\theta$  2).

Если Буддей въ своемъ сочинении приводить нѣкоторыя святоотеческія свидьтельства, будто бы неблагопріятныя только что высказанной мысли, то, по объясненію Риберы, эти свидетельства нужно относить не къ постамъ, а къ темъ изъ еретиковъ, (энкратитамъ, маркіопитамъ и евстафіанамъ), которые гнушались и отказывались оть нькоторыхъ родовъ пищи, какъ нечистыхъ по своей природ $^{5}$ .

Далье Рибера опровергаеть ть основанія, на которыхъ Буддей старается доказать свою мысль о свободномъ отношеніи древнихъ христіанъ къ посту и объ отсутствін для нихъ какихъ-либо опредвленныхъ законовъ относительно этого предмета. Такъ, Буддей толковаль въ свою пользу нъкоторыя мъста изъ посланій св. Апостола Павла (1 Кор. 10, 25—27; Колос. 2, 16, 20—22) <sup>4</sup>). Рибера съ своей стороны возражаетъ, что при сравненіи указанныхъ словъ Апостола съ другими (Римл. 14, 20—21) они ничего не говорять въ защиту Буддея: Апостолъ совътуетъ върующимъ хранить воздержание и учитъ, что въ христіанств' упраздненъ законъ Моисеевъ относительно пищи и потому вооружается не противъ постовъ и правъ церкви относительно ихъ узаконенія, но противъ тъхъ изъ іудеевъ, которые и съ переходомъ въ христіанство желали соблюдать требованія Ветхозав'тнаго закона <sup>5</sup>).

Въ доказательство той же мысли Буддей ссылается на свидътельства накоторыхъ св. отцевъ церкви 6). По словамъ Риберы, этотъ способъ аргументаціи Буддея не достигаеть своей цъли. Такъ, свидътельство Иринея Ліонскаго, которымъ пользуется Буддей для доказательства того, что въ первенствующей христіанской церкви не было никакихъ положительныхъ законовъ относительно поста, на самомъ дълъ доказываеть совсемь не то, что хочеть доказать Буддей, именно: изъ словъ Ириней видно, что съ давнихъ временъ соблюдался въ христіанской церкви пость предъ св. Насхою. Если и существовало различие въ его продолжительности, то, какъ объясняеть св. Ириней, оно произошло отъ певнимательности и простоты предстоятелей накоторыхъ церквей; следовательно, сначала этого не было, и вся христіанская церковь была въ согласіи относительно поста св. Четыредесятницы.

<sup>1)</sup> Epist. apolog, pp. 38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Respons. antapolog., pp. 85-87. <sup>8</sup>) Ibid., pp. 88-90

<sup>4)</sup> Epistola apolog., pp. 39-40.
5) Respons. antapolog., pp. 93-94.
6) Epist. apolog., pp. 41-43.

Неодинаковая продолжительность этого поста въ древивишихъ церквахъ зависъла отъ различія во времени празднованія Пасхи, которое (различіе) окончательно было устранено на первомъ вселенскомъ соборъ и такимъ образомъ было достигнуто согласіе между асійскими и римскою церквами въ спорномъ вопрост о Пасхт 1). Если Буддей ссылается на свидътельство Тертулліана, то показаніе его, какъ относящееся къ тому времени, когда онъ перешелъ въ монтанизмъ, не заслуживаеть довърія <sup>2</sup>). Совершенно ложно также понимаеть Буддей толкованіе Вальсамона на 50-е правило Лаодикійскаго собора. Хотя протестантскій богословъ и сознается, что указаннымъ правиломъ для всвхъ членовъ церкви узаконяется постъ св. Четыредесятницы, но тыть не менье находить возможнымь допустить, что отцы собора, полагая этотъ канонъ, не имъли въ виду совершенно упичтожить прежнюю свободу христіанъ относительно поста, причемъ въ доказательство последней мысли ссылается на толкование Вальсамона 3). По словамъ Риберы, Буддей высказываеть здісь совершенно ложную мысль: Вальсамонъ въ толкованіи на 50 правило лаодикійскаго собора утверждаеть, что даже тяжкимъ больнымъ, близкимъ къ смертной опасности, во дни св. Четыредесятницы возбраняется мясная пища и дозволяется только рыбная 4). Эго толкованіе, по мивнію Риберы, послужило оспованіемъ чрезм'єрной строгости поста у русскихъ въ св. Четыредесятницу: не только въ простомъ народъ, но и среди ученыхъ людей указанное толкование Вальсамона признается закономъ и никому не дозволяется въ Великій пость (даже больнымъ, по сов'яту врачей) вкушать мясную пищу 5). Но подобная строгость поста. по мивнію Риберы, излишня и неосновательна: церковныя правила въ нъкоторыхъ случаяхъ (слабости тъла, преклоннаго возраста и крайней необходимости) позволяють разр'вшать и ослаблять пость 6). Впрочемъ, и русскимь людямъ не чуждо попиманіе в'трнаго и истиннаго смысла церковныхъ правиль относительно поста: митрополить Стефапъ Яворскій, на основаніи церковныхъ каноновъ, разрѣшалъ людямъ больнымъ во время поста употреблять мясную пищу, какъ видно изъ его письма къ великому князю (celsissimum Principem) Борису Іоанновичу, писаннаго 22·го августа 1720 года <sup>7</sup>).

Въ заключение полемики съ Буддеемъ по вопросу о постахъ, Рибера опровергаеть ть основанія въ пользу мысли о свободномъ отношенін древнихъ христіанъ къ посту и объ отсутствін положительныхъ правиль относительно последняго, которыя его противникъ старался

<sup>1)</sup> Respons. antapolog, pp. 94-97.
2) Ibid., pp. 98-100.
3) Epistol. apolog., pp. 44-45.
3) Respons. antapolog., pp. 101-102.
4) Ibid., p. 102.
4) Ibid., p. 103.

<sup>6)</sup> Ibid, p. 103.
7) Ibid, pp. 104--106.

находить въ свидетельствахъ св. отцевъ и писателей церковныхъ: Епифанія, Өеодорита, Сократа и Созомена 1). По митнію Риберы, эти свидътельства не содержать въ себъ ничего благопріятнаго для Буддея. Если на основаніи ихъ последній старается вывести то заключеніе, что во времена древней христіанской церкви не было никакихъ писанныхъ законовъ относительно поста, то вопреки этому можно указать на преданіе церковное: въ существованіи постовъ съ самыхъ древньйшихъ временъ христіанства уб'яждають насъ свидетельства соборовъ, св. отцевъ и практика церкви апостольской  $^2$ ).

Изъ указанныхъ замъчаній Риберы на ученіе Буддея о постахъ можно видьть, что латинскій монахъ серьезно отнесся къ дълу полемики съ протестантскимъ богословомъ. Онъ подробно и внимательно изучилъ сочивение Буддея и представилъ довольно сильное опроверженіе его догматическихъ взглядовъ. Какъ мы видели, Рибера въ своихъ критическихъ замфчаніяхъ шагъ за шагомъ следить за содержаніемъ «письма» Буддея и старательно отмівчаеть всів его слабыя стороны и недостатки. Такъ, въ ученін о постахъ онъ указываеть на противоръчіе во взглядахъ противника съ ученіемъ символическихъ книгъ лютеранства, а также съ жизнію и поведеніемъ лютеранъ, обличаеть въ непониманіи истипнаго духа и смысла латинскихъ и православныхъ постовъ, въ неправильномъ, произвольномъ и даже завъдомо ложномъ толкованіи какъ свидетельствъ св. Писанія, такъ и отцевъ церкви и церковныхъ писателей. Точно также и въ полемикъ Риберы съ Буддеемъ по вопросу объ иконопочитанін 3) можно находить немало важныхъ и сильныхъ доводовъ противъ лютеранскаго ученія. Болфе слабою представляется намъ аргументація Риберы въ ученіи о св. преданіи 4): она содержить въ себъ мало новаго и оригинальнаго, повторяя доводы, давно извъстные въ богословской полемикъ между католиками и протестантами.

Но говоря вообще, та часть сочиненія Риберы, которая посвящена опроверженію богословскихъ мибній Буддея, имбеть свое значеніе: на ряду съ краткими и общими замъчаніями противъ послъдняго, она даеть много важныхъ и сильныхъ доказательствъ ложности протестантскаго ученія, которыя могуть служить существеннымъ и ціннымъ дополненіемъ полемической части соотв'єтственныхъ трактатовъ «Камня в'єры».

При этомъ не излишне замътить, что ивкоторые доводы противъ ученія Буддея, Рибера заимствуеть непосредственно изъ наблюденій надъ религіозно-нравственною жизнію лютеранъ, что придаеть имъ (доводамъ) особенную ясность и характерность. Такъ, Рибера передаетъ

Epist. apolog., pp. 45-47.
 Respons. antapolog., p. 108.
 Ibid., pp. 109-168.
 Ibid., pp. 169-204.

разсказъ о проповъди одного нъмецкаго пастора въ Москвъ, говоренной въ 1724 году. Темою проповъди былъ вопросъ книжника Іисусу Христу: «ито благо сотворю, да имамъ животъ въчный?»—и отвътъ на него Спасителя: «аще ли хощеши внити въ животъ, соблюди заповъди» (Мо. 19, 16—17) «Ужасаюсь», повъствуетъ Рибера, «какъ началъ говорить этотъ анти-евангелическій пасторъ. Глупо вопрошающему нужно было и отвътъ датъ глупый. Тысячу разъ слышалъ этотъ человъкъ, что Христосъ училъ оправданію чрезъ въру; однако удрученный (molestus) этими словами и какъ-бы сомитвающійся въ ихъ справедливости, онъ опять спрашиваетъ Христа. Поэтому и отвътъ дается ему, какъ глупому: «соблюди заповъди»... Не должно ли это лютеранское ученіе (объ оправданіи върою) назвать нечестивымъ, какъ и называетъ Яворскій? Если лютеране скажутъ, что они не одобряютъ безумія настора, то послъдній можетъ возразить, что онъ такъ учитъ на основаніи ученія Лютера о единой оправдывающей въръ 1).

Но при составленіи своего сочиненія Рибера имъль не одну только цъль-опровержение догматическихъ мыслей Буддея. Подобно тому какъ постедній въ своихъ возраженіяхъ на «Камень веры» старался представить протестантство исповедною формою, весьма близкою къ православію, такъ и Рибера, кром'в указанной ціли, иміль особенное намфреніе - доказать сходство между католичествомъ и православіемъ въ отношении къ догматамъ въры. Въ своемъ сочинении онъ неоднократно и съ особенною силою высказываеть ту мысль, что католиковъ и православныхъ отделяютъ другъ отъ друга только неважныя и несущественныя отличія, притомъ относящіяся болье къ области обрядовъ, чъмъ догматовъ. На изобрътение доказательствъ въ пользу послъдней мысли Рибера употребилъ немало труда, искусства и остроумія. Но нельзя сказать, чтобы достигь своей цели: догматическія разности между православіемъ и католичествомъ настолько глубоки и важны, что примирить или сгладить ихъ, при всемъ желаніи, и тт никакой возможности. Поэтому-то и Рибера, взявшій на себя эту задачу, въ своихъ доказательствахъ допустилъ много односторонняго, искусственпаго и фальшиваго.

Какъ мы видѣли, въ его сочиненіи много говорится о сходствѣ догматовъ католической и нравославной церквей: Рибера старательно отмѣчаетъ всѣ тѣ пункты, въ которыхъ православное ученіе можетъ быть сопоставлено съ католическимъ. Но при этомъ онъ не обращаетъ винманія на другую сторону дѣла—на дѣйствительныя разности, существующія между тою и другою церковію; напр., совершенпо игнорируетъ латинское ученіе объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, о пап ствѣ, чистилищѣ, индульгенціяхъ и друг. Съ другой стороны, если и констатируетъ пѣкоторые пункты несходства между католическимъ и

<sup>1)</sup> Respons. antapolog., p. 224.

православнымъ ученіемъ, то или старается представить ихъ не имъющими важности, или сблизить и согласить между собою.

Такъ, по миѣнію Риберы, относительно способа причащенія католики и православные весьма близко стоять другь къ другу: различіе
между ними не въ существѣ, а въ обрядности. На основаніи иѣкоторыхъ обычаевъ греческой церкви Рибера совершенно произвольно и
необдуманно заключаеть, будто и православной церкви не чуждо причащеніе sub una въ католическомъ смыслѣ. Точно также искусственностію и лживостію отличается дѣлаемое Риберою сближеніе между целибатомъ римскихъ священниковъ и брачною жизнію православныхъ:
отрицаніе въ принципѣ брачной жизни и воздержаніе отъ нея временное, ради духовно-правственнаго преспѣяпія, мало имѣютъ общаго
между собою.

Кромъ доказательствъ близости догматовъ, исповъдываемыхъ римскою и русскою церковію, Рибера, какъ мы видъли, старался и историческимъ отношеніямъ между ними приписать характеръ мирный и дружелюбный. По его словамъ, русская церковь, чуждая греко-латинскихъ споровъ, не имъла причинъ къ разъединению съ церковию рим. скою и всегда находилась въ союзъ съ нею. Но говоря такъ, Рибера совершенно забываеть, или лучше-намфренно игнорируеть ту ближайшую, тесную связь, которая всегда существовала между церквами греческою и русскою, связь, по которой мы, русскіе, заимствовали отъ грековъ не только ученіе, обряды, богослуженіе, но и характеръ отношеній къ другимъ испов'єданіямъ: если греки неблагосклонно относились къ католикамъ, считали ихъ еретиками, чуждались ихъ общенія, то и русскіе не могли относиться иначе, не могли быть въ союзъ съчними. При этомъ совершенно напрасно и вопреки истинъ утверждаетъ Рибера, будто Греки, крестившіе при св. княз'в Владимір'в русскій народъ, ничего не сообщили ему о разпогласіяхъ между своею и римскою церквами. Извъстно, что уже въ символъ въры, составленномъ греками для новопросвъщенной Руси, содержится предостережение отъ латинянъ и ихъ ученія. Извъстно также, что весьма рано (въ XI в.) появляются у насъ на Руси и полемическія сочиненія противъ испов'єдниковъ католической въры, каковы: слово преп. Осодосія печерскаго о въръ варяжской, посланіе русскаго митронолита Іоанна II къ пап'в Клименту III и «стязаніе съ латиною» митрополита Георгія.

На книгу Риберы весьма строгую критику написалъ Өеофанъ Проконовичъ. Но въ своихъ замъчаніяхъ онъ не входиль въ разборъ собственно богословскихъ мыслей Риберы, не дълалъ одънки его труда, какъ полемическаго сочиненія противъ протестантовъ: Өеофанъ посмотрълъ на сочинение Риберы съ политической точки зрънія и съ этой стороны нашелъ въ немъ много вреднаго и опаснаго какъ для православной церкви, такъ и для русскаго государства. «А по примъчанію моему усмотриль я», писаль онь «Сіятельныйшимь Господамь Министрамъ», что въ «книжнив сей (кромв гнуснаго штиля и стыднаго, какъ въ латинскомъ языкъ, такъ въбогословскихъ и историческихъ ученіяхъ, неискусства и весьма грубаго невѣжества, въ чемъ автора сего намъ обличать зді не нужда) много посімно плевель, которые зіло угодны не единъ вредъ и Церкви и Государству Россійскому учинить. Понеже Риберины не на одномъ въ сей его книжицъ мъстъ видимыя лжесловесія таковой въ себ' ядъ содержать, что одни изъ нихъ могуть другимъ Государствамъ, въ миръ или въ союзъ, съ нами пребывающимъ, подать на насъ подозрѣніе, яко бы о нашемъ къ нимъ недоброхотствѣ, а другія подметують соблазнь самому Россійскому пароду къ междоусобной смуть и раздору, нъкая же суть къ обоимъ таковымъ пакостямъ устроенная» 1). Въ чемъ и гдв однако Өеофанъ усмотръль такія серьезныя опасности? А въ томъ, что сочинение Риберы могло подать новодъ иностранцамъ думать, что русскіе питають пріязнь къ католикамъ и ненависть къ протестантамъ. Главный норокъ въ сочинении Риберы, по мивнію Прокоповича, тоть, что онъ «всіхъ сплошъ протестантовъ (исъ которыхъ многое число честные особы и при Дворъ и въ воинскомъ и гражданскомъ чинахъ рангами высокими почтены служать) неправдою и невърностію помараль, ись чего великопочтеннымь особамъ не малое учинилъ огорченіе, и пристатіемъ ихъ монархію Россійскую и потому во первыхъ самую Монархиню попрекаетъ» 2). Но по духу того времени, къ которому относится отзывъ Өеофана Проко. повича, сказать что-либо невыгодное про нъмцевъ — лютеранъ, дъйстви. тельно, составляло весьма важное преступленіе, за которое можно было опасаться тяжкихъ гоненій...

До сихъ поръ мы говорили о самыхъ важныхъ моментахъ заграиичной полемики по поводу «Камня въры», когда она сосредоточивалась вокругъ имени протестантскаго богослова Буддея. Но изложен-

<sup>1) «</sup>Чт. въ Импер. Общ. Истор. и древн. Россійск.» 1863 г., кн. II, мм. апръль іюнь, отд. V, стр. 2. 3) Тамъ же, стр. 8.

нымъ пе ограничился въ иностранной печати споръ о личности митронолита Стефана Яворскаго и о его религіозныхъ убѣжденіяхъ. На другой годъ по выходѣ въ свѣтъ апологіи лютеранской церкви Буддея появилось за границей, безъ обозначенія автора, сочиненіе подъ названіемъ: Genius Stephani Javorscii quondam Metropolitae Resanensis et Muromiensis, ex ejus opere posthumo Theosophico Petra fidei dicto, in epistola familiari develatus. An. 1730.

Уже изъ самого названія сочиненія видно, что оно ставить своею задачею опредъленіе общаго духа и характера воззрвній Стефана Яворскаго, проводимыхъ въ его «Камнъ въры». Главная мысль, раскрываемая авторомъ та, что мотивомъ къ паписанію «Камия въры» служила не любовь Яворскаго къ истинъ и не ревность о своей православной церкви, а его тяготеніе къ латинству и заимствованная отъ последняго ненависть къ протестантамъ. Доказательство въ пользу своего сужденія авторъ видитъ въ самомъ содержаніи «Камия вѣры»: въ немъ Яворскій насколько сильно и резко опровергаетъ протестантскія митнія, настолько же искусно и старательно щадить и скрываеть оть вниманія читателей догматы католичества. Между тымъ извыстно, что русская церковь въ своемъ исповъдани имъетъ отличіе не отъ однихъ только лютеранъ и кальвинистовъ; отъ датинянъ отдъляють ее разности, болъе важныя и существенныя, чёмъ отъ протестантовъ 1). Эту неполноту и односторонность въ сочинении Яворскаго нельзя объяснять темъ, что онъ имѣлъ въ виду ближайшую опасность для православной русской церкви именно со стороны протестантовъ, которые, пользуясь свободою и благосклоннымъ пріемомъ въ Россіи при Император'в Петр'в I, приносили немалый вредъ русской церкви, пропагандируя въ русскомъ народъ свое въроучение и совращая его съ пути православія 2). По мивнію автора, если Яворскій считаль лютерань самыми опасными врагами последняго, то онъ впадалъ въ неведение и сильно ошибался <sup>3</sup>): такими врагами для русскихъ были католики. Если допустить, что лютеране и пытались иногда пронагандировать на Руси свое ученіе и дълались виновными въ отнаденіи нівкоторыхъ русскихъ отъ своей въры, то всетаки они-менъе вредны для православія, чъмъ католики: отъ лютеранъ опасность угрожаетъ только частнымъ лицамъ, и ее легко предупредить и устранить; панство же стремится вредить всей русской церкви и политическому положенію государства. Сами дівтели латинской пропаганды не скрывають этихъ цёлей. Всёмъ извёстно, что римскій первосвященникъ приписываеть себі власть надъ всіми, кто исповъдуетъ христіанскую въру, въ какой бы странь они ни находились. Кто не знаеть, съ какимъ усердіемъ и искусствомъ латиняне стараются

<sup>1)</sup> Genius Stephani Javorscii, pp. 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., p. 8. <sup>8</sup>) Ibid., p. 25.

распространить эту мнимую свою власть на всъхъ христіанъ? И русская церковь составляеть предметь давнихъ желаній и усиленныхъ домогательствъ со стороны латинянъ 1). Поэтому сильныя опасности, угрожающія русскому народу оть католиковъ, ділали необходимымъ для Стефана Яворскаго принять соотвътственныя мъры къ огражденю оть нихъ паствы и въ своемъ сочиненіи коспуться разностей между православіемъ и католичествомъ.

Къ тому же побуждало автора и самое название сочинения: въ трудъ, который горделиво выдается какъ бы за лидійскій камень, на которомъ въ совершенствъ испытывается всякое ученіе въры, или за скалу, на ьоторой крыпко утверждена истина, сильная для отраженія всякихъ нападеній и заблужденій, игнорированіе латинскихъ разностей отъ православія является важнымъ и непростительнымъ недостаткомъ 2). Чемъ же объяснить его? Темъ, по мненію автора, что митрополить Стефанъ Яворскій питаль твердыя и несомивнимя симпатій къ латинству: онъ учился въ католическихъ школахъ и вмъстъ съ учепіемъ заимствоваль обычаи, характерь и наклонности латинянъ 3). Доказательствомъ этого служить его способъ полемики съ лютеранами въ «Камив въры»: по обычаямъ и правиламъ своихъ учителей опъ произвольно и не безъ фальши изъ лютеранскаго ученія выбираетъ пункты для полемики и потомъ свободно опровергаеть ихъ; приводя свидътельства изъ св. Писанія и св. отцевъ церкви, онъ смъло придаетъ имъ свой смысть, благопріятный для его мижній, а бездеремонностію въ обвинени противниковъ, остротою злорфчія, за отсутствіемъ лучшихъ средствь для борьбы, и предвосхищениемъ себъ побъды-онъ пе только повторяеть, но и превосходить своихъ учителей — латинянъ; «вообще-не своимъ, но ихъ умомъ писалъ и на чужомъ ослѣ пахалъ» 4)—замвчаетъ авторъ о Яворскомъ.

Такимъ образомъ, послъдній быль для латинянь человъкомъ весьма полезнымъ и вполив пригоднымъ для ихъ двла-распространенія католическаго вліянія въ Россіи, которое было темъ более желательно для приверженцевъ папства, что въ царствованіе Петра I они не находили благопріятных условій для своей д'ятельности въ Россіи. Благосклонный пріемъ, который быль оказань русскимъ Государемъ протестантамъ, безпокоилъ католиковъ и вызывалъ въ нихъ непріятныя чувства: для противодействія протестантамъ католики и воспользовались благорасположеніемъ къ нимъ Яворскаго и чрезъ него излили свою ненависть къ первымъ 5). Служа интересамъ католической про-

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 9—11.
2) Ibid., p. 14
3) Ibid., p. 12.
4) Ibid., p. 13.
5) Ibid., p. 25.

паганды и возбуждая русских противъ протестантовъ, Яворскій своею тайною цёлію ставилъ порвать добрыя отношенія между тёми и другими и тёмъ подготовить почву для сближенія православныхъ съ латинянами. Извѣстно, что въ юго-западной Россіи какъ православные, такъ и протестанты, одинаково терпятъ притѣсненія отъ папистовъ и ведутъ съ ними борьбу общими силами: своимъ сочиненіемъ Яворскій и имѣлъ въ виду разрушить этотъ взаимный союзъ православныхъ и протестантовъ, поселить между ними вражду и ненависть и чрезъ то облегчить для католиковъ ихъ задачу—подчинить своему вліянію тѣхъ и другихъ. А что это опасеніе— не напрасное и не ложное, показываютъ то сочувствіе, съ которымъ книга Яворскаго была принята въ католической средѣ, и усердіе, съ которымъ паписты стараются распространить ее въ возможно пирокой степени 1)

Если допустить, что Яворскій при составленіи своего сочиненія и не им'єль указанной цієли, писаль съ добрыми нам'єреніями и не предвидёль могущих произойти послієдствій, то все-таки онъ оказаль большую услугу католикамъ: слишкомъ изв'єстно искусство латинянъ, чтобы можно было думать, что они не воспользуются благопріятными условіями для своего діла въ Россіи 2).

Помимо сказаннаго Стефанъ Яворскій принесъ своимъ сочиненіемъ тотъ вредъ, что возбудилъ въ русскомъ народъ религіозные споры и пренія съ протестантами; а споры относительно в'вры, когда они выходять за предёлы канедры и школы и вторгаются въ народъ, подобно бурѣ, разрушительно могуть дъйствовать на государство 3). По мнънію автора, истина скорве можеть быть достигнута и ясиве понята безъ преній и споровъ; а таинства въры, превышая умъ человъческій, служатъ предметомъ изследованія только въ школахъ; для обыкновенныхъ же людей — темны и непонятны. А потому и возбужденіемъ религіоз ныхъ споровъ ничего добраго не достигается, а только разжигается и воспитывается вражда къ людямъ, не согласнымъ съ нами во мибніяхъ. И по свидътельству христіанской исторіи, въра и благочестіе въ людяхъ процебтали особенно тогда, когда не было религіозныхъ распрей; въ наше время при распросранени христіанства между язычниками можно также наблюдать, что чемь ограниченне познаніе, темь более процватаетъ благочестие и добродатель. Наоборотъ, благодаря религіознымъ спорамъ, исчезаетъ въ людяхъ духъ христіанской любви, погибаетъ добрая жизнь, и все дъло религін полагается только въ умъ и на языкъ, а не въ сердцъ и на самомъ дълъ 1).

Всѣ вредныя послѣдствія отъ «Камня вѣры», проповѣдывающаго симпатіи къ католикамъ и ненависть къ протестантамъ, предвидѣлъ

<sup>1)</sup> Ibid., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., pp. 17—18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., pp. 21-22.

<sup>&#</sup>x27;) Ilid, pp. 22-23.

своимъ великимъ умомъ Императоръ Петръ I и потому не допустилъ къ печати сочинение Яворскаго, осудивъ его такимъ образомъ на вѣчное забвение  $^{1}$ ).

Не смотря однако на неблагопріятный отвывъ, сділанный о Стефан'в Яворскомъ въ разсматриваемомъ сочинении, авторъ сознается, что въ Россіи личность митрополита Яворскаго почиталась весьма высоко: по обширной учености, силь краснорьчія, твердости и искусству въ поражении враговъ, а также по ревности о славъ Божіей и о благъ православной церкви, онъ сравнивался съ Василіемъ Великимъ и Іоапномъ Златоустымъ 2). Не находить возможнымъ также скрывать того обстоятельства, что «Камень въры» въ нашемъ отечествъ имълъ огромный успъхъ: первое его изданіе разошлось весьма быстро и вскоръ потребовалось другое 3). Съ другой стороны, апонимный противникъ митрополита Стефана признаеть деломъ весьма труднымъ написать опроверженіе на «Камень въры»; хотя, по его мнънію, эта трудность обусловливается не существомъ дѣла, о которомъ было многократно писано и изследовано до Яворскаго, а способомъ полемики. Дело въ томъ, что въ «Камив ввры» въ качестве доказательствъ мыслей автора приводится большое количество свидетельствъ изъ св. Писанія и св. отцевъ церкви. Для возстановленія истины необходимо изсл'єдовать подлинный смыслъ встахъ этихъ свидтельствъ, во всей полнот возстановить свидътельства сокращенныя и освободить ихъ отъ софизмовъ автора, такъ, чтобы для читателя ничего не оставалось сомнительнаго и недоумъннаго. Но это быль бы громадный и притомъ неблагодарный трудъ: немного нашлось бы людей, которые съ терпъніемъ и безъ скуки ръшились бы читать подобное сочинение. Наконецъ, въ данномъ вопросъ имъетъ значение и языкъ, на которомъ написанъ «Камень въры», малоизвъстность его за границею и трудность вести на немъ полемику съ митрополитомъ Стефаномъ Яворскимъ 4).

Изъ изложеннаго содержанія сочиненія Genius Stephani Javorscii... мы можемъ видѣть, что не извѣстный авторъ высказаль весьма рѣзкое и несправедливое мнѣніе о Стефанѣ Яворскомъ: онъ считаетъ его не болѣе и не менѣе, какъ орудіемъ латинской пропаганды въ Россіи, сознательно и намѣренно дѣйствовавшимъ въ пользу католическаго вліянія въ нашемъ отечествѣ. Но тѣмъ не менѣе доказательствъ такого серьезнаго обвиненія на православнаго русскаго митрополита авторъ не представилъ: высказанное имъ сужденіе является не плодомъ глубокаго и всесторонняго изученія личности и религіозныхъ убѣжденій Стефана Яворскаго, но произвольнымъ личнымъ предположеніемъ. По

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 19-21; 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., pp. 5—6.
<sup>8</sup>) Ibid., p. 3.

<sup>4)</sup> Ibid., pp. 4-5.

крайней мъръ тъ данныя, которыя сообщаются авторомъ о Яворскомъ, какъ-то: воспитаніе его въ католическихъ школахъ, усвоеніе имъ отъ своихъ учителей нъкоторыхъ пріемовъ богословской полемики съ протестантами и игнорированіе въ его «Камнъ въры» въроисповъдныхъ разностей православія и католичества — сами по себъ не даютъ еще права заключать о привязанности его къ латинству въ такой степени, чтобы отождествлять его съ дъятелями католической пропаганды. Все, что въ разсматриваемомъ сочиненіи относится къ характеристикъ Стефана Яворскаго, можеть нъкоторымъ образомъ служить къ объясненію возможности католическаго вліянія на богословское его образованіе, но не въ той мъръ, въ какой указываеть анонимный авторъ.

При всемъ томъ въ сужденіяхъ послѣдняго есть и нѣкоторая доля правды. Такъ, авторъ совершенно справедливо отмѣчаетъ неполноту п односторонность въ содержаніи «Камня вѣры», вслѣдствіе чего изложеніе разностей между православнымъ и католическимъ ученіемъ не нашло себѣ мѣста на страницахъ сочиненія Яворскаго. Эту особенность нельзя объяснять исключительно тою ближайшею цѣлію, которую имѣлъ въ виду «Камень вѣры»—полемикою съ протестантами, такъ какъ указаніе догматическихъ отличій православной церкви отъ католической въ нѣкоторыхъ пунктахъ вѣроученія требовалось самымъ существомъ дѣла. Въ своемъ мѣстѣ мы указывали на зависимость «Камня вѣры» отъ католической богословской литературы и видѣли, что въ нѣкоторыхъ его трактатахъ особенности католической догматики не только не выставляются на видъ читателю, но и вносятся въ православное ученіе, какъ его не отъемлемыя, существенныя черты...

\* \*

Бъ 1731 году было написано въ Тюбингенъ сочиненіе Георгія— Бернарда Бюльфингера подъ названіемъ: Stephani javorskii metropolitae Resanensis et Muromiensis Discursum de poena haereticorum noviter ab ecclesia se evellantium, ex opere illius polemico, quod non ita pridem Rutenico sermone prodiit, in latinum idioma translatum et notulis adavctum suis, die dec. anni MDCCXXXI. Для характеристики сужденій «Камня въры» по вопросу о наказаніи еретиковъ считаемъ не излишнимъ познакомить читателя съ содержаніемъ означеннаго сочиненія.

Посл'в предварительных общих замвчаній о «Камн'в в'вры», авторъ говорить о ціли своего сочиненія: «я пишу не для того, чтобы показать свой умъ или ученость, а съ тою цілію, чтобы, хотя въ кратких чертахъ, воспроизвести въ памяти сказанное нашими богословами въ защиту своихъ догматовъ. Яворскій заимствуеть свои аргументы изъ

Беллярмина; отсюда же береть и отвъты на доказательства нашихъ. То же сдълаю и я: приведу доводы протестантовъ изъ сочиненія тюбингенскаго богослова Theod. Thummii, написанцаго противъ Беллярминна» 1). Вслъдъ за этимъ идутъ возраженія автора на разныя мъста трактата о наказаніи еретиковъ и прежде всего на вступительную его часть. Приведемъ важнъйшія изъ замьчаній автора.

По поводу словъ «Камия въры»: «изволися намъ здъ онасно разсмотръти вопросъ, о наказаніи еретиковъ, ново отъ церкве святыя отскачущихъ. Подобаетъ ли таковыхъ, отъ церкве святыя отчужденныхъ, мірскому суду предавати в наказаніе?» 2)—протестантскій богословъ разсуждаеть о различіи суда церковнаго и гражданскаго. Церковь, по словамъ автора, предметомъ своего суда имъетъ изслъдование о ложныхъ еретическихъ догматахъ, ихъ значеніи и степени упорства еретиковъ. Если она замъчаетъ, что еретикъ упорно заблуждается, и притомъ въ существенныхъ пунктахъ въры, извергаеть его отъ себя, лишаетъ правъ сына и заботы матери, – предаетъ мірскому суду. Но этотъ судъ изследуетъ другіе вопросы, именно: какую важность ересь имъеть для государства, каковы жизнь и нравы еретиковъ; спокойно ли ведугь они свое дело, или возмущають народь; повинуются ли власти, или нътъ. Если окажется, что съ гражданской точки зрънія (civiliter) еретикъ не виновенъ, то и не должно наказывать его. какъ человъка и гражданина; но, какъ еретика, следуеть подвергать заключенію, въ техъ видахъ, чтобы онъ не распространялъ своего заблужденія и тъмъ не вредиль государству. Но другое дело, если еретикъ производить возмущеніе въ народь, угрожаеть спокойствію государства, вмість съ ересью соединяеть и преступленія: въ посліднемь случай его можно подвергать и суду гражданскому и даже предавать смерти, если того требуетъ государственное благо. Такимъ образомъ, церковь справедливо предаеть еретика мірскому суду для испытанія и, смотря по его псходу-паказанію. Но должно проводить различіе въ понятіяхъ: церковь извергаеть отъ себя еретика и требуеть его наказанія; предаеть его мірскому суду для испытанія, изследованія, и предаеть для наказанія; наказываеть его за гражданскія преступленія, съ ересью связанныя, н паказываеть за ересь 3).

На слова «Камня въры»: «не явъ ли есть всъмъ, яко наказаніе своевольным тако есть потребно, якоже стремленію конску брозды и узда» 4) — протестантскій авторъ замічаеть: «это – весьма справедливо, будеть ли наказаніе исходить отъ церкви, или государства. И наши богословы учать, что еретики должны быть сдерживаемы и ограничиваемы, но не убиваемы; наказаніе не уничтожаеть виновнаго, но сдер-

4) «Камень въры», стр. 1064.

<sup>1)</sup> Discursum de poena haereticorum..., p. 4

<sup>\*</sup>Камень въры», стр. 1063
Discursum de poena haereticorum, р. 6.

живаеть его, подобно тому, какъ и удила не губять коней, но только сдерживають ихъ» 1).

По поводу заключительныхъ словъ къ предисловію трактата: «не н законъ ли глаголеть? яко всякъ злословяй отцу или матери своей, смертію да умреть» 2) — говорится, что эта запов'ядь уже не соблюдается въ Новомъ Завътъ, не имъетъ отношенія къ еретикамъ и ничего не доказываеть. Если бы эта заповъдь не была смягчена въ Новомъ Завъть, то должны бы подвергаться смертной казни всъ дъти, оскорбляющія своихъ родителей, чего однако мы не видимъ на самомъ дѣлѣ 3).

Послъ предисловія авторъ подвергаеть критическому разбору доводы «Камня въры» въ пользу мысли, что еретиковъ «достойно есть и праведно мірскому суду предавати в наказаніе > 4). Въ первой главъ положительной части трактата эта мысль доказывается на основании Ветхозавътных законовъ и примъровъ наказанія смертною казнію идолопоклонниковъ и ложныхъ пророковъ. По поводу этихъ аргументовъ авторъ замъчаетъ слъдующее: 1) Моисеевы законы относительно людей, уклонявшихся въ идолопоклонство, и ложныхъ пророковъ, были временные, имъвшіе примъненіе только къ Ветхому Завъту и, какъ таковые, не могуть простирать своего действія на еретиковь христіанскихъ: 2) последние не могутъ быть отождествляемы съ Ветхозаветными идолопоклонниками и ложными пророками, которыхъ законъ Моисеевь казинль смертію. Хотя еретики изъ своихъ мивній и ділають идоловъ и въ этомъ смыслѣ могуть быть названы идолопоклонниками, но отсюда еще не следуеть, что и наказание для нихъ должно быть общее съ последними: и лихоимцы въ Слове Божіемъ именуются идолослужителями (Ефес. 5, 5); но следуеть ли отсюда, что и они должны быть подвергаемы смерти? Грехъ идолопоклонства более тяжекъ, чемъ гръхъ еретичества, а потому и наказаніе для подвергшихся первому должно быть большее, чёмъ для подвергшихся второму. И іудейской церкви не чуждо было сознаніе различія между идолопоклонствомъ и ересью: саддукей были еретики, и однако въ іудейскомъ народв не ставились рядомъ съ идолопоклонниками и, подобно имъ, не побивались камнями; 3) сами ревнители смертной казни еретиковъ не признаютъ за Ветхозавътными законами относительно указанныхъ лицъ значенія постоянныхъ и неизмѣнныхъ правилъ, имѣющихъ отношеніе къ еретикамъ церкви христіанской, что видно изъ того, что на самомъ дълъони не исполняють этихъ законовъ и не предають еретиковъ истребленію <sup>5</sup>); 4) Ветхозавѣтные примѣры смертныхъ казней надъ идолопоклонниками и лжепророками пичего не доказывають, такъ какъ это-

<sup>1)</sup> Discursum de poena haereticorum, p. 8.

<sup>\*) «</sup>Камень въры», стр. 1065.

\*) Discursum de poena haereticorum, р. 10.

\*) «Камень въры», стр. 1066.

\*) Discursum de poena haereticorum, р. 12.

были мёры чрезвычайныя, употреблявшіяся по непосредственному повелёнію Божію, и притомъ онё касались такихъ преступниковъ, съ которыми не могутъ быть отождествляемы еретики Новозав'єтные 1).

Во второй глав'в трактата приводятся «Камнемъ в'вры» доказательства изъ св. Писанія Новаго Зав'та. Всв они встрвчають сильныя возраженія со стороны протестантскаго богослова. Такъ, по поводу Мо. 18, 17, последній 1) замечаеть, что здесь речь идеть не о еретикахъ, а о частныхъ проступкахъ христіанъ другь противъ друга. «Аще же согръшить къ тебъ брать твой, иди и обличи его между тобою и тъмъ единъмъ»... (Ме. 18, 15). «Но еретикъ — не брать, но врагь; гръшить не противъ тебя или меня, но противъ всей церкви: грѣшить не тайнымъ образомъ, но всенародно и открыто, а потому публично долженъ быть и исправляемъ; погрѣщаетъ болѣе въ области теоретическаго ученія, чімъ нравственной, каково оскорбленіе однимъ христіаниномъ другого; 2) указанное мъсто изъ Евангелія отнюдь не доказываеть того, что еретиковъ должно подвергать смертной казни, такъ какъ въ противномъ случав должны быть убиваемы и всв тв, которые не желають примириться съ своими оскорбителями: въ цитованномъ мъсть св. Писапія ничего другого не повельвается, какъ только удалять изъ христіанскаго собранія такого члена, который, не смотря на всв братскія вразумленія и увъщанія, не желаеть примириться съ своимъ ближнимъ 2).

По поводу указанныхъ словъ Спасителя авторъ вооружается противъ правильности перваго заключенія пятой главы «Камня вѣры»: «еретиковъ достойно и праведно есть анаоемѣ предавати. Убо достойно есть и умерщвляти» <sup>3</sup>). Непозволительно оть духовнаго рода наказаній дѣлать переходъ къ наказаніямъ гражданскимъ. Пьяница, упорно пребывающій въ своемъ норокѣ и не кающійся, можеть и долженъ быть отлученъ отъ церкви, но на этомъ основаніи не можеть быть убиваемъ. Упорнаго грѣшника Христосъ повелѣваетъ считать за язычника и мытаря; но Онъ не предавалъ смерти язычниковъ, а благосклонно призываль ихъ къ покаянію; слѣдовательно, или примѣръ Христа не согласуется съ проповѣдуемымъ имъ ученіемъ, чего нельзя допустить, или смыслъ этого закона не тотъ, который придаетъ Яворскій <sup>4</sup>).

По поводу Іоанна 2, 15, авторъ говоритъ, что многое не достаетъ для того заключенія, которое на основаніи приведеннаго мѣста св. Писанія дѣлаетъ «Камень вѣры»: Христосъ изгналъ бичемъ торжниковъ изъ храма; слѣдовательно, и гражданское начальство должно мечемъ или огнемъ прекращать жизнь еретиковъ. Есть различіе между Христомъ и мірскимъ начальствомъ, изгнаніемъ изъ храма и смертною

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., pp. 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., р. 17. <sup>3</sup>) «Камень въры», стр. 1069.

<sup>4)</sup> Discursum de poena haereticorum, p. 17.

казнію, бичемъ Сына человіческаго и мечемъ судьи гражданскаго, между профанацією храма и заблужденіемъ въ области христіанскаго въроученія и, наконецъ, въ томъ, что прилично Ветхозавътному храму, и что — христіанской въръ. Если Христосъ изгналь торживковъ изъ церкви, то отсюда еще не следуеть, что еретиковъ должно казнить .1) Покупателямъ и торговцамъ при јерусалимскомъ храмѣ было назначено каждому свое м'всто; между твмъ они вошли въ самый храмъ, назначенный для молитвы, а потому были удалены съ мъста, имъ не подобающаго. Чье преступленіе больше или меньше — еретиковъ ли, или этихъ торговцевъ-сказать трудно, такъ какъ есть вещи разнородныя, которыя не могуть быть сравниваемы между собою. Одно достоинство храма еврейскаго, другое-христіанской віры; одно оскорбленіе св. мьсту чрезъ коммерческія мірскія дъла, другое—чрезъ заблужденія въ ученіи. 2) Если допустить, что еретиковъ должно изгонять изъ храма, то это наказаніе будеть относиться къ лишенію ихъ права участія въ богослуженій витстт съ втрими, но не къ смертному наказанію. Удаленіе изъ храма можеть сопровождаться изгланіемъ и изъ гражданскаго общества, но это не то же, что смертная казнь  $^{1}$ ).

По мнінію протестантскаго богослова, не могуть оправдывать мысли «Камня въры» цитуемыя имъ мъста изъ св. Писанія — Мо. 7, 15; Дѣян. 20, 29, по слъдующимъ основаніямъ. 1) Христосъ Спаситель сравниваеть еретиковъ съ волками, разбойниками не въ отношеніи къ наказанію, но въ отношеніи къ ихъ характеру и вреду, который они приносять, а также въ отношени необходимой противъ нихъ предосторожности и бдительности. 2) Іоаннъ Креститель называетъ фарисеевъ ехиднами (Ме 3, 7), а Христосъ — зміями (Ме. 23, 33), Ирода также именуетъ Онъ лисицею (Лук. 13, 32), а злыхъ начальниковъ народа Самъ Богъ сравниваетъ съ волками (Іезек. 22, 27). Ужели на этомъ основани всъхъ ихъ должно было предавать смерти? 3) Если даже допустить возможность сравненія еретиковъ съ волками въ отношеніи къ наказанію, то и тогда несправедливо будеть заключеніе къ ихъ смертной казни. Принимая во вниманіе характеръ и свойства еретиковъ, должно сказать, что это-волки въ не собственномъ, а въ духовномъ смыслѣ, а потому и борьба съ ними должна вестись не вещественными, но духовными м'трами и средствами <sup>2</sup>).

Несправедливо также, по словамъ протестанта, пользуется «Камень вѣры» для доказательства своего ложнаго положенія Римл. 13, 4. 1) Здѣсь подъ мечемъ мірского начальства разумѣется не только паказаніе, но вообще судебная власть, высшее право которой есть право жизни и смерти. Слѣдовательно, не напрасно носить мечъ и тотъ начальникъ, который, смотря по роду преступленія, наказываетъ ви-

<sup>2</sup>) Ibid., p. 19.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 18-19.

повнаго или мягко, или снисходительно, или жестоко. 2) На основапін приведеннаго текста св. Писанія нельзя ділать заключенія: начальство можеть наказывать смертію тёхъ, которые ее заслуживають; следов., еретики заслуживають смертную казнь; но должно заключать такъ: если еретики заслуживають наказаніе, то гражданская власть справедливо можеть ихъ наказывать. Но заслуживають ли еретики именно наказаніе смертію -- объ этомъ въ цитованномъ свидѣтельствѣ св. Писанія ничего не говорится. 3) Всякій начальникъ есть слуга Божій для наказанія злыхъ, но не всьхъ для наказанія смертнаго; въ противномъ случат онъ долженъ былъ бы умерщвлять встахъ гртипиковъ: пьяницъ, скупыхъ, расточительныхъ и т. п.. Если признать, что въ сравнени съ этими людьми еретики болбе виновны, такъ какъ они возмущають народное спокойствіе цілой вселенной, то не всі они васлуживають одинаковаго наказанія: одни изъ нихъ только лично заблуждаются и не распространяють своей ереси между другими; иные, хотя и делають это, но не возмущають спокойствія государства. Поэтому, если и позволительно предавать смерти некоторыхъ еретиковъ (богохульниковъ, раскольниковъ), то не вс $\delta$ хъ безусловно  $\delta$ 1).

Равнымъ образомъ, по мивнію Бюльфингера, приводимыя въ «Камив ввры» свидвтельства св. Писанія о двйствіяхъ св. Апостоловъ— Петра въ отношеніи къ Ананіи и Сапфирв (Двян. 5, 10), Павла въ отношеніи къ Елимв волхву (Двян. 13, 8—11), кориноскому блуднику (1 Кор. 5, 5) и Именею и Александру (1 Тим. 1, 20) на самомъ двлв не доказывають главной мысли трактата. Такъ, св. Апостолъ Петръ не непосредственно поразилъ смертію Ананію и Сапфиру, но только возвъстиль имъвшее постигнуть ихъ наказаніе; при томъ не за ересь, а за искушеніе Духа Св., живущаго въ Апостолъ. Должно также обратить вниманіе на то, что это былъ случай псключительный, при чемъ св. Апостолъ двйствовалъ не мечемъ, которымъ хотять казнить еретиковъ, а своимъ словомъ.

Наконецъ, и вина Ананіи и Сапфиры была иная, чѣмъ еретиковъ: опи не лгуть на Духа Св. и не сопротивляются тѣмъ, въ комъ Опъ обитаетъ <sup>2</sup>).

Изъ указанныхъ дъйствій св. Апостола Павла также нельзя дълать вывода относительно законности смертной казни еретиковъ. «Почему ты дълаешь переходъ отъ Павла къ гражданской власти, отъ предсказанія наказанія, или преданія сатанъ къ смертной казни, отъ словъ Апостола къ мечу мірскому, отъ прелюбодъянія, отъ сопротивленія Апостолу къ заблужденіямъ въ догматахъ въры и изъ немногихъ чудесныхъ фактовъ узакопяешь обычное и общее наказаніе для ерети-

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 20-21.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 21.

ковъ?» 1) При томъ св. Павелъ предалъ коринескаго грешника сатанъ съ цълію исправленія, не для погибели души, но для наказанія тъла, «да дух» спасется» (1 Кор. 5, 5). Между тьмь, когда убивають еретиковъ, то делають это не съ целію ихъ исправленія и не тело только наказывають и умерщвляють, но губять и души, для которыхъ возможно было бы спасеніе при помощи благодати Божіей. Что было бы съ Августиномъ, если бы его предали смертной казни въ то время, когда онъ держался манихейской ереси?» 2).

По поводу доказательства «Камня въры» на основаніи 2 Тим. 2, 16—17, авторъ замѣчаеть, что цитируемый тексть св. Писанія, дѣйствительно, даеть основание для заключения, что еретики должны быть удаляемы отъ общенія съ другими членами христіанской церкви. Но это должно дълать съ большою осторожностію, чтобы прекратить всякую возможность вліянія еретиковь на другихь людей: подобно тому, какъ врачи удаляють больныя части организма оть здоровыхъ, такъ и въ отношеніи еретиковъ должно принять всі мізры къ тому, чтобы ученіе ихъ не передавалось другимъ, здоровымъ членамъ церкви, и не портило ихъ. Въ этихъ видахъ необходимо удаление еретиковъ, но удаление отъ тъла духовнаго (mystico), а не отъ гражданскаго общества: еретики опасны для последняго не сами по себе, но своимъ ученіемъ, а потому и должно избъгать не внъшняго съ ними общенія, а единенія въ мысляхъ и убѣжденіяхъ $^{3}$ ).

Въ посл'яднемъ отдълъ сочинения протестантский авторъ дълаетъ разборъ святоотеческихъ свидътельствъ, приводимыхъ «Камнемъ въры» въ доказательство главной мысли трактата. Такъ, чрезъ подробную выписку изъ твореній св. Кипріана авторъ показываеть, что въ его словахъ, приводимыхъ «Камнемъ въры» (стр. 1068), говорится о наказаніи идолопоклонниковъ, а не еретиковъ 4); равнымъ образомъ въ посланіи къ Корнилію св. Кипріанъ убъждаль христіапъ только избъгать общенія съ еретиками, но ничего не писалъ о ихъ наказаніи 5). Точно также и свидътельство Іеронима, на которое ссылается «Камень въры» <sup>6</sup>), не заключаеть въ себъ смысла, благопріятнаго для послъдняго: подъ квасомъ, который следуеть удалять отъ теста, и подъ искрой, которую должно тотчасъ погашать во избежание пожара, разуменотся не сами еретики, а ихъ ученіе 7). Тотъ же Іеронимъ въ своихъ толкованіяхъ на разныя мъста св. Писанія высказываеть мньніе, что на еретиковъ должно вліять мірами кротости и терпінія. Въ толкованіи на книгу прор. Осін,

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 21-22.

<sup>)</sup> Ibid., p. 22.

<sup>\*)</sup> Ibid., pp. 22-23. \*) Ibid., pp. 24-25. \*) Ibid., pp. 25-26.

<sup>7)</sup> Discursum de poena haereticorum, pp. 28-29.

гл. 1, ст. 5, Іеронимъ писалъ: «намъ заповъдуется не слишкомъ отчаяваться относительно еретиковъ, но призывать ихъ къ покаянію и по чувству родственной любви желать имъ спасенія 1). Или: въ объясненіи притчи Христовой о пшеницъ и плевелахъ онъ убъждаеть насъ не спъшить осуждать согрешающихъ и не удалять ихъ отъ общенія съ собою, по предоставить Богу судъ надъ ними 2).

По поводу словъ «Камня въры»: «о прочінхъ отцъхъ святыхъ, ивсть ми здв краткости ради глаголати подробиу, всв тожде богомудр. ствують» 3) — авторъ замъчаетъ, что совершенно иное думали знаменитвишіе отцы церкви и приводить далье извыстное намъ толкованіе св. Іоанна Златоуста на Евангеліе св. Матоея гл. XIII, ст. 28—29 <sup>4</sup>).

Въ концъ разсматриваемаго сочиненія дълается замъчаніе о взглядъ на еретиковъ блаж. Августина: если онь иногда и рекомендовалъ казнить ихъ, то разумьль не всьхъ вообще еретиковъ, а нъкоторыхъ (донатистовъ, циркумцелліоновъ) и притомъ сов'втовалъ казнить не за догматическое ученіе, а за разнаго рода преступленія  $^{5}$ ).

Возбужденіе, вызванное въ заграничной печати изданіемъ «Камня віры», отразилось и въ русской богословской литературів того времени. Въ 30-хъ гг. XVIII стольтія появилась въ нашемъ отечествъ рукописная тетрать съ возраженіемъ на сочиненіе Яворскаго подъ названіемъ: «Разсужденіе о книгь «Камень въры». пли «Молотокъ на Камень въры». Авторъ этого сочиненія остался для насъ не изв'єстнымъ. Судя по св'ьд'вніямъ, сообщаемымъ въ сочиненій, можно думать, что онъ хорошо зналъ какъ обстоятельства жизни митрополита Стефана Яворскаго, такъ и современное состояние русской церкви. Въ защиту «Камия въры» отъ нападеній «Молотка» Арсеній Мацфевичь, бывшій митрополить ростовскій, написаль сочиненіе: «Возраженіе на пашквиль лютеранскій пареченный молотокъ на книгу Камень въры который молотокъ показался быть восковый, яко воскъ отъ лица огня, сирвчь отъ слова Божія, и самыя истинны исчезнувшій» 6). Изъ содержанія «Молотка» для насъ представляють интересъ только тв его части, которыя касаются догматическаго ученія «Камня въры»: на нихъ мы и остановимъ свое вниманіе.

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 30-31.

²) Ibid., pp. 31—21. ³) Crp. 1068.

<sup>4)</sup> Discursum de poena haereticorum, pp. 32-34.

<sup>6)</sup> Означенныя сочиненія мы читали по рукописямъ Импер. Публичной Библіотеки. F. XVII, Nº 11, B F. I, Nº 190.

По поводу обвиненія «Камнемъ в'єры» лютеранъ въ томъ, что они, отрицая догмать почитанія святыхь, не сполна приводять міста св. Писанія: «единъ ходатай Бога и челов'ьковъ»... (1 Тим. 2. 5—стр. 21)— «Молотокъ» говорить следующее: «Удивительно какъ ты такое великое поправленіе легко могь обрѣсти и такъ ревнительно и слагательно по твоей реторике изрекъ, якобы уже никако могли пред тобою изръщи, но ктожъ не разумбетъ сихъ словъ, что едино нужное во утвержденіе ходатайства и посредства христова богу и человъкомъ, и когда о томъ случится что говорить тогда сій слова и представляются последующія же слова изъявляють еже онь дадь себы избавление за всых утверждають единаго избавителя и ежелибь кто дерзнуль иначе сказывать о избавленіи, тобъ сіи слова во обличеніе того представлять не остановили да и вы не во всякомъ мъсть цълою главою или стихами но пристойнымъ и принадлежащим до предложенія въ доводъ употребляете. Что же изъ сіхъ словъ въ утвержденіе онаго вашего догмата быть можеть того не токмо мы но и ты чею самъ не покажешъ, разве логическими силлогисмы и софисты по школному обычаю, сладкое горкимъ именовать и представить подщитесь по оное токмо, разв'в не ведущымъ писанія умъ помрачить и въ сумненіе привъсть можеть, мы же не токмо во ономъ наже въ маломъ чемъ кромв точныхъ божественныхъ словъ не приемлем и доводовъ не требуемъ разве бы кто иначе хотель развратить и толковать ты же намь покажи точныя христовы или апостольскія слова о призываніи святыхъ, тобъ мы ради послёдовать и свами согласится да въдаю что не покажешъ» (л.л. 45-46).

Изъ самаго этого возраженія ясно, насколько опо слабо и поверхностно: оно собственно подтверждаеть справедливость того обвиненія на протестантовъ «Камня въры», по которому они искажають полный смыслъ указаннаго мёста изъ Новаго Завёта для своего отрицанія догмата о призываніи святыхъ. Апологеть «Камня вѣры» на вышеприведенное возражение лютеранского пасквиля замфчаеть, что лютеране въ своемъ ученіи допускають многое такое, что не имфеть основанія въ св. Писаніи, и что догмать о призываніи святыхъ, кром'в св. Писанія, утверждается еще на св. преданін (лл. 33 — 39). На обвиненіе лютеранъ «Камнемъ въры» въ отвержении постовъ (стр. 25) пасквиль говорить: «Кто тя брать сему злу научиль еже лгати на брата твоего аще не папа съ его соборомъ гдъ обрътаешъ въ книгахъ учителей нашихъ отъвържение постовъ нигдъ токмо въ школъ езунтской читалъ а счего писали самъ незнаешъ, мы нетокмо отъвъргаемъ, но похваляемъ, за добродътель служащую къ благоговенію постится по слову божію почитаемъ и прилъжно учимъ но токмо отъвъргаемъ притомъ вкравшияся отъ антихриста и его учениковъ лицемфрія со тщеславіемъ и сверхъ закона и благодатію божіею данной намъ воли возлагаемые не по разсужденію немощей плоти бремена тяжкая яже богь жестоко запретилъ» (л. 47).

На замъчаніе «Камня въры» объ отрицаціи лютеранами добрыхъ дъль (стр. 25) пасквиль возражаеть, что лютеране отрицають только дъла вибшняго благочестія, которыми хвалятся латиняне. «Ежели мнишь о тех добродътеляхъ ихъ же Христось предаль яко въра, надежда и любовь, ис которыхъ разсуждаются молитва и постъ, оныя мы тако содержимъ яко самъ господь нашъ нисусъ Христосъ повълелъ и чрезъ его апостоловъ научилъ о чемъ россійской церкви патріарху иосифу лъта 1644 отъ наших единоверныхъ пространно было показано» (л. 48). По новоду этого возраженія лютеранскаго пасквиля апологеть «Камня въры» говорить: «каково ваше было писаніе к нашему патріарху Іосифу, намъ ныпъча неизвъстно: понеже опо современемъ у насъ потерялось, да и въ ту пору в печать его не предапо, ниже указами публиковано, однако от плодовъ вашихъ внятно намъ и чувствително въ каковой силь вы дела добрая пріемлете.... Почему вашь мартинъ лютеръ послан е апостола Іакова совсемъ отвергалъ, и безбожно хулилъ соломянымъ і ученія апостолскаго недостойнымъ нарицая почему, ежели не сихъ словесъ ненавидя: въра безъ дътъ мертва **есть»** (л. 62 обор.)

На замѣчаніе «Камня вѣры» объ ученіи лютеранъ о единой оправдывающей вѣрѣ (стр. 26) пасквиль говоритъ: «подлинно вѣруемъ еже единою вѣрою восвятую троицу и Христово вочеловѣченіе, смѣрть и воскресеніе и все его повелѣніи вѣруемъ спасеніе и царство небесное получить о которомъ, сказуя, павѣлъ святый полки вѣрою спасшихся во свидетельство приводит, посмотримъ же потомъ колико вѣровавшихъ протчихъ же никакихъ добродетелей творить не имуще времени мученіемъ завѣру пострадавъ получища обѣтованіе каковыхъ многія тысящи вамъ вооблаченіе предстапутъ, вы вѣруетѣ деньгами отъ папы или паповъ царство небесное или инымъ чимъ приобрѣсти о которомъ Христосъ намъ не сказал подлинно, не вѣруемъ сему но именуемъ зло и суевѣріе» (л. 48 обор.).

По поводу вывода, дѣлаемаго «Камнемъ вѣры» изъ протестантскаго взгляда на добрыя дѣла въ пользу нравственнаго индиферентизма (стр. 26 — 27), пасквиль говоритъ: «Сія слыша со ужасомъ и тренетомъ удивляюсь, како таковые скверные лжи возможе изблевати и лжесвидѣтельствовати, не ты ли самому сатанѣ подобенъ злобою являешися противу заповѣди Божія уничтожаешъ, весь законъ его прегрѣвъ пристойность сана и вѣчное мученіе токмо во угожденіе напе сіе изблѣвать не постыдился. Скажи намъ, гдѣ въ нашихъ книгах таковая сквернорѣчія обретаешь вѣдая, что пигдѣ по паче читалъ въ книгахъ учителей твоихъ да запечатовавъ, опи то учать словомъ и дѣйствомъ колико бы убійство было и бываетъ невиннымъ людямъ возмущеніемъ папинымъ прочитай исторію, имянуемую святой войны».... (л. 49).

Въ отвътъ на это возражение пасквиля апологетъ «Камня въры» внолнъ соглашается съ правильностію сдъланнаго имъ нравственнаго вывода изъ догматическаго ученія лютеранства, поясняя свою мысль такимъ образомъ. — «Съ таковымъ поученіемъ и исповъданіемъ нельзя вамъ разстатся і нельзя вамъ его порочить; что въра едина без дълъ спасаетъ. въра же не іная токмо въровать яко Христа ради гръси вамъ суть отпущены і тако явственно, до твоей въры столь гръси привязаны, яко без гръховъ въра твоя не върою. слъдователно. необходимая нужда вамъ имъется прежде гръшить, убивать, красть, и прочая, а послъ въровать, что все сіе Христа ради прощена и казни за сіе не бояться и не опасоваться должно. по пустому убо вріошь и клевещишъ на автора «Каменя въры», будто бы онъ суда божія не боялся, тако на васъ написалъ» (л. 74).

По поводу замѣчапія «Камня вѣры» о любви, какъ главной изъ добродѣтелей, обусловливающихъ наше спасеніе (стр. 27), лютеранскій пасквиль говоритъ: «Истинну реклъ еси да не въ истинномъ образѣ якобы мы любви не хотели имѣть по уповаемъ токмо на вѣру но я ссылаюсь на всѣхъ нашихъ богослововъ церковныя ученія и въ книгахъ толкованія гдѣ обрящешь не преисполнено ученіемъ о любви и не лѣгко едипо поученіе церковное изобрѣсти можеш, гдѣ бы, о любви ученія и наказанія не было имѣть не токмо къ ближнимъ и любящим насъ, но ко врагамъ и злодеямъ» (л. 52).

На слова «Камия вѣры»: «от Евхаристіи Христа изгоняють, и па крестѣ умирающа отчаянным быти сыны діаволстіи блядословят»— (стр. 27) пасквиль говорить: «Сіе слыша отъ тебѣ паки удивляюся что тебѣ приключилося мѣшать преждѣ сіе сказываешь о Калвинѣ, а здѣ и кнамъ приплетаешъ, минлъ бы что не знаешъ разности ученія нашего и Калвинскаго но изъ предъидущаго показалось что знаешь, и хотя самъ обстоятельствъ всѣхъ вижу что не читалъ но и отъ учителей твоихъ слыхалъ и пи для чего инаго сіе учиниль какъ для возбужденія на насъ невѣдущихъ разности Россіянъ».... (л. 53).

На слова «Камня въры»: «нъкое новое евангеліе, а не древнее от отцевъ святыхъ, от соборовъ вселенскихъ и от всея Православныя Ка-ооліческія Церкве воспріятое, проповъдуют» (стр. 27), пасквиль говоритъ: «Оле безумія, оле сердце пуста преисполненіи лжи, каково таковая въщати можеши гдъ видълъ или отъ кого слышаль чтобъ внашемъ евангеліи свашимъ въ принадлъжащем до въры слово единое разни лось» (л. 53 обор.).

Между слабыми сторонами «Камия вѣры», обусловленными католическимъ на него вліяніемъ, пасквиль лютеранскій ставить и силлогистическій способъ доказательства (л. 46). Въ отвѣтъ на это замѣчаніе пасквиля, апологеть «Камия вѣры», указавъ на употребленіе силлогистической формы доказательства въ Евангеліи, говорить: «силлогисмовъ, благочестіе развращающихъ и правду затемнѣвающихъ надлежить блюстися, а не принимать, какъ и ты сказуешъ о силлогисмахъ папскихъ, нельзя же выключить и лютеранскихъ, которыя снашимъ благочестіемъ несогласны, и которыя напримѣръ соборныя посланія апостольскія отвергаютъ, и писанія божія не по правовѣрному разуму, но криво і еретическо толкують, утверждающе напримѣръ химеру о Христѣ, сирѣчь: вездѣсущіе его человѣчества, или страданіе божества и человѣчества. а таковыхъ силлогисмовъ преосвященный Стефанъ на поученіяхъ своихъ не употреблялъ и силу слова божія твердо зналъ». (л. 11 обор.).

Представленными возраженіями лютеранскаго пасквиля ограничивается вся его полемика противъ догматического ученія «Камня вѣры». Изъ самыхъ возраженій ясно, насколько сильно они опроверсають то или другое ученіе «Камня въры». Какъ и апологія лютеранской церкви Буддея, лютеранскій пасквиль на «Камень в'тры» въ своихъ возраженіяхъ не простирается далье вступительныхъ частей книги и не знакомъ съ полнымъ содержаніемъ всего «Камия вѣры». Въ апологистическомъ письмъ Буддея, при всей слабости его возраженій противъ «Камня въры», все-таки мы можемъ усматривать признаки болъе или менъе серьезной полемики. Буддей не только старается исправлять взглядъ Ст. Яворскаго на тв или другіе догматы лютеранской церкви, но пытается въ пъкоторыхъ случаяхъ болье глубоко и точно установить самые спорные пункты между православіемъ и лютеранствомъ; въ защиту своихъ взглядовъ приводить основанія изъ св. Писанія и церковной исторіи, подвергаеть критической оцінкі ученіе православной церкви и проч. Ничего этого мы не находимъ въ лютеранскомъ пасквилъ на «Камень вѣры» 1). Вся полемическая аргументація лютеранскаго пасквиля заключается въ томъ, что онъ упорно и категорически отрицаетъ возводимыя «Камиемъ въры» обвиненія на лютеранъ и ихъ ученіе; отрицаеть на томъ основаніи, что этими обвиненіями «Камень въры» обязанъ католическому на него вліянію. А потому по отношенію ко всёмъ возраженіямъ лютеранскаго пасквиля, касающимся догматическаго ученія «Камня віры», справедливо можеть быть примінено следующее замечание апологета «Камня веры». «Должни бы вы в книгъ камень въры истинну и самую правду усматривать, і аще злъ и неправилно что глаголеть: о томъ снадлежащимъ доказателствомъ свидетельствовать, а пустыми враками себе и насъ не трудить, реторикою и логическими суллогисмами укоряя, и будто бы они лжесоставными софисмами горкое сладкимъ именующими клевеща, а на дълъ ничего не показывая». (л. 45 обор.).

<sup>1)</sup> По справедливому замъчанію преосв. Филарета, «Молотокъ» не пишетъ апологіи лютеранству, онъ даже вопреки своему названію не пишетъ и критики на «Камень въры». «Обзоръ русской духовной литературы», стр. 344, СПБ. 1884 г.

#### ГЛАВА VII.

# Соотношеніе нѣкоторыхъ трактатовъ «Камия вѣры» съ соотвѣтствующими трактатами Өеофана Прокоповича.

Въ заключение нашего изслъдования считаемъ не лишнимъ, для характеристики догматическихъ воззръний «Камня въры», сопоставить иъкоторые изъ его трактатовъ съ соотвътствующими пунктами догматическаго учения Өеофана Проконовича.

Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Проконовичъ существеннымъ образомъ расходились между собою въ догматическихъ убъжденіяхъ: нервый считалъ ученіе Өеофана, преподававшееся имъ въ Кіевской духовной академін и содержавшееся въ его богословскихъ письмахъ, «новымъ, не согласнымъ святьй нашей Апостольской Православной Каоолической церквъ», и видьлъ въ немъ «препятіе» къ посвященію Прокоповича въ епископскій санъ 1). И дъйствительно, на основаніи тъхъ положеній, которыя были извлечены Стефаномъ Яворскимъ изъ богословскихъ лекцій Өеофана, можно судить, какъ далеко расходились оба эти богослова въ своихъ сужденіяхъ объ однихъ и тъхъ же догматическихъ вопросахъ. Вотъ и вкоторыя изъ этихъ положеній.

«Духа святаго истина есть, яко первородный грѣхъ есть похоть» — это положеніе ученія Өеофана не согласовалось съ однимъ изъ важнѣйнихъ взглядовъ «Камня вѣры», по которому похоть сама по себѣ не есть грѣхъ ²). «Закона Божія никто, аще бы и зѣло праведенъ, соверненно исполнити не можетъ» — мысль, противорѣчащая ученію «Камня вѣры», по которому «всякъ человѣкъ праведный въ житіп семъ, не своими силами, но божіею благодатію укрѣпляемый, можетъ сохранити законъ десятословія» ³). «Человѣкъ ни благодать Божію, ни славу вѣчную заслужить себѣ (можетъ) у Бога добрыми дѣлами, аще и зело спасительными», — онять положеніе, разрушающее взглядъ «Камня вѣры»

<sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 976.

<sup>1) «</sup>Чт. въ Импер. Общ. Истор. и Древност. Россінск.» 1864 г., кн. IV, отд. V,

<sup>\*) «</sup>Камень въры», стр. 989—995.

на добрыя дёла, какъ заслуги человёка предъ Богомъ, которыми «стяжавается животъ вѣчный» 1). «Не дается отъ Бога правда внутренняя, но праведенъ бываетъ правдою Христовою чрезъ въру, себъ приложенную, и единымъ невмѣненіемъ грѣховъ отъ Бога» <sup>3</sup>)—мысль, не согласная съ ученіемъ «Камня вѣры», по которому «из грѣшника праведнымъ человъкъ бываетъ не вичшнею вмънительною правдою, но внутреннею: и оправдание есть внутреннее человъка обновление...» 3). Изъ этихъ пунктовъ видно, что эпоха митрополита Стефана Яворскаго была моментомъ столкновенія двухъ направленій русской богословской мысли: стараго и новаго, только что зарождавшагося. Чтобы ближе познакомиться съ характеромъ этихъ направленій, изъ которыхъ главою одного быль Стефань Яворскій, а другого— Өеофань Прокоповичь, сделаемь сравнительный анализъ ученія Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича о двухъ важивишихъ догматахъ—объ оправданіи челов'яка и о св. преданін; а также сравнимъ догмать «Кампя въры» о св. мощахъ съ апологією нетивнія мощей кіевских угодинковъ Божінх у Оеофана Проконовича. Чрезъ такое сравненіе, наджемся, рельефиже выдвинутся характеристическія особенности «Камня въры».

# 1. Трактаты объ оправданін въ «Кампъ въры» и у Ософана Прокововича.

Главными пунктами, изъ которыхъ слагается ученіе объ оправданіи человъка въ «Камнѣ въры», служать: ученіе о субъективныхъ условіяхъ оправданія и о сущности или дъйствія оправданія на внутреннюю природу человъка. Съ этими пунктами ученія «Камня въры» мы и сравнимъ ученіе объ оправданіи Ө. Прокоповича 1).

При изложеніи и разбор'є ученія «Камня в ры» объ оправданіи нами было зам'єчено, что въ этомъ ученіи главн'єйшимъ образомъ раскрыта идея субъективнаго основанія спасенія: добрыя д'єла представлены необходимыми условіями, причинами спасенія и заслугами челов'єка предъ Богомъ.

Въ ученіи же Өеофана Прокоповича главивишимъ образомъ развито ученіе объ объективномъ основаніи спасенія— божественной бла-

\*) «Камень въры», стр 1048.

4) Цълвя система оправданія у Өеофана Прокоповича слагается изъ слъдующихъ частей: ученіе о блаженнъйшемъ состояніи неповрежденнаго человъка, о поврежденіи человъка вообще, о поврежденіи воли и о гръхъ первородномъ. См. Christ. Orth. Theolog. in Acad. Kioviensi a Theophan Procopovicz, Lips. 1782. vol. 11. Согласно съ нашей задачей, мы имъемъ въ виду содержаніе ученія Ө. Прокоповича de justificatione, составляющаго добавленіе ко второй книгъ его богословской системы: аррепсіх, continens christianam... Theol. vol. 11.

Digitized by Google

¹) Тамъ же, стр. 1001—1014.
²) «Чт. въ Импер. Общ. Истор. и Древн. Россійск.» 1864 г., кн. IV, V, стр. 6—8; ср. «Ръшиловское дъло. Өеофанъ Прокоповичъ и Өеофилактъ Лопатинскій». И. Чистовича, прилож. I, стр. 2—4. СПБ. 1861.

годати: благодать Божія есть единственное основаніе нашего оправданія и спасенія. Соотвътственно съ этимъ дается и самое понятіе объ оправданіи. Оно есть «акть божественной благодати, по которому Богь человъка — гръшника, со скорбію сознавшаго гръхи свои и върующаго во Христа, ради однихъ только заслугъ Его, воспринимаемыхъ върою, даромъ со стороны человъка, признаеть и объявляеть праведнымъ, не вмфняя ему грфховъ его, а вмфняя праведность Христа, какъ бы она дълалась собственною праведностію человъка» 1). Ясно, что одно только божественное начало представляется здёсь активнымь въ дёлё нашего оправданія; одна только любовь Божія къ грешнику радизаслугь Искунителя зиждеть наше спасеніе 2) Изъ трехъ видовъ юридическаго оправданія 3), между которыми одинъ представляетъ удовлетвореніе со стороны оправдываемаго за свою вину, Өеофанъ относитъ къ нашему оправданію даръ благодати и заслугу Посредника между нами и Богомъ и только съ точки эрвнія этихъ двухъ видовъ характеризуеть основное начало нашего оправданія. Въ этомъ последнемъ виде нашего оправданія, т. е. чрезъ искупительную заслугу Христа, мы видимъ союзъ божественной правды и милости, - правды, потому что за насъ принесено удовлетвореніе Богу; милости, потому что не нами оно принесено, но Сыномъ Божіймъ 4). Поэтому съ точки зрвнія нашего участія оправданіе наше совершается даромъ (gratis), хотя не даромъ въ отношеніи заслугъ нашего Посредника предъ Богомъ <sup>5</sup>); но на фактъ установленія посредничества Іисуса Христа мы съ своей стороны не имъли вліянія; онъ ръшенъ былъ безъ насъ благою волею Божіею <sup>6</sup>). Резюмируя главные пункты своего ученія объ оправданіи 7), Ө. Прокоповичь активною и начальною причиною его (causa efficiens principalis) ставить милосердіе Божіе, причиною заслуживающею (meritoria) смерть Інсуса Христа, причинами инструментальными со стороны Бога таинства, со стороны человѣка — вѣру въ свое оправданіе.

Соединеніе двухъ основаній нашего оправданія — божественнаго и человъческаго, по ученію «Камня въры», не содержить въ себъ внутренняго исключающаго ихъ противоръчія, такъ какъ только первое представляеть собою самостоятельное начало спасенія, а второе — зависимое отъ перваго и возможное подъ его условіемъ <sup>8</sup>). Участіе человъческихъ дълъ въ спасеніи также не лишаеть искупительныя заслуги

1) Thelog. Theoph. Procopovicz, vol. 11, p. 510.

Theol. Theoph. Procopovicz, vol. 11, p. 511.

<sup>\*)</sup> Ниже мы увидимъ, что актъ въры, который въ этомъ поняти оправданія представляется выраженіемъ самостоятельнаго отношенія человъка къ дълу своего оправданія, на самомъ дълъ не имъетъ такого значенія.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., p. 512, p. 529, § 26.

<sup>6)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibid., p. 517.

в) «Камень въры», стр. 953—954, 958—960.

Христовы цёны, такъ какъ наше участіе мыслимо только подъ условіемъ последнихъ: добрыя дела человека какъ самое свое происхожденіе, такъ и достоинство и ціну находять въ искупительномъ ділів Incyca Xpucta 1).

Противоположнаго взгляда на отношение между божественнымъ и человъческимъ основаніями спасенія держится Өеофанъ Прокоповичъ. Благодать Божія имфеть значеніе исключительнаго условія оправданія; по самой природѣ своей она исключаетъ совмѣстимость добрыхъ дѣтъ, или человъческаго участія въ дъль оправданія 2): эти два начала до безконечности различны одно отъ другого и взаимно исключають другъ друга. «На столько заслуги не могуть совивщаться (stare) съ благодатію, что тамъ, гдъ заслуги, итть мъста благодати, и тамъ, гдъ благодать, нътъ мъста заслугамъ. Что дается по благодати, то не отъ дълъ и наоборотъ 3). Съ другой стороны, союзъблагодати и дѣлъ человѣческихъ. какъ основание нашего оправдания, не можеть быть мыслимъ съ точки зрвнія совершенства искупительной заслуги Іисуса Христа. Приведя мъсто изъ посланія Ап. Павла къ Римл. IV, 14, въ доказательство своей основной мысли, Өеофанъ спрашиваеть: «почему я долженъ надвяться на другого и отъ него просить оправданія, если я самъ располагаю тыть, что оправдывало бы меня. Въ пользу основной мысли объ оправданін только благодатію еще яснъе говорить св. Писаніе въ посланін къ Галат. 11, 21. Если скажуть, что потому Інсусъ Христосъ умеръ, и мы потому должны върить въ Него, что сами не можемъ всецело уплатить своего долга за гръхъ Богу, но одну часть платимъ мы, а другую уплатиль Іисусь Христось, то ночему же Апостоль, говоря объ этомь, говорить абсолютно, безъ всякаго различія. Если бы было такъ, мы имъли бы въ актъ оправданія нъчто и паше, чьмъ могли бы хвалиться, и искупленіе Христово было бы пе совершенно, что однако... blasphemia 4).

«Камень вёры», какъ мы видёли въ своемъ мёстё, субъективными условіями спасенія ставить віру и добрыя діла человіна. Өеофань Проконовичь только за върою человъка признаетъ значение выражения нъкотораго активнаго отношенія человъка къ дълу своего оправданія предъ Богомъ: въра есть инструментальная причина оправданія 5).

Такимъ образомъ, Стефанъ Яворскій и Оеофанъ Прокоповичъ соглашаются въ пунктъ въры, какъ необходимомъ условіи оправданія со стороны человѣка. Но какъ понимается вѣра у того и другого богослова? Въ «Камив ввры» ввра понимается въ общирномъ смыслв спо-

<sup>1) «</sup>Камень ввры», стр. 974-976.
3) Theol. Theoph. Procopovicz, vol. 11, p. 520.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., vol. 11, p. 521.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 531, § 30.
5) Theolog., p. 510, § 2; p 517, § 10: causae instrumentales ex parte Dei sunt sacramenta, fides autem est instrumentum nostrum; p. 517, § 9: fides est instrumentum nostrum, quo gratiam apprehendimus.

соба или органа усвоенія религіознонравственных в истинь, которое должно предшествовать акту нашего оправданія и всякой нравственной дъятельности; она представляеть собою самый первый откликъ человъческой свободы на призывъ спасающей благодати 1); она есть теоретическое основание нравственной деятельности человека, «начало и основаніе всего душеспасительнаго зданія» 2) Отношеніе и связь ея съ другими актами субъективнаго оправданія можно представить такъ. Какъ данная раньше другихъ добродътелей, она намъчаетъ цъль ихъ стремленій, представляеть въ возвышенныхъ чертахъ совершенство этой цъли и такимъ образомъ возбуждаетъ ихъ энергію къ достиженію этой цъли; въ то же время, на основании данныхъ своего теоретическаго содержанія, въра указываетъ средства къ достиженію этой цёли въ союзной двятельности съ нею другихъ добродвтелей 3). Въ другомъ мѣств «Камень ввры» представляеть такую градацію добродѣтелей, входящихъ въ составъ субъективнаго оправданія: въра (стр. 1035—1036), страхъ Божій (1036—1037), надежда или упованіе 1037), любовь, покаяніе, общеніе божественныхъ Таинъ и, наконецъ, рѣшимость къ новой жизни, или къ исполненію божественныхъ заповъдей (1037 — 1039). На основаніи этой градаціи связь между всіми этими ступенями субъективнаго оправданія можно представить въ такомъ видь. Въра есть основа и начало оправданія въ смысль теоретическомъ, какъ сообщающая человъку кругъ религіозныхъ свъдъній, усвоеніе которыхъ предшествуеть нравственной дізтельности человіка. Вторымъ моментомъ, или второю добродетелію въ акте оправданія, является страхъ Божій. Хотя въ «Камив ввры» онъ представляется наряду съ върою самостоятельнымъ условіемъ оправданія, но онъ естественно возникаеть отъ въры, какъ откликъ или отголосокъ въ человъческомъ чувствъ па группу представленій извъстныхъ свойствъ Божімхь; группъ представленій другихь свойствъ Божімхь соотвътствуеть третій моменть или третья добродьтель въ субъективномъ ходь оправданія — надежда; а какъ слідствіе той и другой добродітели является любовь. Покаяніе и принятіе другихъ таинствъ является, какъ вспомогательное и спасительное средство на пути къ оправданію, обусловливаемое гръховною слабостію человъка, не исключающею возможности его паденія и на пути къ оправданію. Решимость человека къ новой жизни и храненію божественных запов'я в заключительное звено въ цени добродетелей, составляющихъ субъективное основание нашего оправданія. Такимъ образомъ, какъ-бы ни представлять связь между върою и другими добродътелями, какъ условіями оправданія, во всякомъ случать первая въ «Камить въры» мыслится отдельно отъ послед-

<sup>1) «</sup>Камень въры», стр. 1035—1036. 2) Тамъ же, стр. 967. 3) Тамъ же, стр. 967—968.

нихъ: хотя она и есть начало и основание добрыхъ дълъ, но послъднія не следують за эктомъ веры съ необходимостію, но могуть быть и не быть 1) Таковъ взглядъ на въру и связь ея съ другими добродътелями, по ученію «Камня вѣры».

По ученію Өеофана Прокоповича de justificatione, въра также представляется субъективнымъ основаніемъ оправданія <sup>2</sup>), единственнымъ выразителемъ человъческаго участія въ актъ оправданія, какъ видно изъ самаго понятія о немъ. Но такое значеніе принадлежить върв въ - тесномъ смысле, вере оправдывающей: «Вера же оправдывающая не есть только познаніе божественных вещей и самаго евангелія, -- но есть то дов'вріе (fiducia), съ которымъ грішникъ, страшась за гріжи свои, прибъгаетъ къ милосердію Божію и надъется, что Богъ, ради заслугъ Сына Своего, за насъ принесенныхъ, отпустить гръхи его» 3).

Изъ этого опредъленія въры видно глубокое различіе во взглядахъ на нее Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича. Тогда какъ у перваго она представляется исключительно теоретическимъ достояніемъ религіозныхъ истинъ, мыслимымъ внв вліянія на волю человъка, у второго она болве принадлежить къ области сердца, чвиъ ума, и представляеть откликь человіческого сердца на вість о спасеніи. «Объекть въры есть евангеліе въ собственномъ смысль, т. е. радостная въсть о благодати Божіей, прощающей грѣхи по въръ въ Сына Божія, ради васлугъ Его» 4). «Изъ одного уже объекта въры видно, что она есть доверіе, такъ какъ верить известію о благодати значить верить въ Того, Кого благодать проповедуеть. Такая вера, или уверенность, хорошо называется воспріятіемъ Христа или заслугь Его. Итакъ, върою въ Бога мы воспринимаемъ милосердіе Божіе, или воспринимаемъ Его благодать; и такъ какъ основаніе этого дов'трія есть заслуга І. Христа, то можно сказать, что чрезъ актъ въры мы воспринимаемъ заслугу Інсуса Христа» 5). Таково пониманіе візры у Өеофана Прокоповича.

Что касается отношенія віры къ другимъ добродітелямъ, то это отношеніе вполнъ опредъляется положеніемъ, что послъднія суть «необходимые плоды живой въры» 6). Источникъ добрыхъ дълъ есть чувство благодарности человъка предъ Богомъ за свое спасеніе, о когоромъ говоритъ ему въра 7). Слово Божіе представляетъ немало доказательствъ справедливости такого взгляда на добрыя дёла <sup>8</sup>). Такимъ образомъ ясно, что добрыя дёла человёка не входять въ процессъ оправданія, какъ необходимыя его условія и причины, а какъ необхо-

<sup>1) «</sup>Камень въры», стр. 949—951.
2) Theol. Theoph. Procopovicz, p. 517, § 9.
3) Ibid., p. 513.

<sup>1)</sup> Ibid., p. 513—514.

<sup>\*)</sup> Ibid., p. 513, § 5; p. 517, § 10.

\*) Ibid., p. 514, § 7.

\*) Ibid., pp. 514—516.

димыя следствія оправдывающей веры: въ этомъ и состоить все ихъ значеніе. Отвічая на возраженіе о необходимости добрыхъ діль для спасенія 1), Өеофанъ Прокоповичь подробно раскрываеть смысль этой необходимости съ точки зрвнія своего ученія объ оправданіи одною вырою. Факть оправдывающей вёры необходимо предполагаеть уже и факть добрыхъ дёлъ. Послё усвоенія вёрою заслугь Христовыхъ человъкъ возгарается непреодолимымъ желаніемъ добрыхъ дълъ и, если не тотчасъ по обращени къ Богу совершаеть ихъ на самомъ дѣлѣ (actu), то тотчасъ производить ихъ voluntate, votis et radice 2). Поэтому, когда въ св. Писаніи говорится о пеобходимости добрыхъ дъль для спасенія, нътъ основаній относить это къ внішнему акту діль. Историческіе примъры Закхея, разбойника на крестъ и разслабленнаго достаточно свидътельствують въ пользу истины, что одного внутренняго желанія сділать добро, хотя бы оно не реализировалось во внів, достаточно для нашего спасенія <sup>в</sup>); и только не имѣющіе добра ни in radice, ни actu осуждены на погибель 3).

Такимъ образомъ, необходимость добрыхъ дъль, по смыслу ученія Өеофана Прокоповича, чисто условная и заключается не въ нихъ самихъ, а въ ихъ значеніи, какъ свидітелей и выразителей дійствія и присутствія въ человіть оправдывающей віры.

Однако, изъ необходимости добрыхъ дълъ для спасенія, понимаемой въ указанномъ смыслъ, еще не слъдуетъ мысль о причинномъ отношеніи добрыхъ дъль человъка къ дълу его спасенія. Въ данномъ случав необходимая связь добрыхъ двязь съ актомъ ввры еще не есть гарантія для такого заключенія: мало ли существуєть вещей, безусловно связанныхъ и зависимыхъ другь отъ друга, однако не находящихся въ причинныхъ отношеніяхъ между собою <sup>5</sup>). Если иногда въ св. Писаніи наши добрыя діла представляются причинами спасенія, то причинныя частицы еще сами по себь не указывають причинной связи между самыми вещами. Что причинныя частицы обозначають въ извъстномъ мъстъ не простую связь между вещами, а причинное взаимоотношеніе, объ этомъ мы узнаемъ не изъ самаго факта причиннаго способа выраженія, а изъ другаго источника, — изъ действительнаго отношенія между самыми вещами. Поэтому, хотя изъ другаго источника мы не можемъ знать, какая причина жизни въчной, однако изъ словъ Іисуса Христа на страшномъ судъ не можемъ выводить, что добрыя дъла суть причины жизни въчной; такъ какъ знаемъ, что оправданіе и жизнь въчная даются върующимъ не за дъла, но ради заслугъ Христо-

<sup>1)</sup> Ibid., p. 509

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., p. 535. <sup>3</sup>) Ibid., pp. 535—536.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 535. 5) Ibid., p. 537.

выхъ, то понятно, что Іисусъ Христосъ на будущемъ судъ не установилъ нашихъ добрыхъ дѣлъ въ качествъ причинъ оправданія 1). А потому и въ словахъ Его праведникамъ на судъ мы имъемъ право подозръвать не собственный, а метонимическій способь рычи 2). Съ другой стороны, можно признавать значение добрыхъ дълъ въ отношении къ различнымъ степенямъ небесной славы, но значение ихъ въ этомъ случать не есть quoad substantiam rei, такъ какъ они имтють здтесь место уже послѣ акта оправданія, въ которомъ уже даруется человѣку право наследія жизни вечной. Притомъ же некоторая доля значенія добрыхь дъль для различныхъ степеней блаженства обусловливается не заслуживающихъ характеромъ добрыхъ дёлъ, а единственно божественною свободою  $^3$ ).

Представленный взглядъ отечественныхъ богослововъ на условія оправданія и характеръ ихъ взаимоотношенія имфетъ тесную связь со встми пунктами ученія обоихъ богослововъ и уясняется чрезъ изложеніе ихъ ученія объ отношеніи человіческой природы къ требованіямъ божественнаго закона. — По ученію «Камня вёры», божественный законъ можеть быть осуществленъ челов комъ при помощи благодати Божіей. Если и есть препятствіе къ осуществленію закона--похоть, то она сама по себѣ не есть зло и гр\$х\$  $^4$ ).

По ученію же Өеофана Прокоповича, требованія божественнаго закона не могутъ быть осуществлены со стороны человака <sup>5</sup>), въ силу возвышеннаго, духовнаго характера этихъ требованій, не имѣющаго соотвътствія въ чувственных свойствах в человъческой природы. «Человъкъ, происходящій отъ поврежденнаго человъка и самъ будучи повреждень (corruptus), не способень къ нравственно-доброму дълу»  $^{6}$ ), такъ какъ законъ, какъ духовный, impotens et infirma in carne  $^{7}$ ). Такимъ образомъ, причина невозможности осуществленія вельній божественнаго закона заключается въ самыхъ свойствахъ поврежденной грѣхомъ природы человѣка, которую такими непривлекательными чертами часто характеризуеть Слово Божіе 8). Отсюда, вследствіе невозможности исполненія божественнаго закона, первоначальная цізь его свидътельство о человъческой правдъ предъ Богомъ и блаженство человѣка <sup>9</sup>) — измѣнилась потомъ въ воспитательную, и состояла въ томъ, чтобы человъкъ, опредъляя жизнь и свою совъсть по нормъ божественныхъ заповедей, призналь себя грешнымъ предъ Богомъ. Такимъ обра-

<sup>1)</sup> Ibid., p. 537.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 538.

<sup>3)</sup> Ibid., pp. 537—538.

<sup>4) «</sup>Камень въры», стр. 978—1000.

<sup>5)</sup> Theol., p. 524, § 21.
6) Ibid., p. 525.
7) Ibid., p. 524.

<sup>8)</sup> Ibid , p. 525.

<sup>9)</sup> Ibid., p. 526.

зомъ, чрезъ законъ достигалось «познаніе грѣха», которое приводило человъка къ идеъ милосердія Божія 1). Поэтому-то, если Ветхозавътные пророки и Самъ Іисусъ Христосъ много говорили о способъ оправданія человъка чрезъ исполненіе закона и настанвали на необходимости исполненія его требованій, то этимъ не им'яли въ виду засвид'ьтельствовать возможность его осуществленія со стороны челов'яка, но преслъдовали именно воспитательную цъль закона, т. е. хотъли привести человъка къ сознанію величины и тяжести долга его предъ Богомъ, могущаго быть покрытымъ только силою милосердія Божія <sup>2</sup>). Сь другой стороны, невозможность осуществленія закона уже яспо свидътельствуетъ противъ его оправдывающаго значенія: законъ могъ бы оправдать человъка, если бы могъ быть осуществленъ со стороны послѣдняго <sup>3</sup>).

Уже съ точки зрвнія изложеннаго ученія можно предвидеть ту характеристику добрыхъ дёлъ, которую представляеть Өеофанъ Прокоповичь. По самому существу своему они суть долгь нашъ предъ Богомъ и потому не могуть иметь заслуживающаго значенія предълицемъ божественной правды. Даже по человъческому сознанію, должникъ, уплатившій долгъ своему кредитору, уплатой долга не обязываеть последняго къ награде. Равнымъ образомъ рабъ, выполнившій свой дневной трудъ, ничего не заслуживаетъ предъ господиномъ; напротивъ, заслуживаеть наказаніе за неисполненіе должнаго 1). Съ этой точки зрвнія на нашу нравственно - добрую двятельность даже точное и совершенное исполнение закона, если бы оно было возможно для человъка, не имъло бы значенія заслуги съ нашей стороны, такъ какъ было бы только уплатой долга правосудному Богу 5). Съ другой стороны, выше мы видели, насколько человекъ по самой природе своей способенъ къ нравственно — доброй деятельности: последняя можетъ быть мыслима только подъ условіемъ тёхъ духовныхъ силъ, которыя даруются намъ отъ Бога для совершенія нравственнаго добра 6). Такимъ образомъ, и тотъ долгъ, которымъ мы обязаны предъ правосудіемъ Божінмъ, платимъ сокровищемъ, отъ Бога же полученнымъ.

Наконецъ, такъ какъ нътъ въ человъкъ къ нравственно-доброй дъятельности совершенныхъ силъ, то отсюда и добрыя дъла его не могуть имъть характера совершенства и святости. До тъхъ поръ, пока гръховное начало будетъ присуще человъческой природъ, а оно утратить окончательно свою силу только послё всеобщаго воскресенія человъчества, невозможно для насъ достижение совершенной нравственно-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 539.

<sup>\*)</sup> Ibid., pp. 526, § 22; 528, § 25; 531, § 31; 532—533, § 34.

\*) Theol., pp. 521—522.

\*) Ibid., pp. 522—523.

\*) Ibid., pp. 526—527.

Digitized by Google

доброй д'вятельности 1). Если иногда Слово Божіе д'вла людей называеть совершенными и непорочными, то это объясняется не собственнымъ способомъ ръчи, проникнутымъ сознаніемъ милосерднаго отнотенія Бога къ діламъ человіка, ради искупительныхъ заслугь нашего Спасителя  $^{2}$ ).

Итакъ, представленная характеристика добрыхъ дълъ достаточно утверждаеть ту истину, что добрыя дёла не могуть имъть значенія заслугъ нашихъ предъ Богомъ въ отношеніи къ наслідію жизни вічной. Последняя представляется настолько высокимъ и несоизмеримымъ съ человъческими заслугами предъ Богомъ благомъ, что даже точное и севершенное исполненіе закона, если бы оно было возможно, не можеть служить средствомъ его достиженія, такъ какъ оно было бы только способомъ освобожденія человіна отъ наказанія за грівхъ 3). Если же даруется человъку жизнь въчная, то наслъдіе ся со стороны человъка не опредъляется заслуживающимъ характеромъ его добрыхъ дълъ, а единственно только милосердіемъ и любовію Бога къ человѣку 4).

Послѣ изложенія ученія отечественныхъ богослововъ о способѣ оправданія, остается еще представить взглядъ ихъ на сущность или дъйствіе оправданія на человъка.

По ученію «Камня в'тры», сущность оправданія состоить въ д'тыствительномъ освобожденіи человъка отъ гръха, обусловливаемомъ дъйствіемъ божественной благодати на душу оправдываемаго человъка. Силою этого дъйствія гръховное начало совершенно изгоняется изъ духовной природы человька; последній перерождается, изъ грешника дълается святымъ и праведнымъ, не въ смыслъ вивненія ему вившней для него правды Христовой, но въ смыслъ внутренняго духовнаго перерожденія и измѣненія 5).

Совершенно иной смыслъ имбетъ действие оправдания въ учении Өеофана Прокоповича: у него значение оправдания не возвышается падъ юридическимъ актомъ признанія человъка святымъ и оправданнымъ ради искупительной жертвы Іисуса Христа. Весь внутренній смысль оправданія состоить въ перенесеніи на челов ка вившней для него правды Христовой, воспринимаемой съ его стороны в рою, и вмѣненін этой правды ему, какъ его собственной заслуги и правды въ глазахъ божественнаго милосердія 6). Понятно отсюда, что Өеофанъ Прокоповичь ничего не говорить о внутреннемь изменени и перерожденіи человъка въ самомъ акть оправданія.

<sup>1)</sup> Theol., p. 541.

<sup>)</sup> Ibid. <sup>3</sup>) Ibid., p. 524.

 <sup>7)</sup> Theol., pp. 522—523.
 6) «Камень въры», стр. 1048—1062.
 6) Theolog., pp. 510—511.

Съ другой стороны, разсматривая начальный пунктъ оправданія, или то внутреннее состояніе человіка, которое предшествуєть акту оправданія, мы не можемъ характеризовать его свойствами изм'вненія и внутренняго перерожденія челов'вческой природы, хотя это состояніе и называется у Оеофана regeneratio 1). Оно есть ничто иное, какъ дарованіе оправдывающей вѣры человѣку (donatio fidei) 2), пмѣющее совершенно пассивный характеръ со стороны последняго 3). Сообщая ему духовныя силы и чрезъ нихъ возстановляя въ человъкъ образъ Божій 4), regeneratio однако не производить существенной неремѣны въ свойствахъ внутренней человъческой природы <sup>5</sup>). Внутреннее обновленіе челов'яка есть уже сл'ядствіе оправданія и совершается въ акт'я дарованія человъку новыхъ духовныхъ силь для нравственно-доброй д $^6$ ).

Изъ представленнаго анализа ученія «Камня в'тры» и Ософана Прокоповича видно, что эти два ученія относятся другь къ другу, какъ различныя міровозарінія, образовавшіяся подъ двумя разнородными вліяніями—католицизма и протестантизма. Различіе задачь, пресльдуемых темъ и другимъ ученіемъ, служить достаточнымъ основаніемъ существеннаго различія между ними. Между темъ какъ «Камень веры» своимъ ученіемъ о добрыхъ дѣлахъ и объ оправданіи преслѣдуеть цѣль опроверженія протестантизма и потому старается возможно 'сильн'ве выставить субъективную основу оправданія, doctrina de justificatione Өеофана Прокоповича имъетъ въ виду полемику съ римско-католическимъ ученіемъ объ оправданіи дёлами человівка и потому главнійшимъ образомъ развиваетъ ученіе объ объективномъ условін оправданіябожественной благодати. Исходя изъ двухъ различныхъ точекъ зрвнія на одинъ и тотъ же предметъ, оба православныхъ богослова, понятно, должны были разойтись и во всей систем' своихъ воззрѣній: у одного она приняла характеръ антипротестантскій, у другого - антикатолическій.

## 11. Ученіе о св. предавів въ «Кампъ въры» и въ отечественномъ богословіп направленія Ософапа Прокоповича.

Догмать «Камия въры» о св. преданіи по различію основныхъ его мыслей замътно раздъляется на двъ части: въ одной изъ нихъ преимущественно идеть рычь о содержани св. преданія, въдругой — о взаимоотношеній между св. Писаніемъ и св. преданіемъ. Поэтому мы п

<sup>1)</sup> Ibid., vol. III, pp. 396-4'4.

<sup>\*)</sup> Ibid., p. 396.
\*) Ibid., p. 397.
\*) Ibid., p. 399
\*) Ibid., p. 399
\*) Ibid., p. 398.

<sup>6)</sup> Ibid., p. 408.

сравнимъ взгляды «Камня въры» и Оеофана Прокоповича въ этихъ врухъ пунктахъ ихъ ученія о преданіи.

По взгляду «Камня въры», какъ мы видъли въ своемъ мъсть, св. преданіе въ отношеніи къ христіанской въръ имбеть значеніе на столько важнаго источника, что «единъмъ преданіемъ можетъ быти въра: а без преданій священное Писаніе н'єсть къ в'єр'є довольно» 1).

Совершенно иной взглядъ проводится на св преданіе въ ученіи Өеофана Прокоповича, взглядъ, органически связанный съ его ученіемъ о св. Писаніи. какъ единственномъ принципъ христіанской въры и богословія <sup>2</sup>). Съ этой точки зрінія на св. Писаніе Өеофанъ приписываеть ему такую полноту догматическаго и нравоучителенаго содержанія, что одно оно, безъ св. преданія, можеть быть достаточною основою нашего религіозно-правственнаго знанія. Св. Писаніе настолько совершенно, что содержить въ себъ по буквъ (quoad verba) или по смыслу (quoad sensum, virtute) все, знаніе чего необходимо для нашего спасенія <sup>3</sup>). Это ученіе о св. Инсаніи твердо основывается: а) на значеніи св. Писація, какъ единственнаго принципа богословія, исключающаго другой источникъ религіозно-правственныхъ истинъ 4), б) на запрещеніи Божіемъ что-либо прибавлять къ св. Писанію, предполагающемъ совершенство того, къ чему ничего не можеть быть добавлено  $^{5}$ ), в) на значеніи св. Писанія, какъ орудія договора между Богомъ и человъкомъ  $^{6}$ ), г) какъ источника совершенной мудрости для человъка  $^{7}$ ), д) на свидътельствъ самого св. Писанія о своемъ совершенствъ <sup>8</sup>), е) на указаніи его, что въ своемъ содержаніи оно имбеть все необходимое для нашего спасенія 9), ж) на свидътельствахъ св. отцевъ церкви  $^{10}$ ) и з) на исторіи вселенскихъ соборовъ  $^{11}$ ).

Изъ этого ученія Өеофана Прокоповича о св. Писаніи уже à priori можно дёлать выводъ къ его взгляду на характеръ содержанія св. преданія. Если св. Писапіе служить единственною основою нравственнодогматического ученія церкви, то, конечно, св. преданіе не им'ьеть никакого значенія въ этомъ отношеніи 12). Преимущественнымъ предметомъ содержанія св. преданія служить обрядовая и дисциплинарная

<sup>1) «</sup>Камень въры», стр. 697.

<sup>2)</sup> Christ. orth. Theolog. Prolegomena, pp. 11-25.

<sup>\*)</sup> Theolog, pp. 106—107, 66, 273, 261—262, 276 n ap. 4) lbid., pp. 107, 273—274. 5) lbid., pp. 107—109.

<sup>6)</sup> Ibid., p. 107.

<sup>7)</sup> Ibid., p. 109.

<sup>\*)</sup> Ibid., pp 109-112.
\*) Ibid., pp. 112-113.

<sup>10)</sup> Ibid., pp. 113-120. <sup>11</sup>) Ibid., pp. 121—124.

<sup>13)</sup> Слъдующее ученіе о св. преданіи, помъщенное въ богословской системъ Өеофана Прокоповича (vol. I, р. 270), принадлежить ученику его Самуилу Мислав-скому. («Христ. Чт.» 1829 г., XXXIV: «о преданіяхъ, какъ источникъ религіи»; «Обворъ русск. духов. литературы», арх. Филарета, стр. 291).

сторона въ ученіи церкви 1), или адгарора для области въры 2). Что касается догматического содержанія св. преданія, то оно или прямо содержится въ св. Писаніи, или можеть быть извлечено изъ него путемъ послъдовательнаго вывода 3); вообще—не можетъ быть отлично отъ догматическаго содержанія св. Писанія 4). Съ этой точки зрѣнія на характеръ содержанія св. преданія объсняють послідователи Өеофана Прокоповича свидетельства св. отцевъ церкви о преданіи. Предметомъ этихъ преданій, указываемыхъ отцами церкви, служать обряды церковные  $^{5}$ ), правильный смыслъ св. Писанія или изъясненіе таинствъ  $^{6}$ ) и, наконець, такіе догматы въры, которые находять себь основу въ св. Писаніи 7).

Таково содержание св. преданія съ точки зрвнія Өеофана Прокоповича. Если изъ него не следуеть отрицательное отношение къ преданию вообще, то во всякомъ случав следуеть мысль противъ его догматическаго значенія 8), которое признается за однимъ св. Писаніемъ. Отсюда понятно, что св. преданіе, съ точки арвнія Өеофана Прокоповича, пе можеть быть по своему значенію и важности для православнаго богословія поставлено на-ряду съ св. Писаніемъ, т. е. получается взглядъ, противоположный вышеизложенному ученію «Камня віры» о томъ же предметв.

Расходясь въ общемъ положении о важности св. предания, выведенпомъ изъ самаго содержанія св. преданія, «Камень въры» и отечественные богословы направленія Өеофана Прокоповича, не соглашаются, конечно, другъ съ другомъ и въ частныхъ пунктахъ ученія. Такъ, однимъ изъ важитишихъ доказательствъ «Камия втры» въ пользу догматической важности св преданія служить факть существованія религіи въ род'в челов'вческомъ безъ писаннаго Слова Божія, и съ другой стороны - руководство іудеевъ преданіемъ даже при существованіи св. Писанія, по причинѣ отсутствія точнаго состава св. книгъ до временъ Ездры <sup>9</sup>). Наоборотъ, съ точки зрвнія Өеофана Прокоповича, фактъ существованія религіи безъ св. Писанія не им'веть никакого доказательнаго значенія по отношенію къ важности св. преданія, такъ какъ относится къ эпохъ божественныхъ откровеній и живаго голоса среди людей, не имъющей отношенія къ нашему времени, для котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., pp. 272, 277, 281, 282.

<sup>\*)</sup> Ibid., pp. 272, 277, 281, 282.

\*) Ibid., pp. 106—107, 279, 280—281.

\*) Ibid. pp. 271, 276, 277--278, 281—282, 284.

\*) Ibid., pp. 274—276

\*) Ibid., pp. 284, 290, 291, 294, 298.

\*) Ibid., p. 284.

\*) Ibid., p. 284.

<sup>7)</sup> Ibid., pp. 286, 289, 288, 290, 292, 291.

Нъкоторые изъ послъдователей Өеофана Прокоповича нъсколько изявнили представленный взглядъ на св. преданіе и въ область его содержанія внесли догматическій элементь церковнаго ученія. См., напр., Compendium orthodoxae theologiae doctrinae Hyacinthi Karpinski, de traditionibus generatim, pp. 244—246, Lipsiae, 1790.

<sup>\*) «</sup>Камень въры«, стр. 698-700.

указано Самимъ Богомъ св. Писаніе, какъ главнійшее средство богопознанія и источникъ всего нравственно-религіознаго знанія 1).

Съ другой стороны, совершенно ложно, будто іудеи руководствовались болье св. преданіемъ, чьмъ св. Писаніемъ, такъ какъ основою преданія отцевъ было св. Писапіе 2), которое въ формъ книги всегда сохранялось іудеями и не могло погибнуть 3).

Какъ на доказательство догматической важности преданія, «Камень в'вры» <sup>4</sup>) указываеть на I вселенскій соборъ, осудившій ересь Арія именно на основаніи этого источника в'тры. Самуилъ Миславскій, напротивъ, возражая Беллярмину, ставитъ ему въ упрекъ, что онъ исказиль (corrumpit) исторію Өеодорита о І вселенскомь соборв и о томь источникъ, на основании котораго осуждена была эта ересь: этою осно вою служило св. Писаніе, правильно попимаемое  $^{5}$ ).

Мысль о совершенствъ догматического содержанія св. Писанія Самуилъ Миславскій между прочимъ обосновываеть на запрещенія Божіемъ д'влать какія-либо прибавленія къ содержанію св. Писанія. Отсюда — съ его точки зрвнія, можно делать выводъ противъ догматическаго значенія св. преданія. Въ «Камнѣ вѣры» 6) заповѣдь, запрещавшая что-либо прибавлять къ содержанію св. Писанія, приводится въ качествъ возраженія противъ преданій вообще. Соотвътственно съ доказываемою мыслію Самунлъ Миславскій это запрещеніе относить ко всему вообще св. Писанію 7) и такимъ образомъ выводить отсюда мысль о совершенствъ св. Писанія. «Камень въры», напротивь, желая защитить догматическое значение св. преданія, относить это запрещеніе только къ отдъльнымъ частямъ его содержанія—къ заповъдямъ Моисея, и даже къ не писанпому преданію, такъ что изъ этого пониманія вовсе не следуеть мысль о совершенстве св. Писанія.

Изложенный взглядъ отечественныхъ богослововъ на важность св. преданія вытекаль изъ различныхъ воззріній на содержаніе преданія. «Камень в'вры» вносить догматическій элементь въ область предавнаго устно ученія церкви и потому считаеть преданіе совершенно необходимымъ для области въры не только наравнъ съ св. Писаніемъ, но п выше его. Последователи Өеофана Прокоповича, напротивъ, исключають этоть элементь изъ содержанія св. преданія и потому не признають за нимъ въ этомъ отношени авторитета и значения, равнаго св. Писанію.

Различіе взглядовъ условливалось также и различіемъ въ рѣшеніи вопроса о взаимоотношении между св. Писаніемъ и св. преданіемъ. По

<sup>1)</sup> Theol., pp. 85-86.

Theol., pp. 60—66.
 Ibid., p 87.
 Ibid., pp. 87—88.
 Cτp. 702—703.
 Theol., pp. 122—123, 282.
 Cτp. 743—748.
 Theol., p. 108.

ученію «Камня в ры», св. преданіе по своему содержанію им веть значение необходимаго дополнения къ св. Писанию, служащаго вмъстъ съ нимъ самостоятельною нормою и правиломъ опредъленій церкви въ вопросахъ в $^{\dagger}$ ры  $^{1}$ ).

Въ основъ этого доказательства «Камня въры», въ пользу важности св. предапія лежить взглядь на св. Писаніе, какъ неясное само по себв 2), полное двусмысленностей и обоюдностей 3) и даже кажущихся противоръчій 4).

Совершенно ппой взглядъ на всё эти пункты ученія о св. Писаніи находимъ у последователей Оеофана Проконовича. Такъ, по ихъ мньнію, св. Писаніе само по себ'в настолько ясно и понятно, что можеть быть доступно для пониманія всякаго читающаго, при условіи ніжотораго труда со стороны послъдняго <sup>5</sup>). Непонятность же и неясность св. Писанія, не зависящая отъ него самаго 6), или можеть быть объяснена изъ самого же св. Писанія, путемъ параллелизма <sup>7</sup>), или не сопровождается ущербомъ для дъла нашей върм 8). Не могуть служить возраженіемъ противъ ясности св. Писанія встрівчающіяся въ немъ противор'в чія, которыя могуть быть устранены путемъ правильнаго научнаго толкованія пхъ 9). Самымъ характеромъ свойствъ св. Писанія, какъ единственнаго правила въры, какъ Слова Божія, его необходимостью и ясностію - отрицается мысль о его обоюдностяхъ и двусмысленностяхъ $^{10}$ ).

Изъ этихъ пунктовъ ученія можно достаточно видеть, что для правильнаго пониманія и толкованія св. Писанія, по мивнію противниковъ Стефана Яворскаго, ивть нужды прибвгать къ другому началу, какимъ служить для «Камия въры» св. преданіе: нормальнымъ принципомъ и основою изъясненія св. Писанія служить само же св. Писаніе 11). Такимъ образомъ, по взгляду учениковъ Өеофана Прокоповича, ничего не пріобр'втаеть св. преданіе въ пользу своей важности и авторитета изъ своего отношенія къ св. Писанію: посл'вднее, какъ полнотою своего догматического содержанія, такъ и ясностію и общепонятностію своего смысла, исключаеть нужду въ другомъ вспомогательномъ средствъ къ его пониманію.

Указанная противоположность общихъ основаній во взглядахъ отечественныхъ богослововъ на ясность св. Писанія отражается и во

<sup>1) «</sup>Камень въры», стр. 711—713.
2) Тамъ же, стр. 711, 715—716, 722.
3) Тамъ же, стр. 719—721.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 716-719.

<sup>5)</sup> Theol., p. 90.

<sup>6)</sup> Ibid., pp. 93—94, 97, 102.
7) Ibid., p. 96.
8) Ibid., pp. 95, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., p. 102. <sup>10</sup>) Ibid., p. 103. <sup>11</sup>) Ibid., p. 95.

всьхъ частныхъ пунктахъ ихъ ученія. Доказательства, приводимыя въ защиту одного изъ этихъ основаній, иміють значеніе возраженій противъ истины другого. Такъ, мъста св. Писанія 1), приводимыя Самуиломъ Миславскимъ въ доказательство основной мысли о ясности св. Писанія, въ «Камн'в в ры» 2) являются въ качеств в возраженій противъ мысли автора о неясности и темнотв св. Писанія. Поэтому и понимание этихъ мъстъ у отечественныхъ богослововъ противоположно одно другому. У одного эти мъста являются свидътельствующими о всемъ содержаніи св. Писанія, у другого относятся только къ частямъ его содержанія. Такимъ образомъ, у Самуила Миславскаго изъ этого пониманія слідуеть мысль о ясности всего св. Писанія; у Стефана Яворскаго — только н'вкоторых в его частей, но не всего состава его содержанія.

Сь другой стороны, положительныя доказательства «Камня веры» им выть значение возражений въ учении последователей Оеофана Проконовича. Такъ, «Камень въры» указываеть въ числъ доказательствъ неясности св. Писанія:

- 1) на молитву Давида о просвъщении ума для пониманія св. Ппсанія (псал. 108, 18) <sup>3</sup>),
- 2) на примъръ Іисуса Христа, изъяснявшаго ученикамъ св. Пиcanie.
- 3) на примъръ евнуха, сознавшагося предъ Ан. Филиппомъ въ непониманіи св. Писанія,
- 4) на свидътельство Ап. Петра о нъкоторыхъ трудностяхъ въ посланіяхъ Ап. Павла 4). По мнінію Самуила Миславскаго, всі представленныя «Камнемъ въры» доказательства, не достигають совершенно своей цъли — обоснованія мысли о неясности св. Писанія. Такъ,
- 1) молитва Давида свидътельствуеть не только о просвъщени ума для пониманія св. Писанія, но и о направленіи воли къ исполненію божественныхъ заповъдей и потому не можеть служить доказательствомъ неясности св. Писанія 5).
- 2) Не имъетъ доказательнаго значенія и приводимый «Камнемъ ввры», примвръ Іисуса Христа, такъ какъ «Христосъ изъяснялъ ученикамъ пророчества св. Писанія, показывая исполненіе ихъ на Себъ; пророчества же изъясняются изъ самаго ихъ осуществленія и до него, хотя примрачны (subobscura), но не совершенно темны (non obscurissima); притомъ, если Христосъ изъяснялъ ученикамъ, а чрезъ нихъ и

<sup>1)</sup> Исал. 99, 105; 2 Петр. 1, 19; Второзак. 30, 11; 2 Кор. 4, 2-4; Theolog. pp. 90-94.

<sup>\*)</sup> CTp. 760 - 761.
\*) CTp. 716.
\*) CTp. 715, 761.
51 The contract of the contr

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theol., pp. 96-97.

намъ, трудную часть св. Писанія, то отсюда следуеть, что и все св. Ilисаніе не темно для ревностно и серьезно его читающихъ» 1).

- 3) По поводу примъра евнуха Самунлъ Миславскій выражаетъ мысль, что фактъ непониманія св. Писанія однимъ какимъ либо лицемъ и притомъ нъкоторыхъ только мъсть св. Писанія не служить доказательствомъ его неясности 2).
- 4) По мевнію Самуила Миславскаго, трудность пониманія нікоторыхъ мъсть св. Писанія въ посланіи Ап. Навла не свидътельствуеть о неясности св. Писанія, такъ какъ она обусловливается не самимъ св. Писаніемъ, а свойствомъ самыхъ предметовъ, о которыхъ здёсь говорится <sup>3</sup>).

Сравненіе взгляда «Камня въры» и отечественнаго богословія направленія Өеофана Прокоповича на св. преданіе приводить насъ къ тому же выводу, который сд'вланъ нами и по отношенію къ ихъ ученію объ оправданіи человъка: и здъсь оба ученія относятся между собою какъ анти-католическое и анти-протестантское, которые опровергають другь друга. Какъ мы видели въ своемъ месте, «Камень въры» неумъренно поднялъ авторитеть св. преданія предъ св. Писаніемъ.

Воззрѣніе Өеофана Прокоповича, напротивъ, возвысило значеніе св. Писанія въ ущербъ важности св. преданія. Справедливо выводя все содержание догматического ученія церкви изъ содержанія св. Писаніб, богословы этого направленія отняли у св. преданія всякое значеніе по отношенію къ св. Писанію. Но если нельзя вполнъ согласиться съ ученіемъ «Камня въры», то должно вполнъ раздълять его взглядъ на св. преданіе, какъ на истолкователя св. Писанія. Между тімь, богословы направленія Өеофана Прокоповича отказали св. преданію и въ последнемъ значении. Съ точки зренія своего главитишаго принципа св. Писанія они пришли къ выводу, что лучшимъ толкователемъ св. Писанія служить само же св. Писаніе. Но этимъ положеніемъ дается просторъ субъективному отношенію къ св. Писанію и открывается путь къ протестантской тенденціи личнаго толкованія св. Писанія. Поэтому, всв возраженія «Камия ввры» противъ личнаго, человвческаго пониманія св. Писанія им'єють всю свою силу противъ ученія о св. преданіи богослововъ направленія Өеофана Прокоповича.

Итакъ, ученіе «Кампя в'єры» и Өеофана Прокоповича о двухъ главнъйшихъ догматахъ христіанства относятся другъ съ другу какъ два прогивоположныя міровоззрінія — какъ католичествующее (Стефана Яворскаго) и протестанствующее (Оеофана Прокоповича).

<sup>1)</sup> Ibid., p. 97 2) Theol., pp. 97—98. 3) Ibid., pp. 98—99.

## III. Догматъ «Камия въры» о св. мощахъ и Apologia reliquiarum patrum nostrorum Kiowiensium Ософана Прокоповича

Кром'в ученія «Камня в'єры» и Өеофана Прокоповича объ оправданіи и о свящ. преданіи сравнимъ еще догматъ Стефана Яворскаго о св. мощахъ съ Apologia reliquiarum patrum nostrorum Kiowiensium Өеофана Прокоповича.

Главную мысль догмата о св. мощахъ «Камень вѣры» выражаетъ такъ: «благочестія дѣло есть, мощи святыхъ угодниковъ Божіихъ почитати и тѣмъ достодолжную честь воздавати» (стр. 267). Въ докозательство этой истины приводятся:

- 1) (св. Писаніе) въ Ветхомъ Завѣтѣ мы видимъ почитаніе мощей св. угодниковъ, которое по преданію восходить ко временамъ патріарха Ноя (268—270);
- 2) опредъленія вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ о почитаніи св. мощей (270—271);
- 3) (свидътельства отцевъ церкви) въ учени отцевъ церкви утверждается фактъ благоговъйнаго почитанія св. мощей въ древней христіанской церкви и раскрываются основанія къ этому почитанію—величіе и слава св. угодниковъ Божішхъ и ихъ молитвенное ходатайство за насъ предъ Богомъ (271—276);
- 4) повъствованія о чудесахъ, совершавшихся силою св. мощей угодниковъ Божіихъ (276—279).

При чтеніи трактата «Камня вѣры» нельзя не замѣтить, что въ немъ говорится не столько о мощахъ святыхъ, сколько о самихъ святыхъ и ихъ заслугахъ предъ Богомъ и нами. Догматъ о мощахъ св. своимъ главнѣйшимъ основаніемъ имѣетъ преданіе церкви и есть только слѣдствіе ученія о святыхъ Божіихъ. Самый фактъ нетлѣнія св. мощей не возбуждаетъ вниманія «Камня вѣры» и совершенно не разъясняется имъ.

Этотъ фактъ беретъ подъ свою защиту Өеофанъ Прокоповичъ. Его Apologia s. reliquiarum patrum nostrorum, какъ видно изъ предисловія къ ней, направлена противъ естественнаго способа объясненія факта нетлѣнія мощей св. Кіевскихъ угодниковъ Божіихъ. При этомъ православный апологетъ имѣетъ въ виду опровергнуть не только обыкновенно выставляемыя отрицательныя основанія противъ защищаемой имъ сверхъестественной причины нетлѣнія св. мощей, но даже и тѣ, которыя вообще могутъ быть представлены со стороны противниковъ. Этихъ отрицательныхъ основаній противъ нетлѣнія св. мощей указывается два рода: одни изъ нихъ—чисто естественнаго, другія—отчасти историческаго, отчасти богословскаго характера. Въ концѣ апологіи идетъ рѣчь о трупахъ людей, при жизни пораженныхъ церковнымъ проклятіемъ.

Такимъ образомъ, задачею апологіи св. мощей Феофанъ Прокоповичъ ставить иную цѣль, чѣмъ та, которую имѣеть въ виду трактатъ о томъ же предметѣ «Камня вѣры». Тогда какъ послѣдній считаеть выше всякихъ сомнѣній истину нетлѣнія св. мощей и только кратко и мимоходомъ рѣшаеть возраженіе противъ сверхъестественной причины нетлѣнія св. мощей (296—298), апологія Феофана Прокоповича исключительно посвящена вопросу о нетлѣніи св. мощей и сверхъестественной причинѣ этого чудеснаго факта. Нельзя не замѣтить, что апологія эта, сравнительно съ догматомъ «Камня вѣры» о мощахъ св., впоситъ новую и весьма важную черту въ ученіе о почитаніи св. мощей.

Кромѣ своего полемичестаго содержанія Apologia s. reliquiarum patrum nostrorum Kiowiensium Өеофана Прокоповича содержить въ себѣ рѣ́шеніе вопроса о той причинѣ, по которой Богу угодно было даровать нетлѣніе тѣламъ св. угодниковъ. Во второй главѣ апологіи Оеофанъ Прокоповичъ говорить, что кромѣ естественныхъ и историческихъ основаній противъ нетлѣнія св. мощей кіевскихъ угодниковъ Божіихъ, противники св. мощей (Гербиній) приводять еще основанія богословскаго характера.

Во-первыхъ, они никакъ не могутъ согласиться съ фактомъ нетлънія св. мощей, такъ какъ это петлініе, по ихъ мивнію, нужно было бы приписать заслугамъ святыхъ, а этимъ наносилось бы оскорбленіе и умалялось бы значение искупительной заслуги Христа Спасителя. Въ отвътъ на это возражение Өеофанъ Прокоповичъ приводитъ свой взглядъ на значеніе добрыхъ діль святыхъ. «Хотя мы не исключаем», подобно лютеранамъ, заслуга человъческих из сокровищницы нашего спасенія, но считаемъ ихъ тіми средствами или орудіями, чрезъ которыя проявляеть свое дъйствіе въ нашемъ спасеніи искупительная сила Крови и смерти Іисуса Христа. Не все дары божественные даются за цьну добрыхъ дълъ человъка, но многіе сообщаются ему «туне». не въ смыслъ отрицанія спасительной заслуги Інсуса Христа, но въсмыслъ отсутствія добрыхъ діль человіка, какъ причинь ихъ пріобрітенія. Таковъ, напр., даръ пророчества, сообщавшійся даже сивилламъ, таковъ даръ чудотвореній и др. Поэтому-то и нетлініе тіламъ св. угодниковъ Божінхъ можеть быть даровано не за заслуги святыхъ, но по другой какой нибудь высочайшей и одному Богу извъстной причинъ, папр., для привлеченія чрезъ это поразительное явленіе въ церковь Христову язычниковъ, для подтвержденія и укрѣпленія православнаго ученія и пр. Православное ученіе, по которому чудеса сообщаются святымь за ихъ услуги или добрыя дёла, имфетъ не тоть смыслъ, будто сами святые заслужили предъ Богомъ этотъ чрезвычайный даръ, или стремились заслужить его, потому что даръ чудотвореній не относится къ условіямъ нашего спасенія. Когда мы, при помощи божественной благодати, подвизаемся на поприще благочестивой жизни, то своею

вождельною целію имеемь венець правды и жизнь вечную, а не дарь чудотвореній Поэтому, когда говорится, что Богъ сообщаеть святымь даръ чудотвореній посл'є ихъ смерти за благочестивую жизнь святыхъ, то это ученіе имбеть тоть смысль, что Богу угодно избирать твла святыхъ въ качествъ орудій или средствъ, чрезъ которыя проявляется въ людяхъ божественная сила и могущество. Святые, тѣламъ которыхъ сообщается даръ нетлънія, по своимъ добрымъ дъламъ являются достойнъе другихъ, хотя совершенно во власти и волъ Божіей сообщить этотъ даръ и менъе достойнымъ. Богъ награждаетъ чрезвычайными дарами св. людей съ особенными чрезвычайными цёлями: даруя имъ вёчную жизнь на небъ, Богь благоволить свидътельствовать этоть небесный даръ особенными знаками и на земль, для того, чтобы люди скорье возбуждались къ подражанію жизни святыхъ, шли ихъ путемъ и все болье и болье укрыплялись въ надеждь божественных обытованій. Въ такомъ же смыслъ говорится, что Богъ преклоняется на молитвы святыхъ скорве и болве, чвмъ другихъ людей: эта благосклонность Божія къ молитвеннымъ ходатайствамъ святыхъ имбетъ своею целію совершить что-либо особенное и чрезвычайное, а не можеть быть толкуема въ томъ смыслъ, что молитвы или заслуги святыхъ могуть что либо требовать у Бога, или вынуждать у Него, какъ должное имъ з (pp. 97-99).

Таковъ взглядъ Ософана Прокоповича на значение добрыхъ дѣлъ святыхъ. Очевидно, этотъ взглядъ имѣетъ сходство съ вышеизложеннымъ пами учениемъ Ософана Прокоповича объ оправдании человѣка. Какъ въ учении de justificatione не признается оправдывающаго значения за дѣлами человѣка, такъ и въ апологіи святыхъ мощей отрицается значеніе добрыхъ дѣлъ святыхъ, какъ единственной или главной причины нетлѣнія мощей и выставляются преимуществонно промыслъ и воля Божіи, какъ главнѣйшія основанія ихъ нетлѣнія.

Второе возраженіе противъ нетлѣнія св. мощей касается несоразмѣрности въ распредѣленіи Богомъ наградъ между святыми. Гербинію кажется несобразнымъ съ идеею божественнаго правосудія награждать даромъ нетлѣнія мощи кіевскихъ угодниковъ и отнимать этотъ даръ у древнихъ праведниковъ, каковы были Ветхозавѣтные патріархи и восточные мудрецы, которые первые воздали поклоненіе новорожденному Інсусу Христу. «Если», говоритъ Гербиній, «кіевскіе святые своими добрыми дѣлами заслужили у Бога нетлѣніе своихъ тѣлъ, то почему же не суждено было получить этого дара Ветхозавѣтнымъ праведникамъ: Аврааму, Исааку, Іакову, Саррѣ, Іосифу и другимъ? Почему не могли избѣжать дѣйствія закона тлѣнія тѣлесные останки трехъ восточныхъ мудрецовъ, которыхъ называютъ царями, славными своими подвигами и дѣлами? Эти останки я самъ видѣлъ въ 1664 году въ колоніи Агриппиніѣ, въ главномъ алтарѣ храма трехъ царей; я смотрѣлъ на нихъ тѣмъ

съ большимъ интересомъ и любопытствомъ, что не разъ встрвчалъ сказаніе, что тѣла восточныхъ мудрецовъ оставались цетлѣнными болѣе полуторы тысячи льть отъ Рождества Христова. Но предъ моими глазами были не три тела, а только три черепа, положенные въ трехъ золотыхъ ракахъ съ обозначениемъ именъ: Каспаръ, Мелхіоръ, Валтасаръ». На это возражение Гербинія Өеофанъ Прокоповичь даеть такой отвъть. Вся сила аргумента Гербинія утверждается на слъдующемъ заключенін: если святымъ кіевскимъ угодникамъ даровано нетлівніе тълъ за ихъ заслуги предъ Богомъ, то долженъ быть сообщенъ этотъ даръ и другимъ святымъ, особенно первымъ святымъ въ Новомъ Завътъ. Но послъдніе лишены этого дара, слъдовательно, не обладають имъ и первые. Но вся сила первой посылки уничтожается вышеприведеннымъ взглядомъ на добрыя дъла святыхъ и ихъ значение въ дълъ нашего спасенія. «Спрашивать же», говорить Өеофанъ Прокоповичь, «почему однимъ святымъ Богъ даровалъ нетленіе, а другимъ нетъ-не только см'вло, но и безразсудно со стороны челов вка, такъ какъ, вопервыхъ, не подлежить изследованию суда человеческого, кто изъ святыхъ большій и кто меньшій въ глазахъ божественнаго правосудія; во-вторыхъ, решиться проникнуть въ тайны судебъ Божіихъ, которыя суть «бездна многа», можеть только крайняя безразсудность человыка. При этомъ нужно вспомнить, что разнымъ святымъ сообщены были Богомъ различныя божественныя дарованія, какъ свидьтельствуеть объ этомъ св. Писаніе Ветхаго и Новаго Завъта. Почему, напр. Моисей, а никто другой, былъ поставленъ вождемъ и законодателемъ Израильскаго народа? Почему Энохъ и Илія, а не другіе Ветхозав'єтные праотцы, были освобождены оть видимой смерти? Почему дарована была мудрость Соломону и необыкновенная сила Сампсону? Почему восточные мудрецы, а никто другой, удостоились первые познать и привътствовать новорожденнаго Спасителя? Почему старцу Симеопу, а никому другому, дано было обътование «не видъти смерти, прежде даже узрить Христа Господня» (Лук 2, 26)? Почему Іпсусъ Христосъ по воскресеніи своемъ прежде всего явился Маріи Магдалинъ? Почему Оома, а никто другой изъ учениковъ, осязалъ произенныя ребра Спасителя? То же самое можно сказать о нетленіи телесь св. угодниковъ Божінкъ. Но ученію Ан. Павла, разд'вленіе служеній и дарованій вполн'в лежить во власти Духа Св. (1 Кор. 12, 4-11). Итакъ, спрашивающему, почему безуміе не есть мудрость (insipere non sapere est), дадимъ отвътъ вмёстё съ учителемъ языковъ, Ап. Павломъ: «о глубина богатства, и премудрости, и разума Божія. Яко не испытани судове Его и не изслідовани путіе Его. Кто бо разум'в умъ Господень, или кто сов'ятникъ ему бысть»? (Римл. 11, 33-34) (pp. 100-103).

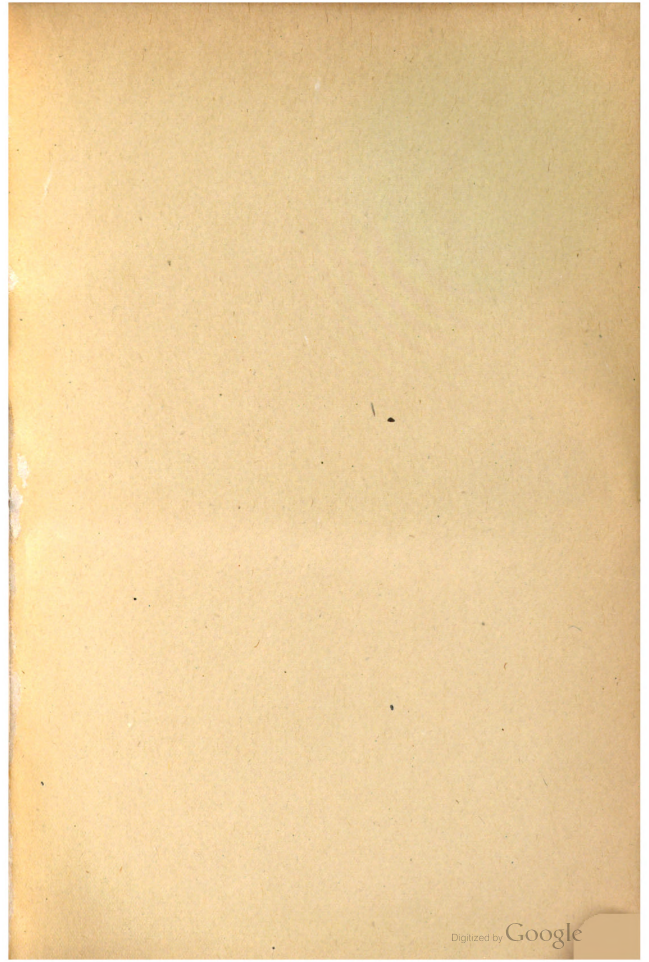
По третьему возраженію Гербинія противъ нетлінія св. мощей, тлініе и смерть человіка есть необходимое слідствіе наказанія Божія за гріхъ

первородный, по смыслу грознаго изреченія Божія: «земля еси и въ землю отыдеши». Хотя Іисусъ Христосъ Своею смертію уничтожиль первородный грѣхъ, но его неизбѣжныя слѣдствія остались присущими всякому человѣку. Поэтому нетлѣніе мощей кіевскихъ угодниковъ Божіихъ кажется Гербинію фактомъ фальшивымъ и искусственнымъ, такъ какъ Богь не можетъ противорѣчить Самъ Себѣ, или отмѣнять закопы, Имъ установленные.

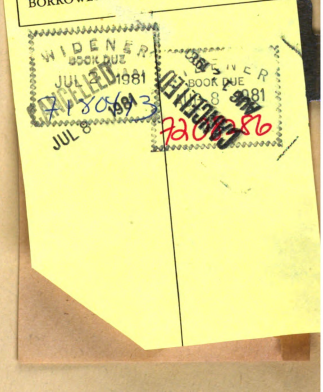
На это возраженіе Гербинія Өеофанъ Прокоповичь даеть такой отвъть. Хотя въ смерти Іисуса Христа и дано было удовлетвореніе божественному правосудію въ качествъ наказанія за первородный гръхъ, но окончательное торжество этого закона отсрочено; посему не вносится ничего противоръчащаго въ сферу божественныхъ законовъ, если божественное провидъніе освобождаеть извъстнаго святого человъка отъ закона смерти, или ея спутника — тълеснаго тлънія. Мы, христіане, умираемъ не вслъдствіе подчиненія закону смерти, а по особеннымъ, одному Богу довъдомымъ цълямъ. Такимъ образомъ, нетлъніе св. тъль есть ничто иное, какъ частный законъ, или законъ частныхъ случаевъ: пъть ничего незаконосообразнаго или незакономърнаго даже въ совершенномъ избавленіи человъка отъ смерти, какъ показывають слова Іисуса Христа объ Іоаннъ Богословъ (Іоан. 21, 22), (рр. 104—109).

Таковы возраженія богословскаго характера противъ св. мощей, находящіяся въ Apologia s. reliquiarum patrum nostrorum Kiowiensium, и таковы ихъ решенія Ософаномъ Прокоповичемъ. Для нашей цели весьма важенъ выраженный въ решении этихъ возражений взглядъ Өеофана Проконовича на добрыя дела святыхъ. Онъ даеть намъ возможность сравненія апологіи св. мощей Өеофана Проконовича съ догматомъ о мощахъ св. Стефана Яворскаго. Добрыя дела святыхъ угодниковъ Божіпхъ въ «Камив ввры» представляются главивишимъ основаніемъ всего догмата о почитаніи св. мощей: мы должны почитать мощи святыхъ за заслуги святыхъ предъ Богомъ и нами-людьми. Между твмъ, по взгляду Өеофана Прокоповича, святые своими добрыми дълами не имъли въ виду заслужить себъ у Бога нетлънія и чудодъйственной силы: всв добродътели святыхъ суть дъла правды и долга, а не заслуги предъ Богомъ, будто бы требующія воздаянія себ'ь-въ чрезвычайныхъ дарахъ. Такимъ образомъ, въ трактать о почитани св. мощей у Стефана Яворскаго и Өеофана Прокоповича еще разъ заявляеть себя разность ихъ взглядовъ на добрыя дёла, хотя и не такъ ръзко, какъ въ трактать о благихъ дълахъ.





THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.







Digitized by GOOGLE