著里百春

究研之德道國中

則法之為行類人名一

中國 道德之研究日次

自序 總 中國道德過解 論

第三章 第二章仁 第一章 怒

第七章忠! ーーナーデ -- -+---ーーニーモ

第五章

禮

第六章孝

第四章 義

| 第       | 第                 | 第         |
|---------|-------------------|-----------|
| +       | 九                 | $\lambda$ |
| 第十章原一一  | 第九章 那             | 第八章信      |
| 亷       | ₩.                | 信         |
| 1       | Į                 | ļ         |
| J.      | •                 |           |
| Į.      | 1                 | 1         |
| l,      | 1                 | ;<br>     |
| 1       | - 1               | !         |
| Ī       | ĺ                 | ŀ         |
| 1       | 1                 |           |
|         | 1                 |           |
| ĺ       | 1                 | 1         |
| i       | 1,<br>1           | 1         |
| ı       |                   | I,        |
|         | !                 | Ĩ         |
| 1       | !                 | 1         |
| <br>    | i                 |           |
| l,      | i                 |           |
| 1:      | i                 | 1         |
| i       | 1                 | 1         |
| i       | 1                 | 1         |
| i       | .S<br>1<br>1<br>1 | - 1       |
| ーーーーニなど | 五二二               | 4-1-1     |
| バ       | 六                 | H         |

第三章中一

第三章 行

----

ーーー三个三

----三八一四四

第十一章

理

國道德之研究

者尚不多睹、余於教書之餘,以科學之理而証古賢之論縣中國以至今日、然用科學的方法來研究中國之道德 人所公認,數千年一系相沿,其中心並未有變化,因以维中國之社會為道德的社會,倫理的社會,已為及 以系統之方而求道德之基、熟意制的兼叢中别有天地,初 為希望,今而竟成事實,以三年之期獲得我國之道

德之大要及其根據,作用、方法等皆可目瞭然、適此 時余奉令事創山東省立烟台師範,校中有團體訓練 德面解一紙,自知尚非精品,然按圖索求,則我國道 一科、余意依此而講授諸生、或可為培養中國道德生活

之一提徑.諸生每週學科甚多,實無大多時間以完古聖

簡編 之大道,然不知此又難為中華之人、余隨每週抽暇按圖 詃 明為諸生告,並藉以自修、望諸生與余同條件

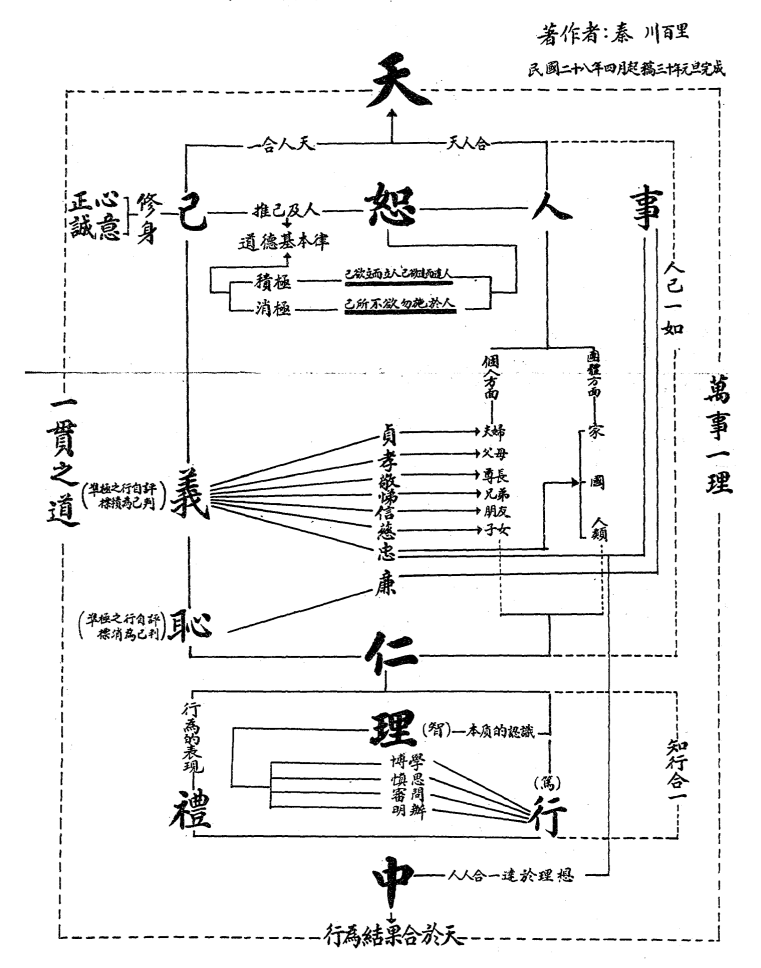
行同究先聖之道而立萬世之基,共証露明之義,永傳我

倫

理之德·書成誌此數語籍以互勉!

## 中國道德圖解

(人類行為法則分析圖)(作者擬名)



化·吾人在歷史上所看到的愛化、可以說只是因時空的愛異 實了她的價值,所以各時代所用之能時雖然異樣、而其 而擴展了她的內色與外延、或者是因新分子之發現証 中心仍是一個上個倫理的思想 中國人之思想,數千年來一系相承其中心並沒血即是

方之极面,由下往上看,除見桌面背底以外、又多看見四 面看,只有二個泉殿最為明顯,由上面往下看,只見一個四 某一物時,絕不能一眼看見她的全體·如東子一物體,就前 這些不何之死時,為原際乃其一物或各面不過我們當員

地位空間不同一因之東形就有了变化一再就時間上講一根

個京腿,由斜角看,則見如是下之各線条,總之由視之

理哲學以先立我所謂之整體觀,方不致各師其師而 然其為物則一,其為醫病却是一樣·放研究中國之倫 的系統又如醫者之醫病,因病况之不同,用樂遠有差别 時各賢選其要,擇其精用那最適宜的一個字代替整個 其實亦乃一物之各面,因時空之不同,需要之各異,故各 說義:宋儒群一理;這些範疇,職視之好像各不相謀,天,孔子說一人人又云忠恕或單言經;中庸云中上蓝子 實桌子仍是桌子,還仍是那個東西並沒有什麼變化 中國的哲學,尤其中國人的倫理思想更是如此一古代談 視年視夜視,東形因光線之明暗也有諸多不同處其 麦了祖先立教之真義、中國歷來各家門户之見過深 這不是談學問的態度,尤其不直該中國之系統的倫

成一整體的表解,以簡易之線条,使人人明瞭中國倫理 理思想都見及此,以三年之時間將中國的道德名統,做 釋有三種:一為「自然的天」二為「主宰的天」三為一理想 之根據及其價值的偉大我於次節文字再客為解釋 都作此道德音解為世人告,更為我同胞告至中國道德 真確何以知其功用如此了曰一人莫出不由户就其乃萬 之事則,証之古今各代,得此道者昌,逆此道者危更為 人格的天、一天雖有這三種區別,仔細推究之仍不脱為 得,而此人道即是道德·我國今日之乱亦由於失了道德故 思想乃萬世一系顯微俱包,無時不適,實為人類至千古 人共由之大道乎?查世界之亂源,莫不由於失却人道而 中國哲學之根據為「天」、天之觀念在中國古代之解

而已是中國哲學之根據可以說完全是「自然」竟無半点 然之神器(各種自然現象之所示)而假託以自警者·理想明瞭宇宙之現象而假設以自解耳·亦可以說是由於自 「自然的天之一義·所謂主宰的天其來因不過因其不能 理想人格,之觀念的天的崇拜,故以此觀之古代之所謂 以赞美文·中國道德之出發点為天為自然,而中國人 神密在内一自然既如此之偉大,故人之修養必如此方足 神器的天,主宰的天,理想的天,在今日觀之不過一自然 的天文所生·實際仍為「自然的天」示人以偉太因而產生 至正故人應以天為準,以一天一為一生之模範,此理想人格 也至健且無休止以人觀之「天」之為物至高至大至强至公 人格的天,盖人見自然之諸多現象,至千古而如是,其行

年來社會的實践都是在這上面實行了以說樣已造成 聖先賢九其注重這個差不多全套的偷理思想及數十 理想、都备所示之由了人出發以中於天子等有即不古人之 之理想的人格、即中於此合於民等問品以為裏傷的 了顛轉不破的風熱這是什麼了這就是中國的基本道德 格當然可以明瞭但是如何方能達到這種地步中國的古 原意及其理想· 些德目之根據的一天人合口的原理,倒不見有幾人能够理念 律及由此律所產生的各項行為標準的種種德目·在中國 年的社會所以提出德目來大家即能瞭解,然與文談 方面差不多一般人都知道這些德目,並且已經支配了數千 中國道德思想之根據既如上述,那末一個外的理想久

善者實至正確之理也,然何以入有惡行?日人性雖本善 之標的故自然之性為「善」人為自然之一故古人言人之初性 人與夫對事,故視古人之意欲求「天人之合」必須先完成群 至大至公至正至强,此至高至大至强至公至正完全是「差 途日已日人日事以明行為之方向 的安樂,欲群之安樂,旨在修己,已修對人自宜,故旨示三 的幸福、人們的合融、欲使此群相安,先須修身再及對 一個,而修此律行此律不過為的是要求一群的相安了社 然之意義說,人亦自然物之一,天(自然)既如斯之至直 現在我們就過解所示可以看到,中國的道德律是只有 何以群的生活需要道德?曰此須先該人性問題的

可見古聖先賢用心所在,及注重行的意思了

(人不知惡乃後天之行動所染而日亦為天性錯莫大矣)古之聖 教則送更深,更足為害,故設教教人,請本性立道德完 賢--本性未被惡念所設者一視此而惧,遂揭人生之本性而 教之,然一般人本性既沒,而使之縣然清明,實深困難,然不 境所選異,因之不免即选其本性而對身外之物質加以注重, 其意不過在很性而已 行為動向此念一出,私心即起一起,則萬惡生矣、人生危矣 而愈忘其本,生之善性逐逐漸設而惡念逐漸增多故 别即生親疏之實,有親疏即有厚薄,有厚薄則利害生 既重物質心中即生占有,有占有之念即生差别之識有差 所謂惡者 實際却是後天之占有,利害差别,親疏等之 人之智慧是有差别的其智慧稍差即小克為後天之環

我明示之理也此一為乃由「修己」而進於「道」,換言之完全理想,再進以合於「天」而希「天人合」,此即尚解「人已一如 是要人在行為之實践上用功·亦可曰此為中國倫理思想 不為情還故修道之第一大路口修已其次方口及人 等以對人,以對事,以對群如是修養,以達到人已一如之 先要人先修身身修而后及人自能行為合度不為物移 恕道,聖賢更於此大道之下,剛定修己之積極標準義 再其次才言「對事. 統修已及人而言即是「仁道」,即是 及消極標準配,更定許多德目貞孝敬悌信慈忠康 此外尚有以明理為歸之大乘法,此即中庸大學一系 復性宜由何處下乎?曰:首在正心誠意,與言之即是

屬·性屬自能行正而合於理想·合於理想,即合於道後沒 只在明理而已·明理換言之即是「修慧·慧得則性 書要在「明理」能明理方是以稱為讀書,也就是說讀書 而沿至宋儒一派之由理入之非倫理思想·此派以為所謂讀 理者明道理也,亦即明道德之理,明處群之理也行者行 經此而理明·理明其目的仍放之於「行」故以篤行終馬·明 學,更須用腦,用腦即須經過慎思,審問,明辨三途· 合於天,合於自然,故人之行為不為惡選·然明理以先傳 自得,即是「中」「中」者行為結果合於「天也 行人之事也。設人人能明此能行此,則人之行為無住而不 此道理行此道德行此愚群之理也·換言之,即明作人之理 縣 觀知慧與行二者看去,好似二事,實即一理自然

聖賢無一不立教於行無一不自身實踐其一行小乘法 入其目的不過要求吾人之人格日趋高尚,以合於「天」以後本 知之成,行外無知,知外無行一誠哉是言吾於此量之研究 之實践之標的更可知矣·於此一知與「行」合一的觀念更 由「行修·大乘法由「理」入,仍由「行然·是「行」為中國道德 人之理想為合於自然,當然亦要在「行上見之故中國 無真行之士而日無知者乎?陽明曰「知是行之始,行是 可証明·試觀古聖先賢有無真知而有真行者乎?有 更恪信不武矣! 総而言之、中國道德思想之所示、無論由一行入由知

性而已故「天道也一人道」也一體也一着野日一人生亦一小天地地,

之偉天吾人在「行」上見之,(如日月不運行吾人何以見其太)

得此不敢自私·印而公之於世以求正於今之賢者·不·宋儒更以萬事一理而証明·鄙今更以昌解而旁証之矣 實合吾天人合一之道德觀,此理夫子以二以費之四字而明

释之: 縣族此名以俗文:(其当列諸德目於分論中逐章解究於了·撰擬此名以俗文:(其当列諸德目於分論中逐章解 八何害不是世界人類行為之法則?故作者於此過解之研 旨解既畢,鄙細究德目詳推旨示則中國之道德 律

路,吾人當應十分瞭解之,不然不足為人,亦不能為人人人 (語道破了六人合一之經,更証明了中國道德萬世一系之原因 中發出了問訊,所以第一章我們預先該了天. 道既由天道而來、一天是什麼。這個問題當然在我們點節 了,所謂道者路也一人道者,人人共由之路也、既為人人共由之 舒亦云:道之大源出於天,天不愛,道亦不愛,此言可謂 個意思、 人道源於天道,此所謂天人合了天人一如之理也,漢懂仲 按圖表觀之中國道德之出源於一天,中國之道德人道也, 一什麼时做天一據前人之解释,証以今義所謂大有病 人自然也—一天就是指的自然,如言天然,天命,天性,

其内涵,何况其外一而此至大無以形之,曰二太而己、証之佛 究及道德也·按今日科學之解释,大又何當不是指的大自 强马伏道云:一光明天而道德次之一即是要吾人光明自然而再 說明,更足以註各古人解释此,大為一大,之確切,当自然之精 家語三千大千世界,恒河沙敦等語:科學之天体研究一星體 者,以光為至大,盖天之大,其大無外,以今日太人力尚不能窺 解自然一般,今之視它,古之視今,不過百步五十步之比古人 以此至難以窮完者而為之為神,名之曰、天神,更通稱天神 然了按太字解,天從一大、天為天地尚之至大者,宇宙中華 為吾人之主宰者,如云、「皇天后土」天知地知,此之所謂皆指 之天神之者称--古人不能窮兒自然,年如今日之不能清

則為何以人必有準則、墨子天心為云、我有失志譬如 與今可說毫無義處、故以自然解之,人為自然之一,以天解之, 其中之一,換言之人亦自然之一也、而古人云、人亦小天地也,其意 發生了密切之與係 是吾人必須推而明之 不及,處處可為人之准則一故人贊而嘆之,取以為人之行為华 正至上一一省且為最完全無缺者人祖天之行處處為人所 恢文字解,人在大内,即以子去一即為人,換言之,即一 人為天之一內涵物一直人在天体內,不能脫離天体而另存也,再 大中有人在也人為自然之一質是祖明頭的事情· 二天與人之為係—無論按自然解抑天神解,吾人皆已與天 1天人一如一以今日之科學解之,自然界中之自然物人亦 2天為人之行為準則一天為至高至大至强至健至公至

此而共参,換言此時之人雖名為人實已天矣、地之化育,則可以與天地参矣。是者言人能盡其性則可與丞相 則能盡物之性,能盡物之性,則可以覺天地之化育一可以養天 歌人之相愛相利而不人之相思相威也)如思此語是証人必有所 勝計,上說諸侯、下說列去,其於仁義則大相遠也、何以知之。 下之至誠為能盡其性能盡其性,則能盡人之性,能盡人之性, 之道德以天為在一次人之行為當然以天為准則·中庸云·唯天 华行為方有所依,人之所治者一天志也亦即一天,也,是中國 日、我得天下之明法度以度之、人按明法度即天志,天志即天 中者是也,不中者非也一今天下五名子之書不可勝載,言語不可 輸人之有規,正人之有起、輸面就其想超以度天下之方園可 3.復性—人既為自然之一,故人之性亦天之性也,故曰生

之了天之概念隨里,故吾人亦可附此加以分析以為讀書之一助力, 的不過在複性而己 道、然時代愈久,而人愁為物質之後天侵襲愈速,故人心愈不 ·而布渡人共迎教之路·故愿代各文質請道德說仁義,其終極目 古而愈不合、天道,故其得人獨厚之士一古之所謂聖、今之所謂賢 天獨厚」之士,亦即得自然之本性獨厚之人也,其為人多合於天 我忠信,樂善不倦,此天爵也,公都太夫此人哥也,心即所謂得 没,因有人怒之生,其聰明心信之士,一所謂得天爵者,孟子云一仁 者) 貫通天人之理,望而生畏、故我教說道以析挽救人患於惡姓 三天之種類--古人書中請天之意義,因其所裁之對東不同由 人自然的天一即指自然,即以自然稱之名天者

為性」故曰天命之謂性。然人因生後智思之有差等、本性日漸理

「天監在下、以上為天有知識)「有命自天、命此文王、(天有意志)、 ·如云、一生死有命富貴在天一發罪於天無所務也一八以上言天為主 一教天之怒,無收截豫,敬天之渝,無敢馳馳(天能喜怒)「天降丧 理就是天然之性,朱真答何叔京書云、一天理只是仁是我禮智之總名 亂,降此蟊賊「天谷丧乱,飢饉薦臻(天能作為作成) 宰者)了不怨天,不尤人一下學而上達,知我者其天子了一上帝臨汝, 而用作治人之標的,或為無法解釋宇宙真理特之一强勉的解釋 作成作福的主宰者·這是對自然無以解其神密因以推崇其大 人人皆能遠此,而視天為人之理想之人格標準、與復性條同看 四天理一天理二字宋你用之最多,附此一件解之一宋佛之一天 名主军的天—把天看成一個有意志,有知識能善能怒能 3理想人格的天—把自然之偉大處,看成了人之本然而希

仁義思智使是天理件數上裁震盖子字疏証去三天理云者言言自然 之分理也自然之分理,以我之情,聚人之情,而無不得其平也是也以

不無之等發見另章)

言之即言二人以上之人看早應有之大德也一而此一仁要義則在合於天之 会一仁思者人思,而是,字照文字解,則,仁後之人五人者言人奉也換 應講人道,而人道在古代到以在而代之故在為統構人道諸德之鄉 名。整個人發之總獨一是以在解人之者,中屬量云与仁者人也以後民亦 仁與人之間係一一仁就是人道一前章我們講了一天通一此章自然

係於此可明瞭不過人於美道之總根據下更譯分人道之意義德自 理依朱熹就了仁者無私心而合英理之謂」是任與人及與天老南

方法等而為達夫理之捷徑一因之完成了孔子之大學就行的俸齡

今分别於後述之

然想事受福利了同一社會的人,也要被他們共同享受福利,如此, 三的得一正確的解釋故仁者即做人也以不可按在的意義。當 作門國倫理學之說以上所說的仁乃是統語諸德,完成人格之名 二人,方訓一仁者人也,有言行就是做人,何以從二人吃了因為必須人 對人,然後的見得做人的道理·若只個人居在空山荒島之中·無第二 者以近人王鍋塵論語續本統合之義獨切,今節録於次門行者從 大家始得長久平安·若個人只顧自己的能最安樂不顧又家的凍餓 以人格問任,就是說做人憲具如何之人格。而孔子與偏家所說之 問人相遇,無論是上智下思都用不看議做人之道了!! 養才民 以蔡內之說最為正確 總而言之一我和人同立一個社會生活一我自己因 仁之意義一解仁之意為者歌手年來說法甚多,求其合宜

所不至於此更足以明人道六道之関係, 謂仁之方也之上一此節以在公於其先秦政治思想史中講得最為明皇 博施於民,而能濟思何如?可謂仁平,子中何事於仁、必也聖平, 足奏摩為不好此字是是名狀、仁者與天地萬物為一體,認得為己何 然苦、這個於會必不能長久平安、結果必至大家同雅褐黑而後已 為得體,余於此不再多如贅言·王家程明通解一任四一、賢書言子 孔子與儒家一切學說一般以我的中心我,就是一個一個一字如此解在最 免碎其稍漏猪 夹仁者己数立而立人,己数達而達人,能连取壁,可 (四一)剛毅本納近仁,四四的惟仁者能好人能悉人,回回了子竟日如有 不得不就此而稍析紅之、在論語中,孔子自稱仁之特徵文詞有意 孔子尚不輕許人而各人何敢率面言之一然為使各人易明了仁之為仁, 在之特徵——在之前微極為難下,這其乃為統攝諸德之總稱於

我将來所改達到之地位 谷典我之同類縣進而共達何也了人類生活 能近取警----我現在所放立之地位,心與我之同類,相倚而孟立 他說三聲者,此也,以有我,比知有彼,以我之所教,比知彼所改是謂 方式。皆以殿帶闽係行之。非人人共立此地位,則我央無從獨立了 始能形成人格之統一體,同在此統一體之中,而彼我痛養不相首斯謂 感覺麻水而四肢痛癢,互不相知,仁之私,則感覺鏡敏而全人類 之不仁,反是,斯謂仁是故仁不仁之概念可得而言也曰,不仁者同 齊稱為不仁,為其同在一體之中,而後我看癢不相首也:二人以上相傷, 立選我也.用近警的方法體此學。徹底明了,是謂仁之方……手足麻 乃立達人類之謂、彼我合,組成人類、故立运後、即立達人類一立達人類即 非人人去這此地位,則我決無從獨達·立人達人者非立達别人之謂 類意識麻木而已矣!仁者同類意識覺醒而已矣……不仁之極則

仁之特徵處乎 情義利思之於我躬,若電之相震也止)於此三章吾人或可瞭解

至相對比則仁之徵又可称明矣。 兹再以反面觀之、夫子於論語中南言了巧言令色解矣仁前此

京於其有男女之家,故行人道心先於人之家行之而推及於人類 道成功矣以就此點觀之仍為自然本本意人道之成於有人人人之 社會也各於此更証明人道不違自然法之意義之再確不敢矣 為一仁之本,由孝弟而推之於全社會人類,互相親爱則仁之 生等第也者其為仁之本數上王繼塵口一此即明白親切說孝弟 出發點是什麼,孔子可孝第二字、論語有子曰其為人也孝弟,而好 犯上者解矣。不好犯上,而好作乱者未之有也、君子務本、本立而道 仁之出發致——仁之出發點就是行仁之初步行為,基本工夫這

格亦確看不同故違仁之路面也不能盡同、孔子又超善於数人, 教仁之路——仁之出發點下手工夫,不分智恩,而人之智是性

人類渊間仁,子可見己復禮為仁---預測的一請問其目

答求有同者可為鉄証,今舉政重要者以為吾人之参致

所以學生之程度性格而施之以深淺工夫,論語中門人問仁,天子

子可非禮切視,非禮切德,非禮勿言,非禮勿動」 的施於人,在邦無怨,在家無怨! 名中号問「你子可以門如見大賓·使民如承大祭·己所不数

多 司馬件問了仁,子曰「仁者其言也認」

4. 典進問任,子四居處恭,執事教,與人忠

左子張問一仁於孔子,孔子曰能行五者於天下,為仁奏請 樊建問了仁·子曰·愛人·

向之·口恭·寬信·敢惠·恭則不侮,寬則得歌·信則人任為 敏則有功,惠則足以使今 個人的,你人的一名人可合而觀之以為行仁之重要今改可 致仁之基本方法——前節乃孔子教門人修仁之路、我為

章詳述之、該從為 耳·而致仁之基本方法則為其同的一般的原理·吾擬於下

其他一関於仁之解釋修為外仍有三事吾人應聽好者 一九子不輕許仁—如一回也其心三月不達仁,其餘月

其賦也,不知其仁也、求也何如、子曰、求也千室之品、百乘之家 伯問子路仁乎?子口不知也一又問子回由也千乘之國可使治 至馬而已矣」「子字言利與命與仁」「憲問……克伐怨数不 行馬、可以為仁矣了子曰可以為難矣一仁則吾不知也一通武

可使為之等也不知其仁也亦也何如子曰赤也東帶立於 朝可使與賓客言也不知其仁也

我未見力不足者、蓋有之矣我未之見也一行遠平哉我歌行 △孔子告人為仁不難——云、有能一日用其力於仁矣手

選盡至,故子不輕許,更可知全人之少也,而當仁不讓於師見

報思一其見而讓不行別遊讓於師亦見其識仁之不敢也一仁遊 如此之高尚然行此五不難,所謂一夫婦之愚可以與之為人道

善應行,且應即行而不可讓也 蓋節之教我者,我即行之即是 斯仁至矣止 也人應行之道也一行之足矣,又何難哉,故又勉人以行不要 以上三段、吾人觀後可知仁之德至高至大人人實難全 八孔子教人當仁不讓——云一當仁不讓於師

只見其大·而忘其易·不許者不許其全也(全仁之整義也)勉 但看我行乎聖賢之道否也、人其仁所含種種德目、亦於分章 為也故吾講此章以勉行修之所謂聖賢亦人也何難之有 人者人人易行也知此者乃明人識此而行之,非不能也是不 詳述之,此章專述仁之大要心 彌高,鑽之獨里,膽之在前,忽爲在後,夫子循循善誘人博 之道賢如最受夫子贊許之弟子顏子尚讚夫子之道可一仰之 基本律,正是一部中國倫理的重要關鍵,恩深不敢言,蓋夫子 二節所可論竟者故此後吾人分章詳述以期補助大要之不足。 本章談恕即是談思恕之道,擬言之,就是談的中國通德的 前章吾人已談了仁道之大要、而其詳細之解釋真非三章

之末由也已以然下學而上達一探理以自修推己以及人又復為 論之於次 修道之要求,故願簡論以待正於賢者而更求進於來日、因為 我以文·約我以禮,数罷不能,既竭吾才如有所立卓爾,雖数從 然行仁道之基礎及其中心要義,白忠恕而己、執此中心一貫仁 廣以人有數之年,改一窮知其渊源、實不可能、然其中有 與,對曰,然,非與了回非也,予一以實之上天下之大,知識學問之 則其人成、則其學通矣學者學作人也一故致此則成完人而無缺 之道實乃其心法,論語載了子曰賜也、女以予為多學而識之者 一理存,明其一理而萬理通矣,萬事一矣,故古人曰讀書明理·理明 道、雖不中不遠矣,故曰、忠恕違道不遠也、進言之、夫子忠怨 忠恕之道——由天道而及人生,曰人道,人道用之於屋口仁道

無往而不自得、無事而不自解、神平其道、吾人實應勉力求 是由古及今之學者明此理修此道耳如讀書一旦貫通夫子之道則

面解釋(其詳另釋於下文) 言本即對仁道之修問確為不武之途徑也然此不過僅就方方 而已矣」忠怨二字解道,即根據於此然中庸則有思思達 証於中國之人生哲學(倫理學)則也想實有其無上之價值換 此易行者告,祈人以修及之,以實践之,而不說難懂之玄理也以 道不遠一段是思恕乃最近似道之境地、實非道之全體也 一以質之·曾子曰唯.子出門人問何謂也,曾子曰,夫子之道思想 然如能據思想以行之,則終可達於道更無異矣故曾子以 夫子論一貫之道、除前文所引者外尚有一子中多乎者道

推己及物怨也以此說最為流通、而其義亦至有當,故以盡己推 則也,吾道德圖所示之人道不過二進,曰己,曰人,其與此義亦正合 忠恕而教人以祈吾人之行為合於道而實現其倫理的仁道之 己而解忠恕,人盡知之,而歷來儒家甚至全國明哲無不以此 社會的故按於人生哲學解釋之,則思然二字實為人行為作 與天地参而直天人合一矣是夫子之道之所以能一贯之理心 道行忠恕而成於完人之境,即已達道不遠,再進修之者可 在一〇日貫通天人之理一〇日治學之方法,前者言吾人能明仁 而後者曰方法者、原吾人於萬殊之途而求治事治學一因難誠多 除以忠恕解作人生哲學外一吾觀夫子一貫之道尚有三義存 或日中心為忠、如心為怨於義亦通程子可以已及物信 按古來之解釋思恕者一朱熹曰一一盡己之謂思推己之謂祭

法也·且昔何曼引易繁辞註這一章日二一是有无事有會 治學亦自可一以貫之、故此第三義吾名之曰治事治學之方 待學而一知之」近人章太炎亦曰一一心能推度曰恕、周以察 亦如處人生之複雜萬狀也但處人生可以思想貫之治事 學之理· 天下殊途而同歸、百慮而一致知其元則衆善奉矣、故不 三義:山通天人合一之理·必齊人我一如之理·多盡一以治事治 盡得此一以貫之大功也·統此而言、一以貫之之道,實合此 觀之、萬事而以一理貫之、實時少而知多、體而會之、我心 物日忠·故夫聞一以知十·舉一問而三問及者·恕之也以此

之一思之事是已代表,何也?不思者不能想,已思者忠己 恕可代忠--忠恕分為二事,曰盡己,曰及人,惟合而言

属·故吾人如以一字以代夫子之道,即可曰「恕」而己·能恕即能 盡、証以子責問有一語可以終身行諸?子曰、其怨乎」信不為 所惠於下·母以事上·所悉於前·母以先後,所惠於後·母以從 前,所惠於右、母以交於左、所惠於左母以交於右、此之謂絜 中庸猛子皆釋述極詳、更可証其意義之大弦節引以証之 短之道・ 仁不能仁者,便是不能行恕道者且恕道之意義人學 所以大過人者無他馬·善推其所為而已矣 中庸:「忠恕達道不達,施諸己而不願,亦勿施於人 這幾條所講的,那一條不是恕一故恕可以代表思恕可 孟子一老吾老以及人之老的吾的以及人之幼……古之人 大學所謂的絜矩之道實即想道:「所思於上,母以使下

以代表仁道之中心理論、實為至論 白今更進而結束之口。恕實為吾國人之道德基本律此律 二律曰:積極的道德基本律與消極的道德基本律, 兹再將二 即推己及人四字·若更分而析之、推己及人之基本律更可分為 人争言我知而不知此,人争言我能而不能此一讀聖賢書之处中 者之律文下之如次、 國境, 居士君子位, 就師道之鐸, 推循循善誘人其行背此 不宜而修己之急需也人能盡如是而行之則天下無争矣 明手此体,則知待人之儀,則知反躬而自首,則知責人之 您之我釋——由以上諸家之解釋·吾人於怨之理當可明 人積極的道德基本律—一己歌立而立人之歌達而達人 么消極的道德基本律——「己所不散勿施於人」

難乎其為人也·吾戦懷之下一書此而自警,籍以與我衛共

第四章 義

美而行之意也、義之第二義、又解作宜字、中庸云、人義有宜 者與善美同意一春秋繁露水云了義之為言我也既此解釋 董子曰仁者人也,義者我也,謂仁必及人,義必由中断制也,从年 知也按義之為文从我从年說文段註云一成儀出於己、故处我 也」故統而稱之,是我之意、口我之所宜於何善何美之德行名 則義之所指為我以羊既與善美同意,是則要我之向善向 義之定義—平日各人常言仁義,然義之意為何只是不可不

詞 再· 義之發射——道德之事仁之事也·仁之事合两端而言也·

其對象,有諸此是義之意則更顯明,而吾人之行為愈見宜也 之學則一準此以行日盖我、否則不義、換言之學此者宜行、稱之日平 對发明之美口信,對團体之是我曰忠,對財之美我曰康……總之, 實乃修己之美領詞·其行正則四美,其行不正則白不美、然義之 反之不義之事,不當之行,吾人自不能為故義之為用 更領其行為善為美,故是之發射必有其態的必有其德用必有 視對象之種類而有其行為之一規範德目此德目乃吾人行為 義白傷,對子女之為口思,對夫婦之義因身,對長者之義日敬 即任分析之每製一人必有其一我如對父母之我四孝一對兄弟之 先必有正字立,正者行為之楊的也,吾國立義之楊的,能稱之即道 兩端者我與人也以我既為我之然以是為仁之一大端無疑而此天端 義之為用一即明義之為意宜也,則義之用自有標準在,

一用於處境,亦必先断其合義與否,而為行為之準則故言

不義而富且貴,於我如浮雲

四用於取財,亦當先断其義,故曰: 是我然後取見得思義,

三用於接物,一無適無莫,最之與比

用於制事一見我不為無勇見子以義為上

五用於發言:「信近於義、言可復也」

六用於服務:「君子之仕行其」我」

心用於政治:「上好美,則民莫敢不服」

意何其大!設人人盡能對人對事而行其是一天下之治平久矣 詳續以上義之為用,其於人之相處,其於人之治事上,其義

又何人為爲了又何必立法爲了是我之於人其功殿俸者人何不察哉! 美我之我釋——美我之為用既如此之大,而考其立意,又非人之如於

之行為有其缺點,取義為之量,取美我為之度,則其長短無不立見, 我者,而為吾之自行之道德限制·換言之、義之為用用於自我自己 宜者外豈有他途·人乎··和三復斯言· 和平·吾觀及此·情不自己·而断其用曰:我乎·實人類自行批判自己行 裁判,此行為之果的結束也,其於動機之初發也一句識義之大要,則 且此之断也、非如法律之惨酷非為人言之識調、而係自己内心之良心 為之標準也一吾人之不故人之加刑於我也、拾識我行其我而此我之所 又可消惠行於一念,積善行於不障,推之則可立人世之大道期人類之

第五章禮

釋也深困難·作者不敢杜撰,並引胡者中國哲學史中之解釋為 大德目在西洋文字中找不到一個合宜的字來翻譯它一面禮之解 禮之意義——禮為我國所特重者,為維繫中國社會之一實政的

這是禮的本義,後來禮字範圍漸大有一五禮,實養,一六禮是祭 福即是此音之懷書「有能典朕三禮」馬註、天神地祇人鬼三禮也 完全是宗教的儀師,正譯當為「宗教」說太所謂所以事神致 声又,里行禮之器也以正永形,按禮字从示从里,最初本美人 本文之釋義、可說文、禮、履也、所以事神致福也以不从豐一豐本 禮文儀節的一部分都是這一類, 的儀文、範圍已廣,不限於宗教一部分·竟包括一切社會習慣風 見相力禮看海飲酒軍旅的名目·這都是處世接人慎終追達鄉相力禮看香朝轉養祭的名目·這都是處世接人慎終追達 俗所承認的行為的規矩如今所傳儀禮十七篇及禮記中專記 說小戴記經解篇 又云后我們可說禮是人民的一種可均亦作太戴禮記禮祭為 孔子曰一君子之道,譬稍防數一夫禮之塞亂之所從生也精防之

,而倍死忘生之禮水去、凡人之知能見己然,不見將然·禮之禁於將 敬於微妙,使民日徒善遠罪而不自知也, 察·則諸侯之行惠·而母溢之敗起矣·丧祭之禮察·則臣子之思清 然之前,而法者禁於已然之後……禮云禮云·貴絕思於未朝,而起 矣鄉飲酒之禮廢、則長幼之序失,而争門之獄繁矣、聘射之禮 塞水之所從來也……故昏姻之禮廢,則夫婦之道苦,而淫僻之罪多

天講究運動衛生,使疾病不生,是防病於未然的方法、等到病已上身 再對病吃藥.便是醫病於已然之後了.禮是衛生書.法是醫樂書, 儒家深信這個意思,故犯一切合於道理可以做行為標准,可以養 不知不覺的"從善遠罪」故禮以是防惡於未然的裁制力,歷一如人天 這一段說禮字最好,禮只教人依禮而行,養成道德的習慣使人

成道德習慣,可以增進社會治安的規矩都稱為禮,這是最廣義

的禮。不但不限於宗教一部分,並且不限於習慣風俗。樂記說。

禮也者,理之不可易者也

禮道,

這是把禮和理和義看作一事,凡合於道理之正,事理之宜的,都可 禮也者、義之實也一協諸義而協,則禮雅先王未之有可以義起也

建立為禮的一部分·這是禮字進化的母後一級一禮的觀念凡經 過三個時期·第一最初的本美,是宗教的儀節·第二禮是一切

規矩,可以随時改良變換不限於指俗古禮! 習慣風俗所承認的規矩 第三 禮是合於義理可以做行為模範的

知者·據首子禮論篇云一禮起於何也了曰人生而有散教而不得 禮之起源——禮既如是重要而禮為何而起,是為吾人所不可不

則不能無求、水而無度量分界,則不能不争、爭則亂、亂則弱,

物物必不屈於故南者相持而長,是禮之所表也由此觀之一省子認 先王思其亂也、故制禮義以分之、以養人之散、給人之求、使数不窮子

禮為維持社會安寧節制人散之工具

禮之作用一據胡氏解釋一禮之作用有三、第一禮是現定倫理

名分的,如哀公問說:

臣上下長幼之位也非禮無以別男女父子兄弟之親一昏姻疏數 民之所由生,禮為大·非禮無以節事天地之神也,非禮無以辨君

第二禮是節制人情的禮通云

,辟於其義,辟晚喻也明於其利,違於其患,然後能為之何謂人情,喜 怒哀懼爱惠歌七者弗學而能何謂人表了父慈子孝見良事佛夫 聖人耐通能字以天下為一家,以中國為一人者,非意之也,必知其情

敬於微妙,使民日徒善遠罪而不自知」這便是養成道德之習慣的至意 義、帰聽、長惠、幼順、君仁臣忠十者謂之人義、講信修胜,謂之 矣、故此三德為吾人之相處於社會中之要求與希望·換言之此三者 尚慈讓,去争奪、舍禮何以治之了 人利·争奪相殺,謂之人患·故聖人之所以治人七情、修十義、講信修胜 第三禮是涵養性情、養成道德習慣的如言、絕惠於未萌、而起 禮生之三德——因禮之施,無形中產生以下之三德: 此三德實為人群相處所得之優良結果人人能如此則天下太平 山口讓·所謂禮讓也·如云「以禮讓為國乎何有心 □田敬、如云「為禮不敬……吾何以觀之哉」 四日和、如云「禮之用和為貴」

實亦吾人理想社會中之美風,而改達此必由禮得,故吾願由禮而得

故禮為維持社會風教之中心

過受易子的抵訴以各的笑為,却不受刑罰的處分節胡氏就由上之比較親之禮 絕索·然一禮亦具此種功能且防之於先·教之於前,較法更為有效有 成勝於法,即不勝於法亦為政治上一大治民的主要方法則無疑矣故禮於政 法放入什麼是不許做的做了是要罰的一部一達法的有利法的處分達禮的至多不 重積極的規矩法偏重消極的禁制、禮教人應該做什麼、應該不做甚麼 蓝·故行政而先用禮·國內先養成禮之風尚則治國如置諸掌·今 的法,同是社會國家的一種裁制力,其中却有一些分别·第一禮偏 武比禮法二者之優易以為治國者之参考:「儒家的禮和後來法家 禮在政治中之地位——施政有法、而法為治國之工具、維持社會之

無禮之弊——禮既有如斯之力於社會,則無禮之弊自可知可衛本

治,實有其相當之地位·

的道德之風不易養成,放化之力不易施具用·粗俗思會之行,野靈之原始 淺言之其為人也恭慎勇直(美德也)然而無禮則亦易產生不良之結果古 見也甚矣。國不國人不人,危亂逢起,社會紊亂矣。此無禮之極之現象也 動作當可隨時見之矣故風俗粗野之社會,道德顏嚴之社會中一禮之不多 用也,仁内也,禮外也確乎不疑矣,故其心為仁其意為若而其行無 得其分此数語不可不知也不知則雖有禮而無良好結果是禮之用品有 人之行為固應有禮,而禮之施也必得當得其宜,得其時,得其空得其分 禮是亦非仁也·故可克已酸禮為仁 表现也、诚於中形於外,形於外有之代表、是即禮也所謂仁體也一樣 以閱禮之不可不知也,更其不可不行也, 人言「恭而無禮則勞,慎而無禮則為,勇而無禮則能直而無禮則終如是 禮之我釋 —— 由以上之研究,作看下一判断日,禮者,皆吾人行為之 再禮之用,以當為宜過緊則係不及則做,是施禮時之三病也,故

其理有其知識作用,是為各人不可不知者,各人處今危亂之世,禮法失 準之時,禮之施更覺困難,是在善人之努力而提倡以為今後之國人行為 准則是作者之至望馬· 第六章 李

人皆知中國的社會為論理的社會中國人為家而努力一為家而樣 社倫理的國家,確有其原因的·惟後來之解釋及行為仍不是不都是以家為中心的思想嗎,因此有人說中國的社會是孝悌的 亂,在臨不爭,又云一爱親者不敢惡於人敬親者不敢慢於人這 以如此之大了可考之力也,如孝經云、事親者居上不騎一為下 姓,為家而流芳千古,終至造成了以家為中心的社會其力何 古聖先賢之保論,不是孝之真義·故吾人於此不可不深究之 我千年來中國的儒學我也成為宗教,故有人名之曰儒教文

孝之意義——何謂孝·聞言之善事父母者之美名也、及或

的一立身行道,楊名於後世以題父母第二,是增高父母的人格 可繼先祖之志為孝,或又謂孝者,畜也、畜養也、由此而推論之 人之行莫大於孝,孝莫大於嚴又嚴其又嚴及英大於配天 則可以禮記祭義中曾子所記孝有三大孝尊親,其次弗辱,其 則孝為善事親而又能養其親繼其志者之美名也,如深究之, 所謂先意承去諭父母左道一事親即是孝經的一嚴义清經說 此意,第二是不敢玷辱父母傳典我的人格,這一層曾子說得最好, 父母,不敢毁傷的意思。然義所說「父母全而生之,于全而歸之」也是 着哲學史中言之最切,今介紹之於次: 次能養一語為最徹底之解釋·閱於此語之分析的解釋胡 他記:「身也看,父母之遗體也·行父母之遗體,敢不敢乎?居人 一什麼叫做尊親呢?第一是增高自己的人格,如孝經說 什麼叶做吊唇呢,第一即是孝經所說,身體髮膚受之

然亦不會悉·故論語中有子說:「君子務本·本立而道生·孝悌也 非孝也,戰除無勇,非孝也、五者不遂,裁及其親,敢不敬我 故人之訓練當然先訓練為一家庭人,家庭事第一即為孝父母, 根本在先有父母、且人之於社會也,先存於家庭而及於社會, 不違,勞而不思之這都是精神的養親之道不料後來的人只從這 馬皆能有養,不敢何以别乎了一事父母義諒,見志不從文敬 不莊,非孝也·事忍不忠,非孝也、汝官不敢,非孝也,朋友不信 其次便是婦友於兄弟、如此在家為一完人,推而至於社會中當 個養字上用力,因此造出許多繁文經禮奈日 李為仁之基本 --- 仁為前德之想稱·人之所以為人·推其 什麼叶做能養呢?孔子說的「今之孝者是謂能養·至於大

並未把孝看成極重之大德·孔子雖注重個人的倫理関係,但他最 道之基本功夫以孝為歸信不虚矣、 之修齊功夫,其層次之由已及家而再及社會者,其理一如故人 者,其為仁之本數了。証以大學之道,正心誠意修身齊象治國平天下 竟專看成了他父母的光子,這樣便慶成了以孝為中心的人 重的還是仁字,要人盡人道,做一個成人要做到「居屬恭執事 生哲學了·存進而以有等的宗教的形成,遂使數千年的中國社 敬與人忠的地位,這完全是以仁為主的人生哲學·到後來無形 會造成了以考為中心的倫理社會·這是中國人不可不知的一件大 就幾了一在於義及孝經中,公直不承認個人的存在,而把一個分 孔門論孝之愛逸——初孔子論孝,不過屬於仁道之一德前草

志氣畏縮不振·母至今日仍以守父母之旁,居田園之間為一般人的 特性不易發展,如「父母在不遠行,行必有方」等的指示,使人之 馬邊周覺天下名山大川而作史記之事實可為明証,且古人言大大 孝莫大於嚴父嚴父真大於配天,這種孝才是真正的仁道, 自己人格之增高·那才是真正的大孝·且証以了人之行莫大於孝· 意義,則孝只是仁之一德人之目的仍在做人所謂以等親茶水 夫志在四方,如此專以家園之寺為中心之倫理思想實非今日社 經典·而大人物之產生,多聞多見實增加其魄力兴智能,觀夫可 會之需要,故有討論與糾正之必要, 才是達天道的孝道·在作者以天人一如的道德為中國道德 這種社會的優点是家族觀念的發達,其多点則個人的 孝之我見—— 阅失前文孔子以仁為中心之孝,参以孝之

能推己及人而尊敬一般長於我者·「老吾老以及人之老,幼吾幼以事章詳述,故併附此一談·人能孝於其親必能友於兄弟,推之亦自 孝道者非真能發揮孝之大意也·故今日之中国人深須人人造成 爱用於正亦不易也·其夫婦之間也,為了維繫家庭之幸福,貞 而慈更應有理智、有義方、否則過施更害其弟子矣故慈 之所及,當然也能如此,盖人為感情動物也,至其於子弟也自當 完人,而為行仁道之一人,而為四萬萬合於道之理想人物, 及人之幼是至好之推理論証也,而能孝親者,因其思想及情感 以慈為准慈為吾人之責任、也為當然應具之態度、敬人者 人恒敢之·我不慈於為子、而欲弟子之孝於我,則我已為不德 由孝而論及敬慈貞悌 --- 作者時問有限故敬起真悌不再

之中心的研究下,作者認為大孝只是尊親·那以養親為唯一之

李寶為唯一連鎖,如口賣成一方是不平也故能双方以守之 無疆·而今之人責人劳,責己約,是以不得其樂也·故附此亦簡 述之,如能行之,亦仁之一大德也. 則家庭自可化大事為小事,化小事為無事,和和平平幸福

孝已為中國人之一般原則,而思則推孝而及團體,其意更 忠典孝之関係——在道德中·忠孝二字實至重具大者

第七章思

中國社會中之重大的関聯·再推究之·則小忠孝是一回事,用大·如「移毒做忠」、「忠孝不能兩全·這都可以看出這二者在 於事親謂之孝·用於團體便成了忠·以此視之·忠孝名之不同 出於孝子門是可謂為孝之擴大便成了忠亦即是忠之能 終其對象不一也·以忠之産生與造成多出於孝·古人云思臣

周書訟法云:「危身奉上、殷而不解難曰忠」是則忠即為對事 忠之要義,可以二字釋之即竭誠也前謂弱誠者了事上竭誠心 其用之不同而其名隨之異·如再由前忠恕論中所云一盡已之 存在因其先有孝之培養·故由此二点視之·忠孝本為一事·因 曾言·「教人以善謂之忠」·蓋教人以善亦竭誠事也·再按忠從 中從心,則中於心者万謂之忠是亦可曰褐誠事也故又曰盡已 上之忠一心而不懈之意也·不但此也·教人以善也稱為「忠」,這字 謂忠則孝也又皆為盡己之事故二者之関係一實至有 之謂 忠心· 其不可分之形勢· 忠之為用——忠之為用,完成團體之名,造成團體之 忠之意義——忠之意義、除怨章所述一盡已之為忠外,

於君主帝王的事情,而在今日世界上君王的地位有許多國家 已找不到了一所以我們必得正其名定其義,所謂忠於帝王者, 故事·忠之為用,實為道德上之光明的發展· 結果·在家謂之孝、在國謂之忠·竭誠意忠死而無怨·殺身 亦重所謂精忠報國即其用之重点·故中國倫理思想發展之 福自古及今以忠而得威名者甚多,而國家之需要此事者 不過推而及人,可分四義另行述之: 為忠於其國以如此解之,今日人各有其則是忠之意仍未失 非帝王也,乃帝王之國也,帝王乃一國之代表,故忠於帝王實 成仁一十古流芳、我國歷史上不知留下了多少可悲可歌可泣的 一日忠於已——我們不要先該對人我們要問自己對自 忠之今釋 一己往的思想,凡談及忠,無人不知那是忠

J口忠於人——此之人乃指單一的人,即指的忠於長者·友介 三忠於自己的團體——由己推而廣之,即我的社會,我 早着啦我還年青呢,多玩玩吧,這種自己原該自己 盡忠,實應先由自己方面的修養做起。 便是不忠所以我們不要談忠而忘了自己我們之竭誠 已可有欺騙乎了如學生之欺騙自己曰,明日再用功吧 主人,……凡人託我之事,盡力群去便對了,便對起他,否 則不能稱之謂忠· 團 對我的社會當然要忍心敢敢,如人人能這樣則吾之 體盡忠之一事·再擴而充之,世界人類無不典我有関 今日吾人所享受之福利,實乃整個人類所賜於我者, 體無惡人矣,馬能不強此之謂盡忠,這是個人對團

四忠於事——除去人的問係而論,人之精神作用,未有認半 我思及此實應報人類之大德·故我應盡我一人之最太能力 體之一件事· 做我之最大事業與最高學問以報我人類,這也是忠於團 途而廢為善者、故對事之本身言之、吾人實應竭誠以 不能做其以人為標準者,時有偏頗之影,感情之移,故 做之以得我精神上之愉快·况事乃我處社會人樣中實 人而誤之談,亦能得其中一同時才能救以上對人盡忠之 吾人做事評之以理智,以事就事,則忠之義方不失其因 事言有理智之學則,合理之事竭誠做去,不合理之事則 際給我以知識經驗者步、故事以對事言、我亦當忠再對

守之道德上的信·後者為個人信任他人信仰他人之義,總之一信民信之處所謂信仰信任皆此義,前者為個人應人之約,個人應 義、按誠信有不差爽之義,引申之、凡事之依期而至無差或者、 子曰:「人而無信不知其可也大車無親小車無軌其何以行之於 標準所謂「交友有信」是也故接言之,交朋友之大道「信而已 者已誠而履行也·對人則要信任於人·故信之行也,用於人類 信之用於此完全通出一吾人識此則信之價值更可知矣。 之相互交涉中為最重要之一分·為朋友相處言行上之唯一道德 如風信潮信信之第二義,即從也,不疑也,論語顏淵足食足兵 信之意義——信者誠也,群海信條釋云门論語云,信近於 言與信——所謂信之表現在言·故信從人從言一言既出殷

鐵其口的寓言·先賢示言與吾人者何其多·而觀夫今之世,狂鄉多言,多言多敗「一言可以與邦,一言可以喪邦」又有金人三 故古之人不輕於言言本為個人意念行動之代表,而言出之易 而行,既謂之信,故言與信之関係至大、論語云:「子曰、古者言 言,放言,能言,語言以及那胡言亂語不顧信義之不負責任 之不出、恥躬之不建也是說而不行即有羞恥,即謂之失言失的 的話,卒以造成今日之虚偽欺騙之世態。吾人今研究及此真 而事之判斷甚難,設對写不明而忘下判斷,不思而答,則不 免有行不顧言之事産生一失言於人,即蒙人之不信任,終遺 題因造之前惡果得之於後,回顧古訓,求諸信義,欲消今日之 人以我不誠之羞故妄言自古即為人類行為之戒條古人方 不勝毛髮為之惊然一世人之文也,信為實,今不信,馬不敗亂

之德自以信為要尤其信関係個人一生前途之成敗,人能信則 也、(子曰君子訥於言而敏於行)由以上之言証之,行實為信之持微 亦自不言矣,不言亦不會得失信之名,故君子欲於行而納於言 先行,行後言之,則事已達,即無受識失信之理矣,否則行不通 之言也行願言·言願行不能行則不言,少言·能行者方言·如此 不行之言,非信也, 不建也又可為此節之証言·且行為信之先。吾人寧肯不言實可 信之譽即易立而易得人之信任前即引之「古者言之不出恥躬之 後或可稍減也· 災,而吾人之行,吾人之言,實當速自收飲格守信道,則吾人之罪 信之我釋——以我個人閱之、人道之衛至多,而與人相處 信之持微——信之特徵,吾人口是即行行者履也服吾

於金錢,雖千金不能購·千金多得,而一信為難·故又有一諾勝於 事業雖難而易成了否則雖有大人能終不免失致故去回信者 所恥故余於斯稍論及之,以為國人告更望吾同僚行之於表 不順己為何物而昏暗混沌也·再睹今日之世界更非昔日之中原 **样於一時,然已為人不恥於其後異其不守信之人養在會之中無具** 不明理之人。蠢動之事件屢優既無信義、尚廣為交際雖可係 無信用之分众皆遠之,是信宜為一人處世之良本、余親夫今自 千金之成語,証以社會之事實,有信用之人、人人願意兴之來往, 表非笑之態,是吾國人已自忘我之美德而不自知,因之為外人 自以喪夫一餐之項事,率以半時到者為不通世故外人視我極 地球之上無不往來,國際信用更為重要,而吾道德之美德却 人一生成敗之路也·古人季布一站之事實可為明証·且信用高

帰推而出之者·王纖塵論語讀本中自然揮此意·在希紹之於次以一十孝佛忠信之群系觀——一个之出於京在孝悌而忠信即從孝 不但此也學凡吾本書各章中題述之美德,顧諸生皆做如是觀,曾文正公中天下風俗之厚薄自於一三人始也是吾人之有責也明天 能共守之格世,來日相率而傳播之一則社會之風氣未始不可改也 如是行而求共立社會之新風教是余之望也上 就是一在家華父母,出門靠朋友,試問父母朋友,何以可靠死 為吾人之奏效一思信即從者帰推而遠之者也我国人有一月俗話 倡成誠信之社會風氣以挽己顏之狂瀾,雖人微言輕,而請生如 必我先能香物,而後有可靠的久母,必我先能忠信,而後有 我對於朋及而不忠信,朋友還肯帶助我嗎?所以在家則產够 可靠的朋友、我對於父母而不幸婦,父母且惡我而行我矣。

出門則忠信,都是為仁之本也、論語記孔子曰:言忠信,行為敬 信者實在社會行行之本也照上所述,則孝悌忠信四德、無非 雖蠻猶之邦行矣一言不忠信,行不為敬,雖州里行乎哉故忠 手震也· 為行行的先後次序,與行實為一體,非有二物也以余結之 日孝悌為修仁之本,忠信為社會行仁之本,是四者皆仁之 本也故行仁道必先事立此四德、否則仁道雖偉大、而實無下

詞、做不德之事人皆配之故不德之人為人所配推之應盡責任 人己視之皆以為配也·故此字為指人做不善之事給予評判之名 恥之意義—— 恥者羞恥也·所謂正道而不入,入於邪路而 第九章

而不盡、坐食其様、安享其成、亦為人之所知·得其時而不為 穀,那無道,毅,取也這個意思就是去的那種一笑罵曲他笑 德故德與配為相對之名詞·士苟有德自然明理,絕不為非作 之不修是可恥的·那無道而能富貴、那富貴之人當為無德 可知,故亦可配也。總之反道德之行為皆為可配。 之時,可且限,那是他無才無學無能所以不能得位,故自檢 有道。拿且殷馬配也,那無道富且貴馬配之一個人在有話 馬,好官我自為之的人們·這種人就是不知恥·孔子又說過打 非其時而反為之是亦謂之恥也·故論語 過問恥·子甲都有於 德典恥——德與恥相對待·有德者必有恥·無恥者必無

万,當然更不狂言妄行,如世上一般無知無德之士,無不為求

口爽一而索錦衣,高樓大厦尚嫌不適,如此之人可曰不自檢不

道而恥惡衣惡食者未足與議也,再德之用於政治,使民知所 修養之方向,再設之以配以使人知所養惡而轉行於善積 為也而消極之標準,乃反面之恥、恥者不當為者,為之便是 量力,人之有德者,未有恥惡衣惡食者故孔子曰一十去於 准一每人評判自己行為之情極標準前已言之,為義,義者所當 有配且格是德典配之関係,於此可知 于曰:「道之以政,齊之以刑,民免而無恥,道之以德,齊之以禮 不善便是意恥故古人設教,先立之以積極之標准義以為人類 行向養之成習,則人民自知何者應為何者不當為,使民 知不當者為恥而應革去之故德之於政其力有如此之太 恥之我釋——我認為恥者乃吾人評判自己行為之消極標

半七

極消極並寫而馳驅,使人知所善惡而行之於正,其用心可謂

所謂不欲即近康矣、用於人謂之原士原士者謂有操守不为求 陳仲子稱原士以此也一个之稱原士當以此為錫·康遂為稱贊 之士的不前水者、休註原有分群不前取也。解海註司接意為 之士也:孟子膝文公陳仲子里不誠康古為,越起陳中子。降一介 偶,凡人風骨核然,不妄營水者稱為原士,即此義,淮南子 論陳仲子主節抗行,不入終君之朝,不食亂世之食,遂餓而死 有操守不苟取者之美德· 實亦道德上之重要名詞故問叙於此而論之 善·使夫天性稍差之人亦知所為惧·而行之於善·故吾曰恥者 良苦·故吾人於社會中無形即為此二者所指示而不得不 康之意義 ——原者有分解不苟之謂。此字典敬字正相奏 第十章 康

禮之本,舜固以嬌奢則不遜之弊·故用之於衣食住之生活,孔子 卷人不堪其憂回也不改其樂賢出回也是在衣食住之中能以儉 看未足典議也「食無求飽居無求安」稱顏回一草食一瓢飲在随 聖人信儉以養康,尚不能使人皆康,今人信物以享受,更為指惑 今日之物質生活中、道德之所以不易養成者,此亦重要原因也。 来必非分以求之了欲因之而生,人格當隨之破產而無原德矣。處 寡欲故吾人養康之方以食及之凡不能飲者用財必多,多無所 而養之則原德可成因其能微故不奢不看用財少用財少則 則以不形衣收沒抱以與子路之德,又曰一士志於道而配惡衣惡食 此今人之儉也已難,况来舊道德而不顧,世道馬得不亂,古者 人人欲享受,人人不顧儉中生活故物質之争隨時隨地見之,如 養康之道——世聖告吾人以養康之道,日儉」如云解儉以答

然不會行不義之事以敗其義,故吾白養廉雖曰由儉,然其 之為何物,故明事之宜者,當然明瞭儉德之美則其行為亦當 此緒生其将何以自省耶? 惡因此世之所以亂也,人不知此而怨世亂悲夫、人皆能儉則不爭, 世礼之重因·吾研究及此真不竟為之汗下如而,反古之道·種以 不争則和平此自然之理也·奈何人之不識此理哉,吾為諸生講道及 使之明廉之理尚須由義入、義前己明白言之、義乃人生行為之 由儉入亦大不易,至於恥之與康,乃就反面而言也所謂恥乃消 自然達不義而富且貴與我如浮雲的地步不則不明義理雖 積極的修養標準,義達則原自得,儉風亦自成矣,故能修義 極之自己行為修養之標準,故能明恥,則康亦可待如不明義 義恥與原 —— 不欲之謂原,其何以能不欲,曰是必先明義

而明康必先識美與恥 人不知恥,則原之德無由以成必矣.故着者認為養康雖由儉入

貴利禄也不以正道也,故其行之也,一巧言令色以求之、殺人害 友以成之故著看日利也無仁,而為小人之行針, 自不爱利、爱利自然達康故利為欲之餌,康為德之行故聖人 合於道也,其不以其道得之者,雖富貴不取,小人之行也,求其當 之言一君子喻於義小人喻於利也一推之,君子之行以水合於道也 利兴原——利兴廉亦相對之字也利者財也欲也能康

望則起前古所未有人人如斯,競尚物欲通德西·廉恥喪,此 在下無藝而求富有·総二一切社會之行為盡及古之道·而其希 五八不學而求 俸進,為師無道以水濫等,在上無德以來民事, 康在今日之價值 ——今日之社會,道德盡喪之社會也以

中國學術史上的輝煌明星、然何謂理、實則,理即所謂道 國人讀書的目的,仍不過明理二字,放理之力至大可謂為麦配 世之所以亂也·然人竟不知其何以致亂之由而優上思天不无 幾 微心區以別之名也是故謂之分理,在物之質曰肌理,曰腠理, 德,按理除道義解外,仍有條理之義,戴震云理者察之而 中國人的一個大動力自宋德揭出此字後,近数百年來更成了 也、盖能偷則不爭不爭則和平自然之理也 國之四维、四维不張國乃城亡此言吾人希三思之更願請生勿 人、青於人的於己、嗚呼吾不知此何世也、古人云、禮義康恥 以一言而忽之設一吾人做事人人皆能以廉則中國之和平可以立見 理之意義——一部中國的道德不過是天理的實践,中 第十一章 理

界、故道德亦理而已、父母之爱子也,自然之性也,子之應孝於 德·故有是事必有是理,有是理必通行於天下,反是理便是 父母也,亦理所應如此者·及乎此理便為不慈不孝不道 由此自然之性以推出之者,不如此便反自然之理,不成人之世 之事物、是在吾人之明此以求之也、所謂道義者道德也、亦為 死.風雨之永必有先兆、晦朔則有定時,人之生也即有其生老 切,未有突兀不經之事物者、吾人設稱窮索而具於求之則 病死自然之秩序,物之成壞,俱受其時空之支配推之於一切二 理不相紊亂,是其自然之性,天之有風雨晦朔人之有生老病 理皆具有此分理條理之意·此二義實即一理·物各有其條理分 其來也可知其成也可見其去也可推其壞也可上天下無無理 日文理,得其分則有條而不紊,謂之條理,今之或物理事理學

是他元無欠缺,百理俱備,以此証之天道之為自然,理本元有 理俱在平铺放着,幾時道亮盡君道、添得些君道祭舜盡子 反自然及自然之文理社會便失準依未有不能者也 天理云者言乎自然之分理也,自然之分理,以我之情,製人之情 道、添得些子道多一元來依舊又云這上頭怎生說得存亡加減 而無不得其平是也·由上諸文觀之,則知天理為本然自然而 矣,註云,理雅也,故夫理猶言天然之性,未養谷何叔京書至一天理 曰天理,禮樂記好惡無節於內,知榜於外,不能反形,天理滅 更確而不易惟人不自覺查為可惜也吾人設能平心以思之 事心以水之,理俱在面前,又何常他去此理之自然如是也故又 只是仁義禮智之総名 仁義禮智便是天理之件數 戴氏字証云: 天理——因理為自然而在者,故理為本來即有,程子云百

之而配乎天地故吾人可曰:讀言明此理耳·學聖人學行此 周濂溪曰:聖人之道,仁義中正而已,守之則貴,行之則利。廊 聖布夫故教育之目在教人學聖人即是要人與天合了是以 有,以其自然之分理條理用之於人生、施之於道德便是吾人的道 近人馬友差氏於近者新理學中論理云家子以為理是實際事 故道也一吾人應行之路也一行此路便合天理便是天道、故曰人希里 長吾人不可不三思之 遵乎天道之行為耳故天理長則人欲息,天理滅則人欲長, 理耳、道德者,此理之實践規律而己其言人欲者反乎天理, 人欲之行也·古人常以天理人欲以相稱·以相比而勸人·其意深 天理人欲相比而相反故道德之行天理之行也,非道德之行 理為當然之則——理為天然存在者,故宋儒稱為天理

物之所以然之故·及其當然之則我們所說理亦是如此者 則我們常說一某方底物比某方底物更方。或不如其方皆 照方之理:由此義說,方之理即是一切方底物之標準,即是其 中以方學例以說理故方為其一例耳) 可能人不承認有理者,對於此点均未注意、投馬氏新理學 依此標準認,皆依此標準說若無此標準,則一切批評,皆不 當然之則詩說:不養民有物有則宋儒多引用此語程伊 川說一有物必有則一物須有一理一類物之理亦即一類物之 可是完全地方底一方底物之是 否完全地方,視其是否完全依 底物必依服 方之理,始可是方底,又必完全依照方之理,始 由馬氏之說,更可証明理為當然之則,當然更為吾人所依

據之唯一的行為說則之根據·

百零千零相加減乘除仍為一零耳,過友盖氏論太極云所有之 有一種関係之理統合萬事萬物之理仍一理耳動如數學中之家 亦是其極限,方的物必須至此標準,始是完全地方,但若至此標準 之全、即是众極之全、按極是極限之義、方之理是方底物之標準 理之全體,我們亦可以之為一全而思之,此全即是太極所有众理 亦即至方之極限,所謂方之無可再方、即就此極限說也心絕括 理俱備於此而推斷之非萬事一理而何?明此萬事乃一理 天地萬物之理,便是太極、太極既是久理之全、所以其中是萬 众極故日太極、木子說「事事物物皆有個極,是道理極致能 極物物有一太極之說若推至其邏輯底結論,則每一事物皆有 执一而通全故明理则 萬理通矣:馬氏又云"朱子了人人有一太 萬事一理——一物有一種物之理一種事有一種事之理一種関係

每人皆有众理之金,因每人皆有众理之金,所以人之心一具公 众理之金,朱行於此未有十分明白底說明,但朱子至少以為 理論故恕理亦不過一理耳 當然可豁然母通一當然更可証明前恕章所云以一贯之之 可信明理之說為讀書處事之至高理論、吾人能一旦明此理 理而應為事(孟子盡性章註)因於此理論之推斷吾人當然

實即明理耳·然何以能存在且水久之存在,實有討究之 不易瞭解,故讀書必至通方可己一時謂通、余意認為通

來真之存在完全是理的証明一般智慧低知識 浅的人自然 德目如天何以存在,以理推之、必應有此概念、是前十章之 少要、蓋前十章所論者、皆是由理証而應有應行之道德 真典實——一般人多不明真理因之行為放荡,本

而稍涉之 之概念則永存水有古之所謂亲子其物已無而其概念仍 言泉子此泉子子實有物終有一日壞了無了如言我為某 人我則終有一日心歸馬有然有一物而永存即賦有東子交 存者如某某人也以普通觀念論之目實有·而此人之實有 之實有,所以由此推論今日之所謂有一實即所謂無 實及非實有、蓋數十年後此人已無一而今所無之人,彼時又有 所以對者以其理應有以其理應如是也故理之何以應如此 矣,物之成壞亦如是,其實有者乃時間空間中限制下 此必為吾人推至最後所必要求瞭惧者故作者必再附此章 平日吾人所見所聞之事事物皆有其時空性絕非常 真者永存永有者 而此真者以意推之只有理而已如

準的條件為其一類個別事物之標準,此之所以知之者,亦由其他事事物物皆如此,故此一概念中已具有了此一概念之標 人即不得謂之為人矣,某人,某東子、無有十全者·而概念之 有·古人令人雖不同·而其為人之概念則於有永存,不然吾 理性之動物賦有自然之天性,設其行選此則白非人故人之 此理推而知之者,凡人必有死理也、凡人必為理性動物亦理 人之標準·亦理也·由此而推論之·個别的終歸無有而全 也死者個別必然之結果、理性動物則為全人類之所以為 人之泉子則為十全之人之泉子·吾人一提到人之概念則知其為 為人生行為之準絕·道德產生之父母·如此以觀之則普通所 體的標準却永遠存有放其一理應有而不可再疑故理 一概念實已含了人之所以為人之理性的完全的人格意子亦然

謂之實有者、結果皆虚妄、而真真之存在者、己有理性而 生道德之理的理論。古人善行而異此吾人補而充之、則道德之 因此吾人之一切一切才有依據才有超向那未吾人所談談天人 永有者·吾人以理推之以事實証之、理必應有理必永存、 之師表,可為人類这行為之依據能之各人應明真理乃永存 為道德其價值則更大,道德之為萬世準則更有了不變之 己.故曰其理,水存其理,水有,唯其永存永有是以可為萬世 終生之規能、故為了道德之實践、吾人至少應先明其能產 落·才有其意義·道德才有其永久不变之價值·才能為吾人 合一的道德才有根據·諸生能明乎此、為學典做人才有了着 行

ニナニ

價值不行則路不成其為路矣·故道不能離行行必有道 之因,故吾人倡善行止惡行才是道德的真諦才是行之要求 實;社會成了死的社會,人生成了樹木林載矣、然行有善 件之映入吾人眼目中有行而己·無行意立而不張·言有而無 值,而吾人之意識與言語因之皆不過為行之先聲.故一切事 言不過數語空話而已惟表之於行為方見實效及其價 行為並此義·由此義以觀之,則行就是實践,就是做, 乃為也論語城而云,吾無行而不與二三子者,今云施行 行與惡行事行為團體之福利所在,惡行為社會之禍乱 也就是行為的簡子、人之意識未發則不見不聞、發之於 道與行——道者吾人行為之路也而此路必有行方現其 行之意義——按行本義,說文云人之步趋也推言之

言道理與道德 那全是為吾人所立之行為的標準行為不 二者有其不可分之表裏的関係,是為吾人所當知之者故凡 要求人民行為之青践也,因行以改良其社會幸福總之 是實踐道德則其道德即歸無用故古之倡道德之士, 吾人之行為上以表現之,此乃道德之唯一特徵與要点,吾人常 的行的人生實際問題的研究面此研究之結果仍乃要本於 論語載了好路有聞來之能行,唯恐有聞是行之重要可 開道以行方的真間,社會方能得其利,個人才能有所成 值的東西所以道德學及道德之德目的研究實為一部行為 也能實踐則有道德不能實践則道德便成了空言無價 証.且孔子曰「道不行·乘将浮於海」以見要求其道这行也 又云見義不為無勇也由此種種例証之,道德者實践問題

「子真曰:有美玉於斯,韞園而藏諸,求善骨而結諸,子曰 行乘将浮於海的一語,則吾人當可知孔子一生的學問都不過 碓實明瞭之 在於道的表現,換言之、孔子的一生無時不在求其道的實行 孔子之行的的研究——前節吾人已舉孔子所說的一道不

一一人歸女樂,季桓子受之,三日不朝,孔子行,孔子之仕也既為 活之者·古之者·我待買者也·且孔子之為也·行其道也·不能 行其道則其人之行為不善亦可改其行而為善,且道德之 行其道不在昌貴故亦不擇人而只在能否行其是也一盖能 行道則去,是君子之行不在富與贵而在道之行與不行論語

說,于路口一首者由也間請夫子曰,親於其身為不善者,君子

要求正在以德化人耳·故孔子嘗就佛肸召,于欲往而子路不

少仍須使人明欲亂之源·捨講道德化萬民實無良法故此子 馬能擊而不食又公山带擾以費畔了子欲往子路不說日末 以百折不回之精神而勇於行,亂世之賢者多避隱不出而 之道德主義、水為世界上人類之主泉也、孔子不但明此且能 行其道不擇人以其意尤在以道化人為天下想其學之大 之也已,何必公山氏之之也·于曰:夫召我者而豈徒哉如有用 不入也一佛所以中年畔,子之往也,如之之何?子曰然,有是言 用,所謂亂世者道德亡,人欲横流之世也人欲横流欲其止然 而其求行之心吾人實百千世而不如也 我者,吾具為東周乎記以此二例証之孔子之為政也為一 也,不日堅乎一磨而不磷,不日白乎,沒而不論吾豈勉瓜也哉 孔子所處之東周,亂世也,唯其為亂世則道德更為有

之者、自我可是知其不可而為之者共少一般人能知其可而為之亦當加倍努力以耕之孔子亦如此故展門部之日知其不可而為 孔子則仍行而不級誠為墨子之言。唯人之食而不耕 故耕者更 設人人能如是以思之則吾人之行為或可不蹈空談之各矣嗚呼 表也人皆能明此做而行之,則道無不在道無不行也以之典 為之者,故孔子之偉大,不但在其行道之為而成名,且知其不 分類如上吾人各自檢証之,吾何所屬了吾與孔子比相差幾級 永之精神,宗教家之捨身救众,入地獄救人亦皆知其不可而 不多見,况知其不可而仍為之,這種精神之偉大實為宗教 行之者則知其不可而行之者已超吾人若干倍耶。吾人行之 吾人比,言而不行者,行而中廢者,半行半廢者,行者,為而 可而仍為之,這種精神實已超凡入聖,無怪其為萬世師

行重矣我,吾人與其多言多敗每人不如不言而敏於行之為得 不足也,于日力不足者中道而廢,今女画、而以吾觀之、今之人 來尚未見有言行易者,且俗人有行難之語故更為一般人之 實仍多為再求之徒,行之難莫難於上青天,而上青天,今日 此子曾訓再求而評判之矣、論語再次曰非不能子之道、力 水上青雲的解法,這就難了故人之行道也亦如此, 留繼而行之,雖難題亦不費力而得其解,設中途不通題而 口頭禪然吾人仔細思之,行並不難,猶如演真題,自初 也願吾人勉而行 下鉄,與潜水艦,難乎,懦夫之言也,吾人只要為一懦夫則 己有飛機,行之難又莫如難於下九泉入深渊而今已有地 行難乎——今日之人如冉水者極久自吾與人相處以

賣空語,而唯一之需要實行耳. 龟兔競争兔快於龜而敗 於龜。龜緣於兔而勝於兔,是行為之實践為可貴也清 天下何有不可為之事也拿破崙之字典中既無難字吾人豈 應有之乎一勉守諸生各自量力急趋徐行分而践之道德 談足以亡身,空言實自可差,請從今始願與諸生級何 行為行見遍吾中華而為和平之基石也 務自勉之幸勿為站! 凡諸學問、凡諸行事如能如是一吾人自能一新、否者空談終 道以躬履践共行一息尚存水矢串緣 推而廣之不僅道德之 今之大 盖、及吾聖賢之道,遣我子孫萬代之唇,賢我請生 日無所事之,進手好聞、事樂不耕、此乃為吾人之大取為吾 行乃吾人今日最需要之條件——中國現在不需說空話

爾出其他類似之行,因而知之範圍又以之增大如此知 行代代由偶而之行增加知之内容,再由知之推理作用而轉 地應討論者、作悉認為王陽明先生的說法最好他說一起 即行行即知的轉職推演與傳遞,經無数年方進步到今 出於意之支配然既有行為之表现後,是即得用工具之出於意之支配然既有行為之表现後,是即得用工具之 是行,至行無不知再致之知識之來源人類工具之使用 然此知為由偶而之行以得之,得之以傳知於人再成為有意之 知矣由此知之傳播、使人人皆知用工具、是則又為先有知矣 出於無意是則應為先有行而得此此行及偶而發明非 行之始,行是知之成,知外無行,行外無知這是知行合 一的學說作者認為最透澈,知行本為一事,真知即 知與行—関於知與行的問題,众說紛紜,然非吾人此

之大人物為國家之棟沒才者可有無知之士可有知而不行 空妄之虚偽言語·再就古人之行為知識以証之孔子至聖之 類至實情之事件.因此推知,凡知之不能行者非真知實屬 為以觀之,則人所以治動之生物者,因其有行故行實為人 係由知以成行是為一知之成實至重要之一事再就人類之行 日之社會與文化,改其歷史不過由偶而之行以得知、結果仍 結束之一吾人所論之道德,在今日有文化之世界中,當然是由 行者非真知也非真明理之人也且大學中所謂之博學 知者一實乃以行為一生之要求者八前已詳言降及後世一每代 不是獨行家了可見真知之士即是真行之人,其知而不能 能治國家者即就深明理學家觀之程未陸王那一位又 慎思審問明辨之求知方法的研究、結果仍是以萬行而

知人先明道德行為之所以然應有之故明其然,放於行然後 道德方見其效果與價值故行為道德上之重要範疇亦為 道德上之唯一的體驗及放查與判斷的方針,

第十三章中

之間皆日中以動詞解則中者中也,所謂中於其的也中庸 其久而差也,故華之於書以授孟子·其書始言一理中散為 者天下之定理 亚云一此為(指中庸)乃孔門傳授心法子思恐 于程子曰「不偏之謂中,不易之謂庸,中者天下之正道,庸 中之意義——以字來解,中者方位也一四方之中,左右

水能盡者失 按此義而論之則中為孔門之心法太道所在 無躬,皆實學也,善讀者玩索而有得馬,則終身用之有 萬事,未復合為一理,放之則彌云合,卷之則藏於密,其味

乃不偏不易不過亦不及者,乃萬人共守之大道,共行之至理, 故中實為孔門之重要理論按中庸一書本為禮記之一篇 道而行之人們應守之態度也,中者行合於天道也而天道 其所解釋者中庸之道而已中庸之道以思解之一實即遵天 論自所謂中庸之道者中正無備之謂中,平易無奇之謂庸 中庸之道為不過不及不偏不易適得其當之謂也換言 太小時一畫夜者,亦無二百日為一年十五時為一日者故行 思現象未有差别,絕無古者五百八十日為一年之說,無一日世 也大道坦然,夫婦可由,故曰庸也,由此義而推之,則中者 中也者中理也,庸也者適用也一無過不及一恰當事位,故曰中 之亦即適合天理天道之意也、王思洋人生學內偶學大意 自然之理而已自然之理萬年如斯每年每月每日其自

天人之間係及天道之為人類所應修者故續可道也者 曰中道故中道實仍為天道推行中,由個人方面支論名 之人類行為也故九合於天道之行為日中給此行為为副 不可須史離也一可離非道也,即是言天道乃人生不可能之 故究儒家之道、面以中庸為歸、而中庸之首即日天命之謂 故中庸一書實為儒家之純正的道德哲學當至其作是否為 在中庸中庸該道而論通簡累大學又仍於政治哲學 中於天理天道其行適當於天道天理而不偏不多不過不及 性華性之調道,修道之謂教授言之中庸間章即殺明 好思, 為此地可不去致據而其為儒家之意則可無疑。 之一行為的判断名詞耳 儒家之理論,重要全在四書,而四書中之理論精華則

知之矣、 位馬、萬物育馬、中道之意及其與天道之関係於此亦可思 和中也者天下之大本,和也者、天下之達道也、致中和、天地 乎隱,莫騙乎做故君子慎其獨也此言慎獨以修道也。並 揭中之意云「喜怒哀樂之未發謂之中,發而皆中節謂之 大道一是故君子、成慎乎其所不睹,恐惟乎其所不聞,莫見

德, 慶世之術, 實已為世人所通知者推其來因, 遠在竟舜 中之歷史的研究——中守為我國人數十年人人共守之

故中之系統當堯舜起而演至於今日, 論語堯曰一咨尔舜·天之歷數在尔躬,九执殿中,四海国

九执一殿中一後此一氣相襲而演至今日王恩洋人生學儒學大意 弱,天禄永然,舜亦以命禹曰人心惟危,道心惟微,惟精惟,

F. J. Co.

歸其有極是古先聖玉所以成德化民者、一是以中道為主也 庸其至也,夫民鮮能久矣·其在易九二日見龍在甲,利見 孔子集群聖之大成故光質揚中庸之道·其在論語曰中 湯·無光無偏·王道平平無反無側·王道正直·會其有極 周易以開物成務,通天下之志·吉山梅 各之愛·用舍行藏 人,君德也·子思承孔子之學,作中庸一書,始於天命性道 闲邪行其誠,善世而不代,德博而化,易曰,見能在田利見太 大人,何謂也?子曰龍德而正中者也·庸言之行,庸行之謹 好,遵王之道、無有作惡,遵王之路、無偏無党,王道荡 武王以洪龍九時、五皇極、日無偏無限,遭王之義,無有作 之道,以中正無那為歸、及象象群備者於經其子授 放之云一直子口湯机中,立賢無方·文王周公置題 周之際以作

千年也,儒學相承,民亦成知爱和平而守中道,不為過激 己甚之行矣。此中在中國社會上立足之歷史也 之微極於無聲無臭之至而後聖賢之道略然如揭日月,數 中與誠——「中庸最重一個誠字、誠即是充分發達

個人本性所以說「誠者天之道也,誠之者人之道也、哲學史」 依此而立論則誠字實為行中庸之方法.王恩洋儒學大要

誠有二途,一者生知之聖、性自純善、中正不倚,随心所發無 云四知中庸之道,應知行之之方,其方奈何?曰:誠而已矣,此 勉而中,不思而得,從各中道,聖人也此自誠而明謂之性也, 不中節,率性而行,即是中庸,即是道馬,中庸曰:誠者不 二者大賢以下,未能先知实行,心未盡善,性未盡純,必施之以

誠之之功而後心性乃得純善馬·此學者之事也·中庸曰誠之者

如乎可可致中和,天地位馬·萬物育馬·何謂天地位?上下各 而自能行之者也人道者必待人為,由學問思辨而後能行之者 天道,以誠之者為人道、天道者、本自能之、不待學問思辨 思之事得申措也,有串辨,辨之用明申措也;有而行行之 有中學,學之事能事措也,有希問、問之事知事措也不有事 得其序謂之天地位也何謂萬物育?萬物各遂其生謂之萬 可由中道而合於天理· 雖愚必明,雖柔必强,此自明而誠謂之太也,中庸以誠者為 也二者雖殊、及其成功則一也、故吾人雖為庸人,設能誠之,亦 带為弗措也人一能之已百之、人十能之己干之、果能此道矣 中之功果——一己知中庸之旨在乎誠矣,其功效復何

樣養而即提之者也,博學之,當問之,與為正明罪之為一樣

物育也、盖中和致,則禮儀立一禮義立,則人倫正一君文臣人

止息,貪嗔止息,則勝殘去殺,而推思及夫禽獸魚點各得 同其意樂,相助生養而人類各遂其生矣、人心和平,則貪嗔 則人心和,人心和則君臣父子夫婦朋友長幼賓主、各相親爱 父子女夫、婦、長幼朋友各得其叙而不相侵陵也中和致

遂其生矣,節循學大要

能盡人之性,則能盡物之性能盡物之性則可以變天地之化 育,可以赞天地之化育,則可以與天地多矣,盡其性者,學問 又曰:唯天下至誠為能盡其性,能盡其性,則能盡人之性

思辨為行慎独以致中和一聪明旨知意格過柔發強剛毅齊 性者,老者安之,少者懷之朋友信之,仁以爱之,義以正之禮 此中正文理密察足以有臨有容有風有敬有别者也盡人之

以别之、祭以和之,使人皆央於士君子之行而恥為不善風移 養食息皆不失其時是也·夫如是也,天地由我位、萬 份易天下皆寧者是也·盡物之性者·鳥獸魚憋成若生 育、凡、其仁、淵、其淵、浩、其天、非聖人其熟能之、盖 物由我育、經倫天下之大經、立天下之大本、知天地之化 博厚前明,故能配天配地,振古迄今而德施無疆者也 至誠無息不息則久、久則做、微則悠遠、悠遠則博厚、 一君子之道·费而隱·夫婦之思,可以與此知馬·及其至本 至也雖聖人亦有所不能馬·其易則夫婦之愚可以行 维聖人亦有所不知馬,夫婦之不肖可以能行馬,及其 此中庸之道之致也、(儒學大意)至此則天人合一吾道理意 中道之難易 --- 中庸難乎曰:亦易亦難矣·中庸去

祭通言,隱惡而揚善,执其两端用其中於民,其斯之謂 而奉人奉行之,則中庸亦可達也故孔子質頗回曰一回之為 能也雖中庸如此之深難而吾人如能就近取等得一善 天下國家可均也,對禄可辞也,白及可路也,中庸不可 之道易知易行者,然推其理求其然,亦不易矣、故又曰 可以知,及其至,聖人亦不知不行馬、盖中庸本為平庸 明中庸自可得也 而吾要以平庸視之·然心中演拳拳服膺之,身心奉行之, 人也,擇乎中庸,得一善則奉,服膺而弗失之矣故作者 者亦易矣,不行則易者亦難矣。中庸之道雖高且深, 於此引前人之語而結之曰「天下事有難易乎っ行之則難 行中之古人——中庸了子日年其大知也與解好問而好

弗失之矣。十日素隱行怪後世有远馬·吾弗為之矣。 舜至三子曰回之為人也挥手中庸,得一善、則养以胀薄而 不直者不及也人莫不飲食也鮮能知味也過猶不及是 願吾衛共誓而行中道以比美於古之聖賢 連道面行半塗而廢,吾弗能已矣,君子依乎中庸,題世 不見知而不悔。唯聖者能之,彼人也吾人也,只多諸生 中道之難也一是以行中道必先下以誠之之功也 亦不及之中道也·而不及者終不及,過之者終過之是以行 亦得中之難也社會之上此乃實情,然吾人所要求者以不過 知者過之,遇者不及也,道之不明也,我知之矣,賢者過之人 聖人之行一上一唯聖人尊德性而真問學、致應失而盡 中不能行之原因一一一中庸一子曰道之不行也、我知矣

淡而不厭簡而文,温而理,間然而日章,至誠故不息皇建 無以終馬以聖人之行終之以為吾衛行天理中道之燈烙 也與干地參考為世師表也·完成天人合一之人物也·吾書終 達以自通、受高角等,始於戒慎恐惧,終於化育萬物, 其極,以為生人之道萬世之法也、(儒學大意)聖人者,至人 做,極高明而道中庸,過故而知 余大學卒業時系主任汪公曾以東方朔戒子詩贈余 新、敦厚以崇禮、行

代農、依隱玩去,說時不逢,才盡身危,好名得華,有群 余因以為今生之座右銘、因其詩意在於示行中道也今亦 消哉,於道相從、首陽為拙、柳惡為工,随時安步,以仕 一併附此而轉贈諸生·詩曰「明者處去,莫尚於中,優哉

乾,形見神藏,典物變化,隨時之宜,無有常家上界生,孤貴失和,遺餘不廣,自盡無多,聖人之道一龍一

