

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

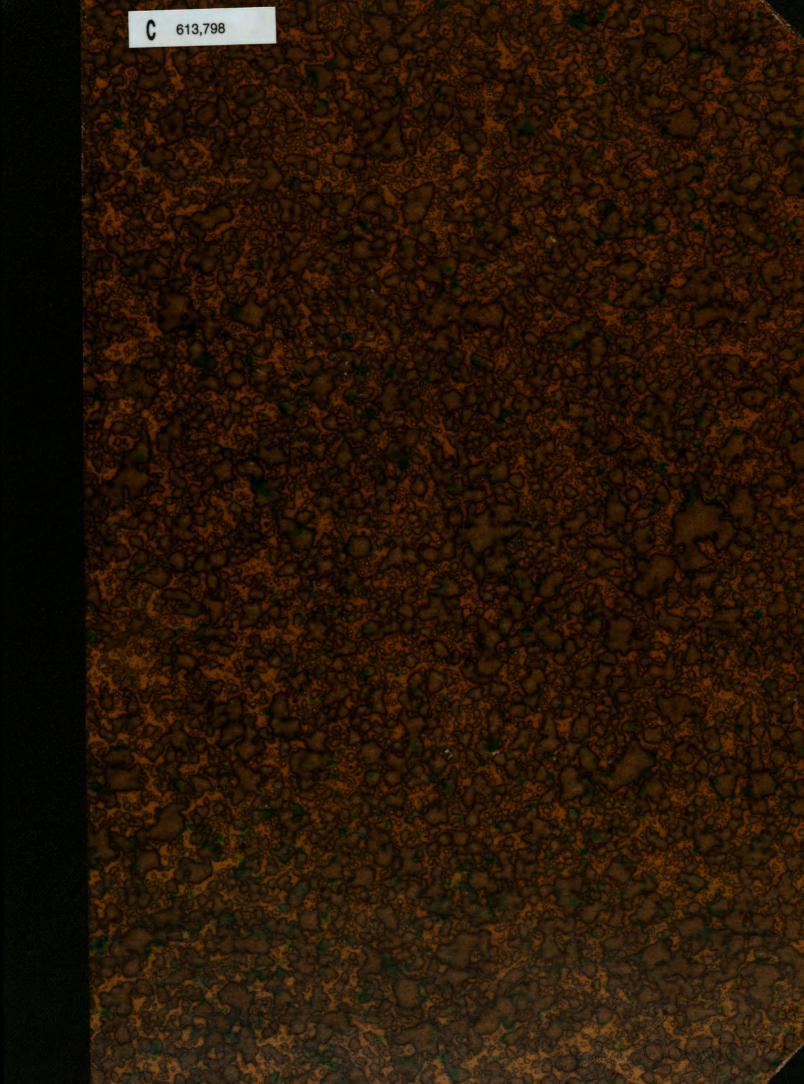
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











## извъстія

## РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛЪ.

томъ хі.

СОФІЯ държавна печатница 1906 GRAD DR 20 A1 T87 V.11 Bunr

Печатано на основаніи § 4 Устава Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ.

Директоръ Ө. И. Успенскій.

6AAD CASS 42546136 12-12-13 Bunc

# КАХРІЭ-ДЖАМИ.

I.

**МОТОРІЯ МОНАСТЫРЯ ХОРЫ. АРХИТЕКТУРА МЕЧЕТИ. МОЗАИКИ**НАРОИКОВЪ.

Ө. И. Шмита.

Оъ альвомомъ въ 92 тавлицы.

### Оглавленіе.

|                                                                                                              | Стран.         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Предисловіе                                                                                                  | VII—IX         |
| Часть первая: Документальная исторія монастыря Хоры стр. 1—58.                                               |                |
| Вопросъ о мопастыр της Χώρας въ наукт                                                                        | 1-3            |
| Глава I: Исторія Хоры до начала VII вёка — стр. 3—23.                                                        |                |
| Древность монастыря:                                                                                         |                |
| 1. навъстіе о перенесенін въ Хору мощей св. Вавилы Никомидійскаго и его учениковъ                            | 3 - 4          |
| 2. 3πανομίε αποκά μονή της Χώρας                                                                             | 5 6            |
| 3. ποдпись нгумена της μονης του άγιου άρχαγγέλου Μιχαήλ των Χαρισίου въ актахъ Кон-                         |                |
| стантинопольскаго собора 536 г                                                                               | 6- 7           |
| Житіе преподобнаго Өеодора Хорскаго:                                                                         |                |
| 1. содержаніе житія                                                                                          | 8              |
| 2. xponoaoria ero                                                                                            | 9-10           |
| 3. житіе и Хронографія Өеофана: буквальныя совпаденія — стр. 11—14, я разногласія                            | 15-18<br>18-20 |
| 4. цінность сообщаемых житіемь свідіній о восиных подвигих преподоблаго Өеодора 5. историческая основа житія | 18-20          |
| Преподобный Өеодоръ и Прискъ                                                                                 | 21 - 23        |
|                                                                                                              | 21-20          |
| Глава II: Второй періодъ исторін Хоры, VII—XI вв. — стр. 23 - 34.                                            |                |
| Главивний псточникь для исторіи этого періода:                                                               |                |
| 1. содержаніе житія св. Михаила Синкелла                                                                     | 2325           |
| 2. источники житія                                                                                           | 25 — 27<br>27  |
| 3. историческая его цвиность                                                                                 | 21             |
| 1. данныя житія преподобнаго Өеодора                                                                         | 2829           |
| 2. данныя житія св. Михаила Синкелла и другихъ документальныхъ источниковъ                                   | 30-31          |
| 3. объяснение этихъ данныхъ обзоромъ иконоборческихъ гонений VIII и IX вв                                    | 31-32          |
| Состояніе построевъ Хоры въ 846 г                                                                            | 3334           |
| Глава III: Третій періодъ истеріи Хоры, XI—XV вв. — стр. 84—46.                                              | ,              |
| Монастырь тіз Хюрає при Комнинахъ:                                                                           |                |
| 1. патріархъ Косма и Дуки                                                                                    | 34-35          |
| 2. строительная діятельность тещи императора Алексія I Компина                                               | 35-36          |
| 3. севастократоръ Исаакъ Порфирородный — стр. 36-38; его надпись на одной изъ мо-                            |                |
| занкъ Кахріз-джами — стр. 38; типикъ монастыря της Κοσμοσωτείρας на Марицф                                   | 39 - 40        |
| Хора во времена Латинской имперіи                                                                            | 40 - 41        |
| Хора при Палеологахъ:                                                                                        |                |
| 1. Императоры Михаилъ и Апдроникъ Стартій                                                                    | 41             |
| 2. Өеөдөръ Метохитъ                                                                                          | 41 42          |
| 3. Михаиль Торникъ                                                                                           | 48             |

| Хора въ последнее стольтие существования Византийской империи, XIV-XV века:      | Стран               |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 1. мелкіе факты изъ жизни монастыря                                              | 44                  |
| 2. семья Өеодора Метохита                                                        | 4445                |
| 3. Хора въ день взятія Константиноноля турками                                   | 45-46               |
| Глава IV: Кахріз-джани въ ученой литературъ — стр. 46—58.                        |                     |
| Сведенія объ обращенія монастырскаго храма въ мечеть                             | 46-47               |
| Пронивновеніе свідівній о Кахріз-джами въ науку:                                 |                     |
| 1. разсказы путешественниковъ                                                    | <b>47—4</b> 8       |
| 2. сообщенія царсградскихъ писателей                                             | 48-49               |
| 3. историческія изследованія                                                     | 49                  |
| Первыя попытки изданія Кахріз-джани:                                             |                     |
| 1. D. Pulgher, Les anciennes églises byzantines de Constantinople. Vienne, 1880  | 5051                |
| 2. И. И. Кондаковь, Мозанки мечети Кахріе-джаниси — роуд тід Хюрад — въ Констан- |                     |
| тинополф. Одесса, 1881                                                           | 51-52               |
| Новъйшая литература о Кахріз-джами                                               | <b>52—54 54—</b> 58 |
| ·                                                                                | 04-00               |
| Часть вторая: Архитектура Кахріз-джами 🐣 стр 59—115.                             |                     |
| Программа изследованія архитектуры Кахріз-джами                                  | 59-60               |
| Глава I: Архитектурныя особенности Кахріз-джани — стр. 60 - 65.                  |                     |
| Планъ Кахріз-джами:                                                              |                     |
| 1. Общее описаніе плана                                                          | 60-61               |
| 2. Замѣчаемыя въ планъ и во всей конструкціи зданія несообрази сти               | 61 - 62             |
| Попытки объяснить несообразности зданія:                                         |                     |
| 1. объясиенія Н. II. Кондакова                                                   | 62-64               |
| 2. объясненія Г. Мильс и III. Диля                                               | 6465                |
| Глава II: Обзоръ сюжетовъ росписи наренковъ — стр. 65-84.                        |                     |
| Византійское пониманіе задачь церковнаго искусства:                              |                     |
| 1. цёль художественнаго украшенія церквей                                        | 65                  |
| 2. эпическій матеріаль                                                           | 66                  |
| 3. ерминін                                                                       | 66-67               |
| Система росписи Кахріз-джами:                                                    | 67                  |
| 1. мозанки южнаго купола паронка:                                                | 68 - 69             |
| 3. мозанки богородичнаго цикла                                                   | 69 - 74             |
| 4. рождество и датство Спасителя                                                 | 74-78               |
| 5. учительная Его дъятельность                                                   | 7891                |
| 5. страсти Христовы                                                              | 81-84               |
| Глава III: Единство замысла росписи наренковъ — стр. 84- 90.                     |                     |
| Особенности цикла картипъ наронковъ:                                             |                     |
| 1. последовательность и безпрерывность разсказа                                  | 84                  |
| 2. инструкція, данияя художняку                                                  | 84-87               |
| 3. основная мысль росниси                                                        | 87                  |
| Единство замысла росписи наронковъ:                                              |                     |
| 1. твеная связь между мозанками внутрення о и паружнаго паропковь                | 87-88               |
| 2. ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου μ ή χώρα τῶν ζώντων                                       | 88-89               |
| Мелкія мозапки паронковъ                                                         | 89-90               |
| Глава IV: Строительная исторія Кахріз-джами — стр. 91—104.                       |                     |
| Храмь Өеодора Метохита:                                                          |                     |
| 1. турецкія передыки                                                             | 91                  |
| 2. византійскія переділки XIV—XV віжовь:                                         |                     |
| а) проходы изъ "придъла" въ каноликонъ                                           | 92                  |
| b) "придвав" — транеза временъ Метохита                                          | 92—98               |

|                                                                                        | Стран.  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Храмъ севастократора Исаака Комнина Порфиророднаго                                     | 99-100  |
| Храмъ тещи императора Алексвя I Комнипа                                                |         |
| Возстановленіе строительной исторіи Кахріз-джами                                       | 101-104 |
| Гиава V: Хранъ Приска? — стр. 104—115.                                                 |         |
| Возникновеніе христіанских архитектурных формъ:                                        |         |
| 1. cxema III yash                                                                      | 104105  |
| 2. античный храмъ                                                                      | 105     |
| 3. базилика                                                                            |         |
| 4. ротонда                                                                             |         |
| Византійское водчество перваго періода:                                                | 200     |
| 1. ротонда и ея дальнъйшее развитіе                                                    | 107-108 |
| 2. вупольная базилика и ея развитіе                                                    |         |
| Византійское зодчество второго періода:                                                |         |
| 1. "Новая" церковь царя Васнаія                                                        | 110-111 |
| 2. развитіе типа "Новой" церкви                                                        | 111     |
| Кахріз-джами вакъ представительница архитектурпыхъ формъ перпаго періода византійскаго |         |
| 30ДЧества                                                                              | 112     |
| Фенари-иса-месажиди въ Константинополів:                                               |         |
| 1. изданія намятника                                                                   | 112     |
| 2. HAZHECK MEYETE H EN TOJKOBARÍN                                                      | 113     |
| 3. xponoaoria                                                                          |         |
| 4. невозможность безупречной датировки                                                 |         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                  |         |
| Часть третья: Мозаики нареика — стр. 116—168.                                          |         |
| Возможныя датировки росписи Кахріз-джами                                               | 116—117 |
| Глава I: Мозанки куполовъ наренка — стр. 117—125.                                      |         |
| I. Пантовраторъ южнаго купода                                                          | 117—118 |
| II. Патріархи                                                                          | 119     |
| III. Цари                                                                              | 119-122 |
| IV. Пророви                                                                            |         |
| V. Богородица съ Младенцемъ сввернаго купола                                           | 125     |
| Глава II: Житіе Вогородицы въ средневъковомъ искусствъ — стр. 126—141.                 |         |
| Среднев ковыя иллюстраціи житія Богородицы въ наукв                                    | 126     |
| Перковь и богородичныя легенди:                                                        | 120     |
| 1. сабды легендъ у древнехристіанскихъ писателей                                       | 126 127 |
| 2. проникновеніе дегендъ въ церковную дитературу въ VII в                              |         |
| Пропикновеніе мегенды въ искусство Византін:                                           | 11. 110 |
| 1. миніатюры Василіанскаго минологія                                                   | 128     |
| 2. миніатюры омилій Іавова Коккиновафскаго                                             | 128-134 |
| 3. фрески Кіево-Софійскаго собора                                                      | 134     |
| 4. мозанки Дафии                                                                       | 134     |
| 5. фрески Мистры                                                                       | 134     |
| 6. циклъ сюжетовъ Ерминін                                                              | 135     |
| Легенда въ искусствъ Востока:                                                          |         |
| 1. рельефы заднихъ колоннъ киворія San Marco                                           | 135-136 |
| 2. "storia sanctorum Joachim et Annæ"                                                  | 137     |
| 3. рельефы Барбериновскаго диптиха                                                     |         |
| 4. рельефы ватикапскаго диптиха?                                                       | 138-139 |
| 5. обломки древивимихъ восточныхъ цикловъ                                              | 140     |
| Легенда въ искусствъ Запада:                                                           |         |
| цикаъ фресокъ Джотто въ падуанской Capella dell' Arena                                 | 141     |
| Глава III: Вогородичныя мозанки Кахріз-джами — стр. 141—156.                           |         |
| Спошенія Хоры съ Востововъ                                                             | 141 140 |
| Onomenia Asopa CB DUCTURURB                                                            | 141-142 |

|                                                                                                                                                                                                                                                        | Стран.                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                        | 143 - 145                                                  |
| III. Встрвча Іоакима и Анны у Золотыхъ воротъ Іерусалима                                                                                                                                                                                               | 145                                                        |
| IV. Рождество Богородицы                                                                                                                                                                                                                               | 145 - 147                                                  |
| V. Ласканіе Богородицы                                                                                                                                                                                                                                 | 147                                                        |
| VI. Благословеніе іереями                                                                                                                                                                                                                              | 147—148                                                    |
| VII. Семь marobs Богородицы                                                                                                                                                                                                                            | 148-149                                                    |
| VIII. Введеніе Богородицы во храмъ                                                                                                                                                                                                                     | 149 - 150                                                  |
| IX – X. Питаніс Дівви ангеломъ и обученіе Ел во храмів                                                                                                                                                                                                 | 150                                                        |
| XI. Раздача пряжи                                                                                                                                                                                                                                      | 150151                                                     |
| XII. Молитва о посохахъ                                                                                                                                                                                                                                | 151                                                        |
| XIII. Обрученіе Марін съ Іосифомъ                                                                                                                                                                                                                      | 151 - 152                                                  |
| XIV. Шествіе въ домъ Іосифа                                                                                                                                                                                                                            | 152-153                                                    |
| XV. Благовъщеніе                                                                                                                                                                                                                                       | 153 - 154                                                  |
| XVI—XVII. Прощаніе Іосифа съ Маріею и возвращеніе его                                                                                                                                                                                                  | 154-155                                                    |
| XVIII. "Молитва" Захарія                                                                                                                                                                                                                               | 155156                                                     |
| Глава IV: Стиль мозанив наровка — стр. 156—168.                                                                                                                                                                                                        |                                                            |
| •                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                            |
| Кахріз-джами какъ передаточный пунктъ между древнехристіанскимъ Во токомъ и Асопомъ                                                                                                                                                                    |                                                            |
| Хронологическія выводы иконографическаго анализа                                                                                                                                                                                                       | 158-159                                                    |
| Особенности вомпозицін богородичныхъ мозанкъ:                                                                                                                                                                                                          |                                                            |
| 1. обратная перспектива                                                                                                                                                                                                                                |                                                            |
| 2. богатство пейзажныхъ фоновъ                                                                                                                                                                                                                         | 161                                                        |
| 3. выразительность                                                                                                                                                                                                                                     | 161-163                                                    |
| Особенности рисунка богородичныхъ мозанкъ:                                                                                                                                                                                                             |                                                            |
| 1. годовы                                                                                                                                                                                                                                              | 163                                                        |
| 2. дранировки                                                                                                                                                                                                                                          | 164                                                        |
| Особенности свътовыхъ эффектовъ:                                                                                                                                                                                                                       |                                                            |
| 1. $\hat{\eta}$ оксатрафіа на древнемъ Востокв, въ Элладв, въ Византіп                                                                                                                                                                                 |                                                            |
| 2. мозанки куполовь въ колористическомъ отношени                                                                                                                                                                                                       |                                                            |
| 3. богородичныя позанки въ колористическомъ отношении                                                                                                                                                                                                  | 168                                                        |
| Часть четвертая: Христологическія <b>м</b> озаики — стр. 169—223.                                                                                                                                                                                      |                                                            |
| Общая характеристика христологическихъ мозанкъ Кахріэ                                                                                                                                                                                                  | 169—170                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                            |
| Глава I: Древивний христологическіе циклы — етр. 170—176.                                                                                                                                                                                              |                                                            |
| Типы Христа въ древнехристіанскомъ искусствь:                                                                                                                                                                                                          |                                                            |
| 1. юный типъ                                                                                                                                                                                                                                           | 170                                                        |
| 2. бородатый типъ                                                                                                                                                                                                                                      | 171                                                        |
| Христологическія композиціи катакомбь                                                                                                                                                                                                                  | 171-172                                                    |
| Древивные циклы:                                                                                                                                                                                                                                       |                                                            |
| 1. символическіе циклы (параллелизмъ)                                                                                                                                                                                                                  |                                                            |
| 2. исторические восточные диклы                                                                                                                                                                                                                        | 175—176                                                    |
| Глава II: Рождество и детство Спасителя — стр. 176-190.                                                                                                                                                                                                |                                                            |
| I. Сонъ Іосифа и путешествіе въ Виолеемъ                                                                                                                                                                                                               | 176178                                                     |
| II. Перепись                                                                                                                                                                                                                                           | 178-179                                                    |
| III. Рождество Христово                                                                                                                                                                                                                                | 179—18                                                     |
| IV. Волхвы на пути въ Ироду                                                                                                                                                                                                                            | 181-18                                                     |
| IN DOMANDE HOE HYTE DE KIDONY                                                                                                                                                                                                                          |                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                        | 199_18                                                     |
| V. Волхвы передъ Иродомъ                                                                                                                                                                                                                               | 182—184                                                    |
| V. Волжны передъ Иродомъ                                                                                                                                                                                                                               | 184                                                        |
| V. Волхвы передъ Иродомъ                                                                                                                                                                                                                               | 184<br>184—18                                              |
| V. Волхвы передъ Иродомъ                                                                                                                                                                                                                               | 184—183<br>185—18                                          |
| V. Волхвы передъ Иродомъ       .         VI. Совъщаніе Ирода съ кпижниками       .         VII. Возвращеніе волхвовъ во-свояси       .         VIII. Бъ́гство въ Египетъ       .         IX. Избіеніе младенцевъ       .                               | 184—183<br>185—183<br>187—184                              |
| V. Волхвы передъ Иродомъ          VI. Совъщаніе Ирода съ кпижниками          VII. Возвращеніе волхвовъ во свояси          VIII. Бътство въ Египетъ          IX. Избіеніе младенцевъ          X. Илачь матерей                                          | 184—185<br>185—18<br>187—18<br>188—18                      |
| V. Волхвы передъ Иродомъ          VI. Совъщаніе Ирода съ кпижниками          VII. Возвращеніе волхвовъ во-свояси          VIII. Бъ́гство въ Египетъ          IX. Избіеніе младенцевъ          X. Плачь матерей          XI. Бъ́гство Елисаветы въ горы | 184—185<br>185—18<br>187—18<br>188—189                     |
| V. Волхвы передъ Иродомъ          VI. Совъщаніе Ирода съ кпижниками          VII. Возвращеніе волхвовъ во свояси          VIII. Бътство въ Египетъ          IX. Избіеніе младенцевъ          X. Илачь матерей                                          | 182—184<br>184—183<br>185—183<br>187—186<br>188—189<br>188 |

| Глава III: Учительная діятельность и чудеса Христа — стр. 190—2                                     | 04.    | Стран.             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------|
| XIV. Проповёдь двёнадцаталетпяго Христа                                                             |        | 190                |
| ХV. Крещепіе                                                                                        |        | 191                |
| XVI. Искупеніе въ пустынъ                                                                           |        | 191-193            |
| XVII. Явленіе Христа народу                                                                         |        | 193                |
| XVIII. Бракъ въ Канъ Галилейской                                                                    |        | 193-197            |
| XIX. Насыщеніе 5-ти тысячь въ пустынів                                                              |        | 197-198            |
| XX. Uyao?                                                                                           |        | 198                |
| XXI. Христосъ и самарянка                                                                           |        | 198—199            |
| XXII – XXIII. Исцівленіе разслабленных в                                                            |        | 199-200            |
| XXIV. Исцаленіе страждущаго водянкою                                                                |        | 200                |
| XXV. Чудесныя исцъленія?                                                                            |        | 200                |
| XXVI. Встрвча Христа съ Закхеемъ                                                                    |        | 200-201            |
| XXVII. Исцівленіе тещи апостола Петра                                                               |        | 201                |
| XXVIII. Исцівленіе крокоточивой жены                                                                |        | 201-202            |
| XXIX. Исцанение двухъ савинхъ                                                                       |        | 202—203            |
| XXX. Испаненіе савпого и глухого                                                                    |        | 203                |
| XXXI. Исцаление многообразных бользпей                                                              | • • •  | 203                |
| XXXII. Исціваеніе сухорукаго                                                                        |        | 203                |
| XXXIII. Исціання ?                                                                                  |        | 203                |
| XXXIV. Исціленіе проваженнаго                                                                       |        | 204                |
|                                                                                                     |        | 204                |
| Глава IV: Ивоны Христа и Вогородицы в вопросъ о дат'в росписи нарег<br>Кахріз-джани — стр. 204—223. | ikob's |                    |
| Иконографическая датировка христологических мозанкъ                                                 |        | 204                |
| Ι. ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου:                                                                             |        |                    |
| 1. оранты въ древнехристіанскомъ искусстві                                                          |        | 205                |
| 2. сирійскіе образцы композиціи Кахріз джами                                                        |        | 205-206            |
| 3. "mandorla"                                                                                       |        | 206                |
| 4. различныя сочетанія элементовъ иконы Кахріз-джами въ средневъковомъ искусст                      |        | 206 -207           |
| Τομκοβαμία μκομμ ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου:                                                               | ъ      | 200 - 201          |
| 1. символь Непорочнаго зачатія                                                                      |        | 207—208            |
| 2. симводъ таниства евхаристін                                                                      |        | 201—200            |
| 3. сопоставление съ панагіарами-артоносицами                                                        |        | 208-211            |
| II. Бюстъ Христа-Жизнодавца:                                                                        |        | 200-211            |
| 1. Пантократоръ и Жизнодавецъ                                                                       |        | 211-212            |
| 2. последствія смешенія обонка типова                                                               |        |                    |
| Ted borner was Casemore or respect forms where                                                      |        | 215—215<br>215—217 |
| Дві формы нимба Спасителя въ росписи Кахріз-джами                                                   |        | 210-217            |
| 1. аналогичныя композиціи                                                                           |        | 217—218            |
| 2. сличеніе лика Спасителя съ ликомъ Жизнодавца                                                     |        | 218                |
| IV. Ктиторская мозанка Өеодора Метохита:                                                            |        |                    |
| 1. описание ея                                                                                      |        |                    |
| 2. сличеніе четырекъ нвонъ Христа-Жизнодавца и Пантовратора                                         |        | 219 - 220          |
| Единство хронологическое мозанкъ наронковъ Кахріз-джами                                             |        | 220-223            |
| Заключеніе.                                                                                         |        |                    |
| Сводка выводовь четырехъ частей книги                                                               |        | 223-225            |
| Приложенія.                                                                                         |        |                    |
| І. Житіе св. Михаила Синкелла въ редакців ІХ в                                                      |        | 227-259            |
| II. Житіе св. Миханла Синкелла въ редакціи XIV в                                                    |        |                    |
| III. Слово Никифора Григоры на Рождество Вогородицы                                                 | -      |                    |
| IV. Житіе св. Өеодора Хорскаго, разпочтенія                                                         |        |                    |
|                                                                                                     |        | 400-001            |
| Уназатель памятниковъ стр. 303—306.                                                                 |        |                    |

### Предисловіе.

Наука исторіи искусства знаеть двоякаго рода источники: сохранившіеся памятники искусства и историческія документальныя свид'втельства о художнивахъ и ихъ произведеніяхъ. Наиболье непосредственнымъ — а потому, конечно, и наиболъе важнымъ - источникомъ служатъ сами памятники. Но обойтись безъ документальныхъ данныхъ все-же нельзя, ибо весьма рёдко мы располагаемъ достаточно полными серіями памятнивовъ, и, даже если бы мы ими располагали, намъ трудно было бы найти достаточно безспорныя основаніл для влассификаціи. Высокоодаренному изслідователю, руководимому тончайшимъ эстетическимъ чутьемъ, быть можетъ и удалось бы разобраться въ той или другой серін произведеній искусства и, основываясь исключительно на нихъ самихъ, проследить по нимъ развитие художественнаго творчества и художественныхъ формъ. Но эстетическое чутье есть ивчто субъективное. При исключительно эстетической оцвик вленій возможны и даже неизбъжны разногласія между учеными. А такъ кавъ о вкусахъ можно спорить, съ фактами же нельзя спорить, то, во избъжаніе безплоднаго столиновенія личныхъ убъжденій, необходимо привлеченіе объективныхъ историческихъ фактовъ.

Таковы разсужденія, которыми Heinrich Brunn начинаетъ Введеніе въ свою исторію греческихъ художниковъ (2-е изд., Stuttgart, 1889, I, р. 1). Болѣе, чѣмъ въ какой-либо другой области исторіи искусства, соображенія Брунна правильны по отношенію къ исторіи искусства византійскаго: туть серіи памятниковъ наименѣе полны, и наиболѣе расходятся во взглядахъ на памятники ученые. Въ этомъ автору предлагаемой книги пришлось убѣдиться тотчась-же, какъ только онъ началь ознакомляться съ литературою о Византіи вообще и о Кахрізджами въ частности.

Въ іюнъ мъсяцъ 1901 г. авторъ былъ командированъ Министерствомъ Народнаго Просвъщенія въ константинопольскій Археологическій Институть, и тогдаже г. Директоромъ этого Института ему было поручено написать текстъ для подготовлявшагося изданія Кахріз-джами. Не безъ колебанія авторъ взялся за такую задачу, ибо казалось совершенно невозможнымъ разобраться во всёхъ тёхъ спорахъ и разногласіяхъ, которыя своими сплетеніями составляють науку исторіи византійскаго искусства. Какъ-же сдълать выборъ между двумя противоръчивыми мнёніями, если ни для одного, ни для другого не представлены строго научныя, поддающіяся провъркъ доказательства. Ниже будуть приведены нъкоторые наиболье разительные примъры разногласій между учеными, и думается, что этихъ примъровъ достаточно для того, чтобы оправдать альтернативу: или мнѣ дается возможность поставить весь вопросъ о Кахріз-джами съ субъективно-эстетической на объективно-историческую почву, или я вовсе за работу не берусь.

Все это было изложено г. Директору Института и одобрено имъ. Было начато собираніе документальнаго матеріала. Понадобились разысканія въ области рукописей Авона, Рима, Генуи, Мюнхена. Благодаря содъйствію академика Осод. И. Успенскаго были получены средства на производство библіотечныхъ работь. Въ результатъ получилась довольно общирная І часть предлагаемой книги, къ которой можно было приложить три документа, освъщающихъ исторію монастыря Хоры.

Вторан часть вниги посвящена архитевтуръ Кахріз-джами. Нельзя не подчервнуть, насволько цѣнно туть было сотрудничество состоящаго при Институтъ художника Н. К. Клуге, которому принадлежать детальные и до мелочей точные чертежи плана и разръзовъ зданія. Эти чертежи — историческіе документы куда занесены всѣ подробности, отчасти такія, которыя при самомъ даже внимательномъ изученіи самого памятника должны остаться незамѣченными Имѣя въ рукахъ планъ Кахріз-джами, вычерченный нѣкогда Д. Пюльгеромъ, нужно притти къ выводу, что строители храма были сумасшедшіе, не имѣвшіе никакого понятія объ архитектуръ. Изучая планъ, явившійся результатомъ продолжительныхъ и вропотливыхъ изслѣдованій Н. К. Клуге, можно притти къ опредѣленнымъ заключеніямъ объ исторіи зданія.

Третья и четвертая части предлагаемой книги посвящены разбору мозанкъ двухъ наренковъ Кахріз-джами. Читатель зам'єтить, что въ этихъ двухъ частяхъ имя грацского профессора Іосифа Стржиговскаго упоминается довольно часто, и что ссылаемся мы не только на печатные труды этого ученаго, но и на устныя его сообщенія. Въ іюл'є м'єсяці 1905 года профессоръ І. Стржиговскій подарилъ намъ два рабочихъ своихъ дня и "прошелъ" съ нами готовыя вчерні ІІІ и ІV части нашего изслідованія.

Упомянутымъ тремъ лицамъ — Ө. И. Успенскому, Н. К. Клуге, І. Стржиговскому — мы позволяемъ себъ и на этомъ мъстъ высказать нашу глубокую
благодарность за содъйствіе, которое они намъ оказали въ нашей работъ. Благодарить мы должны также и гг. ученыхъ секретарей Археологическаго Института
Б. А. Панченко и Р. Х. Лепера, завъдующихъ тою библіотекою, въ которой наша
книга главнымъ образомъ была написана, А. Р. Крейсберга, завъдующаго библіотекою Императорскаго С.-Петербургскаго Университета, и графа И. И. Толстого,
завъдующаго библіотекою Мувея древностей того-же Университета.

Еще нѣсколько словъ по поводу предлагаемой книги. Въ альбомѣ, приложенномъ къ ней, есть фотографическіе снимки съ двухъ мозаикъ и нѣкоторыхъ скульптурныхъ частей (капителей. киворія надъ могилою Торника и т. д.) — но объ этихъ мозаикахъ (табл. LXVIII) и декоративныхъ скульптурахъ (табл. LXXXIII — LXXXVIII) въ текстѣ не говорится. Не говорится въ текстѣ, далѣе, о весьма замѣчательной орнаментикѣ, мозаической и фресковой, которая въ Кахріо-джами имѣется въ изобиліи. Не говорится и о фрескахъ южнаго "придѣлъ". Объясняются эти пробѣлы тѣмъ, что о скульптурахъ, о фрескахъ, объ орнаментикѣ мы предполагаемъ говорить особо во ІІ томѣ нашего труда о Кахріо-джами, томѣ, который — надѣемся — не заставитъ себя ждать слишкомъ долго.

### Часть первая.

Въ Великихъ Минеяхъ Четьихъ, собранныхъ митрополитомъ Макаріемъ, подъ четвертымъ сентября мы находимъ упоминаніе о двухъ священномученикахъ, носившихъ имя Вавилы. Первый былъ епископомъ Антіохійскимъ и пострадалъ "при Нумеріанѣ римстемъ цари"1), второй былъ епископомъ Никомидіи и принялъ мученическую смерть при Максиміанѣ2). Мощи Никомидійскаго мученика были увезены его почитателями: "вѣрніи нѣціи нощию пришедше и мощі ихъ (т. е. св. Вавилы и его учениковъ, пострадавшихъ со своимъ пастыремъ) в лодію вложиша, въ Византію принесоща, и къ сѣвернѣй странѣ въ три ковчегы разложивше положиша, идеже страна Моніина, славу и благодареніе всылающе Богу." Ни одинъ географъ не знаетъ "страны Моніиной". Въ своемъ подлинникѣ, греческой служебной минеѣ3), переводчикъ нашелъ слова: ἔνθα ἐστὶ μοντὴ χώρα ἐπονομαζομέντη, и ошибся: онъ принялъ за имя собственное слово μοντὴ, между тѣмъ какъ, на самомъ дѣлѣ, названіе — Χώρα. Переводчикъ долженъ былъ бы написать: "идеже обитель Хора нарицаемая," но существованіе такой обители было ему неизвѣстно.

Подобное-же невъдъніе относительно монастыря Хоры встръчалось сплошь да рядомъ еще очень недавно ), и осуждать переводчика Миней Четьихъ не при-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Великія Минен Четьн, собранныя Всероссійскимъ митрополитомъ Макаріємъ, сентябрь, дни 1—13. Изданіе Археографической Коммиссіи. СПб., 1868, стр. 161 и, пространиве, стр. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цитирую по венеціанскому изданію 1806—1820 (ο немъ см. apxienuexona Cepsia, Подный мізсяцесловъ Востока. Владиміръ, 1901, стр. 219): Μηναίον τοῦ Σεπτεμδρίου μηνός. Ένετίησιν, 1808, p. 35: πιστοί δέ τινες εὐσεδεῖς νυκτὸς ἐλθόντες καὶ τὰ λείψανα ἐν ἀκατίφ ἐμδαλόντες εἰς τὸ Βυζάντιον διακομίζουσι καὶ ἐν τῷ βορείφ μέρει ἔξω τειχέων ἐν τρισὶ λάρναξι καταθέντες, ἔνθα ἐστὶ μονὴ Χώρα ἐπονομαζομένη, δόξαν καὶ εὐχαριστίαν τῷ Θεῷ ἀνέπεμψαν.

<sup>4)</sup> Βε Боннскомъ изданіи Льва Грамматика, р. 148, 10, издатель І. Веккег слова μονή τής Χώρας переводиль "monasterium terrae"! Glycas, р. 512, 2 Bonn., слова περιώρισεν αὐτὸν ἐν τῷ Χώρα переведени: "in locum quendam relegavit"! и т. д. Къ нежелательнымъ послёдствіямъ невёдёніе о Хорѣ привело въ нёсволькихъ агіографическихъ изданіяхъ, напр. Συναξαριστής τῶν δώδεκα μηνῶν τοῦ ἐνιαυτοῦ, Νικοδήμου τοῦ 'Αγιορείτου, ἔκδ. Θ. Νικολαίδου. 'Αθήνησι, 1868, І, р. 319, гдѣ, подъ 18 декабря, вкратцѣ разсказано житіе св. Миханда Синкелла; замѣтка заключается такъ: ὁ δὲ Μιχαήλ πάλιν προδάλλεται σύγκελλος καὶ λαμδάνει τὸ ἐκεῖ μεγαλώτατον μοναστήριον εἰς ἐξουσίαν του καὶ ἀνάπαυσιν. І, р. 345, подъ 27 декабря, «писано житіе св. Θеодора Начертаннаго: . . ἐπέμφθησαν εἰς τὴν ἐξορίαν, ὅπου ὁ μέγας ἀριστεὺς καὶ νικητής οδτος Θεόδωρος πρὸς Κόριον ἐξεδήμησε. Благодаря полному изданію синавсарей, сдѣланному оо. Болландистами (Propylæum ad acta sanctorum Novembris. Synaxarium ecclesiae Constantinopolitanae e codice Sirmondiano

ходится. Упомянуль я объ его ошибкъ только потому, что тексть митрополита Макарія въ нъсколькихъ словахъ прекрасно характеризуеть и начало, и конецъ исторіи монастыря Хоры: начало — полусказка, легенда; конецъ — забисніе, настолько полное, что самое имя обители стало совершенно непонятнымъ.

Между легендарнымъ началомъ и меланхолическимъ концомъ лежатъ почти двънадцать въковъ пестрой и бурной исторіи. До перенесенія столицы на берега Босфора наша μονή Χώρα ἐπονομαζομένη была загороднымъ монастыремъ въ оврестностяхъ Византія. При Константинъ Великомъ городъ разросся, и монастырь сталъ подгороднымъ. При Феодосіи онъ оказался уже въ чертъ города, на окраинъ. Когда резиденція императоровъ переносится во Влахерны, Хора очутилась въ ближайшемъ сосъдствъ съ дворцомъ василевса, въ богатой и аристократической части города. Патріархъ поселяется въ Хоръ; великій логофоетъ имперіи береть ее подъ свое особое покровительство; самая почитаемая святыня Царыграда, икона Божісй Матери Одигитріи, временно пребываеть въ храмъ монастыря. И все это великольніе сразу рушится съ приходомъ турецкихъ завоевателей: монастырскія зданія сравнены съ землею, церковь обращена въ мечеть. Монастырь Хора исчезаеть: появляется маленькая невзрачная Кахрір-джами, одиноко стоящая среди огородовъ и пустырей на дальнемъ концъ Стамбула. Кругомъ бъдныя лачуги турокъ и евреевъ.

Исторія Хоры до сихъ поръ далево еще удовлетворительно не выяснена, какъ, впрочемъ, и исторія очень многихъ другихъ храмовъ Константинополя. Виновата въ этомъ, вонечно, прежде всего самяя постановка дѣла изданія документальныхъ источнивовъ для исторіи Византіи. Вѣдь только въ послѣднее время публикаціи стали болѣе обильными. И сейчасъ-же объявились также и новыя данныя о Хорѣ. Очень недавно же всѣ свѣдѣнія о ней ограничивались тѣмъ, что собралъ нѣкогда Дюванжъ 1). Трудомъ Дюванжа пользовались Бандури 2), затѣмъ Паспати 3) и Ж. П. Рихтеръ, издавшій, въ нѣмецвомъ переводѣ, тексты, относящіеся къ исторіи нашей обители 4).

Дюканжъ собраль всё свёдёнія о Хорё, которыя содержатся въ византійскихъ лётописяхъ. Эти лётописныя извёстія, конечно, неполны, неточны, часто противорёчивы. Иначе не могло и быть. Вёдь ясно, что на монастыри свои, на церкви и часовни византійцы смотрёли не съ точки зрёнія современной науки, требующей точности и опредёленности. Замётки лётописцевъ носять чисто случайный характеръ. Мы узнаемъ такіе факты, съ которыми намъ дёлать нечего, пипс Вегопіпелії еd. Н. Delehaye. Вгихепе, 1902), теперь можно провірить Никодина Святогорца вля, візрийе, его педателя: непонятное названіе μονή τῆς Χώρας либо пропущено в перефразировано, какъ въ указаннихъ выше случаяхъ, либо напечатано τῆς χώρας вийсто τῆς Χώρας (12 мая, житіе св. Германа, II, р. 146). Только въ двухъ містахъ — 2 января, память патріарха Космы, I, р. 361, и 8 января, память патріарха Кира, I, р. 372, — читается правильно μονή τῆς Χώρας.

<sup>1)</sup> Du Cange, Constantinopolis Christiana. Paris, 1680, l. IV, c. 4, N 5, p. 180 sqq.

<sup>2)</sup> A. Banduri, Imperium Orientale. Venetiis, 1729, t. II, pars IV, p. 530.

<sup>\*) &#</sup>x27;Α. Πασπάτης, Βυζαντιναὶ μελέται τοπογραφικαὶ καὶ Ιστορικαί. Έν Κωνσταντινουπόλει, 1877, p. 826 sqq.

<sup>4)</sup> J. P. Richter, Quellen zur byzantinischen Kunstgeschichte. Wien, 1897, p. 195 sqq.

а другіе, которые для нась, съ точки зрвнія археологіи, были бы очень важны, въ нашихъ источникахъ либо обойдены молчаніемъ, либо — что еще хуже — разсказаны такъ сбивчиво и такъ противорвчиво, что невозможно разобрать, гдв-же истина-

Между тыть выяснение документальной исторіи памятниковъ византійскаго искусства имыеть большое научное значеніе: только такимь путемь можно положить прочное основаніе исторіи самого искусства, о которой и до сего дня мнынія значительно расходятся. Насколько шатка хронологія, основанная на исключительно археологическихъ данныхъ, на одномъ, напримыръ, анализы архитектурныхъ формъ, показываеть практика. Долженъ-же быль генерэль Веуніє, издавая фотографію Текюрсарая, одного изъ наиболые замычательныхъ памятниковъ Константинополя, подписать "дату": У или XIII столытія 1)! Такъ далеко расходятся мнынія ученыхъ. Не меные поучительна далеко еще не кончившаяся полемика о времени постройки Св. Софіи Солунской 2).

И Тевюр-сарай, и Св. Софія Солунская — зданія единыя и цёльныя, дошедшія до насъ безъ крупныхъ передёлокъ, приблизительно въ томъ видё, въ какомъ были построены; въ обоихъ зданіяхъ стилистическій матеріалъ изобилуетъ. Если ихъ хронологія не можетъ быть опредёлена прочно и безспорно, вопросъ о датировкё Кахріз-джами приходится признать неразрёшимымъ. Вёдь Кахрізджами, въ нынёшнемъ своемъ видё, есть несомнённо конгломератъ разнородныхъ и разновременныхъ частей. Разобраться въ хаос'в построекъ и перестроекъ, датировать ихъ сколько нибудь опредёленно на основаніи однихъ археологическихъ соображеній — дёло трудное и почти безполезное: выводы получатся гадательные, въ лучшемъ случаё — вёроятные, но не достовёрные. Необходимы документальныя данныя: только они могутъ помочь.

I.

Начинать равсказъ о судьбахъ Хоры приходится, какъ уже было отмъчено, съ полусказки. Въ самомъ дълъ: хронологически первый фактъ, извъстный намъ изъ исторіи Хоры, есть перенесеніе мощей св. Вавилы Никомидійскаго, а житіе этого святого очень сильно запутано<sup>8</sup>), до того, что даже самое существованіе этого Вавилы, повидимому, можетъ оспариваться. Такъ оо. Болландисты, ученые издатели Асtа Sanctorum, полагаютъ, что Никомидійскій мученикъ легендаренъ<sup>4</sup>), что онъ — позднъйшій дублетъ своего Антіохійскаго тезки<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> La Général Beylié, L'habitation byzantine. Grenoble-Paris, 1902 (таблицы не обозначены нумерамы).

<sup>2)</sup> См. напр.: Ch. Texier and R. Popplewell-Pullan, Byzantine architecture. London, 1864, p. 442; W. R. Lethaby and H. Swainson, The church of S. Sophia Constantinople. London, 1894, p. 198 sqq.; Jean Laurent, Byzant. Ztschr., IV, 1895, p. 431; J. Kurth, Athen. Mitt., XXII, 1897, p. 469; H. Смирноот, Визант. Вр., V, 1898, p. 380; E. Рыдинь, Визант. Вр., VI, 1899, p. 372; H. Смирноот, Виз. Вр., VII, 1900, p. 68; Oscar Wulff, Die Koimesiskirche in Nicæa und ihre Mosaiken. Strassburg, 1903, p. 36 sqq. и р. 152; J. Strzygowski, Kleinasien. Leipzig, 1903, p. 116 sqq.; и т. д.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Ср., напримъръ, удивительную путаницу у S. A. Morcelli, M  $\eta$  νολό $\gamma$  ιον  $^{3}$ ον  $^{3}$ ον  $^{4}$ ον  $^{5}$ ον

<sup>4)</sup> Acta SS. Septembris, II, p. 2.

<sup>5)</sup> Acta SS. Januarii, III, p. 183 sqq.

На первый взглядъ разсужденія оо. Болландистовь вполнѣ основательны. Существованіс св. Вавилы Антіохійскаго засвидѣтельствовано преврасно: проповѣдями Іоанна Златоуста 1), замѣткою Свиды 2), синавсарями, минеей, Метафрастовымъ житіемъ 3); а про Вавилу Никомидійскаго мы узнаемъ изъ сравнительно позднихъ мѣсяцеслововъ, и самый текстъ разсказовъ о немъ явно выдаетъ свою зависимость отъ житія Антіохійскаго епископа. Не ясно-ли, что ми имѣемъ дѣло со столь обычною въ житійныхъ текстахъ путаницею, плодомъ которой явилась легенда о новомъ, никогда не существовавшемъ святомъ?

Но сами-же оо. Болландисты издали документь, который решаеть вопросъ не въ ихъ пользу: это синаксарь Константинопольской церкви<sup>4</sup>). Берлинская рукопись, codex Sirmondianus, по которой сдёлано изданіе, относится къ XII-му или XIII-му вёку, но несомнённо восходить къ гораздо более древнему оригиналу. Въ этомъ синаксарё мы находимъ замётки объ обоихъ нашихъ священномученикахъ, замётки, которыя прекрасно показывають, какъ, путемъ взаимнаго проникновенія<sup>5</sup>), получилась та общность нёкоторыхъ чертъ, на которой построено мнёніе о легендарности Вавилы Никомидійскаго. Въ этомъ-же синаксаріи есть свёдёнія и о мощахъ нашихъ святыхъ, свёдёнія для исторіи Хоры не безразличныя.

Мощи антіохійскаго епископа хранились, по свидѣтельству Златоуста, въ Антіохіи. Отсюда онѣ врестоносцами были вывезены въ Италію, положены въ храмѣ мѣстечка San Giacopo, а оттуда 18-го октября 1460 епископомъ Бернардомъ перенесены въ Кремону<sup>6</sup>). Въ тотъ-же самый промежутокъ времени мощи — очевидно, другого, т. е. Никомидійскаго, — Вавилы почитались въ Константинополѣ, и притомъ до X-го или XI вѣка именно въ Хорѣ, какъ это засвидѣтельствовано минеею, вышеупомянутымъ синавсаремъ и житіемъ св. Михаила Синкелла <sup>7</sup>), о воторомъ рѣчь впереди. Въ XII в. мощи находились въ Студійскомъ монастырѣ, гдѣ ихъ видѣлъ архіепископъ Антоній Новгородскій <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Migne, P. Gr., vol. L, col. 527 sqq.

<sup>2)</sup> Lexicon, ed. I. Bekker, s. v. Βαδυλάς, p. 209.

<sup>3)</sup> Migne, P. G., CXIV, col. 967 sqq.

<sup>4)</sup> Delehaye, Synaxarium ecclesiae Constantinopolitanae, col. 12,17.

<sup>5)</sup> Для возстановленія исторіи Вавили Антіохійскаго интересно, между прочимъ, новазаніе древнівнихъ мартирологовъ, еd. G. B. de Rossi et L. Duchesne, Acta SS. Novembris, t. II, pars I, p. [13] и р. LIII. Даже если би можно било доказать прямое заимствованіе нодробностей составителемъ житія Никомидійскаго Вавили изъ житія Антіохійскаго, то и изъ этого еще не слідовало би несуществованіе Никомидійскаго мученика; подобние приміры изъ русской агіографіи у В. Каючевскаго, Древне-русскія житія святихъ какъ историческій источникъ. Москва, 1871, стр. 432.

<sup>6)</sup> Acta SS. Januarii, III, p. 195.

<sup>7)</sup> Cm. приложение I, A. fol. 113 v. I.

<sup>8)</sup> Путешествіе Новгородскаго архієпископа Антонія въ Царьградъ, изд. П. Сассаштоса. СПб., 1872, ст. 104 (отсюда у Riant, Exuviae sacrae Constantinopolitanae. Genevae, 1878, П, р. 225). Въ сноскъ П. Сассаштосъ, неизвъстно на какомъ основанін, пишетъ: "одинъ изъ византійскихъ епископовъ, которихъ память совершается 4-го сентября". Хр. М. Лопаресъ, издавшій "Паломникъ" въ Православномъ Палестинскомъ Сборникъ, т. XVII, вып. III, СПб., 1899, никакихъ поясненій о личности Вавилы не даетъ. — Да будетъ мит позволено отмътить небольшую неточность, которая повторяется и у П. Сассаштоса, и у Рама, и у Лопареса. Текстъ у Антонія въ приведенномъ мъстъ запутанъ, и, чтоби его сдълать удобопонятнымъ,

Сомнѣваться въ самомъ существованіи св. Вавилы Нивомидійскаго нѣть, такимъ образомъ, нивавой нужды. Но перенесеніе его мощей въ Хору немедленно послѣ мученической вончины святого, а, слѣдовательно, существованіе монастыря уже въ концѣ IV-го вѣва, довазаннымъ считать нельзя.

Была сдёлана попытка довазать древность Хоры, основываясь на самомъ наименованій μονή τής Χώρας1). Дело въ томъ, что слово χώρα можеть имёть техническое значеніе 2): χώρα — полоса земли вдоль городскихъ укрѣпленій, внѣ города, обязательно свободная отъ построекъ. Основываясь на этомъ, разсуждали такъ: ή χώρα находится за городомъ, значитъ — и ή μονή τῆς χώρας находится тамъ-же; мы видимъ, что монастырь стоить внутри Өеодосіевыхъ стёнъ, но внё ствиъ Константина, значитъ — монастырь построенъ раньше ствиъ Өеодосія. Кажется, однако, что, если мы будемъ логичны, то мы придемъ къ иному выводу, именно принявъ хюра за техническій терминъ: вёдь если ή хюра есть мёсто, по закону обязательно свободное отъ построекъ, то непонятно, какъ-же на ней могъ стоять монастырь! Либо въ нашемъ случав слово хфра не имветь указаннаго Дюканжемъ значенія, либо монастырь никогда не былъ "fuori le mura"3), и имя монастыря содержить вовсе не хронологическое, а только топографическое указаніе: мъсто, гдъ стоить теперь Кахрів-джами, и по включеніи въ Өеодосіевь городъ сохранило старое названіе, и монастырь, построєнный позже городской стінь, получиль название μονή τής Χώρας — какъ храмъ Спаса-на-бору можеть быть построенъ и после исчезновенія того бора, отъ котораго получила названіе вся мъстность и самая церковь.

Но нѣть никакой необходимости принимать слово χώρα именно въ спеціальномъ, техническомъ значеніи. Строго говоря, мы даже не имѣемъ права дѣлать пздатели выдѣлпли скобками одну вставку; но отъ этого исказылся смыслъ. На самомъ дѣлѣ, и свитка св. Өеодора, и глава Захаріи пророка, и лицо Іоанна Крестителя находились, вмѣстѣ съ мощами св. Вавиль, въ Студійскомъ монастырѣ, а не во Влахернскомъ храмѣ. Это доказывается синаксаріями: сод. Sirmondianus ed. Delehaye (col. 12, 15) имѣетъ: таλείται δὲ ἡ αὐτοῦ σύναξις... ἐν τῷ μονῷ τῷ ἐπιλεγομένῃ τῆς Χώρας, сод. Paris. Gr. 2485, ваес. XII, прибавляетъ (ibid., сод. 11, 44): νῦν δὲ τελείται ἐν τῷ μονῷ τοῦ Στου-δίου, ἔνθα καὶ τὸ ἄγιὸν αὐτοῦ σῶμα κατάκειται σῶον (по ошибкѣ о Вавилѣ Антіохійскомъ вмѣсто Никомидійскаго); слѣдовательно, мощи Вавилы перешли, въ X-мъ или XI-мъ вѣкѣ, во владѣніе Студійскаго монастыря, гдѣ ихъ и видѣлъ Антонів.

<sup>1)</sup> Значеніе названія μονή τῆς χώρας въ энциклопедіи Эрша в Грубера, LXXXIV, р. 434, передано словомъ Landkloster; съ этниъ переводомъ согласенъ и W. Fischer, Deutsche Zeitschr. f. Geschichtsw., VIII, 1892, р. 319. 'А. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Ανέκδοτα 'Ελληνικά... συλλεγέντα ἐκ τῶν ἐν τῷ Μαυρογορδατείφ βιδιοθήκη ἀναγραφομένων χειρογράφων. 'Εν Κωνσταντινουπόλει, 1884, р. 50, п. 1, приведя слова Филовея Силиврійскаго, въ которыхъ Хора названа ἡ μονή τῆς Χώρας τῶν ζώντων, предполагаетъ, что монастирь только сокращенно въ обиденной жизин назывался Хорою, оффиціально же — ἡ Χώρα τῶν ζώντων, на основаніи псалма 114, 9. Взглядъ Пападопуло-Керамевса разділяєть М. Treu, Maximi monachi Planudis epistulae. Vratislaviae, 1890, р. 247. Нітъ никакихъ сомивній, что въ XIV вікі ния Хори получило новое толкованіе, сообразное съ псалмомъ: въ IV части нашего труда читатель найдетъ доказательство этому. Но это толкованіе едвали кому приходило въ голову до XIV віка.

<sup>• \*)</sup> Н. П. Кондаков, Мозавки мечети Кахріе-джамиси — μονή τῆς χώρας — въ Константинополѣ (Исторія византійскаго искусства и иконографіи. П. Мозанки). Одесса, 1881, стр. 6, прим. 4, ссылается на тексти, собранние Дюканжемъ; я не нашель этихъ текстовъ ни въ Сольтантіпородія Christiana, ни въ Глоссаріи.

<sup>\*)</sup> Н. П. Кондаков, Мозанки мечети Кахріз-джамиси, стр. 5.

это Анонимъ Бандури ) весьма опредвленно говорить: ἐπεκλήθη δὲ Χώρα, διότι τῶν Βυζαντίων χωρίον ἢν ἐκεῖσε ἔξω τοῦ Βυζαντίου, καθὰ καὶ τοῦ Στουδίου χωρίον καὶ αὐτὸ ὑπῆρχεν. Анонимъ, слѣдовательно, приравниваеть χώρα κъ χωρίον, деревня, и понять его слоба можно только такъ: "еще до основанія Константинова города "къ сѣвернѣй странѣ" отъ Византія находилась деревня; когда городъ разросся, деревня эта стала его частью; монастырь же, который тамъ находится, удержаль старое названіе мѣстности и до сихъ поръ называется Деревенскимь". Такимъ образомъ, извѣстіе минеи и слова Анонима подтверждають другь друга. Но если мы будемъ осторожны, то мы выводовъ все-же изъ этого согласія не сдѣлаємъ: ибо современность "Деревенскаго" монастыря и деревни, отъ которой онъ получилъ названіе, не доказана, а минея — источникъ черезчуръ ненадежный, чтобы на ней основываться.

Итакъ, свъдънія о древнъйшихъ началахъ обители, хотя и не противоръчатъ другимъ извъстнымъ намъ историческимъ фактамъ и сами по себъ не невъроятны, не могутъ, однако, считаться и достовърными.

Столь же недостовърны, въ сожальнію, — по врайней мъръ на первый взглядъ — п слъдующія извъстія, касающіяся участія игумена Хоры въ трудахъ Константинопольскаго собора 536-го года.

Βε актах этого собора перечислены духовныя лица, собравшіяся для работы, и въ числь игуменовь Константинопольских монастырей поименовань нькій Ίωάννης τοῦ άγίου Μιχαήλ τῶν Χαρισίου?). Подь прошеніемь столичных монашествующих этоть Іоаннъ расписался такь: Ἰωάννης πρεσδύτερος καὶ ἡγούμενος μονῆς τῆς ἐπίκλην τῶν Χαρισίου ἀξιώσας ὑπέγραψα³), а въ другомъ мѣстѣ такъ: Ἰωάννης ἐλέφ Θεοῦ πρεσδύτερος καὶ ἡγούμενος τῆς εὐαγοῦς μονῆς τοῦ άγίου ἀρχαγγέλου Μιχαήλ ὑπογράψας ἐδεήθην⁴). Игуменъ Іоаннъ не дожиль, повидимому, до окончанія трудовъ собора, ибо впослѣдствіи мы находимъ въ актахъ новую подпись Ипатія, замѣстителя Іоанна: Ὑπάτιος πρεσδύτερος καὶ ἀρχιμανδρίτης μονῆς τῶν Χαρισίου⁵).

Упомянутый въ этихъ подписяхъ Харисіевъ монастырь во имя архангела Михаила, въроятно, слъдуетъ отожествить съ монастыремъ Хора. Хора впослъдствіи была посвящена Спасителю и Богородиць в), но это ниск лько не исключало бы возможности первоначального иного посвященія, напримъръ — архангелу Михаилу въ византійскихъ лътописяхъ есть примъры подобныхъ перемънъ 7). Ничто, такимъ образомъ, не противоръчитъ нашей догадкъ, а многое говоритъ за нее. Мы ничего не знаемъ о "монастыръ Харисія", но очень часто встръчаемъ у византійскихъ

<sup>1)</sup> A. Banduri, l. c., vol. I, pars III, p. 48; cf. (lodinus de ædif., p. 121 Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Mansi, Sacrorum conciliorum collectio, t. VIII, col. 882, 28; cf. 930, 39; 939, 30: 951, 60.

<sup>3)</sup> Mansi, l. c., col. 907, 61.

<sup>4)</sup> Mansi, l. c., col. 987, 12; 1010, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi, l. c., col. 1055, 19.

<sup>6)</sup> Известія Института, VIII, 1902, стр. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Cp. напримірть Genes. l. IV (Migne, P. G., t. CIX, col. 1129): μονήν . . . ήτις νῦν μὲν Ιερόν Διομήδους τοῦ μάρτυρος, Ἡλίου δὲ τὸ πρὶν κεχρημάτικεν.

писателей названіе πόρτα Χαρισίου, которое обозначаєть Адріанонольскія ворота Өеодосієвой стіны і). Харисій быль богатый вельможа, одинь изъ главарей цирковой партіи Голубыхь 2); ему, повидимому, принадлежали земли по сосідству съ воротами, которыя до самаго взятія города турками носили его имя. Монастырь Хора расположень въ нісколькихь сотняхь шаговь отъ Адріанопольскихь вороть; по свидітельству житія преп. Өеодора 3) онъ стояль на землів, принадлежавшей сіятельному Харисію и пользовался его щедротами і, и, наконець, то-же житіе сообщаєть, что одинь изь храмовь Хоры быль посвящень имени архангела Михаила 5).

Изъ совокупности всёхъ этихъ данныхъ вытекаетъ, что Хора могла называться μονή τοῦ άγιου Μιχαήλ τῶν Χαρισίου такъ же, какъ Студійскій монастырь, въ тёхъ-же соборныхъ актахъ, названъ μονή τοῦ άγιου Ἰωάννου ἐν τοῖς Στουδίου ο). Мы бы имѣли, такимъ образомъ, оффиціальное свидѣтельство не только о существованіи нашей обители, но даже объ извѣстной степени процвѣтанія ея въ началѣ царствованія Юстиніана. Такое открытіе для нашей задачи имѣло бы большое значеніе, а потому мы должны быть особенно осмотрительны при провѣркѣ фактовъ, на которыхъ мы основываемся.

Близость Хоры въ Адріанопольскимъ воротамъ, а слёдовательно и то, что монастырь стоялъ на землё Харисія, не подлежать сомн'внію. Но не прочно установлено, что въ Хор'в быль храмъ во имя архангела Михаила. Существованіе этого храма засвид'єтельствовано однимъ лишь житіемъ св. Өеодора. Къ этому житію мы и должны присмотр'ється, чтобы пров'єрить степень его достов'єрности.

Житіе св. Өеодора дошло до насъ въ двухъ спискахъ: въ пергаменномъ фоліантъ № 13 библіотеки монастыря Пантократора на Афонът) и въ водексъ № 33 генураской Biblioteca della Missione Urbana (San Carlo). Первый списокъ XII-го в., второй X-го в. Хр. Лопаревъ издалъ житіе по генураской рукописи, послъ того какъ М. Гедеонъ обратилъ вниманіе на важныя заключающіяся въ житіи историческія и археологическія данныя 10).

<sup>1)</sup> Dr. Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople. Lille, 1892, pp. 16 sqq., §§ 26 sqq.; A. van Millingen, Byzantine Constantinople. London, 1899, p. 81 sqq.

<sup>2)</sup> Banduri, l. c., t. I, pars III, p. 44.

<sup>3)</sup> Chr. Loparev, De S. Theodoro (504—595) monacho hegumenoque Chorensi. Petropoli, 1903 (приложеніе въ І т. Записовъ власс. отд. И. Р. Археол. Общества), р. 8, fol. 52 а.

<sup>4)</sup> ibid., fol. 53 c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid., fol. 54 a.

<sup>6)</sup> Mansi, l. c., col. 882, 21 et passim.

<sup>7)</sup> Spyr. Lambros, Catalogue of the greek manuscripts on Mount Athos. Cambridge, 1895, I, p. 95, 1047-13: περγ. φόλλ. XII σελ. 2- βιοι και μαρτύρια άγιων Ίανουαρίου α΄ - ιη΄, ἀκέφελος, κολοδός, ἐφθαρμένος ὑφ' ὑγρασίας.

<sup>8)</sup> A. Ehrhard, Die griechischen Handschriften von Genua, въ Centralblatt für Bibliothekswesen, 1893, р. 20 отд. отт.

<sup>9)</sup> Chr. Loparev, De S. Theodoro monacho hegumenoque Chorensi; см. неже, въ приложении IV, варіанты по асонской рукописи.

<sup>10) &#</sup>x27;Ο ἐν Κωνσταντινουπόλει 'Ελληνικός φιλολογικός σύλλογος. 'Αρχαιολογικόν δελτίον, παράρτημα τοῦ κδ' — κστ τόμου, σελ. 19 к. έ. Статья перепечатана безь перемінь вь приложеній къ труду того же М. Гедеона, Воζαντινόν ἐορτολόγιον. 'Իν Κωνσταντινουπόλει, 1898, σελ. 227 к. έ.

Содержаніе житія слідующее. У императрицы Феодоры, супруги великаго Юстиніана, сінющей красотою и добродітелями, быль дядя со стороны матери, по имени Феодорь. Юстиніанъ назначиль его протопатрикіемъ и отправиль его въ Малую Азію воевать съ Хосроемъ. Феодорь блистательно справился со своей задачею, разбиль персовъ и принудиль ихъ къ выгодному для ромеевъ миру. Закончивъ походъ, Феодорь повелъ войско во-свояси, но на пути передаль начальство Велисарію, а самъ съ двумя учениками Феопластомъ и Тимофеемъ отправился ко Святымъ Містамъ. Обойдя Палестину, вст трое поселились недалеко отъ Антіохіи и постриглись въ монашество. Вскорт слава о святости старца Феодора широко распространилась, и къ нему со вста сторонъ стали стекаться за молитвою или совтомъ или благословеніемъ. Наконецъ — совершенно случайно — Феодоръ былъ узнанъ. Дали знать императору. Юстиніанъ немедленно вызваль дядю своей супруги въ столицу. Феодоръ принялъ приглашеніе и поткаль въ Константинополь въ свить антіохійскаго патріарха Ефремія, отправлявшагося на соборъ противъ Севера и феопасхитовъ.

Когда соборъ закончилъ свои труды, Өеодоръ хотълъ вернуться въ свою велью, въ Антіохію, но императоръ упросилъ его остаться въ Константинополь, Өеодоръ нехотя согласился и сталъ подыскивать мъсто, отвъчающее потребностямъ монашеской жизни. На землъ вельможи Харисія, недалеко отъ городскихъ воротъ на холмъ, въ тихой части города онъ нашелъ маленькій монастырь (χελλίον μιχρόν), который ему понравился. Это была Хора. Өеодоръ поселился тутъ со своими учениками, принялъ нъсколько человъкъ братіи — всего двънадцать — и зажилъ мирно и свято. Но пришла бъда: случилось страшное землетрясеніе, отъ котораго всъ монастырскія постройки повалились. Тогда Юстиніанъ выстроилъ заново обитель, возвелъ роскошный храмъ во имя Богородицы, окружилъ Хору высокими стънами. Өеодоръ основалъ при монастыръ богадъльню и больницу. Разсказомъ о посъщеніи Хоры св. Савою Киновіархомъ, о чудесахъ св. Өеодора, о его благочестиномъ образъ жизни и объ его кончинъ заключается житіе.

Митрополить Филэреть вакъ-то выразился, что "есть сказанія о житіяхъ святыхъ, происшедшія изъ неправыхъ усть"). Принадлежить-ли наша повъсть о св. Өеодоръ къ ихъ числу? Оба ученые, которые ею занимались, гг. М. Гедеонъ и Хр. Лопаревъ, этого не думаютъ: оба полагаютъ, напротивъ, что житіе "очень цънный вкладъ въ исторію византійской литературы"2), и оба довъряютъ ему. Но для опредъленія степени достовърности сообщаемыхъ въ житіи фактовъ въдь необходимо сначала разобрать, къмъ и когда оно написано, и, если оно написано не современникомъ описываемыхъ событій, надо опредълить источники, которыми пользовался его авторъ. На всъ эти вопросы мы находимъ въ самомъ текстъ вполнъ удовлетворительные отвъты.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Заимствую цитату у E. Гомубинскаео, Исторія капонизацін святыхъ въ русской церкви. Москва, 1903, стр. 293.

<sup>2)</sup> Въ посавдующемъ разборѣ житія я буду воздерживаться отъ всякой подемики противъ взглидовъ этихъ двухъ ученихъ, предоставляя голосъ исключительно фактамъ, которые привожу.

Авторъ житія пишеть по порученію монаховъ Хоры¹), съ тѣмъ чтобы его произведеніе читалось²), вѣроятно — во время всенощнаго бдѣнія, воторымъ отврывался монастырскій праздникъ 5-го или 8-го января³). Мы едва-ли ошибемся, предположивъ, что и самъ агіографъ былъ монахомъ Хоры, тѣмъ болѣе, что изъ его описаній видно, что онъ хорошо знавомъ съ мѣстоположеніемъ обители⁴), съ ея преданіями 6).

Для опредъленія времени, когда было написано житіе, въ немъ самомъ также имъется достаточно данныхъ. Прежде всего ясно, что авторъ не современникъ Өеодора: время Юстиніана представляется ему довольно отдаленнымъ прошлымъ<sup>7</sup>), и постройки Юстиніана уже разрушены "царями ересіархами"в), подъ которыми, какъ мы увидимъ ниже, слъдуетъ понимать иконоборцевъ.

Самый точный terminus post quem получается при сличеніи приступа житія съ предисловіємъ хронографіи Өеофана<sup>9</sup>): эти части буквально тожественны, и составитель житія только изміниль ті фразы, которыя иміни отношеніе лично къ Өеофану. И если другія текстуальныя совпаденія житія и хронографіи можно было бы — хотя не всегда безъ натяжекъ — объяснить общностью источника, то въ приступі заимствованіе изъ Өеофана не можеть подлежать сомніню, ибо предисловіе хронографіи, конечно, написано самимъ Өеофаномъ.

Өеофанъ умеръ 12-го марта 818-го г.; историческое его сочинение писалось между 810-мъ и 815-мъ годами 10). Наше житие должно быть составлено послъ этихъ годовъ, а слъдовательно, въроятно, послъ торжества православия и возстановления Хоры при Михаилъ и Өеодоръ.

Разсвазъ нашего житія о посёщеніи Хоры св. Саввою Киновіархомъ<sup>11</sup>) даеть весьма опредёленный terminus ante quem. Достаточно вспомнить, что св. Савва родился въ тридцатыхъ годахъ V-го вёва<sup>12</sup>), чтобы понять, что въ той связи, въ

<sup>1)</sup> f. 44 d.; цитирую по тексту Лопарева.

 $<sup>^2</sup>$ ) fol. 45 b; fol. 58 d: tva μικρόν τι πρὸς ήδονὴν τοῖς παριούσι χαρίσωμαι; такъ какъ τοῖς παριούσι не даетъ никакого смысла, то слѣдуетъ, согласно съ Авонскимъ спискомъ, читать τοῖς παρούσι "присутствующимъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Генуэзская рукопись пріурочиваеть смерть Өеодора въ 5-му января, fol. 44 b и 60 b; Асонская къ 8-му fol. 175 с и 189 b. Кавъ объяснить это странное разногласіе?

<sup>4)</sup> fol. 52 b.

<sup>5)</sup> fol. 53 d; 56 c.

<sup>6)</sup> fol. 54 c.

 $<sup>^{7}</sup>$ ) fol. 54 c; 56 a: πάλαι τοῦτο προτυποθὲν παρὰ τοῦ εὐσεδεστάτου βασιλέως Ἰουστινιανοῦ; cf. fol. 55 c.: πολλῷ δστερον.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) fol. 54 d: διά τὸ κατοικείν ἐν τἢ αὐτἢ μονἢ ὀρθοδόξους άγίους ἄνδρας βασιλείς αίρεσιάρχαι μετά πολλούς ὅστερον χρόνους καθείλάν τε καὶ κατέστρεψαν καὶ μικροῦ δείν κατηδάφισαν.

<sup>9)</sup> fol. 44b - 45 b = Theoph., p. 3, 9 - 4,24, ed. de Boor.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) O gataxa cm. S. Parguire, Saint Théophane le chronographe et ses rapports avec Saint Théodore Studite, Bus. Bp., IX, 1902, ctp. 80; K. Krumbacher, Geschichte d. byz. Litteratur<sup>2</sup>, p. 342.

<sup>11)</sup> fol. 54 d - 56 a.

<sup>12)</sup> Кириллъ Скисопольскій, Житіе св. Савви, гл. III (Cotelerii Ecclesiae Graecae monumenta, Paris, 1686, t. III, р. 222). Греческій текстъ, нарадлельно со стариннимъ славянскимъ переводомъ, изданъ 11. Помялочекимъ, Житіе св. Савви Освященнаго, составлениое св. Кирилломъ Скисопольскимъ. СПб., 1890

которой о немъ разсказываетъ нашъ агіографъ, посвщеніе невозможно. Св. Савва быль въ Константинополві), предъявиль Юстиніану тв самыя требованія<sup>2</sup>), о которыхъ мы читаемъ въ житіи Өеодора<sup>3</sup>), но это случилось въ 530-мъ году<sup>4</sup>); а Хора, по показанію самого-же нашего автора, была отстроена послів землетрясенія 558-го года<sup>5</sup>)! Вся повість о посіншеніи отстроенной Юстиніаномъ Хоры св. Саввою — легенда, придуманная во славу обители составителемъ житія Өсодора или же имъ впервые записанная.

Этотъ-то разсказъ о Саввъ изъ житія Өеодора перешель въ житіе другого святого покровителя Хоры Михаила Синкелла в. Что составитель житія Михаила заимствоваль его изъ житія Өеодора, а не наобороть, показываеть сличеніе текстовь. 
Легко видъть, что разсказы о Саввъ и туть, и тамъ буквально тожественны. Но 
въ то время, какъ повъсть о путешествіи Освященнаго органически связана съ 
остальнымъ текстомъ житія Өеодора, она въ житіи Михаила есть лишь вставка, 
легко выдъляющаяся изъ разсказа. Органическая связь съ текстомъ и богатство 
подробностей заставляють видъть въ житіи Өеодора источникъ, откуда черпалъ 
біографъ Михаила. Значитъ, житіе св. Өеодора написано ранъе житія св. Михаила. 
Это же послъднее написано около середины ІХ-го въка: біографъ Михаила, въ 
заключеніи своего труда, ссылается на показанія друзей и учениковъ святого т), 
слъдовательно — писаль не слишкомъ много времени спустя послъ его смерти, 
т. е. послъ 18 декабря 846 в). Житіе Өеодора датируется приблизительно второю 
четвертью ІХ-го въка.

Итакъ мы имъемъ дъло съ повъствованіемъ, написаннымъ черезъ триста лътъ послъ тъхъ событій, о которыхъ въ немъ говорится. Необходимо разыскать, слъдовательно, источники. Агіографъ въ своемъ вступленіи говоритъ, что до него никто не разсказывалъ связно о жизни и дъяніяхъ преп. Өеодора; онъ, авторъ, приложилъ всъ старанія, чтобы полностью собрать весь относящійся въ задачъ

<sup>(</sup>Памятники древней письменности, т. XCVI). — Другое (?) житіе св. Саввы издано М. Гедеономъ, Βυζαντινὸν ἐορτολόγιον. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1899, р. 212 sqq.; но такъ какъ оно издано по неизвістной самому издателю (sic!) рукописи и издано съ такими пріемами, которые свойственны одному только г. М. Гедеону, то необходима крайняя осторожность при пользованіи этимъ документомъ.

<sup>1)</sup> Cotelerius, p. 340 sqq.; Πομπλοσεκία, crp. 400 cll.; Μ. Γεδεών, σελ. 266 x. έ.

<sup>2)</sup> Cotelerius, p. 343 sqq.; Помяловскій, стр. 410 слл.; М. Габаю́ v, овд. 267 ж. б.

<sup>8)</sup> fol. 55 a.

<sup>4)</sup> Ch. Diehl, Justinien et la civilisation byzantine au VI siècle. Paris, 1901, p. 524 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) fol. 52 d и 53 c; какое именно подразумъвается землетрясеніе, явствуеть изъ сравненія fol. 52 c — 53 c съ *Theoph.*, p. 231,15; 232,27; 233,1, ed. *de Boor*.

<sup>6)</sup> Приложевіе I, А. fol. 107 г. П — 107 v. II.

<sup>7)</sup> ibid., A. fol. 114 v. П. Авонскій тексть обрывается на середині фразы: ταστά μοι τοσ ελαχίστου τοσός πονήματος τὰ έχλεςθέντα παρά τῶν τοσ όσίου ἀγχιστέων γνωρίμων συσσίτων όμορόφων καὶ φοιτητῶν οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ παρὰ τῶν... Уже этихъ словь достаточно для датировки житія, особенно разъ извістно, что оно имбется въ Генуэзской руконием Х-го віка. М. Гедеών, "издавшій" житіе по Авонской руконием (Вυζαντινόν έορτολόγιον, σελ. 231 х. έ.), опустнять приведенный отрывокъ фразы, не замітивь его значенія и желая дать нічто цільное.

<sup>&</sup>quot;) S. Vaühé, Saint Michel le Syncelle et les deux frères Grapti Saint Théodore et Saint Théophane. Revue de l'Orient Chrétien, 1901, р. 48 отд. отт. указываеть дату 4 января; но см. ниже, стр. 31, прим. 7.

матеріаль, но, къ сожальнію, находиль лишь весьма скудныя данныя (цихра́и тіча βραχυλογίαν). Вымыслы, твить не менве, въ житів не были помвщены: взято все, что разсказано въ текств, изъ источниковъ. Источники же следующіе: труды Филосторгія и Доросея, Осодорита и Исихія. Такимъ образомъ, если вѣрить агіографу, источниками для описанія событій VI-го віка послужили, оказывается, сочинснія, написанныя въ IV-мъ и V-мъ! Въдь изъ названныхъ авторовъ нашему логографу могъ бы быть полезенъ одинъ только Исихій, да и то лишь для первыхъ главъ: Исихій, д'яйствительно, оставиль сочиненіе (нын'я утерянное), которое, судя по тому, что о немъ сообщаетъ Фотій, охватывало еще первые годы правленія Юстиніана 1).

Агіографъ, какъ уже было отмічено, списаль свой приступь изъ Хронографіи Өеофана, гдъ онъ и нашель вышеприведенныя ссылки. Цитированныхъ Өеофаномъ историковъ онъ не зналъ и оставиль ихъ имена, можетъ быть въ уверенности, что это правильно: вёдь Филосторгій и Дорофей, Осодорить и Исихій послужили источнивами для Хронографіи, а Хронографіей, въ свою очередь, въ широкихъ разм'врахъ пользовался и нашъ сочинитель.

За приступомъ въ житіи следуеть краткій обзорь событій, предшествовавшихъ воцарснію Юстиніана. Несмотря на то, что туть въ житін много напутано, буквальныя совпаденія съ текстомъ Өеофана бросаются въ глаза.

Вотъ рядомъ тексты житія и Өеофана (р. 172, 20).

(f. 45 b) Άρτι τότε Ἰουστίνου τοῦ ἀπὸ | Ῥωμαίων βασιλεύς Ἰουστίνος, ἔτη θ΄, θ΄, Ίλλυριούς χαταγομένου τὸ γένος τῆς τῶν 'Ρωμαίων άρχης τὰ σκηπτρα κατέχοντος έν Κυρίφ, Χοσρόου τότε τὴν Περσικὴν βασιλείαν ιθύνοντος, εν έτει έξακισχιλιοστῷ είχοστῷ πρώτψ ἀπὸ κτίσεως κόσμου, ἀπὸ δὲ τῆς θείας σαρκώσεως Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ ήμῶν ἔτους πεντακοσιοστοῦ εἰκοστού πρώτου, τελεταρχούντος τής ዮωμαίων ἐκκλησίας Φίλικος τοῦ άγιωτάτου,

Ίεροσολύμων δὲ Ἰωάννου (на самомъ дѣлѣ Іоаннъ занимаеть престолъ съ 6027-527 года!) και Τιμοθέου μεν της 'Αλεξανδρείας, Έφραιμίου δὲ τῆς Αντιοχείας (Ефремій занимаеть престоль съ 6020— 520 года!) — έν τοῖς τούτων χρόνοις

Περσῶν βασιλεὺς Χοσρόης, ἔτη μη΄, δ΄,

хόσμου έτη ςιθ' (Іустинъ въ этомъ году умеръ, 519, а не въ 521), της θείας σαρκώσεως έτη φιθ΄,

'Ρώμης ἐπίσκοπος Φίλιξ, ἔτη δ', α', Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσκοπος Ἐπιφάνιος, ἔτη ιστ', ζ', Ίεροσολύμων ἐπίσκοπος Ἡλίας, ἔτη χγ΄, ιστ΄,

'Αλεξανδρείας ἐπίσκοπος Τιμόθεος, ἔτη ιζ', ζ΄, 'Αντιοχείας ἐπίσκοπος Εὐφράσιος, ἔτη ε΄, ε΄,

<sup>1)</sup> Migne, P. G., t. CIII, col. 168: είτα και τοῦ Ἰουστινιανοῦ τοῦ μετὰ Ἰουστίνον ἔστιν ἀνάρρησιν κατιδείν καὶ τάς άλλας πράξεις μέχρις έτων τινων τής αύτοῦ βασιλείας κτλ. Ησχατερь Φοτίκ I. Bekker πρεμιαιαυτή вийсто ето тиму читать ето требу -- я не вижу основаній для такой поправки.

Τουστίνος, την ἐπιθάνατον νοσήσας ἀσθένειαν και γνούς, ώς ούχ οίός τε ην περιγενέσθαι της βασιλείας, λαθών τὸν έαυτοῦ ίδιον ἀνεψιόν, δνόματι Ίουστινιανόν, άντ' αὐτοῦ βασιλέα προεχειρίσατο, ύπὸ παντὸς τοῦ λαοῦ καὶ πάσης της βασιλικης ἐκείνης ἱερωτάτης συγκλήτου άναγορευθείς και στεφθείς, δς καὶ συνεβασίλευσεν αὐτῷ. Ἰουστίνος είκοσι πρός έκατὸν ήμέρας καὶ ἐτελεύτησε, ταλιπών την βασιλείαν Ίουστινιανώ, άνδρί χριστιανικωτάτφ καὶ εὐσεδεστάτφ καὶ περὶ τὰς ἐντολὰς τοῦ Θεοῦ ἀκριδῶς ήσκημένφ, παρά του εύσεδεστάτου και φιλογρίστου 'Ιουστίνου βασιλέως, τοῦ έαυτοῦ θείου, ἐπιμελώς παιδευθείς.

Ούτος ό πιστότατος βασιλεύς Ίουστινιανός πρό της αὐτοῦ αὐτοχρατορίας, ἔτι ζῶντος Ιουστίνου, τοῦ έαυτοῦ θείου, (ήνίχα καὶ οί παλαιοί νόμοι άνεκαινίσθησαν, και ή νεαρά νομοθεσία έγράφη, και ήνώθησαν πάντα έν μιᾶ βίβλφ, ἐπικληθὲν τὸ βιβλίον «ἡ Νέα Κέλευσις τῶν βασιλευόντων» 1)) τότε κάλλει σώματος ατλ.

(Theoph., p. 173, 14) ἀσθενήσας δ βασιλεύς Ίουστίνος

προεχειρίσατο έτι ζών είς βασιλέα Ἰουστινιανόν, τὸν ἔδιον ἀνεψιόν,

και ξοτεψεν αὐτόν. και συνεβασίλευσεν αὐτῷ μήνας δ. τῷ δὲ Αὐγούστφ μηνὶ τῆς αὐτῆς ε΄ ἰνδικτιῶνος ετελεύτησεν δ εύσεδέστατος Ἰουστινος καταλιπών βασιλέα τὸν Ἰουστινιανόν.

(Theoph., p. 177, 17) ανενέωσε δε δ εύσεδης βασιλεύς πάντας τούς παλαιούς νόμους

ποιήσας μονόδιδλον καὶ καλέσας αὐτὸ τὰ; «Νεαράς Διατάξεις» κτλ.

Пришлось сдёлать эту длинную выписку, чтобы дать образчивъ той невыразимой путаницы, которая царить во всёхь вообще разсказахь житія, и чтобы повазать сродство его текста съ текстомъ Хронографіи. Ниже у насъ будеть случай заняться этимъ сродствомъ, которое твиъ болве замвчательно, что другіе пассажи совершенно тожественны.

Цаликомъ выписанъ изъ Хронографіи Өеофана разсказъ житія преподобнаго Осодора о Константинопольскомъ соборъ 536 г., какъ показываеть сопоставленіе текстовъ.

(fol. 51 a) 'Ο δὲ πάπας 'Ρώμης 'Αγα-| πητός και αὐτὸς ἀνελθών ἐν Κωνσταντινουπόλει σύνοδον έκρότησε κατά τοῦ δυσσεβοῦς Σευήρου καὶ Ἰουλιανοῦ τοῦ Αλικαρνασέως και τῶν λοιπῶν θεοπασ-

(Theoph. 27,4) 'Αγαπητός δε δ επίσκοπος 'Ρώμης, εν τούτφ τῷ ἔτει ἀνελθών εν Κωνσταντινουπόλει σύνοδον ἐκρότησε κατὰ τοῦ δυσσεδοῦς Σευήρου καὶ Ἰουλιανοῦ τοῦ Αλικαρνασέως και τῶν λοιπῶν θεοπασχιτῶν, ἐν οἰς καὶ Ἅνθιμος, ὁ ἐπίσκοπος | χιτῶν, ἐν οἰς καὶ Ἅνθιμος, ὁ ἐπίσκοπος

<sup>1)</sup> Οτιιοτητερικό ή νέα κέλευσις των βασιλευόντων cm. sambtry B. H. Beneweenna by Zeitschr. d. Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Bd. XXIV, 1903, p. 409-414.

Κωνσταντινουπόλεως, ώς δμόφρων αὐτῶν τῶν θεοπασχιτῶν χαθαιρεθείς, ἐξεβλήθη, ἐπισχοπήσας μήνας δέχα. χαὶ ἐχειροτονήθη ἀντ' αὐτοῦ Μηνᾶς, πρεσδύτερος καὶ ξενοδόχος τῶν Σαμψώ, δπὸ ᾿Αγαπητοῦ Ψώμης. αθτη δὲ ή σύνοδος ή κατὰ Σευήρου καὶ τῶν θεοπασχιτῶν ἐγένετο τοπική, έπειδή ή οίκουμενική πέμπτη σύνοδος ἐπὶ Βιγιλίου γέγονε 'Ρώμης. τότε δή μετά την καθαίρεσιν Σευήρου και τῶν σὺν αὐτῷ ἀρχὴν έλαβε ψάλλεσθαι ἐν τῆ ἐκκλησία τὸ «'Ο μονογενής υίδς και λόγος του Θεού».

Κωνσταντινουπόλεως, ώς δμόφρων αὐτῶν καθαιρεθείς, έξεβλήθη τῆς βασιλίδος, ἐπισκοπήσας μῆνας ι΄. καὶ ἐχειροτονήθη ἀντ' αὐτοῦ Μηνᾶς, πρεσδύτερος καὶ ξενοδόχος τῶν Σαμψών, ὑπὸ ᾿Αγαπητοῦ τοῦ πάπα Ψώμης . . .

(Theoph., p. 216,23)τῷ δ' αὐτῷ ἔτει παρέδωκεν Ἰουστινιανὸς τοῦ ψάλλεσθαι ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τὸ «'Ο μονογενής υίδς και λόγος του Θεού».

### Выписано еще и описаніе землетрясенія 558 г. Опять сопоставляю тексты:

(f. 52 c.) σεισμός γέγονε μέγας, ώστε πεσείν τὰ δύο τείχη Κωνσταντινουπόλεως, τό τε Κωνσταντινιακόν και τό ύπο Θεοδοσίου κτισθέν. κατέπεσον δὲ ἐν έξαιρέτφ ἐκκλησίαι καὶ τὰ ἐπέκεινα τοῦ Έξδόμου, η τε άγία

Θεοτόχος τῶν Πεταλᾶ καὶ οἱ ἄγιοι Σαμουηλ και Βικέντιος και πολλά θυσιαστήρια ἐκκλησιῶν καὶ κιδώρια καὶ τοῦ άγίου Στρατονίκου και Καλλινίκου αί ούσαι έν τῷ Ρηγίω κάστρφ, ἀπὸ τῆς Χρυσῆς πόρτης ἔως τοῦ 'Ρησίου και τῶν Βλαχερνῶν και οὐκ ἤν τόπος ἢ προάστειον, δ οὐχ ἔπεσεν ἀπὸ τῆς φοδερᾶς ἀπειλῆς τοῦ σεισμοῦ. ἐν οἶς καὶ ἡ μονὴ τῆς Χώρας, εν ή ό όσιος πατήρ ήμων Θεόδωρος σύν τοῖς έαυτοῦ μαθηταῖς, ὡς εἰρήκαμεν, ήσυχάζων ήν, οὕτως ἔπεσεν ἕως ἐδάφους, ώστε μή γνωρίζεσθαι αὐτήν.

τοιοῦτον γάρ μέγαν καὶ φοβερόν σεισμόν οὐ μέμνηται τῶν ἀνθρώπων τις ἐπὶ τῆς γῆς ἐν τῆ γενεά εκείνη γενέσθαι. Εμεινεν ούν σειομένη ή γη νυκτός και ημέρας μετά φιλανθρω(Theoph., p. 231,23) και τῷ Δεκεμβρίφ μηνί ιδ΄ γέγονεν ετερος σεισμός φοβερός πάνυ, ώστε παθείν τὰ δύο τείχη Κωνσταντινουπόλεως, τό τε Κωνσταντινιακόν και τό ύπο Θεοδοσίου κτισθέν, κατέπεσον δὲ ἐν έξαιρέτφ έχχλησίαι χαλ τὰ ἐπέχεινα τοῦ Έβδόμου καὶ ό ἄγιος Σαμουήλ καὶ ή άγία Θεοτόχος τῶν Πεταλᾶ καὶ τοῦ άγίου Βικεντίου καὶ πολλά θυσιαστήρια ἐχχλησιῶν χαὶ χιβώρια

άπὸ τῆς Χρυσῆς πόρτης ἕως τοῦ Ψησίου και ούκ ήν τόπος ἢ προάστειον, δ οὐχ ἔπεσεν ἀπὸ τῆς φοθερᾶς ἀπειλῆς τοῦ σεισμοῦ.

τὸ δὲ 'Ρήγιον οῦτως ἔπεσεν ἕως ἐδάφους, ώστε μή γνωρίζεσθαι αὐτό. ἔπεσε δὲ καὶ ή ἐκκλησία τοῦ άγίου Στρατονίκου καὶ Καλλινίκου εως εδάφους, αι ούσαι εν τηγίω...

(*Theoph.* (p. 331,32) τοιούτον γάρ μέγαν καὶ φοδερὸν σεισμὸν οὐ μέμνηται **ἄνθρωπος** έπι της γης έν τη γενεά ἐκείνη. ξμεινε δè σειομένη ή γῆ νυκτὸς καὶ ήμέρας μετὰ φιλανθρωπίας ήμέρας δέκα, και πρός όλίγον οί πίας ήμέρας δέκα, και πρός όλίγον οί

ἄνθρωποι κατενύγησαν λιτανεύοντες φιλανφιλας δὲ γενομένης παρὰ Θεοῦ, ἐπὶ τὸ
χεῖρον πάλιν γεγόνασιν. ὁ δὲ βασιλεὺς οὐκ
ἐφόρεσε τὸ στέμμα ἐπὶ ἡμέρας τεσσαράκοντα, ἀλλὰ καὶ τῆ άγία τοῦ Χριστοῦ
γεννήσει χωρὶς αὐτοῦ προῆλθεν ἐν τῆ
ἐκκλησία. ὥστε καὶ τὰ ἐξ ἔθους γινόμενα
ἄριστα εἰς τὰ δεκαεννέα ἀκούδιτα ἔπαυσε
καὶ τὴν τούτων ἔξοδον τοῖς πτωχοῖς δέδωκεν.

τότε δὴ καὶ τοῦ τρούλλου τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας φιλοκαλουμένου (ἡν γὰρ καὶ αὐτὸς διερρηγμένος ἐκ τῶν γενομένων σεισμῶν) ἐργαζομένων
τῶν Ἰσαύρων, ἔπεσε τὸ ἀνατολικὸν μέρος τῆς
προϋποστολῆς τοῦ ἀγίου θυσιαστηρίου καὶ
συνέτριψε τὸ κιδώριον καὶ τὴν ἀγίαν τράπεζαν καὶ τὸν ἄμδωνα. ὅπερ ὁ εὐσεδέστατος βασιλεὺς μεγάλως λυπηθείς, «οίδα,
ἔφη, ὅτι διὰ πλῆθος άμαρτιῶν μου καὶ
τὸ ἱερὸν θυσιαστήριον τῆς ἐκκλησίας κατέπεσε».

σπεύσας ήγειρεν έν αὐτή μεγάλους πινσούς καὶ ἐδέξατο τὸν τροῦλλον, καὶ οῦ-τως ἐκτίσθη, ὑψωθεὶς πλέον εἴκοσι πόδας εἰς ἀνάστασιν ἐπάνω τοῦ κτίσματος.

ἄνθρωποι κατενύγησαν λιτανεύοντες. φιλανθρωπίας δὲ γενομένης παρὰ Θεοῦ, ἐπὶ τὸ χεἰρον πάλιν γεγόνασιν. ὁ δὲ βασιλεὺς οὐκ ἐφόρεσε τὸ στέμμα ἐπὶ ἡμέρας μ΄,

άλλὰ καὶ τῆ άγία Χριστοῦ γεννήσει χωρὶς αὐτοῦ προῆλθεν ἐν τῆ ἐκκλησία. ὥστε καὶ τὰ ἐξ ἔθους γινόμενα ἄριστα εἰς τὰ δεκαεννέα ἀκούδιτα ἔπαυσε καὶ τὴν τούτων ἔξοδον τοῖς πτωχοῖς δέδωκεν... (p. 232,27) τούτφ τῷ ἔτει μηνὶ Μαΐφ ζ΄ ἡμέρα γ΄ ὥρα ε΄, φιλοκαλουμένου τοῦ τρούλλου τῆς Μεγάλης 'Εκκλησίας

(ήν γὰρ διερρηγμένος ἐκ τῶν γενομένων σεισμῶν) ἐργαζομένων τῶν Ἰσαύρων, ἔπεσε τὸ ἀνατολικὸν μέρος τῆς προϋποστολῆς τοῦ ἀγίου θυσιαστηρίου καὶ συνέτριψε τὸ κιδώριον καὶ τὴν άγίαν τράπεζαν καὶ τὸν ἄμδωνα . . .

(Theoph., 233,1) λοιπόν συνιδών δ εὐσεβέστατος βασιλεὺς ἤγειρεν ἄλλους πινσούς καὶ ἐδέξατο τὸν τροῦλλον, καὶ οῦτως ἐκτίσθη, ὑψωθεὶς πλέον εἴκοσι πόδας εἰς ἀνάστασιν ἐπάνω τοῦ πρώτου κτίσματος.

Ясно, что агіографъ списалъ описаніе землетрясенія. Его личная работа сводится къ тому, что онъ 1) сократиль немного равсказъ Өеофана, 2) пріурочиль къ одному землетрясенію событін двухъ разныхъ, 6050 и 6051 г. г., 3) вставиль извістіе о Хорів. Какъ мы увидимъ ниже, нашему автору вообще свойственно весьма свободно обращаться съ текстами авторовь, отъ которыхъ онъ беретъ нужныя ему свідівнія.

Такимъ образомъ хронографія дала всю ту историческую — sit venia verbo! — бутафорію, которая придаетъ житію, когда его читаешь въ первый разъ, видимость основательности и добросовъстности. Но выписки изъ Өеофана именно только бутафорія, къ исторіи Хоры прямого отношенія не имъющая. Өеофанъ не знаетъ преп. Өеодора и въ исторіи Юстиніана о Хоръ не упоминаеть. Откуда-же почерпнуты разсказъ о военныхъ подвигохъ Өеодора 1), о монашеской его жизни съ учениками 2), описаніе Хоры 3). исторія послъднихъ льтъ преподобнаго 4)?

<sup>1)</sup> fol. 46 b - 48 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) fol. 48 c - 50 d.

<sup>\*)</sup> fol. 51 c — 52 c; 53 d ·· 54 d.

<sup>4)</sup> fol. 54 d -- 60 d.

Начнемъ съ военной дългельности Өеодора. Исторія персидскихъ войнъ Юстиніана извъстна преврасно. Провопій, совътникъ Велисарія і), самъ участникъ походовъ, оставиль о нихъ весьма подробныя записки; у Өеофана, у Малалы есть общирные разсказы о персидскихъ войнахъ ромеевъ Нигдъ мы не находимъ ни слова о Өеодоръ или о вомъ нибудь, вто хоть съ нъвоторымъ правдоподобіемъ могъ бы быть отожествленъ съ нимъ. А въдь Өеодоръ, по словамъ житія, былъ дядя императрицы, былъ въ милости у Юстиніана, былъ главнымъ начальникомъ армія! Полное молчаніе о немъ всъхъ нашихъ историческихъ источниковъ, конечно, не можетъ быть объяснено иначе, какъ только тъмъ, что военные подвиги Өеодора, самое участіе его въ Персидскихъ походахъ Юстиніана — вымышлены составителемъ житія.

Ηο откуда-же составитель житія почерпнуль разсказь о персидскомъ походь? Въдь наряду съ явно "литературными прикрасами", каковы ръчь императора, снаряжающаго Өеодора на войну<sup>2</sup>), и поученіе Өеодора, прощающагося съ арміей з), въ разсказь житія есть такія подробности, какихъ, конечно, не придумать монаху ІХ-го въка: названы Хосрой, Велисарій, Урсикій съ супругою Комито, сестрою императрицы Өеодоры; агіографъ знаеть τὴν Περσαρμενίαν, τὸ Δαράς κάστρον, τὸν Εὐφρατήσιον ποταμόν, τὴν Υρκανίαν θάλασσαν, πόλιν Οὐαζανίαν, τὴν Νίσιειν πόλιν. Часть этихъ именъ онъ нашелъ бы и у Өеофана. Но агіографъ супруга Комито называеть Урсикіемъ, между тѣмъ какъ всѣ наши другіе источники знають его подъ именемъ Τζίτας, Τζήτας, Ζτίττας, Τζίτζας, Σίττας, и упоминаеть о городѣ Οὐαζανία, неизвъстномъ другимъ историкамъ<sup>4</sup>).

Полвленіе этихъ двухъ именъ не объяснить невъжествомъ нашего автора: папротивъ, онъ располагаль, очевидно, болье подробными свъдвніями, чъмъ располагаемъ мы. Двойное имя Урсивій-Твита, какъ видълъ уже М. Гедеонъ, въроятно, вовсе не есть плодъ недоразумънія. Твита — имя негреческое; носитель его быль одинъ изъ многочисленныхъ варваровъ, которые дослуживались въ Вивантіи до высокихъ чиновъ 5). Нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что Твита, добившись выдающагося военнаго и придворнаго положенія 6), эллинизировалъ (върнъе: романизировалъ), слъдуя модъ, свое имя: встръчаемъ-же мы, среди генераловъ Юстиніана, скиев, который называется Гермогеномъ 7), гепида, носящаго имя Мунда 8), и т. д.

Имя Урсикій одно еще не даеть право д'алать выводы объ источникахъ житія. Но присмотримся во всему разсказу о Тзит'в-Урсикіи. Онъ названъ б Мо-

<sup>&#</sup>x27;) Procop., Bell. Pers., p. 60, 1 Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) fol. 46 b — 46 d.

<sup>3)</sup> fol. 48 c.

<sup>4)</sup> У Προκοπία мы находимъ два нмени, схожихъ съ Οὐαζανία: В. G., p. 504, 7: ἔστι δέ τις ἐν Πέρσαις Οὐαζαίνη χώρα ἀγαθή μάλιστα, и de ædif., p. 254, 3 и p. 256, 15: Βίζανά.

<sup>5)</sup> Ch. Diehl, Justinien, p. 418.

<sup>6)</sup> cf. Malal., p. 465, 9: ...Τζίττα τῷ στρατηλάτη πραισέντου...; Procop., Β. P., p. 74, 15: Σίττας δὲ ἀρχὴν μὲν τὴν στρατηγίδα ἐν Βυζαντίφ εἶχε...

<sup>7)</sup> Theoph., p. 178, 20: Ερμογένης δ μάγιστρος δ Σπύθης, cf. Malal., p. 445, 18,

<sup>8)</sup> Malal., p. 450, 19: Μοῦνδος ὁ ἐκ γένους τῶν Γηπέδων καταγόμενος.

νομάχος1), а немного раньше говорится, что Іустиніанъ жениль его на Комито "ради славы его единоборства"<sup>2</sup>). Для агіографа детэль эта не имветь ни мальйшаго значенія, къ темъ не относится; она попала въ житіе очевидно совершенно случайно изъ какого-то утеряннаго нынъ, подробнъйшаго историческаго сочиненія в кавъ въ описаніе землетрясенія изъ Өеофана попаль разсказь о починкі вупола св. Софін, тоже не нужный для пониманія жизни Өеодора.

Если мы сличимъ тексты житія и Хронографіи, то увидимъ, что объ источнивъ агіографа мы можемъ себъ составить опредъленное понятіе: это — либо болъе пространная редакція Хронографіи, либо то же сочиненіе, которымъ пользовался Өсофанъ. Я не вижу другого пути выяснить свою мысль, какъ опять сопоставивъ ридомъ тевсты:

(fol. 47 a) . . . πόνφ πολλφ τὸ λιμητὸν Ι απαν των Σαρακηνών και την Περσαρμενίαν τοις 'Ρωμαίοις ύπόφορον κατεστήσατο. διαβάς δὲ ναυσὶ τὸν Εὐφρατήσιον ποταμόν και φθάσας είς τὸ Δαράς κάστρον ούτω λεγόμενον, κατέλαδε πόλιν Οὐαζανίαν, μηνύσας Χοσρόει τῷ βασιλεῖ Περσῶν εύτρεπισθήναι πρός πόλεμον, και έν τῷ διάγειν αὐτὸν ἐχεῖ **αμα Βελισα**έκυοδ φίο λοιποῖς ἐξάρχοις Ῥωμαίων σύν στρατηγῷ Οὐρσικίφ, ἀνδρί γε πάνυ ὄντι περί τὰ πολεμικὰ ἱκανώτατον (δν διὰ τὸ περιδέξιον της μονομαχίας βασιλεύς Ίουστινιανός έζευξεν αὐτῷ γυναΐκα την άδελφην Θεοδώρας της αὐγούστης δυόματι Κομιτώ, άνεψιάν και ταύτην τυγχάνουσαν τοῦ ἐπ' ἀρετῆ καὶ καθαρότητι βίου διαλάμποντος Θεοδώρου), συλλέξας πλήθη στρατιωτών Χοσρόης τών ύπὸ τὴν έξουσίαν αὐτοῦ δασμοφορούντων, μετὰ τοῦ γνησίου αύτου υίου

(Theoph., p. 180,24) καὶ φθάσαντες εἰς τὸ **Δ**αράς

έμήνυσαν τῷ βασιλεῖ Περσῶν τοῦ δέξασθαι αὐτούς. καί έν τῷ διάγειν αὐτούς εἰς τὸ Δαράς ἄμα Βελισαρίφ τῷ στρατηλάτη τῆς ἀνατολῆς καὶ τῶν λοιπῶν ἐξάρχων 'Ρωμαίων, καὶ άπληκευόντων αὐτῶν πρὸ μικροῦ τῆς πόλεως,

[(Theoph., p. 175,10) έζευξεν δὲ αὐτῷ γυναϊκα την άδελφην Θεοδώρας της αύγούστης δνόματι Κομιτώ.]

μαθών δ Μηράμ, πρωτοστράτηγος των Περσων τοῦ βασιλέως, σύν τῷ υίῷ τοῦ βασιλέως καὶ τοῖς λοιποῖς στρατηγοίς Περσίδος συνηγμένοι έν τῷ Νικαὶ Περσικής δυνάμεως πολλής τζίδιος μετὰ Περσικής δυνάμεως πολλής, ἐπέρριψεν αὐτοῖς | τῷ Ἰουνίφ μηνὶ τῆς η' ὶνδικτιῶνος ἐπέρ-

<sup>1)</sup> fol. 47 c.

<sup>2)</sup> fol. 47 b, cf. Theoph. p. 175, 10.

з) Даже *Прокопі*й, усердно восхваляющій Тавту (В. Р., р. 162, 5; 166, 7) и подробно слідящій за его карьерою (В. Р., р. 59, 10; 74, 15 и т. д.), не упоминаеть объ этомъ единоборствъ.

άλαζονικῶς. ὁ δὲ μέγας Θεόδωρος καὶ πανοσιώτατος σὺν τῷ ἐπ' ἀνεψιᾶς αὐτοῦ ἀνδρὶ Οὐρσικίφ τῷ Μονομάχφ ἄμα Βελισαρίφ δουκὶ καὶ πᾶσι τοῖς τῶν Ῥωμαίων στρατηγοῖς καλῶς στρατηγήσαντες ὧρμησαν κατὰ Περσῶν.

καὶ κροτηθέντος πολέμου μεγάλου, ἐγένετο συμδολή ἐκατέρων μερῶν, καὶ τῆς τοξείας τῶν Περοῶν πολλῆς γεγονυίας, ὡς καὶ τὰς ἡλιακὰς ἀποκρύπτειν ἀκτίνας 'Ρωμαίοις, ταῖς ἀσπίσι τὰς ἐκ τῶν τόξων βολὰς ἀπορριψάμενοι τῆς κατασυστάδην μάχης ἀπήρχοντο. βαθείας δὲ καθεστώσης τῆς τῶν 'Ρωμαίων ἐκτάξεως, φέρειν οὐκ είχον οἱ Πέρσαι, καὶ τρέπεται ἡ τῶν Βαθυλωνίων πληθὸς καὶ ἀναιροῦνται πλήθη πολλά. παραλαμβάνουσι δὲ καὶ τὸ τῶν Περοῶν τοῦλδον καὶ τὸ βασιλικὸν σκηνοπήγιον καὶ πᾶσαν τὴν ἀποσκευὴν ἐπίδοξον οὐσαν

καὶ πρὸς Ἰουστινιανὸν εἰς Κωνσταντινούπολιν πέμπουσι τὰ ἐπίσημα ἐκεῖνα καὶ βασιλικὰ λάφυρα. νομοθετεί τοίνυν δ τῶν Περσῶν βασιλεύς, τὴν αἰσχύνην μὴ φέρων, μηκέτι βασιλέα τῶν Περσῶν εἰς πόλεμον ἐξέρχεσθαι, άλλ' άντ' αὐτοῦ ἄλλο πρόσωπον πέμπεσθαι. δ δὲ Ῥωμαϊκὸς στρατὸς ἐπετίθετο ταίς Περσικαίς συμφοραίς και πρός τὰ ἐνδότερα τῆς Περσίδος ἐχώρησε καὶ πολλήν αλχμαλωσίαν καλ άλωσιν έν Περσίδι πεποίηκε φθάσας και μέσον της Υρκανίας θαλάσσης. χειμώνος δὲ γενομένου, οὐκ έπανέζευξαν οί 'Ρωμαίοι είς τὰ ίδια, άλλὰ έν Περσίδι παρεχείμασαν. Ο δε βασιλεύς Περσών Χοσρόης ἔκλυτος τότε ἐγένετο. και φοδηθείς, μήπως και αυτός συλληφθή δπὸ τῶν 'Ρωμαίων καὶ δέσμιος ἀπαχθή πρός τον βασιλέα Ἰουστινιανόν, άναλαδών τὰς ὑπολειφθείσας αὐτῷ δυνάμεις καὶ τὸν υίον αὐτοῦ ἐπὶ τὰ ἐνδότατα τῆς Περσίδος κατέφυγε.

ριψεν αὐτοῖς, μερίσας τὸ ίδιον πλῆθος εἰς τρία τάγματα.

καὶ τοῦτο γνόντες οἱ στρατηγοὶ Ῥωμαίων σὺν τῷ μαγίστρφ καλῶς στρατηγήσαντες ὧρμησαν κατὰ Περσῶν.

(Theoph., p. 250,30) πολέμου δε προτηθέντος. xal the τοξείας τῶν Περσῶν πολλής γεγονυίας, ὡς και τὰς ήλιακὰς ἀποκρύπτειν ἀκτίνας, 'Ρωμαΐοι ταῖς ἀσπίσι τὰς ἐκ τῶν τόξων βολὰς ἀπορριψάμενοι τῆς κατασυστάδην μάχης ἀπήρχοντο: βαθείας δὲ καθεστώσης της των 'Ρωμαίων εκτάξεως, φέρειν ούκ είχον οί Πέρσαι, καὶ τρέπεται ή τῶν Βαδυλωνίων πληθύς και άναιροῦνται πλήθη πολλά. παραλαμβάνουσι δὲ καὶ τὸ τῶν Περσῶν τοῦλδον καὶ τὸ βασιλικὸν σκηνοπήγιον και πάσαν την άποσκευην ἐπίδοξον ούσαν. πρατούσι δὲ καὶ τῶν ἐλεφάντων οί Ψωμαΐοι και πρός Τιβέριον

πέμπουσι τὰ ἐπίσημα ἐκεῖνα καὶ βασιλικὰ λάφυρα. νομοθετεῖ τοίνυν ὁ τῶν Περσῶν βασιλεύς, τὴν αἰσχύνην μὴ φέρων, μηκέτι βασιλέα τῶν Περσῶν εἰς πόλεμον ἐξέρχεσθαι.

ό δὲ Ῥωμαϊκός στρατός ἐπετίθετο ταῖς Περσικαῖς συμφοραῖς καὶ πρὸς τὰ ἐνδότερα τῆς Περσίδος ἐχώρησε καὶ πολλὴν αἰχμαλωσίαν καὶ ἄλωσιν ἐν Περσίδι πεποίηκε φθάσας καὶ μέσον τῆς Ὑρκανικῆς θαλάσσης. χειμῶνος δὲ γενομένου, οὐκ ἐπανέζευξαν οἱ Ῥωμαῖοι εἰς τὰ ίδια, ἀλλὰ ἐν Περσίδι παρεχείμασαν.

(Theoph., p. 181,5) δ δὲ Μηρὰμ καὶ δ υίδς τοῦ βασιλέως Περσῶν καὶ δλίγοι ἐκ τῶν περισωθέντων κατέφυγον εἰς τὸ Νιτζίδιος

Digitized by Google

νικήσαντες δε οί 'Ρωμαΐοι τότε νίκην μεγά- και ενίκησαν οί 'Ρωμαΐοι νίκην μεγάλην. λην, ἐνισταμένου τοῦ ἔαρος, πρεσδείαν ἀπ- γνοὺς δὲ τοῦτο δ τῶν Περσῶν βασιλεὺς έστειλεν δ βασιλεύς τῶν Περσῶν πρὸς ἐπέτρεψεν εἰσελθεῖν πρὸς αὐτὸν τὸν πατὸν ἐν άγίοις μέγαν Θεόδωρον, αἰτῶν | τρίκιον 'Ρουφῖνον ἄμα τῷ κόμητι 'Αλεεἰρήνην γενέσθαι. ὅπερ καὶ γέγονεν, τοῦ | ξάνδρφ· ελρηνικωτάτου καλ πράου Χριστοῦ τοῦ Θεού ήμῶν είρηνιχού μαθητού Θεοδώρου δηλαδή καταδεξαμένου. οί και ένωθέντες άμφότεροι καὶ πολλά διαλεχθέντες καὶ πρὸς αὐτόν, καὶ πολλά διαλεχθέντες καὶ εἰρήνης πάκτα κατατυπώσαντες ἐξῆλθον ἐν | εἰρήνης πάκτα κατατυπώσαντες ἐξῆλθον ἐν είρήνη.

και τῷ αὐγούστφ μηνι εἰσῆλθε Elphyn.

Рышать вопрось объ источникахъ Өеофана компетентные ученые<sup>1</sup>); для нашей задачи то или другое рЕшеніе непосредственнаго значенія не им'юсть. Для насъ важно то, что агіографъ свое пов'іствованіе списаль приблизительно дословно изъ вакой нибудь хроники; онъ взяль два разсказа о двухь различных походахъ, предпринятых в одинь — Юстиніаном (6022=522 г.), другой — Тиверіем (6073=573 г.), изъ нихъ составилъ свою фантастическую повъсть2) и приплель сюда своего героя Өеодера. Следовательно, историческая ценность сведений, сообщаемых въ житіи о военныхъ подвигахъ Өеодора, равна нулю<sup>3</sup>). Въдь немыслимо же, чтобы Өеофанъ, пользуясь темъ же источникомъ, что и агіографъ, умышленно опустилъ самую крупную фигуру въ своемъ разсказъ; чтобы Өеофанъ, самъ монахъ, самъ святой, самъ игуменъ монастыря4), не упомянулъ о такомъ выдающемся монахѣ, святомъ, ктитор'в монастыря, вакимъ житіе рисуеть преп. Өеодора!

"У грековъ было принято и установлено, чтобы о святыхъ писаны были "тавія свазанія, которыя бы представляли изъ себя ихъ житія. Могло не доставать "свъдъній для того, чтобы написать полную біографію святого; могли быть свъ-"двнія самыя неполныя и отрывочныя: но установившійся обычай требоваль, чтобы "были писаны настоящія житія, которыя, начиная р'ічь отъ самыя юныя версты "и отъ самаго рожденія и идя по ряду, если не были, то казались бы цёльными

<sup>1)</sup> C. de Boor, Theophanis Chronographia. Lipsiae, 1885, II, р. 849, объщенъ изслъдование объ источникахъ Хронографіи, которос до спях поръ, однако, не появилось. — Что агіографъ имізль въ рукахъ болес полную редакцію Ософана (о неисправности сохранившихся текстовь см. de Boor, l. c., II, p. 406), подтверждается, напримъръ, выписаннымъ выше, стр. 11, хронологическимъ опредъленіемъ: только Өеофавъ (de Boor, l. с., II, р. 464) составляль ихъ такъ, съ наименованіемъ патріарховъ Римскаго, Александрійскаго, Іерусалимскаго и Антіохійскаго — почему-то агіографъ опустиль Константинопольскаго. Остальния выпески показываютъ тожество текста житія съ текстомъ именно Хронографія, а не тіхъ писателей, которыми пользовался  $\theta er$ фань, т. е. Малалы и Өсофилакта Симокатты. Быго бы странно, есле бы агіографь, сплоть выписывая нзъ Өеофана, только некоторыя (и для него безразличныя) подробности взяль изъ другого источияка.

Выше мы уже видъли, что совершенно такъ же онъ связаль воедино разсказы Өеофана о двухъ различныхъ землетрясеніяхъ.

<sup>3)</sup> Xp. M. Лопорев: пытается отожествить героя занимающаго насъ житія съ Өеодоромъ Симомъ (l. с., р. XI sqq.). Но г. Лопаресь не замътиль, что житіе все скомпановано изъ лоскуточковъ, такъ какъ не справился у Өеофана.

<sup>4)</sup> τοῦ Μεγάλου 'Αγροῦ, de Boor, l. c., II, p. 9; 19; 29; 30; cf. Theoph., p. 3, 1.

"біографіями, и въ которыхъ недостатокъ свёдёній, въ случай такового, принято "было возм'вщать общими м'встами и реторикой." Житіе Өеодора — великол'єпная иллюстрація въ этимъ словамъ проф. Е. Голубинскаго 1).

Житіе продолжаеть: сдавъ начальство надъ войскомъ Велисарію, Өеодоръ отправился паломничать, постригся и поселился въ горахъ недалеко отъ Антіохіи; онъ быль узнанъ и приглашенъ въ столицу; туда онъ прівхаль въ свитв патріарха Ефремія.

Разсказъ о сдачѣ начальства, если не вымышленъ составителемъ житія²), то почерпнуть изъ какого нибудь патерика. Повѣсть о томъ, какъ нѣкій военачальникъ на охотѣ встрѣтиль въ горахъ преподобнаго, и что они другь другу сказали, есть буквальная выписка изъ "Боголюбивой исторіи" Өеодорита Киррскаго³) и, какъ и слѣдовало ожидать, ничего общаго съ житіемъ Өеодора не имѣетъ. Пріѣздъ Өеодора въ Константинополь вмѣстѣ съ патріархомъ Ефреміемъ тоже не подтверждается. Въ актахъ собора 536-го г., въ спискѣ духовныхъ лицъ, составлявшихъ свиту патріарха, есть лишь одинъ Өеодоръ: Θεόδωρος διάχονος καὶ ἀποκριστάριος τῆς ἐκκλησίας Ἐρινδηληνῶν⁴), котораго съ нашимъ преподобнымъ отожествить конечно нельзя. Подъ прошеніемъ антіохійскихъ монаховъ ве неодинсался ни одинъ Өеодоръ. Вся повѣсть о соборѣ списана изъ Өеофана очевидно только затѣмъ, чтобы мотивировать пріѣздъ Өеодора въ Константинополь, и притомъ мотивировать такъ, чтобы и самый пріѣздъ оказался своего рода подвигомъ благочестія.

Изъ всей первой части житія, такимъ образомъ, ни единая строчка не имъетъ цънности. Признать историческимъ фактомъ, можетъ быть, позволительно только одно: именно, что какой нибудь видный дъятель монастыря Хоры былъ сирійскаго происхожденія, ибо позднъйшія тъсныя связи монастыря съ Востокомъ не подлежатъ сомнънію. Мы уже видъли, что и житіе Өеодора (), и житіе Михаила Синкелла () объясняютъ эти связи посъщеніемъ обители св. Саввою Киновіархомъ. Вътой связи, въ какой объ этомъ посъщеніи говорять житія, оно не могло имъть

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Е. Голубинскій, Исторія русской церкви. Москва, 1901, І, стр. 747.

<sup>2)</sup> Возможно, что мотевы: удаленіе отъ военной діятельности, постриженіе въ горахъ, встріча со старымъ сослуживцемъ — нав'ялы житіемъ какого нибудь другого святого, напр. Іоанникія Виенискаго (изд. J. v. d. Gheyn въ AA. SS. Novembris, II, pars II, р. 332 sqq.) Іоанникій былъ вонномъ (р. 337, 6; 387, 6), отличился, отвергь милости императора, удалился въ горы, быль узнанъ своимъ бившить товарищемъ (р. 341, 10; 389, 10). Ср. краткую пов'ясть Василіанскаго минологія (ibid., р. 311): δ μέγας . . . 'Ιω-αννίχιος . . . ἠνδραγάθει ἐν πάσι πολέμοις . . . λυπηθείς κατέλιπε τὴν στρατείαν . . . καὶ ἡσύχαζε. εἴτα γνωρισθείς καρά συστρατιώτου τινὸς φυγών ἀπῆλθεν ἐν τῷ τῆς Λυκίας δρει κτλ. Іоанникій умеръ вскор'в посл'я торжества православія. Его жизнь была свіжа въ памяти въ то время, когда писалось житіе Өеодора. Нашъ агіографъ легко могъ вдохновиться указанными эпизодами и, видонзийнивъ и развивъ ихъ сообразно со своими надобностями, вставить ἐν τοῖς ἰδίοις τόποις. См. ниже о Прискъ.

<sup>3)</sup> Theodoreti φιλόθεος ιστορία § 13, Migne, P. G., LXXXII, col. 1404 A; сопоставлени тексти у Xp. Лопарева, l. c., p. XIV.

<sup>4)</sup> Mansi, l. c., VIII, col. 882, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi, l. c., VIII, col. 1089 E.

<sup>9</sup> fol. 54 d; 56 a.

<sup>7)</sup> cm. npmrom. I, A. fol. 91 v. I; 107 r. II — 107 v. II.

мъста. Это — легенда, которая должна была объяснить, почему духовныя лица, прівзжавшія изъ Святой Земли въ Константинополь, останавливались именно въ Хоръ, а не въ другихъ монастыряхъ.

Перейдемъ теперь во второй части житія, наиболю для насъ важной, ибо тутъ-то содержатся свыдынія объ основаніи Хоры, о разрушеніи обители землетрясеніемъ, о построеніи новыхъ храмовъ и другихъ зданій Юстиніаномъ и т. д.

Мы знаемъ вполнё достовёрно, что Хора, въ послёдніе вёва Византіи, была однимъ изъ наиболёе видныхъ монастырей столицы. Тёмъ не менёе ни одинъ изъ вонстантинопольскихъ синавсарей не знаетъ преподобнаго Өеодора! Не знаетъ — или, по врайней мёрё, не упоминаетъ о немъ — и біографъ Михаила Синвелла. Въ послёдней части житія этого святого перечислены храмы Хоры, перечислены мощи святыхъ, повоящихся въ Хорѣ, — о Өеодорѣ ни слова! Изъ этого можно завлючить, что агіографъ нашъ правъ, говоря, что онъ первый принимается за жизнеописаніе Өеодора: онъ не только былъ первымъ, но и послёднимъ.

Значить, все житіе цъликомъ есть плодъ досужей фантавіи? Такое заключеніе было бы поспъшнымъ. Агіографъ писалъ не съ литературными цълями, а писалъ "житіе", предназначенное для чтенія въ церкви въ опредъленный день — въ празднивъ святого. Следовательно, существовалъ-же этотъ празднивъ, существовало преданіе о втиторъ монастыря. Съ этимъ преданіемъ нашему автору надо было считаться. Онъ могъ пріукрашать его новыми подробностями, могъ придумывать заново цълую біографію Өеодора-мірянина, могъ перемъстить его изъ одного въка въ другой. Но мы вправъ предполагать, что у сообщаемыхъ въ житіи фактовъ, какъ бы они ни были спутаны и переиначены, какъ бы они ни казались на первый взглядъ нелъпыми, есть историческая основа, которую требуется выяснить. Для выясненія ея мы, кажется, располагаемъ достаточными данными. И эту скучную работу я долженъ продълать передъ читателемъ: слишкомъ важный документъ для исторіи Хоры и, прибавимъ, для исторіи византійской архитектуры наше житіе, не въ силу своихъ внутреннихъ достоинствъ, а потому, что документовъ въ распоряженіи науки очень мало.

Въ Өеофаново описаніе землетрясенія агіографъ вставляєть изв'єстіе, что тогда-же рухнули и зданія Хоры, въ которой поселился уже преп. Өеодоръ. Тогда Юстиніанъ, вм'єсто разрушенныхъ, построилъ новыя, великол'єпныя.

Разрушеніе монастыря въ 558 году — вполнѣ правдоподобно. Прокопій, въ своемъ сочиненіи, посвященномъ постройкамъ Юстиніана, правда, не упоминаєть о мо́настырѣ Хора, но и не можеть о немъ упоминать, такъ какъ его сочиненіе вѣдь написано не позже 560-го г.¹), и ему самое крушеніе купола св. Софіи осталось неизвѣстнымъ — онъ говорить лишь о трещинахъ 553-го г.²). Юстиніанъ царствовалъ до 565-го г. — слѣдовательно, было достаточно времени, чтобы от-

<sup>1)</sup> J. Haury, Procopiana. Augsburg, 1892, p. 27.

<sup>2)</sup> Procop., de ædif., p. 180 Bonn.

строить Хору. Что монастырское преданіе приписывало постройку большого храма Юстиніану, видно изъ словъ Исторіи Никифора Григоры<sup>1</sup>).

Но мы имѣемъ другое извѣстіе, воторое гласитъ: "Хора первоначально "была молельней (εὐχτήριον). Присвъ же, зять императора Фоки, бывъ заключенъ "въ Хорѣ императоромъ Иракліемъ, украсилъ ее и увеличилъ"?). Фактъ заключенія Приска³) въ монастырь хорошо засвидѣтельствованъ4); у шести писателей⁵) монастырь поименованъ, и у всѣхъ шести названъ именно Хорою.

Противопоставить Анониму нашего агіографа нельзя. Вознивновеніе той версіи, которая изложена въ житіи преп. Өеодора, слишкомъ прозрачно. Вѣдь когда писалось житіе Өеодора, тѣхъ зданій, о которыхъ идетъ рѣчь, по собственному признанію агіографа, уже не было. Монастырь только-что прошель черезъ страшныя испытанія борьбы за иконы и чуть не погибъ въ этой борьбь в. Въ серединѣ ІХ-го вѣка онъ только еще возстановляется; братіи мало осталось, да и та разбъжалась, покинула монастырь. Не было бы ничего удивительнаго, если бы преданіе затемнилось. Наступають лучшія времена, монастырь воскресаеть, налицо — общирныя развалины. Кѣмъ-же были выстроены эти зданія? Да конечно тѣмъ, кто выстроиль столько другихъ храмовъ, кто создаль св. Софію, церковь Апостоловъ и др. Имя Юстиніана до послёднихъ вѣковъ византійской исторіи сохранило огромную силу обаянія в. А кто помнить Приска!

Приска не помнить, какъ будто, и агіографъ, но тѣмъ не менѣе онъ описываеть, на самомъ дѣлѣ, именно его жизнь. Прискъ былъ одинъ изъ видныхъ генераловъ императора Маврикія, воеваль на Востокѣ<sup>8</sup>) и въ Европѣ<sup>9</sup>), женился на дочери императора Фоки<sup>10</sup>), затѣялъ противъ своего тестя заговоръ въ пользу Ираклія<sup>11</sup>), поссорился къ Иракліемъ и былъ имъ постриженъ. Каково монашеское имя Приска?

¹) Niceph. Greg., X, 18, 3 (Migne, P. G., t. CXLVIII, col. 653): ἐδομήθη γάρ αδτη (scil. ἡ μονὴ τῆς Χώρας) τὸ ἀρχαΐον πρὸς τοῦ βασιλέως Ἰουστινιανοῦ ἐπιμήκης τὸ σχήμα. Ποнниять сπάχυστ, навъ явствуєть наъ контекста, ниенно церковь: εἶτα τοῦ χρόνου ταύτην μέχρι κρηπίδων συντρίψαντος ἄλλον ἐκ βάθρων ἀνήγειρε νεών, εἰς δ καὶ νῦν ὁρᾶται σχήματος, ἡ τοῦ βασιλέως ἸΑλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ πενθερά.

<sup>2)</sup> A. Banduri, l. c., I, pars III, p. 48 (= Codin., de ædif., p. 121 Bonn.): ή μονή ή Χώρα πρώτον μὲν εὐκτήριον ἦν. Κρισπος δέ, δ ἔπαρχος καὶ γαμδρὸς τοῦ Καππάδοκος καὶ ἀπηνοῦς Φωκά, περιωρίσθη ἐκείσε, δτε ἐν ὁπολήψει γέγονε τοῦ Ἡρακλείου τοῦ βασιλέως ... ἐκείσε περιορισθείς ἔκτισε ταύτην εἰς κάλλος καὶ μέγεθος.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Имя это мы встръчаемъ въ двухъ формахъ Прізкоς и Крізпос, см. Гиббона, ed. J. B. Bury. London, 1898, V, p. 66, n. 65.

<sup>4)</sup> L. Drapeyron, L'empereur Héraclius et l'empire Byzantin au VII siècle. Paris, 1869, p. 40; 44; 80 sqq.; Г. Ласкимъ, Ираклій. Харьковъ, 1889, стр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Аноним, l. c.; Niceph. Patr., p. 7, 12 Bonn.; Codin., de ædif., p. 121 Bonn.; Cedren., I p. 713 Bonn.; Glyc., p. 512, 2 Bonn.; Leo Gramm., p. 148, 10 Bonn.

<sup>5)</sup> Cp. metie Mexaesa Cehressa, A. fol. 110 r. II.

<sup>7)</sup> Ch. Diehl, l. c., p. 33.

<sup>\*)</sup> Theoph., p. 259, 25 (στρατηγός 'Ανατολής!).

<sup>9)</sup> Theoph., p. 269, 16; 276, 10 (στρατηγός τῆς Εὐρώπης!).

<sup>10)</sup> Theoph., p. 294, 11: τούτφ τῷ ἔτει (6099) Φωκᾶς ὁ τύραννος ἔζευξε τὴν ἔαυτοῦ θυγατέρα Δομεντζίαν Πρίσκφ τῷ πατρικίφ καὶ κόμητι τῶν ἐκσκουδιτόρων.

<sup>11)</sup> Theoph., p. 295, 27: τούτφ τῷ ἔτει (6100) ὁ Πρίσκος μἡ ὑποφέρων ὁρᾶν τούς τε ἀδίκους φόνους καὶ τὰ κακὰ τὰ ὁπὸ Φωκὰ γινόμενα ἔγραψε πρὸς Ἡράκλειον τὸν πατρίκιον καὶ στρατηγὸν ᾿Αφρικῆς κτλ.

Мнѣ кажется, что на этотъ вопросъ не можетъ быть двухъ отвътовъ: Прискъ принялъ при постриженіи имя Өеодора. Прискъ — герой житія.

Монастырское преданіе сохранило главные факты живни Приска: родство съ императоромъ, высокое придворное и военное положеніе, далекіе походы на Востокъ, постриженіе въ монашество, обновленіе Хоры. Всв эти факты мы находимъ и въ разбираемомъ житіи; они — историческая его основа, та канва, по которой не сдерживаемая критикой фантазія агіографа вышила свои узоры.

Покончивъ со свъдъніями о личности Өеодора, обратимся въ свъдъніямъ о Хоръ. Туть мы можемъ безусловно довъриться житію.

Топографія Хоры<sup>1</sup>) описана преврасно и точно, видимо — человѣкомъ, хорошо знавшимъ мѣстность. Въ описаніи построевъ Юстиніана<sup>2</sup>) фантазія автора не могла особенно разыграться: храмы были разрушены, но развалины ихъ были на глазахъ у агіографа, и не только у него одного, но и у той братіи, для которой написано житіе. Едва-ли есть основаніе также усумниться въ точности списка храмовъ (которые могли помѣщаться въ одномъ-двухъ зданіяхъ): δ ναδς τῆς Θεοτόνου<sup>3</sup>), τοῦ ἱεροάθλου ᾿Ανθίμου<sup>4</sup>), τῶν ἐν Σεδαστεία διὰ Χριστὸν ἀγωνισαμένων τεσσαράκοντα<sup>5</sup>) и, наконецъ, δ σεδάσμιος ναὸς τοῦ ᾿Αρχαγγέλου<sup>6</sup>), по поводу котораго мы приступили въ разсмотрѣнію житія преп. Өеодора. Развалины этихъ церквей были налицо; преданіе о томъ, каковы были храмы и кому они были посвящены, было свѣжо; всякая неточность составителя житія сейчасъ же была бы замѣчена и исправлена.

Оглянемся на пройденный чуть и сопоставимъ фактическія данныя, добытыя нашимъ изследованіемъ.

Во второмъ десятилътіи VII-го въка Прискъ заточается въ монастырь Хору, увеличиваетъ и укращаетъ его<sup>7</sup>). Самый монастырь, слъдовательно, существуетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) fol. 52 a — fol. 52 b.

r) fol. 58 d — fol. 54 d.

<sup>3)</sup> fol. 54 b; о храмъ Богородици и о храмъ Архангела житіе Михаила Синкелла не упоминаеть; о первомъ мы не знаемъ ничего вплоть до эпохи Коминновъ, второй исчезаеть вовсе. Объяснить это явленіе не трудно. Архангелу, повидимому, былъ посвященъ придълъ Прискова храма во имя Богородицы, старому патрону обители удълили мъсто наряду съ новою покровительницев. Храмъ во имя Богородицы, разрушенный иконоборцами, не былъ возстановленъ при возрожденіи монастыря; поэтому о немъ и не упоминаетъ житіе Михаила. Возстановленъ онъ былъ при Коминнахъ, но уже безъ придъла Архангела. Обо всемъ этомъ — см. ниже.

<sup>4)</sup> fol. 53 d; mutie Mexansa, A. fol. 113 v. L.

<sup>\*)</sup> fol. 54 a; 60 d; metie Mexanda, A. fol. 113 v. II.

o) fol. 54 a.

 $<sup>^{7}</sup>$ ) Не для насмышки, а ради полноти библіографіи, выписываю няъ статьи 'Амімдотом імпурафай Вобамтіом, появившейся въ парафтира той мот то́ром (1885) трудовъ Эллинскаго Филологическаго Силлога, за подписями C. G. Curtis и  $\Sigma.$  'Аркота́рх $\eta$ , слідующее місто (р. 24):

ἐπιγραφή ρδ΄.

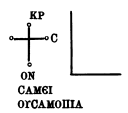
ή ἐπιγραφή αιτη ἐστὶ κεχαραγμένη ἐπὶ τοῦ πώματος λάρνακος ἐντετειχισμένου ἐν τῷ ἐσωτερικῷ τῆς κρήνης, τῆς Ιδρυμένης εἰς τὴν γωνίαν τὴν σχηματιζομένην ὁπὸ τῆς Βάδι-χουμαγιοῦν καὶ τοῦ Δὸρτ-γιὸλ-μετδανῆ. ἐφ' ἑκατέρου τῶν ἀετωμάτων τοῦ πώματος γεγλυμμένη ἐστὶ κεφαλή Μεδούσης. αὶ διαστάσεις τοῦ μνημείου εἰσὶ  $2,09 \times 1,05 \times 0,64$ . εἰκονοπαήθη δὲ καλοκάγάθως ἡμῖν ὑπὸ τοῦ συνεταίρου ἡμῶν κ. Sorlin Dorigny.

и до Приска. Прискъ строитъ большой храмъ во имя двухъ патроновъ монастыря Богородицы и архангела Михаила 1). Впослъдствіи обитель считаеть своею покровительницей Богородицу; изъ первой же половины VI-го въба мы узнаемъ о монастыръ во имя Михаила архангела. По всёмъ прочимъ даннымъ этотъ послъдній можеть быть отожествленъ съ Хорою. Монастырское преданіе (сохранившесся въ разсказъ житія Өеодора) помнить объ участіи игумена Хоры въ трудахъ именно того же собора 536-го г., въ актахъ котораго упомянуть монастырь Михаила архангела и не упомянута Хора. Изъ всего этого мы вправъ заключить, что обитель св. Михаила и Хора — тожественны, и что въ началъ царствованія Юстиніана Хора существовала и процвътала. Относительно же основанія монастыря мы безусловно-достовърныхъ свъдъній не имъемъ; но есть основанія думать, что Хора — одинъ изъ древнъйшихъ монастырей Константинополя.

## II.

4-го овтября 610 г. императоръ Фока былъ свергнутъ Иракліемъ. Вскорѣ послѣ этого зять Фоки Прискъ, ставшій неудобнымъ союзникъ Ираклія, былъ постриженъ и заточенъ въ монастырь Хору. Прискъ положилъ прочное основаніе богатству и процвѣтанію обители. Съ начала VII-го вѣка Хора занимаетъ почетное мѣсто въ ряду Константинопольскихъ монастырей, и мы можемъ прослѣдить (хотя и не постоянно одинаково подробно) ея судьбы вплоть до завоеванія столицы турками.

Прежде однако, чёмъ приступить въ изложенію событій второго періода исторіи монастыря, за VII — ІХ вв., надо сказать нёсколько словь о томъ документё, который послужить главнымъ источникомъ нашего разсказа, — о житіи Михаила Синвелла, на которое намъ уже пришлось выше ссылаться. Разборъ этого житія не отниметь у насъ столько времени, сколько потребовало житіе преп. Өео-дора, потому что достоинства этого сочиненія положительны, и еще потому, что



Эту надинсь авторы статьи дополняють следующимь образомъ:

† Κρ[ιστος, ταπεινός] (sic!)
σ[κευοφύλαξ τῆς μ] (sic!)
ον[ῆς χώρας, ἀνενέω] (sic!)
σάμει[ν τὴν χαρις] (sic!)
θῦσα[ν] μο[ι] πία[λον] (sic!)

Мотивируется такая... ἀναπλήρωσις τ'ємъ, что по форм'є буквъ А и М можно отнести надпись къ VII в'єку, а въ VII в'єк'є какъ разъ, жилъ Прискъ, котораго н'єкоторыя рукописи называютъ Криспомъ! Авторы приссединяютъ къ такой остроумной ἀναπλήρωσις экскурсъ, посвященный исторіи монастыря Хоры!

1) fol. 54 a: δ τε κοχλίας ... τὸν σεδάσμον οίκον τοῦ ᾿Αρχαγγέλου και τὸν παγκαλλῆ ναὸν τῆς πανυμνήτου θεοτόκου Μαρίας ... ὑπερείδεται — разъ оба крама имѣютъ одинъ общій куполь, то говорить приходится, собственно, только объ одной церкви съ двойнымъ посвященіемъ. путь уже расчищенъ основательною и прекрасною работою ученаго августинца о. S. Vailhe<sup>1</sup>), провърившаго показанія житія Михаила съ фактической стороны.

Жизнеописаніе Михаила Синкелла дошло до насъ въ двухъ редакціяхъ. Об'в впервые публикуются въ приложеніяхъ къ настоящей книг'в. Бол'ве пространная древн'ве сокращенной: она, какъ было указано выше, датируется началомъ третьей четверти ІХ-го в'вка, между т'вмъ какъ вторая написана въ XIV в. Никифоромъ Григорою. Трудъ Григоры — переработка стараго житія и самостоятельнаго значенія не им'ветъ в). Мы займемся поэтому однимъ бол'ве древнимъ анонимъ текстомъ.

Михаилъ Синкеллъ — крупный историческій діятель, и жилъ онъ въ такую эпоху, которая представляеть и представляла громадный интересъ для всякаго православнаго — въ эпоху борьбы за иконы. Житіе Михаила поэтому постоянно можеть быть провірено путемъ сличенія его показаній съ извістіями, идущими изъ другихъ источниковъ. Провірка приводить къ убіжденію, что написано житіе человівкомъ правдивымъ, который желалъ разсказать событія такъ, какъ они случились въ дійствительности, мало ихъ пріукрашая и різдко давая волю своей фантазіи.

Авторъ житія, можно сказать, современникъ описываемыхъ имъ событій и пишеть отчасти на основаніи разсказовь очевидцевъ. Кром'в изустнаго преданія въ его распоряженіи были, повидимому, многочисленные и цібные документальные матеріалы, изъ которыхъ одни онъ называеть, другими пользуется, не говоря, откуда черпаеть свои свідівнія. Для опреділенія степени довірія, котораго онъ заслуживаеть, намъ нужно установить его отношеніе къ источникамъ.

По содержанію житіе распадается на следующіе отделы:

- 1. враткій приступъ, Ath. fol. 85 г. I, II;
- 2. рожденіе и детство Михаила, fol. 85 г. II—86 v. II;
- 3. Михаилъ въ Лавръ св. Саввы, fol. 87 г. I-88 v. II;
- 4. Михаилъ синвеллъ Іерусалимскаго патріарха, fol. 88 v. II—89 г. І;
- 5. путешествіе Михаила въ Константинополь, fol. 89 г. II—91 г. II;
- 6. исповъднические подвиги Михаила, fol. 91 г. П-98 г. I;
- 7. исторія свв. Өеодора и Өеофана Начертанныхъ, fol. 98 г. II fol. 104 v. I;
- 8. торжество православія, fol. 104 v. I—106 v. II;
- 9. монастырь Хора и его исторія, fol. 107 г. I—108 г. II;
- 10. Михаилъ игуменъ Хоры, fol. 108 v. I—111 r. II;
- 11. последніе дни Михаила, fol. 111 г. II—114 v. II, и
- 12. заключеніе, fol. 114 v. II.

<sup>1)</sup> S. Vaühé, Saint Michel le Syncelle et les deux frères Grapti Saint Théodore et Saint Théophane. Revue de l'Orient chrétien, 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Григора вое въ чемъ исправилъ погръшности анонимнаго житія; ср. напр. характеристику императора Миханла у Григоры, V. fol. 124 г., и въ житіи, А. fol. 94 v. II, или исторію послъднихъ дней жизни Миханла у Григоры, V. fol. 126 г., и въ житіи, А. fol. 111 г. II, и т. д.

Начнемъ, по ряду, съ перваго отдѣла. Нетрудно замѣтить, что приступъ житія слово въ слово совпадаетъ съ приступомъ одного житія Іоанна Милостиваго архіепископа Александріи.

Βίος καὶ πολιτεία καὶ ἀγῶνες τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν καὶ ὁμολογητοῦ Μιχαὴλ πρεσδυτέρου καὶ συγκέλλου γεγονότος πόλεως Ἱεροσολύμων.

(fol. 85 r. 1) τὰς τῶν ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἀναγράπτους τίθεσθαι πράξεις καὶ τὴν τούτων μνήμην τῷ μετὰ ταῦτα χρόνῳ παραδιδόναι πρᾶγμα πολλῆς ὡφελείας τῷ βίῳ καθέστηκε πρόξενον. ζήλου γάρ τι κέντρον ἐνίησι ταῖς τῶν φιλοθέων ψυχαῖς ἡ τῶν αὐτοῖς κατορθωθέντων διήγησις καὶ πρὸς τὴν τῶν ὁμοίων ἐργασίαν παρακαλεῖ. ὧν εἰς ἐστι καὶ ὁ νῦν ἡμῖν εἰς διήγησιν προκείμενος βίος, Μιχαήλ φημι τοῦ ὁμολογητοῦ καὶ συγκέλλου.

δν ήνεγκε μεν ή άγια Χριστού τοῦ Θεοῦ ήμῶν πόλις Ἱερουσαλήμ καὶ ῶς τι φυτὸν εὐθαλες καὶ ἀρεταῖς κατάκομον ἀνεθρέψατο, ή περιφανής δὲ Κωνσταντινούπολις όμολογητήν Χριστοῦ καὶ ἀρχιμανδρίτην μονής τής Χώρας εὐμοίρησεν.

H. Gelzer, Leontios von Neapolis Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, Erzbischofs von Alexandrien. Freiburg i. B. und Leipzig, 1893, p.  $108_{7-14}$ ,  $108_{17-19}$ . (lin. 7 - 14) τὰς τῶν ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἀναγράπτους τιθέναι πράξεις καὶ τὴν τούτων μνήμην τῷ μετὰ ταῦτα χρόνφ παραδιδόναι πρᾶγμα πολλής ώφελείας τῷ βίφ καθέστηκε πρόξενον. ζήλου γάρ τι κέντρον ένίησι ταῖς τῶν φιλοθέων ψυχαῖς ἡ τῶν αὐτοῖς κατορθωθέντων διήγησις καὶ πρὸς τὴν τῶν όμοίων ἐργασίαν παρακαλεῖ. ὧν είς έστι και ό νύν ήμιν είς διήγησιν προκείμενος βίος, Ἰωάννου φημὶ τοῦ χρηστοῦ, ῷ τῆ πράξει κατάλληλος ή ἐπωνυμία κτλ. (lin. 17-19) δν ήνεγκε μέν Κύπρος ή νήσος καί ώς τι

φυτόν εὐθαλὲς καὶ ἀρεταῖς κατάκομον ἀνεθρέψατο, ἡ περιφανὴς δὲ ᾿Αλεξάνδρεια ἀρχιερέα τε καὶ πολιοῦχον

εύμοίρησεν.

Житіе Іоанна Милостиваго написано въ последней четверти VI-го века Іоанномъ Мосхомъ и софистомъ Софроніемъ. Кто съ кого списывалъ — ясно; пріемъ совершенно тотъ же, что и въ житіи Оеодора.

Жарактеренъ также и второй отдѣлъ житія Михаила. Туть дается цѣлая масса подробностей весьма назидательнаго свойства, и умалчивается о фактахъ первостепенной важности. Авторъ признается, что относительно происхожденія Михаила онъ внаетъ лишь слѣдующее: περσογενής ... ὁπῆρχεν ἐχ προγόνων, καθώς αὐτὸς ἐν ταίς αὐτοῦ ἐπιστολαῖς διαγορεύων γράφει. Именъ отца и матери святого агіографъ не знаетъ: ἐχ τίνων μὲν ἔφυ γονέων, οὐχ ἴσμεν οὐδὲ γὰρ ἡν ὁ τὰς κλήσεις αὐτῶν ἡμῖν ἀπαγγέλλων. И вслѣдъ за тѣмъ пространно разсказывается, тѣмъ не менѣе, какъ молилась мать, чтобы Богь даровалъ ей сына, что воскликнула она при рожденіи Михаила, какъ она понесла ребенка къ патріарху, что она сказала патріарху, что ей отвѣтилъ владыка, какъ онъ распорядился и т. д. Вспоминаются слова проф. Е. Голубинскаго о греческихъ житіяхъ. Очевидно, что ровно никакихъ свѣдѣній о рожденіи и дѣтствѣ Михаила у его біографа не было, и что весь этоть разсказъ имѣеть единственный источникъ въ фантазіи автора.

Въ третьемъ отделе описываются иноческие труды святого въ Лавре св. Саввы Киновіарха. И тутъ — масса подробностей, рисующихъ аскетизмъ Михаила, и ни слова о врупныхъ событіяхъ вонца VIII-го вева, которыя ближайшимъ образомъ касались монаха Лавры. 13-го марта 796 бедуины напали на лавру; черевъ недёлю, 20-го марта, они ворвались въ монастырь и страшно звёрствовали въ немъ: двадцать монаховъ погибло въ огне, другіе потерпёли мученическую смерть 1). Агіографъ объ этомъ событіи очевидно не им'ёлъ понятія — иначе мы бы узнали, вакимъ чудомъ во время ревни спасся Михаилъ. Повидимому, о пребываніи святого пъ Лавре составитель житія не зналь ничего, кроме голаго факта, что Михаилъ въ ней подвизался; все остальное — игра благочестиваго воображенія.

Въ повъсти о посвящении Михаила агіографъ дълаетъ врупную хропологическую ошибку, которан опять-таки возможна лишь при неимъніи документальныхъ данныхъ.

Но чёмъ дальше, тёмъ обильнёе историческіе матеріалы, которыми располагаеть нашъ авторъ, и тёмъ меньше онъ позволяеть себё фантазировать. Да
ему и не было никакой необходимости изобрётать: жизнь Михаила такъ богата
событіями, и событія эти такъ еще были свёжи у всёхъ въ памяти, что, описавъ
ихъ, можно было получить цёлое житіе. Сдёлать сочиненіе достаточно объемистымъ
легко можно было путемъ вставки эпизодовъ изъ жизни св. Өеодора<sup>2</sup>) и Өеофана<sup>2</sup>)
Начертанныхъ, изъ удивительныхъ дёлній св. Іоанникія<sup>4</sup>), изъ дёлтельности патріарха Меюодія<sup>5</sup>), изъ исторіи торжества православія<sup>6</sup>). Всёми этими матеріалами
нашъ ввторъ широко воспользовался и сообщаетъ цёлый рядъ любопытнёйшихъ
подробностей.

Въ составъ житія цъликомъ вошли нъкоторые документы. Слёдуеть, напримъръ, обратить вниманіе на глагольныя формы въ той ръзкой отповъди по адресу императора Феофила , которою нашъ авторъ сопровождаетъ текстъ стиховъ, начертанныхъ на лицахъ свв. Феодора и Феофана: желательное наклоненіе чередуется съ будущимъ временемъ. Такъ писать могъ только современникъ, принимающій участіе въ борьбъ, кипящій негодованіемъ и ненавистью, высказывающій въ страстномъ памфлетъ то, что накипъло на душъ. Отмътимъ, что описаніе мученій свв. братьевъ до этой вставки буквально совпадаетъ съ соотвътствующимъ мъстомъ посланія св. Феодора Начертаннаго къ Іоанну, епископу Кизика, которое

<sup>1)</sup> S. Vailhé, l. c., p. 4.

<sup>2)</sup> Житіе, написанное Метафрастом, у Мідпе, Р. G., CXVI, col. 653.

<sup>\*)</sup> Житіе, написанное *Осодорою Бантакузиной*, у 'А. Пападопои λος-Κεραμεύς, 'Ανάλεκτα 'Івропоλυμιτικής σταχυολογίας. СПб., 1897, IV, стр. 185 сл.

<sup>4)</sup> Житіє, написанное чернецомъ Саввою, въ Аст. SS. Novembris, t. II, pars II, p. 332 sqq.; житіє, написанное чернецомъ Петромъ, ibid., p. 384 sqq.

<sup>5)</sup> Житіе издаль G. Henschenius въ AA. SS. Junii, III, p. 440 sqq.

<sup>°)</sup> Относящієся сюда тексты собраны у W. Regel, Analecta Byzantino-Russica. СПб., 1891, р. III sqq. и р. 1—39.

<sup>7)</sup> A. fol. 100 r. I — 101 r. I.

сохраниль намь Метафрасть 1), и что за вставкой непосредственно следуеть предолжение той-же повъсти объ истяванияхъ свв. Осодора и Ософана опять согласно съ посланіемъ<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, очень въроятно, что житіе Михаила содержить болъе полную редавцію посленія, какъ содержить гексть письма патріарха Оомы Іерусалимскаго къ императору Льву<sup>в</sup>), обвинительнаго акта противъ Михаила и его учениковъ 4), письма Михаила къ братьямъ Начертаннымъ 5) и воспоминаніе о письмахъ въ Михаилу Меоодія в), будущаго патріарха Константинопольскаго.

Матеріалами, следовательно, нашъ агіографъ пользовался очень хорошими; и пользовался ими добросовъстно. Поэтому всюду, гдъ одной добросовъстности достаточно, разсказъ агіографа точенъ: напримъръ изложеніе спора изъ-за "filioque", основанное на письмахъ Михаила въ греческимъ монахамъ въ Сициліи 7), прекрасно<sup>8</sup>). Но гдъ приходилось согласовывать разные источники или опредълять мъсто того или другого событія въ ряду другихъ событій, тамъ свазывается недостаточность исторической подготовки составителя житія: онъ не ум'веть справиться со своими матеріалами и путаеть. О. S. Vailhé<sup>9</sup>) шагъ за шагомъ обнаруживаеть эту путаницу, и изъ выкладовъ ученаго августинца ясно, что мы имъемъ дъло не съ сознательнымъ искажениемъ истины, а съ чистосердечнымъ блужданиемъ.

Для оценви самыхъ важныхъ для нашей задачи последнихъ главъ житія Миханла сдёланный нами разборъ памятника даетъ весьма опредёленный критерій: агіографъ фантазируеть только тамъ, гдё у него нёть данныхъ фактическихъ. Исторію своего монастыря за ІХ в'явь онъ могъ знать хорошо, могъ черпать свои сведенія изъ первоисточника. Его разсказамъ о Хоре мы, следовательно, вправъ безусловно довърять.

Послів этого отступленія вернемся къ изложенію дальнівшихъ судебъ Хоры. Мы остановились на 610 году, когда паль Фока, и светская карьера Приска близилась въ своему концу.

Въ житін Өеодора мы находимъ следующее описаніе построевъ Присва: (fol. 53 d) αΰτη γὰρ ή άγιωτάτη μονή... τῷ οὐρανίφ ἀπείκασται στερεώματι, φωτοχυσία δε τοῖς τῶν ἄστρων ώμοίωται φρυκτωρήμασιν. ἔνθα και οικοδομών εύτεχνία γдивляеться и искусству построевъ, и со-

Этоть святьйшій монастырь подобень тверди небесной, а по обилію света можеть быть сравнень съ созв'яздіями. Тамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A. fol. 98 r. II - 100 r. I = Migne, P. G., CXVI, col. 671 c - 673 d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. fol. 101 r. I - 103 r. II = Migne, P. G., CXVI, col. 673 d - 680 a.

<sup>\*)</sup> A. fol. 92 r. I — 93 r. II.

<sup>4)</sup> A. fol. 96 v. I — 97 r. II.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) A. fol. 103 v. I — 104 r. Π.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) A. fol. 104 r. II.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) A. fol. 89 v. I.

<sup>\*)</sup> S. Vailhé, l. с., р. 12, находить въ разсказъ житія одну.— впрочемъ не существенную --"erreur manifeste"; по нашему мивнію, эта ошибка не столь "очевидна".

<sup>9)</sup> S. Vailhé, l. c., p. 5; 15; 17; 23 H T. J.

θαυμάζεται, καὶ μέγεθος ἀναλογοῦν τῷ κοιήματι, καὶ ἰσότητος ὅροι διαπεπήγασι, καὶ συμμετρίας νόμοι διατετήρηνται.

ναὶ μὴν καὶ μεγεθέστατοι πυλεῶνες, καὶ ναοὶ περικαλλεῖς άγίων μαρτύρων· τοῦ τε ἱεροάθλου 'Ανθίμου τοῦ ἐπισκόπου καὶ τῶν ἐν Σεδαστεία διὰ Χριστὸν ἀγωνισαμένων τεσσαράκοντα. ἔνθα καὶ πηγαὶ ὑδάτων εἰοὶν ὑδωρ ζῶν ἀναβλύζουσαι, καὶ ὑδρορρόες καὶ δοχεῖα, καὶ βαλανεῖον πρὸς ἀνάπαυλαν τῶν πατέρων, καὶ πᾶν ὁτιοῦν κάλλιστόν τε καὶ ὑψηλότατον.

δ τε κοχλίας, διά λευκῶν πλακῶν περιειργμένος, ὑπὸ κιόνων τετραγώνων δίκην φυτῶν στοιχηδὸν ἀποδενδρωθέντων καὶ διὰ σμικρῶν ἀερίων άψίδων καὶ τἢ πρὸς ἄλληλα τῶν ἄκρων διὰ λιθοστράκου συνθέσει κοινοποιούμενός τε καὶ στερεούμενος, τὸν σεδάσμιον οἰκον τοῦ ἀρχαγγέλου Μιχαὴλ καὶ τὸν παγκαλλἢ ναὸν τῆς πανυμνήτου Θεοτόκου Μαρίας σύν τισιν ἐδράσμασι μεγάλων πινσῶν ὑπερείδεται.

καὶ ὧ τοῦ θαυμαστοῦ τούτου ἔργου, καὶ τῶν ἐν αὐτἢ τἢ οἰκοδομἢ καθιδρυμένων άγίων εὐκτηρίων, καὶ τἢς ὑπερλάμπρου κατασκευῆς τῆς τοῦ θείου σηκοῦ τῆς Παναμώμου φημί. ὡς ὑπερθαύμαστός ἐστιν ὄντως καὶ ἀξιύμνητος σεβάσμιός τε καὶ μεγαλοπρεπέστατος.

τούτον τὸν ναὸν τῆς Παρθένου καὶ Θεοτόκου διὰ πολυχρόων μαρμάρων, τῶν εἰς πολυμόρφους γραμμὰς σχηματιζόντων ώραιότητας, καὶ ἄλλων εἰδῶν ζωγραφίας ὁ μέотвётствію величины со значеніемъ зданія; завоны симметріи соблюдены очень строго.

Тамъ есть громадныя ворота и прекрасные храмы святыхъ мучениковъ священномученика Аноима и Сорока Мучениковъ, ради Христа въ Севастіи пострадавшихъ.

Есть тамъ также источники воды, источающіе живую воду, и водопроводы, и водоемы, и баня для отдохновенія отцовъти всевозможныя другія прелести.

Куполь 1), отдівланный бізлыми плитами, объединяемый и укрівпляемый и четырегранными столбами, которые, подобно древеснымъ стволамъ, поставлены въ порядків, и небольшими воздушными парусами 2), и соединеніемъ верховъ посредствомъ кирпичныхъ арокъ, — куполъ этотъ, при помощи укрівпленія большими столбами, покрываеть и честной домъ архангела Михаила, и великолівпный храмъ всепівтой Богородицы Маріи.

Что это за чудная постройка! какъ короши придълы, устроенные въ томъ-же зданіи! какъ богато отдъланъ храмъ Безпорочной! какъ удивителенъ онъ воистину! онъ достоинъ быть воспътымъ! онъ внушаеть благоговъніе! онъ роскошенъ!

Великій Юстиніанъ ради во святыхъ отца нашего Өеодора украсилъ въ этомъ храмъ Дъвы-Богородицы и стъны, и полъ разноцвътными мраморами, которые обра-

<sup>1)</sup> Κοχλίας, κόχλος собственно обозначаеть спиралевидную раковину (см. Thesaurus Стефана, s. v.) Вь византійское время слово начинаеть обозначать другіе спиралевидные предмети— напр. вития лістници: см. Du Cange, Constantinopolis Christiana, l. II, р. 104.5, о лістниців, ведшей въ императорскую ложу Ипподрома, и l. III, р. 36, § XLI, о витихъ подъемахъ на хори св. Софін. Въ нашемъ містів хоχλίας имбеть значеніе "раковини" и равпозначуще съ тробіλоς, "куполь", какъ показываеть контексть.

<sup>2) &#</sup>x27;Αψίς имъеть гораздо болье широкое значене чыть русское "апсида"; см. H. Leclercq въ Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie par F. Cabrol, fasc. I. Paris, 1903, col. 183. Въ нашемъ шысть άψίς должно имъть тоть же смысль, что и въ Асонской Ерминіи ('Ερμηνεία των ζωγράφων, εκδ. 'Α. Κωνσταντινίδου. εν 'Αθήναις, 1885, p. 247), т. е. обозначать паруса купола.

γας Ἰουστινιανὸς διὰ τὸν ἐν άγιοις πατέρα ἡμῶν Θεόδωρον τὰς τῶν τοίχων ὄψεις καὶ τὸ ἔδαφος κατεκόσμησε, τὰ ὑψηλότερα τοῦ ναοῦ διὰ χρυσοφόρου ψηφίδος στολίσας μέχρι τῆς ὁροφῆς, καὶ αὐτὸ τὸ στέγος διὰ πολυχρόων χρωμάτων κατασκευάσας πρὸς τὸ ἑῷον μέρος τοῦ ἑωσφόρου, καὶ ἐκ τετραπλεύρου τῆς ἐκκλησίας ἀσαλεύτους ἑδράσας τοίχους τε καὶ ἡλιακούς, οἱ καὶ ὡς τετράστοιχος κόσμος μέχρι τῆς δεῦρο τὸ ἱερὸν σινιστῶσι καὶ συνέχουσι τέμενος.

зують разнообразные прелестные рисунки, и другими родами живописи; верхи же храма онъ одълъ золотою мозвикою, до крыши, и самый потолокъ восточной части украсилъ при помощи пестрой росписи. Со всъхъ четырехъ сторонъ онъ укръпилъ церковь несокрушимыми стънами и колоннадами, которыя, въ качествъ четверного украшенія, и до сего дня поддерживаютъ и окружаютъ святой храмъ.

Какъ почти все, что біографъ св. Өеодора прибавиль отъ себя і), и это описаніе построекъ не отличается ясностью, но оно все же достаточно, чтобы составить себѣ общее понятіе о монастырскихъ вданіяхъ. Храмъ во имя Богородицы и архангела Михаила мы должны себѣ представлять въ видѣ купольной церкви, съ центральнымъ куполомъ, покоящимся на четырехъ аркахъ, которыя опираются на четыре массивныхъ столба 2). Это былъ, слѣдовательно, храмъ обычнаго въ Византіи со временъ Юстиніана и до временъ Василія І типа, однородный съ Св. Софіей Солунскою или Успеніемъ въ Никеѣ.

Постройки Приска-Өеодора простояли недолго. Вскоръ послъ Приска на монастырь начинають сыпаться удары, которые привели его почти къ полной гибели — μικρού δείν κατηδάφισαν. Уже въ VII-омъ въкъ многократныя и продожительныя осады Константинополя аварами и арабами должны были пошатнуть благосостояніе обители, расположенной у самыхъ городскихъ стънъ. Но объ этомъ мы можемъ только догадываться. Съ начала же VIII-го въка мы имъемъ непрерывный рядъ прямыхъ извъстій.

Въ 705 г. императоръ Юстиніанъ II заточилъ<sup>в</sup>) въ Хору патріарха Каллинива I (?).

<sup>1)</sup> Κακъ на примъръ, укажу на "датировку" землетрясенія, fol. 52 c: ἐν δὲ τῷ πεντηκοστῷ τρίτῷ ἔτει τῆς αὐτοῦ ἡλικίας, πρώτῷ δὲ τῆς παγκαλλοῦς αὐτοῦ ταὑτης, τοῦ τόπου φημὶ τῆς Χώρας, εἰσοικήσεως αὐτοῦ, ἤδη τοῦ δευτέρου ἐπιδαίνοντος χρόνου τῆς σεμνοτάτης τε καὶ ὑψηλοτάτης ταὑτης μονῆς ἀρξαμένης κτίζεσθαι παρ' αὐτοῦ καὶ καλλιεργείσθαι καὶ φαιδροτάτης δσον οὕπω κατασταθείσης, μετὰ τριετῆ χρόνον τῆς καταπαύσεως τῶν οἰκοδομημάτων κτλ.

<sup>2)</sup> Агіографъ говоритъ, что столбы были поставлены отоіхудом "въ рядъ". Разъ зданіе купольное, то столбы могли быть поставлены въ рядъ только такъ, какъ они поставлены напр. въ храмахъ Успенія въ Никев и св. Климента въ Анкирв. См. ниже во II части, стр. 102.

<sup>3)</sup> Παμθειμία, θε приначанін ad Georg. Codin., p. 121,1 ed. Bonn. (p. 278), приводить изъ "vetus synodicon" следующій отрывовь: каі τον άρχιεράρχην Καλλίνικον άπόμματον ποιήσας τῷ σεμνείφ τῆς Χώρας παρέπεμψε. Ρένε με με το ματρίαρχε Καμμημικέ Ι, 693—705, ο κοτοροπε cm. Μ. Γεδεών, Πατριαρχικοί πίνακες. εν Κωνσταντινουπόλει, s. a., p. 253, № 69. Житіе этого патріарха по cod. Ambros. f. N. n. 152 издано въ АА. SS. Augusti, IV, p. 645 sq.; данныя синаксаріевь въ Synaxarium Sirmondianum, ed. Delehaye, p. 918 sqq.; въ обонхъ текстахъ ми читаемъ, что Канлиникъ быль Юстиніаномъ II изгнанъ въ Римъ (?!) и тамъ замученъ по приказанію императора. Начало другой редакціи житія издано въ Lambecis Commentariorum de... bibliotheca Сæsarea Vindobonensi l. VIII. Vindobonæ, 1782, col. 444 sqq., по cod. XIV, fol. 259 a 1—260 а 2; конецъ житія въ Венской рукописи изложенъ несогласно съ синодикомъ. Пзгнаніе Каллиника изъ одной

Въ 711 г. императоръ Филпппикъ заточиль въ Хору св. патріарха Кира і). Въ память этого событія въ Хор'в впосл'єдствіи ежегодно праздновался день святого 2), такъ вакъ н'вкоторая часть мощей находилась въ Хор'є 3).

7-го января 730 патріархъ Германъ сложиль съ себя санъ, удалился въ свое собственное помъстье, называвшееся Платаніемъ, недалево отъ Константино-поля, и въ тишинъ дожилъ тамъ свои послъдніе дни. Тавъ разсвазываеть дъло житіе Германа (), Оеофанъ (), Константинопольскій синавсарій (), Василіанскій минологій (). Житіе же Михаила Синкелла () содержить свъдъніе, что патріархъ былъ заточенъ въ Хору, а синодивъ () прибавляеть, что Германъ умеръ въ Хоръ насильственною смертью (о.). Ръшить, вому слъдуеть върить, очень трудно. Для нашихъ цълей, впрочемъ, совершенно достаточно единогласно засвидътельствованнаго факта, что Германъ былъ погребенъ въ Хоръ, и что мощи повоились въ монастыръ (1) до самаро латинскаго нашествія (12).

Въ 743 г. въ Хору былъ заключенъ Артавасдъ 18), супругъ царевны Анны, дочери императора Льва 14), вмъстъ съ женою и девятью дътьми. Въ томъ-же году въ нашемъ монастыръ былъ погребенъ Вактангій, обезглавленный императоромъ Константиномъ Копронимомъ 18).

столицы, Константинополя, въ другую, Римъ, настолько странно, что ми предпочли бы читать Хώρς также и у Θεοфана, р. 375<sub>14</sub> ed. de Boor: Καλλίνικον δὲ τὸν πατριάρχην τυφλώσας ἐν τῆ 'Ρώμη ἐξώρισεν, и у Никифора Патріарка, р. 42<sub>26</sub> ed. de Coor: Καλλίνικον δὲ τὸν τῆς πόλεως ἰεράρχην... τυγλώσας ἐν τῆ 'Ρώμη ἐξέπεμψε.

<sup>1)</sup> Theoph., p. 382<sub>14</sub>; cf. cheogned y L. A. Fabricius, Bibliotheca Graeca, ed. G. Ch. Harles. Hamburgi, 1809, XII, p. 412, № 136: ... τον άρχιεπίσκοπον Κύρον έξέωσεν εν τη μονή της Χώρας ποιήσας αὐτὸν έγκλειστον.

<sup>\*)</sup> Synaxarium Constantinopolitanum, ed. H. Delehaye, p. 37629:...μνήμη του ἐν άγιοις πατρὸς ήμῶν καὶ ἀρχιεπισκόπου γενομένου τῆς βασιλίδος ταύτης τῶν πόλεων Κύρου τελείται δὲ ἡ αὐτοῦ σύναξις ἐν τῷ μονῷ τῆς Χώρας καὶ ἐν τῷ Μεγάλὰ Ἐκκλησία ἐν ἡμέρα κυριακῷ.— Составители житія Кира въ АА. SS. Januarii, vol. I, p. 5329, на основанін довольно своеобразнихъ источниковъ полагали, что монастирь Хора находится въ Понтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тавъ ножно заключить изъ текста синаксарія. Глава Кира находилась во св. Софін, гдѣ ее видѣлъ Антоній Новгородскій, изд. Хр. Лопарева, стр. 16; 49; 79. Антоній видѣлъ гдѣ-то также и тѣло святого (тамъ-же, стр. 26; 58; 86), но, при сбивчивости его тонографическихъ указаній, нельзя опредѣлить, гдѣ именно онъ ихъ видѣлъ.

<sup>4)</sup> Житів Германа издано у "Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Μαυρογορδάτειος βιδλιοθήκη. "Ανέχδοτα "Ελληνικά, εν Κωνσταντινουπόλει, 1884; cf. p. 17, § 31: δ... βασιλεύς... άνακαλείται της εξορίας και εν Πλατανίφ τοῦτον τη χώρα περιορίσας ἀπρόιτον ἐκέλευσε πάντη διαμένειν. Ενθα και... ἀνεπαύσατο ἐν γήρα βαθεί.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theoph. p. 409<sub>9</sub>.

<sup>6)</sup> Ed. H. Delehaye, col. 677,5; 680,.

<sup>7)</sup> Ed. A. Albani. Urbino, 1727, III, p. 95.

<sup>8)</sup> A. fol. 108 r. I, II.

<sup>9)</sup> Fabricius, l. c., p. 412, § 138.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) И. Андреесь посвятиль "св. Герману, патріарху Константинопольскому" изслідованіе въ Богословск. Вісти., 1897, май (стр. 167 смл.), іюнь (стр. 305 смл.), сентябрь (стр. 225 смл.). И. Андреесь синодику не довіряєть, см. іюнь, стр. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Житіе Миханда, А. fol. 108 г. II и А. fol. 114 г. I.

<sup>12)</sup> AA. SS. Maii, III, p. 154 d.

<sup>18)</sup> Житіе Миханла, A. fol. 108 r. I.

<sup>14)</sup> Theoph., p. 386<sub>18</sub>; 395<sub>11</sub>.

<sup>15)</sup> Theoph., p. 420<sub>20</sub>.

Въ 787 г., въ актахъ VII-го Вселенскаго (II-го въ Нивев) собора, мы находимъ упоминаніе о д'вятельномъ участій въ обсужденій вопроса объ иконопочитаній игумена Хоры Симеона і). Тотъ-же Симеонъ расписался подъ протоколомъ 2), наряду съ епископами, — честь большая, которой удостоились лишь немногіе настоятели наибол'є видныхъ монастырей.

Весною 813 г. 3) прибыли въ Константинополь свв. Михаилъ Синкеллъ, Іовъ и братья Өеодоръ и Өеофанъ 4), получившіе впослёдствіи прозваніе Начертанныхъ, об Граттоє. Древній обычай указывалъ духовнымъ лицамъ, пріёзжавшимъ изъ Палестины въ столицу, м'єстожительство въ Хоріє 5). Святые путники остановились въ нашемъ монастырів.

11-го марта 843 г.<sup>6</sup>) патріархъ Меоодій отпраздноваль торжество православія. Михаилъ Синкеллъ былъ назначенъ игуменомъ Хоры и занималь эту должность до самой своей смерти, 18-го декабря 846 г.<sup>7</sup>).

Воть весь запась фактовь, которые им'йются въ нашемъ распоряжении. Факты эти кажутся малозначительными только до тёхъ поръ, пока мы ихъ разсматриваемъ не въ совокупности и безъ общеисторическаго фона. Но если мы припомнимъ событія, придающія византійской исторіи VIII-го—IX-го в'яковъ такой глубокій интересъ, вспомнимъ, что это было время борьбы за иконы, то наши немногія даты позволять намъ возстановить исторію Хоры достаточно полно и ясно.

Въ 726 г. императоръ Левъ Исавръ издалъ первый эдиктъ противъ иконопочитанія. Въ 729 г. появился новый эдиктъ, воспрещающій иконопочитаніе. Наслѣдникъ Льва, Константинъ V Копронимъ, созываеть въ 754 г. иконоборческій 
соборъ. При Константинъ VI и его матери Иринъ православіе временно торжествуеть: Никейскій соборъ 787 г. предастъ враговъ иконъ анасемъ. Но затъмъ 
власть снова переходитъ въ руки иконоборцевъ, и гоненія на церковь, то ослабъвая, 
то усиливансь, продолжаются до смерти Ософила, до воцаренія малольтняго Михаила, за котораго государствомъ управляеть его мать Осодора.

Борьба за иконы была обусловлена далеко не исключительно религіозными побужденіями. Даже, пожалуй, можно сказать больше: вопрось объ иконахъ, спорный

<sup>1)</sup> Mansi, XIII, p. 68.

<sup>2)</sup> Mansi, XII, p. 1112; XIII, p. 152.

<sup>3)</sup> S. Vailhé, l. c., p. 20.

<sup>4)</sup> Житіе Миханла, A. fol. 91 r. II—91 v. I.

b) Житіе Өеодора, fol. 54 d; житіе Миханла, A fol. 107 г. І.

<sup>6)</sup> O garb cm. de Boor, Byz. Ztschr., IV, 1895, p. 453.

<sup>7)</sup> Константинопольскій синавсарій, соl. 32429 (сf. 33248), относить смерть Миханла въ 18-му девабря; ту-же дату обозначаеть Никифоръ Гривора (ниже, прилож. II, Vat. fol. 117 v.). Асонская рукопись почему-то имбеть дату 4-го января. Что вторая дата невозможна, показиваеть следующій разсчеть. А fol. 111 г. II говорится, что ангель Господень во время Рождественскаго поста явился во сие Миханлу и объявиль ему, что черезь десять дней онь умреть. Миханль отправляется въ патріарху. За пять дней до назначеннаго ангеломъ срока Миханль возвратился въ Хору (А fol. 113 г. II). Въ субботу 19-во декабря Миханль служить всенощную (А. fol. 114 г. I) и умираеть... 4-во января (А. fol. 114 v. I)! Другими служить последовало позже на две недели! (19 декабря — 4 января = 17 дней; прибавимъ 5 дней, проведенныхъ въ патріархіи, = 22 дня). Очевидно, туть есть какое то недоразуменіе.

издревле, послужилъ только поводомъ, предлогомъ для борьбы. Но самая борьба была политическая: боролись изъ-за преобладанія церковь и государство.

Столкновеніе между ними было неизбёжно въ силу историческихъ условій. Давно миновали времена Константина Великаго, когда церковь сама настойчиво требовала вмішательства світской власти въ діла віры і), и когда вліяніе императоровь на церковь было очень велико і). Миновали времена Юстиніана, который страстно любиль богословскіе споры и считаль свои догматическія возвубнія общеобязательными і). Церковь окрівна и тяготилась опекою. Уже въ VI вікі раздаются протесты, оспаривается право императора рішать віроисповідные вопросы. Со временемь протесть становится все боліве и боліве единодушнымь и приводить къ ужасному столкновенію. Об'є стороны понимають, что среднія рішенія невозможны, и напрягають свои силы до послідней степени. Интересы государства защищають императоры, опирающієся на войско; носителями идеи о полной независимости церкви являются прежде всего монахи і).

Въ концѣ концовъ монахи побѣдили, но за свое торжество они заплатили дорогою цѣною. Страдали не только отдѣльныя выдающіяся личности — страдало все сословіе. Константинъ V, напримѣръ, мстилъ монахамъ тѣмъ, что обращалъ монастыри въ казармы<sup>5</sup>), всячески издѣвался надъ иноками<sup>6</sup>), истязалъ ихъ<sup>7</sup>) и принималъ весьма радикальныя мѣры къ полному уничтоженію монашества<sup>8</sup>). Константинъ V въ 775 г. умираетъ, и благочестивый Оеофанъ сравниваетъ его съ. Діоклитіаномъ и другими "древними тираннами"<sup>9</sup>). Сынъ Константина Левъ IV (775—780), сначала склонявшійся на сторону православія <sup>10</sup>), вскорѣ пошелъ по слѣдамъ отца. Съ 780—802 монахи могли отдохнуть, но только для того, чтобы претерпѣть еще болѣе жестокія гоненія впослѣдствіи. Послѣдній иконоборецъ императоръ Оеофилъ былъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, и наиболѣе ярый врагь монаховь, преслѣдовавшій ихъ "нещадно во всякій часъ всевозможными бурями" <sup>11</sup>).

На этомъ историческомъ фонъ разсказанныя выше событія изъ жизни монастыря Хоры получають новое значеніе. Монахи Хоры не безучастно отно-

<sup>&#</sup>x27;) O. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt. Berlin, 1895, I, p. 60 sqq.

<sup>2)</sup> Hefele, Conciliengeschichte. Freiburg, 1873, I, p. 33 sq.

<sup>3)</sup> Ch. Diehl, Justinien, p. 315 sq.

<sup>4)</sup> K. Schwarslose, Der Bilderstreit. Gotha, 1890, p. 246 sqq.

 $<sup>^{</sup>b}$ ) Theoph. p.  $443_1$ : μοναστήρια τὰ εἰς δόξαν Θεοῦ καὶ τῶν σωζομένων καταφύγια οἴκους καθίστα τῶν ὁμοφρόνων αὐτῷ στρατιωτῶν...

<sup>6)</sup> Theoph., p. 43726.

<sup>7)</sup> Theoph., p. 432<sub>15</sub>, 436<sub>25</sub>, 443<sub>15</sub>, B T. J.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Theoph., p. 445<sub>3</sub>, 446<sub>1</sub>.

<sup>9)</sup> Theoph., p. 448<sub>23</sub>: κατέλυσε τὸν βίον αίμασ: πολλοίς χριστιανῶν μεμολυσμένος καὶ δαιμόνων ἐπικλήσεσι καὶ θυσίαις διωγιροίς τε τῶν άγίων ἐκκλησιῶν καὶ τῆς ὀρθῆς τε καὶ ἀμωμήτου πίστεως ἔτι τε μοναχῶν ἀναιρέσεσι καὶ κοινώσεσι μοναστηρίων καὶ παχτοίοις ὑπερακμάσας κακοίς οὸχ ἡττον Διοκλητιανού καὶ τῶν πάλαι τυράννων.

 $<sup>^{10}</sup>$ ) Theoph., p.  $449_{14}$ : εδοξεν εὐσεδής εΐναι πρὸς όλίγον χρόνον καὶ φίλος τῆς άγίας Θεοτόκου καὶ τῶν μοναχῶν.

<sup>11)</sup> Theoph. contin., III, c. 41 (Migne, P. G., CIX, col. 153):... πολλά τοὺς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως περιεχομένους παρ' δλον αὐτοῦ τὸν βίον μυσαττόμενός τε καὶ χειμῶνα πάντα κατὰ πᾶσαν ὡραν καιροῦ ἐπάγων αὐτοῖς ἀφειδῶς.

сились къ борьбѣ за иконы; наравнѣ съ другими и они яринимають въ вей участіе. Наравнѣ съ другими они должны были, конечно, и страдать.

Житіс Михаила Синкелла рисуеть яркими красками печальное положеніе монастыря во времени торжества православія. Продолжительныя гоненія, начавшіяся еще при Константин'в V¹), привели къ полному запуствнію обители: монахи разб'яжались, монастырское движимое и недвижимое вмущество расхищено и раздарено иконоборцами, зданія разрушены²). Новому игумену предстояла трудная задача привести д'яла въ порядокъ и, собственно говоря, основать на старожь пепелищ'я новый монастырь.

Михаилъ блестяще справился со всёми трудностями. Онъ началъ съ того, что вернулъ въ Хору тёхъ монаховъ, которые выселились изъ нея въ монастырское подворье св. Трифона, въ такъ называемое Καστώρεον<sup>8</sup>). Затёмъ онъ, заручивнись содёйствіемъ своего друга патріарха Меводія, сталъ хлопотать о возвращеніи монастырю незаконно отчужденнаго имущества. Всякое отчужденіе монастырскаго добра безусловно воспрещается законодательствомъ Юстивіана<sup>4</sup>). Вторая глава VII-ой новеллы<sup>5</sup>) подробно перечисляеть тѣ условія, при которыхъ винератору предоставляется право отчужденія перковной собственности. Ясно, что эти условія не были соблюдены иконоборцами, и съ юридической точки зрѣнія ихъ дѣйствія приравнивались къ хищенію. Правительство Михаила и Өеодоры поспѣщило удо-влетворить требованіямъ игумена<sup>6</sup>).

Третья задача Михаила была строительная. Объ этой сторонъ его дъятельности прямыхъ свидътельствъ мы не имъемъ; но при сравнени соотвътствующихъ мъсть житія Оеодора?) и житія Михаила?) факты выясняются въ достаточной мъръ.

Готовись въ смерти, возвъщенной ему ангеломъ, Михаилъ обонелъ веъ святыни монастыря: церковь (ναός) св. Анеима, въ которой былъ придълъ во ими св. Игнатія; подъ этой церковью склепъ, гдѣ хранятся мощи свв. Вавилы Никомидійскаго и его восьмидесяти четырехъ учениковъ; затъмъ — церковь съв. Сорока мучениковъ и склепъ съ гробницами свв. патріарха Германа и Ософана Начертаннаго. О храмъ Богородицы и архангела Михаила — не упоминается ни словомъ. Это можно объяснить только тъмъ, что храмъ, разрушенный иконоборцами, былъ настолько крупенъ, что его возстановленіе было не по средствамъ мона-

<sup>1)</sup> A. fol. 107 v. II.

<sup>2)</sup> A. fol. 108 r. I; 110 r. II — v. II; cp. marie Θεομορα, fol. 54 d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. fel. 110 v. I.

<sup>4)</sup> Codex Justin, I  $S_{n\tau}$  (ed. P. Krueger, p. 38); Novella VII 1 (edit. Schooll-Kroll, p. 52): (μηδάνα) άδειαν έχειν έκποιείν πράγμα άκίνητον έν ολιάκες  $\tilde{\eta}$  έν άγροζε  $\tilde{\eta}$  έν κήποις  $\tilde{\eta}$  δλως έν τοζε τοιούτοις, μηδέ γεωργικόν άνδράποδον, μηδέ πολιτικήν σίτητιν, μηδέ κατά ίδικοῦ πρόφασιν ένεχύρου παραδιδόναι τοζε δανεισταίς. τό δέ τῆς έκποιήσεως δνομα γεκκώτερον διά τοῦτο τεθείκαμεν, ΐνα κωλύσωμεν καὶ πράσιν καὶ δωρεάν καὶ άμειψιν καὶ την είς τὸ διηνεκές έκτεινομένην έμφύτευσιν κτλ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ed. Schoell-Krell, p. 58; cf. ibid., p. 576 sqq.

<sup>4)</sup> A. fol. 111 r. I.

<sup>7)</sup> Fol. 58 d — 54 c.; cp. Billie, crp. 28—29.

<sup>\*)</sup> A. fol. 113 v. I — 114 r. II.

стырской казнъ. Пришлось ждать новаго благодътеля вродъ Приска. Не скоро обитель его дождалась.

## Ш

Послё смерти Михаила начинается весьма для насъ темный періодъ въ исторіи Хоры. Втеченіе двухъ слишкомъ вёковъ самое имя монастыря въ лётописяхъ Византіи вовсе не упоминается. Повидимому, это время (846 до 1081 г.) было для Хоры весьма тяжелымъ. Ми упоминали о томъ, что архіепископъ Антоній Новгородскій видёлъ мощи св. Вавилы не въ Хорѣ, а въ Студійскомъ монастырѣ: значитъ, настолько оскудёла Хора и впала въ такую нищету, что ей пришлось заложить или продать мощи святого, которыя вѣками были главной святынею обители¹).

Со второй половины XI-го въка дъла монастырскія пошли лучше. Есть два извъстія, относящіяся къ этому времени; сами по себь они отрывочны и маловажны, но пріобрътають большое значеніе, если ихъ поставить въ связь одно съ другимъ и съ событіями политической исторіи.

Въ 1081 г. въ Хорѣ было погребено тѣло патріарха Косми<sup>2</sup>). О патріархѣ этомъ мы освѣдомлены неудовлетворительно<sup>3</sup>). Но то, что мы знаемъ о политической дѣятельности его<sup>4</sup>), достаточно объясняеть, почему для его погребенія была избрана именно Хора. Мы знаемъ слѣдующее.

Патріархъ Косма въ борьб'в между Алекс'вемъ I Комниномъ и партіей Ирины Дукены принималь видное участіє: онъ былъ сторонникомъ Дукены, онъ настояль на ея в'внчаніи на царство, и на него за эту в'врность Ирин'в обрушилась месть матери Алекс'вя I Анны Далассены — 8 мая 1081 г. Косма долженъ былъ удалиться съ патріаршаго престола.

Косма умеръ въ опалъ. Но Дуки, для воторыхъ онъ сдълалъ такъ много, не забыли его и позаботились о приличномъ погребеніи его, въ Хоръ, которой покровительствовала мать императрицы Ирины, теща Алексъя Комнина. Никифоръ Григора разсказываетъ слъдующее: "эта церковь (т. е. храмъ Богородицы) первоначально была построена по продолговатому плану императоромъ Юстиніаномъ.

<sup>1)</sup> О подобномъ случав см. D. F. Schneider въ Mitteil. d. histor. Vereins für Donauwörth und Umgebung; П, (см. Dr. J. Strzygowski въ Вуz. Ztschr., XIV, 1905, Heft. 3—4).

<sup>2)</sup> Synaxarium Constantinopolitanum, ed. H. Delehaye, col. 366, 5.

<sup>\*)</sup> Извъстія собрани у М. Гада ю́у, Патріархікої пічакає, а́у Комотачичоснойм, 1884, р. 335. — У оо. Болландистовъ возникли сомивнія относительно правовърія Косми: АА. SS. Januarii, I, р. 78, подъ 2 января читаємъ, что "Cosmas, patriarcha Constantinopolitanus, Thaumaturgus praedicatur a Menaeis. Eum omitto, donec certiora habeam argumenta, quia posterior fuit, quando Graeci merito suspecti".

<sup>4)</sup> F. Chalandon, Essai sur le règne d'Alexis I Comnène. Paris, 1900, p. 54-57.

b) Migne, P. G., CXLVIII, col. 653: . . . μονή τής Χώρας, ήν αὐτὸς (Θεόδωρος ὁ Μετοχίτης) ἀναλώμασιν ἀνεκαίνισε πρότερον τοῖς ὀδοῦσι τοῦ χρόνου δεινῶς κοπτομένην ἰδών. ἐδομήθη γὰρ αὕτη τὸ ἀρχαῖον πρὸς τοῦ βασιλέως Ἰουστινιανοῦ ἐπιμήκης τὸ σχήμα. εἶτα τοῦ χρόνου ταύτην μέχρι κρηπίδων συντρίψαντος ἄλλον ἐκ βάθρων ἀνήγειρε νεών, εἰς δ καὶ νῦν ὀρᾶται σχήματος, ή τοῦ βασιλέως ᾿Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ πενθερά. τοῦ δὲ χρόνου πάλιν φθορὰν ἀπειλοῦντος, οδτος, άδροτέρα χρησάμενος δεξιὰ, πλήν τοῦ μεσαιτάτου νεὰ πάντα καλῶς ἐπεσκεῦασεν.

Когда время разрушило ее до основаній, теща императора Алексія Комнина воздвигла другой храмъ отъ фундамента, въ томъ видів, въ какомъ онъ стоитъ и теперь".

Никифоръ Григора былъ, въ XIV въкъ, монахомъ Хоры — понятно, что онъ повторяеть записанное біографомъ препод. Өеодора преданіе о постройкъ храма Юстиніаномъ. Но такъ какъ Григора жилъ въ сравнительно отъ Комниновъ недалекомъ времени, и такъ какъ онъ, въ силу своей близости къ Өеодору Метохиту¹), могъ знать ближайшее прошлое своего монастыря, то въ достовърности его извъстія о Дукенъ нътъ достаточныхъ основаній сомнъваться. Напротивъ, разеказъ Никифора даже весьма въроятенъ. Если монастырь былъ такъ бъденъ, что ему пришлось закладывать или продавать свои святыни, то онъ едва-ли могъ послужить мъстомъ погребенія бывшаго патріарха — значить, къ 1081 году монастырь уже оправился. А если въ Хоръ погребають патріарха приверженца Дукены, то весьма въроятно, что помогъ монастырю оправиться кто нибудь изъ рода Дукъ.

Благодътельницу Хоры мы даже по имени не знаемъ. Разъ она была тещею Алексъя, значить — она приходилась матерью Иринъ и женою Андронику Дукъ<sup>2</sup>). Но не въ имени, конечно, дъло, а въ установлени факта, что въ семидесятыхъ годахъ XI в. монастырь пріобрълъ высокопоставленную благодътельницу, которая строитъ храмъ во имя Пресвятой Богородицы и Христа Жизнодавца, и именно тотъ храмъ, который видълъ Григора, а, слъдовательно, видимъ и мы, ибо крупныхъ передълокъ и перестроекъ — по крайней мъръ, въ главныхъ частяхъ — со времени Григоры никакихъ произведено не было<sup>3</sup>).

Церковь Приска была разрушена иконоборцами. Въ серединъ IX-го въка ея развалины, судя по описанію, которое мы находимъ въ житіи Өеодора, были еще весьма значительны. Съ тъхъ поръ онъ конечно должны были исчезнуть: въдъ въроятно отсюда брали строительные матеріалы для позднѣйшихъ монастырскихъ построекъ. Къ концу XI-го въка храмъ Приска разрушенъ μέχρι κρηπίδων, и новая благодътельница должна строить ἐκ βάθρων. Значить-ли это, что постройка Дукены ничего общаго со зданіемъ Приска не имъла? Возможно, конечно, что и такъ. Но это не въроятно и по историческимъ, и по техническимъ причинамъ.

Монастырь расположень на склон'в ходма. Въ сиду условій м'єстности всявое зданіе — и особенно, конечно, зданіе большое и грузное, какова центрально-купольная церковь — непрем'єнно должно им'єть весьма солидный и уходящій вглубь до материка скалы фундаменть. Стіны и прочія возвышавшіяся надъ уровнемъ земли части постройки Приска были разрушены μέχρι χρηπίδων, но эти χρηπίδες,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> cf. Niceph. Greg., VIII 5, 7, col. 485; VIII 7, 1, col. 501; X 2, 2, col. 672 et passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) F. Chalandon, l. c., p. 33.

<sup>\*)</sup> Метохить только починиль и украсиль храмь — ср. кромѣ приведеннаго выше, на стр. 34, пр. 5, текста, еще Niceph. Greg., VIII 5, 1, col. 480: δ μέντοι λογοθέτης του γενικού ἄρτι του νεουργείν ἐπεπαύετο τὴν τῆς Χώρας μονὴν ὁπόσος ὁ ἔνδον ἐτύγχανε κόσμος.

вонечно, уцалали. И что можеть быть естественные утилизаціи стараго фундамента, разъ, витесто рухнувшаго храма Вогородицы, Ей-же воздвигается новый? Описаніе развалинъ въ житіи преп. Өеодора показываеть, что зданія, во всякомъ случав, въ планъ схожи. Возможно, такимъ образомъ. что въ XI-мъ въкъ былъ возобновленъ храмъ VII-го въка. Возможно это и филологически. Thesaurus Стефана, доказываетъ ссылками, что въ классическое время ех βάθρων всегда значить "съ основанія", т. е. "сызнова". Въ византійское же время ёх βάθρων им'веть значеніе "съ фундамента", "на старомъ фундаментв": объ этомъ свидетельствують напр. надписи на башняхъ ствиъ Константинополя. Мы читаемъ на одной изъ нихъ: Леши оди Кшиσταντίνω σκηπτούχοι τόνδε ήγειραν πύργον των βάθρων συμπτωθένται), а на другой: πᾶσι 'Ρωμαίοις μέγας δεσπότης ήγειρε 'Ρωμανός νέον δ παμμέγιστος τόνδε πύργον έκ βάθρων<sup>2</sup>). Въ обоихъ случаяхъ рвчь идеть о возобновленіи старыхъ, рухнувшихъ вследствіе землетрясенія башень, для которыхь конечно не закладывался новый фундаменть. — Следовательно, даже если считать слова Григоры безусловно точными, мы имбемъ право предполагать, что теща Алексвя I возобновила храмъ Приска. Но Григора могъ въдь только догадываться о томъ, что нашла Дувена, и поэтому настаивать на словахъ έх βάθρων нельзя. Больше, чвиъ этимъ словамъ, мы должны довёрять только что изложеннымъ соображеніямъ относительно массивнаго фундамента Прискова храма.

Подробнъе, чъмъ о тещъ Алексъя I Комнина, им освъдомлены о его сынъ, севастократоръ Исаакъ Порфирородномъ. Изъ доклада, читаннаго академикомъ Ө. И. Успенскимъ 21 ноября 1904 въ засъдании Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ, извлекаемъ слъдующія данныя.

"У царя Алексвя I Комнина (1081—1118) было три сына и четыре дочери отъ Ирины Дувены, на которой онъ женился въ 1077—78 г. Первыми родились царевны Анна (въ 1083 г.) и Марія, затвиъ наслёдникъ престола Іоаннъ (въ 1088), потомъ еще два сына Андроникъ и Исаакъ и двё дочери Евдокія и Өеодора. Въ царской семьй не было большого ладу. Царица Ирина не была согласна съ царемъ по отношенію въ вопросу о престолонаслёдіи. Между тёмъ какъ Алексвй въ 1092 г. назначилъ старшаго сына Іоанна соимператоромъ, когда Іоанну только исполнились три года, Ирина была того возгрёнія, что Іоаннъ не могь быть достойнымъ представителемъ власти, и всёми м'ерами старалась расположить Алексвя I въ объявленію наслёдникомъ кесаря Нивифора Вріеннія, женатаго на старшей царской дочери цесаревн'я Аннъ, составившей изложеніе исторіи Алексвя І. Хотя въ день смерти Алексвя Іоаннъ, можеть быть съ в'едома отца, усп'ель объявить себя царемъ (1118) и, такимъ образомъ, предотвратить замыслы царицы Ирины и ея приверженцевъ, но при новомъ цар'я семейныя недоразум'янія растуть все бол'е и бол'е.

<sup>1)</sup> A. van Millingen, Byzantine Constantinople. London, 1899, chapt. VI: Repairs on the Theodesian walls, p. 98 (cf. p. 99 fac-simile).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 102.

"Въ этихъ недоразумъніяхъ начинаетъ играть видную роль третій сынъ царя Алексъя Исаакъ. Въ точности опредълить годъ рожденія Исаака мы пока не можемъ. Но нужно сейчась же выяснить, что, какъ рожденный отъ императора, онъ имълъ право на титулъ Порфирородный, а какъ ближайшій совътникъ и помощникъ Іоанна при вступленіи его на престолъ, онъ получилъ титулъ севасто-кратора, съ которымъ и остался извъстнымъ въ памятникахъ, упоминающихъ о немъ.

"Какъ сейчась будеть видно, Порфирородный Исаакъ не могъ занять много мъста въ оффиціальной византійской летописи, такъ какъ онъ уже при Іоаннъ Комнинъ былъ подъ стражей и большею частью находился вдали отъ столицы. Оффиціальный историкъ Іоанна Комнина Киннамъ упоминаетъ объ немъ, что, при вступленіи на престолъ Мануила, Исаакъ Порфирородный содержался въ понтійской Иракліи, куда былъ посланъ наремъ Іоанномъ по политическимъ причинамъ, ибо онъ будто бы подкапывался подъ брата и строилъ ему козни. Но Мануилъ освободилъ его ивъ-подъ стражи, хотя впоследствіи снова долженъ былъ принять противъ него меры предосторожности, такъ какъ желаніе царской власти давно уже, говоритъ историкъ, овладъло Исаакомъ, съ нимъ росло, съ нимъ воспитывалось и отъ него, какъ отцовское наследіе, перешло къ его дётямъ.

"Кавъ объяснить непріязненныя отношенія въ семь Комниновъ, действительно-ли Исаавъ угрожалъ своему брату Іоанну, навъ впоследствіи своему племяннику Мануилу, заговорами и политическими интригами, — это выяснить въ настоящее время не такъ легко. Въ изв'естіяхъ современныхъ писателей весьма мало удъляется вниманія придворнымъ партіямъ. Въ первые годы царя Іоанна Комнина Исаакъ былъ самымъ важнымъ лицомъ при дворъ: онъ былъ немного моложе царя, находился съ нимъ въ самыхъ добрыхъ отношеніяхъ и получиль при новомъ царствованіи высшій титуль въ имперіи – севастократора, который до него носиль лишь одинь члень семьи Комниновь, дядя его Исаавъ. Недолго однаво продолжались добрыя отношенія между царемъ и его братомъ: всл'ядствіе обстоятельствъ, воторыя пова остаются невыясненными, Исаавъ долженъ быль бежать изъ Константинополя. Въ чужихъ враяхъ онъ провель большую часть жизни. Воть что сообщаеть объ этомъ историвъ Н. Авоминать: "Въ это-же время (нужно думать въ 1138 г.) возвратился въ царю и родной брать севастократоръ Исаакъ, воторый больше всёхъ номогь ему получить царство. Разойдясь съ братомъ вследствіе ничтожнаго огорченія, онъ уб'яжаль изъ предаловь римскихъ. Вм'яст'я съ нимъ бъжалъ и странствовалъ и старшій сынъ его Іоаннъ. Исаакъ былъ человъкъ воинственный и храбрый, одаренный высокимъ ростомъ и прекраснымъ сложениемъ. Онъ проживалъ у разныхъ народовъ, между прочимъ у иконійскаго султана. Онъ стремился въ одной цели: напасть на византійскія области и нанести вредъ Іоанну. Но такъ какъ онъ не имълъ средствъ, между темъ какъ Іоаннъ вездъ пріобрълъ себ'в славу военными д'влами, то онъ не могъ нигд'в найти себ'в союзника; напротивъ, всь, даже при первомъ наменъ на возмущение, отступали въ смущении и отговаривали его отъ этого предпріятія, и для него безполезнаго, и для нихъ никакъ не исполнимаго. Вслідствіе того, обходя разныхъ князей, хотя былъ принимаємъ съ достаточнымъ почетомъ, какой былъ приличенъ его царственной наружности и знаменитому роду, онъ наконецъ пришелъ къ сознанію, что напрасно оставилъ родственный дворъ и ведетъ б'йдственную жизнь, и поэтому возвратился къ своему брату. Царь же ласково принялъ его и его сына... Вступивъ вм'юстъ съ Исаакомъ въ Константинополь, царь не больше радовался о поб'йд'й, чтить о возвращеніи брата". Изъ краткаго изв'юстія, почерпаемаго изъ другого историка Киннама, мы знаемъ, однако, что, когда вступилъ на царство сынъ Іоанна Мануилъ (въ 1143 г.), то онъ далъ свободу своему дяд'в Исааку, бывшему въ почетномъ заключеніи въ Иракліи Понтійской.

"Какова затвиъ была судьба севастократора Исаака при Мануилв, объ этомъ мы прямыхъ известій не имвемъ; но можно сделать косвенный выводъ, что Мануилъ не доверялъ ни Исааку, ни его сыновьямъ и держалъ всю семью въ подозрёніи.

"Въ 1152 г. Исаавъ, уже больной и оставившій всё вемныя попеченія, занять составленіемь устава для новосозданнаго имъ монастыря въ честь Богородицы-Міроспасительницы (Косросфтера) на нижнемъ теченій рёки Марицы, близь города Эносъ. Въ этомъ уставі (τυπικόν) есть нівсколько черточекъ, харавтеризующихъ самого учредителя монастыря и автора устава. Исаавъ вспоминаетъ здісь, котя и въ отвлеченныхъ чертахъ, о протекшей своей жизни вдали отъ отечества, сожаліветь о грібхахъ юности и говорить о своемъ благочестивомъ ділів построенія монастыря. Весьма любопытно отмітить, что, котя настроеніе Исаава при составленіи Устава было примирительное, онъ ни разу, однаво, ни однимъ словомъ не упомянуль ни своего брата, ни своего племянника, царей Іоанна и Мануила, котя дважды дівлаеть распоряженіе о поминовеніи своего отца и матери.

"Независимо отъ всего остального, уставъ монастыря ясно повазываетъ, что Исаавъ, въ 1152 г., былъ въ Византія, и что онъ пользовался здёсь извёстнаго рода свободою. Онъ погребенъ былъ въ новоустроенномъ имъ монастыръ, о чемъ сдълаль спеціальныя распоряженія въ Уставъ".

Мы сдёлали эту обширную выписку изъ реферата академика  $\Theta$ . И. Успенскаго потому, что Исаакъ въ исторіи Хоры сыгралъ не менёе видную роль, чёмъ его бабка Дукена: къ Исааку восходять древнёйшія изъ сохранившихся въ Кахрізджами мозаики. Ниже, когда мы займемся разборомъ мозаикъ, мы постараемся опредёлить, которыя изъ нихъ принадлежать Исааку. Одна изъ нихъ ему принадлежить навёрное, ибо на ней имбется слёдующая надпись:

+ δ[υξ]δς τοῦ[δ] ψηλο[τά]του [βα]σιλέως ...ξίου ... ....ου ... Чтеніе первых трехь стровь этой надписи и дополненіе недостающих буввь не возбуждають сомнівній: гдів не хватаєть черных вубивовь, изь которых сложены буквы, тамъ расположеніе сосідних золотых кубивовь повазываєть, что надо дополнить. Не такъ обстоить діло вь четвертой и пятой строчках тамъ первыя двів-три буквы погибли окончательно, и приходится прибів нуть къ догадвів. Ο υίδς του διαλότου βασιλέως — "сынъ высочайшаго царя..." Какого царя? Слідовало, візроятно, имя царя: ... ξίου, т. е. ['Αλε]ξίου [του Κομνην]ου...

Конечно, мы не имъли бы права сдълать такое смълое дополненіе, если бы не знали, что именно одинъ изъ сыновей Алексъя I Комнина, севастократоръ Исаакъ Порфирородный принималъ живое участіе въ поръ. Объ этомъ участіи свидътельствуетъ типикъ монастыря Богородицы Міроспасительницы, написанный Исаакомъ.

Изъ этого типика<sup>1</sup>) мы узнаемъ, что первоначально Исаакъ желалъ быть погребеннымъ въ Хоръ, и что онъ въ ней устроилъ себъ склепъ. Вотъ соотвътствующій параграфъ (§ 34) типика:

έπει δε σκοπός ήν ήμιν πριν το ένσοριασθήναι το έμον ταπεινόν λείψανον τη της Xώρας μονη, κάκεῖσε τὸν τύμδον τούτου καθίδρυσα, κατά τὰς πρὸς τοὺς Xωρηνούς μοναχούς προβάσας βουλήσεις ήμῶν. σήμερον δέ, καινισθείσης παρ' ήμῶν σύν Θεφ της άγιας ταύτης μονής της δπεραγίου μου Θεοτόκου και Κοσμοσωτείρας, τη ψυχῆ μου λογισμός ἀνέκυψεν ἔτερος, ὅπως ἐν ταύτη ἐνσοριασθῆ μου τὸ λείψανον. καίδηπερ τὰ πρὸς τοῦτο ποιείν κατηρξάμεθα, ὅπερ καὶ διὰ τοῦ παρόντος μου τυπικοῦ έντελλόμεθα. ἐπειδή γὰρ διωρισάμεθα ἐν ἑτέραις βουλήσεσι καὶ συμφωνίαις πρὸς τοὺς  $\mathbf{X}$ ωρηνούς ἀναλαδέσθαι τούς λίθους τῆς σοροῦ τῶν λειψάνων μου καὶ ἐν ὑποδοχῆ τῶν έμῶν ἐνταῦθα τεθήναι λειψάνων καὶ ταῦτα ἀναλαβέσθαι, καὶ ὅσα περὶ τὸν τάφον μου συνεστησάμην αὐτός, καθώς καὶ ή δύναμις τοῦ πρός με ἐγγράφου τοῦ καθηγουμένου της μονης της Χώρας παρίστησιν, δπερ άρα και άπετέθη τῷ σκευοφυλακείφ της άγίας μονής τήσδε τής Κοσμοσωτείρας Θεοτόχου μου, έμοῦ ὀφείλοντος τὸν τοιοῦτον συναπαρτύναι σχοπόν, χαθώς έγω σύν Θεφ βούλομοι, εί τέως έν τοῖς ζῶσιν ἔτι διάξω. εί δέ γε μεταστῶ, καὶ τοῦτον σὺν τοῖς ἄλλοις ὀφεῖλον τῷ ήγουμένφ πληρῶσαί μου τὸν σκοπόν και αναλαβέσθαι έκ της μονής της Χώρας τα του τάφου μου μάρμαρα και ταῦτα διακομίσαι ἐν τῇ νεοσυστάτφ ταύτῃ μονῇ, καθώσπερ καὶ τὰ τῆς ἐκκλησίας διεκομίσαμεν μάρμαρα, και καθιδρύσαι τὸν τοιούτον τάφον ἐν τῷ εδωνύμφ μέρει τοῦ νάρθηκος, ἔνθα καὶ παρεκδολή τοῦ κτίσματος διὰ τὸν τάφον παρ' ήμῶν γέγονε, περὶ δέ γε τὸ πῶμα μέσον τοῦ τάφου ἐγκολαφθήναι τὴν Θεοτόκον, τὸ ἐμὸν ἐγκόλπιον ἐν ύπτίφ τῷ σχήματι, βούλομαι διὰ τοῦ ἀργυροῦ ἔργου, ὅπερ εὐθειασθὲν τῷ σκευοφυλακείψ ἐτέθη τὴν σήμερον καὶ παραδέδοται. τὰ δέ γε περὶ τὸν ἐμὸν τάφον τὸν εἰς τὴν Xώραν προσεδραυθέντα σύν τοῖς τοῦ τάφου μαρμάροις ταῦτά εἰσι. χαλκοῦν κάγκελλον τὸ χυτὸν καὶ αί στῆλαι τῶν σεπτῶν καὶ άγίων γεννητόρων μου καὶ βασιλέων καὶ



<sup>1)</sup> Тексть сообщень мей акад. *Ө. И. Успенскым*, которому его предоставиль *о. L. Petit;* документь цаликомъ нийеть быть опубликовань на страницахъ Виз. Вр.

τὸ στασίδιον τῆς μεμουσευμένης μου Θεοτόκου τὴν δ' ἐμὴν στήλην, ἐν νεότητέ μου ποιήσας ματαιότητι τῆς παιδικῆς ἡλικίας, οὐ βούλομαι τῆς Χώρας ἀφαιρεθῆναι ἀλλ' ἴστασθαι, ἐν οἰς αὐτὴν καθιδρύσαμεν.

Проф. С. Пападимитріу приводить изъ Неаполитанскаго воденса П А 4 fol. 91 v. — 92 v. генеаметри Осодора Продрома, обращенные єїς тох порфироубухутох кої осбологоро́тора Іваймох тох Корууубу. Въ стихахъ этихъ Продромъ носкваляеть мудрость и глубокія носнанія Ислава и въ военномъ дѣлѣ, и въ риторикѣ и въ грамматикѣ, и въ естественныхъ наукахъ. Слѣдующее стихотвореніе того же Осодора Продрома, находящееся въ томъ-же неаполитанскомъ воденсѣ, fol. 92 v.—93 г., рисусть намъ Ислава накъ горячо вѣрующаго человѣка, но и какъ весьма энергичнаго инженера. Наконецъ, находимое въ сод. Vatic. Gr. 306 fol. 47 v.—50 г. гухо́риоу, написанное тѣмъ-же Осодоромъ Продромомъ въ честь Ислава, указываеть на литературные его труды.

Образцы литературныхъ работъ Исаава сохранились: такъ въ сод. № 8 Серальской библіотеки Константинополя ему принадлежить передёлка письма Аристея въ Филократу, составляющаго предисловіе въ Палеві); ему принадлежить типикъ монастыря Міроспасительницы, о которомъ річь была выше; ему-же принадлежить цілый рядъ неизданныхъ, большею частью, статей въ кодексахъ разныхъ библіотекъ.

И не только литературные, по и художественные вкусы Исаака были, повидимому, весьма определенны и живы. Какъ показываетъ сделанная выше выписка изъ типика, Исаакъ уже при жизни позаботился о художественной отдёлкъ своего склепа, сначала въ Хоръ, потомъ на Марицъ. Мы ниже, разбиран архитектурныя формы Кахріз-джами, вернемся къ тексту типика; теперь удовольствуемся указаніемъ на документъ, на надпись и на общую характеристику Исаака: все это виъстъ даетъ намъ право предположить, что Хора многимъ обязана Исааку.

Церковь, выстроенная въ семидесятыхъ годахъ XI въка и перестроенная въ началь XII-го въка, ко времени Метохита, въ концъ XIII в., требуетъ уже серьевнаго обновленія, τοῦ χρόνου πάλιν φθορὰν ἀπειλοῦντος. Такая ранняя ветхость объясняется исключительными условіями, въ которыя зданія Константивополя были поставлены въ XIII въкъ 23 іюля 1203 крестоносцы появились подъ стѣнами столицы, 13 апръля 1204 была основана въ Царьградъ такъ называемая Латинская имперія. Только 14 августа 1261 законный государь Михаилъ Палеологъ вновь водворился въ столицъ. Время господства латинянъ не прошло безслъдно для монастырей и церквей: нъкоторая часть ихъ временно перешла въ руки западнаго духовенства²), всѣ были болье или менье основательно разграблены.

¹) O cepassement Lettre d'Aristée à Philocrate... par Th. Ouspensky. (Extrait du tome I des Actes du XIV-e Congrès des Orientalistes).

<sup>\*)</sup> Списокъ датнинзированныхъ православныхъ церквей у М. А. Belin, Histoire de la latinité à Constantinople, éd. A. de Châtel. Paris, 1894, р. 63 sqq.; Хора въ этомъ синокъ не значится.

Что Хора, въ частности, не избилала общей участи, доказывается тиль фактомъ, что въ это время мощи св. патріарха Германа были похищены изъ нея и увезены во Францію 1).

Михаилъ Палеологъ поселился во Влахерискомъ дворцѣ. Ради удобства сношеній съ императоромъ натріархъ избралъ для своего жительства ближайній ко дворцу монастырь, т. е. именно Хору<sup>3</sup>). Съ этихъ поръ Хора постоянно пользуется милостями императоровъ и расположеніемъ придворныхъ вружковъ.

Посл'в смерти Михаила на византійскій престолъ вступиль Андроникь Старшій. Озабоченный ветхостію зданій Хоры, императорь обратиль на нее вниманіе своего друга и министра финансовь (λογοθέτης του γενικού) Өеодора Метохита, который им'влъ всі качества, нужныя для церновнаго строительства: онъ быль несм'втно богать, быль очень благочестивь и им'влъ художественныя на-клонностя в Метохить ввялся за д'вло.

У насъ есть нівскольно документонь, освіндающих дівнельность Метохита въ Хорії: прежде всего автобіографическія стихотворенія самого ктитора  $\Delta$ оξολογία είς Θεὸν καὶ περὶ τῶν καθ' αιτέν καὶ τῆς μονῆς τῆς Χώρας и εἰς τὴν Θεοτόκον καὶ περὶ τῆς μονῆς ἔτι τῆς Χώρας ), затімь синдітельства Исторіи Нивифора Григоры ) и заключеніе написаннаго Григорою-же житія св. Михаила Синкелла ). Между этими документами существенных разногласій не наблюдается.

Метохить не тронуль средней части храма, воторая нуждалась тольно въ поверхностномъ ремонтъ. Остальныя же части церкви были въ такомъ состояніи, что ихъ пришлось сломать и строить заново.

## Метохить пишеть:

πάλαι

<sup>1)</sup> Латинскій документь, очень бідний, къ сомалінію, фактическими данними, у Riant, Exuviae sacrae Constantinopolitanae. Genevae, 1878, II, р. 6 = АА. SS. Maii, III, р. 678.

<sup>2)</sup> Pachymer., vol. I, p. 40510 H 4098 Bonn.

<sup>\*)</sup> Ο επιποστη Μετοκιτα cm. блестящія ленцін Churles Diekl as Revue des cours et conférences, X-me année, № 7 (26 décembre 1901) и № 12 (30 јануівт 1902), и прилежную работу К. N. Σ ά θ α ς, Месоциний βιδλιοθήμη. εν Βενετίς, 1872, I, р. 19 sqq., привлекшаго много нензданнаго и мало изв'єстнаго матеріала.

<sup>4)</sup> M. Treu, Dichtungen des Gross-Logotheten Theodoros Metochites. Potsdam, 1895 (Programm des Victoria-Gymnasiums zu Potsdam, Ostern 1895). Издатель пользовался cod. Paris. Gr. 3359.

<sup>5)</sup> См. выше стр. 34, прим. 5, и стр. 35, прим. 3.

<sup>6)</sup> Cm. придожение II, cod. Vat. fol. 127 v.

A. 1025 στήσα δέ τ' έμπης καρπαλίμως, ως κεν νύν δράται, έρρε φθούνε, μάλ' έρρετε βάσκαν' ἀπὸ σφεί' ὄσσε, εὐπρεπέ' ἀκράδαντον ἀραρυῖαν ἡ μάλ' εὖ, εὖ μὲν κράτεος, εὖ δέ τε ὅλας ἔχοισαν ἀπάσης, μαρμαρέοισιν άριπρεπέεσσι λίθοισιν άγήλας A. 1030 καλλίστοισι χρώματα δι' ἄρα πάνθ', δσ' δρᾶται . . . 310 ήτοι τόνδε μέν είν μέσω ναόν εὖ μάλ' ἔχοντα διὰ πάντ', ἐρίηρα διὰ πάνθ', ἔστηκ' ὄντ' εὖ εδρός τ' ηδέ τε ύψος ἀνά τ' ἄλληλ' ἀνά τ' αδ πᾶν, ξυμμετρίης εὖ λελάχοντα πάντοσ' ἐίσης έλλογίμου τε διαθέσιος άμφικρατεούσης, B. 315 ῶς κε τελεσφόρον ἔμμεν' ἀγαθοῦ παντός, οδ χρῆν. άττα δ' ἄρ' ἀμφ' ἐκάτερθεν ἔχει τὸν νηόν, ώς κεν δεσμὰ περιπλέγδην πήξιος ἐχέγγυ' αὐτὰ κάρτ' άμφεδράζοντα πάσησιν ἄσειστον φουραῖς, αί κεν αναρριπτείν πεφύκαντι τείχε' έχυρα B. 320 κατά τε βάλεν ἐρείπια τὰ περικαλλέα πάρος, ϊστατο μάλ' ἀσφαλέα αὐτόθεν ἀγνύεντα προύναά τ' εὐπρεπέα τάδ', ὰ ἐξᾶρα πρὸ τοῦ νεώ, . . . В. **325** τῶ γ' ἄρα παντὶ νεῶ προλάμπουσ', ἀχτῖνες ἄτε ήλίου, αντέλλοντα δοιά δρουμήματα πουλυμήκεα . . . B. 334 πρός δ' ἄρ' ἔτι πάρα τ' ἄγχι δεδμήαται κοινόν τραπέζης ίρον ἵμερός τ', οἴκημα τερπνόν, δουλιχόν άνά τε πολλόν μήπει μάλα δραμεῖν...

Μω вынуждены думать, что Метохить свою строительную двятельность не преувеличиваеть, говоря, что онь нвиоторыя части вданія снесь и замвниль новыми. Двло въ томъ, что въ житіи той δαίου πατρός ήμῶν Μαχαρίου τοй πρότερον μὲν ἐν Ἑφά ἄστερον δὲ καὶ ἐν Κωνσταντινουπόλει κατὰ τὴν μονὴν τοῦ Καλλίου ἀσχήσαντος¹), житіи, написанномъ Филовеемъ Силиврійскимъ, современникомъ Метохита и врагомъ Никифора Григоры²), мы встрвчаемъ следующія слова:... ἔτι γε μὴν χαὶ εἰς τὴν τῆς Χώρας τῶν Ζώντων παρὰ τοῦ αὐτὴν δειμαμένου ἐξ αὐτῶν τῶν κρηπίδων, λέγω δὴ τοῦ πάντας τοὺς ἐφ' ήμῶν πλείστω δή τινι τῷ μέτρω παρενεγκόντος ἐπὶ σοφία καὶ φρονήσει καὶ ἀρετῆ καὶ πᾶσι τοῖς καλλίστοις διαλάμποντος, εἰς δοον ἔξεστι ἀνθρωπίνη φύσει, τοῦ μεγάλου φημὶ λογοθέτου τοῦ Μετοχίτου, τοῦ ὑπὲρ ἄνθρωπον ἀνθρώπου ἀληθῶς καὶ εἰς τοὺς ἑξῆς δι' ὧν κατελέλοιπε λόγων καθηγεμόνος πεφηνότος καὶ διδασκάλου ... Πусть Филовей преувеличиваеть, но не совсюмъ-же онь говорить безъ основанія.

<sup>1) &#</sup>x27;A. Η απαδόπουλος - Κεραμεύς, 'Ανέκδοτα 'Ελληνικά (Μαυρογορδάτειος βιδλιοθήκη). 'Εν Κ-πόλει, 1884, p. 50.

<sup>2)</sup> Fr. Miklosich et J. Mueller, Acta Patriarchatus Constantinopolitani. I, Vindobonae, 1860, p. 490.

Метохить, лишенный должности, въ опалѣ, свончался въ облагодътельствованной имъ обители 13-го марта 1332 г.¹). Начиная съ этого года и вплоть до завоеванія Константинополя турками мы изъ исторіи Хоры знаемъ только мелкіе факты, недостаточные для того, чтобы дать картину жизни монастыря.

Въ Хоръ былъ погребенъ великій конюшій Михаилъ Торникъ<sup>2</sup>), современникъ Өеодора Метохита<sup>3</sup>). Надгробная надпись Торника сохранилась, но она, къ сожальнію, бъдна фактическими данными.

Βοτι οπα: δσους αν άθροίζοι τις ἐνθάδε πρότους, νεπρούς ὁ ταφείς ἐξελέγξει Τορνίπης, ὁ τρὶς ἀριστεύς ἢ πονοσταῦλος μέγας, ὥσπερ μίμους, βέλτιστε, πιθήπους λέων.

- 5 δς, βασιλικῶν ἀποτεχθεὶς αἰμάτων, παρέσχεν αὐτοῖς προσφυή καὶ τὸν τρόπον. ποῖον γὰρ οὐκ ἤν ἀρετής εἰδος φέρων, ὡς ὁ πρέπων ἕκαστον ἐζήτει χρόνος; βουληφόρος δ'οὖν, καὶ πρὸ τῆς ἡλικίας
- 10 καὶ δημαγωγός, καὶ κριτής ἡν ἀγχίνους.
  καὶ πρὸς μὲν ἐχθροὺς τακτικὴν ἔπνει φλόγα,
  κεραυνὸς ὢν ἄφυκτος αὐτοῖς άθρόοις,
  τῆ δὲ στρατιᾳ πατρικῶς ἐπεστάτει,
  φρουρῶν τὰ κοινά, μὴ κλαπῆ τὸ συμφέρον.
- 15 κήδους δὲ τυχὼν εὐγενοῦς καὶ κοσμίου καὶ βασιλικὸν προσλαδὼν αῦθις γένος καὶ λαμπρὸν ὑπόδειγμα παρεὶς τὸν βίον, κεῖται μοναστής εὐτελής ἐν ὀστέοις. ήλιε καὶ γή καὶ τελευταῖοι κρότοι!
- 20 πενθεῖ δὲ μικροῦ πᾶν τὸ 'Ρωμαίων γένος, δσον περ αὐτὸν ἀγνοοῦν οὐ τυγχάνει. ἀλλ', ὧ μόνε, ζῶν καὶ μεθιστῶν τὰς φύσεις, εἴ πού τι καὶ πέπραχεν αὐτῷ μὴ πρέπον, λύσιν παρασχών τὴν 'Εδὲμ κλῆρον δίδου.

Въ ст. 7 надиись имъетъ ФСРQN, вмъсто ферων, и въ ст. 23 ПРСПОN, вмъсто πρέπον.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Дата изв'ястна благодаря пом'ятвамъ хранящагося въ библіотек'я св. Марка cod. Gr. LXXIX,  $\Sigma$  ά θ  $\alpha$   $\varsigma$ , l. c., p.  $v\eta'$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Известія Института, VIII, 1902, табл. 20, и въ приложенномъ къ нашей книге альбоме табл. LXXXIII.

<sup>3)</sup> О личности этого Торника были высказаны развыя догадки. У Гриворы (III 5, 2, col. 201) упомянуть Константинь Торникь приминерій, который при вступленіи на престоль Миханда Палеолога (1259) быль произведень въ севастократоры (ibid., IV 1, 2, col. 207). Но А. Мордиманнь, Паруастос, I, 1877, р. 615, віроятно, правъ, отожествляя Торника надгробія съ Миханломъ Торникомъ, великимъ конюшимъ, о которомъ говорить Кантакузинь, р. 54 Bonn.

Мы знаемъ, далве, что въ Хорв жилъ привлеченный въ монастырь самимъ Метохигомъ 1) историкъ и астрономъ Никифоръ Григора 2). Въ Хору же былъ заточенъ св. Савва Ватопедскій 3) въ 1342 г. Въ одномъ патріаршемъ актв отъ 1400 г. упоминается о некоемъ Коринлін, іеромонах в монастыра Хори 4). Мы имеемъ еще стихотвореніе въ честь Богородицы Хорской 5), сочиненное Марією, дочерью Трапезунтскаго царя Алексвя Комнина, вышедшей въ 1427 г. замужъ за Іоанна Палеолога Порфиророднаго; стихотвореніе содержитъ посвященіе рукописнаго Евангелія 6) въ монастырскую библіотеку 7). Вотъ и всё факты, взв'ястные намъ изъ последняго столетія существованія Хоры.

Было бы вполн'в естественно ожидать, что посл'в Өеодора Метохита его потомки продолжали интересоваться Хорою. Такихъ изв'встій мы, однако, не им'вемъ — можеть быть потому, что, хотя Өеодорь былъ отнюдь не единственнымъ виднымъ членомъ семьи, мы очень скудно осв'ядомлены объ его родн'в и потомств'в. Мы внаемъ старшаго современника Өеодора — Георгія Метохита, который принималъ д'вятельное участіе въ церковно-политической жизни своего времени в) и занимался писательствомъ в, но намъ неизв'встно, въ вакомъ родств'в онъ находился съ Өеодоромъ. Д'вти и внуки великаго логофета занимали очень высокія положенія. Дочь его Ирина в вышла замужъ за Іоанна Палеолога в феодора двое были женаты на внучатныхъ племянницахъ императора Андроника Старшаго в. И всетаки мы даже по именамъ знаемъ только четырехъ изъ этихъ пяти сыновей:

μουναστάς άταρ άλλοθεν άλλους νό τ' ἀπολέξας, ξύν τ' ἀγήρχ' ἀρωτίνδην πολλοὸς ἐρλήσας σεμνοτάτου βιότοιό τ' ἐπιμελέας θεράποντας παμθασιλήσς σεξο, δέσποθ' ἀπάντων Χριστέ.

- <sup>2</sup>) О Грегоръ см. *Ө. Уснанекава*, Очерки по негорім византійской образованности. СПБ., 1892, стр. 250 слл.
- \*) Cantac., III 35, vol. II, p. 213,10 Bonn.; житіе св. Савви по Ватонедской рукописи (см. Пзвістія Института, VIII, стр. 292, № 222) вздавъ "А. Пападопоилоς-Керацео́с, "Амідекта "Івросодициций; стахиодоуґас. СПб., 1898, V, р. 199; сб. ibid., р. 427.
  - 4) Miklosich et Mueller, Acta Patriarchatus. Vindobonae, 1862, II, p. 863.
- 5) Στίχοι (κετήριοι πρός την Δέσποιναν Παρθένον και Θεομήτορα την Χωρινήν ώς έκ προσώπου της εὐσεδεστάτης Δεσποίνης κυράς Μαρίας Κομνηνής της Παλαιολογίνης, πημακί ΙΙ. Η. Παπασεορείν ΒΣ Βyzant. Ztechr., III, 1894, p. 326.
  - 6) Cf. v. 25: τὴν ἰερὰν τήνδε βίδλον, π v. 33: οἱ χυριακοὶ χρύσεοι θεῖοι λόγοι.
- 7) Эта библіотека была любиное дітище Метохита (см. А. 1150 sqq.); даже изъ есылин, въ письміт къ монахамъ Хоры, онъ объ ней хлопочеть К. N.  $\Sigma$  d  $\vartheta$   $\alpha$   $\varsigma$ , l. c., I, p.  $\nu\alpha$ , 1.
- •) Niceph. Greg., V 27, col. 269; VI 2, col. 317; Puchym., vol. II, p. 21 m p. 271 Benn.; cf. Fabricius, Bibliotheca Graeca, ed. Harles, V 30, vol. X, p. 412.
- \*) Historia dogmatica Геореія Метохита падана въ Patrum aova bibliotheca. Roma, VIII, 1871, pars II, p. 1—227; ср. В. Васильсескаго, Ж. М. Н. П., ССVII, 1880, стр. 242 сл.
  - 10) Niceph. Greg. VIII 5, 4, col. 488 и т. д.
- <sup>11</sup>) Niceph. Greg. VII 11, 2, col. 444; Cantac., I 43, p. 209 Bonn.; Метохить, А 766, не безъ гордости уноминаеть объ этомъ бракъ.
  - 12) Cantac., I 43, p. 209 Bonn.
  - 18) Theod, Metoch. A 789 sqq.

<sup>1)</sup> Niceph. Greg., VIII 5,7, col. 485: ἐμὰ κατὰ τὴν αὐτῷ νεουργηθείσαν μονὴν τῆς Χώρας φέρων κατάνισε. Cp. XXII 2, 4, col. 1322, π Theod. Metochit., Α 1212 sqq.:

 $\Delta \eta \mu \eta \tau \rho \log \delta$  " $\Delta \gamma \gamma \epsilon \lambda \log 1$ ), Михай $\lambda$   $\delta$   $\Delta \delta \cos \alpha \rho \log 2$ ), ' $\Delta \lambda \epsilon \xi \log \delta$  протожеваютоз ), Nилифороз  $\delta$   $\mu \epsilon \gamma \alpha \varsigma$   $\lambda \delta \gamma \delta \theta \epsilon \tau \eta \varsigma^4$ ). А что насается внувовъ, то приходится довольствоваться однёми догаднами ). Степень родства съ  $\Theta$  еодоромъ Метохитомъ нёвоторыхъ членовъ семьи вовсе не поддается опредёленію ); на родство Метохитовъ съ Тарханіотами ), съ Каваки ) и др. есть только глухія указанія.

Въ последніе дни Константинополя нашей обители суждено было сыграть опять видную роль. Монастырь, воторый, при иконоборцахь, такъ самоотверженно защищаль священныя изображенія, въ которомъ, при Метохить, реличіовное искусство Византіи праздновале одниъ изъ самыхъ своихъ блестящихъ тріумфовъ, — Хора и въ трагическойъ финалъ цареградскаго великольнія остается върна своимъ въковымъ традиціямъ. Величайшая святыни Константинополя, чудотворная икона Вожіей Матери Путеводительницы (Одигитрія), въ моментъ взятія города шаходилась въ церкви Хоры. Здёсь, после отчалинаго сопротивленія, были перебиты защитники иконы, ядёсь и сама она погибла: янычары разрубили богато изукрашенный образъ на четыре части и по жребію подёлили между собою драгоцівную добычу ворасть отчально поделили между собою драгоцівную добычу в поразътна истыра части и по жребію подёлили между собою драгоцівную добычу в поделили между собою драгоцівную добычу в поделили между собою драгоцівную добычу в поделили между собою драгоцівную добычу в подели между собою драгоцівную добычу в поделили между собою драгоцівную добычи поделили между собою драгоцівную добычу в поделили между собою драгоцівную добычу в подели добыча поделили между собою драгоцівную добыча подели добыча

Чтобы составить себё коть иёвоторое ионятіе о томъ, какія сцены разыгрались въ этоть ужасный день въ храм'в Хоры, нужно вспоинить, что Уора была одинь изъ нервыхъ лавомыхъ кусковъ на пути грабителей, ринувшихся отъ брени ко Влахерисному дворцу; нужно вспомнить, дал'ве, какъ глубоко вызантійцы почитали нвону Одигитріи, считавніуюся палладіумомъ города 10).

Въ 1403 г. въ Константинонол'в быль, по пути въ Тамерлану, посолъ Кастильскаго вороля Энрике III, Ruy Gonzalez de Clavijo. Этотъ путешественникъ

<sup>1)</sup> Cantac., 1 13, p. 63; I 43, p. 209.

<sup>2)</sup> Cantac., I 43, p. 210.

<sup>2)</sup> Cantac., IV 16, p. 104 sqq.

<sup>4)</sup> Cantac., I 13, p. 63; III 90, p. 554. La Porte du Theil въ Notices et extraits, vol. V (Paris, an VII) и vol. VI (Paris, an IX) издаль письма недагота Осодора Ирманийского, часть которыхъ адресована Осодору Метохиту (напр. V р. 738), другія Нивифору Метохиту (напр. VI, р. 11, 12, 15, 33); къ сожальнію, письма эти для ванимающаго нась вопроса о семью Метохита не дають новаго матеріала.

<sup>5)</sup> W. Regel, Хриоббоидда кай үра́рцата тії; ... роуії; тоб Ватопедіов. СПб. 1898 р. 27, въ дарственной заинон 1969 вогрѣчается имя велиного доместика Алексвя Ласкаря Метехита; р. 35 есть заинсь тоб реуского хартондаріов Ласкаров тоб Метохітов, относищаяся въ 1405 или 1420 году; р. 39 зепись его-же 1406 или 1421 года.

<sup>9</sup> Georg. Phrantz., III 2, p. 228 Bonn. упоминаеть, напримърь, о нёкоемъ везикомъ легоестѣ Палеологъ Метохитъ.

<sup>&</sup>quot;) Объ этомъ родства смяз Осодерь уноничаеть въ своень Нреобешихо́ς (К. N. Байаς, Месаномий рібліодіни, ем Велетід, 1872, І, р. 168). Метожить пишеть, что въ Ососалонний онь тря для гостить у тамошнято воеводы, бил однаю пробр' биот кат том бүүког' ёк обубую ката үйлос епітибейом, а по Раскути, vol. П, р. 12 а р. 272 Вопа., воеводой въ Солуни въ то время биль Тарханіоть Глава.

<sup>\*)</sup> Leo Alletius, In Roberti Creightoni apparatum. Roma, 1674, p. 616 sqq., οπγόμπκουαμε Δημητρίου Ταούλ Καδάκη Σπαρτιάτου και Βυζαντίου πρὸς τὸν υἰὸν αὐτοῦ Μανόλιον, "une fort curieuse lettre sur la parenté de sa famille avec celle des Métochites" (Émile Legrand, Cent dix lettres gracques de François Filelfe. Paris, 1892, p. IX). Записна Димимрія Касани перенадана у К. N. Σάθας, l. c., I, p. ρκοτ΄ sqq.; она представляєть изь себя довольно сумбурний пасквиль, лишенний исторической цінности, не записности факть родстих Казани съ Метохитами, новидимому, ніть месбходимости.

<sup>\*)</sup> Ducas c. 88 p. 288 Bonn.; cf. Jos. v. Hammer, Geschichte des Osmanischen Reiches. Pesth 1827, I, p. 554.

<sup>10)</sup> Ducas, c. 38, p. 272 Bonn.

оставиль обширныя и подробныя записки, въ которых онъ, между прочимъ, описываеть также и Одигитрію, чудеса, которыя она творить постоянно, благоговѣніе, съ которымъ къ ней относится народъ і). Въ послѣдніе дни осады Константинополя, вслѣдствіе новаго чуда і, популярность иконы еще возросла. Населеніе безпрерывными молебнами передъ нею старалось отвратить неминуемую бѣду. Ясно, что эту святыню отдали янычарамъ не сраву и не безъ отчаннаго боя і).

Таковъ вровавий финалъ многовъковой исторіи Хоры. Монастырь разрушенъ до основанія; церковь обращена въ мечеть; мозанки ея, слава и гордость византійскаго искусства, покрыты бъльшь саваномъ штукатурки. Хоры больше нѣть — есть невзрачная Кахріз-джами, стоящая на дальнемъ краю Стамбула, среди убогихъ лачугъ и пустырей. Хора забыта. И когда въ лѣтописяхъ Византіи встрѣчаются слова μονή τῆς χώρας, даже ученые читатели съ недумѣніемъ спрашивають себя: гдѣ-же эта страна Моніина? должно быть — въ Понтѣ? Sic transit gloria mundi.

## IV.

Мы проследили живнь Хоры отъ полускавочнаго начала до самаго конца. Мы видели, что есть возможность допустить, что Хора существовала уже въ то время, когда самого Константинополя еще въ помине не было. Во времена Юстиніана монастырь св. Михаила уже иметть некоторое значеніе. Въ самомъ начале VII-го века обитель достигаеть высокой степени благосостоянія; Прискъ строить храмъ во имя Богородицы и архангела Михаила. Во время борьбы за иконы монастырь чуть не погибаеть и долго еще не можеть оправиться даже после возстановленія православія. На рубеже XI-го и XII-го вековъ новая благодетельница отстранваеть — быть можеть на старомъ фундаменте — храмъ во имя Богородицы. Эта постройка приходить въ ветхость, и въ начале XIV-го века ее ремонтируеть и роскошно отделываеть Өеодоръ Метохить, посвящая ее Христу Жизнодавцу и Богородице. Наконецъ, въ 1453 г., турки беруть Константинополь, и носле ужасной агоніи Хора перестаеть существовать.

Такова вкратцѣ біографія Хоры. Остается разсказать исторію Кахріз-джами. Церковь Метохита не сразу была обращена въ мечеть. Турецкій писатель хафызъ Хуссейнъ-эфенди въ своемъ "Садѣ храмовъ") разсказываеть слѣдующее:

<sup>1)</sup> Переводъ подъ ред. *И. И. С<sub>І'</sub>езмевскаво*, въ Сборникъ Отдъленія Русскаго языка и словесности И. Акад. Наукъ, т. XXVIII, 1881, гл. XLIV, стр. 82.

<sup>3)</sup> Въронтно о ней говоритъ Кримосуль, I 45 (Fragm. hist. Gr., ed. C. Mueller, V, p. 88),

<sup>&</sup>quot;) Въ "Извыстіяхъ", VIII, стр. 140, я разсказаль турецкую легенду о взятін Хоры, объясняющую названіе Кахріз-джами. Мон учение друвья-оріенталисти объясняли мив, что я, всявдствіе неудовлетворятельнаго знанія турецкаго язика, сділаль ошноку: слова Мухаммеда "кахр-олсунь" значать не "да будеть проклатіе", а "да будеть одолівніе", т. е. содержать приказаніт взять церковь, во что бы то ни стало. Кахріз-джами, слідовательно, = мечеть поб'яди. Ср. Jos. v. Hammer, Constantinopolis und der Bosporus. Pesth, 1822, I, p. 385.

<sup>4)</sup> Хадиват-уль-джавани. Константинополь, 1281 г. хиджры, т. І, стр. 159. Объ этой книгь узналь я изъ ссмлокъ 'А. Па опа т η ς, Βυζαντιναι μελέται, έν Κωνσταντινουπόλει, 1877, р. 326; переводокъ я обязанъ В. В. Николасеу, драгоману Императорскаго Посольства въ Константинополь.

"Кахріз-джаміъй, находящанся около Текюр-сарая, была преобразована изъ право-"славнаго храма (килиса, ἐκκλησία). По достовърнымъ источникамъ древность эта "составляла собственность (хайр) Али-паши. Съ нею, мечетью, соединялась медресе, "подъ дверьми которой былъ погребенъ сахиб Абŷ-Саъйду-ль-Хидри (да будетъ "имъ доволенъ Богъ!). Сахибдиван Мустафа Шаніи-мевлуди (счастливо рожденный) "былъ имамомъ этой мечети.... Около 1180 г. хиджры (1766) это зданіе вмъстъ "со школой было собственностью перваго евнуха аль-хадж-Бешир-аги, похоронен-"наго около Абŷ-Эйоб-Ансари".

Али-паша, который туть названь въ качествъ перваго владъльца мечети, быль садразамомъ (т. е. великимъ визиремъ) два раза: 1501—1503 1) и 1506—1511 2). Въ 1511 г. онъ паль въ битвъ противъ Шайтанкули̂ 3). Мечеть Кахрізджами существуетъ, слъдовательно, съ начала XVI-го в. Мусульмане не многое измънили въ храмъ; былъ построенъ, въроятно — тогда-же, минаретъ, зданіе было починено и укръплено, и мозанки были покрыты бълою краской. Это послъднее обстоятельство явствуетъ изъ описанія мечети у Пьера Жилля 4).

Посланный при Францискъ I, королъ Франціи, собиравшемъ старинныя рувописи в), на Востовь съ поручениемъ разысвивать и скупать на мъств цвиные кодексы, Жилль долго жилъ въ Константинополь о и прекрасно его изучилъ и онисаль?). Онъ умеръ въ 1555 г. въ Римѣв). Выписываю слова, относящіяся къ Кахріз-джами: "Inter palatium Constantini (Текюр-сарай) et portam urbis Adriano-"politanam extat aedes in septimo colle, quae, etsi iam tot saecula sit intra "urbem, tamen etiamnum Χριστός Χώρας appellatur, ex eo quod olim esset extra "urbem; ex tribus partibus, ut mos est Graecarum aedium sacrarum, porticu cingitur; "parietes eius intrinsecus vestiti crustis marmoris varii quadratis, ita inter se "coniunctis, ut distinguantur ab imo sursum versus modulis astragalorum aliorum "baccatorum, aliorum teretium sine baccis Supra quadratas crustas discurrunt tres "fasciae et tres velut astragali, quorum duo terctes, supremus quadratus velut regula; "supra fasciam denticuli, supra denticulos folia Corinthia; denique marmor sic mensulis distinguitur, ut in commissuris eluccat labor Corinthius: sed is plenior "apparet in aede Sophiae". Описывая такъ подробно облицовку ствиъ, Жилль о мозанкахъ и фрескахъ не упоминаетъ вовсе - молчаніе, доказывающее, что овъ были закрашены всв при самомъ обращеніи церкви въ мечеть. Черезъ два съ половиною столетія только после Жилля Кахріз-джами была снова описана

<sup>1)</sup> Jos. v. Hammer, Geschichte des Osmanischen Reiches. Pesth, 1828, II, p. 328; 332; 674.

<sup>2)</sup> ibid., p. 847; 674.

<sup>\*)</sup> ibid., p. 859.

<sup>4)</sup> Petri Gyllii de Constantinopoleos topographia libri IV. Lugduni Batavorum, Elzevir, 1632, l. IV, c. IV, p. 291 = A. Banduri, Imperium Orientale. Venetiis, 1729, vol. II, pars IV, p. 530 sqq.

<sup>5)</sup> E. Charrière, Négociations de la France dans le Levant. Paris, 1848, vol. I, p. 440, note.

<sup>6)</sup> A. Banduri, l. c., vol. I, praefatio, p. 16.

<sup>7)</sup> В. Васильеский, Обозрине трудовь по византійской исторін. Вып. І., Спб., 1890, стр. 10; 130.

<sup>8)</sup> Эпитафій у А. Banduri, l. c., vol. I, pars III, p. 212.

оченидиемъ. За все это время о нашемъ памятникъ писали исключительно ма основания текстовъ византійскихъ историковъ. Прежде всего надо упомянуть "Constantinopolis Christiana" Дюванжа, сочиненіе, которое и до сихъ поръ не утеряло вначеній неисчеривемой совровищинцы фактовъ; тутъ, между прочимъ, собраны также всъ тексты, доступные Дюванжу, которые относятся къ исторіи Хоры. Загімъ слідуеть назвать Бандури, который опубликоваль цінный для исторіи нашего менастыря тексть своего Анонима и снабдиль его содержательнымъ комментаріемъ 1).

Въ началь XIX-го стольтін осматриваль мечеть австрійскій нутемественникь Іозерн v. Нашмет. Воть что онъ пиметь: "An den vier Ecken des Gewölbes (т. е. въроятно въ нарусакъ центральнаго купела, какъ въ Великой св. Софін) "sieht man noch Seraphimgestalten in Mosaik ausgelegt; und ob der Thure das "Bild des Stifters, Theodoros Metochites, der den Plan seiner Kirche Christus dem "Herrn darbingt"). Серафины въ настоящее время либо вовсе ве существують больще, либо сврыты водъ краскою.

Въ наронкахъ, чёмъ дальше, тёмъ больше открывалось мованкъ. Анонимный авторъ греческаго описанія намятниковъ Константинополя въ началё сороковыхъ годовъ XIX-го вёка видёлъ уже не только мованку, изображающую Метохита: εἰς τὸ πρώτον μέρος τοῦ τεμένους ῆδη τούτου ἢ νάρθηκα καὶ εἰς τὸ δεύτερον ἐπὶ τὰ τείχη καὶ περὶ τὰς στοὰς βλέπονται μέχρι τούτου έκαναὶ ἱστορίαι διαφόρων ἱερῶν μορφωμάτων ἐκ ψηφίου καί ζωγραφίας³). Кромѣ того авторъ можетъ привести копію (хотя и неполную и неточную) съ находящейся въ придѣлѣ надгробной надписи въ честь коноставла Торника.

Другой грекъ Σκαρλάτος Δ. Βυζάντιος, въ своемъ трехтомномъ описаніи Константинополя, посвящаєть Кахріз-джами нѣсколько страницъ ). При чтеніи ихъ выясняєтся, что онъ не умѣеть обращаться съ текстами историковъ, но остается неяснымъ, пишетъ-ли онъ свое сбивчивое описаніе памятника съ чужихъ словъ или на основаніи личныхъ впечатлѣній. Вѣрнѣе, пожалуй, что онъ не былъ въ мечети: Зальценбергъ немного позднѣе уже не могъ въ нее проникнуть и долженъ быль ограничиться пересказомъ собранныхъ Дюканжемъ йсторическихъ свидѣтельствъ ).

Французскій архитевторъ А. Ленуаръ, согласно съ задачею своего труда, даетъ только рисунки наружныхъ видовъ: фасада (попытка реставраціи фасада ІХ-го или Х-го въка, причемъ южная половина предполагается симметричною съ

<sup>1)</sup> A. Banduri, l. c., vol. I, pars III, p. 48; vol. II, pars IV, p. 530.

<sup>2)</sup> Ioseph v. Hammer, Constantinopolis und des Bosperus. Pesth, 1822, I, p. 383.

<sup>3)</sup> Κωνσταντικός παλαιά τε και νεωτέρα, συνταχθείσα παρά άνδρὸς φιλολόγου και φιλαρχακολόγου έν Κωνσταντινουπόλει, 1844, p. 100.

<sup>4)</sup> Σκαρλάτος Δ. Βυζάντιος, ή Κωνσταντινούπολις. "Αθήνησι, 1851, Ι, p. 366.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) W. Salzenberg, Altchristliche Baudenkmäle von Constantinopel. Berlin, 1864, Text, p. 122.

съверной <sup>1</sup>), контрфорса средней апсиды<sup>2</sup>), центральнаго купола<sup>3</sup>) и, наконецъ, части южной стъны<sup>4</sup>).

Вследствіе больших практических затрудненій, съ которыми было связано обследованіе намятника, археологическое его изученіе подвигалось медленно. Книга Ленуара некоторое время была единственнымъ источникомъ, откуда историки искусства почерпали свои сведенія о Кахріз-джами. На Ленуара ссылаются также и оба ученые, впервые попытавшіеся создать систематическую и научную исторію византійскаго искусства, Шнаазе ) и Унгерь ). О мозанкахъ и фрескахъ не упоминаеть ни тотъ, ни другой.

Въ серединъ шестидесятыхъ годовъ XIX-го в. мечеть была отремонтирована по привазанію султана Абдуль-Азиза; при этомъ были очищены мозники отъ поврывавшей ихъ краски<sup>7</sup>). Мечеть стала доступной для европейцевъ. Это — начало воскресенія Хоры: съ этихъ поръ замътки и статьи, посвященныя ей, идутъ непрерывнымъ рядомъ. Заслуженный А. Паспати<sup>8</sup>) знакомъ съ памятникомъ de visu. Въ рецензіи на книгу Паспати А. Мордтманнъ<sup>9</sup>) публикуетъ очень исправную копію съ эпитафія Торника. Наконецъ, въ 1878 г. Ж. П. Рихтеръ впервые занимается мозаиками Хоры съ точки зрѣнія исторіи искусства<sup>10</sup>).

Статья Рихтера очень коротка 11), и мозаикамъ Кахріз-джами въ ней посвящено всего нъсколько десятковъ строчекъ. Тъмъ не менъе эта статья заслуживаетъ вниманія, потому что въ ней нашъ памятникъ привлеченъ въ качествъ документа для разръшенія стараго спора о взаимоотношеніяхъ Востока и Запада. Политическая и религіозная рознь, нъкогда существовавшая между Византією и Римомъ, въдь до сихъ поръ не умерла: пережитокъ ея — то презръніе къ Византіи, которое все еще существуетъ на Западъ. Въ области исторической науки это традиціонное презръніе мъшало нъкоторымъ ученымъ трезво смотръть на

Digitized by Google

<sup>1)</sup> A. Lenoir, Architecture monastique. Collection des documents inédits sur l'histoire de France. Paris, 1852—1856, I, p. 269, fig. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 282, fig. 188.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 293, fig. 197.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 300, fig. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dr. C. Schnaase, Geschichte der bildenden Künste im Mittelalter. Düsseldorf, 1869, I, p. 180.

<sup>°)</sup> F. W. Unger, Christlich-griechische oder byzantinische Kunst. [Griechenland, in Monographieen dargestellt.] Separatausgabe aus der... Encyclopaedie... von Ersch und Gruber, herausgegeben von H. Brockhaus. Leipzig, 1870, VI, p. 24.

<sup>7)</sup> G. Millet BD De Paris à Constantinople. Collection des Guides Joanne. Paris, 1899, p. 276.

<sup>\*) &#</sup>x27;Α. Πασπάτης, Βυζαντιναί μελέται τοπογραφικαί καί ιστορικαί. Έν Κωνσταντινουπόλει, 1877, p. 326 sqq.

<sup>9)</sup> Парчастос, I, 1877, р. 615; ср. выше, стр. 43.

<sup>10)</sup> J. P. Richter, Abendländische Malerei und Plastik im Orient, въ Zeitschrift für bildende Kunst (hgg. v. K. v. Luetzow), 1878, p. 205—210.

<sup>11)</sup> Οна не только коротка, но и написана безъ особенной точности: р. 206  $Pихтеръ утверждаетъ, что у Кахріз наренкъ тройной; р. 207 говорится о "Pantilimon", Аеонскомъ Пантеленмоновомъ монастирѣ, и слово "Pantilimon" переводится "Hafenkloster" (точно Паντελεήμων происходить отъ λιμήν, "гавань!"); р. 209 приводится сохранившаяся въ храмѣ св. Димитрія въ Солуни надгробная надпись въ честь Lukas Ospandounes, между тѣмъ какъ слѣдуетъ читать: ἐχοιμήθη ὁ δοῦλος τοῦ Θεοῦ Δοῦχας ὁ Σπαντούνης ἐν ἔτοι (sic!) <math>\int_{-\epsilon} \pi \theta'$  Ινδικτιώνι ιδ΄ μινοι (sic!) Ιανουαρίφ α΄.

взаимоотношенія восточнаго и западнаго искусства 1). Рихтеръ понимаєть, что нельзя руководствоваться личными симпатіями и антипатіями при різшеніи научныхъ вопросовъ, а надо обратиться къ фактамъ, къ памятникамъ; и говорить какъ объодномъ изъ важнітимихъ памятниковъ— о Кахріз-джами, указывая на сходство стиля ея мозаикъ со стилемъ Дуччіо Сіенскаго 2).

Первая попытка изданія Кахрір-джами была сдёлана вёнскимъ архитекторомъ Д. Пюльгеромъ<sup>3</sup>). Пюльгеръ задался пёлью дополнить работы Зальценберга по наданію и изследованію константинопольских храмовъ. Какъ мы уже отметили, Зальценбергъ не имълъ возможности рисовать въ Кахріз-джами. Тъмъ подробнъе рисунки Пюльгера: изъ 30 таблицъ атласа 15 последнихъ посвящены нашему памятнику. Изданіе роскошное: многія таблицы отпечатаны въ ийсколько красокъ, всѣ гравированы очень хорошо. Но гравированы онѣ, къ сожалѣнію, по крайне неточнымъ рисунвамъ, върнъе всего - по бъглымъ эскизамъ, спъшно набросаннымъ на м'есте, и "разработаннымъ" впоследстви где нибудь въ Вене на память. По врайней мерт именно такое впечатление производить и pl. XVI, западный фасадъ, и pl. XVIII, XIX, XX, разръзы зданія по разнымъ съченіямъ. Планъ мечети pl. XVII — геометрически-правильное построеніе, только въ общихъ чертахъ схожее съ дъйствительнымъ планомъ. Промъры, очевидно, производились небрежно и въ недостаточномъ количествъ; при вычерчивани плана приходилосъ кое-гдъ насиловать цифры. Скульптурныя детали, pl. XXI, XXIII, XXVI, XXVII, изображены съ непозволительными "реставраціями". Н'есколько лучше орнаментика, pl. XXII, XXIV, XXV, XXX, но и туть замізчается геометрическая мертвенность рисунка; и враски черезчуръ освъжены. Ко всемъ таблицамъ Пюльгера приходится относиться очень осторожно: всё — хотя въ разной степени — неточны. Нъвоторыя же, а именно pl. XVIII, XIX, XXI, XXIII, XXV, прямо возмутительны: тамъ воспроизведены вавія-то варикатуры на мозанки Кахріз-джами. Вообще, чёмъ подробнёе мы станемъ разбирать изданіе Пюльгера, темъ более будемъ убеждаться въ правильности отзыва Н. П. Кондакова ), что "издатель, очевидно, не имъетъ самыхъ элементарныхъ сведений по археологи византійского искусства", и отнесемся въ Пюльгеру такъ, какъ относится къ нему І. Стржиговскій в). Прибавимъ, что къ своему атласу Пюльгерь приложиль еще тетрадь текста; но объ этомъ текств лучше не говорить 6).

¹) Ср., напримъръ, разсужденія *D. Salazaro*, L'arte Romana al medio evo — appendice agli Studi sui monumenti dell' Italia meridionale dal IV al XIII secolo. Napoli, 1881, p. 9.

r) J. Crowe und G. B. Cavalcaselle, Geschichte der italienischen Malerei. Deutsch v. Dr. Max Jordan. Leipzig, 1869, II, p. 206: Sie (die Sienesen) hatten siculo-byzantinische Leistungen vor Augen, um Bedacht und Sorgfalt der Ausführung, subtile Genauigkeit der Zeichnung, kraftvolles und lebensfrisches Colorit und Geschmack der Ornamentik studieren zu koennen etc. Болье ръзкаго противорьчія съ Саланаро нецьзя и представить!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) D. Pulgher, Les anciennes églises byzantines de Constantinople. Vienne, 1880, Atlas, pl. 16-80; texte, p. 31-40.

<sup>4)</sup> Н. И. Кондаковъ, Мозанки мечети Кахріз-джамиси. Одесса, 1881, стр. 9, прим. 12.

<sup>•)</sup> J. Strzygowski въ Вуг. Ztschr., I, р. 63.

<sup>6)</sup> Приведу только несколько цитать изъ копів эпитафія Торинка, приведеннаго нами више, стр. 34, ін ехtenso. Польгеръ печатаєть:

"Les anciennes églises byzantines de Constantinople" и до настоящаго времени цитируются, ибо ни полнаго изданія, ни новаго изданія Кахріз-джами еще не появилось. Византологамъ поневоль приходится обращаться въ таблицамъ Пюльгера, какъ обращаются въ "фантазіямъ" 1) Тексье, Зальценберга, Терци и др., хотя насчетъ дъйствительной цънности атласа Пюльгера можно было заблуждаться 2) только въ первый моменть.

Въ 1881 г. появился первый подробный ученый разборъ мозаивъ Кахрізджами, написанный Н. Кондаковымъ<sup>3</sup>). Тезисъ этой работы сл<sup>3</sup>дующій: "Мозавки Кахріе-джамиси по своему стилю и техническому исполненію, равно какъ и по самымъ задачамъ внутренняго содержанія, составляють произведеніе собственно византійскаго искусства, безъ участія, въ какомъ бы то ни было видъ, западныхъ мастеровъ живописи, и принадлежать періоду вторичнаго процветанія византійскаго искусства въ теченіе XI до XIII столетій"4). Указавъ во вступленіи (стр. 1—4) на малую степень изв'естности мозаикъ Кахріз-джами, совершенно не соответствующую ихъ художественному и научному значенію, авторъ даеть краткій историческій очеркь памятника. Л'ётописныхь данныхь, оказывается, не достаточно для безспорнаго установленія даты мозаикъ, и приходится искать указаній въ архитектуръ храма. Бъглый обзоръ главнъйшихъ строительныхъ особенностей даетъ возможность установить, что "весь правый придёль церкви и всё декоративныя "детали его архитектуры принадлежать концу XIII-го или же началу XIV столетія", между тёмъ какъ главныя части относятся еще къ XI-му вёку. Въ томъ же убъждають автора и различія въ стилъ орнаментовки. Мозаики современны частямъ зданія, въ которыхъ находятся: громадное большинство принадлежить XI-му в., только небольшая часть — дело Метохита (стр. 5 — 19). Описаніе некоторыхъ мозаикъ, разъяснение ихъ сюжетовъ, разборъ стиля рисунка — заключаются въ последней главе (стр. 20—39).

Брошюра акэд. Н. П. Кондакова имъетъ чисто боевое значеніе: нужно было показать истинное значеніе для исторіи искусства мозаикъ Кахріэ. Но никто, конечно, лучше самого автора не понималъ недостаточность качественную и количественную того матеріала, которымъ приходилось пользоваться. Выше мы привели

```
δσους ἄν (sic) άθροισοι (sic) τις ἐνθάδε πρότους νεπρούς ὁ τάφος (sic) ἐξελέτζετο (sic) ζνίπης (sic) ὁ τρισάριστος (sic) πονόσταυλος (sic) μέτας...
```

Восьмой стихъ Пюльгеръ читаетъ такъ:

ώς ό πρέπων εκαστος (sic) έτικτε (sic) χρόνος...

Стихъ 13 въ Пюльгеровой передачъ — перлъ:

τηλεστρατιατρικώς (sic!) ἐπεστάτει...

Конечно: Пюльгеръ не филологь. Но все-же онъ могь бы внимательные присмотрыться къ своему собственному рисунку, pl. XXVI, и по нему исправить свою "трансскрипцію".

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Вираженіе Е. Радина, Виз. Вр., VI, 1899, стр. 371.

<sup>2)</sup> Какъ заблуждался К. Luetzow въ Zeitschrift für bildende Kunst, 1880, р. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Брошора *Н. II. Кондакова* цількомъ вошла въ его-же Византійскія церкви и памятники Константинополя (Труди VI археологическаго събзда въ Одессі, т. III). Одесса, 1887.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 4.

отзывъ Н. Кондавова объ атласѣ Пюльгера — а на чертежахъ Пюльгера Н. Кондавовъ основывается; жалуется изслъдователь на фотографіи, имъющіяся въ продажѣ, — а долженъ ихъ-же воспроизвести въ приложеніи въ своему труду; разсказывая исторію Хоры, Н. Кондавовъ основывается на внигѣ Константинопольскаго врача грека Паспати; и т. д. И все-же всякій, принимающійся за изученіе нашего памятника, точкою отправленія долженъ избирать именно трудъ Н. П. Кондавова какъ первую попытку научнаго обслѣдованія Кахріз-джами — первую и, до сихъ поръ, послѣднюю.

Въ самомъ дълъ, послъ Н. Кондавова о Кахрів писалось много, но самостоятельно и подробно за мозаичную роспись вавъ цълое нивто не брался.

А. Паспати, въ своемъ второмъ сочиненіи, посвященномъ дворцамъ Вивантіи 1), нъсколько дополнилъ историческія свъдънія о монастыръ Хора. А. Леваль, въ каталогъ снимковъ фотографа Себаха 2), далъ перечень главнъйшихъ мозаикъ съ указаніемъ текстовъ, иллюстрируемыхъ ими. Въ этомъ-же родъ дальнъйшія публикаціи.

Нѣсколько разъ объявлялось о появленіи полнаго изданія памятника. Тотъ-же А. Леваль обѣщаль, "en collaboration avec MM. F. Th. Muehlmann, recteur de l'école "allemande-suisse de Constantinople, et Wagner, architecte du gouvernement Allemand, une monographie de Kahrié-djami", которая должна была появиться еще въ 1886 г. Насколько извѣстно, однако, монографія эта не появилась ни въ 1886 г., ни позже; были напечатаны только отдѣльныя статьи Ф. Мюльманна<sup>3</sup>) и Э. Карона<sup>4</sup>). Издавались же мозаики понемногу разными лицами: Н. Кондаковъ, перепечатывая вышеупомянутую свою работу о Кахріз-джами, прибавиль прекрасныя фотогравюры съ акварелей и фотографій ві устренняго вида мечети опубликоваль Е. Фретфильдъ 7).

Изученіе памятника подвигалось мелкими шагами. Архитекторъ Ф. Форхгеймеръ и І. Стржиговскій сообщили св'яд'внія о цистерн'в Кахріз-джами<sup>8</sup>); Г. Милье, въ зас'яданіи Institut de Correspondance Hellénique 30 XII/10 I 1894, сд'ялаль

 <sup>&#</sup>x27;A Γ. Η ασπάτης, Τά βυζανανά ἀνάκτορα και τὰ πέριξ αὐτῶν ιδρόματα. 'Αθηναι, 1885, p. 327.
 'André Leval, Catalogue explicatif des principales mosaïques, peintures et sculptures existant à Kahrié-djami à Constantinople et photographiées par Pascal Sébah. C-ple, 1886.

³) Статьи появились въ Revue Orientale, 1886, №№ 1 и 2, и въ Archiv für christliche Kunst, hgg. v. *Prüfer*, 1886—1888; мий эти статьи остались недоступны, и я свидиніями о нихъ обязань А. Мордтианну, Esquisse topographique de Constantinople. Lille, 1892, р. 76, § 133, и *Н. П. Кондаков*у, Труды VI археол. съйзда, т. III, стр. 166.

<sup>4)</sup> Émile Caron, Les mosaïques et les peintures de la mosquée de Kahrié-djami à Constantinople, B1 Bulletin monumental, t. LII, 1886, p. 384—392.

<sup>5)</sup> Труди VI археол. съвзда, т. III, табл. 25-45.

<sup>6)</sup> A. Mordtmann, l. c., p. 76.

T) E. Freshfield Bb Archeologia, 1897, vol. LV, 2, pl. 35; cf. p. 436.

<sup>8)</sup> Dr. Ph. Forchheimer n Dr. J. Strzygowski, Die byzantinischen Wasserbehælter von Constantinopel. Wien, 1893, p. 107, fig. 35.

докладъ о мозанкахъ мечети ), въ которомъ подвергнулъ пересмотру выводы Кондакова и выставилъ положеніе, что мозанки принадлежать Метохиту; при разборъ церквей Трапизунта тотъ-же Г. Милье 2) занялся архитектурою Кахріз-джами и предложилъ датировать ее ХІІ-мъ въкомъ; Ж. Этцъ 3) занялся нъкоторыми мозанками съ медицинской точки зрънія и обратилъ вниманіе на точность въ изображеніи бользней, особенно проказы; Ш. Диль 4), въ своихъ лекціяхъ о византійской цивилизаціи въ эпоху Палеологовъ, далъ блестящую характеристику Өеодора Метохита и созданныхъ имъ мозанкъ; датою мозанкъ занялся Ө. Шмитъ ) и изъ единства замысла росписи вывелъ, что всв мозанки принадлежатъ Метохиту, т. е. относятся къ рубежу ХІІІ и ХІУ вв.

Последняя по времени работа о Кахріз-джами принадлежить опять III. Дилю в). Изложивь въ первой части этой изящной статьи замысель росписи, Г. Диль переходить къ вопросу о дать. И ему, какъ и Ө. Шмиту, кажется, что, разъ установлено единство плана росписи, и разъ установлено, что хоть часть мозаикъ принадлежить Метохиту, мы и всю роспись должны привнать произведеніемъ XIII—XIV вв. Стилистическія данныя такой хронологіи не противорівчать. Теоретически допустимъ вопрось о національности художника: въ мозаикахъ Кахріз есть много общаго напр. съ фресками Джотто въ Падуанской Capella dell' Arena и въ смыслі сюжстовь, и по композиціи, и по рисунку. Но это сходство вполні удовлетворительно объясняется тімъ, что відь Джотто, въ сущности, быль такимъ-же византійскимъ художникомъ, какъ и создатели мозаикъ Кахріз-джами?).

Вотъ и всё работы о нашемъ памятнике, имеющія самостоятельное значеніе<sup>8</sup>). Въ общихъ описаніяхъ Константинополя, напр. Е. Bouvy, H. Barth и др., Кахріз-джами посвящяются, конечно, более или мене обстоятельныя заметки, не содержащія однако ничего существеннаго. Наиболе содержательны соответствующія

<sup>1)</sup> B. C. H., XVII, p. 615.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. C. H., XIX, p. 455.

<sup>3)</sup> Jean Heits въ Nouvelle Iconographie de la Salpétrière, t. XIV; объ этой стать S. Reinach, Revue Archéol., III série, t. XXXIX, 1901, p. 122.

<sup>4)</sup> Мы цитировали эти лекціи выше. Слёдуеть отмётить, что Ш. Диль уже давно обёщаль монографическое изслёдованіе Кахріз-джами, которое должно появиться въ Recueil des monuments Французской школы въ Аеннахъ, издаваемомъ при поддержив французскаго министерства народнаго просвёщенія; ср. В. С. Н., XXII, р. 563; повидимому, другія работы отвлекли ученаго отъ задуманнаго имъ предпріятія.

<sup>5)</sup> О. Шмить, Мозанки и фрески Кахріз-джами. Изв'ястія Института, VIII, р. 119—152. Подробный пересказь этой статьи дань И. И. Соколовымь въ Вив. Вр., X, 1903, стр. 223—226.

<sup>6)</sup> Gaz. d. beaux-arts, XXXII, 1904, p. 353—375, н XXXIII, 1905, p. 72—84; перепечатано съ некоторыми дополненіями у *Charles Diehl*, Études byzantines. Paris, 1905, p. 392 sqq.

<sup>7)</sup> Ради библіографической полноты можно упомянуть о статейк А. Munoz, I musaïci di Kahriégiami in Costantinopoli, въ мартовской кнажк константинопольской Rassegna Italiana за 1906 г. Эта небольшая замътка содержить пересказъ упомянутыхъ работь Диля и Шмита.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) О публикаціяхъ историческихъ текстовъ и документовъ г. г. М. Гедеома, Хр. Лопарева, А. Пападопуло-Керамевса, М. Трей говорилось уже при разборів исторіи Хоры. Выше также быль названъ сборникъ текстовъ Ж. П. Рихтера — замітимъ, что Рихтеръ, зная большинство историческихъ свидітельствъ о Хорі, не знаетъ въ 1897 г. только самаго главнаго свидітельства, а именно стихотвореній Метохита, изданнихъ въ 1895 г.

страницы большого труда Эдвина Гросвенора 1). Къ сожалвнію, авторъ, беря свой матеріаль изъ не всегда добровачественныхъ сочиненій и не провъряя добытыя такимъ путемъ данныя, помъщаетъ совершенно фантастическій планъ зданія 2).

Говорится о Кахріз-джами и въ курсахъ исторіи искусства, главнымъ образомъ въ книгѣ Н. Покровскаго в), и др. Какъ пренебрежительно нѣкоторые историки искусства до сихъ поръ считаютъ возможнымъ третировать византійскіе памятники, показываеть, лучше всего, примѣръ Альберта Куна. Кунъ даетъ плохую цинкографію съ мозаики "бѣгства въ Египетъ" — т. е. съ "путешествія въ Виолеемъ" въ эксонаронкѣ, № 88 (табл. XXXII), — утверждаетъ, что мозаика эта находится во внутреннемъ нароикѣ мечети, что она принадлежитъ въ циклу житія Богородицы, что она, какъ всѣ мозаики этого цикла, очень хороша, и что она датируется XI вѣкомъ в. Мозаики эксонароика, по мнѣнію Куна, и повдни, и плохи.

Какъ видно изъ сдёланнаго обзора литературы, ни одинъ изъ элементарнъйшихъ хронологическихъ вопросовъ, связанныхъ съ Кахріз-джами, не разръшенъ удовлетворительно и безспорно. А между тъмъ наши мозаики могутъ имъть громадное значеніе для исторіи искусства вообще. Въ нихъ, какъ въ финалъ, сведено и собрано все, что выработало втеченіе стольтій восточное искусство, и въ нихъ же, какъ въ увертюръ, намъчены уже всъ мотивы, которымъ суждено было такъ пышно развиться — на другой почвъ, только, — въ золотую пору Возрожденія. Такой памятникъ стоитъ изучить подробно и съ любовью.

Въ исходъ XIII в. въ Италіи начинается освободительное движеніе, которое, чъмъ дальше, тъмъ больше ростеть и вширь и вглубь, захватываетъ всъ области человъческаго творчества и перерождаетъ западную Европу. О Ренессансъ приходится говорить историку и культуры, и литературы, и науки, и искусства, и философіи, и церкви в. Понятно, что уже весьма рано былъ поставленъ вопросъ о причинахъ, вызвавшихъ движеніе, и о виновникахъ его, давшихъ первый толчекъ.

Первыми провозвъстниками Возрожденія были гуманисты. Гуманисты возобновили занятія влассическою древностью, съ жаромъ стали изучать античную литературу. Для этого имъ необходимо было знаніе греческаго языка. Учиться они могли только у византійскихъ гревовъ. Вслъдствіе этого греки съ начала

<sup>1)</sup> Edwin Grosvenor, Constantinople. London, 1895, II, p. 442 sqq.

²) P. 448; планъ взять авторомъ изъ Meyers Reisebücher: Türkei, Rumænien, Serbien, Bulgarien, послёднее изд. Leipzig, 1902, p. 281; редавція путеводителя сообщаеть мив, что "der Plan der Kahrie-dschami in unserem Reisehandbuch für die Türkei im Anfang der 80-er Jahre von dem Königl. preussischen Regierungsbaumeister Armin Wagner (предполагавшійся сотрудникъ г. г. Леваля и Мюльманна?) für unser Buch angefertigt worden ist." Изъ нѣмецкаго путеводителя тоть же планъ перешель и во французскій Guide Joanne: de Paris à Constantinople. Paris, 1899, p. 276.

з) *Н. Покровскі*й, Очерки памитниковъ православной иконографіи и искусства. СПб., 1900, стр. 145.

<sup>4)</sup> Dr. P. Albert Kuhn, Allgemeine Kunstgeschichte. Einsiedeln-Waldshut-Koeln, Lfg. XI (1897)= Bd. III, p. 132, fig. 137.

b) Ibid., p. 148; можеть быть, Dr. P. Кийпполагаеть, что говорить то же, что и Н. И. Кондаково?

<sup>6)</sup> Обзоръ литературы о Ренессансв у М. Корелина, Ранній итальянскій гуманизмъ и его исторіографія. Москва, 1892, стр. 1—173.

XIV въка занимають видное мъсто въ исторіи гуманизма. Мы знаемъ имена нѣкоторыхъ изъ нихъ, поучавшихъ даже съ итальянскихъ университетскихъ каоедръ: таковы Варлаамъ, игуменъ монастыря Пантократора въ Константинополъ, противникъ Никифора Григоры¹); ученикъ Варлаама Леонтій Пилатъ²) († около 1365), учитель Боккачіо; Мануилъ Хрисолора († 1415), читавшій лекціи во Флоренціи и въ Павіи³); и др.

Кавими желанными гостями эти греви были въ Италіи, показывають лучше всего восторженные отзывы объ нихъ гуманистовъ. Леонардо Бруни (1369—1444) въ своихъ мемуарахъ слёдующимъ образомъ разсказываетъ о пріёздё Хрисолоры: "Въ это время я занимался гражданскимъ правомъ, не оставаясь однаво невёжественнымъ и въ прочихъ наукахъ, такъ какъ по природё пылалъ къ нимъ любовью, и особенное старанье прилагалъ къ риторикъ и діалективъ. Поэтому, при появленіи Хрисолоры, я очутился въ затруднительномъ положеніи: оставить занятія правомъ я находилъ постыднымъ и въ то-же время считалъ почти преступленіемъ пропустить такой случай изучить греческую литературу. Съ юношескою живостью часто говорилъ я себѣ: представляется возможность созерцать Гомера, Платона, Демосоена, бесёдовать и съ прочими поэтами, философами и ораторами, насытиться ихъ чудеснымъ ученіемъ. Ужели ты лишишь себя этого? Ужели ты упустишь случай, данный тебѣ самимъ божествомъ?" Бруни продолжаеть: "Побуждаемый этимъ, я вполнѣ предался Хрисолорѣ съ такимъ жаромъ къ ученью, что даже ночью во снѣ занять былъ тѣмъ, что выучилъ за день"4).

Свёдёнія, воторыми византійцы дёлились съ гуманистами, имёли для этихъ послёднихъ тавую огромную цённость, что увлевающіеся итальянцы выводили начало всего гуманистическаго движенія изъ Царьграда. Веспасіано Бистичи (1421—1498)<sup>5</sup>), говоря о Павлів Строцци, выражается весьма энергично, что "fu messer Palla cagione, che le lettere greche venissino in Italia<sup>6</sup>)" — а заслуга messer Palla заключалась въ томъ, что онъ содійствоваль приглашенію Хрисолоры во Флоренцію. Еще дальше идеть Маркантоніо Коччіо (1436—1506), который весь гуманизмъ выводиль отъ Хрисолоры, создавшаго движеніе, и ученики котораго, какъ греческіе герои, вышли изъ Троянскаго коня и произвели перевороть 7). Византійскій вопросъ въ XV вікі разрішается весьма ясно и опредёленно.

Ясно, что отзывы Бистиччи и Коччіо содержать преувеличенія. Не Варлаамъ и не Хрисолора были создателями движенія. Итальянское возрожденіе началось

<sup>1)</sup> О Вардаамъ см. *О. И. Успенскано*, Очерки по исторіи византійской образованности. СПб., 1891, стр. 246 сдл. и особенно стр. 289—309: "Миссія на Западъ. Родь Вардаама въ возбужденіи интереса къ греческимъ занятіямъ въ Италін".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О Пилатъ см.  $\theta$ . И. Успенсказо, l. с., p. 303; M. Корелинъ, l. с., p. 999.

<sup>\*)</sup> Біографія Хрисолоры у Émile Legrand, Bibliographie Hellénique . . . aux XV—XVI s. s. Paris, 1885, I, p. XIX—XXX.

<sup>4)</sup> M. Kopesuns, l. c., p. 673.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) О Бистичи си. *М. Коремиа*, l. с., р. 1009.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Цитировано у Е. Munts, Histoire de l'art pendant la Renaissance. I, Paris, 1889, р. 12.

<sup>1)</sup> M. Kopeanns, l. c., p. 8.

задолго до Хрисолоры. Франческо Петрарва могъ только соверцать водексы Гомера и Платона, но не читать ихъ, потому что не зналъ по гречески, — а въдь Петрарка быль однимъ изъ главныхъ апостоловъ гуманизма. Для того, чтобы считать византійскихъ ученыхъ виновниками возникновенія движенія на Западі, а не только болбе или менбе толковыми учителями греческаго языка и знатоками античной литературы, --- для этого мало знать о деятельности Георгія Гемиста Плиоона<sup>1</sup>), его ученика кардинала Виссаріона<sup>2</sup>) и другихъ гуманистовъ греческаго происхожденія. Нужно, чтобы было доказано, что въ самой Византіи въ конц'в XIII в., въ эпоху Палеологовъ, началось такое-же освободительное движеніе, начался свой Ренессансь. Нужно, чтобы было доказано, что раньше Запада проснулся Востокъ; что Востокъ раньше взялся за изученіе древности, ища въ ней утъщенія и поученія; что западное движеніе шло параллельно восточному и въ зависимости отъ восточнаго. Не мало уже обнаружено фактовъ, доказывающихъ вознивновеніе Ренессанса въ Византіи при Палеологахъз); но вопросъ до сихъ поръ не разработанъ такъ подробно и основательно, какъ онъ того заслуживаетъ. Слишкомъ много неизданныхъ и необследованныхъ рукописей еще есть въ большихъ внигохранилищахъ Рима, Парижа, Мадрида и др., слишкомъ мало мы знаемъ объ изящной и ученой литературъ Византіи XIII—XV въковъ, чтобы опредъленно ответить на вопросъ, опередила-ли Византія Западъ, вліяла-ли она глубоко на Западъ, и не есть-ли чудесный расцивть Ренессанса столько-же датище Востока, сколько и Запада.

Не выяснены до сихъ поръ и корни Ренессанса въ искусствѣ Италіи. И туть византійскій вопросъ поставленъ уже весьма давно, но разрѣшался разно, смотря по личнымъ вкусамъ и симпатіямъ авторовъ, которые его обсуждали.

Джорджо Вазари начинаеть свой обзорь исторіи "новаго" итальянскаго искусства съ біографіи Чимабув и мотивируєть это сл'єдующимъ образомъ: "Erano per l'infinito diluvio de' mali, ch'avevano cacciato al disotto ed affogata la misera Italia, non solamente rovinate quelle, che veramente fabbriche chiamar si potevano, ma, quello che importava più, spento affato tutto il numero degli artefici; quando, come Dio volle, nacque nella città di Fiorenza l'anno 1240 per dar i primi lumi all'arte della pittura Giovanni cognominato Cimabue, della nobil famiglia in que' tempi de'Cimabui"4). Мальчикъ учился у византійскихъ художниковъ, которые были chiamati in Firenze da chi allora governava la città,... non per altro, che per rimettere in Firenze la pittura, piuttosto perduta che smarrita. Когда Чимабув впосл'єдствіи сталъ уже изв'єстнымъ художниковъ, egli fu condotto in Ascesi città dell'Umbria,

<sup>1)</sup> О Георгін Гемистъ см. спец. работу Fr. Schultze, Geschichte der Philosophie der Renaissance. Bd. I: Georgios Gemistos Plethon und seine reformatorischen Bestrebungen. Iena, 1874.

<sup>2)</sup> O Buccapion's cm. K. Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. 1897, p. 117, § 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Charles Diehl, Études byzantines. Paris, 1905, p. 217 sqq.: L'empire byzantin sous les Paléologues, особенно p. 293—240.

<sup>4)</sup> Цитаты по флорентинскому изданію, 1822 г., ІІ, р. 1.

dove in compagnia d'alcuni maestri greci dipinse nella chiesa di sotto di San Francesco parte delle volte ecc. 1). Чимабуо до конца дней своихъ оставался византійскимъ художникомъ, и только ученикъ его Джотто non solo pareggiò la maniera del maestro suo, ma divenne così buono imitatore della natura, che sbandì affatto quella goffa maniera greca e risuscitò la moderna e buona arte della pittura 2). Вазари, значитъ, представляетъ себъ дъло такимъ образомъ, что, послъ крайняго упадка, почти гибели искусства, въ концъ XIII-го въка въ Италію были приглашены греческіе мастера, обучившіе итальянцевъ; ихъ ученики, Чимабую и потомъ Джотто, превзошли своихъ учителей и, идя по пути указанному греками, достигли значительной степени совершенства.

Вазари, какъ настоящій человівть XVI-го віна, маленькій эпигонъ великаго времени, въ византійскому искусству относится вполнів отрицательно. Греческая живопись ему кажется tutta piena di linee e di profili cosi nel musaico come nelle pitture; la qual maniera scabrosa goffa e ordinaria avevano, non mediante lo studio, ma per una cotal usanza, insegnata l'uno all'altro per molti e molti anni i pittori di quei tempi, senza pensar mai a migliorare il disegno, a bellezza di colorito o invenzione alcuna, che buona fusse<sup>3</sup>). Забывая то, что онъ самъ только что говорилъ о Чимабую и его учителяхъ, Вазари пораженъ результатами, которыхъ добился Джотто: Essendo stati sotterrati tanti anni dalle rovine delle guerre i modi delle buone pitture e i dintorni di quelle, egli solo, ancora che nato fra artefici inetti, per dono di Dio quella, che era per mala via, risuscitò ed a tale forma ridusse, che si potette chiamar buona. E veramente fu miracolo grandissimo, che quella età e grossa ed inetta avesse forza d'operare in Giotto si dottamente, che il disegno, del quale poca o niuna cognizione avevano gli uomini di que' tempi, mediante lui ritornasse del tutto in vita4). Чёмъ ниже Вазари лично цёнить византійское искусство, темъ большую ценность пріобретаеть его схема нарожденія искусства Ренессанса: въдь ясно, что онъ, презирая византійскихъ мастеровъ, не сдълаль бы ихъ учителями родоначальника Ренессанса, если бы на этотъ счеть не имълась весьма опредъленная традиція.

Фактъ постояннаго и глубокаго вліянія Византіи на художественное развитіе среднев'вковой Италіи неоспоримъ. Но думать, что первый толчекъ къ Ренессансу быль данъ тою-же Византіей, будетъ позволительно только тогда, когда будеть доказано документально, что во второй половин'в XIII-го в'вка, когда забрежжила заря Возрожденія искусства въ Италіи, обновленіе уже началось въ Византіи.

Мы подробно разобрались въ исторіи монастыря Хоры, разберемся и въ архитектуръ Кахріз-джами, но вовсе не потому, конечно, что судьбы монастыря могуть имъть какое нибудь значеніе для пониманія судебъ человъчества,

<sup>1)</sup> Ibid., II, p. 4.

<sup>2)</sup> Ibid., II, p. 68.

<sup>8)</sup> Ibid., II, p. 3.

<sup>4)</sup> Ibid., II, p. 67.

или что мечеть, какъ зданіе, представляеть особенный интересь. Кахріо-джами не дождалась бы изданія и разработки въ наукв, если бы въ этой запущенной и рушащейся турецкой молельнів не было знаменитыхъ мозаикъ. Для историка искусства роспись Кахріо-джами имбеть огромное значеніе: отъ той или другой оцівнки и хронологической классификаціи ея зависить то или другое разрішеніе Византійскаго вопроса.

Вопросъ о датѣ мозаикъ Кахріз-джами перестаетъ быть вопросомъ узкоспеціальнымъ, если на него посмотръть подъ угломъ зрънія Византійскаго вопроса. Поэтому при разборъ хронологическихъ данныхъ о росписи Кахріз-джами болье, чъмъ гдъ-либо, необходима строгость и точность метода.

## Часть вторая.

На основаніи літописных и иных документальных данных, приведенных и разобранных вь І-ой части, въ достаточной мірів выясняется исторія монастыря Хоры. Для наших цілей важна, однако, не столько исторія самого монастыря, сколько исторія тіх монастырских зданій, которыя сохранились доныні, и въ которых сохранились мозаики. Для рішенія же вопроса, когда и кім построена и отділана Кахрід-джами, мы въ документах внаходим недостаточно ясный и недостаточно полный матеріаль. Выводы, къ которым мы пришли въ І-ой части, могуть служить только драгоцінными указаніями, въ каком направленіи слідуеть вести изслідованіе, но достовірными могуть быть признаны только тогда, когда совпадуть съ результатами изслідованія самого памятника.

При этомъ изследованіи памятника намъ надо быть, однако, весьма осмотрительными. Мы уже указывали выше, къ какимъ разноречивымъ выводамъ приводить византологовъ стилистическій анализъ. Одинъ ученый, акад. Н. П. Кондаковъ, считаетъ, напримъръ, константинопольскую Гюль-джами — турецкою постройкой XVII-го века 1), а другой ученый, О. Вульфъ, ту же самую Гюль-джами объявляетъ византійскимъ храмомъ середины ІХ века 2). Одного такого факта — а ихъ можно привести множество — достаточно, чтобы показать, что исторія формъ византійскаго искусства разработана неудовлетворительно, и что время хронологическихъ опредъленій, основанныхъ на стилистическихъ сближеніяхъ, еще не настало. Задача изследователя византійскаго искусства состоить не въ томъ, чтобы найти мъсто каждаго даннаго факта въ предварительно выясненной цепи явленій; наоборотъ, именно выясненіе самой этой цепи и опредъленню отдельныхъ ея звеньевъ — это и есть неразрёшенная задача. Нужны точно опредъленные памятники, датированные независимо отъ стилистической оценки, чтобы окончательно выяснить исторію византійскихъ художественныхъ формъ.

<sup>1)</sup> *Н. П. Кондаков*, Византійскія церкви и памятники Константинополі (Труди VI археологическаго съїзда въ Одессі, т. III). Одесса, 1887, стр. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicaea und ihre Mosaiken. Strassburg, 1903, p. 125; Jos. Straygowski, Kleinasien. Leipzig, 1903, p. 132: "aus der zweiten Hælfte des ersten Jahrtausends".

Поэтому мы, не задаваясь до поры цёлями стилистическаго анализа, при изслёдованіи нашей мечети должны прежде всего разобраться объективно въ слёдующихъ вопросахъ: дошла-ли Кахріэ-джами до нась въ томъ видё, въ какомъ се застали турки въ 1453 г.? Нельзя-ли обнаружить въ зданіи слёды построекъ, пристроекъ, перестроекъ византійскаго времени, проязведенныхъ въ такое время, когда первоначальная церковь была уже закончена? Если же пристройки и перестройки имёются, то нельзя-ли указать, въ какой послёдовательности онів были произведены?

I.

Кахріз-джами состоить изъ нѣсколькихъ легко различимыхъ частей. Главная часть, конечно, лежащій подъ большимъ центральнымъ куполомъ касоликонъ А, (Табл. LXXXIX), вокругь котораго расположены остальныя помѣщенія.

Каноликонъ въ планѣ имѣетъ видъ креста о четырехъ равныхъ и очень короткихъ концахъ. Надъ перекрестьемъ на невысокомъ барабанѣ поднимается полусферическій куполъ. Къ восточному концу креста примыкаетъ вима съ полу-круглою конхою (В); сѣверный конецъ закрытъ глухою стѣной, а въ западпой и южной стѣнахъ продѣлано по двѣ двери.

По бокамъ главной апсиды расположены двр небольшія четыреугольныя комнаты съ полукружіями на востокв; комнаты перекрыты куполами: на съверв (C) — безъ барабана, на югв (D) — съ барабаномъ.

На сѣверъ отъ каооликона, параллельно его оси, мы видимъ длинный широкій корридоръ (Е). Корридоръ этотъ лишенъ свѣта, такъ какъ вдоль его наружной (сѣверной) стѣны построена узкая и крутая лѣстница (Г), ведущая въ верхній покой надъ корридоромъ — длинную комнату съ двумя окнами на сѣверъ, однимъ на востокъ и однимъ открывающимся въ каооликонъ.

Нижній корридоръ сообщался съ главною среднею частью храма не непосредственно, а черевъ примыкающую въ нему упомянутую боковую апсиду С (проходы между апсидами теперь заложены); въ настоящее время имъется еще проломанная турками дверь во внутренній притворъ, а старая наружная дверь заложена

Притворъ (G) расположенъ подъ прямымъ угломъ къ оси касоликона, которая дёлить его на двё неравныя части. На концахъ притвора по куполу; размёры куполовъ не одинаковы.

Параллельно наровку идеть эксонаровкъ (Н), загибающійся своимъ южнымъ концомъ на востовъ. Прямымъ продолженіемъ эксонаровка является южный придёлъ (I), отдёленный отъ него аркадою на двухъ кориноскихъ колоннахъ. Придёлъ на востовъ заканчивается апсидою (К). Ось придёла не совсёмъ параллельна оси каооликона.

Съ центральною частью зданія прид'ёль сообщается двумя проходами (L и M), криво и неправильно пробитыми въ толщё стёны. Толща настолько значительна, что,

рядомъ съ этими проходами, въ ней устроена небольшая вомната (N) съ дверью въ проходъ и съ овномъ въ западный вонецъ придъла. Черезъ другое окно, пробитое въ съверной стънъ придъла надъ проходами въ касоликонъ, при помощи приставной лъстницы можно проникнуть въ неправильной формы длинное и, мъстами, очень узвое помъщение — повидимому щель между стънами касоликона и придъла, случайно образовавшуюся при постройкъ.

Между апсидами каноликона и придёла находится упомянутая выше четыреугольная комната D съ конхою на востокъ. Она сообщается съ придёломъ, и сохранились весьма явственные слёды прохода въ центральную часть, который соотвётствовалъ такому же проходу изъ центральной части въ съверную малую апсиду С.

Таково зданіе въ настоящее время. Едва-ли можеть быть сомнівніе въ томъ, что оно было первоначально не такимъ, какимъ мы его видимъ нынів, и что Кахрізджами въ современномъ видів есть результать неоднократныхъ перестроскъ, необходимыхъ вслідствіе весьма многочисленныхъ и сильныхъ константинопольскихъ землетрясеній 1), а, быть можеть, и вь силу другихъ обстоятельствъ.

Византійскіе зодчіе вовсе не гнались, во что бы то ни стало, за симметріей и прямоугольностью<sup>2</sup>): есть случаи систематически проведенной кривоугольности, напримъръ — малая церковь монастыря св. Луки въ Фокидъ 3), и трудно объяснимой асимметрін, напримъръ церковь свв. Сергія и Вакха въ Константинополь 4). Такимъ образомъ, одна безпорядочность плана Кахріо-джами еще не дасть намъ права считать ее конгломератомъ разнородныхъ и разновременныхъ построекъ.

. Но въ план'в Кахріэ-джами мы зам'вчаемъ несообразности, противъ воторыхъ возстаетъ здравый смыслъ: этотъ планъ показываетъ, что нашъ храмъ не есть единое органическое ц'влое, вакимъ должно быть всякое зданіе, вакъ бы неудовлетворительно ни было исполненіе.

Двѣ несообразности бросаются прежде всего въ глаза. Сѣверный нефъ Е отдѣленъ отъ центральной части храма А глухою стѣной и, такимъ образомъ, мало доступенъ и лишенъ свѣта. Богослужебнаго назначенія онъ, очевидно, не имѣлъ. Чтобы онъ служилъ мертвецкою или кладовою — не вѣроятно, ибо онъ проходной: только черезъ него доступенъ верхній покой. Этотъ верхній покой не могъ быть ложею для привилегированныхъ богомольцевъ, ибо единственное окно его, открывающееся въ кафоликонъ, слишкомъ узко; не могъ быть также и складомъ, потому что по тѣсной и крутой лѣстницѣ вносить наверхъ сколько нибудь громоздкія вещи невозможно, да и незачѣмъ было изъ достаточно освѣщеннаго склада продѣлывать

<sup>1)</sup> Списокь главивникъ у Jos. v. Hammer, Constantinopolis und der Bosporus. Pesth, 1822, I, p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. относящіяся сюда разсужденія G. Millet въ Histoire de l'art depuis les premiers temps chrétiens jusqu'à nos jours, publiée sous la direction de André Michel. I, Paris, 1905, p. 162—163.

<sup>\*)</sup> R. W. Schultz and S. H. Barnsley, The monastery of St. Luke of Stiris in Phocis. London 1901, p. 21, pl. I и V; cf. "планъ" у Ch. Dichl, L'église et les mosaïques du couvent de St. Luc en Phocide. Paris, 1889, pl. I.

<sup>4)</sup> D. Pulgher, Les anciennes églises byzantines de Constantinople. Vienne, 1880, pl. II.; cf. "планъ" y W. Salsenberg, Die altchristlichen Baudenkmale von Constantinopel. Berlin, 1854, pl. V.

овно въ центральную часть храма. Верхній повой могъ служить жильемъ, вельей для игумена или вавого нибудь другого высокопоставленнаго монаха. Каково-же, въ такомъ случав, назначеніе нижняго нефа?

Южный придълъ (I) не примыкаетъ непосредственно къ каеоликону, но промежутокъ между корпусами все же недостаточно широкъ, чтобы его можно было практически использовать. Строители видимо не знали, что имъ съ этимъ промежуткомъ дълать. Тутъ устроены два прохода L и M, одинъ рядомъ съ другимъ, изъ придъла въ среднюю часть храма, устроена для неизвъстныхъ намъ цълей комнатка N на западъ отъ проходовъ. На востокъ же отъ проходовъ промежутокъ между корпусами заваленъ и задъланъ, такъ что получается колоссальная толща стъны. Наверху щель оставлена, не задълана, даже освъщена окномъ въ придълъ и узкою бойницею на восточномъ концъ; но такъ какъ получившееся наверху помъщеніе не сообщается съ низомъ, то трудно вообразить, каково было практическое его назначеніе, и трудно предположить, что все это такъ построено нарочно.

Въдь постройка церкви дъло большое и важное и конечно загодя и всссторонне обсуждается. Если бы нашелся плохой архитекторъ, который могъ задумать зданіе такимъ, каково оно нынъ то, навърное, тъ благотворители, которые давали деньги на постройку, подобнаго плана не одобрили бы.

Кавовъ былъ первоначальный планъ? Кавимъ образомъ изъ первоначальнаго плана получился современный? На первый вопросъ существуетъ нѣсколько отвѣтовъ, вторымъ подробно никто и не занимался, такъ какъ его рѣшеніе, повидимому, заключается уже въ томъ отвѣтѣ, который дается на первый вопросъ. Вторымъ вопросомъ, однако, не слѣдовало бы пренебрегать, такъ какъ только онъ даетъ возможность провѣрить основательность отвѣта, даваемаго на первый.

Академикъ Н. П. Кондаковъ¹) въ современномъ хаосѣ плана Кахріэ-джами нашелъ достаточно матеріала, чтобы возстановить первоначальный видъ храма такъ: "пятикупольная" церковь "съ центральною частью подъ главнымъ куполомъ, "двумя боковыми нефами (лишь впослъдствіи совершенно отдъленными отъ первой), "двумя боковыми или малыми апсидами и двумя-же поперечными нартэксами (на "концахъ внутренняго помъщено два купола, въ соотвътствіи съ куполами малыхъ "апсидъ)"; этотъ планъ "представляетъ такую цъльность и систематичность, свой-"ственную архитектуръ конца XI-го въка." Къ этой первоначальной пятикупольной церкви было впослъдствіи "прибавлено" правое крыло, парэкклисіонъ, "въ которомъ "имъется своя апсида, куполъ посреди и два нартэкса (подобно главной церкви)". Несимметричность съверныхъ и южныхъ частей нароиковъ объясняется "капи-"тальными передълками, вслъдствіе присоединенія цълаго корпуса. Та-же причина "повела къ уничтоженію праваго бокового пефа, подъленнаго сообщеніями съ при-"дъломъ на двъ небольшія комнаты".



 $<sup>^{1}</sup>$ ) *Н. И. Кондаков*, Мозаики мечети Кахріз-джамиси — μονή τής χώρας — въ Константинополів. Одесса, 1881, стр. 9 и 10.

Прежде всего следуеть отметить, что, называя первоначальную церковь "пятикупольной", Н. П. Кондаковь береть слово не въ техническомъ, а въ буквальномъ смысле: купола наронка и между собою неравны, и другь другу несиммстричны, и не соответствують куполамъ апсидъ ни по своимъ размерамъ, ни по своему расположению; а пятикупольными обыкновенно называются церкви либо типа храма Апостоловъ 1), либо типа Гюль-джами 2), соседки Кахріз-джами.

Далве, вывываеть недоумвніе слово "прибавлено". Если первоначальный храмъ имвль два бововыхъ нефа, которые предполагаются симметричными, то простая "прибавка" южнаго крыла не привела бы всей южной части зданія въ "хаотическій видь". Какъ пристраиваются корпуса придвловъ, показывають, хотя бы, примвры Капникареи въ Аоинахъв) и "Өготохос" въ Константинополве") — нигдв пристройка не влечеть за собою такого существеннаго измвненія плана.

Съверная стъна "придъла" I Кахріз-джами не есть южная стъна предполагаемаго первоначальнаго нефа, а стоить внутри его. Эта стъна могла быть построена, значить, только въ такое время, когда южный нефъ уже не существоваль,
потому-ли, что его до основаній разрушило время, или же потому, что его сломали
умышленно. Въ первомъ случать, конечно, быль разрушенть не одинъ только нефъ,
а и весь храмъ, и пристраивать было не въ чему. Во второмъ случать, если южную
стъну нефа нарочно сломали, рискуя устойчивостью всего зданія, то, очевидно,
строители "придъла" желали, во что бы то ни стало, оставить между центральнымъ
и новымъ корпусами именно ту самую щель, нелъпость которой и навела Н. П.
Кондакова на мысль, что, въ нынъшнемъ своемъ видъ, Кахріз-джами есть результатъ передълокъ и перестроекъ.

По условіямъ мѣстности "придѣлъ" могъ быть отодвинуть на югъ на любое разстояніе. Архитекторъ могъ его пристроить къ южной стѣнѣ предполагаемаго Н. П. Кондаковымъ нефа, не разрушая послѣдняго и не "дѣля его сооб-

¹) Храмъ этотъ погибъ. Уже Жилль (P. Gyllii de Constantinopoleos topographia libri IV. Lugduni Batavorum, Elzevir, 1632, l. IV, с. II, р. 266) говоритъ: "huius aedis nulla restant vestigia, iam ne fundamentorum quidem." По дошли описанія: у Прокопія, de aedif., I, с. IV (vol. III, р. 187, Вопп.), Константина Родія (см. О. Вульфъ въ Извёстіяхъ Института, I, 1896, стр. 35; Вуz. Ztschr., VII, 1898, р. 316) и у Николая Месарина (см. А. Heisenberg, Analecta. Mitteilungen aus italienischen Handschriften byzantinischer Chronisten. München, 1901; cf. Th. Reinach въ Revue des ét. gr., XV, 1902, р. 161, и Іол. Отаевеке въ Zeitschr. f. wissensch. Theologie N. F., X, 1902, р. 154). На основаніи этихъ описаній возможна реконструкція храма (Нідьясь, Die altchristlichen Kirchen. Carlsruhe, 1863, pl. XXXII 5—7). Кром'я того сохранились храмы, построенные по образцу церкви Апостоловъ, наприм'яръ — соборъ св. Марка въ Венеціи (см. R. Cattaneo въ La basilique de St. Магс à Venise... sous la direction de C. Boŭto, trad. р. А. Стичейіс. Venezia, 1890, II, р. 336) и соборъ St. Front въ Ре́гідиеих (см. F. de Verneйh, L'architecture byzantine en France., Paris, 1852; cf. работы F. de Verneйh и Дидрома въ Annales Archéologiques, 1851—1854 годовъ). О подобной же церкви конца IX-го въка недалеко отъ Солуни сообщаетъ К. F. Кімсь въ Festskrift for Prof Ussing. Kjobenhavn, 1899, р. 144 (сf. Вуz. Ztschr., XI, р. 273), и въ Вуz. Ztschr., XI, р. 663.

<sup>2)</sup> Наружный видь у 'A. Πασπάτης, Βυζαντιναί μελέται, έν Κωνσταντινουπόλει, 1877, p. 820; плань у O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicæa, p. 124.

<sup>\*)</sup> A. Couchaud, Choix d'églises byzantines en Grèce. Paris, 1842, p. 19, pl. XV; великолъпная литографія вида восточной части V-te Th. du Moncel, De Venise à Constantinople. Paris, 1845, pl. XXI.

4) W. Salzenberg, l. c., pl. XXXV, p. 115.

щеніями прид'яла съ центральною частью "на дв'в небольшія вомнаты". А почему именно понадобилось сд'ялать с'вверную и южную части нарошка несимметричными? Ч'ямъ вызвано полное отд'яленіе с'явернаго нефа отъ центральной части? Къ чему понадобились проходы и вомнатки и недоступная щель наверху? Догадка Н. ІІ. Кондавова — въ томъ вид'я, какъ она высказана, — не разъясняеть ни одной изъ зам'я чаемыхъ въ зданіи несообразностей.

Другую догадву о первоначальномъ видъ Кахріз-джами высказалъ Г. Милье<sup>1</sup>). Онъ не считаетъ возможнымъ присоединиться къ мивнію Н. Кондакова (хотя и не зънимается опроверженіемъ его), но — употребляя совершенно тотъ же пріемъ, т. е. не провъряя правильность догадки на логически изъ нея вытекающихъ послъдствіяхъ — предполагаетъ, что Кахріз-джами строилась не заразъ и не по одному плану, а возникла случайно и по частямъ: храмъ есть искусственно объединенный конгломератъ случайно оказавшихся по сосъдству другъ съ другомъ или разновременно пристраивавшихся другъ къ другу корпусовъ.

Высказываетъ г. Милье эту догадку по поводу изследованія церквей Трапезунда. Трапезундскія церкви св. Филиппа и Панагіи — купольныя постройки простейшаго типа: безъ боковыхъ нефовъ, безъ наренковъ, безъ малыхъ апсидъ. "Первоначальная" церковь монастыря Хоры принадлежала къ тому же типу, т. е. состояла изъ нынёшняго каноликона; а къ каноликону уже впоследствій были пристроены наренки, нефъ, придель и апсиды. Такъ какъ вонструктивно невозможно поставить куполь непосредственно на четыре столба, у которыхъ нётъ цёлой системы контрфорсовъ, то первоначальный храмъ, очевидно, относится къ тому времени, когда вошли въ архитектуру барабаны, противодействующіе горизонтальному распору купола; а слёдовательно, каноликонъ построенъ въ ХІІ-мъ вёке.

Къ мивнію Милье примкнуль и Шарль Диль: "Старинная базилика Юстиніана, говорить онъ, была сломана (въ XII-мъ в.) и уступила место зданію, построенному по обычному плану византійскихъ храмовъ этого времени, и доныне еще Кахріз-джами сохраняеть существенныя особенности, приданныя ей архитекторомъ XII-го века"2).

Заявленія гг. Милье и Диля, хотя и высказанныя авторитетнъйшими ученьми, настолько голословны и кратки, что намъ помочь въ разъясненіи загадочной нельпости постройки Кахріз-джами не могутъ. Поэтому намъ остается только одно: по возможности осторожно разобраться въ вопросъ — какимъ образомъ зданіе получило свой ныньшній видъ. Измѣнили-ли турки что нибудь въ храмъ, передълывая его въ мечеть? Измѣнили-ли византійцы что нибудь въ храмъ Метохита? Каковъ былъ храмъ Метохита? Каковъ храмъ Дукены? Каковъ храмъ Приска? При детальномъ изученіи памятника не могуть не найтись такія по- дробности въ постройкъ, которыя, въ связи съ выясненными въ І-ой главъ исто-

<sup>1)</sup> G. Millet, Le monastère et les églises de Trébizonde, BB Bull. de Corr. Hell., XIX, 1895, p. 454.

<sup>2)</sup> Ch. Diehl, Les mosaïques de Kahrié-djami, B. Gaz. des beaux arts, XXXII, 1904, p. 355.

рическими фактами, нозволять возстановить исторію зданія. Допустимъ, что безусловной достовърности выводовь мы не добьемся — во всякомъ случав мы расчистимъ путь для последующихъ работниковъ на поприще изученія византійской архитектуры.

Итакъ, первый вопросъ, требующій разрішенія: какова была церковь Метохита? Для отвіта на него можно извлечь цінный матеріаль изъ росписи храма, къ разсмотрінію которой мы и должны приступить.

## II.

Іерусалимскій патріархъ Оома такъ формулироваль въ посланів къ Льву Армянину задачу церковной живописи: она нужна, ώστε δύνασθαι καὶ τὸν ιδιώτην καὶ ἀγράμματον ἐκ τῆς τῶν ἀγίων εἰκόνων στηλογραφίας κατανοεῖν, ὅσα ἀνθ' ἡμῶν καὶ τῆς ἡμῶν σωτηρίας ψκονόμησεν ὁ προαιώνιος Θεὸς ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς ποιῆσαί τε καὶ παθεῖν¹). Церковной живописи поставлена, такимъ образомъ, не художественная, строго говоря, а дидактическая задача: отъ нея не требуется непосредственнаго воздѣйствія на чувство зрителей, а требуется общедоступное и точное изложеніе религіозныхъ фактовъ. Живопись должна воздѣйствовать на умъ, номочь памяти и заставить работать воображеніе въ строго опредѣленномъ направленіи.

На византійскихъ иконописцевъ было возложено не только распространеніе свёдёній изъ священной исторіи, но и праспльное толкованіе догматовъ. Живопись, однако, не располагаеть отвлеченными богословскими опредёленіями и аргументами; сдёлать догмать нагляднымъ живопись можеть только историческимъ путемъ, сопоставляя какъ можно полнёе тё моменты, которыми обусловленъ догмать. Въ центрё церковнаго интереса стояли, конечно, тё догматы, которые опредёляли личность Спасителя. Выработка этихъ положеній потребовала отъ церкви громадной затраты труда и силъ, и понятно, что ими церковь должна была особенно дорожить и особенно настанвать на популяризаціи ихъ искусствомъ. А искусство именно для этой задачи не находило въ каноническихъ евангеліяхъ достаточно историческаго матеріала. Пришлось прибёгнуть къ апокрифическимъ книгамъ Новаго Завёта.

Уже въ серединъ IV-го въка Кириллъ Іерусалимскій весьма опредъленно признавалъ каноническими только четыре евангелія, остальныя же считалъ подложными и вредными, настолько, что никому не совътовалъ ихъ читать<sup>2</sup>). Церковь,

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Прилож. I, A fol. 92 v. II. — О ваглядахъ учителей церкви на роль иконописи см. Schwarzlose, Der Bilderstreit. Gotha, 1890, с. I, p. 1—35.

<sup>2)</sup> Catech. IV 36: τῆς δὲ καινῆς διαθήκης τὰ τέσσαρα μόνα εὐαγγέλια· τὰ δὲ λοιπὰ ψευδεπίγραφα καὶ βλαδερὰ τυγχάνει... δέχου καὶ τὰς πράξεις τῶν δώδεκα ἀποστόλων. πρὸς τούτοις δὲ καὶ τὰς ἔπτὰ Ἰακώδου καὶ Πέτρου Ἰωάννου καὶ Ἰούδα καθολικὰς ἔπιστολάς. ἐπισφράγισμα δὲ τῶν πάντων καὶ μαθητῶν τὸ τελευταΐον τὰς Παύλου δεκατέσσαρας ἐπιστολάς. τὰ δὲ λοιπὰ πάντα ἔξω κείσθω ἐν δευτέρφ. καὶ δσα μὲν ἐν ἐκκλησίαις μὴ ἀνωγινώσκετει, ταθτα μηδὲ κατὰ σκυτὸν ἀναγίνωσκε, καθὰς ῆκουσας. Cf. Theodor Zahn, Geschichte des neutestamentlichen Kanons. Erlangen und Leipzig, 1890, II, 1, p. 179.

какъ цълое, никогда не заходила такъ далеко въ осуждени апокрифовъ. Въ ея отношени къ апокрифамъ чувствуется нъкоторая двойственность: съ одной стороны апокрифы признаются "отреченными книгами", съ другой они необходимы; богословы черпали изъ нихъ недостающія въ каноническихъ евангеліяхъ свъдънія, преимущественно пользуясь такъ называемымъ первоевангеліемъ отъ Іакова 1), весьма древнимъ и авторитетнымъ дополненіемъ къ евангеліямъ 2). Житіе Богородицы излагалось и излагается на его основаніи. А въ житіи Маріи нуждались богословы для своихъ догматическихъ цълей, и еще больше нуждались руководимые богословами художники.

Церковь учить, что Христосъ — предвъчний Богъ, что онъ — возвъщенный пророками Ветхаго Завъта Мессія, левъ изъ кольна Іудина. Онъ — нстинный Богь, рожденный отъ Духа Свята, но, въ то-же время, и истинный человъкъ, рожденный Дъвою изъ дома Давидова. Чтобы перевести эти догматы на языкъ исторіи, чтобы представить ихъ наглядно и общепонятно, нуженъ циклъ картинъ, который охватываль бы и ветхозавътныхъ пророковъ, и житіе Маріи (въдь показать надо, что она избранница Бога, предназначенная для непостижимаго чуда), и, наконецъ, житіе Спасителя.

Циклъ, соответствовавшій этимъ требованіямъ, постепенно вырабатывался, установился съ теченіемъ времени даже въ частностяхъ и навонецъ излагался въ такъ называемыхъ "ерминіяхъ", составленныхъ въ руководство и назиданіе художникамъ. Одна изъ "ерминій", авонская Діонисія Фурноаграфіота, открытая и изданная впервые Дидрономъ во французскомъ переводѣз), до сихъ поръ служитъ драгоцѣннѣйшимъ путеводителемъ при объясненіи произведеній византійской церковной живописи ().

Ерминія давала живописцу перечень наиболье приспособленных въ преслідуемой живописью ціли картинъ, и въ общихъ чертахъ художнивъ конечно долженъ былъ придерживаться ея указаній. Тімъ не меніве отдільные циклы отнюдь не являють собою стереотипное повтореніе общаго шаблона: відь выборъ сюжетовъ въ значительной мітрів зависить отъ количества имітющагося въ распоряженіи художника мітста. Весьма часто, значить, приходилось, за недостаткомъ

<sup>1)</sup> Апокрифы будуть цитироваться по изданію *C. de Tiechendorf*, Evangelia apocrypha. Lipsiæ, 1876. Русскій переводь апокрифовь опубликовань *П. Преображенским*ь въ Памятникахъ древней христіанской письменности въ русскомъ переводь, т. І. Москва, 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tischendorf, l. c., p. XII, собраль целий рядь ссилокь на первоевангеліе у церковнихь инсателей III-го и даже II-го въка (Institut Martyr, Clemens Alexandrinus, Origenes и др.). Zahn, l. c., II, p. 779, считаеть первоевангеліе написаннимь вь началь II-го въка. А. Harnack, Die Chronologie der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. Leipzig, 1897, I, p. 601, полагаеть, что первоевангеліе возникло по частямь не раньше III-го въка, что упоминаемая Оригеномь, in Evang. Matth., X 17 (III, p. 45, ed. Lommatzsch), βιδλος Ίακώδου есть первая часть первоевангелія, гл. I—XVII, и, наконець, что сводка всёхъ трехь апокрифовь, изъ которыхь состоить первоевангеліе, была произведена лишь въ IV в.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. N. Didron, Manuel d'iconographie chrétienne. Paris, 1845. Русскій переводъ сп. Порфирія въ Трудахъ Кіевск. дух. акад., 1868, №№ 2, 3, 6 и 12.

<sup>4)</sup> Μι ποπεκγενία αθημικτικό πεμαιίθης 1885 г.: Έρμηνεία των ζωγράφων, έκδ. β΄ 'Α. Κωνσταντινίδου.

мъста, изъ указанныхъ въ ерминіи сценъ выбирать лишь нъкоторыя; а въ другихъ случаяхъ, наоборотъ, не хватало сюжетовъ, такъ что приходилось придумывать, чъмъ бы заполнить данное мъсто. Такимъ образомъ, личному вкусу и личнымъ наклонностямъ художника или заказчика былъ нъкоторый просторъ, и въ циклъ, какъ цъломъ, обыкновенно чувствуется этотъ личный элементъ.

Чувствуется-ли онъ въ росписи Кахріз-джами? Положена-ли въ основаніе росписи какая нибудь руководящая идея? Составляетъ-ли роспись единое цёлое? Вотъ вопросы, къ разсмотренію которыхъ мы должны приступить прежде всего. Вёдь возможно, что роспись, какъ и предполагаетъ акад. Н. П. Кондаковъ, возникала разновременно по частямъ, а въ такомъ случаё изъ нея данныхъ для исторіи зданія извлечь нельзя.

Первое, что бросается въ глаза при разсмотрѣніи росписи Кахріэ-джами, это — строжайшая послѣдовательность и связность разсказа.

Мозаичистъ начинаетъ съ куполовъ внутренняго нареика. Въ ключъ южнаго купола въ медальонъ изображенъ Пантократоръ (№ 1). Отъ медальона лучами расходятся ребра купола, дълящія внутреннюю его поверхность на двадцать четыре поля, въ которыхъ, въ два яруса, расположены стоячія фигуры. Фигуры эти обозначены надписями, которыя почти всъ сохранились. Въ верхнемъ ярусъ изображены:

| 2. 'Αδάμ                      | 1 <b>0. Ἰά</b> φεθ | 18. Ἰσαάκ     |
|-------------------------------|--------------------|---------------|
| 3. $\Sigma(\dot{\eta}\theta)$ | 11. 'Αρφαξάδ       | 19. Ἰακώβ     |
| 4. Νῶε?                       | 12. Σάλα           | 20. Φάλεχ     |
| <ol> <li>Καϊνάν?</li> </ol>   | 13. "Ебер          | 21. Ραγαῦ     |
| 6. Μαλελεήλ                   | 14. Σερούχ         | 22. Μαθουσάλα |
| 7. Ἰάρεδ                      | 15. Ναχώρ          | 23. Ἐνώχ      |
| 8. Λάμεχ                      | 16. Θαρά           | 24. Ἐνώ(ς)    |
| 9. Σήμ                        | 17. 'Αβραάμ        | 25. (Καϊν)άν. |

Въ нижнемъ ярусъ девять полей занято окнами, и поэтому тутъ помъщено всего пятнядцать фигуръ, которыя изображають:

| 26. Ρουβήν   | 31. Ἰσσάχαρ   | 36. Ίωσήφ    |
|--------------|---------------|--------------|
| 27. Συμεών   | 32. Δάν       | 37. Βενιαμήν |
| 28. Λευί     | 33. Γάδ?      | 38. Φαρές    |
| 29. Ἰούδας   | 34. 'Ασήρ?    | 39. Ζαρά     |
| 30. Ζαβουλών | 35. Νεφθαλείμ | 40. Ἐσρώμ?   |

Въ верхнемъ ярусѣ художникъ, такимъ образомъ, помѣстилъ родословную Спасителя отъ Адама до Іакова¹) — вѣроятно сполна, ибо позволительно предполагать, что двѣ разрушенныя надписи, 4 и 5, гласили № к Каїха́х. Въ нижнемъ ярусѣ, руководствуясь въ точности евангельскимъ текстомъ: Ίακὸδ δὲ ἐγέννησε τὸν Ἰούδαν καὶ τοὺς ἀδελφοὺς αὐτοῦ. Ἰούδας δὲ ἐγέννησε τὸν Φαρὲς καὶ τὸν Ζαρὰ ἐκ

<sup>1)</sup> Ayru, III 84-88.

τής Θαμάρ<sup>1</sup>), мозанчисть представиль двѣнадцать сыновей Іавова, двухъ внувовь и, вѣроятно, правнува 'Εσρώμ, сына Фаресова.

Продолженіе родословной 2) мы находимъ въ сѣверномъ куполѣ наренка. И тамъ внутренняя поверхность раздѣлена ребрами на поля, и фигуры расположены въ два яруса. Въ верхнемъ мы имѣемъ:

| 41. Δαβίδ   | 46. Ἰωσαφάτ          | 52. Μανασσής       |
|-------------|----------------------|--------------------|
| 42. Σολομῶν | 47. Ίωράμ            | <b>53. 'Α</b> μμῶν |
| 43. 'Ροδοάμ | 48. 'Οζίας           | 54. Ίωσίας         |
| 44. 'Αδιά   | 49. Ἰωάθαμ           | 55. Ίεχωνίας       |
| 45. 'Ασά    | 50. "Αχαζ            | 56. Σαλαθίηλ.      |
|             | <b>51. ἀΕζε</b> κίας |                    |

## Въ нижнемъ ярусъ изображены:

| 57. Μελχισεδέχ   | 61. Δανιήλ        | <b>64. '</b> Ααρών |
|------------------|-------------------|--------------------|
| 58. 'Aνανίας \ \ | 62. (Ἰησοῦς) Ναυή | 65. "Ωρ            |
| 59. 'Αζαρίας     | 63. Μωυσῆς        | 66. Σαμουήλ        |
| 60. Μισαήλ       |                   | 67. Túb.           |

Эти последнія одиннадцать фигурь, очевидно, должны иллюстрировать второй параграфъ догмата, что Спаситель есть возвёщенный уже въ Ветхомъ Завете Мессія. Вследствіе недостатка м'еста и туть, какъ и при изображеніи родословной, пришлось ограничиться выборками изъ полнаго списка Ерминіи<sup>8</sup>). Но слідуеть отмістить, что выборки сделаны съ большимъ богословскимъ тактомъ. Моисей, Ааронъ и Оръ вмъсть съ Інсусомъ Навиномъ выбраны потому, что въ побъдъ Навина надъ амаливитянами<sup>4</sup>) византійскіе богословы видёли прообразъ поб'єды добра надъ зломъ. Молитва же Монсея на горъ, во время этой битвы, считалась прообразомъ креста: вогда Моисей воздъваль руви въ небу, одолъвали евреи, когда же усталыя руки тяжелели и опускались, побеждали амаливитяне — тогда Ааронъ и Оръ, посадивъ Моисея на камень, стали поддерживать руки, и подъ благословеніемъ этого креста евреи побъдили. — Далъе, Самуилъ для богослововъ пріобръталъ особое значеніе, потому что онъ помазалъ на царство Давида, сына Іессеевав), прародителя Богородицы — въдь Марія есть цвътокъ оть жезла Іессеева, о которомъ пророчествоваль Исаія 6). — Затвиъ, Мельхиседекъ, о которомъ повъствуеть Моисей 7), уже въ псалмахъ Давидовыхъв) (по толкованію богослововъ) и въ новозаветномъ посланіи къ Евреямъ<sup>о</sup>) разсматривается вавъ прообразъ Спасителя. — Значеніе страдальца

<sup>1)</sup> Mamoes, I 2.

<sup>\*)</sup> Mamees, I 6-12.

<sup>\*)</sup> Ерминія, р. 92, § 133.

<sup>4)</sup> Исходъ II 17<sub>8—18</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Самуила, I 16<sub>12</sub>.

<sup>9</sup> Hcain, XI 1.

<sup>7)</sup> Butis I 14,8.

<sup>8)</sup> II caron's CX 4,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Посланіе къ Еврелиъ, V 6.

Това, трехъ отроковъ Ананіи, Азаріи и Мисаила, брошенныхъ царемъ Навуходоносоромъ въ пещь огненную и не сгоръвшихъ въ ней 1), Даніила, ввергнутаго царемъ Даріемъ въ львиный ровъ и не погибшаго въ немъ 2), — значеніе этихъ фигуръ какъ прообразовъ евангельскихъ событій ясно безъ комментаріевъ. Въ рукъ Даніилъ держитъ раскрытую книгу, въ которой читается:

> και δ τάξ<sup>ε</sup> λίθος τ εἰ δ πα κόν

Мозаичисть въ два столбца написаль тексть пророчества Даніила: καὶ ὁ λίθος  $\delta$  πατάξας τὴν εἰκόν[α ἐγεννήθη δρος μέγα καὶ ἐπλήρωσε πᾶσαν τὴν γῆν]³).

Въ влючъ съвернаго купола наронка помъщенъ медальонъ съ бюстомъ Богородицы, держащей на колъняхъ младенца Христа (68): въдь Богородица — вънецъ ветхозавътнаго еврейства и живая связь между Ветхимъ и Цовымъ Завътами.

Спаситель быль рожденъ Дѣвою отъ Духа Свята — сущность догмата заключается именно въ томъ, что матерью стала Дѣва, не познавшая мужа, и стала матерью чудесно, отъ Духа Свята. Чтобы представить наглядно эту суть, художнику оставалось одно: разсказать всю чудесную исторію дѣтства Маріи, видимо пріуготовлявшаго ее для конечнаго чуда — рожденія Бога. Надо было показать, что Марія, съ самаго своего появленія на свѣтъ, была избранницею Бога, чистою и непорочною, представить, какъ свыше быль устрояемъ ея бракъ съ Іосифомъ, наконецъ, какъ ангелъ благовъстилъ Дѣвъ. Именно такъ и поступилъ нашъ живописецъ.

Онъ начиналъ свою повъсть въ люнетъ съверной стъны внутренняго наренка. Мозаики, открывавшія серію (№ 69 и 70), разрушены, но, при помощи первой главы протоевангелія Іакова і, не трудно догадаться, что именно онъ изображали. Апокрифъ разсказываетъ слъдующее: "Жилъ въ Израилъ Іоакимъ, человъкъ очень богатый, который приносилъ отъ себя Богу сугубые дары, говоря: 'Да будетъ отъ богатства моего всему народу и Господу прощенія моего во умилостивленіе его ко мнъ. Когда подошелъ великій праздникъ Господень, всъ сыны Израиля понесли

<sup>\*)</sup> Aanius, III 28-26.

<sup>2)</sup> Aanimas, VI 16-22.

<sup>\*)</sup> Данішль, II 35.

<sup>4)</sup> Tischendorf, р. 1—4; сf. р. 54—55 и р. 113—114. Легенды о Богородицѣ разсказаны въ многочисленныхъ проповѣдяхъ и другихъ богословскихъ сочиневіяхъ отцовъ церкви: въ Псевдо-Евставівномъ толкованіи на Шестодневъ (Migne, Р. G., XVIII, соl. 772); въ приписываемомъ Григорію Нисскому словѣ на Рождество Спасителя (Migne, Р. G., XLVI, соl. 1137 D); у Іоанна Дамаскина (Migne, Р. G., XCVI, соl. 661 яqq.), Андрея Гритскаго (Migne, Р. G., XCVII, соl. 816 яqq.), въ омиліяхъ Іакова Коккиновафскаго (Мідпе, Р. G., СХХVII, соl. 544—700), въ словѣ Никифора Григоры, которое мы издаемъ въ приложеніи, и т. д. Изъ западныхъ сборниковъ легендъ особенно замѣчательна Legenda aurea Jacobi à Voragine, ed. Th. Græsse. Vratislaviæ, 1892, р. 588 яqq.

δ) Βυ τεκτής εκαταιτής περιουσίας μου παντί τῷ λαῷ καὶ τὸ τῆς ἀφέσειώς μου κυρίφ εἰς ελασμὸν ἐμοί. Tischendorf οτμέναετω, ντο τό εν ετοῦ φρασέ — τὸ τῆς ἀφέσειώς μου κυρίφ — nullus codex omisit: ονевидно ему τό εχέσω καзалось неумістными, но они не счель себя вправіз что либо неміннть.

въ храмъ дары свои. Такъ же хотълъ поступить и Іоакимъ. Но всталъ противъ него Рувимъ и сказалъ: 'Невмъстно тебъ первому подносить свои дары, такъ какъ не сотворилъ ты съмени во Израилъ'. Опечалился Іоакимъ зъло и ушелъ по двънадцати колънамъ народа, говоря: 'Посмотрю въ двънадцати колънахъ Израиля, одинъли я не сотворилъ съмени во Израилъ'. И развъдалъ и нашелъ, что вск праведные возстановили съмя во Израилъ. Воспомнилъ онъ патріарха Авраама, которому уже въ глубокой старости далъ Богъ сына Исаака. И сильно опечалился Іоакимъ и не явился къ женъ своей, но удалился въ пустыню. Тамъ онъ водрузилъ шатеръ свой и постился сорокъ дней и сорокъ ночей и сказалъ себъ: 'Не сойду въ домъ свой ни ради пищи, ни ради питія, пока не воззритъ на меня Господь Богъ мой, и будетъ мнъ молитва пищею и питіемъ'."

Въ люнетъ № 69, слъдовательно, былъ, въроятно, изображенъ сонмъ израильтянъ, подносищихъ дары, во главъ съ Іоакимомъ, и Рувимъ, останавливающій Іоакима (δ Ἰωακεὶμ προσφέρων τὰ δῶρα αὐτοῦ). Въ парусъ же № 70 представлено было удаленіе Іоакима въ пустыню (δ Ἰωακεὶμ ἀπερχόμενος εἰς τὴν δρεινήν).

Въ восточномъ люнетъ № 71 изображена  $\eta$  "Аννа προσευχομένη èν τῷ παραδείσφ. Анна, увидъвъ, что супругъ не возвращается домой, предалась горести. Служанка ея Гудивь уговаривала ее ради наступившаго свътлаго праздника пріодъться и перестать плакать. Не сразу согласилась Анна, но, наконецъ, къ девятому часу одълась въ свой нарядъ невъсты и пошла гулять въ садъ. Все, что она видъла въ саду, только увеличивало ея печаль: и гнъздо птички на деревъ, и журчащая струя водоема, и цвътокъ на землъ — все напоминало ей о томъ, что она безплодна и останется такою навсегда, такъ какъ теперь еще и мужа лишилась. Въ то время, какъ она горько сътовала на свою судьбу, ей явился ангелъ и возвъстилъ, что услышана молитва ея, и родится у нея дочь, и не прейдеть память о ней во всей вселенной. Таковъ разсказъ первоевангелія 1).

Мозаичисть не забыль ни Іудиеи, ни гнѣзда на деревѣ, ни водоема, ни цвѣтка — онъ не пропускаеть ни одной мельчайшей подробности. Такую подробность разсказа и обстоятельность намъ еще часто придется отмѣчать при разборѣ мозаикъ.

Іоакимъ въ пустынъ постился сорокъ дней и сорокъ ночей. Пастухи, слыша его плачъ, приходили къ нему и уговаривали его не отчаиваться, такъ какъ Богъ милосерденъ. Они были правы: Іоакиму явился ангелъ въ видъ юноши и велълъ ему вернуться къ женъ, объщая ему потомство. Іоакимъ послушался. У золотыхъ вратъ Іерусалима его уже ждала Анна, побъжала ему на встръчу и бросилась въ

Русскій переводчикъ  $\Pi$ . Преобра женскій, новидимому, вовсе не сумѣлъ разобраться въ тексті (онъ въ выноскі выписываеть греческую фразу), но переводить его: "Да будеть богатство мое всему народу и прощеніе мое предъ Господомъ во умилостивленіе мнь". Если въ тексті Tischendorfa измінить одну букку и читать: тф  $\tau \eta_S$  аффовоє  $\mu$ 00 хоріф, то предложеніе становится вполий понятнымъ: Іоакимъ приносить двойные дары — одна часть идеть на общую пользу  $\pi \alpha v \tau$ 1  $\tau \phi$   $\lambda \alpha \phi$ , а другая въ храмъ "Господу отпущенія моего (т. е. отъ котораго зависить отпущеніе мні гріховъ) во умилостивленіе его ко мній".

<sup>1)</sup> Tischend., p. 4 -9; cf. p. 56-57 H p. 115-116.

его объятія 1). Эти двъ сцены изображены въ парусъ № 72 и въ пролеть арки № 73. Въ парусъ мы видимъ Іоакима сидящаго подъ большимъ кустомъ, въ позъ человъка, подавленнаго горемъ. Передъ нимъ два человъка, съ сумками за плечами и съ посохами въ рукахъ: эти двое говорятъ, очевидно, о несчастномъ Іоакимъ и стараются его утъщить. Вторая мозаика почти вовсе испорчена: по случаю прівзда одного очень высокопоставленнаго гостя Е. В. Султана ее слишкомъ усердно "вычистили" однажды соляною кислотою, которая, правда, известь, покрывавшую мозаику, разъъла, но разъъла также и поверхность самой мозаики, сложенной изъ кубиковъ не только стеклянной пасты, но и разноцвътнаго мрамора

Въ люнетъ № 74 изображено рождество Богородицы. Роженица Анна сидитъ на ложъ и принимаетъ пять посътительницъ, подходящихъ съ подарками. Въ дверяхъ стоитъ Іоакимъ. Одна женщина наливаетъ воду въ сосудъ, въ которомъ другая собирается искупать новорожденную. — Вся эта сцена скомпанована независимо отъ первоевангелія: тамъ кратко упоминается о родахъ и о вопросъ, который Анна задала повитухъ: "кто родился? мальчикъ или дъвочка?"2).

Въ квадратѣ свода надъ этимъ люнетомъ художникъ нарисовалъ двѣ картины: № 75 — ἡ κολακεία τῆς Θεοτόκου и № 76 — ἡ εὐλόγησις τῶν ἱερέων. Первая — чисто бытовая картинка: Іоакимъ и Анна, сидя передъ домомъ своимъ, наперерывъ ласкаютъ ребенка. Апокрифы вовсе не упоминаютъ о томъ, что родители ласкали новорожденную — слишкомъ эти ласки понятны и естественны; художникъ же располагалъ избыткомъ мѣста, имѣвшаго быть покрытымъ мозаикой, и поэтому ухватился за лишнюю тему, которая, кстати сказать, очевидно была ему очень симпатична.

Вторая же изъ упомянутыхъ сценъ, благословеніе Маріи священниками, основана на слёдующемъ разсказ первоевангелія. Когда ребенку исполнился годъ, Іоакимъ устроилъ большое празднество и позвалъ священниковъ и книжниковъ и старъйшинъ и весь народъ Израилевъ. И поднесъ Іоакимъ ребенка священникамъ, и они благословили его, говоря: "Боже отцовъ нашихъ, благослови эту дъвочку и дай ей имя, чтобы не прошла память о немъ во въки". И сказалъ весь народъ: "Да будетъ такъ, аминь!" И поднесъ Іоакимъ дъвочку первосвященникамъ, и они благословили ее, говоря: "Боже всевышній, воззри на это дитя и благослови его высшимъ благословеніемъ, ему-же нъть преемства!" в).

Первоевангеліе продолжаєть: "Когда дитяти исполнилось шесть мѣсяцевь, мать поставила его на-земь, чтобы посмотрѣть, можеть-ли оно стоять; Марія же, сдѣлавь семь шаговь, вернулась къ матери"4). Этоть разсказь послужиль живописцу темою для картины № 77 въ пролетѣ арки. И эта ἡ ἑπταδηματίζουσα, точно такъже, какъ № 75 ἡ хоλαχεία τῆς Θεοτόχου, есть лишь прелестная жанровая картинка,

<sup>1)</sup> Tischend., p. 9-10; cf. p. 57-60 H p. 114-116.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tischend., p. 11; cf. p. 61 H p. 116; Pseudeust., p. 773.

<sup>\*)</sup> Tischend., p. 12-13.

<sup>4)</sup> Tischend., p. 12.

гдѣ художникъ даетъ волю своему творчеству. Какъ трогателенъ этотъ ребенокъ, подобгающій съ протянутыми ручонками къ матери! Какъ вѣрно подивченъ жестъ ангела, бережно слѣдящаго за тѣмъ, чтобы дитя не упало! Какъ хорошо выражено умиленіе матери, которая сейчасъ возьметъ дочь на руки и начнеть ее цѣловать и ласкать! Является мысль, не рисовано-ли это съ натуры.

"Исполнились дитяти два года, и сказаль Іоакимъ женѣ: 'Поведемъ дитя въ храмъ Господень, чтобы исполнить обѣтъ, который мы дали, дабы не послалъ Господь на насъ кару и не сталъ нашъ даръ неблагопріемлемъ'. И сказала Анна: 'Подождемъ третьяго года, чтобы не стало дитя искать отца и матъ'. И сказалъ Іоакимъ: 'Подождемъ'. Когда прошло три года, Іоакимъ сказалъ: 'Созовите дочерей Израиля дѣвъ незапятнанныхъ, и да возъмутъ онѣ по свѣточу, и да свѣтятъ онѣ, дабы дитя не обернулось, и дабы не было похищено сердце ея изъ храма Господня'. И принялъ ее священникъ и поцѣловэлъ и благословилъ и сказалъ: 'Возвеличилъ Господь имя ея во всѣ времена'"1).

Руководясь этимъ разсказомъ, нашъ мозаичисть въ квадратномъ сводчатомъ перекрытів № 78 изобразилъ многолюдное шествіе дѣвъ со свѣточами во храмъ — та ауіа том ауіюм — га священникъ встрѣчаетъ Дѣву. Любопытна одна подробность: художникъ нарисовалъ дитя два раза — одинъ разъ на порогѣ храма, когда его встрѣчаетъ священникъ, и второй разъ на третьей ступени жертвенника. Въ первоевангеліи разсказано: "И посадилъ священникъ дитя на третью ступень жертвенника, и покрылъ Господъ Дѣву красою." Художнику эта подробность, очевидно, показалась настолько важною, что онъ не пожелалъ ее пропустит.

Затемъ первоевангеліе пов'єствуеть о томъ, какъ Д'єва росла въ храм'є. И художникъ нашъ рисуеть, какъ ангелъ приносить Маріи пищу²) (Лє 79: ή θεотόχος δεχομένη τὸν ἄρτον παρὰ τοῦ ἀγγέλου, въ пролеть арви), и какъ ангелъ
обучаеть Марію³) (Νε 80 ή θεοτόχος διδασχομένη ἐν τῷ ἱερῷ). Эта посл'єдняя
картина въ нов'єйшее время была выломана и разрушена какимъ-то неум'єлымъ
"любителемъ искусства", пожелавшимъ ее "спасти" изъ рукъ "варваровъ турокъ";
при этомъ "спасаніи" мозаика разсыпалась. Между тімъ именно она представляла
бы значительный интересъ, потому что объ обученіи Маріи въ храм'є первоевангеліе вовсе умалчиваеть, а прочіе апокрифы упоминають вскользь, не вдаваясь ни
въ какія подробности.

"Собрались священники на совъть и сказали: 'Сдълаемъ новую завъсу во храмъ Господнъ'. И сказалъ священникъ: 'Призовите мнъ непорочныхъ дъвъ изъ дома Давидова'. Пошли слуги искать и нашли семь дъвъ. Вспомнилъ священникъ о Маріи, которая тоже была изъ рода Давидова и была непорочна предъ Богомъ. И ушли слуги и привели ее. И ввели ихъ во храмъ Господень. Сказалъ священникъ: 'Бросьте жребій, кому достанется прясть пряжу золотую, кому бълую,

<sup>1)</sup> Tischend., p. 14-15; cf. p. 61.

<sup>2)</sup> Tischend., p. 16, 26, 29; cf. p. 63.

<sup>3)</sup> Tischend., p. 63; cf. p. 117.

кому виссонъ, кому шелкъ, кому синюю, кому красную, кому пурпуръ'. И достались Марін пурпуръ и красная пряжа, и, взявъ ихъ, ушла въ доиъ свой 1). Эту сцену изобразилъ живописецъ въ люнетъ № 81: ѐνεγκόντες об бипретал талу парвечолу той хабего ёрга, ёхахе тү Маргар то порфирой. Но художникъ въ иллюстрируемый имъ разсказъ внесъ двъ поправки: первоевангеліе насчитываетъ семь пряжъ и, съ Маріею, восемь дъвицъ, да изъ семи пряжъ Маріи отдаетъ двъ; художникъ же изобразилъ всего, съ Маріею, семь дъвицъ, и, на его картинъ, будущей Богородицъ вручается только парственный пурпуръ. Подробность, достойная быть отмъченной.

"Когда Дъвъ исполнилось двънадцать лъть, собралися священники на совъщание и сказали: 'Стала Марія двънадцатильтнею во храмъ Господнъ, что же мы теперь съ нею сдълаемъ, чтобы она не осквернила Божію святыню?' И сказали первосвященнику: 'Ты стоишь предъ жертвенникомъ Господа, войди и помолись о ней, и что тебъ укажетъ Богь, то и сдълаемъ'. И вошелъ первосвященникъ во Святая Святыхъ и помолился о ней. И явился ему ангелъ Господенъ и сказалъ: 'Захарія, Захарія, выйди и собери всъхъ вдовцовъ народа, и да принесетъ каждый по посоху, и кому Господь укажетъ знаменіемъ, тотъ пусть возьметь ее'. Тогда были посланы гонцы по всей Гудет, зазвучала труба Господня, и собжалися вст. И Іосифъ, оставивъ топоръ свой, вышелъ на встрти имъ. Собравшись, они пошли въ первосвященнику, взявъ по посоху. Онъ же, отобравъ у нихъ посохи, вошелъ въ храмъ и помолился. Окончивъ молитву, онъ взялъ посохи и вышелъ и роздалъ имъ. И не было знаменія. Последній же посохъ былъ Іосифовъ: тогда изъ посоха вылетъль голубь и сталъ парить надъ головою Іосифа"2).

Этоть равсказь иллюстрируется двумя мозанками: № 82 въ пролеть арки (ή πρός τὰς ραύδους (sic!) προσευχή) и № 83 въ люнеть (ή πρός τὸν Ἰωσήφ παράδους). И туть, однако, художникъ отклонился отъ текста апокрифа. По первоевангелію, знаменіе состояло въ появленіи голубя изъ посоха; Золотая Легенда Јасові а Voragine³) разсказываеть, что съ неба слетьль голубь, а посохъ процвыть; нашь же мозанчисть, какъ и мастеръ, расписывавшій Кіево-Софійскій соборъ (?), голубя вовсе опустиль, но изображаеть посохъ Іосифа давшимъ ростокъ. Мы ниже остановимся на вопросв о причинахъ такого отступленія отъ легенды.

Слёдующая мованка № 84, въ пролеть арки ( $\delta$  Ἰωσηφ παραλαδῶν (sic!) την θεοτόχον ἀπέρχεται εν τῷ οἴκφ αὐτοῦ), представляеть путешествіе Іосифа съ новобрачною Марією домой. Затьмъ ндеть Благовъщеніе у колодца, № 85, въ парусь,  $\delta$  εἰς τὸ φρέαρ εὐαγγελιμός (sic!). Въ изображеніи Благовъщенія художникъ



<sup>1)</sup> Tischend., p. 20-21; cf. p. 70.

<sup>2)</sup> Tischend., p. 17-18; cf. p. 68 m 118.

<sup>\*)</sup> Jac. a Voragine, l. c., p. 589: Proditus itaque Ioseph, cum virgam suam attulisset et ipsa illico florem geminasset et in eius cacumine columba de coelo adveniens consedisset, liquido omnibus patuit ipsi virginem desponsatam fore.

руководствуется не каноническимъ евангельскимъ разсказомъ<sup>1</sup>), а предпочитаетъ ему апокрифическій. Возможно, что выборъ обусловлент художественными сообарженіями: роспись Кахрэ-джами вообще свид'втельствуетъ о пристрастіи живописца къ бурнымъ движеніямъ.

Въ парусъ № 87 изображенъ первосвященникъ, молящійся въ алтаръ. Отъ надписи сохранились лишь начальныя буквы: HIPOC<sup>^</sup>. Такъ какъ верхнее закругленіе буквы, слъдовавшей за С, не подлежить сомнѣнію, то слово не трудно дополнить: ἡ προσευχή. Чья молитва? Голова первосвященника окружена нимбомъ, какого вътъ у священниковъ на мозаикахъ № 76 и № 81, но воторый есть у первосвященника въ сценъ введенія во храмъ № 78, и въ сценъ молитвы предъ посохами № 82, и въ сценъ распредъленія посоховъ № 83. Отчего-же художникъ дълаеть такое различіе? Да оттого, что въ трехъ названныхъ послъднихъ мозаикахъ изображенъ не вакой нибудь первосвященникъ, а, согласно апокрифамъ в), именно Захарія, отецъ Іоанна Крестителя. Слъдовательно, надпись № 87 должна быть дополнена: ἡ προσευχή τοῦ Ζαχαρίου, а въ такомъ случаъ художникъ могь имѣть ввиду, напримъръ, разсказъ о томъ, какъ Захаріи было дано пророчество о рожденіи Предтечи в). Мы къ этой мозаикъ еще верпемся.

Продолженіе разсказа, начатаго во внутреннемъ нарошкѣ, мы находимъ въ наружномъ притворѣ. Въ люнетѣ № 88 нашъ моваичистъ соединилъ три различныя сцены. Въ лѣвой части мы видимъ спящаго Іосифа, надъ которымъ паритъ ангелъ. Надписаны слова евангелиста: ίδου ἄγγελος Κυρίου κατ' δναρ ἐφάνη αὐτῷ λέγων· Ἰωσηφ υίὸς Δαδίδ μὴ φοδηθῆς παραλαβεῖν Μαριὰμ τὴν γυναῖκά σου τὸ γὰρ ἐν αὐτῆ γεννηθὲν ἐκ πνεύματός ἐστιν άγίου τὸ. Когда Іосифъ увидѣлъ, что Марія вачала, онъ хотѣлъ отослать ее; но ангелъ Господень велѣлъ ему оставить Марію при себѣ и удостовѣрилъ, что она зачала отъ Духа Свята.

<sup>1)</sup> Μυκα, Ι 26—28: ... ἀπεστάλη ὁ ἄγγελος Γαδριήλ ὑπὸ τοῦ Θεοῦ... πρὸς παρθένον μεμνηστευμένην ἀνδρί, ῷ ὅνομα Ἰωσήφ ἐξ οἴκου Δαβίδ. καὶ τὸ ὅνομα τής παρθένου Μαριάμ. καὶ εἰσελθ ὼ ν ὁ ἄγγελος πρὸς αὐτήν εἶπε κτλ. Βε περεφεθαθτενία πε (Tischend., p. 21—23) разсказано: καὶ ἔλαδεν τήν κάλπην καὶ ἐξήλθεν γεμίσαι ὅδωρ· καὶ ἰδοὺ φωνή λέγουσα χαῖρε, κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ, εὐλογημένη σὺ ἐν γυναιξίν. καὶ περιεδλέπετο δεξιὰ καὶ ἀριστερά, πόθεν αὅτη ἡ φωνή. καὶ σύντρομος γενομένη ἀπίει εἰς τὸν οἴκον αὐτής καὶ ἀνέπαυσεν τὴν κάλπην καὶ λαδοῦσα τὴν πορφύραν ἐκάθισεν ἐπὶ τοῦ θρόνου αὐτῆς καὶ εἶλκεν αὐτήν, καὶ ἰδοὺ κτλ. согласно съ евангельскимъ разсказомъ.

<sup>\*)</sup> Tischend., p. 19 H 25; cf. p. 71.

<sup>3)</sup> Tischend., р. 15 приводить въ припятому имъ тексту και έδέξατο αὐτὴν δ (ερεύς варіанть изъ cod. Paris. Reg. 1215 sæc. XI: και έδέξατο αὐτὴν Ζαχαρίας δ (ερεύς. Βъ разсказ о раздач в посоховъ первоевангеліе прямо называетъ Захарію (Tisch., р. 17), и не только первоевангеліе, по и Ευставій. Латинское же апокрифическое евангеліе отъ Матовя (Tischend., р. 68) называетъ священника Abiathar.

<sup>4)</sup> Junu I 8-22.

b) Mamoes, I 20, Jyru, II 4; Tischend., p. 32, 72, 121, 125.

Правѣе мы видимъ двухъ женщинъ, разговаривающихъ между собою у входа въ городъ. Одна изъ нихъ обозначена буквами МР ФV; въ данной связи могла бы быть рѣчь только о встрѣчѣ¹) Маріи съ Елисаветой. Но неизвѣстно ни одной композиціи, гдѣ бы фигуры были изображены въ такихъ позахъ, вовсе не соотвѣтствующихъ моменту встрѣчи.

Наконець, въ правой части люнета, изображено путешествіе Іосифа съ Маріей изъ Назарета въ Виелеемъ. Надписаны слова евангелиста: ἀνέδη δὲ καὶ Ἰωσηφ ἀπὸ τῆς Γαλιλαίας ἐκ πόλεως Ναζαρὲτ εἰς τὴν Ἰουδαίαν εἰς πόλιν Δαδιδ ῆτις καλεῖται Βηθλεέμ²). Изображено событіе согласно апокрифическому разсказу. "(Іосифъ) осѣдлалъ осла и посадилъ на него Марію, и повелъ его сынъ Іосифа, Іосифъ же слѣдовалъ. И приблизились на три мили. И обратился Іосифъ и увидѣлъ ее печальною и сказалъ себѣ: Чометъ быть, сущее въ ней печалить ее'. И опять обратился Іосифъ и увидалъ ее смѣющеюся. И сказалъ ей: Марія, что съ тобою, что я вижу лицо твое то смѣющимся, то печальнымъ? И сказала Марія Іосифу: Потому что своими глазами я вижу два народа — одинъ плачущій и рыдающій, другой радующійся и веселящійся  $^{16}$ 

Затыть слыдуеть, въ люнеты № 89, сцена переписи. Надпись — продолжение предыдущей: διὰ τὸ είναι αὐτὸν εξ οίκου καὶ πατριᾶς Δαδίδ ἀπογράφασθαι σὺν Μαριὰμ τῆ μεμνηστευμένη αὐτῷ γυναικὶ οὕση ἐγκύφ<sup>4</sup>). Апокрифы, пространно говоря о соминыніяхъ и колебаніяхъ Іосифа до переписи, какъ ему назвать Марію — дочерью или женою, о томъ, какъ была произведена сама перепись, умалчивають по той, выроятно, причины, что ничего знаменательнаго во время переписи не произошло. Нашему же художнику нужно было и показать цыль путешествія въ Виолеемъ, и пользоваться всякимъ подходящимъ сюжетомъ, чтобы наполнить огромную площадь, имывшую быть покрытою мозаиками.

Рядомъ, въ люнетѣ № 90, находится богатая фигурами и мотивами картина Рождества Христова (ή Χριστοῦ γέννησις), изобилующая апокрифическими подробностями. Въ серединѣ изображенъ Младенецъ, лежащій въ евангельскихъ ясляхъ 5); надъ нимъ сіяетъ апокрифическая звѣзда 6); у яслей стоятъ, заглядывая въ нихъ, апокрифическіе же быкъ и оселъ 7). Стоятъ ясли не въ евангельскомъ хлѣвѣ, а въ

<sup>1)</sup> Ilyan, I 39; Tischend., p. 23-24.

<sup>2)</sup> Ayku, II 4.

<sup>3)</sup> Tischendorf, p. 32 n 76.

<sup>4)</sup> Iyuu, II 4; cf. Tischend., p. 125.

в) Объ ясляхъ упоминаетъ евангелистъ Лука, II 7. Первоевангеліе разсказываетъ, что, гораздо позже, когда былъ уже отданъ приказъ къ избіенію младенцевъ, Марія спеленала Інсуса и спрятала его въ ясляхъ (Tischend., р. 43). Латинскій апокрифъ (Tischend., р. 80), примиряя оба разсказа, пишетъ: Tertia autem die nativitatis Domini egressa est Maria de spelunca et ingressa est stabulum et posuit puerum in præsæpio.

<sup>6)</sup> По апокрифическому Ев. отъ Матвея (Tischendorf, p. 80), stella ingens a vespero usque ad matutinum splendebat super speluncam, cuius magnitudo numquam visa fuerat ab origine mundi.

<sup>7)</sup> Tischendorf, p. 80: Bos et asinus adoraverunt eum. tunc adimpletum est, quod dictum est per Isaiam prophetam dicentem: "cognovit bos possessorem suum et asinus præsepe domini sui". Ipsa autem

апокрифической пещерѣ¹), несмотря на неумъстность такой подробности. Рядомъ съ яслями вовлежитъ Марія и смотритъ на двухъ женщинъ, въ которыхъ мы должны признать, по апокрифу, τὴν μαῖαν 'Εδραίαν и Саломею²); женщины собираются искупать новорожденнаго. Іосифъ сидитъ въ ногахъ Богородицы и также слъдитъ за купаніемъ.

Bъ лѣвомъ верхнемъ углу картины мы видимъ четырехъ ангеловъ, славословящихъ Bога $^{a}$ ). Направо ангелъ возвѣщаетъ пастухамъ:  $\mu$  $\eta$  φοδεῖσθε iδου  $\gamma$ άρ εὐαγγελίζομαι iμiν χαράν  $\mu$ εγάλην, iητις ἔσται παντὶ ii0 λα $\hat{\phi}$ 4).

Βε следующемь затемь люнете № 91 сопоставлены две сцены: путешествіе волхвовь во Іерусалимь и равговорь ихъ сь Иродомь. Надпись гласить: καὶ ίδού μάγοι ἀπὸ ἀνατολής παρεγένοντο εἰς Ἱερουσαλήμ λέγοντες ποῦ ἐστιν ὁ τεχθεὶς βασιλεὺς τῶν Ἰουδαίων»).

Когда волхвы, повъствуеть евангелисть в), разсказали Ироду, зачъмъ они пришли, Иродъ испугался и созвалъ священниковъ и книжниковъ и спросилъ ихъ, гдъ долженъ родиться Христост. Они отвътили: 'Въ Виелеемъ Гудейскомъ'. Этотъ отвътъ Иродъ передалъ волхвамъ. Они отправились въ путь, и звъзда вновь путеводительствовала имъ и привела ихъ къ Младенцу. И поклонились ему волхвы и поднесли ему дары. Ангелъ Господень указалъ имъ не возвращаться къ Ироду, и они инымъ путемъ возвратились въ свою страну.

Отъ мозаикъ, иллюстрировавшихъ этотъ разсказъ евангелиста, сохранилось мало, но, все-же, къ счастью, достаточно, чтобы возстановить сюжетъ каждой изъ нихъ. Отъ первой, люнета № 92, сохранился лишь лёвый край: мы видимъ Ирода на тронѣ, а за царемъ — оруженосца. Надпись была двухстрочная; сохранились только начальныя буквы объихъ строчекъ, показывающія, что мозаичисть надписаль евангельскій тексть?):

καὶ συναγα[γὼν πάντας τοὺς ἀρχιερεῖς καὶ γραμματεῖς τοῦ λαοῦ ἐπυνθάνετο] παρ'αὐτῶν [ποῦ ὁ Χριστὸς γεννᾶται].

Отъ второй мозаики № 93 ничего не сохранилось. Но разъ она находится между только что описанной мозаикой № 92, гдъ было изображено совъщание Ирода съ книжнивами, и № 94, гдъ изображено возвращение волхвовъ во-свояси, то не трудно догадаться, что представлено было поклонение волхвовъ.

Въ люнетѣ № 94 сохранилась фигура всадника: конь его поднялся на дыбы, самъ онъ протянулъ руки вверхъ, къ кому-то, кто находится въ небъ.

animalia in medio eum habentes (sic!) incessanter adorabant eum. Tunc adimpletum est quod dictum est per Abacuc prophetam dicentem: "in medio duorum animalium innotesceris". У Исали приведенное пророчество дъйствительно имъется, I 3; пророчество же второе принисано Аввануму по опибкъ.

<sup>1)</sup> Tischendorf, p. 33, 77, 125.

<sup>2)</sup> Tischendorf, p. 37.

в) Луки, П 13—15.

<sup>4)</sup> Aynu, II 10.

<sup>5)</sup> Mame., II 1.

<sup>6)</sup> Mamo., II 3-12; cf. Tischend., p. 40-42, 82-84, 183-184.

<sup>1)</sup> Mamo., II 4.

Евангелисть говорить, что волхвы получили повельніе не возвращаться въ Ироду во снь ( $\chi$ ρηματισθέντες κατ' δναρ), первоевангеліе же про сонь не упоминаєть ( $\chi$ ρηματισθέντες όπο τοῦ ἀγγέλου ). Нашь художнивь предпочель опять аповрифическую версію, которая больше отвычала его вкусу въ сильнымъ движеніямъ.

Въ лѣвой части люнета № 95 было изображено, согласно надписи (ή πρὸς τὴν Αἴγυπτον φυγή), бѣгство Іосифа и Маріи съ Младенцемъ въ Египетъ²). Отъ всей крупной мозаики сохранилась ничтожная часть: переднія ноги мула, несшаго Марію съ Младенцемъ на рукахъ, и ноги проводника.

Въ правой части того-же люнета № 95, отдёленной отъ большей лёвой части овномъ, художнивъ разсвазываетъ одну апокрифическую подробность бёгства въ Египетъ. Бёглецы приближались въ какому-то большому городу, въ которомъ почитался одинъ изъ главныхъ идоловъ египетскихъ. Устами этого идола говорилъ самъ сатана, и жрецъ, приставленный въ храму, возвёщалъ египтянамъ слова діавольскія. При приближеніи въ городу Младенца всё идолы въ городъ зашатались и наконецъ упали и разбились з). Художнивъ изобразилъ городъ, со стёпъ и башенъ котораго спрыгиваютъ бёлыя фигуры идоловъ.

Следующіе четыре люнета № 96-99 посвящены избіенію младенцевь, разсказанному опять съ поразительнымъ обиліемъ подробностей. Сначала мы видимъ Ирода, отдающаго приказаніе къ избіенію: τότε 'Ηρώδης, ίδων δτι ἐνεπαίγθη ύπο τῶν μάγων, ἐθυμώθη λίαν καὶ ἀποστείλας ἀνεῖλε πάντας τοὺς παὶδας τοὺς ἐν Βηθλεέμ και έν πᾶσι τοῖς δρίοις αὐτῆς ἀπὸ διετοῦς και κατωτέρω4). Η α ετοροй мοзаивъ представлено самое избіеніе младенцевъ — цълый рядь отдъльныхъ группъ солдать, женщинь и детей. Надпись — если только имелась таковая — разрушена. Далье, въ люнеть № 98, изображенъ плачъ матерей. Евангелистъ по поводу избіенія младенцевъ, вспоминаетъ слова пророка Іеремін $^{5}$ ):  $\varphi$ ων $\eta$  èν  $^{6}$ Ра $\mu$  $\bar{\alpha}$   $^{6}$ χούσθη, θρήνος και κλαυθμός και όδυρμός πολύς 6). Μοзанчисть нашь, въ погон в за сюжетами, ухватился за этотъ текстъ, несмотря даже на то, что, исчерпавъ въ картинахъ № 96 и 97 весь запасъ бурныхъ жестовъ отчаннія, онъ долженъ быль рисовать группу сповойно сидящихъ и плачущихъ женщинъ. Наконецъ, въ люнетв ж 99, изображена сцена ή φηγή (sic!) της Έλισάβετ. Первоевангеліе разсказываеть, что, во время избіенія младенцевъ, Елисавета, захвативъ своего сына Іоанна, бъжала въ горы; но и тутъ ей негдъ было спрятаться отъ преслъдователей, и гора разступилась и укрыла мать и ребенка?).

<sup>1)</sup> Tischendorf, р. 42 и особенно р. 184

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mamo., II 13-15; Tischendorf, p. 84, 125, 164, 184.

з) Мозанчисть скомбинироваль, такимъ образомъ, двъ легенди, Tischendorf p. 91 и 185; cf. Legenda aurea, p. 64.

<sup>4)</sup> Mamo., II 16.

<sup>5)</sup> Iepemia, XXXI 15.

<sup>6)</sup> Mame. II 18.

<sup>7)</sup> Tischendorf, p. 43.

Bъ слѣдующемъ затѣмъ люнетѣ M 100 мы имѣемъ возвращеніе Іосифа съ семьею на родину: χρηματισθεὶς δὲ κατ' δναρ ἀνεχώρησεν εἰς τὰ μέρη τῆς  $\Gamma$ αλιλαίας καὶ ἐλθών κατψκησεν εἰς πόλιν λεγομένην Nαζαρέτ $^1$ ).

Въ люнетъ № 101 изображено путешествіе Іосифа въ Іерусалимъ на праздникъ Пасхи: καὶ ἐπορεύοντο οἱ γονεῖς αὐτοῦ κατ' ἔτος εἰς Ἱερουσαλὴμ τῷ ἑορτῷ τοῦ Πάσχα²). На этомъ вончается исторія дѣтства Спасителя. Въ сводахъ наронка изображены уже событія учительной дѣятельности Христа.

Отъ мозаикъ перваго квадрата свода № 102 (см. табл. XXXII, надъ люнетомъ, и табл. XL) осталось весьма мало, такъ что трудно сразу съ увъренностью сказать, что именно нарисовалъ художникъ. Относительно съверной половины квадрата скажу теперь же, что тамъ была представлена проповъдь двънадцатилътняго Іисуса въ храмъ въ четвертой части. Въ южной же половинъ плафона 102 представлено было крещеніе Іисуса въ Іорданъ Предтечею — это можно утверждать, несмотря на то, что въ мозаикъ въ чозаикъ въ четра Криста.

Дѣло въ томъ, что Іорданъ фигурируетъ въ Кахріз-джами два раза, 102 и 103. Значить, изображены два эпизода, происходившіе на берегахъ Іордана, между которыми вставлена въ 103 композиція искушенія Христа діаволомъ; въ обоихъ участвуетъ Іоаннъ, ноги котораго сохранились на мозаикѣ № 102. Разсказъ нашего мозаичиста всегда, какъ мы могли убѣдиться, строго послѣдователенъ хронологически, и если онъ картины ставитъ въ такомъ порядкѣ: 1) первая сцена на берегу Іордана, 2) искушеніе Спасителя, 3) вторая сцена на Іорданѣ, онъ долженъ для этого имѣть свои основанія.

Разсказы евангелистовъ между собою не согласны. Евангелистъ Матеей ), разсказавъ о врещенін Христа, продолжаєть: τότε δ Ἰησοῦς ἀνήχθη εἰς τὴν ἔρημον ὑπὸ τοῦ Πνεύματος πειρασθήναι ὑπὸ τοῦ διαδόλου. Евангелистъ Марвъ въ своему разсказу о крещеніи  $^5$ ) еще рѣшительнѣе прибавляєть: καὶ ε ὑθ ὑς τὸ Πνεῦμα αὐτὸν ἐκδάλλει εἰς τὴν ἔρημον. Η оба евангелиста послѣ разсказа объ искушеніи непосредственно приступають къ разсказу о послѣднихъ дняхъ Крестителя  $^6$ ): по ихъ повѣсти Іоаннъ былъ схваченъ во время пребыванія Христа въ пустынѣ; во всякомъ случаѣ, Христосъ и Предтеча послѣ крещенія болѣе не встрѣчались. Совсѣмъ иначе разсказываєть дѣло четвертый евангелисть. Собственно врещенія ев. Іоаннъ вовсе не описываєть, а только сообщаєть слова Крестителя, сказанныя имъ послѣ врещенія при видѣ Христа: καὶ ἐμαρτύρησεν Ἰωάννης λέγων, ὅτι τεθέαμαι τὸ Πνεῦμα κατα-

<sup>1)</sup> Mamoes, II 22.

<sup>2)</sup> Луки II, 41.

<sup>3)</sup> Myru, II 46.

<sup>4)</sup> Mame., III 13-17.

<sup>5)</sup> Mapra, I 9-11.

<sup>9)</sup> Mamo., IV 12; Mapra, I 14.

δαϊνον ώς περιστεράν έξ οὐρανοῦ, καὶ ἔμεινεν ἐπ' αὐτόν¹). Εвангелисть продолжаеть: τῆ ἐπαύριον πάλιν εἰστήκει ὁ Ἰωάννης καὶ ἐκ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ δύο, καὶ ἐμδλέψας τῷ Ἰησοῦ περιπατοῦντι λέγει ἴδε ὁ ἀμνὸς τοῦ Θεοῦ κτλ.²). Οδι искушенін ни слова.

Составитель плана росписи, конечно, ужаснулся бы при одной мысли, что между евангелистами могуть быть мелкія разногласія въ разсказв. Онъ взялся примирить евангелистовъ. Евангелисть Маркъ говоритъ, что немедленно послів крещенія Спаситель удалился въ пустыню; а евангелисть Іоаннъ говоритъ, что послів крещенія — черезъ неопреділенное время — Креститель снова увидаль Іисуса и показаль его ученикамъ своимъ. Значитъ, между крещеніемъ и явленіемъ Христа народу приходится помівстить искушеніе.

Посл'в всего вышесказаннаго — т'ыть бол'ве что изв'встно, что посл'в искушенія изображено не крещеніе Іисуса, а его явленіе народу — ясно, что сцена на берегу Іордана въ плафон'в 102 можеть быть только крещеніемъ.

Великолѣпно сохранился слѣдующий плафонъ № 103, въ которомъ, какъ уже сказано, представлено искушеніе Христа діаволомъ въ пустынѣ³) и явленіе Христа народу съ Іоанномъ, проповѣдующимъ у Іордана. Въ поясненіе вгорой картины надписаны слова Предтечи: οὖτος  $\hbar \nu$  δν εἶπον δ οπίσω μου ἐρχόμενος ἔμπροσθέν μου γέγονεν, δτι πρῶτός μου  $\hbar \nu$ 4). Въ поясненіе сѣверной половины свода надписано:

- a. εί υίδς εί του Θεου, είπέ, ίνα οι λίθοι ούτοι άρτοι γένωνται»),
- b. γέγραπται· οὐκ ἐπ' ἄρτφ μόνφ ζήσεται ἄνθρωπος, ἀλλ' ἐπὶ παντὶ ῥήματι ἐκπορευομένφ διὰ στόματος Θεοῦ°),
- c. ταῦτα πάντα σοι δώσω, ἐὰν πεσών προσκυνήσης μοι<sup>7</sup>),
- d. υπαγε δπίσω μου, Σατανã8),
- e. παραλαμβάνει αὐτὸν ὁ διάβολος εἰς τὴν άγίαν πόλιν°),
- f. el vlòs el τοῦ Θεοῦ, βάλε σεαυτὸν κάτω $^{10}$ ),
- g. γέγραπται οὐκ ἐκπειράσεις Κύριον τὸν Θεόν σου  $^{11}$ ).

Сцена искушенія расчленена на четыре момента: діаволъ предлагаеть постящемуся Христу обратить камни пустыни въ хлібо; діаволъ показываеть Христу царства земныя, изображенныя въ видів вінценосныхъ діввь; діаволъ уносить Христа въ Герусалимъ; и, наконецъ, діаволъ предлагаеть стоящему на крышів храма Христу броситься внизъ.

¹) Іоанна, I 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ioanna, I 35.

<sup>8)</sup> Mamo., IV 1, .Tyku, IV 1, Map.a, I 12.

<sup>4)</sup> Ioanna, I 15 cf. I 27 H 30.

b) Mamo., IV 3.

<sup>9)</sup> Mame., IV 4.

<sup>7)</sup> Mamo., IV 9.

<sup>3)</sup> Ayeu, IV 8.

<sup>9)</sup> Mame., IV 5.

<sup>10)</sup> Mame., IV 6.

<sup>11)</sup> Mame., IV 7.

Мозаиви свода № 104 сохранились хуже, чёмъ № 103, но все-таки удовлетворительно. Въ одномъ углу изображено превращеніе Інсусомъ воды въ вино въ Канё Галилейской!). Мозаичисть во всёхъ мелочахъ точно иллюстрируетъ евангельскій разсказъ. Шесть каменныхъ сосудовъ наполняются водою подбёгающими слугами; туть же стоить виночерпій съ кубкомъ въ рукі — онъ, очевидно, только что отвёдаль новаго вина и съ удивленіемъ обращается къ Інсусу, благословляющему сосуды.

Въ другомъ углу того же квадрата № 104 изображено умножение хлёбовъ. Чудо уже совершилось: двёнадцать корзинъ съ крохами уже наполнены, толпа насыщена, Іисусъ разговариваетъ съ тремя учениками<sup>2</sup>). Обратить вниманіе слёдуетъ на группу играющихъ дётей, внизу, въ углу: это жанровая нартинка, которая, при всей неловкости исполненія, показываетъ такую любовь къ жизни, такую вёрность глаза, что въ рамки традиціонной богословской живописи она рёшительно не укладывается.

Въ третьемъ углу написано второе умножение хлѣбовъ, о которомъ упоминаетъ одинъ только свангелистъ Матоей. Значитъ, опять то же: слишкомъ много мѣста въ распоряжении художника, такъ что онъ вынужденъ повторяться, лишь бы только заполнить все.

Наконецъ, въ четвертомъ углу сохранился фрагментъ, изображающій юношу, рѣжущаго быка. Трудно опредѣлить смыслъ этой мозанки, такъ какъ главная часть ея разрушена. Первая мысль, которая приходитъ въ голову, та, что это тотъ упитанный телецъ, котораго отецъ велѣлъ зарѣзать по случаю возвращенія подъ отчій кровъ блуднаго сына<sup>4</sup>). Но притчи не входятъ въ кругъ нашихъ мозанкъ. Слѣдуетъ ли вспомнить о пирѣ у фарисея? Упли объ игнаніи изъ храма тѣхъ, кто тамъ торговалъ быками, баранами и голубями Трудно отвѣтать, потому что это можеть быть и чисто декоративною группою, какъ борющіеся мальчики въ мозанкѣ 102, журавль, гонящійся за угремъ, въ 103, и т. д. Объ этомъ всемъ мы будемъ говорить въ IV части.

Мозаики слѣдующихъ двухъ квадратовъ свода № 105 и 106, уничтожены почти совершенно.

Въ квадратъ **Ж** 107 сохранились значительные фрагменты мозанки. Изображено нъсколько чудесныхъ исцъленій:

- a. δ Χριστός ιώμενος [τὸν] ύδρωπηκόν<sup>7</sup>),
- b. δ Χριστός λέγων τῷ παραλυτικῷ ἀφέωντα[ί σοι] αἱ άμ[αρτία]ι σου8),

<sup>1)</sup> Ioanna, II 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мато., XIV 20, Марка, VI 43, Іоанна, VI 13.

<sup>1)</sup> Mame., XV 37.

<sup>4)</sup> Ayxu, XV 23, 27, 30.

<sup>5)</sup> Ayru, VII 36.

<sup>6)</sup> Mamo., XXI 12, Mapka, XI 15, Jyku, XIX 45, Ioanna, II 14.

<sup>7)</sup> Myru, XIV 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Луки, V 20; сравни Мате., IX 2, Марка, II 5.

- c. δ Χριστός διαλεγόμενος τη Σαμαρείτι[δι]<sup>1</sup>),
- d. ... κλίνης εγείρει τὸν παράλυτον...<sup>2</sup>).

Въ сводъ № 108 сохранилось нъсколько ничтожныхъ кусочковъ мозаики, изъ которыхъ опредълению поддается только одинъ: на толстомъ сукъ дерева мы видимъ пару ногъ и низъ богатой одежды, а подъ деревомъ еще три пары ногъ — тутъ, очевидно, была изображена встръча Спасители съ Закхеемъ, о которой повъствуетъ евангелистъ<sup>8</sup>).

Βτ паруст № 109 южнаго вупола внутренняго наренка изображент δ Χριστός ιώμενος την πενθεράν τοῦ Πέτρου ), вт паруст № 110 δ Χριστός ιώμενος την αίμορροοῦσαν), вт паруст № 111 δ Χριστός ιώμενος τοὺς δύο τυφλούς ), вт паруст № 112 δ Χριστός ιώμενος τὸν τυφλόν και κωφόν ), вт люнетт № 113 δ Χριστός ιώμενος τὰ ποικίλα πάθη τῶν νοσημάτων. Эта последняя мозанка не иллюстрируетт какой нибудь определенный евангельскій тексть: мозанчисть исчерпаль весь запаст евангельских темт, и воспользовался свободнымъ мёстомъ, чтобы нарисовать опять жанровую картину, и было бы несправедливо не признать и туть вёрный глазъ и даже нёкоторый юморъ.

Въ пролеть арки мы имъемъ мозаику № 114: δ Χριστός ιώμενος τον ξηράν εχοντα την χειρα<sup>8</sup>). Въ люнеть № 115 мы видимъ Спасителя и двухъ учениковъ; надпись: δ Χριστός ιώμενος . . . — вонецъ надписи, вмъсть со всею правою половиною мозаики, погибъ. Въ аркъ, въ пролеть, противъ исцъленія сухорукаго, изображено исцъленіе прокаженнаго: δ Χριστός ιώμενος τον λεπρόν<sup>9</sup>) (№ 116). На этомъ въ Кахрів кончается циклъ картинъ изъ житія Спасителя.

Тавой конецъ безусловно страненъ. Тщетно мы стали бы исвать изображенія Преображенія, Распятія, Воскресенія, Вознесенія. Другими словами: подробнѣйшимъ образомъ, шагъ за шагомъ, иллюстрируя всю жизнь Спасителя, художникъ забылъ вакъ разъ о тѣхъ событіяхъ, которыя для христіанина важнѣе всего. Даже на недостатокъ мѣста въ данномъ случаѣ нельзя сослаться — художникъ, напротивъ, умышленно растягивалъ свой разсказъ, чтобы какъ нибудъ заполнить имѣвшуюся площадь. Объ умышленномъ же упущеніи рѣчи быть не можеть. А къ тому же мы имѣемъ слѣдующіе стихи Метохита:

έξείης δ' ίρὰς εἰκόνας αὐτοῦ δεσπότεώ τε τίμια ἀγλαά κεν τυπώματα, ὡς ἄρα γέντο ἄνθρωπος βροτός...

1087.

<sup>1)</sup> Ioanna, IV 7.

<sup>3)</sup> Aynu, XIX 1.

<sup>4)</sup> Mame., VIII 14, Mapra, I 29, Ayru, IV 38.

b) Mame., IX 20, Mapra, V 25, Ayru, VIII 43.

<sup>9)</sup> Mame., IX 27? XX 30?

<sup>7)</sup> Mame., XII 22.

<sup>\*)</sup> Mamo., XII 9, Mapua, III 1, Ilyuu, VI 6.

<sup>\*)</sup> Mamo., VIII 1, Mapra, I 40, Jyru, VI 12.

| δι' ήμέας, ήμέες ως κεν                            | 1092. |
|----------------------------------------------------|-------|
| βρουτός άληθής γεινάμενος                          |       |
| καί τε βιώσας δσονπερ είλετο, αὐτὰρ ἔπειτα         | 1096. |
| συλληφθείς πάθεν ήδέ τε θάνε                       |       |
| παὐτὸς `Αίδοσδ' εἴσω βιδὰς                         | 1098. |
| 'Αίδην ἐνάριξεν ἀπὸ σκύλα σφέο νεκρούς             | •     |
| ξύγ γ' ἄπαντας ἀείρας, οῦς ἔχ' ἐνί γε δεσμοῖς      |       |
| τούσδ' ἄφαρ ἄμυδις άνστάσας αὐτὸς πρώτατος άνστάς, | 1102. |
| τά κεν ἄπαντα πονεῦντι χέρες γραφέων τυποῦντες1)   |       |

Метохить утверждаеть, что всё мозаики нареиковь сдёлани по его заказу и на его деньги. На основаніи стилистическихь соображеній нёкоторые ученые не считають возможнымь вёрить такому его заявленію. Мы ниже вернемся къ разбору этого вопроса. Теперь же, не предрёшая вопроса о томъ, когда и кёмъ созданы были мозаики Кахріз-джами, мы можемъ констатировать, что показанія Метохита относительно сюжетовъ мозаикъ достойны довёрія: онъ могь хвастать, будто создаль тё мозаики, которыя онъ, на самомъ дёлё, только реставрироваль, но конечно не сталъ бы говорить о картинахъ, которыхъ въ дёйствительности нётъ, какъ о существующихъ.

Следовательно: и Распятіе, и Сошествіе во адъ, и Воскресеніе, и, вероятно, многія другія иконы были въ храме Хоры, но исчезли. Где же оне были? Метохить даеть драгоценное указаніе:

ίρὰ μὲν οὖν τυπώματα ἔφην πρῶτά τ' ἄνακτος αὐτοῦ Χριστοῖ', ἀτὰρ ἔπειθ' ἄμα ματέρος αὐτοῦ, ἢ γεννήσασά μιν ἔτ' ἔμπης παρθένος αὖθις ἄαπτος μέν' ἀεὶ παναγνοτάτη βασίλεια²).

Всѣ иконы, относившіяся къ житію Спасителя, были, слѣдовательно, πρῶτα, т. е. богомолецъ, входившій въ храмъ, видѣлъ ихъ первыми, а затѣмъ уже видѣлъ мозаики житія Богородицы. Значить, тѣ изображенія, мѣстонахожденіе которыхъ неизвѣстно, мы должны искать тоже въ эксонареикѣ, а именно на стѣнахъ его. Во всемъ храмѣ для нихъ и нельзя разыскать другое мѣсто. Ш. Диль³) полагаетъ, что "elles occupaient sans doute dans le sanctuaire proprement dit la place d'honneur, réservée d'ordinaire à ces compositions". Гдѣ именно? Стѣны каеоликона одѣты въ мраморъ; въ куполѣ мы едва-ли, кромѣ медальона съ Пантократоромъ и отдѣльныхъ спокойныхъ фигуръ ангеловъ или пророковъ, можемъ предположить другія изображенія4). Въ парусахъ были серафимы, какъ удостовѣраетъ Іов. v. Натмегъ). Остается, слѣдовательно, сѣверный подкупольный люнеть (ибо

<sup>1)</sup> Theod. Metoch., ed. M. Treu, p. 30, A 1087 sqq.

<sup>2)</sup> Theod. Metoch., A 1115 sqq.

<sup>3)</sup> Gazette des beaux arts, XXXII, 1904, p. 374.

<sup>4) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 247, § 528.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ios. v. Hammer, Constantinopolis und der Bosphorus. Pesth, 1822, I, p. 383.

въ остальныхъ мѣшають окна). тріумфальная арка, сводъ вимы и полукуполь апсиды — не особенно подходящія мѣста. А кромѣ того слѣдуеть отмѣтить, что, какъ мы многократно подчеркивали, Метохитъ весьма опредѣленно говорить, что онъ каеоликона не трогалъ; и если онъ, тѣмъ не менѣе, честь созданія мозаикъ житія Спасителя приписываеть себѣ, то мы изъ этого должны вывести, что эти мозаики не были въ каеоликонѣ. Если же онѣ тамъ не были, то онѣ были на стѣнахъ эксонареика: ибо сѣверный нефъ теменъ, "придѣлъ" расписанъ фресками, въ нареикѣ стѣны покрыты мраморною облицовкою.

Въ настоящее время ствны эксонаренка голы: на нихъ нвтъ ни мраморной облицовки, ни какихъ либо другихъ укращеній. Полъ теперь кое-какъ вымощенъ кирпичемъ, но мраморные фрагменты по угламъ доказываютъ, что нвкогда онъ и тутъ былъ такой же, какъ и во внутреннемъ наренкв и касоликонв 1. А въ такомъ случав контрастъ голыхъ ствнъ со сверкающими мозанками сводовъ и люнетовъ и съ мраморнымъ поломъ бы тъ слишкомъ силенъ, твмъ болве, что ствны были ярко осввщены арками западной ствны: въ настоящее время въ западной ствнъ имъются лишь небольшія окна, но мы сейчасъ увидимъ, что въ византійское время наренкъ на западъ открывался аркадою.

Итакъ, ствим эксонаренка были покрыты мозанками, изображавшими последніе дни жизни Спасителя, Его страданія, смерть, воскресеніе, вознесеніе. М'єста хватить хотя бы на всё 32 композиціи, указанныя въ Аеонской Ерминіи Діонисія<sup>2</sup>). Можно возразить, конечно, что ствиная мозанка есть уникъ, что мы нигдё ни въ какомъ византійскомъ храм'є ствиныхъ мозанкъ не знаемъ. Какъ нигдё? А въ Кахріз-джами! Разві мы не имбемъ на ствино внутренняго наренка мозанчный бе́рсь, мозанчныя фигуры апостоловъ Петра и Павла! Можно еще возразить, что наружный притворъ не есть м'єсто, подобающее для Распятія. Воскресенія, Вознесенія и т. д. Но именно въ наружномъ наренкі изображены Распятіе и Воскресеніе въ св. Лукі Фокидскомъ в), не на ствив подъ карнизомъ, а въ люнетахъ

<sup>1)</sup> Μραμορημά πολη, βήροπτο, όμης ραβρήμεν τύρκαμα, πο βοσμόμιο, στο όνα ποτάδι εще βη βημαρημά πολη, βημαρημές και διανό τέκτα με μαχομικό γ Γρικορω: ΙΧ 13 (Migne, P. Gr., CXLVIII, col. 656) ραβικαβηρας έχεινης οἰκίας ές τὸν ἐνόντα κόσμον ἀφείθη ἀλλ', ὁ μήπω πρότερον ἐξ αίωνος ἐφ' ἐτέρου ἐπινενόηται, νῦν ἐπὶ τοῦδα καὶ πέπρακται ἐκοπασθὲν γάρ ᾶπαν ἐπέμφθη δώρον τῷ τῶν δυτικῶν Σκυθῶν ἀρχοντι λαμπρότητός τινος ἔνεκα τοῦ τῆς οἰκίας ἐδάφους ἐκείνου ζητήσαντι. Α βη μργιομή μάτη ΧΧΧΧΥΙΙ 12 (Migne, P. Gr., CXLIX col. 492) Γρικορα γοβομέτης πρώτον μέν ἡ τῶν μεγίστων ἐκ παλαιοῦ καὶ περιδλέπτων παλατίων καὶ δσαι τῶν τούτοις παραπλησίως ἐνδόξων οίκων καθαίρεσις, καὶ ᾶμα ἡ τῶν κιόνων καὶ τῶν ἐ πιπέ δ ω ν καὶ ποικίλων καὶ θαυμασίων μαρμάρων ππρασκομένων διηνεκής πρὸς τὸ Γαλατώνυμον φρούριον ἀπαγωγή καὶ ἡ τῆς ἐντεθθεν χάριτος ἐκείσε μετάθεσις, καὶ δσα κόσμον παρείχε τῷ μεγίστη ταύτη τῶν πόλεων καὶ περιδότητον τὴν λαμπρότητα: εἶτα τῶν ἰερῶν καὶ θείων νεῶν ὁπόσοι μείζον πολλῷ τῆς τῶν οίκων ἐκείνων περιφανείας παρείχον τῷ πόλει τὸ κλέος κτλ. Val. Parisot, βιερβικε ειχαβμιά ΧΧΧΥΙΙ κιμιγ Γρικορω (Notices et extraits des manuscrits, t. XVII, 2, 1851, p. 28) сλοβα ποικίλων καὶ θαυμασίων μαρμάρων περιφανών μαρμάρων περιφανείς, t. ΧVII, 2, 1851, p. 28) ελοβα ποικίλων καὶ θαυμασίων μαρμάρων περιφανών μαρμάρων περιφανών καὶ θαυμασίων καὶ θαυμασίων μαρμάρων περιφονών περιφονών τῷ πόλει τὸ κλέος κτλ. Val. Parisot, βιερβικε ειχαβμιά ΧΧΧΥΙΙ κιμιγ Γρικορω (Notices et extraits des manuscrits, t. XVII, 2, 1851, p. 28) ελοβα ποικίλων καὶ θαυμασίων μαρμάρων περιφονών περιφονών παρείχες τὰ ποριφονών περιφονών καὶ θαυμασίων μαρμάρων περιφονών παριφονών περιφονών π

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Έρμηνεία, p. 132 sqq., § 238—269; вполив возможно, что нашлось місто еще и для изображенія послідних дней жизни Богородицы по апокрифамь (Tischendorf, Apocalypses apocryphae Mosis, Esdrae, Pauli, Iohannis, item Mariae dormitio, additis evangeliorum et actuum apocryphorum supplementis. Lipsiae, 1866), по Іоанну Дамаскину (Migne, P. G., XCVI, col. 748 sqq.) и др. См. Έρμηνεία, р. 177, § 354—356, и статью А. И. Кирпичникова, Успеніе Богородицы въ легендів и искусствів. Труды VI архесл. съйзда, т. ІІ.

<sup>3)</sup> R. W. Schults and S. H. Barnsley, l. c., pl. XXXIV.

надъ карнизомъ, но въ той части церкви, въ какой следуетъ искать упомянутыхъ композицій и въ Кахріо-джами.

## III.

Мы сказали выше, что вся роспись наронковъ Кахріо-джами представляется намъ единымъ целымъ. Сделанный нами обзоръ сюжетовъ мозаикъ подтверждаетъ тавой взглядъ. Начавъ, въ центрв южнаго купола, съ Господа Вседержителя -въдь и евангелисть доводить родословную Спасителя до Бога:... τοῦ Ἐνώς τοῦ  $\Sigma \eta \theta$  той 'Адан той  $\Theta$ еой') — хүдожникъ въ лучахъ куполовъ изобразилъ предковъ Інсуса и тёхъ лицъ, которыя византійскими богословами считались прообразами евангельскихъ лицъ. Въ ряду и тъхъ, и другихъ художникъ былъ вынужденъ донустить пробёды, но мысль, воторою онъ руководился, ясна безусловно. Затёмъ, въ свверной части внутренняго наронка, изображается житіе Богородицы Къ житію Богородицы непосредственно примываеть исторія рождества и дітства Спасителя, заполняющая люнеты эксонаронка. Между последнею картиною внутренняго и первою внашняго наронка существуеть непосредственная таснайшая связь: тамъ Іосифъ, возвратившись домой, спрашиваетъ, что ему дълать съ забеременъвшею Маріей; туть Іосифу является ангель во сив и указываеть что ему сь нею дълать. Никакихъ промежуточныхъ сценъ ни въ евангеліи, ни въ апокрифахъ не указано, да по существу и быть не можеть. Далье, къ люнетамъ, занятымъ детствомъ Спасителя, примываютъ своды, заполненные изображениемъ чудесъ его, а въ мозанвамъ сводовъ примывали погибшія мозанки ствиъ, о которыхъ мы только-что говорили. Роспись придерживается, такимъ образомъ, строго продуманнаго и проведеннаго плана. Кто выработалъ этотъ планъ?

Н. В. Повровскій за поставиль вопрось: "Дъйствительно-ли аповрифы были непосредственнымъ источникомъ для иконографіи?... на эти вопросы нътъ отвътовъ; между тъмъ какъ именно въ нихъ, а не въ механическомъ сближеніи сходныхъ явленій, заключается сущность дъла". Н. В. Повровскій предполагаетъ, что первоевангеліе, въ извъстной намъ редакціи, не есть первоначальный источникъ сообщенныхъ въ немъ свъдъній, а есть лишь запись легендъ, изъ устъ въ уста передававшихся въ Сиріи, Палестинъ, Греціи и Римъ. Возможно также, что первоевангеліе составлено на основаніи записанныхъ уже повъстей: "Отрывки подобныхъ сказаній могли быть занесены и въ древнъйшую письменность. Редакторт первоевангелія могъ собрать и изложить, примънительно къ своей цъли, этотъ готовый разбросанный матеріалъ; изъ этихъ первоначальныхъ преданій могли почерпать свъдънія Іустинъ Мученикъ и Клименть Александрійскій; они же, а не редактированный кодексъ протоевангелія, могли служить источникомъ и для древнъйшихъ художниковъ".

<sup>1)</sup> Ayru, III 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. В. Покрозскій, Сійскій неонописний подлинникъ. СПб., 1895, І, стр. 25.

Что дъйствительно легендъ было много, что каждый изъ сохранившихся аповрифовъ содержить въ себъ лишь долю преданія, доказывается разногласіемъ аповрифовъ между собою и съ каноническими евангеліями. Что существовали также и записи этихъ легендъ уже въ старинное время, доказывается, между прочимъ, вступительными словами евангелиста Луки: ἐπειδήπεο πολλοὶ ἐπεγείρησαν ανατάξασθαι διήγησιν περί των πεπληροφορημένων εν ήμιν πραγμάτων κτλ. Въ апокрифическомъ сказаніи de nativitate Mariae мы читаемъ: "Longum forte et quibusdam taediosum erit, si cuncta huic opusculo inserere voluerimus, quae nativitatem dominicam vel praecessisse vel subsecuta fuisse legimus"1). И главнымъ образомъ мы должны конечно, обратить внимание на сирійскій сборникъ легендъ, который быль недавно опубликовань E. A. Wallis Budge<sup>2</sup>), и на значеніе котораго для объясненія памятниковъ искусства указаль A. Baumstark<sup>3</sup>). E. A. Wallis Budge характеризуеть изданный имъ сирійскій тексть какъ a tolerable full summary of a number of apocryphal books among which may be mentioned the Protevangelium of James, the gospel of the Pseudomatthew, the gospel of Thomas, the gospel of the infancy, the gospel of the nativity of Mary, and the Transitus or Assumption of the blessed Virgin Mary. These and other books written in greek and latin were laid under contribution by the syrian translator and editor, and as a result we have in the work before us a careful selection of the most important of the stories concerning the Virgin and Child, which were current in Syria and Palestine as early as the end of the IV-th century of our era, as well as some which were incorporated with them at a later date. E. A. Wallis Budge полагаеть, такимъ образомъ, что сирійскій разсказъ есть продукть книжнаго чтенія, есть сводка греческихъ и латинскихъ легендъ. Нечего и говорить, что такой взглядъ едва-ли можетъ быть защищаемъ, тъмъ болъе, что издатель самъ неоднократно вынужденъ отмъчать несогласіе публикуемаго имъ текста со всёми остальными текстами аповрифовъ. И сирійскій, и греческіе, и латинскіе апокрифы суть равноправныя записи восточныхъ легендъ, "изъ устъ въ уста передававшихся въ Сиріи, Палестинъ, Греціи, Римъ".

Запись легендъ и водификація ихъ въ первоевангеліи отнюдь не прекратила творчество въ области легенды: нарождались новыя сказанія, измѣнявшія, дополнявшія и перетолковывавшія старинное преданіе. Издаваемое нами въ качествъ приложенія къ нашей внигъ слово Никифора Григоры на Рождество Богородицы представляеть любопытный образчикъ такого богословскаго творчества въ области легенды<sup>4</sup>). Слъды подобнаго творчества мы отмътили выше также и въ росписи Кахріз-джами: рисуя, напримъръ, раздачу посоховъ женихамъ Маріи, мозаичисть знаменіемъ считаеть цвътеніе посоха, расходясь со всъми извъстными

<sup>1)</sup> Tischend., p. 120.

Lusac's Semitic text and translation series, vol. IV. London 1899, (переводъ сирійскаго текста наподняєть vol. V).

<sup>\*)</sup> A. Baumstark, Zu den Miniaturen der Marienfestpredigten des Jakobos Kokkinobaphos. Oriens Christ., IV, 1904, p. 187—190.

<sup>4)</sup> Cm. прилож. III, b 106 v.

апокрифами. Такой варіантъ создался подъ явнымъ вліяніемъ пророчества о жезлів Іессеевомъ ) и разсказа о жезлів Аароновомъ 2), и придумать его могь только богословъ.

Вопросъ Н. В. Покровскаго ум'єстенъ, значитъ, не только по отношенію къ первымъ христіанскимъ художникамъ, но и къ поздн'єйшимъ. И византійскіе иконописцы руководствовались не самимъ апокрифомъ непосредственню, а легендою, съ тою только разницею, весьма впрочемъ существенною, что легенда была подвергнута богословской обработкъ.

Источникомъ этой поздней легенды было не живое народное творчество, а была богословская ученость внижниковъ. Въ основу ея положено безусловно первоевангеліе. Намъ не разъ приходилось отмѣчать, съ какою поразительною точностью мозаичистъ Кахріз-джами, иллюстрирующій вѣдь именно богословскую легенду, придерживается самой буквы первоевангелія, напр. въ изображеніи благовѣщенія Аннѣ. Опиралась легенда и на каноническія евангелія: мозаичистъ соображается со всякою подробностью евангельскаго текста, какъ мы тоже отмѣчали, говоря, напримѣръ, о претвореніи воды въ вино въ Канѣ Гэлилейской. Но мы указывали также случаи, когда нашъ художникъ почему-то отклонялся отъ этихъ текстовъ, представляль дѣло иначе, чѣмъ всѣ извѣстные тексты, явно въ силу богословскихъ сближеній.

Если мы предположимъ, что, рисуя отдѣльныя сцены, художникъ придерживался установившагося преданія и потому могь обойтись безъ указаній спеціалиста, то возникаеть другой вопрось: кѣмъ же скомбинированъ планъ росписи? Мы встрѣчаемся съ такого рода фактами, напримѣръ, какъ надписи въ мозаикѣ № 103 с и d: слова діавола цитированы по одному евангелію, а отвѣтъ Спасителя по другому; въ № 98 правильно истолкованъ намекъ евангелиста; въ № 95 и 99 мозаики апокрифическаго содержанія совершенно вѣрно пріурочены къ евангельскимъ событіямъ и поставлены въ надлежащую связь съ остальными картинами. Все это наводитъ на мысль, что въ рукахъ художника былъ какой-то синоптическій разсказъ житій Богородицы и Спасителя, составленный аd hос заинтересованнымъ богословомъ. Живописцу была дана не какая нибудь неизвѣстная нынѣ ѣрµпуче́са тѿу ζωγρҳ́фωу — ибо никакая ѣрµпуче́са не могла быть разсчитана на такое изобиліе мѣста, какое имѣется въ Кахріз-джами, — а спеціальная инструкція, при составленіи которой были приняты во вниманіе всѣ особенности архитектуры храма.

Это послъднее обстоятельство, весьма важное при ръшеніи вопроса о томъ, представляеть-ли роспись Кахрію единое цълое или нъть, не трудно доказать. Роспись исходить изъ южнаго купола внутренняго нароика, заполняеть его съверную часть, оставляя свободною южную, переходить въ наружный нароикъ, запол-

<sup>1)</sup> *Hcaia*, XI 1; па это пророчество ссылается апокрифъ de nativitate Mariae, c. VII (*Tischendorf*, p. 118).

<sup>2)</sup> Yucas, IV 178.

няеть его и вновь переходить во внутренній притворъ, заполняя его южную часть. Такимъ образомъ, южный вонецъ наренка, являясь исходною точкою разсказа мозаичиста, вмёстё съ тёмъ есть и его конечный пунктъ.

Какъ мы говорили уже, между мозаиками № 86 и 88 существуеть тёснёйшая связь. Тёмъ не менёе художникъ поместиль первую во внутреннемъ, вторую въ наружномъ нароикъ. Значитъ, почему-то было необходимо, чтобы южный конецъ внутренняго нароика былъ свободенъ; почему-то особенно дорожили именно такимъ распредъленіемъ мозаикъ. И что же мы видимъ? Этотъ южный конецъ нароика всячески выдъленъ и въ архитектурномъ отношеніи. Куполъ его больше купола съвернаго, и чтобы его сдълать больше, строитель пожертвовалъ даже традиціоннымъ 1) количествомъ трехъ входныхъ дверей, пожертвовалъ симметріей дверей и симметріей съверной и южной частей нароика.

Подъ этимъ вупеломъ, въ томъ мѣстѣ, гдѣ сходятся начало и вонецъ цивла картинъ, на стѣнѣ тончайшею мозаикою исполненъ колоссальныхъ размѣровъ "Денсусъ", единственная стѣнная мозаика внутренняго наренка. "Деисусъ" — не обычнаго вида: сгруппированы двѣ (а не три) фигуры, Спасителя и молящей Богородицы. Эта вартина, очевидно, должна выражать весь тотъ смыслъ, который вложенъ въ роспись человѣкомъ, ее задумавшимъ. А смыслъ этотъ — молитва: "Воже, ты милосерденъ (не надо забывать, что "Деисусъ" окруженъ чудесными исцѣленіями № 109—116, подчеркивающими мысль), помилуй мя молитвами пречистой твоей Матери!" Невольно припоминаются слова горячей молитвы Өеодора Метохита, обращенной къ Богородицѣ:

έμ' ἀμφιέποις εἰν ὅρα

πείνη πρίσιος, ἢν μάλα δείδια, καί με σάωσον·
χώρα τέ μοι τότε ἠδ' ἄλκαρ γένευ καταφυγῆς,
ὄφρα μ' ἐλεύθερον υἱέος γ' ἐοῖο δικαστοῦ
καταδίκης ἀπάνευθε ρὰ θείης, ἴλαον αὐτὸν
ἄφθιτον υἱέ' οὐράνιον ἄναχθ' ὑπερμενέ' αὐτὴ
σῆσι λιταῖσι ποεῦσα, ἐπεὶ ρά θ' ἔτοιμος ἐς οἶκτον
οἴκοθεν ἄρ' ἐντὶ μετὰ πάντεσσι μερόπεσσι
κάρτ' ἐράων εὐεργεῖν πουλυδότης ἐάων²).

1350

1355

Такимъ образомъ, не подлежить сомивнію, что роспись нарейковъ Кахрізджами дійствительно есть единое неділимое цілое, исполненное по единому строго продуманному и систематически проведенному плану. Роспись вийшняго нарейка, не можеть быть сділана раньше росписи внутренняго нарейка, ибо тогда она была бы безсмысленна, необъяснима, не иміла бы начала: відь она начинается съ явленія ангела Господня Іосифу и объясненія беременности Маріи — а объ этой беременности, о благовіщеній и т. д. художникъ умолчаль бы!

<sup>1)</sup> Euseb. Pamph., Hist. Eccl., X 441.

<sup>\*)</sup> Theod. Metoch., A. 1347-1855.

Равнымъ образомъ и роспись внутренняго наренка немыслима безъ связи съ росписью наружнаго: жите Богородицы прерывается на самомъ важномъ, съ точки зрънія въроученія, моменть! изображены нъкоторыя чудеса Спасителя, о рождествъ котораго позабыли! Вознивать по частямъ, какъ предполагаетъ Н. П. Кондавовъ, эта роспись не могла.

Изъ этого, конечно, однако, отнюдь не следуеть, что решень поставленный Н. П. Кондаковымъ вопросъ о дате мозаикъ; только формулировать вопросъ придется иначе. Вся роспись могла быть сделана при Метохите, или при Дукене, или когда угодно. Если она сделана не по заказу Метохита, то дело, очевидно, надо себе представить такъ, что она во времени Метохита пришла въ ветхость и была имъ приведена въ исправность, что и дало ему возможность хвастать впоследствии созданиемъ всехъ мозаикъ. Историку искусства, въ такомъ случае, надлежить выделить те мозаики, которыя при Метохите были подвергнуты реставрации или замене, признавая однако роспись какъ пелое произведениемъ не ХПІ—ХІV, а, напримеръ, ХІ или ХІІ века.

Разборъ мозаивъ со стороны содержанія данныхъ для неоспоримой датировки росписи дать не можеть. Но все-же выводы изъ разбора благопріятны предположенію, что роспись — дѣло Метохита. Не только самъ онъ это утверждаеть въ своихъ стихотвореніяхъ; не только Никифоръ Григора подтверждаеть слова своего учителя; не только роспись какъ цѣлое, свидѣтельствуетъ о глубокихъ богословскихъ познаніяхъ и о тонкой изысканности вкуса того, кто ее задумалъ, — есть и другія указанія на то, что роспись принадлежитъ Метохиту. Указанія эти содержатся въ тѣхъ трехъ мозаикахъ которыя находятся въ люнетахъ надъ дверьми нароиковъ.

На западной стёнё эксонаренка надъ входною дверью изображена Богородица съ Младенцемъ въ лонё; по сторонамъ Пречистой парятъ склонившіеся ангелы. Надпись гласитъ: МР  $\Theta V$   $\eta$   $\chi \omega \rho \alpha$   $\tau \circ \delta \chi \omega \rho \eta \tau \circ \upsilon^{1}$ ). — Противъ этой мозаики, надъ входною дверью во внутренній наренкъ, находится погрудное изображеніе Христа, благословлающаго правою рукою и держащаго книгу въ лѣвой. Надпись гласитъ: І $\Sigma$   $X\Sigma$   $\eta$   $\chi \omega \rho \alpha$   $\tau \omega \nu$   $\zeta \omega \nu \nu \nu^{2}$ ). — Наконецъ, во внутреннемъ

<sup>1)</sup> Объяснить эту надпись помогаеть λόγος хатηχητικός Γρигорія Нисскаго (Мідпе, Р. G., XLV, col. 9—105). Григорій подробно останавливается на вопросі, ябіς αν περιελήφθη τῷ ἀτόμφ τὸ ἀπειρον (l. c., cap. X, col. 41 В), и, такъ какъ Богь—ἀχώρητον καὶ ἀκατανόητον καὶ ἀνεκλάλητιν πράγμα (ibid., cap. XIV, col. 45 D), приходить къ выводу, что τὸ χωρητὸν δι' ἐπινοίας ποιήσαι τῷ ἐχθρῷ τὸ ἀχώρητον τῆς ἀνωτάτω σοφίας τὴν ἀπόδειξιν ἔχει (ibid., cap. XXIII, col. 64 В). Другой, еще боліве поучительный, тексть того-же Григорія Нисскаго приведень въ Thesaurus' & Стефана (ed. Назе, G. Dindorf., L. Dindorf) в. v. ἀχώρητος: Affertur hic Gregorii l., loquentis de Christi incarnatione: Γνα χωρηθῷ ὁ ἀχώρητος διὰ μέσης σαρκὸς ὁμιλήσας ἡμίν. Κъ сожалівнію я лишень возможности провірнть и найти эту цитату.

²) cf. Ψαλμ. 114,—3: ἐπίστρεψον ψυχή μου εἰς τὴν ἀνάπαυσίν σου, δτι κύριος εὐηργέτησέ με, δτι ἐξείλατο τὴν ψυχήν μου ἐκ θανάτου, τοὺς ὀφθαλμούς μου ἀπὸ δακρύων καὶ τοὺς πόδας μου ἀπὸ ὀλισθήματος. εὐαρεστήσω ἐνώπιον Κυρίου ἐν χώρα ζώντων. Τργμιο ποσοδρατι δοπίτε ποσχοσμαϊὰ επιπραφε μπ βκοσα βε μου ακτιρικιὰ χραμεύς, 'Ανέκδοτα Έλληνικά... συλλεγέντα ἐκ τῶν ἐν τῷ Μαυρογορδατείφ βιδλιοθήκη ἀναγραφομένων χειρογράφων. Έν Κωνσταντινουπόλει, 1884, σελ. 50, 1.

притворії, надъ входною дверью въ каноликонъ, изображенъ возсідающій на тронії Спаситель, благословляющій правой рукой и держащій въ лівой рукії внигу, которому колінопреклоненный Метохить подносить храмъ. Надпись надъ Спасителемъ гласить:  $I\Sigma X\Sigma \eta \chi \omega \rho \alpha \tau \omega \nu \zeta \omega \nu \nu \nu$ , а сбоку, надъ Метохитомъ, приписано: δ κτήτωρ λογοθέτης τοῦ γενικοῦ Θεόδωρος δ Μετοχίτης.

Всѣ эти три мозаики, не входя въ циклъ росписи и прерывая разсказъ мозаичиста, несомивно, однако, были предвидѣны общимъ планомъ росписи, а не были вставлены роѕt factum взамѣнъ какихъ нибудь другихъ мозаикъ: ктиторская находится посреди картинъ изъ дѣтства Маріи № 77—79, которыми исчерпывается весь запасъ темъ, доставляемыхъ апокрифами; бюстъ Спасителя находится между № 90 и № 91, между Рождествомъ Христовымъ и прибытіемъ волхвовъ къ Ироду, — и тутъ промежуточныхъ сценъ не можетъ быть; наконецъ, Богородица прерываетъ серію картинъ изъ дѣтства Христа — опять и придумать нельзя, какую бы сцену изъ дѣтства могла замѣнить наличная мозаика.

Итакъ, всё три иконы современны прочимъ мозаикамъ, и всё три надписи содержатъ излюбленную Метохитову игру словъ съ выраженіемъ ή χώρα: Богородица названа мёстомъ безмёстнаго (т. е. вмёстившею не ограниченнаго пространствомъ Бога), Спаситель названъ мёстомъ живущихъ (т. е. мёстомъ упокоенія всёхъ живыхъ во Господё). Въ тёхъ стихотвореніяхъ, которыя Метохитъ посвятилъ Хорѣ, онъ нёсколько разъ повторяетъ эту игру словъ, это богословское толкованіе названія монастыря Хоры, съ чисто авторскимъ самодовольствомъ ). Если онъ воспользовался чукою остротою, придуманною задолго до него, то эта острота должна была быть очень стара и хорошо забыта.

Что же касается ктиторской мозаики, то намъ придется предположить, что, если роспись принадлежить не Метохиту, она раньше содержала изображение другого ктитора Хоры, а Метохить только велёль выломать чужой портреть и замънить своимъ собственнымъ.

<sup>1)</sup> Theod. Metoch., l. c., A 1003; 1345-1349; B 17; 55-61; 104; 157.

въстнаго святого № 135; въ продольной аркъ медальони: № 136 δ ἄγιος "Абιбоς, № 137 δ ᾶγιος Γουρίας, № 138 δ ᾶγιος Σαμωνᾶς; отъ фигуръ № 139, 146, 150 и 151 въ поперечныхъ аркахъ сохранились только нижніл части; медальоны продольныхъ арокъ № 140—144 погибли; въ медальонѣ № 145 надпись не читается; слъдуютъ: № 147 δ ᾶγιος "Εγγραφος (sic!), 148 δ ᾶγιος Μηνᾶς, 149 δ ᾶγιος Έρμογένης, 152 δ ᾶγιος Λαύρος, 153 δ ᾶγιος Φλώρος, 154 δ ᾶγιος Μηνᾶς, 155 δ ᾶγιος Βίκτωρ, 156 δ ᾶγιος Βικέντιος; въ поперечной аркъ во весь ростъ, протиет святого Андроника, изображенъ № 157 δ ᾶγιος Τάραχος; слъдують медальоны: 158 δ ᾶγιος 'Ανεμπόδιστος, 159 δ ᾶγιος Έλπιδηφόρος, 160 δ ᾶγιος 'Ακίνδυνος, 161 δ ᾶγιος 'Αφθόνιος, 162 δ ᾶγιος Πηγάσιος. Были медальоны также и въ замкахъ поперечныхъ арокъ, № 163—168, какъ можно догадываться по остаткамъ медальона № 168, но они всѣ погибли.

Примъчанія достойно, что расположеніе мозанкъ указываетъ на календарныя цъли выбора святыхъ. Всъ святые первой продольной арки, № 123—127, празднуются 13-го декабря. Память слъдующихъ пяти святыхъ, № 129—133, празднуется 14-го декабря. 15-го ноября празднуется память свв. Авива, Гурія и Самоны, № 136—138; 10-го декабря — свв. Евграфа, Мины, Гермогена, № 147—149; 18-го августа — свв. Лавра и Флора, № 152 и 153; 11-го ноября — свв. Мины, Виктора и Викентія, № 154—156; 2-го ноября — свв. Анемподиста, Елпидифора, Акиндина, Афеонія и Пигасія, № 158—162.

Почему-то, следовательно, понадобилось выдёлить именно 18-ое августа, 2-ое, 11-ое и 15-ое ноября, 10-ое, 13-ос и 14-ое декабря и еще несколько дней, которыхъ теперь, за разрушениемъ мозаикъ, определить нельзя. Какое значение имении для монастыря эти дни, мы конечно не знаемъ.

Впрочемъ, вопросъ о томъ, чѣмъ руководствовались при выборѣ помѣщаемыхъ святыхъ, вопросъ — трудный. Списки святыхъ, изображаемыхъ въ византійскихъ храмахъ, имѣютъ очень много общаго. Въ Дафии мы находимъ 15 изъ тѣхъ
святыхъ, которые изображены и въ Кахріз-джами (οἱ ἄγιοι "Αδιδος, 'Ακίνδυνος,
'Ανδρόνικος, 'Ανεμπόδιστος, Αὐξέντιος, 'Αφθόνιος, Γουρίας, 'Ελπιδιφόρος, Εὐγένιος,
Εὐστράτιος, Μαρδάριος, 'Ορέστης, Πηγάσιος, Σαμωνᾶς, Τάραχος), и весьма возможно,
что, если бы серіи святыхъ сохранились полнѣе, то совпаденій было бы еще больше.

Наконецъ, для полноты обвора росписи, следуетъ еще упомянуть о томъ, что на пилястрахъ наружнаго наренка сохранились рельефныя рамки, которыя, можно полагать, заключали въ себе мозаики. Пилястровъ — а, следовательно, и рамовъ — счетомъ двенадцать, по числу апостольскому. Такъ какъ нельзя предположить, что мозаичистъ, найдя мёсто для свв. мучениковъ, не нашелъ бы его для апостоловъ, и такъ какъ другого мёста, где мы могли бы предполагать изображенія апостоловъ, не имется, то мы приходимъ къ выводу, что совпаденіе числа рамокъ съ числомъ апостоловъ не случайно. Но, конечно, настаивать на этой догадке не приходится.

## IV.

Выводъ изъ сделаннаго нами обзора мозаикъ Кахріз-джами следующій: роспись наронвовь по замыслу есть единое целое, причемъ замыслъ строго согласованъ съ архитектурою зданія и предполагаетъ ее. А такъ какъ не подлежить сомненію, что роспись была либо сделана по заказу Өеодора Метохита, либо имъ была приведена въ исправность, т. е. что роспись въ нынешнемъ своемъ виде возникла не позже начала XIV века, то разсмотреніе ея весьма облегчаеть задачу возстановленія Метохитова храма.

Въ XIV въкъ фасадъ зданія имълъ совершенно иной видъ, чъмъ нынъ: западная (наружная) стъна эксонаренка не была глухою, такъ какъ арки не были заложены. Это доказывается бордюрами мозаикъ № 97, 98, 99, 100 и 101, обрисовывающими контуры Метохитовыхъ арокъ. Задълка арокъ, очевидно, имъла цълью пріостановить ихъ осъданіе, съ которымъ и до того пытались бороться. Мы видимъ, напримъръ, подъ мозаикою № 98 подведенную подпружную арку. Эта арка была подведена послъ Метохита, но ранъе 1453 г., какъ видно изъ того обстоятельства, что она покрыта фресковымъ орнаментомъ: если бы ее подводилъ Метохить, онъ бы ее украсилъ мозаикою, а если бы ее дълали турки, то они вовсе не трудились бы ее расписывать, а покрыли бы ее точно тою же штукатуркою, какою въмазали всъ вообще стъны и своды. Значитъ, нареикъ капитально былъ ремонтированъ въ византійское время. Окончательная же закладка арокъ была, въроятно, произведена турками.

Туркамъ вообще пришлось потратить немало труда на ремонть наренка и особенно южнаго его конца. Поперечныя арки наренка всё потрескались, чёмъ объясняется гибель медальоновъ № 163—168; но особенно сильно разрушеніе замічалось въ южномъ конці, можеть быть — вслідствіе пристройки минарета. Пришлось подвести новыя арки, опирающіяся на колонны. Что это было сділано турками, явствуеть изъ того, что подведены арки оживальныя. Колонны, на которыя опираются обі подпружаны, иміноть различные поперечники, сділаны изъ развыхъ породъ камня и очевидно случайно очутились въ Кахріз и въ такомъ близкомъ сосідстві, равно какъ и капители (см. табл. LXXV, LXXXV, LXXXVI); роль импость исполняють обыкновенные и ничімъ не покрытые кирпичи, положенные между капителями и пятами арокъ.

Заложено, въ настоящее время, нёсколько дверей: 1) наружная на сёверномъ концё внутренняго наронка, гдё, прочности ради, пришлось значительно утолстить, почти удвоить стёну (снаружи сохранился профилированный наличникъ двери, см. табл. LXXIV); 2) соотвётствующая дверь въ южной стёнё храма (сохранились наличники); 3) двери, черезъ которыя центральная апсида сообщалась съ малыми боковыми; 4) наружная дверь на западномъ концё сёвернаго темнаго нефа и т. д.

Пришлось туркамъ проломать невую дверь между внутреннимъ наренкомъ и сѣвернымъ нефомъ: мраморная облицовка наренка при этой проломкъ сильно пострадала.

Измѣнился, со временъ Метохита, и внутренній видъ храма, какъ показываетъ облицовка стѣнъ каеоликона. Въ І части мы привели текстъ Петра Жилля, описывавшаго эту облицовку въ началѣ XVI вѣка. Жиллю незачѣмъ было отмѣчать, что въ одномъ мѣстѣ, а именно — въ южпомъ концѣ подкупольнаго креста, значительная часть облицовки выломана, а мѣсто поломки заштукатурено и расписано подъ мраморъ (см. табл. LXXIX). Для нашихъ цѣлей, однако, фактъ поломки облицовки не лишенъ интереса и поучительности.

По свидътельству и Метохита, и Григоры, облицовка есть дѣло не Метохита, а Дукены, и нѣтъ никакихъ основаній не довѣрять, въ данномь случаѣ, нашимъ авторамъ: не станутъ же они нарочно преуменьшать заслуги Метохита. Метохитъ, столь озабоченный украшеніемъ храма, самъ, конечно, не велѣлъ бы ломать облицовку, и, вѣроятно, если бы она до него была сломана, не оставилъ бы неисправной. Турки же не настолько щепетильны, что стали бы расписывать мѣсто поломки. Слѣдовательно, разрушена облицовка была послѣ Метохита, но до прихода турокъ, въ византійское время.

Примънить въ выломаннымъ вускамъ мрамора приведенную нами выше 1) тираду Нивифора Григоры о продажъ цервовныхъ украшеній нельзя, потому что исчезнувшій мраморъ для такой цѣли не представляль достаточной цѣнности. Зря стѣны разрушать тоже нивто не станетъ. Единственное удовлетворительное разрѣшеніе вопроса состоить въ томъ, чтобы разрушеніе облицовки именно въ данномъ мѣстѣ поставить въ связь съ пробитіемъ проходовъ изъ каноливона въ "придѣлъ". Проходы эти вообще пробиты съ такою поразительною неряшливостью, съ такимъ пренебреженіемъ прямоугольности, что поставить ихъ въ счетъ Метохиту невозможно.

Зачёмъ, однако, понадобились новые проходы? Ихъ появленіе, повидимому, связано съ измёненіемъ назначенія "придёла". Что "придёлъ" въ Метохитовы времена существоваль, доказывается присутствіемъ мозаики № 94 на аркё, отдёляющей его отъ эксонаронка, да и всёмъ вообще планомъ наронковъ: южный конецъ внутренняго наронка укороченъ, чтобы можно было загнуть на востокъ наружный, а наружный загнуть, чтобы объединить "придёлъ" съ остальнымъ зданіемъ.

"Придълъ" существовалъ, но его назначение не было богослужебное — онъ служилъ трапезою. Метохитъ пишетъ:

πρός δ' ἄρ' ἔτι πάρα τ' ἄγχι δεδμήαται κοινόν τραπέζης ίρον ἵμερός τ', οἴκημα τερπνόν, δουλιχόν ἀνά τε πολλόν μήκει μάλα δραμεῖν, δ' γραφική χερὶ κατ' ἄρ ἄπαν κεκοσμήαται. ἄνθεσι ποικίλοισί τε πουλυχρούοισί τε βαφῶν κάρτ' ἐρατεινοῖσι ρὰ μάλ' ἀγλάισται, καί τε διαμπερὲς ἀπηγέαται μυστήρια θωύματά τε Χριστοῦ...²)

<sup>1)</sup> Cm. bnme, ctp. 83, npmm. 1.

<sup>2)</sup> Theod. Metoch., B 834 sqq.

Послѣ всѣхъ этихъ опредѣленій мѣста (πρδς δ' ἄρ' ἔτι πάρα τ' ἄγχι), опредѣленій формы вданія (δουλιχόν) и рода росписи (βαφῶν ἄνθεσι) трудно сомнѣваться, что рѣчь идетъ именно о нашемъ "придѣлѣ": онъ находится и вблизи (πρδς), и вдоль (πάρα) каеоликона, онъ продолговатаго плана (δουλιχόν), онъ расписанъ al fresco (βαφαῖς). Придѣлъ — трапеза.

Подтверждается это и монастырскими типиками. Обѣдъ является въ монастырѣ прямымъ продолженіемъ обѣдни, и участіе въ трапезѣ общей было обявательно: κοινὴν ἐχέτωσαν οί μονάζοντες τράπεζαν... κοινῶν τῶν ἐδεσμάτων ἀπολα-δέτωσαν, μὴ λατροφαγείτω μηδείς ), какъ говорится въ типикѣ монастыря Панто-кратора въ Константинополѣ.

Ποςμέ οδέμη, δοθείσης της εύλογίας ήδη τοῖς μοναχοῖς, Βε μομακη coon-painter be hapoure: μετὰ τὸ γενέσθαι τὸν συνήθη διακλυσμὸν ἐν τῷ νάρθηκι, τῆς θείας ήδη περαιωθείσης ἱερουργίας, δέον ἄπαντας συνηγμένους ἐνταυθοῖ καθῆσθαι ἐκ-δεχομένους τὴν ἐν τῆ τραπέζη πρόσκλησιν τὴν διὰ τοῦ κρούσματος τοῦ τραπεζικοῦ συμδόλου γινομένην²). Ποςμέ τοτο κακε τρὶς τὸ ξύλον κρουσθήσεται, εε πέμιεμε πεαμμοβε μ βε ετρογομέ πορημές, πεςτείε μετε μαρομέα μαπραβιαθτίες βε τραπεκς: γενήσεται δὲ μετὰ εὐταξίας καὶ ἡ πρὸς τὴν τράπεζαν ἀπέλευσις αὐτῶν προηγουμένου μὲν ἀπάντων τοῦ λειτουργήσαντος ἱερέως, τοῦ δὲ καθηγουμένου ἐχόμενα τούτου βαδίζοντος καὶ καθεξῆς τῶν λοιπῶν ἀδελφῶν συνεπομένων κτλ.²)

Вследствіе такихъ предписаній типиковъ, въ монастыряхъ зданіе трапезы устраивается обывновенно вблизи собора, на западъ или югъ отъ него (), въ более редвихъ случаяхъ, въ силу топографическихъ соображеній, на северъ (). Правда, трапеза всегда устраивается въ отдёльномъ корпусе. Но это, конечно, не было закономъ, котораго нельзя преступить, а обычаемъ.

Монахи, въ Хоръ, выходя на западъ изъ каноликона послъ объдни, останавливались въ нарникъ. Здъсь формировалась процессія, которая, съ пъніемъ молитвъ, выходила въ открытую галлерею эксонарника, по ней направлялась на югъ, потомъ на востокъ и входила въ трапезу.

Họ III. Диль все же сомнъвается, что "придълъ" служилъ трапезою, потому что "il ne semble pas que les peintures du parekklésion correspondent bien exactement à cette indication" в), т. е. μυστήρια θωύματά τε Χριστοῦ. Между тъмъ, сюжеты росписи "придъла", насколько они поддаются опредъленію, слъдующіе:



<sup>1)</sup> Дмитрієвскій, Описаніе литургических рукописей, хранящихся въ библіотеках православнаго Востока. І. Тожкий. Кієвъ, 1895, р. 664; исключенія допускались только для тяжело-больных и старых, сf. р. 666 и 785.

Топико́ монастиря тῆς Εδεργέτιδος, ibid., р. 624; cf. р. 782.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ibid., p. 664.

<sup>4)</sup> A. Brockhaus, Die Kunst in den Athoskloestern. Leipzig, 1891, p. 32 sqq., о транезахъ асонскихъ монастырей.

<sup>5)</sup> G. Millet, Le monastère de Daphni. Paris, 1899, pl. II.

<sup>6)</sup> Ch. Diehl Bb Gaz. d. beaux-arts, XXXII, 1904, p. 374 n.

- 1. повлоненіе волхвовь;
- 2. "сцена, смыслъ воторой нъсколько теменъ: на первомъ планъ Інсусъ и ангелъ, на второмъ городъ";
  - 3. не можеть быть опредвлень;
  - 4. Богородица съ Младенцемъ, являющіеся въ купинъ пылающей Монсею;
  - 5. повтореніе той-же картины;
  - 6, 7, 8. не могуть быть опредвлены;
  - 9. χόρος μαρτύρων;
  - 10. лоно Авраамово;
  - 11. пламень адскій;
  - 12. воскресеніе мертвыхъ;
  - 13. ангелъ?
  - 14. преддверіе рая;
  - 15, 16. не могуть быть опредълены;
  - 17. Спаситель во весь рость;
  - 18. вошествіе Спасителя во Іерусалимъ;
  - 19. не можеть быть определень;
  - 20. δ δεῖπνος δ μυστικός.

Остальныя фрески изображають отдъльныхъ святыхъ, погрудно и во весь ростъ 1).

Можно сказать, что роспись "придъла" не соотвътствуетъ указаніямъ, которыя мы находимъ въ Ерминіи для росписи трапезъ<sup>2</sup>); но опредъленію Метохита она безусловно соотвътствуетъ. А кромъ того, матеріалъ, доставляемый фресками, едва-ли вообще таковъ, что позволяетъ дълать опредъденные выводы. Между фресками замъчается ръзкое различіе въ краскахъ и пріемахъ; одна и та-же композиція Купины, пылающей передъ Моисеемъ, нарисована дважды; въ картинъ Страшнаго Суда обнаруженъ двойной слой краски; и т. д.<sup>3</sup>) Все это указываетъ на то, что роспись до насъ дошла отнюдь не въ томъ видъ, въ какомъ ее оставилъ Метохитъ.

Противъ утвержденія, что "придълъ" служилъ трапезой, говорятъ два обстоятельства: 1) въ стъны, другъ противъ друга (см. табл. LXXXI и LXXXII), вдъланы двъ части надгробной съни съ надписью, восхваляющей доблести великаго конюшаго Торника, и 2) въ нишъ южной стъны имъется фамильный портретъ, который можно истолковать только, какъ надгробный. И сънь, и портретъ появились однако, лишь въ концъ XIV-го въка, и изъ ихъ наличности можно только заключить что въ концъ XIV в. "придълъ" служилъ усыпальницею; а чъмъ онъ служилъ при Метохитъ, на основаніи только этихъ данныхъ опредълить нельая.

<sup>1)</sup> Подробиве см.  $\theta$ . Шмить въ Известіяхъ Института, VIII, 1902, стр. 145.

<sup>2) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 255, § 536 sqq.

s) θ. Шмить, l. c., p. 141.

Мраморныя доски, изъ которыхъ на одной сделана надпись въ честь Торника (см. табл. LXXXII и LXXXIV), тожественны по размерамъ, но форме, но матеріалу, по стилю. Следовательно, оне составляли одно целое, которое, конечно, было не чёмъ инымъ, какъ сёнью надъ саркофагомъ Торника. Уже въ древнехристіанское время надъ могилами особенно знатныхъ и особенно святыхъ людей водружались виворіи 1). Оть этихъ надмогильныхъ teguria, или fastigia, quae et ciboria vocantur, поным обычныя и въ наше время алгарныя свии<sup>2</sup>): въ древнвишее время сарвофагъ мученива служилъ алтаремъ при обеднева, а впоследствии подъ алтарями устранвались склепы, въ которыхъ погребались мощи какого нибудь святого (). Въ византійское время постановка виворія надъ могилою была деломъ настолько обыкновеннымъ, что самое слово αιδούριον получило значеніе "могила"<sup>5</sup>). Тімъ не менье, вследствие неблагопріятно сложившихся историческихь обстоятельствь, надмогильных виворієвь сохранилось весьма мало. Н'якоторые экземпляры сохранились въ Сиріи — въ Хассьє, въ Даньт, вь Коканайьв — но не въ Византіи. Наиболье знаменитый примёръ виворія надъ могилою — сёнь надъ ракою съ мощами св. Димитрія Солунскаго<sup>9</sup>). — При тавой р'ядкости надмогильных виворієвь въ Византіи свиь Торника является твиъ болве цвинымъ памятникомъ.

Едва ли эта свнь первоначально была поставлена въ "придвлв", слишвомъ твсномъ для такого крупнаго сооруженія. Ввроятно, черезъ много лють послю смерти Торника свнь пришла въ ветхость и грозила рухнуть — ее разобрали, перенесли самыя видныя и красивыя части въ такое мюсто, гдю оню были бы защищены отъ дальнюйшаго разрушенія, въ "придвлъ", и вделали въ стены. Мы привели уже выше, въ I части, и тексть надписи, и справку о личности Торника. Мы видели, что великій конющій Торникъ быль современникомъ Осодора Метохита. Едва-ли надгробная свнь была разобрана ранюе конца XIV-го въка. Что же касается вышеупомянутаго фамильнаго портрета, надо сказать слёдующее: несомнённо, это — надгробная картина, но и она относится къ концу XIV или къ началу XV въка.

Клавихо, посѣтившій Константинополь въ 1403 г., описывая храмъ монастыря  $\tau \tilde{\eta}_{\varsigma}$  Періб $\lambda \dot{\varepsilon} \pi \tau \sigma \iota^{10}$ ), разскавываеть: "Какъ-разъ у входа въ самую церковь,

<sup>1)</sup> de Rossi, Roma sotterranea. Roma, 1877, III, p. 437 sqq.

<sup>2)</sup> Rohault de Fleury, La Messe. Paris, 1883, II, p. 2.

<sup>3)</sup> ibid., I, p. 106 sqq.

<sup>4)</sup> J. P. Kirsch, Die christlichen Cultusgebæude im Altertum. Köln, 1893, p. 73; cf. F. X. Kraus, Realencyclopædie der christlichen Altertumer. Freiburg i. B., 1882, I, p. 89, s. v. arcosolium, z p. 290, s. v. ciborium.

<sup>5)</sup> du Cange, Constantinopolis christiana, l. III, c. 57, μ Gloss. Gr., s. v. κιδούριον.

<sup>6)</sup> M. de Vogüé, Syrie centrale. Paris, 1865-1877, II, pl. LXX.

<sup>&#</sup>x27;) ibid., pl. LXXVIII-и XCIII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) ibid., pl. XCVII.

<sup>9)</sup> Ch. Texier and R. Popplewell-Pullan, Byzantine architecture. London, 1864, р. 123 sqq., гдв данъ также весьма удивительный рисуновъ — попытка реставраціи этого погибшаго памятника.

<sup>10)</sup> Ruy Gonzalez de Clavijo, Vida y hazaños del gran Tamorlan, изд. И. И. Срезнесскаво, въ Сборник Отд. Руссв. яз. и слов. И. Акад. Наукъ, XXVIII, 1881, стр. 55 слл.; сf. Ph. Bruun, Constantinople, ses sanctuaires et ses reliques au commencement du XV siècle. Fragment de l'Itinerario de Clavijo. Odessa, 1883, p. 6.

по лёвую руку, было множество картинъ, между прочимъ — икона Богородицы, по одну сторону которой изображенъ былъ императоръ, а по другую императрица. Въ ногахъ Богородицы нарисовано тридцать замковъ и городовъ, съ надписаніемъ греческаго имени каждаго изъ нихъ. Говорили, что эти города и замки принадлежали этой церкви и были сй даны императоромъ, по имени Романомъ, который одарилъ церковь и въ ней же былъ погребенъ... На одномъ концѣ церкви, на лѣвой сторонѣ, стояла большая гробница изъ цвѣтной яшмы, гдѣ покоится выше-упомянутый императоръ Романъ... Въ этой церкви стояла еще другая большая гробница изъ яшмы, въ которой покоится другой императорь..."

Фамильный портреть, о которомь говорить Клавихо, погибь при пожарѣ 1782 г.¹), но нѣкоторое представленіе о немъ можно себѣ составить по помѣщенной у Дюканжа²) гравюрѣ Эта гравюра показываеть, что Клавихо ошибочно приняль среднюю фигуру за Богородицу: согласно надписямъ изображены Міхайλ ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὸς καὶ αὐτοκράτωρ Ῥωμαίων ѝ Θεοδώρα ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὴ βασίλισσα καὶ αὐτοκρατόρισσα Ῥωμαίων ἡ Κομνηνή, а между ними ихъ сынъ Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος Κομνηνὸς ὁ Παλαιολόγος. Императоръ Михаилъ умеръ въ 1282 г., императрица Өеодора въ 1304 г., Константинъ въ 1306 г. Надъ могилою Михаила, слѣдовательно, рядомъ съ портретомъ покойнаго императора были изображены здравствовавшіе вдова и сынъ.

Между описанной Клавихо вартиною и фрескою "придъла" Кахріз-джами существуеть полная аналогія, и мы имъемъ право и въ фрескъ Кахріз-джами видъть такое-же надгробіе. Когда появилось на стънъ "придъла" это надгробіе? Чей это портреть?

Фреска "придъла" Кахріз-джами изображаеть четыре лица во весь рость, въ богатыхъ свътскихъ одеждахъ, безъ нимбовъ. Въ центръ группы — мужчина и женщина. Это, должно быть, главныя лица: ихъ одежда особенно богата, на головахъ у нихъ вънцы. Вънецъ мужчины — высокая желтая шапка, расходящаяся кверху раструбомъ, т. е. обычный въ послъдніе въка Византіи головной уборъвысокопоставленныхъ сановниковъ. Платье женщины усъяно геральдическими лиліями, и такими же лиліями украшена ен корона.

Тщетно мы стали бы искать такую форму короны въ Византіи. Для Вивантіи характерно στέμμα<sup>3</sup>). Случается, что отъ обычной формы отступають: такъ мы на нъкоторыхъ монетахъ<sup>4</sup>) видимъ императрицу Ирину (супругу Константина VI)

<sup>1) &#</sup>x27;A. Η ασπάτης, Βυζαντιναί μελέται, έν Κ-πόλει, 1877, p. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Cange, Historia Byzantina, pars I. Paris, 1680, p. 233 (cf. pars II, l. IV, p. 94, № 36; повтореніе граворы въ Glossarium того-же дюкаюжа, pl. VI). Въ ученой литературі впервые упоминаль о нашей фрескі Іо. Leunclavius, Annales Sultanorum Othmanidarum. Francofurti, 1588, p. 263, совершенно правильно опреділившій также и среднюю фигуру.

з) О немъ см. статью В. Фармаковскаго въ Известіяхъ Института, т. VII, стр. 284 слл.

<sup>4)</sup> F. de Saulcy, Essai de classification des suites monétaires byzantines. Metz, 1836, pl. XV 6, 7, 10; XVII 9; XX 3; Sabatier, Déscription générale des monnaies byzantines. Paris, 1862, pl. XXI 13; XXII 2; XXXI 1; XLI 7, 8, 9, 12, 13.

и др. въ вънцахъ съ изръзаннымъ зубчатымъ верхомъ, ничуть, однаво, на ворону съ лиліями не похожихъ. Въ позднъйшее время на головахъ царицъ встръчаются очень высокіе золотые влобуки, раструбомъ кверху, напр. на упомянутой фрескъ Перивлепты, на миніатюръ 1408 г., гдъ изображенъ Мануилъ Палеологъ съ царицею Еленою и дътьми 1). Въ извъстныхъ предълахъ фасонъ короны могъ измъняться сообразно съ личными вкусами императрицъ 2). Но корона съ лиліями не встръчается ни разу. Не встръчается въ Византіи и орнаментальная геральдическая лилія 3).

Изъ всего этого следуеть, что въ "приделе" Хоры помещенъ портретъ вавого-то очень высовопоставленнаго византійца, женатаго на иностранной принцессь, притомъ принцессь изъ такого рода, который имелъ въ гербе лилію. Мы внаемъ, что вакъ-разъ такая принцесса была благодетельницею Хоры: это — Марія, дочь Алексъя Комнина, императора Трапезунтскаго. О ней мы говорили выше въ первой глави по поводу пожертвованнаго ею въ Хору евангелія. Марія Комнина была третьей супругою императора Константинопольского Іоанна VI Палеолога · (1425—1448)4). Умерла она во время отсутствія царя, отправившагося въ Италію5), и не изв'встно, гдв она была похоронена. Іоаннъ VI впоследствін, подобно своимъ предвамъ, былъ похороневъ въ монастырв Пантовратора 6). — Марія по деталямъ востюма могла бы быть оригиналомъ нашей фрески: на монетахъ Трапезунтскихъ императоровъ Іоанна Авсуха<sup>7</sup>) (1235—1238) и Алексвя II (1297—1330)<sup>8</sup>) имбется геральдическая лилія. Но такъ какъ мужчина на нашей фрескъ не имъетъ скипетра и державы, то его признать императоромъ — трудно. Прибавимъ, что и вънецъ дамы на Востовъ былъ бы унивомъ, между тълъ вавъ, наоборотъ, на Западъ мы подобныхъ вънцовъ знаемъ очень много: напомню рисуновъ на бъломъ шелку въ Лувръ, изображающій короля Карла V (1364—1380) и его супругу Анну Бурбонскую в), и вёнецъ баварскихъ королей 10).

Все, что мы можемъ сказать навёрное про нашъ фамильный портреть, сводится, слёдовательно, къ весьма общему выводу, что изображенъ благодётель Хоры — знатный византіецъ, женатый на иностранной (вёроятно — западной) дам'в. Имени мы опредёлить не можемъ.

Но не въ именахъ дъло. У насъ есть въдь и другой способъ опредълить хронологію интересующей насъ фрески путемъ изученія самой картины и сравненія ея съ остальною росписью "придъла".

<sup>1)</sup> J. Labarte, Histoire des arts industriels au Moyen-âge et à l'époque de la Renaissance. Paris, 1864, Atlas, II, pl. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Du Cange, Historia byzantina. Paris, 1680, I, р. 233, даетъ гравору только-что упомянутой миніатюры и замъчаетъ р. 234, что на другой миніатюрь, изображающей ту же императрицу, форма вънца другая.
<sup>9</sup>) G. Millet, Le monastère de Daphni. Paris, 1899, p. 39.

<sup>4)</sup> Phrants., p. 123<sub>10</sub> Bonn.; Ducas, p. 102<sub>11</sub> Bonn.; Laonic. Chalcond., c. IX (Migne, P. G., CLIX, col. 456 A); cm. bhme, ctp. 44.

<sup>5)</sup> Ducas, p. 215, Bonn.

<sup>6)</sup> Phrants., p. 203, Bonn.

<sup>&#</sup>x27;) J. Sabatier, l. c., pl. LXVII 10.

<sup>\*)</sup> J. Sabatier, l. c., pl. LXVIII 9, 11, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Annales Archéologiques, XXII, 1862, p. 61 sqq.

<sup>10)</sup> J. Labarte, l. c., Atlas, I, pl. XLVIII.

Нашъ фамильный портреть написанъ въ глубинѣ ниши, прямоугольной въ планѣ и покрытой сверху аркою. Глубина ниши 0,59 м.; ширина пролета арки 2,52 м. Внутренность пролета арки тоже расписана, и эта роспись составляеть какъ бы рамку фамильнаго портрета.

Въ пролетъ арки, снизу кверху, мы видимъ съ каждой стороны: 1) по квадряту во всю ширину арки, обведенному широкою темноврасною полосою; квадраты
заполнены фресковою имитацією желтаго мрамора съ темными жилами; 2) въ такихъ же темноврасныхъ рамкахъ нарисовано по плитъ мрамора — на одной сторонъ съраго съ жилами, на другой желтаго; въ эти квадраты вставлено по кругу
мрамора иного цвъта — на одной сторонъ сердцевина темноврасная, на другой
зеленая; и сама плита, и кругъ окаймлены бордюрами изъ чередующихся бълыхъ
и темнострыхъ треугольниковъ Выше, самый сводъ арки полосками очень грубо
нарисованнаго орнамента раздъленъ на три равныя части. Въ средней, въ замкъ
арки, написанъ бюстъ Спасителя, въ нимбъ, съ исходящими отъ нимба разной
длины лучами. Бюстъ помъщенъ въ многоугольникъ, изъ-за котораго выглядываютъ
(поддерживающіе его?) серафимы. Въ боковыхъ двухъ прямоугольникахъ по ангелу.
Ангелы изображены въ профиль, лицомъ вглубь арки: художникъ этимъ подчеркнулъ, что они имъютъ отношеніе къ картинъ въ глубинъ ниши и составляють съ
нею одно цълое.

Самъ фамильный портретъ сильно пострадалъ. Коранъ запрещаетъ изображеніе человъческаго лица, и какой нибудь ревностный мусульманинъ, возмутившись лицами нашей фрески, частью сбилъ ихъ, частью изуродовалъ. Затъмъ вся фреска была поврыта мъловою краскою, отъ которой Н. К. Клуге стоило не малаго труда освободить ее. Вслъдствіе всего этого сохранность фрески отнюдь не блестяща. Но, вмъстъ съ окружающей ее описанной только-что рамкою, она составляетъ такое цълое, что нъкоторые выводы все же возможны.

Когда Дукена отдёлывала свой храмъ, она украсила его стёны облицовкой изъ настоящаго мрамора. Такъ же поступали и Исаакъ Порфирородный, и Метохитъ. Раскраска "подъ мраморъ" есть своего рода testimonium paupertatis. Такой раскраски мы нигдё въ придёлё и не находимъ; есть она въ одномъ изъ проходовъ въ каноликонъ. Затёмъ, тона и портрета въ глубинё ниши, и росписи въ пролетё — грязноваты, рисунокъ расплывчатъ, лишенъ увёренности и опредёленности, однородный орнаментъ въ другихъ мёстахъ не встрёчается. Изъ общей массы фресокъ "придёла" роспись ниши рёзко выдёляется. Роспись на возникла гораздо позднёе остальныхъ фресокъ, т. е. послё Метохита.

Такимъ образомъ, единственные два аргумента, которые можно привести въ пользу того, что "придълъ" всегда служилъ усыпальницей, теряютъ свою силу. А аргументы въ пользу того, что "придълъ" при Метохитъ былъ траневой и лишь впослъдствіи былъ обращенъ въ усыпальницу, остаются неопровергнутыми. Аргументы же эти слъдующіе: 1) трудно не признать тожество "придъла" съ описанной

Метохитомъ трапезой, и 2) открытая и изданная гг. Форхгеймеромъ и Стржиговскимъ 1) двойная цистерна, находящаяся какъ-разъ подъ придъломъ, менъе всего умъстна подъ усыпальницей и болъе всего подъ трапезою.

Итакъ, при Метохитъ "придълъ" былъ трапезой. Трапеза прямо съ каеоликономъ, конечно, не сообщалась. Проходы L и М были проломаны при обращении трацезы въ усыпальницу. Въ пространстве между глухою южною стеною васоликона и съверною стъною придъла была устроена неправильной формы комнатка N, которую такъ или иначе утилизировали, въ качествъ кладовой для посуды транезы, для припасовъ или еще для чего нибудь. Что вомната N уже при Метохитъ существовала, видно изъ того, что въ пролеть окна, выходящаго въ "придълъ", нарисованъ совершенно такъже и совершенно тотъ же орнаменть, какъ и въ пролетахъ всёхъ прочихъ овонъ "придёла", такъ что мы, во избёжаніе натяжекъ, должны и это овно признать Метохитовымъ. Далее, вомната сообщалась съ "приделомъ" дверью, какъ доказывается фресками, окружающими дверь: художникъ, писавшій эти фрески, видимо считался съ существованіемъ двери, а эти фрески, между тэмъ, безусловно однородны съ теми, напримеръ, которыя пострадали при вделке въ стены частей съни Торнива. Комнатва до проломви проходовъ была больше, чъмъ она нынъ: шовъ доказываеть, что ствна, отдвляющая комнату отъ прохода, пристроена отдвльно; да и сводъ, которымъ комнатка перекрыта, не современенъ стѣнамъ. Но въ точности определить размеры комнатки при Метохите не представляется возможнымь.

Наверху была та же неліпая щель, которая имівется и въ настоящее время, освіщенная тімь же окномь въ приділь — въ пролеті окна опять тоть же вышеупомянутый орнаменть. Такъ какъ въ верхней щели ніть ни малійшихъ слідовь отділяв стінь или, хотя бы, пола, то нужно предполагать, что она служила складочнымъ містомъ мало нужнаго старья, какъ-то: изношенныхъ ризъ, истлівшихъ иконъ и т. л.

Воть наиболье крупныя измъненія, произведенныя въ зданіи со времени Өеодора Метохита. Сравнительно съ ныньшнимъ видомъ зданіе значительно выигрывало. Аркада фасада была перегорожена, какъ напр. въ Константинопольской Θεοτόνος, балюстрадою изъ каменныхъ скульптурныхъ плитъ — одна изъ нихъ какимъ-то образомъ попала на крышу мечети (въроятно, въ качествъ строительнаго матеріала для минарета) и сохранилась; фасадъ былъ гораздо красивъе ныньшней глухой стъны съ узенькими оконцами. И каноликонъ, при отсутствіи нарушающихъ симметрію дверей въ южной стънъ, производилъ лучшее впечатльніе. Но всъ тъ несообразности, которыя мы отмътили въ зданіи, были налицо уже въ Метохитовомъ храмъ. Когда и почему онъ возникли?

Въ первой части мы говорили о надписи Исаака Севастовратора на одной изъ мозаикъ. Надпись эта находится въ нижнемъ лъвомъ углу стънного Деисиса въ южной части внутренняго нареика.



<sup>1)</sup> Dr. Ph. Forchheimer und Dr. J. Strsygowski, Die byzantinischen Wasserbehäelter von Constantinopel. Wien, 1898, fig. 35, p. 107.

При разборѣ мозанкъ мы уже отмѣтили, что южная часть внутренняго наренка какъ бы намѣренно выдѣлена архитекторомъ; отмѣтили, далѣе, что и въ смыслѣ росписи это мѣсто храма является центромъ, является тѣмъ фокусомъ, въ которомъ сосредоточенъ весь смыслъ всей системы. Если мы обратимъ вниманіе на полъ наренка, то и тутъ замѣтимъ нѣчто особенное: опять этотъ южный конецъ наренка выдѣленъ. Все это, въ связи съ только-что упомянутыми документальными данными и надписью, приводитъ къ выводу: южный конецъ внутренняго наренка и есть то мѣсто, гдѣ Исаакъ Севастократоръ готовилъ себѣ мѣсто для погребенія, какъ онъ, впослѣдствіи, въ наренкѣ же Міроспасительницы готовилъ себѣ мѣсто для погребенія, є́уда хаі тарехбоду той хтібратоς διὰ τὸν τάφον γέγονε.

Значить, наронкъ въ нынёшнемъ своемъ видё есть дёло Исаака. Наружный наронкъ, конечно, не можеть быть построенъ ранёе внутренняго. Но самое укороченіе южнаго конца внутренняго притвора и устройство именно здёсь усыпальницы подсказаны явно желаніемъ объединить корпуса касоликона и "придёла". При укороченіи наронка постройка эксонаронка имёлась уже въ виду, а, слёдовательно, и эксонаронкъ построенъ Исаакомъ.

Если же это такъ, то внутренній наронкъ не вновь выстроенъ быль Исаакомъ, а только перестроенъ. Пилястры эксонаронка не приходятся противъ пилястровъ внутренняго притвора. Между тъмъ, элементарнъйшій разсчеть показываеть,
что прочность зданія выиграла бы, если бы арки опирались одна о другую. Если
бы наронки возводились единовременно, архитекторъ, несомнънно, такъ бы и расположилъ ихъ. Слъдовательно, до Исаака храмъ имълъ одинъ наронкъ. Разъ строители этого наронка не преслъдовали тъхъ спеціальныхъ цълей, что Исаакъ Севастократоръ, имъ незачъмъ было итти на такія странности, какъ задълка южной
боковой двери изъ наронка въ каооликонъ, несимметричность куполовъ, расширеніе
южнаго конца. До перестройки наронкъ имълъ симметричные концы и, почти навърное, былъ безъ куполовъ. Купола на концахъ наронка появляются вообще очень
поздно<sup>1</sup>) и распространяются приблизительно въ XIV въкъ, по мнънію Шуази<sup>2</sup>),
такъ что и въ XII въкъ они являются исключеніемъ.

До Исаака Севастократора, какъ мы узнали въ I части, строительницею Кахріо-джами является его бабушка, теща Алексвя I Комнина, Дукена. Она построила касоликонъ, это мы знаемъ. Не трудно возстановить и весь храмъ Дукены.

Между большою апсидою ваеоливона В и малыми бововыми апсидами С и D въ владвъ имъются весьма явственные швы, даже въ самомъ фундаментъ. Тавойже точно шовъ виденъ и между южною малою апсидою D, съ одной стороны, и апсидою,придъла" К, съ другой. Малыя апсиды, значитъ, были построены, когда и ваеоливонъ, и "придълъ" уже существовали, т. е. послъ Дувены. Существовали оба корпуса совершенно отдъльно, не были связаны, какъ нынъ, вонструктивно: ибо въ верхней части щели между каеоливономъ и "придъломъ", въ восточ-

<sup>1)</sup> Самий ранній прим'яръ куполовъ надъ концами наронка мы находимъ въ середин'я XI-го в'яка въ Новомъ Монастыр'я на Xioch, см. J. Strzygowski въ Вуг. Ztschr., V, р. 142 и 152.

<sup>2)</sup> Aug. Choisy, Histoire de l'architecture. Paris, 1899, II, p. 70.

номъ ея концѣ, мы видимъ, что наружная отдѣлка стѣны (такъ называемыя "фальши") продолжаются и внутри щели, тамъ, гдѣ онѣ никакого декоративнаго значенія нынѣ не могутъ имѣть.

Что нынішняя темная пристройка E на сіверь оть каноликона существовала уже въ храмів Дукены, доказывается разміврами нарника G. Разъ не было сіверной малой апсиды C, то и нижній этажъ этой пристройки E быль освіщень съ востока. Нарникь, какъ уже было отмічено, не сообщался съ нефомъ: у нефа была своя наружная дверь на западномъ конців. Нефъ, значить, могь иміть вовсе не церковное назначеніе.

Такимъ образомъ, храмъ Дукены имѣлъ слѣдующій видъ: 1) самостоятельный продолговатый однонефный корпусъ І придѣла, 2) центральнокупольный однонефный храмъ А съ предлежащимъ нарочкомъ G и 3) продолговатая, тѣсно примыкающая къ главному корпусу касоликона двухъэтажная пристройка Е, нижній этажъ которой освѣщался съ востока, верхній съ востока и сѣвера.

Остается найти объясненіе тому странному обстоятельству, что корпуса каноликона и "придёла" ни вплотную не сдвинуты, ни на достаточное разстояніе не раздвинуты. Это явленіе не могло быть вызвано какими нибудь практическими соображеніями — напротивъ: мы видимъ, что первоначально щель между корпусами вовсе не была использована, что и Исаакъ Севастократоръ, и Метохитъ, и позднёйшіе строители Кахріз-джами недоумёвали, что имъ съ этою щелью дёлать. Нётъ также и причинъ топографическихъ: по условіямъ мёста корпуса могутъ быть и сдвинуты, и раздвинуты. Значить, причина могла быть только историческая: одно изъ обоихъ зданій было налицо, когда стали строить второе, а мёсто для постройки второго не могло быть свободно выбрано, такъ какъ опредёлялось фундаментомъ давно разрушеннаго зданія, которое требовалось возобновить. Исторія возникновенія Кахріз-джами представляется, въ такомъ случай, въ слёдующемъ видё.

Первоначально была построена центральнокупольная церковь. Она рухнула и, по тёмъ или инымъ причинамъ, не могла быть возстановлена. Какъ водится въ подобныхъ случаяхъ, развалины были растасканы и пошли, въ качествъ строительнаго матеріала, на другія постройки: мѣсто заросло кустами и сорными травами — церковь исчезла, ώστε μὴ γνωρίζεσθαι αὐτήν.

Когда монастырскія дёла поправились, можно было взяться за постройку новаго храма. Но строить центральнокупольную большую церковь монастырю не было по силамъ: можно было затратить только сравнительно небольшую сумму. Поэтому быль избранъ наиболёе дешевый типъ, и на томъ-же, приблизительно, мёстё, гдё стоялъ первый храмъ, чтобы не далеко было носить строительный матеріалъ, было воздвигнуто продолговатое помёстительное зданіе, крытое сводомъ, а, можеть быть, и просто двускатной деревянной крышею.

Затемъ, черевъ много летъ, нашелся у монастыря богатый благодетель, который решилъ выстроить новый роскошный храмъ. Вполне естественно было поду-

мать о разрушенномъ зданіи, о которомъ должна же была — въ какихъ нибудь житіяхъ монастырскихъ святыхъ, напримъръ, — сохраниться слава и, въроятно, даже преувеличенная слава: разрушенный храмъ-де былъ выстроенъ великимъ Юстиніаномъ, или такимъ-то святымъ и т. д. Возобновить старый храмъ значило стать продолжателемъ дъла великаго предка — мысль заманчивая для византійца начала эпохи Возрожденія.

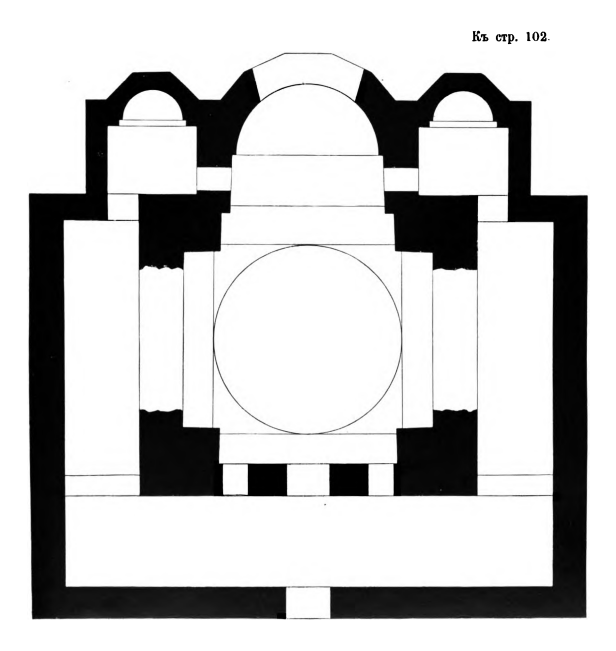
Расчистили мъсто, обнаружили фундаментъ. При этой работъ выяснилось, что "придълъ" стоитъ неправильно относительно возводимаго корпуса. Но такими неправильностями не смущались византійскіе зодчіе: не ломать же имъ было "придълъ", разъ онъ еще проченъ и можетъ служить. Такъ возникъ храмъ Дукены.

Не трудно видёть, что изложенная въ видё догадки исторія Кахріз-джами вполнё точно совпадаєть съ исторіей зданія, какъ она выясняєтся на основаніи документальныхъ свидётельствь. Мы узнали въ первой части, что въ началі VII-го віжа Прискъ выстроилъ большой центральнокупольный храмъ, и что эта церковь была разрушена иконоборцами и исчезла, ώστε μή γνωρίζεσθαι αὐτήν. Мы узнали даліве, что до Дукены существоваль храмъ ѐπιμήκης τὸ σχήμα. Никифоръ Григора не разобрался въ дошедшихъ до него свідініяхъ и "продолговатый" храмъ отожествилъ съ Юстиніановымъ; а зная, съ другой стороны, что Юстиніановъ храмъ погибъ, сталъ утверждать что погибъ "продолговатый" храмъ. Это не вірно: "продолговатый" храмъ стоитъ до сихъ поръ, хотя и перестроенный много разъ, и называется "придізломъ" Кахріз-джами. Наконецъ мы узнали, что Дукена построила новую церковь, "въ томъ виді, какова она нынів", что Исаакъ Севастократоръ устроилъ себі въ церкви усыпальницу, Метохитъ переустроилъ и укрівпиль все зданіе. Боліє точнаго совпаденія выводовъ изъ анализа документовъ и выводовъ изъ археологическаго анализа самого зданія нельзя и требовать.

Теперь намъ надо, въ хронологическомъ порядкъ, разобрать всъ тъ послъдовательныя перестройки, которымъ подвергалась Кахріз джами, чтобы провърить, достаточно-ли объясняются изложенною нами исторіей всъ особенности, представляемыя здавіемъ въ настоящемъ видъ. Начнемъ съ Прискова храма.

Храмъ Приска былъ выстроенъ въ началѣ VII-го вѣка по плану центральнокупольнаго типа. Этими данными зданіе охарактеризовано вполнѣ достаточно. Куполъ былъ безъ барабана, по бокамъ каеоликона были нефы, служившіе контрфорсами, съ запада былъ наренкъ, который исполнялъ ту же обязанность — противодѣйствоватъ горизонтальному распору купола, съ востока зданіе подпирали три апсиды. Вся сѣверная половина Кахріго-джами, такимъ образомъ, достаточно точно воспроизводитъ храмъ Приска.

Южный нефъ Дукеною не могъ быть возобновленъ, такъ какъ мѣсто его отчасти было занято "придѣломъ". Но въ качествѣ контрфорса нефъ болѣе не былъ нуженъ, такъ какъ куполъ стоялъ на барабанѣ: безъ нефа легко можно было обойтись. Его отсутствіе повлекло за собою, однако, измѣненіе сѣверной части:



Ревонструкція плана храма Приска начала VII в'вка.

симметріи ради пришлось отділить глухою стіною сіверный нефъ, который, такимъ образомъ, оказался мало освіщеннымъ и лишеннымъ богослужебнаго значенія. А разъ одинъ нефъ совершенно отсутствуеть, а другой отділенъ отъ касоликона, то возобновлять апсиды было незачімъ — для богослужебныхъ цілей одной средней апсиды было совершенно достаточно.

Отъ постройки храма Дукеною до отдёлки его Метохитомъ прошло около 200 лётъ. За это время корпуса каноликона А и придёла I были связаны конструктивно, были выстроены малыя апсиды, быль передёланъ нарникъ, возведенъ эксонаренкъ — слёдуетъ разобрать, кто что сдёлалъ. А кромё того слёдуетъ выяснить, когда и кёмъ подъ "придёломъ" была устроена цистерна. Начнемъ съ малыхъ апсидъ.

Выстроены онѣ были послѣ Дувены, какъ мы видѣли Можно предполагать, что онѣ были выстроены въ одно и то же врсмя. Но сѣверная переврыта куполомъ безъ барабана, а южная — съ барабаномъ¹). Изъ этого слѣдуетъ, что южная впослѣдствіи весьма основательно перестраивалась. Эта перестройка относится къ XIV или XV столѣтію, такъ какъ купола надъ малыми апсидами появляются не ранѣе этого времени²). Построены же малыя апсиды были Метохитомъ: постройка южной апсиды тѣсно связана съ конструктивнымъ соединеніемъ корпусовъ каеоликона и "придѣла" и предполагаетъ его, а связаны корпуса были Метохитомъ.

Метохить самъ описываеть свою строительную деятельность: онъ самъ говорить, что онъ только отремонтироваль и укрепиль зданіе.

κάββαλον ὧχ', ὅσα σαθρά κε τῆς μουνῆς λείποντο, ἐξ ἄρ' ἀνὰ γῆν βίψας βάθρων, αἰψα δὲ καινὴν . στῆσ' ἀτάρ, οἴαν ὁράαν ἔνεσθ',...³) στῆσα δέ τ' ἔμπης καρπαλίμως, ὧς κεν ὁρᾶται...⁴)

Въ другомъ м'вств Метохить более подробно говорить о томъ, что онъ построиль:

ήτοι τόνδε μὲν εἰν μέσω ναὸν εὖ μάλ' ἔχοντα διὰ πάντ' ἐρίηρα διὰ πάνθ', ἔστηκ' ὅντ' εὖ...5) ἄττα δ' ἄρ' ἀμφ' ἐκάτερθεν ἔχει τὸν νηόν, ῶς κεν δεσμὰ περιπλέγδην πήξιος ἐχέγγυ' αὐτὰ κάρτ' ἀμφεδράζοντα πάσησιν ἄσειστον φουραῖς, αἴ κεν ἀναρριπτεῖν πεφύκαντι τείχε' ἐχυρὰ κατά τε βάλεν ἐρείπια τὰ περικαλλέα πάρος, ἵστατο μάλ' ἀσφαλέα αὐτόθεν ἀγνύεντα

<sup>1)</sup> Куполь зачерчень у Choisy, L 'Art de bâtir chez les byzantins. Paris, 1883, p. 67, fig. 75.

<sup>2)</sup> O. Wulff, Die Koimesiskirche von Nicæa und ihre Mosaiken. Strassburg, 1903, p. 27, n. 1.

<sup>3)</sup> Theod. Metoch., A 1019 - 1021.

<sup>4)</sup> ibid., A 1025.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid., B 310 sq.

προύναά τ' εὐπρεπέα τάδ', ὰ ἐξᾶρα πρὸ τοῦ νεώ, $^1$ ) ...δοιὰ δρουμήματα

πουλυμήκεα...²)
πρός δ' ἄρ' ἔτι πάρα τ' ἄγχι δεδμήαται κοινόν
τραπέζης ἱρὸν ἵμερός τ' οἴκημα τερπνόν,
δουλιχόν...³)

Слова громкія, ио, по существу, притяванія Метохита весьма скромны: каеоликона онъ не трогаль, но укрѣпиль тѣ части зданія, которыя касоликонъ поддерживають, т. е. связаль "придѣлъ" съ касоликономъ, заново отстроиль наронки вотъ и все. Это такъ немного, что смѣло можно повѣрить.

Остается вопросъ о цистернъ. Если бы при самой постройкъ придъла имълось въ виду вырыть цистерну, то съ нея начали бы. При этомъ наткнулись бы на фундаменть южной стъны бокового нефа Прискова храма, и, вмъсто того, чтобы его ломать, использовали бы его. Разъ мы этого не видимъ, мы должны заключить, что цистерна устроена была впослъдствии. Намъ думается, что это случилось при капитальномъ ремонтъ и передълкъ "придъла" при Метохитъ. Доказать это, однако, въ настоящее время едва-ли возможно, тъмъ болъе, что нельзя опредълить, когда именно "продолговатая церковь" была обращена въ транезу — при Дукенъ, или при Исаакъ Севастократоръ, или при Метохитъ.

Исторія Кахріз-джами, въ общихъ чертахъ, достовърна начиная со времени Дувены: тутъ могутъ подлежать сомньнію только детали. Но исторія храма до Дувены основана на догадвъ. Правда, эта догадва подтверждается и довументальными данными, и тъмъ, что она удовлетворительно объясняеть всѣ наличныя особенности зданія. Но все же на насъ лежить обязанность представить недвусмысленныя доказательства въ ея пользу. Именно, требуется доказать, что храмъ Дувены не только можеть быть разсматриваемъ какъ воспроизведеніе Присвова храма, но долженъ считаться имъ на основаніи всѣхъ данныхъ исторіи византійской архитектуры. Для того, чтобы доказать это, намъ нужно бросить бѣглый взглядъ на исторію византійсваго зодчества вообще.

V.

"Въ Іоніи, въ Смирнъ и Эфесъ, формы сассанидской Персіи столкнулись съ римскими традиціями на почвъ, гдъ еще быль живъ эллинистическій духъ. Малая Азія стала центромъ обновленія. Тамъ, начиная съ IV въка, возводятся эти полуазіатскія, полуримскія базилики Филадельфіи, Сардъ, Эфеса; тамъ впервые слились элементы греческіе, персидскіе, римскіе, изъ которыхъ создался византійскій архитектурный стиль. Ранняя византійская архитектура принадлежитъ Малой Азіи; отсюда она перешла въ Византію, а Византія, ставъ Константинополемъ,

<sup>1)</sup> ibid., B. 316 sqq.

<sup>2)</sup> ibid., B. 326 sq.

<sup>1)</sup> ibid., B. 334 sqq.

политическимъ центромъ міра, впервые въ грандіозныхъ разміврахъ примівнила новые методы въ Св. Софін и передала ихъ не только всей Восточной имперіи, но и Западу<sup>и 1</sup>).

Античный храмъ существенно отличается отъ христіанскаго: онъ есть жилище божества, а не мъсто собранія молящихся, желающихъ присутствовать при общественномъ богослуженів. Целла языческаго храма не должна быть велика: достаточно, если въ ней помъщается изображеніе или изображенія божества, ризница, сокровищница. Задача архитектора состоить въ томъ, чтобы целлу украсить снаружи, главнымъ образомъ: ее ставять на возвышенное видное мъсто, окружаютъ волоннадою, украшаютъ скульптурою и живописью. Въ украшеніи наружности храма греческіе архитекторы достигли совершенства. Но когда требовалось такое зданіс, которое вмъщало бы значительное количество людей, да еще такъ, чтобы всёмъ этимъ людямъ было одинаково хорошо видно и слышно, классическая греческая архитектура была безсильна. Мегалопольскій Ферсиліонъ²) и храмъ мистерій въ Элевсинъ³) наглядно доказывають непримънимость классическихъ архитектурныхъ формъ къ такого рода задачамъ: перекрыта, дъйствительно, значительная площадь, но внутренность зданія вся загромождена устоями, на которыхъ держится крыша.

Не отъ античнаго храма пришлось исходить первымъ христіанскимъ архитекторамъ, а отъ эллинистической базилики и восточной купольной ротонды. Въ переработанномъ и измѣненномъ видѣ эти два типа получили преобладающее значеніе въ средневѣковомъ церковномъ строительствѣ Запада и Востока. Церковная архитектура Запада исходила отъ римской формы базилики и отъ ротонды, архитектура Востока — отъ ротонды и малоазіатской формы базилики.

Базилика въ римскихъ городахъ служила какъ би придаткомъ къ рыночной площади: она была не чёмъ инымъ, какъ крытымъ рынкомъ, и всё дёла, которыя вершились на рынкъ, обдълывались также и въ базиликъ, имъвшей то преимущество, что крыша защищала дъльцовъ отъ непогоды. Главнымъ образомъ, однако, базилика служила биржей и судилищемъ<sup>4</sup>).

Объ устройствъ базиликъ мы освъдомлены прекрасно вслъдствіе того, что онъ сохранились въ значительномъ числъ и въ Европъ, и въ Африкъ, и въ Азіи. Кромъ того, Витрувій 5) пространно, хотя и не весьма ясно 6), описываетъ ихъ. Ба-

<sup>1)</sup> Aug. Choisy, Histoire de l'architecture. Paris, 1899, II, p. 82; cf. id., L'art de bâtir chez les byzantins. Paris, 1883, chap. XIV, p. 151 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рамеан. VIII 32<sub>1</sub>; о раскопкахъ Өерсиліона, произведенныхъ британскою археологическою иколою въ 1889—1892 гг., см. Journ. of H. S., XIII, 1892—1893, р. 319 sqq., pl. XXI.

<sup>\*)</sup> Ο раскопках», произведенных» въ Элевсинф въ 1882—1887 гг. греческого 'Αρχαιολογική έταιρία, см. Πρακτικά οбщества, 1883, р. 51, pl. V; 1884, р. 64, pl. IV; 1887, р. 50, pl. I; cf. *D. Philios*, Eleusis. Athènes, 1896, планъ.

<sup>4)</sup> A. Mau, Pompei, its life and art. Transl. into engl. by Fr. W. Kelsey. New-York — London, 1899, p. 71 sq.

<sup>5)</sup> Vitrue, de archit., V. 1, sqq.

<sup>6)</sup> См. разсужденія комментаторовь въ наданів Витрувія, сділанномъ І. Поленомъ в С. Страшико. Utini, 1827, II, 2, р. 12—28, семнадцать страниць крупнаго in-4°!

зилика состояла изъ продолговатой залы, окруженной широкимъ корридоромъ. Отдёлялась центральная зала отъ корридора рядами колоннъ. Иногда — особенно въ базиликахъ частныхъ — корридоръ не обходилъ кругомъ, а образовывалъ продольные, параллельные оси главной залы нефы. Характерною особенностью базилики былъ такъ называемый трибуналъ, обыкновенно имѣкшій видъ полуциркульной ниши, иногда же бывавшій, какъ напр. въ Помпеяхъ 1), особою пристройкою.

Базилика — и общественная, и частная — такъ хорошо отвъчала потребностямъ христіанскаго богослуженія 2), что въ нъкоторыхъ случаяхъ храмъ прямо устранвался въ такомъ зданіи, построенномъ отнюдь не съ богослужебными цълями 3). Въ другихъ случаяхъ мы можемъ констатировать, что та или другая христіанская базилика скопирована съ языческой: напримъръ, римскій храмъ San Paolo fuori le mura 4), построенный на рубежъ IV и V въковъ императорами Валентиніаномъ II (375—392) и Өеодосіемъ I (379—395) 5), есть не что иное, какъ повтореніе Траяновой Вазіlіса Ulpia въ томъ-же Римъ 6): даже число колоннъ въ обоихъ зданіяхъ одинаково 7).

Вообще же говоря, базилика христіанская не есть рабское подражаніе античной языческой базилика. Творчество христіанских водчих уже въ древнайшую пору участвовало въ выработка типав). Такое же самостоятельное творчество замітчается и впосладствіи. А потому базилика, ставъ церковью, со временемъ измітчяется. Между апсидою и нефами вставляется поперечный трансептьв), первоначально не объединенный съ главнымъ корпусомъ. Впосладствіи надъ перекрестьсмъ—подъ вліяніемъ Востока — стали строить купола. Римскій соборъ св. Петра знаменуеть собою этоть конечный пункть въ развитіи базилики.

Круглое врытое куполомъ зданіе изв'єстно было уже въ доисторическое время: вспомнить хотя-бы "совровищницу Атрен" въ Мивенахъ<sup>10</sup>), θόλος въ Эпи-

<sup>1)</sup> A. Mau, l. c., p. 77.

<sup>\*)</sup> Споръ о происхожденіи христіанской базилики внаваль такую огромную литературу, что перечисленіе однихь заглавій заняло бы весьма много м'вста — см. Н. Покровскій, Происхожденіе древнехристіанской базилики. СПб., 1880. Весьма полный и богатый фактами и мыслями разборь вопроса даль А. Мам въ стать Вазійса, написанной для Pauly — Wissowa, Realencyclopædie der classischen Altertumswissenschaft. V. Stuttgart, 1897, col. 83—96; cf. F. X. Krams, Realencyclopædie der christlichen Altertümer. Freiburg i. B., I, 1882, p. 109—145.

²) M. de Vogüé, Architecture civile et réligieuse du I au VI s. dans la Syrie centrale. Paris 1866—1877 I p. 55 (Chaqqa) n pl. XV—XVI.

<sup>4)</sup> Чертежн у Chr. C. I. Bunsen, Les basiliques chrétiennes de Rome. Paris, 1872, pl. IV; Dr. Hübsch, Die altchristlichen Kirchen. Carlsruhe, 1863, pl. X—XII.

<sup>5)</sup> O gart G. Clausse, Basiliques et mosaïques chrétiennes. II. Paris, 1893, p. 289-293.

<sup>6)</sup> Реставрація Канины у Baumeister, Denkmäler des klassischen Altertums. München und Leipzig, 1888, III, pl. LVI, p. 1472.

<sup>7)</sup> A. Choisy, Hist., II, p. 36.

<sup>8)</sup> H. Grisar, S. J., Rom beim Ausgang der antiken Welt. Freiburg i. B., 1901, p. 340 sqq.

<sup>9)</sup> О малоазіатскомъ происхожденій трансента см. Dr. J. Strzygowski, Kleinasien. Leipzig, 1903, p. 187.

<sup>10)</sup> G. Perrot et Ch. Chipiez, Histoire de l'art dans l'antiquité. VI. Paris, 1894, pl. III, p. 616 sqq.; перечисленіе остальныхъ подобныхъ сооруженій Греціи у W. Klein, Geschichte der griechischen Kunst. Leipzig, 1904, I, p. 7; о такихъ же постройкахъ X.—XI вв. до Р. X. въ Сардиніи и другихъ містахъ см. Oskar Montelius, Der Orient und Europa. Uebers. v. J. Mcstorf. Stockholm, 1899, p. 169 sqq., p. 174 и 179, и Émile Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. L. Paris, 1904, p. 888 sqq.

даврѣ¹) и т. д. Типъ вруглаго храма привился и распространился широко въ Римѣ. Витрувій знаетъ два рода круглыхъ храмовъ²). Грандіознѣйшій представитель римской ротонды — Пантеонъ Агриппы, выстроенный, какъ часть термъ Агриппы, въ царствованіе Августа (27), обновленный императорами Титомъ, Септиміемъ Северомъ и, наконецъ, въ 202 г. Каракаллой³).

Пантеонъ можно сравнить съ гигантскимъ колоколомъ, поставленнымъ непосредственно на вемлю. Нечего и говорить, что потребностямъ культа ротонда отвъчала еще лучше базилики въ базилики внутренность здания все же загромождена рядами волоннъ, а въ ротондъ всъмъ одинявово хорошо видно и слышно. Ротонда, такимъ образомъ, есть преврасное разръшение первой части задачи христіанскаго церковнаго строительства, которую можно формулировать такъ: переврыть какъ можно большее свободное пространство наиболъ е экономическимъ способомъ такъ, чтобы всъмъ находящимся въ здании было одинаково хорошо и видно, и слышно. Въ храмахъ типа ротонды перекрыто огромное совершенно свободное пространство. Но постройка ротонды обходится страшно дорого, а церкви нужны не только въ столицъ, гдъ еще можно найти соотвътствующія средства, но и въ мелкихъ городахъ и въ деревняхъ. Богатый торговый городъ Фессалоника можетъ себъ позволить роскошь имъть ротонду Ортаджъ-эфенди-джами (св. Георгія)4), но много ли было городовъ, которые могли сравниться съ Фессалоникою!

Усилія архитекторовъ направлены были въ тому, чтобы удешевить ротонду. Удешевить ротонду можно только уменьшивъ куполъ. А уменьшить куполъ, не уменьшая вмёстительности зданія, можно только приподнявъ куполъ надъ землею, поставивъ его на столбы или колонны и сокративъ, по возможности, количество устоевъ, тавъ чтобы они мало загромождали внутренность зданія.

Уже въ такихъ ротондахъ, какъ Солунскій храмъ св. Георгія, разгрузныя арки не заполняются и образують ниши, увеличивающія площадь храма. Оставалось облегчить простінки между нишами и замінить ихъ колоннами или столбами. Получался храмъ, въ которомъ куполъ покрывалъ лишь центральную часть храма; окружена центральная часть была галлереей, которая собою увеличивала вмістительность церкви. Таковы, напримітрь, San Vitale въ Равенніть и свв. Сергій и Вакхъ въ Константинополіть.

Пова куполъ стоить непосредственно на фундаментъ, онъ въ немъ же находить достаточное сопротивление своему горизонтальному распору. Но вакъ только куполъ поставленъ на колонны или столбы, здание можетъ устоять только при условии, что устои будутъ подперты извиъ либо контрфорсами, либо сводами, рас-

<sup>1)</sup> P. Cavradias, Fouilles d'Épidaure. Athènes, 1891, pl. IV-V, p. 13 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vitrue., de archit., l. IV, c. 8 (c. 7<sub>6</sub>).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Baumeister, l. c., II, p. 1154 u pl. XXX, fig. 1348.

<sup>4)</sup> Ch. Texier and R. Popplewell-Pullan, Byzantine architecture. London, 1864, pl. 28-34; A. Choisy, L'art de bâtir, pl. XXIII 1.

<sup>5)</sup> Huebsch, l. c., pl. XXI 1-3, XXII 1-17, XXIX 1-3, LV 9.

<sup>6)</sup> Huebsch, l. c., pl. XXXII 1, XXXIII 2.

поръ которыхъ уравновъшивалъ бы распоръ купола. Поднятіе купола обусловливаеть, такимъ образомъ, цълую систему контрфорсовъ, замаскированныхъ нефами, апсидами, наронками. Такъ создался центральнокупольный храмъ съ восьмиграннымъ основаніемъ 1).

Этотъ типъ церквей не привился въ Византій и не повліяль рѣшающимъ образомъ на развитіе византійской архитектуры. Впослѣдствіи, въ XI—XII вѣкахъ, въ разныхъ мѣстахъ Греціи были построены храмы, конструкція которыхъ основана на принципѣ восьмигранняго основанія. Таковы церкви св. Луки въ Фокидѣ²), св. Никодима въ Аоинахъ³), Дафии близь Аоинъ⁴), св. Софіи въ Монемвасіив), св. Феодора въ Мистрѣв), Новаго Монастыря на Хіосѣт), св. Николая близь Скрипув), Утѣшительницы въ Артѣв) и др. Въ этихъ зданіяхъ, вслѣдствіе особаго устройства парусовъ, распоръ купола сосредоточенъ не въ четырехъ углахъ подкупольнаго квадрата, а въ восьми точкахъ опоры арокъ, замѣняющихъ паруса¹о), чѣмъ и обусловлено особое устройство такъ или иначе замаскированныхъ контрфорсовъ. Толькочто названные храмы, такимъ образомъ, восходятъ не къ Великой св. Софіи, а къ Малой, т. е. свв. Сергію и Вакху.

Развивается и заполняеть собою всю исторію византійской архитектуры другой типъ центральнокупольнаго храма, въ которомъ куполъ поставленъ на четыре устоя.

Древнъйшими представительницами этого типа церквей слъдуетъ признать такъ называемия купольныя базилики: онъ имъютъ планъ трехнефной базилики, съ квадратнымъ среднимъ нефомъ, перекрытымъ куполомъ, т е. являются сочетаніемъ эллинистической базилики съ восточнымъ куполомъ. Вопросъ о родинъ и датировкъ этого типа былъ спорнымъ еще очень недавно. Но, послъ новыхъ матеріаловъ, опубликованныхъ и комментированныхъ І. Стржиговскимъ 11), едва-ли можно сомнъваться, что не Римъ и не Константинополь были родиною купольной базилики, и что строители Великой св. Софіи, Анеемій изъ Траллъ и Исидоръ Ми-

<sup>&</sup>quot;) Примъры собраны у G. Dehio und G. v. Besold, Die kirchliche Baukunst des Abendlandes. Stuttgart, 1884, I, pl. 1—5; J. Strzygowski, Kleinasien. Leipzig, 1903, p. 70 sqq. и особевно р. 101—103 "Ursprung und Weiterentwickelung des Oktogonalbaues".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Charles Diehl, L'église et les mosaïques du couvent de St. Luc en Phocide. Paris, 1889, p. 12, pl. I; R. W. Schultz and S. H. Barnsley, The monastery of Saint Luke of Stiris in Phocis and the dependent monastery of Saint Nicolas in the fields, near Skripou in Boeotia. London, 1901, pl. 1-3.

<sup>\*)</sup> Couchaud, Choix d'églises byzantines en Grèce. Paris, 1842, pl. XI—XIII; Schultz and Barnsley, l. c., p. 15, fig. 8.

<sup>4)</sup> Conchaud, l. c., pl. XVII—XVIII; G. Millet, Le monastère de Daphni. Paris, 1899, p. 50 sqq.
5) G. Millet, l. c., p. 49, n. 3 ссылается на планъ (непаданный) "par M. Chesnay et la mission

de l'École d'Athènes en 1896 (Bulletin critique, t. III, 2-e série, 1897, p. 17)".

<sup>6)</sup> Couchaud l. c. pl. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) J. Strzygowski bb Byz. Ztschr., V, 1896, p. 142.

<sup>8)</sup> Schultz and Barnsley, l. c., pl. LVII.

<sup>9)</sup> Dr. G. Lampakis, Mémoire sur les antiquités chrétiennes de la Grèce. Athènes, 1902, p. 40 sq., fig. 57--58; Архии. Антония, Изъ Румелін. СПб., 1886, стр. 465 сл., табл. XVII.

<sup>19)</sup> G. Millet, l. c., p. 52; Choisy, L'art de bâtir, p. 107.

<sup>11)</sup> J. Strzygowski, Kleinasien, p. 104-131.

летскій не даромъ были малоазіатами: за этими двумя зодчими остается слава созданія колоссальнаго и великольпнаго храма, но не созданія стиля.

Для нашей задачи, однако, непосредственнаго значенія то или иное разрѣшеніе вопроса о родинѣ и датировкѣ купольной базилики не имѣетъ. Намъ важно подчеркнуть, что отъ нея пошло дальнѣйшее развитіе формъ византійской архитектуры.

Веливая св. Софія въ Константинополів ость сочетаніе купольной базилики съ восьмиграннымъ храмомъ. Если мы разріжемъ по оси, идущей съ сівера на югь, планъ храма вродії свв. Сергія и Вакха, раздвинемъ части и между ними вставимъ центральнокупольную базилику безъ апсидъ и безъ наренва, мы получимъ подобіе плана св. Софіи образомъ, св. Софія есть чисто искусственное и индивидуальное твореніе, не органически связанное съ предшествующимъ развитіемъ архитектурныхъ формъ, и представляетъ далеко не единственное возможное и не наиболіве практичное разрішеніе задачи утвержденія купола на четырехъ устояхъ. А потому во всей византійской архитектурії ність ни одного точнаго повторенія — хотя бы и въ скромномъ масштабії — св. Софіи, и не она, въ смыслії, конечно, не конструктивнаго принципа, а формъ, послужила точкою отправленія развитія формъ церковнаго зодчества Востока.

Если вуполъ поставленъ на четыре арки, распоръ его можно обезвредить нѣсколькими способами: 1) можно подпереть столбы контрфорсами; 2) можно пристроить къ аркамъ по полукуполу, сдерживаемому контрфорсами; 3) можно увеличить по ширинѣ оси арокъ и получившіеся коробовые своды, которые, уже и сами по себѣ, обладають нѣкоторою устойчивостью, подпереть извнѣ коробовымиже сводами, оси которыхъ перпендикулярни къ радіусамъ купола; 4) можно настолько увеличить по ширинѣ оси главныхъ четырехъ арокъ, что онѣ ни въ какихъ наружныхъ подпорахъ болѣе нуждаться не будутъ.

Въ Великой св. Софін мы наблюдаемъ сочетаніе первыхъ двухъ способовъ: съ сѣвера и юга столбы арокъ укрѣпляются четырьмя громадными контрфорсами, съ востока и запада полукуполами, а каждый изъ полукуполовъ, въ свою очередь, подпирается парою полукуполовъ меньшаго діаметра и коробовымъ сводомъ.

Примъромъ сочетанія второго, третьяго и четвертаго способовъ можетъ служить Ходжа-Мустафа-паша-джами<sup>3</sup>) въ Константинополь, гдъ съ съвера и юга арви купола подпираются полукуполами, передающими свое горизонтальное давленіе наружной стьнь; съ востова въ купольной аркъ примыкаетъ продольный коробовый



<sup>1)</sup> Изъ огромной литературы о св. Софін достаточно сослаться на чертежи Salzenberg, Altchr. Baud., pl. VI—XV, и A. Choisy, L'art de bâtir, pl. XXIV—XXV; таблицы въ краскахъ у G. Fossati and Lovis Hache, Aya Sofia Constantinople as recently restored by order of H. M. the Sultan Abdul Medjid. London, 1852; исторія храма у W. R. Lethaby and H. Swainson, The church of S. Sofia Constantinople. London, 1894.

<sup>2)</sup> J. Strzygowski l., c., p. 135.

<sup>\*)</sup> D. Pulgher, Les anciennes églises byzantines de Constantinople. Vienne, 1880, pl. XV, p. 30; Choisy, L'art de bâtir, p. 180.

сводъ вимы, къ которому пристроенъ полукуполъ апсиды; на западъ имъется поперечный коробовый сводъ наронка.

Сочетаніе третьяго и четвертаго способовь мы видимъ во всёхъ купольныхъ базиликахъ. Туть архитекторы поступають двояко. Одни — напр. строители храма Успенія въ Никев¹) и св. Климента въ Анкирѣ²) — ставять на сѣверѣ, югѣ, западѣ коробовые своды по касательной къ окружности купола, а на востокѣ вдоль главной оси храма. Другіе — напр. строители св. Софіи въ Салоникѣ³) — касательные своды ставять на сѣверѣ и югѣ, а на востокѣ и на западѣ уширяють своды подкупольныхъ арокъ.

Причёненіе одного четвертаго способа мы находимъ въ церкви Кассабы (Дере-агсы) 4), въ Календеръ-джами въ Константинополё 5) и многихъ другихъ храмахъ; въ монастырскомъ собор въ Скрипу 6) эта система привела къ вполи необычному виду всего плана.

Вся послъ-Юстиніанова цервовная архитектура Византіи характеризуется стремленіемъ сочетать центральный куполь съ коробовыми сводами такимъ образомъ, чтобы устои какъ можно меньше загромождали внутренность храма, и постройва требовала какъ можно меньше денегъ.

Какъ достигнуть всего этого, было предуказано уже строителями Великой Святой Софіи и Св. Софіи Солунской. Въ первой все зданіе было растянуто съ востока на западъ; во второй, въ которой полукупола замінены коробовыми продольными сводами, въ самихъ устояхъ устроены разгрузныя арки, не задівланныя, образующія проходы и уменьшающія массивность устоевъ. Идя по этому пути, т. е. вытягивая корпусь церкви и облегчая столбы, на которыхъ покоится куполъ, уже въ царствованіе Василія І (867—887) зодчіе создали такой типъ храма, который иміль рішающее вліяніе на все дальнійшее церковное строительство. Я говорю о знаменитой "Новой" церкви Василія"). Она не сохранилась, но мы имібемъ такое изобиліе описаній, что возстановить ее не представляеть труда в этой церкви, впервые въ Константинополів описаній, что возстановить ее не представляеть събоковъ арками, поставлены были не на столбы, а на колонны, подпертыя събоковъ арками, передающими горивонтальный распоръ наружнымъ стінамъ.

<sup>1)</sup> O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicrea und ihre Mosaiken. Strassburg, 1903, pl. V.

<sup>2)</sup> Ch. Texier, Déscription de l'Asie Mineure. Paris, 1839, I, pl. LXXI, p. 200; cf. Salzenberg, Altchr. Baud., pl. XXXIX 1—2; о неточностяхь въ чертежахь Texier см. O. Wulff, l. c., p. 53 sqq.

<sup>\*)</sup> Ch. Texier and R. Popplewell-Pullan, l. c., pl. XXXV—XLI; Choisy, L'art de bâtir, pl. XXIII 2.

<sup>4)</sup> Ch. Texier, l. c., III, pl. CCV; cf. Salzenberg, l. c., pl. XXXIV, и Huebsch, l. c., pl. XXXII 3—4; фотографія наружнаго вида развалинь у O. Benndorf und G. Niemann, Reisen in Lykien und Karien. Wien, 1884, pl. XXXVIII p. 131.

<sup>5)</sup> E. Freshfield B. Archaeologia, 1897, vol. LV, part 2, pl. XXVI—XXXVII, p. 431—488.

<sup>6)</sup> J. Strsygowski въ Вуг. Ztschr., Ш, 1894, pl. I, p. 4.

<sup>7)</sup> J. P. Richter, Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte. Wien, 1897, p. 352-359.

<sup>8)</sup> Wulff l. c., p. 134; Choisy, Hist., II p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> J. Strzygowski, Kleinasien, p. 193, полагаетъ, что архитекторы Василія I вовсе не изобрѣли сами типъ "Новой" церкви, но только привили въ Константинополѣ тотъ типъ, который выработался въ Арменіи къ серединѣ IX-го въка.

Въ византійскомъ церковномъ строительствѣ, какъ уже было сказано, это нововведеніе привилось чрезвычайно быстро, и по образцу "Новой" церкви Василія строились и строятся до сихъ поръ безчисленныя церкви. Вотъ нѣсколько ваиболѣе извѣстныхъ примѣровъ съ Балканскаго полуострова: Ватопедъ на Авонѣ¹), Капникарея²) и Митрополія³) въ Леинахъ, Исхакіе и Казанджиларъ⁴) (Балабанъ Ахметъ) въ Солуни, Соукъ-су-джами⁵) тамъ же, такъ называемая Θεοτόπος 6) въ Константинополѣ, Пантократоръ¹) тамъ же и т. д., и т. д.

Конечно не сразу типъ "Новой" церкви достигь полнаго господства. Но этотъ типъ сразу опредалилъ — и безноворотно — тотъ путь, которымъ должно было итти развитіе архитектурныхъ формъ въ Византіи. Куполъ, который въ храмахъ типа Солунскаго св. Георгія покрываль почти всю церковь, въ такихъ зданіяхъ, какъ свв. Сергій и Вакхъ, покрываеть уже только среднюю часть церкви. Въ Св. Софін Константинопольской и въ храмахъ вупольно-базиличнаго типа куполъ поврываеть уже даже не весь касоликонъ, оставаясь однако доминирующею конструктивною частью зданія. Въ церкви Василія І куполь поврываеть уже далеко не весь касоликонъ. Другими словами, куполъ — и относительно, и абсолютно — безпрерывно уменьшается въ діаметръ. Когда входить въ употребленіе барабанъ, уничтожающій горизонтальный распоръ купола, куполь окончательно теряеть всякое конструктивное значеніе и перестаеть обусловливать собою видъ остальныхъ частей храма. Куполъ становится фонаремъ, задача котораго сводится въ тому, чтобы освъщать храмъ. Число куполовъ увеличивается. И параллельно съ уменьшеніемъ діаметра, увеличеніемъ высоты барабана и увеличеніемъ числа куполовъ вытягивается корпусъ церкви<sup>8</sup>). Среди храмовъ последнихъ вековъ Византіи есть уже такіе, какъ св. Димитрій и Пантанасса<sup>9</sup>) въ Мистр'в, которые могуть быть названы купольными церквами съ большими натяжками.

Кахріз-джами въ нынішнемъ своемъ видів отстроена, по свидівтельству документальныхъ историческихъ источниковъ, въ семидесятыхъ годахъ XI віка, передівлана, увеличена въ конців XIII віка. Но среди зданій XI-го віка Кахріз-джами, съ ея огромнымъ сравнительно куполомъ, покоящимся на непомітрно массивныхъ столбахъ, конструктивно связанныхъ съ наружными стінами; съ ея

¹) Choisy, Hist., II, 54; L'art de bâtir, p. 130. Датировка Ватопедскаго храма у разныхъ ученыхъ, конечно, самая разнообразная: H. Brockhaus, Die Kunst in den Athosklöstern. Leipzig, 1891, p. 25, полагаетъ, что церковъ Х въка; H. II. Кондаковъ, Памятники христіанскаго искусства на Авонъ, СПб., 1902, стр. 31. полагаетъ, что она вистроена въ XIII или пач. XIV в.; и т. д.

<sup>2)</sup> Couchand, l. c., pl. XIV-XV; Schultz and Barnsley, l. c., p. 16, fig. 9.

<sup>3)</sup> Couchaud, l. c., pl. I—II.

<sup>4)</sup> Texier and Popplewell-Pullan, Byz. Arch., pl. L-LI.

<sup>5)</sup> Ibid., pl. XLV—XLIX.

<sup>9)</sup> Salzenberg, Altchr. Baud., pl. XXXIV.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. pl. XXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Интересное сопоставление относящихся сюда цифръ далъ Г. Милье, Le monastère et les églises de Trébizonde, въ Bull. de Corr. Hell., XIX, 1895, p. 446—452.

<sup>9)</sup> Conchand, l. c., pl. XX—XXV; наружный видь у Ch. Diehl, Études byzantines. Paris, 1905, p. 179.

воробовымъ двухъэтажнымъ нефомъ, поставленнымъ по касательной къ окружности вупола; съ ея купольно базиличнымъ планомъ; съ ея тремя сдвинутыми, какъ въ Св. Софіи Солунской і), апсидами, — Кахріз-джами въ эпоху Комниновъ является такимъ уникомъ, такимъ единичнымъ и необъяснимымъ исключеніемъ, что мы невольно предполагаемъ какіе нибудь столь же единичные и необыкновенные мотивы у строителей. Наоборотъ, если сопоставить, какъ мы дълаемъ на прилагаемомъ здъсь чертежъ, планъ Кахріз-джами съ планами св. Софіи Солунской, св. Климента въ Анкиръ, Успенія въ Никеъ и др. однотипныхъ храмовъ, то мы должны будемъ отмътить поразительное совпаденіе пропорцій. Если бы мы ничего не знали о строителяхъ Хоры и датировали бы зданіе исключительно на основаніи архитектурныхъ формъ, мы были бы вынуждены отнести ее къ V—VII въку.

Замътка анонима Бандури, сбивчивая легенда, переданная въ житіи "св. Өеодора", и двусмысленность разсказа Григоры указывають на Приска (въ монашествъ Өеодора), жившаго въ началъ VII въка, какъ на строителя Хоры.

Такое совпаденіе выводовъ анализа архитектуры зданія и анализа относящихся къ нему историческихъ свидътельствъ даетъ намъ право считать строительную исторію Кахріз-джаміи выясненной, тъмъ болъе, что исторія эта, какъ мы ее изложили, удовлетворительно объясняеть всъ странности, замъчаемыя въ храмъ.

Противъ утвержденія, что первоначально соборъ Хоры построенъ быль въ VII в., можно привести только одинъ аргументъ: архитекторы, возводившіе нынёшнюю Кахріз-джами, могли намёренно подражать стариннымъ образцамъ, намёренно строить не такъ, какъ строили ихъ современники. И можно, какъ это и дёлаетъ О. Вульфъ, ученый издатель Нивейскаго храма Успенія<sup>2</sup>), указать на другой случай подобнаго же подражанія, на такъ называемую Панахранту, Фенари-Иса месджиди въ Константинополё, построенную равнымъ образомъ въ XI въкъ.

Планъ Фенари-Иса-месджиди былъ зачерченъ Пюльгеромъ въ томъ же альбомѣ, что и Кахріз-джами<sup>8</sup>); вратвое описаніе памятника мы находимъ у Н. П. Кондакова<sup>4</sup>), историческія свидѣтельства о Панахрантѣ у А. Паспати<sup>5</sup>); свинцовая надпись, содержащая имя нѣкоего Константина, издана въ факсимиле Мордтманномъ<sup>6</sup>). Такимъ образомъ, памятникъ долженъ, повидимому, считаться изданнымъ и извѣстнымъ.

<sup>1)</sup> Повидимому, устройство апсидъ не легко далось архитекторамъ купольно-базыличныхъ храмовъ. Въ св. Софін Солунской и въ Кахріз-джами апсиды не занимають еще полной ширины зданія. Въ Никев строители ц. Успенія искусственно — и довольно неуклюже — растянули боковня апсиды. Въ св. Климентв въ Анкирв мы видимъ такое же, хотя болве умелое, искусственное растяжение боковыхъ частей. Думается, что эта деталь не лишена значенія, какъ для относительной хронологіи отдельныхъ памятниковъ типа, такъ и для выясненія генезиса самого типа.

<sup>2)</sup> O. Wulff l. c., p. 137, n. 3.

<sup>3)</sup> D. Pulgher, l. c., pl. XI.

<sup>4)</sup> *Н. П. Кондаковъ*, Византійскія церкви и памятники Константинополя. Труди VI археологическаго събзда въ Одессъ, т. III. Одесса, 1887, стр. 220.

<sup>\*) &#</sup>x27;Α. Πασπάτης, Βυζαντιναί μελέται, έν Κωνσταντινουπόλει, 1877, p. 322-325.

<sup>6)</sup> Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople. Lille, 1892, p. 72, § 126—127.

Датируется Фенари-Иса-месджиди XI-мъ въвомъ на основании не историкохудожественнаго анализа формъ, а на основании историческихъ свидътельствъ о монастыръ Панахранты. Слъдовательно, первою нашею заботою должна быть провърка тъхъ данныхъ, на основании которыхъ Фенари-Иса-месджиди признается церковью монастыря Панахранты. Патріархъ Константій і) на восточной стънъ Фенари-Иса-месджиди открылъ надпись, въ которой онъ разобралъ лишь нъсколько словъ. По копіи Мордтманна надпись гласитъ:

Въ 5 стихъ читается обращение къ Богородицъ — πανάχραντε, и, на основани этого обращения, Фенари-Иса-месджиди была отожествлена съ Панахрантою. Но, какъ показалъ Кондаковъ, свидътельства русскихъ паломниковъ заставляютъ искать Панахранту въ другой части города; слъдовательно, слово πανάχραντε мы должны понимать какъ простой эпитетъ, что и дълаютъ Ө. И. Успенскій и Н. П. Кондаковъ.

Предположимъ, однако, что паломники напутали, и что Фенари-Иса-месджиди и есть именно церковь Панахранты, — имѣемъ-ли мы тогда точный хронологическій матеріалъ? Отнюдь нѣтъ. Считать, какъ хотѣлъ бы Мордтманнъ, послѣднія двѣ сохранившіяся буквы надписи ωμ числовымъ знакомъ нѣтъ никакой
возможности. Наружный карнизъ, на которомъ сдѣлана надпись, обломанъ у буквы
μ, но онъ шелъ дальше, и на этихъ дальнѣйшихъ обломкахъ имѣются весьма явственные слѣды буквъ; мѣста достаточно для полутора стиховъ. Считатъ ωμ числовымъ знакомъ не позволяетъ ни грамматическій строй, ни мѣсто этихъ буквъ въ
надписи. Остается, слѣдовательно, только имя Κωνστα[ντῖνος]. Но разъ въ византійскихъ лѣтописяхъ нигдѣ не названъ строитель Панахранты, то неужели серьезно
можно выводить хронологію на основаніи одного имени Константина и говорить, что
это былъ именно Константинъ Х Дука († 1067), какъ утверждаетъ Вульфъ<sup>2</sup>), а не

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Κωνσταντινιάς παλαιά τε καὶ νεωτέρα . . . συνταχθεῖσα παρὰ ἀνδρὸς φιλολόγου καὶ φιλαρχαιολόγου, ἐν Κωνσταντινουπόλει, 1844, p. 105.

²) Да простить мий глубокоуважаемый г. О. Wulff эти строки! Примичаніе 3 къ стр. 137 его книги именно потому такъ странно, что его нельзя было ожидать въ такомъ основательномъ изслёдованіи. Воть слова г. О. Wulff'a: "Der Erbauer der Panachrante wird von keinem Schriftsteller genannt, ist aber wohl sicher mit dem Konstantin der vom Patr. Konstantios, a. a. O., S. 106, auf der Aussenseite des Bema entdeckten Bleiinschrift identisch. Πασπάτης, a. a. O., S. 324, sieht in ihm ohne rechten Grund nur den Urheber einer Restauration. Dadurch wird eine spätere Entstehung als unter Konstantinos X Dukas († 1067) ausgeschlossen, ein Zeitansatz, der sich der Entstehungszeit der Kachrije-djami (s. S. 113°) sehr nähert und dadurch besonders empfiehlt. Kondakow, a. a. O., S. 221, setzt die sogen. Panachrante ins XI—XII Jahrh.; vgl. dagegen (?!) Mordtmann, a. a. O., p. 72".

Константинъ Липсъ, какъ думаетъ Мордтманнъ, или какой угодно другой Константинъ, императоръ, вельможа, богатый купецъ, — вѣдь не мало-же было Константиновъ въ Византіи!

Утвержденіе, что въ надписи говорится именно о Константинѣ X Дукѣ, тѣмъ болѣе странно, что надпись Фенари-Иса-месджиди даже эпиграфически не можетъ быть отнесена къ XI-му вѣку, а только къ XV-му! Паспати вполнѣ вѣрно вамѣтилъ, что та μιλυδδωτα ταῦτα γράμματα ἀναφαίνονται ἐπί τινων ἐπιγραφῶν τῶν χερσαίων τειχῶν. τὰ γράμματα ἐπληροῦντο διὰ μολύδδου, ῖνα μακρόθεν κατα-φαίνωνται. ὅλαι αἱ μολυδδωταὶ ἐπιγραφαὶ εἰναι τοῦ τελευταίου αἰῶνος τοῦ κράτους¹). Новѣйшій изслѣдователь надписей цареградскихъ стѣнъ ванъ-Миллингенъ²) вполнѣ подтверждаетъ выводы своего предшественника.

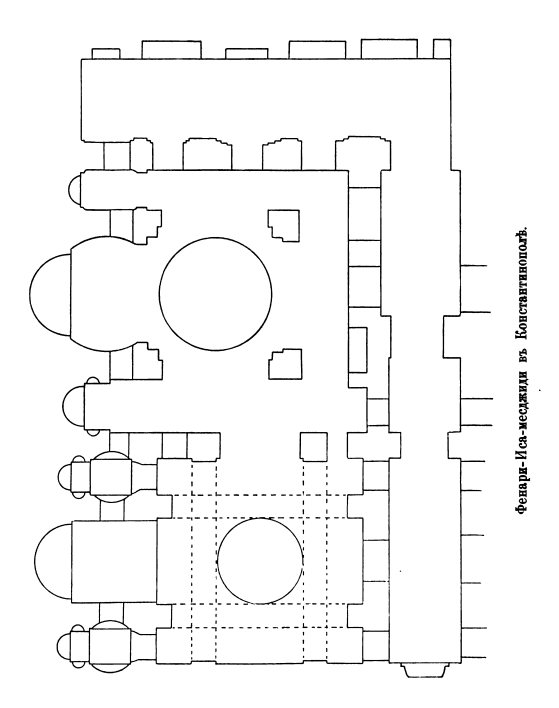
Но пусть даже Фенари-Иса-месджиди будеть церковью Панахранты; пусть надпись будеть XI-го въка; пусть Константинъ надписи будетъ Константиномъ X Дукою или какимъ угодно другимъ Константиномъ. Надпись идетъ по апсидному карнизу только съверной церкви, заполняеть его совсъмъ, но и только его; слъдовательно, надпись и относиться можетъ только къ съверной церкви, а не ко всему зданію. Для насъ, однако, вовсе не имъетъ значенія съверная церковь, а только южная. Приходится, значить, признать, что данныхъ для хронологіи Фенари-Исамесджиди не имъется никакихъ кромъ тъхъ, которыя мы можемъ извлечь изъ архитектурнаго склада памятника.

Планъ и разръзы мечети, какъ уже свазано, были зачерчены Пюльгеромъ. На таблицахъ, посвященныхъ Кахріо-джами, мы уже имъли случай убъдиться, какъ скромны требованія Пюльгера въ смыслѣ точности, а потому мы должны а ргіогі отнестись недовърчиво и къ плану Фенари-Иса-месджиди, тъмъ болѣе, что нъкоторыя странности въ этомъ планѣ сразу бросаются въ глаза. Тщательно по-казывая на своемъ планѣ повсюду линіями способъ перекрытія, Пюльгеръ опустиль эти линіи какъ-разъ въ планѣ важной для насъ южной церкви. Глядя на планъ Пюльгера, нельзя не подумать, что церковь представляетъ нѣчто вродѣ шатра (куполъ на четырехъ столбахъ), одиноко стоящаго среди дворика и только на востокѣ связаннаго съ окружающими корпусами.

Сличеніе плана Пюльгера съ прилагаемымъ здёсь планомъ, снятымъ Николаемъ Карловичемъ Клуге, лучше всего оправдываетъ скептическое отношеніе
къ чертежу Пюльгера. Пюльгеръ не замѣтилъ наружнаго нароика церкви; онъ
даетъ не изображеніе того, что есть въ дѣйствительности, а реконструкцію того,
что, по его мнѣнію, было нѣкогда; онъ невѣрно показываетъ коробовыми тѣ
своды, которые, на самомъ дѣлѣ, несомнѣнно крестовые и т. д. Наиболѣе
важнымъ для насъ является, однако, то обстоятельство, что его разрѣзъ по линіи
DC приходится признать фантастическимъ, равно, какъ и предложенную имъ реконструкцію.

<sup>1) &#</sup>x27;A. Πασπάτης, l. c., p. 324; cf. p. 56-57.

s) A. van Millingen, l. c., p. 104 sqq.



Вся церковь кореннымъ образомъ перестроена турками. Сказать опредъленно, какова была южная половина зданія до перестройки, безъ тщательнаго изслъдованія нынъ густо заштукатуренныхъ стънъ едва ли возможно. Слъдовательно, пока не произведено изслъдованіе самого памятника, и пока не добыто безспорныхъ данныхъ о византійскомъ имени зданія и его исторіи, Фенари-Иса-месджиди не можетъ войти въ кругъ зрънія исторіи византійскаго искусства. Пользоваться же ею, какъ исходною точкою для датировки другихъ памятниковъ, было бы слишкомъ рискованно.

## Часть третья.

Для датировки мозаической росписи наронковъ Кахріз-джами мы въ предшествующихъ двухъ частяхъ добыли слъдующія основанія:

- 1. циклы ветхозавѣтныхъ фигуръ куполовъ, сценъ изъ житія Богородицы и сценъ изъ житія Спасителя по содержанію своему образуютъ одно однородное цѣлое, выполненное по единому строго продуманному и притомъ ярко-субъективно окрашенному плану;
- 2. нѣкоторыя мозаики стоять внѣ указанныхъ цикловъ; изъ нихъ двѣ датированы надписями: колоссальная группа Спасителя съ Богородицею-Заступницей исполнена по заказу севастократора Исаака Комнина Порфиророднаго въ началѣ XII вѣка, другая, ктиторская, мозаика надъ царскими дверьми принадлежить великому логоеету Өеодору Метохиту и сдѣлана въ первой четверти XIV вѣка; должно отмѣтить, что обѣ мозаики равно безукоризненно согласованы съ общею системою прочихъ мозаикъ: ктиторская не занимаетъ мѣста какой нибудь сбитой для ея помѣщенія мозаики изъ жизни Богородицы (между послѣдовательно изображенными тремя сценами: ἑπταδηματίζουσα τὰ ἄγια τῶν άγίων питаніе Дѣвы ангеломъ, нѣтъ ни малѣйшей лакуны), а "моленіе Богородицы" является великолѣпнымъ заключительнымъ аккордомъ всей росписи и выраженіемъ основной идеи, вложенной въ систему росписи человѣкомъ, задумавшимъ ее;
- 3. принадлежать второй половин' еще XI в' вка роспись не можеть, ибо въ храм', возведенномъ Дукеною, наренки еще не им' вли того вида, какой им' вють нын';
- 4. довументальныя свидѣтельства приписывають честь созданія росписи Оеодору Метохиту, но достовѣрность этихъ свидѣтельствъ можетъ быть подвергнута нѣкоторому сомнѣнію, такъ какъ они отчасти исходятъ отъ самого Метохита, склоннаго, быть можетъ, къ преувеличенію своихъ заслугъ, и отъ преданнѣйшаго друга и ученика Метохита Никифора Григоры.

Итавъ возможны двъ датировки росписи: началомъ XII въка и началомъ XIV въка, причемъ допустимы три комбинаціи:

- 1. вся роспись задумана и исполнена севастократоромъ Исаакомъ и дошла до насъ въ первоначальномъ своемъ видѣ; Метохитъ только замѣнилъ ктиторскую мозаику Исаака новою со своимъ собственнымъ портретомъ и именемъ;
- 2. вся роспись есть дёло Исаава Комнина, но была впослёдствім реставрирована Метохитомъ, вся или отчасти, такъ что нёвоторыя мозаиви могутъ оказаться нетронутыми или только починенными, другія же цёливомъ принадлежащими Метохиту;
- 3. вся роспись есть дело Метохита, какъ заявляетъ объ этомъ онъ самъ, какъ подтверждаютъ другіе современники, какъ подтверждаетъ и Исаакъ Порфирородный, ни словомъ о мозаикахъ не упоминающій; въ такомъ случать согласованіе "моленія Богородицы" съ прочею росписью надо объяснить тёмъ, что Метохитъ, будучи человъкомъ съ тонкимъ вкусомъ, составляя планъ росписи, имълъ въ виду наличное "моленіе".

Къ разсмотренію этихъ трехъ комбинацій мы должны теперь приступить. Единственный возможный въ подобной работе методъ заключается въ томъ, чтобы:

- 1. проследить исторію иконографическаго типа каждой отдельной композиціи и определить место данной композиціи Кахріз-джами въ хронологической серіи однородныхъ изображеній;
- 2. разобраться въ стилъ композицій, составляющихъ роспись нареиковъ Кахріз-джами, удостовъриться, имъется ли единство живописныхъ пріемовъ, и оцънить могущія оказаться въ стилъ отдъльныхъ картинъ различія.

I.

Начнемъ иконографическій анализь мозаикъ по порядку того перечня, который мы дали во второй части.

I. Погрудное изображение бородатаго Спасителя 1) въ южномъ куполѣ наренка № 1 (табл. IV). — Типъ Спасителя съ бородатымъ ликомъ, съ благословляющею десницею и книгою въ лѣвой рукѣ появляется приблизительно въ V—VI вѣкѣ въ катакомбной живописи²). Это типъ Господа Вседержителя — Пантократора³).

Пом'вщалась икона Пантократора на подобающемъ видномъ и почетномъ м'вств. Со времени царя Василія Пантократоръ обычно изображался въ центръ главнаго купола. Отм'втимъ, что уже иллюстраторъ Христіанской Топографіи Космы Индикоплова изображалъ вселенную въ вид'в четыреугольнаго ящика съ голубыми



<sup>1)</sup> Изъ огромной иконографической литературы (обзоръ ея у *J. E. Weis-Liebersdorf*, Christusund Apostelbilder. Freiburg i. B., 1902, р. 1—27) достаточно будеть назвать Иконографическій и историческій очеркь *Н. П. Кондакова*, приложенный къ изданію Высочайме учрежденнаго Комитета попечительства о русской иконописи: Лицевой иконописный подлинникъ. І. Иконографія Господа Бога и Спаса намего Інсуса Христа. СПб., 1905.

<sup>2)</sup> Н. П. Кондаков, І. с., стр. 12 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О религіозномъ значенін образа Пантократора см. Д. В. Айналось и Е. К. Рыдинъ, Кіево-Софійскій соборъ. СПб., 1889, стр. 15—25. — Любонитно, что испанецъ Клавико (изд. И. И. Орезневскаго, Сборн. Отд. Р. яз. и слов. И. Ак. Наукъ, XXVIII, 1881, стр. 54, 69, 74) икону Пантократора постоянно обозначаетъ словами Dios Padre.

ствнами; ащивъ перекрыть сводомъ, и въ серединв свода помвщено погрудное изображение Спасителя<sup>1</sup>). Эта миніатюра достаточно выясняетъ мысль, положенную въ основание росписи Новой церкви царя Василія, куполъ которой патріархъ Фотій 2) описываеть слідующимь образомь: ἐπ' αὐτῆς γὰρ τῆς δροφῆς ἀνδρείκελος είχων μορφήν φέρουσα τοῦ Χριστοῦ πολυανθέσι ψηφῖσι ἐγγέγραπται. εἴποις ἄν αὐτὸν την γην έφοραν και την περί ταύτης διανοείσθαι διακόσμησίν τε και κυβέρνησιν ούτως ἀκριδῶς ὁ γραφεὺς καὶ τοῖς σχήμασι τὴν τοῦ Δημιουργοῦ περὶ ήμᾶς κηδεμονίαν επίπνους γέγονεν εντυπώσασθαι. При такомъ взглядь на икону Пантократора вполив естественно, что она скоро делается обязательнымъ центромъ всей системы церковной росписи<sup>3</sup>). Рисуется Пантократоръ обыкновенно погрудно, гораздо реже во весь рость 1). Наиболе древнія погрудныя иконы Пантократора въ центральныхъ куполахъ находятся въ Новгородской св. Софін 5), въ Кіевской св. Софіи 6), въ Новомъ монастыръ на Хіосъ 7), въ св. Лукь въ Фокидъ 8), въ Дафни на Элевсинской дорогь од въ Палатинской капелль въ Палерио 10), въ церквахъ Авона 11) и т. д. Изръдка — напр. въ Фетхіз-джами въ Константинополъ — Пантократоръ пом'вщается и не въ главномъ купол'в, а въ боковомъ. Куполъ нареика является совсёмъ исключительнымъ мъстомъ для иконы Пантократора, и расположеніе мозаивъ Кахріз-джами становится понятнымъ только въ той связи, которую мы выяснили выше, во II части нашей книги: художнику важно было изобразить Бога Отца, Начало началь, къ которому въдь и евангелисть возводить родословную Спасителя.

Иконографически Пантократоръ южнаго купола наренка Кахріз-джами вполнъ отвъчаеть прочно установившемуся типу, и едва-ли можно отыскать такія подробности иконографическаго свойства, которыя позволили бы отнести нашу икону именно къ началу XII въка или навърное къ началу XIV в. Есть, правда, одна любопытная деталь: крестъ нимба, окружающаго голову Спасителя, предста-

<sup>1)</sup> Д. В. Аймаловъ, Эллинистическія основы византійскаго искусства. Зап. И. Р. Археол. Общ., XII (вып. 3—4), 1901, стр. 21.

<sup>2)</sup> Photii Homilia III (Migne, P. G., CII, col. 572 A.)

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Έρμηνεία τῶν ζωγράφων, ἔκδ.  $\beta'$  'Α. Κωνσταντινίδου, ἐν 'Αθήναις, 1885, p. 247,  $\S$  528.

<sup>4)</sup> А. Павловскій, Живопись Падатинской капелли. СПб., 1890, стр. 47. Соображенія А.А. Павловские — эстетическаго свойства; необходимо принимать во вниманіе и историческія данныя, сгруппированныя І. Стрэковоскимь, Orient oder Rom. Leipzig, 1901, p. 26—29.

<sup>5)</sup> Н. Покровскій, Стінныя росписи въ древних храмах греческих и русских (Труды VII арх. съізда въ Ярославлі, 1887, С. І), Москва, 1890, стр. 185; икона неоднократно "исправлялась".

<sup>6)</sup> Н. Кондаков, l. с., стр. 31, рис. 47; Айналов и Рыдинь, l. с., стр. 15, рис. 1; въ обоихъ изданіяхъ мозанка воспроизведена по калькі Историческаго музея въ Москві, работи А. В. Прахова; фотографія съ оригинала у G. Schlumberger, L'Épopée byzantine à la fin du X s. vol. I. Paris, 1896, p. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Jos. Strzygowski, Nea Moni auf Chios. Byz. Ztschr., V, 1896, p. 147; мозанка погибла и извъстна только по проскинитарів.

<sup>&</sup>lt;sup>8)</sup> R. W. Schultz and S. H. Barnsley, The monastery of S. Luke of Stiris in Phocis etc. London, 1901, p. 65; мозанка замънена фрескою, тоже уже пришедшею въ ветхость.

<sup>9)</sup> G. Millet, Le monastère de Daphni. Paris, 1899, p. 105, fig. 48; mos. изуродована датинянами.

<sup>10)</sup> A. Terzi, La cappella di San Pietro nella reggia di Palermo. Palermo, 1875, pl. XV.

<sup>11)</sup> H. Brockhaus, Die Kunst in den Athosklöstern. Leipzig, 1891, p. 69 sqq.

вленъ какъ-бы рельефнымъ, ибо у каждаго изъ трехъ видимыхъ концовъ креста по одной двойной чертъ контура. Подобный рисунокъ креста мы находимъ ръдко въ византійскомъ искусствъ. Ниже мы вернемся еще къ вопросу о нимбъ.

II. Патріархи (№ 2-40, табл. V—XI). — Авонская Ерминія і), описывая фигуры родословной Спасителя, дѣлаетъ между ними такія различія:

- δ προπάτωρ 'Αδάμ γέρων ἀσπρογένης μακρυμάλλης,
- ό δίκαιος Σήθ υίὸς ᾿Αδὰμ γέρων περικαπνισμένον ἔχων τὸ γένειον,
- δ δίκαιος Ένως υίδς Σήθ γέρων διχαλογένης.

И т. д. все въ томъ же родъ. Различія сводятся, какъ видно, къ различіямъ въ бородъ и волосахъ. Нашъ мозаичисть не болъе находчивъ, чъмъ афонскій иконописецъ: всъ фигуры южнаго купола нарфика, верхняго и нижняго ярусовъ мозаикъ, чрезвычайно похожи другъ на друга: только одинъ Адамъ отличенъ аттрибутомъ — длиннымъ посохомъ съ ярко-зеленою въткою на концъ. Тридцать девять разъ, съ легкими варіантами въ драпировкахъ, повторяется мотивъ старца (только № 25 юноша) въ античномъ костюмъ — широкой тогъ. Художникъ, по мъръ силъ, разнообразитъ положеніе рукъ и ногъ, поворотъ головы, форму бороды и волосъ. Говорить объ иконографическихъ типахъ отдъльныхъ патріарховъ нельзя.

III. Цари (№ 41—56, табл. XIII—XVI). — Несмотря на то, что цари израильскіе неоднократно изображались въ византійскомъ искусствѣ — сощлюсь на изображенія въ Дафни царей Давида²) и Соломона³); Соломона на тронѣ, окруженнаго двѣнадцатью царями Израиля въ парижскомъ Евангеліи № 744) XI вѣка; Давида въ парижской псалтири № 1395) X вѣка; Соломона и Ровоама въ парижскомъ-же Евангеліи № 646) X вѣка и т. д.; — тѣмъ не менѣе говорить объ иконографическихъ типахъ отдѣльныхъ царей едва-ли возможно, а прослѣдить исторію типа каждаго изъ нихъ немыслимо. Нужно сказать только нѣсколько словъ о костюмахъ израильскихъ царей, какъ ихъ изобразилъ мозаичисть въ Кахріз-джами.

Цари одъты всѣ (за исключеніемъ № 54) въ длиные хитоны, свободно ниспадающіе ниже колѣнъ, почти до щиколокъ. Низы хитоновъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ (№ 44, 45, 46, 48, 49) гладкіе, безъ вышивокъ; въ двухъ случаяхъ они окаймлены широкою вышитою и украшенною драгоцѣнными камнями парчевою полосою (№ 42 и 43); у остальныхъ царей (№ 41, 47, 50, 51, 52, 53, 55, 56) на нижней полосъ хитона видны вышивки, и интересно, что нѣкоторыя вышивки

<sup>1)</sup> Έρμηνεία, p. 90, § 131.

<sup>\*)</sup> G. Millet, l. c., pl. IX 6.

<sup>3)</sup> G. Millet, l. c., pl. VII 1.

<sup>4)</sup> H. Bordier, Déscription des peintures et autres ornements contenus dans les manuscrits de la Bibliothèque Nationale. Paris, 1883, p. 134: fol. 2 r.; G. Schlumberger, Un empereur byzantin au X s., Nicéphore Phocas. Paris, 1890, p. 263.

<sup>5)</sup> Jules Labarte, Histoire des arts industriels au Moyen-âge et à l'époque de la Renaissance Paris, 1864, Album, II, pl. LXXXII; H. Omont, Fac-similés des miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la Bibliothèque Nationale du VI au XI siècle. Paris, 1902, pl. VII.

<sup>6)</sup> J. Labarte, l. c., pl. LXXXIII; H. Bordier, l. c., p. 105.

им'єють форму буквъ I, M,  $\Theta$  — орнаментика, изв'єстная уже по мозаикамъ Santa Maria Maggiore<sup>1</sup>) въ Рим'є и San Gennaro<sup>2</sup>) въ Неапол'є.

Поверхъ хитоновъ всѣ цари (за исключеніемъ № 42, 43, 44) имѣютъ широкій плащъ-хламиду, сдерживаемую на груди (только № 46 на плечѣ) аграфомъ (кружокъ — № 46 и 49, квадратъ — № 55), или матерчатымъ перехватомъ (№ 48 и 53), или, наконецъ, фибулой и перехватомъ вмѣстѣ (№ 45, 47, 50, 51, 52, 54 $^3$ ). На плечахъ нѣкоторыхъ царей въ хламиду вставлены куски золотой парчи, круглые (№ 45, 50, 52) или четыреугольные (№ 48 и 51). Спереди, пониже груди, у разрѣза вставлены такіе же куски парчи (№ 45, 46, 49, 53, 55) различныхъ размѣровъ.

На головахъ царей врасуются вънцы самаго разнообразнаго вида, отъ простыхъ обручей (№ 41, 44, 50, 52) до сложныхъ коронъ-клобуковъ съ матерчатыми верхами (№ 46—49, 55, 56). Такія сложныя короны, хотя и рѣдкія въ Византіи до ХІІІ в., все же встрѣчаются: примѣрами могутъ служить миніатюры Григорія Назіанзина Національной библіотеки № 5104) и мн. др. Только вѣнцы Соломона (№ 42) и, особенно, Ровоама (№ 43) имѣютъ весьма необыкновенный видъ: вычурный рисунокъ вѣнца № 43 пышно варіируетъ мотивъ вѣнцовъ № 45 и 42. Едва-ли окажется возможнымъ подыскать къ вѣнцу № 43 другую аналогію кромѣ короны Ирода на другой мозаикѣ все той же Кахріэ-джами, № 96 (Избіеніе младенцевъ, табл. ХХХVІ).

Двѣ фигуры царей (№ 42 и 43, табл. XIII) одѣты совершенно иначе, чѣмъ всѣ остальныя: чрезвычайно богато окаймленные хитоны перетянуты лорами. Лоры эти — шировія ленты изъ золотой парчи, украшенныя шитьемъ и драгоцѣнными камнями. Лоры царей Соломона и Ровоама въ Кахріз-джами состоять изъ двухъ частей: одна нашита спереди на хитонъ и идетъ отъ шеи до подола; другая обвиваетъ тѣло, т. е. съ праваго бедра проведена по груди на лѣвое плечо, обходитъ сзади вокругъ шеи, съ праваго плеча, опять по груди, сведена къ лѣвому бедру, обведена по спинѣ вокругъ таліи къ правому бедру, откуда свободный конецъ подобранъ лѣвою рукою, такъ что онъ закрываетъ животъ.

Лоръ въ Византіи имѣетъ свою исторію в), которую можно прослѣдить съ конца V вѣка и по XV. Ясно, что въ такой долгій промежутокъ времени и самая форма лора, и образъ его ношенія видоизмѣнялись. Въ храмѣ Успенія въ Никеѣ лоры архангеловъ в) состоятъ изъ одного куска матеріи: одинъ конецъ лора свѣшивается съ праваго плеча спереди до нижняго края хитона; съ плеча онъ проведенъ по лопаткѣ, подъ мышкой, покрываетъ грудь и восходитъ къ лѣвому плечу,

<sup>1)</sup> Д. В. Айналов, Мозанки IV и V вв. СПб., 1895, стр. 112—113 (НZАІГ) и 124 (ZГ).

<sup>2)</sup> Д. В. Айналовъ, l. с., стр. 143 (I).

³) Что продолговатый прямоугольникъ, соединяющій края хламиды, есть именно матерчатый перехвать, явствуеть, мнъ кажется, изъ рисунка № 54: перехвать наполовину закрываеть аграфъ.

<sup>4)</sup> H. Omont, l. c., pl. XLIII H LIX.

b) Подробное, но не весьма ясное изложение ея даль O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicæs und ihre Mosaiken. Strassburg, 1903, p. 204—208. См. также Д. Ө. Быляела, Byzantina CII6., 1893, II, стр. 212 сл.

<sup>6)</sup> O. Wulff, l. c., pl. II, p. 204.

по спинъ спускается въ правому бедру, обходитъ вовругъ таліи спереди въ лъвому бедру, еще разъ обведенъ по спинъ въ правому бедру и, наконецъ, закрываетъ животъ; тутъ лоръ подобранъ лъвою рукою, съ которой и свъщивается конецъ его. Это первоначальный образъ ношенія лора. Видъ у лора Никейскихъ архангеловъ слъдующій: онъ раздъленъ полосками и вдоль, и поперекъ, съ такимъ разсчетомъ, чтобы получились три ряда квадратовъ. Этотъ ръшетчатый узоръ характеренъ для византійскаго лора втеченіе нъсколькихъ въковъ.

Лоръ Никейскихъ архангеловъ, такимъ образомъ, является прямымъ потомкомъ toga prætexta римскихъ сановниковъ классическаго времени. Jos. Wilpert¹)
показалъ, какъ toga prætexta превратилась въ toga contabulata, toga contabulata —
въ toga picta (trabea), а изъ этой послѣдней произошелъ лоръ. На никейской формъ
развитіе лора не остановилось. Такъ какъ его стали дѣлать изъ тяжелой парчи
и украшать драгоцѣными камнями, лоръ становился чрезвычайно неудобною принадлежностью парадной одежды, и его пришлось разложить на части, изъ которыхъ
нѣкоторыя, удобства ради, могли быть пришиты къ далматикѣ. Какъ все это дѣлалось въ разное время, мы можемъ прослѣдить по памятникамъ искусства.

Въ св. Софін въ Кіевѣ²), въ Марторанѣ³), въ Палатинской капеллѣ⁴), въ соборѣ Монреале⁵), на миніатюрахъво, и рельефахъ³) мы видимъ лоръ, состоящій изъ двухъ кусковъ: съ праваго бедра лоръ восходить къ лѣвому плечу по груди, облегаетъ сзади шею и черезъ правое плечо свѣшивается внизъ по груди и животу до подола далматики, причемъ свѣшивающаяся часть прикрѣплена, такъ что проходитъ по серединѣ тѣла; второй кусокъ пришитъ однимъ концомъ на спинѣ у праваго бедра, закрываетъ животъв) и переброшенъ черезъ лѣвую руку. Что этотъ второй кусокъ совсѣмъ отдѣленъ отъ перваго, подчеркивается тѣмъ, что онъ обыкновенно гораздо шире и весьма часто имѣетъ другой узоръ — дѣленіе на квадраты удерживается, въ большинствѣ случаевъ, для одной изъ частей.

Описанная вторая форма лора впослёдствіи — въ центрё, Константинополё, конечно раньше, въ отдаленныхъ провинціяхъ съ болёе или менёе значительнымъ запозданіемъ — смёняется третьей еще болёе упрощенной формою, которую мы, наряду со второю, наблюдаемъ въ Палатинской капеллё<sup>9</sup>), въ св. Лукё

<sup>1)</sup> J. Wilpert, Der Parallelismus in der Entwickelung der toga und des pallium. Byz. Ztschr., VIII, 1899, p. 490—492; cf. J. Wilpert, Die Malereien der Katakomben Roms. Freiburg i. B., 1903, p. 70—72.

<sup>2)</sup> Айналовъ и Ръдинъ, l. с., стр. 32, рис. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Фотографін *Іпсогрога* въ Палермо № 96 и 98.

<sup>4)</sup> Andrea Terzi, l. c., pl. XVI.

b) D. B. Gravina, Il duomo di Monreale. Palermo, 1859, pl. XIV B, XIV D, XXIV E.

<sup>6)</sup> Напр. *Н. Omont*, l. c., pl. XVI, XIX, XIIII, LXII; Д. Ө. Бъляесь, l. c., pl. IX; и мн. др.; миніатюра рукописи Григорія Назіанзина Пантеленмоновскаго монастиря на Асонь, XI в., (G. Schlumberger, Épopée, I, p. 497) въроятно относится сюдаже: вонець дора, идущій отъ праваго бедра по животу, не видень всябдствіе изгиба стапа.

<sup>7)</sup> Напр. въ колл. гр. Строганова, G. Schlumberger, Épopée, I, p. 45; cf. II, p. 76 и др.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Иногда (напр. H. Omont, l. c., pl. XVI) этотъ второй кусокъ, прежде чёмъ быть подобраннымъ, обходить вокругъ таліи.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) A. Terzi, l. c., pl. XIX H pl. XXXIII.

въ Фокидъ 1), въ венеціанскомъ бантистеріи 2) и т. д. 3). Въ то время какъ въ Марторанъ 'Роує́ріоς рії (1130 –1154) носить еще лоръ второго вида, въ Константинополь Романъ IV Діогенъ (1067 —1071) вънчается уже въ лоръ новъйшаго образца 4). Этотъ лоръ состоить изъ длинной парчевой полосы, нашитой спереди, по серединъ тъла, на далматику отъ шеи до подола; другой кусокъ пришитъ къ правому бедру и переброшенъ черезъ лъвую руку.

Съ toga prætexta такой лоръ, конечно, ничего общаго больше не имъетъ, да и самое названіе "лоръ" — въдь λῶρος, или λῶρον, значитъ "ремень" — къ нему собственно уже не приложимо. Впослъдствіи названіе это теряетъ всякій смыслъ: вертикальная полоса сливается съ широкимъ парчевымъ воротникомъ далматики и съ такимъ же подоломъ и становится просто золотымъ бортомъ вдоль разръза одежды.

Такого лора, какой нарисовалъ мозаичисть въ Кахріз-джами, никогда никто не носилъ. На этомъ фактъ основывается весьма въроятная, если и не достовърная, датировка. Дъло въ томъ, что и у Соломона, и у Ровоама есть вертикальная полоса отъ шеи до подола, т. е. художникъ исходить отъ современной ему третьей формы лора и намъренно измъняеть ее, возвращаясь къ стариннымъ образцамъ. Кусокъ у пояса, переброшенный черезъ руку, не пришитъ у бедра, но, по узору, по размърамъ, по положенію, составляеть безусловно одно цълое съ верхнею частью лора, обвивающею грудь и шею. Повидимому, художникъ хотълъ изобразить лоръ второй формы, но не сумълъ, напуталъ. Едва-ли такая путаница была возможна въ XII в., да еще въ первой его половинъ; она вполнъ естественна въ началъ XIV в.

IV. Пророви (№ 57—67, табл. XVII—XIX). — Въ нижнемъ арусѣ мозаивъ сѣвернаго купола мы имѣемъ:

- 1. Мельхиседева (№ 57),
- 2. Даніила и его товарищей Ананію, Азарію и Мисаила (№ 58, 59, 60, 61),
- 3. Моисея съ Аарономъ, Оромъ и Іисусомъ Навиномъ (№ 62, 63, 64, 65),
- 4. Самуила (Me 66),
- 5. Ioва (№ 67).

Даніилъ отдѣльною фигурою имѣется въ св Софіи въ Кіевѣь, въ Дафни въ т. д. въ Кіевѣже есть и фигуры трехъ отрововъ 7). Привлечь въ сравненію можно было бы и иногочисленныя миніатюры, начиная съ Космы Индикоплова в), парижскаго Григорія Назіанзина № 510 в), Ватиканскаго Минологія 10) и мн. др. Всюду мы ви-

<sup>1)</sup> R. W. Schultz and S. H. Barnsley, l. c., pl. -.

<sup>2)</sup> G. Schlumberger, Épopée, I, p. 9.

<sup>3)</sup> G. Schlumberger, Épopée, I, p. 81; II, p. 81; II ap.

<sup>4)</sup> G. Schlumberger, Un empereur, p. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Древности Россійскаго Государства. Кіево-Софійскій соборъ. Изд. Имп. Р. Арх. Общ. СПб., 1874—1887, pl. XLII 34.

<sup>6)</sup> G. Millet, l. c., pl. VIII 3.

<sup>7)</sup> Атлась И. Р. А. О., pl. XXXV 4—6.

b) Garrucci, Storia dell' arte cristiana. Prato, 1873-1881, III, pl. 150.

<sup>9)</sup> H. Bordier, l. c., p. 86, fig. 23; H. Omont, l. c., pl. LVII 1.

<sup>10)</sup> G. Schlumberger, Épopée, II, p. 557.

димъ четыре юношескія фигуры въ восточномъ костюмѣ: на головахъ шапочки, короткій хитонъ высоко перепоясанъ, плащъ коротокъ, ноги плотно обтянуты узкими (характерными для нихъ уже въ катакомбахъ)¹) портами, голени обмотаны ремнями обуви. Между собою Даніилъ и его товарищи мало различаются. Въ Кахріз-джами Даніилъ выдѣленъ тѣмъ, что у него въ рукахъ открытая книга съ текстомъ пророчества о Іисусѣ, между тѣмъ какъ у трехъ отроковъ въ рукахъ свернутые свитки.

Въ третьей группъ чрезвычайно интересенъ Моисей. По Ерминіи Моисей — μιξαιπόλιος δλιγογένης φορῶν ἱερατικήν στολήν καὶ μίτραν βαστῶν τὰς δύω πλάκας τοῦ νόμου²). На нашей же мозаикъ № 63 (табл. XVIII) Моисей представленъ не въ священнической одеждь, простоволосымъ и держащимъ въ рукахъ сосудъ, на которомъ погрудно изображена Богородица. Истолкованіе этого аттрибута, который, насколько мнъ извъстно, на другихъ памятникахъ искусства не встрѣчается, представляетъ значительныя затрудненія. Въ одномъ изъ церковныхъ гимновъ³) мы читаемъ:

δπεσημήνατο τρανῶς τὸ θαῦμα τοῦτο, "Αννα, τὸ μάννα ἐπομβρίσας εἰς βρῶσιν ἐν ἐρήμφ ἐξ οὐρανοῦ τῷ Ἰσραήλ, ἄρρητον τὸν τρόπον καὶ ἀμήχανον ἡμῖν προδείξας κτλ.

Манна — прообразъ Спасителя; сосудъ съ манною символизируетъ Богородицу. — Это толкованіе, однако, не единственное возможное. Можно сблизить сосудъ Моисея съ иконами Богородицы типа камеи Vettori $^4$ ):  $\overline{\text{MP}}$   $\overline{\text{OV}}$   $^4$  ПНГН, и вспомнить о другомъ чудѣ Моисея, о скалѣ, источившей воду. Можно, далѣе, привлечь миніатюры Христіанской топографіи Космы Индикоплова, гдѣ приземистая ваза на низкой ножкѣ и съ языками пламени внутри символизируетъ въ одномъ случаѣ купину горящую $^5$ ). Противъ этихъ послѣднихъ двухъ толкованій говоритъ, правда, то, что въ Кахріэ-джами на сосудѣ изображена Богородица безъ Младенца, а Богородица  $^4$   $^4$  всегда держитъ Младенца $^6$ ); пламя на мозаикѣ Кахріэ-джами тоже не обозначено, и сосудъ имѣетъ другую форму, нежели на миніатюрѣ Христіанской топографіи.

Ааронъ (№ 64, табл. XIX) представленъ старцемъ. Въ правой рукѣ онъ держитъ жезлъ процвѣтшій; лѣвая рука согнута въ локтѣ, но скрыта подъ полою одежды.

<sup>1)</sup> Joseph Wilpert, Die Malereien der Katakomben Roms. Freiburg i. B., 1903, p. 70.

<sup>2)</sup> Έρμηνεία, p. 93, § 133.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) J. B. Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata. I. Paris, 1876, p. 282.

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 478, 36.

ј. Д. В. Айналовъ, Эллинист. осн., стр. 17 и рис. на стр. 30 и 32.

<sup>&</sup>quot;) С. Спессорега, Земная жизнь пресвятой Богородицы. Clic., 1898, стр. 588.

Ааронъ съ жевломъ встръчается уже въ сирійскомъ кодексъ Рабулы<sup>1</sup>). Въ рукописи Космы Индиклоплова<sup>2</sup>) и въ Кіевъ<sup>3</sup>) Ааронъ въ правой рукъ держитъ кадильницу, въ лѣвой ковчегъ завъта. Въ Дафни<sup>4</sup>) Ааронъ въ лѣвой рукъ имъетъ ковчегъ завъта, правою благословляетъ. Ерминія<sup>5</sup>) предписываетъ рисовать Аарона съ жезломъ и ковчегомъ. Нашъ мозаичистъ снабдилъ Аарона только посохомъ, потому что ему, въ данномъ мъстъ, важно было подчеркнуть пророчество Аарона о Богородицъ.

Старецъ Оръ (№ 65) нивавихъ аттрибутовъ не имѣетъ; по Ерминіи в) онъ — γέρων διχαλογένης φορῶν ໂερατικήν στολήν καὶ βαστῶν χαρτὶ τειλιγμένον.

Средняя часть мозаиви, изображавшей Іисуса Навина (№ 62), разрушена; сохранились только боковыя части, съ рисункомъ копья и щита, обычными аттрибутами Навина, извъстными уже по миніатюръ Рабулы<sup>1</sup>). Для авонскихъ художниковъ Іисусъ Навинъ — γέρων στρογγυλογένης φορῶν χορῶνα καὶ στρατιωτικὴν στολὴν καὶ βαστῶν σκηπτρον<sup>5</sup>).

Самуилъ (№ 66) правою рукою держитъ, а лѣвою рукою поддерживаетъ огромный рогъ. Это тотъ рогъ, изъ котораго Самуилъ помазалъ на царство Давида, и который въ искусствъ, начиная съ кодекса Рабулы ), сталъ его отличительнымъ признакомъ. По Ерминіи ) Самуилъ — ує́рων μακρυγένης, φορῶν ἱερατικήν στολήν καὶ μίτραν καὶ βαστῶν τὸ κέρας τοῦ ἐλαίου καὶ θυμιατήριον. Нашъ моваичистъ — опять согласно со старинными сирійскими оригиналами и несогласно съ Ерминією — вадильницу опустилъ.

Іовъ (№ 67) въ рукахъ держитъ свитокъ, аттрибутъ всѣхъ вообще пророковъ; въ Кахріо-джами такіе-же свитки имѣютъ и товарищи Даніила.

Мельхиседевъ ужъ очень рано сталъ популярною фигурою въ искусствѣ: уже Апостольскія постановленія в называють его ἀρχιερέα τῆς λατρείας. Въ немъ видѣли, какъ мы указали во II части , прообразъ Христа. Въ Santa Maria Maggiore въ Римѣв, въ Равеннскихъ храмахъ San Vitale и Sant' Apollinare in Classe 10, въ знаменитой рукописи книги Бытія 11) въ Вѣнѣ и др. 12) мы его видимъ въ качествѣ

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 129 H 130.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 146, 2 n 3.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Айналовъ и Рыдинъ, 1. с., стр. 65, рис. 3.

<sup>4)</sup> G. Millet, l. c., p. 115, fig. 53.

b) Έρμηνεία, p. 93, § 133.

<sup>6)</sup> Const. Apost. VIII 12 (*Migne*, P. G., I., col. 1100 B); см. другія цитаты у *J. Quitt*, Die Mosaiken von San Vitale in Ravenna. Byzant. Denkm. herausgeg. von *J. Strzygowski*. III, Wien, 1903, p. 77, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Cm. Bume, ctp. 68.

<sup>8)</sup> Воспроизведена въ краскахъ у de Rossi, Musaici cristiani di Roma. Roma, s. a., pl. XVI 1; крупнъе, очеркомъ, у Garrucci, l. c., IV, pl. 215, 1; описана у Д. В. Аймалова, Мозанки IV и V вв. СПб., 1895, стр. 109.

<sup>9)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 262; описаніе у Е. К. Рыдина, Мозанки Равеннскихъ церквей. СПб., 1896, стр. 132—134 и рис. 36; J. Kurth, Die Mosaiken der christlichen Aera. I, Die Wandmosaiken von Ravenna. Berlin, 1902, p. 104, pl. XIX.

<sup>16)</sup> Garrucci., l. c., IV, pl. 266, 5; E. K. Piodune, l. c., crp. 189; J. Kurth, l. c., p. 219.

<sup>11)</sup> W. v. Hartel und Fr. Wickhoff, Die Wiener Genesis. Wien, 1895, pl. VII, p. 147.

<sup>12)</sup> N. Kondakoff, Histoire de l'art byzantin. Trad. p. M. Trawinski. Paris, 1886—1891, II, p. 80—81; J. J. Tikkanen, Die Genesismosaiken in Venedig und die Cottonbibel. Helsingfors, 1889, pl. V 37; J. J. Tikkanen, Die Psalterillustration im Mittelalter. I, Helsingfors, 1895, p. 54; H. T. J.

άρχιερεὸς τῆς λατρείας съ блюдомъ, на воторомъ лежать три хлѣбца. Этоть образъ Мельхиседева тавъ прочно установился, что, напримѣръ, въ Монреале¹) Мельхиседевъ единственный изъ прорововъ отмѣченъ аттрибутомъ — все тѣмъ же блюдцемъ. По Ерминіи³) Мельхиседевъ — γέρων μακρυγένης φορῶν ἱερατικὴν στολὴν καὶ εἰς τὴν κεφαλὴν μίτραν βαστῶν δίσκον ἔχοντα ἐπάνω τρεῖς ἄρτους. Тавъ изображенъ онъ и въ Кахріз-джами (№ 57), въ головномъ уборѣ и одеждѣ первосвященнива, съ дисвомъ въ правой рукѣ, на воторомъ бѣлѣютъ мистическіе хлѣбцы, увазывая на нихъ лѣвою рукою.

V. Богородица съ Младенцемъ<sup>3</sup>) въ центрѣ сѣвернаго купола наронка (Ж 68, табл. XX). — Богородица и Младенецъ обращены лицомъ къ зрителю; Марія держить сына объими руками за предплечья; Младенець въ левой рукъ держить свитокъ, а десница его дълаетъ широкій жесть благословенія. Внъшнихъ признаковъ, которые позволили бы датировать эту мозанку, не имфется: и расположение фигуръ, и позы, и жесты весьма старинны. Въ западной подкупольной аркъ Великой св. Софіи Зальценбергъ () зарисоваль изображеніе Богородицы съ Младенцемъ, которое во всвхъ подробностяхъ совпадаеть съ мозанкою Кахрід-джами. Къ сожальнію нижняя часть медальона св. Софіи сильно разрушена — Зальценбергь о ней пишеть: Vor der Maria muss sich das Christuskind befunden haben, wovon jedoch bloss der rote Nimbuskreis mit drei silbernen Strahlen auf Goldgrund erhalten ist<sup>5</sup>). Остается, слёдовательно, невыясненнымъ, въ какомъ положеніи были руки Богородицы. Навърное въ томъ же положеніи, какъ въ Кахріз-джами, руки Богородицы на фрескъ крипты въ Sant' Urbano alla Caffarella 6), но тамъ Младенецъ держить благословляющую десницу передъ собою — нъть того широкаго размаха жеста, какъ на нашей мозаикъ. Этотъ широкій жестъ мы видимъ на фрескъ XII в. въ Бриндизи<sup>7</sup>), и почти такой-же на мозаикъ XII – XIII в. въ San Gregorio въ Мессинѣв).

<sup>1)</sup> Gravina, Il duomo di Monreale, pl. XVI.

<sup>\*) &#</sup>x27;Ephnysia, p. 92, § 133.

<sup>3)</sup> Важнъйшія сочиненія объ иконографіи Богородицы слъдующія: de Rossi, Imagines selectae Deiparae Virginis. Roma, 1863; Rohault de Fleury, La Sainte Vierge. Vol. II. Paris, 1878; Victor Schultze, Archæologische Studien über altchristliche Monumente. Wien, 1880, p. 177—219: "die Marienbilder in der altchristlichen Kunst"; F. X. Kraus, Realencyclopædie der altchristlichen Altertümer. Freiburg i. B., 1886, II, p. 361—365, s. v. Marienbilder; F. A. Lehner, Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten. Stuttgart, 1886, p. 283—342; Liell, Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau und Gottesgebäererin Maria auf den Kunstdenkmälern der Katakomben. Freiburg i. B., 1887; A. Venturi, La Madonna. Milano, 1900, p. 1—80; A. Munoz, Iconografia della Madonna. Studio delle rappresentazioni della Vergine nei monumenti artistici d'Oriente e d'Occidente. Firenze, 1905; и мн. др.

<sup>4)</sup> W. Salzenberg, Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel. Atlas. Berlin, 1855, pl. XXXII; особенно следуетъ обратить вниманіе на тожество головного убора, о значенія котораго см. Jos. Strzygowski въ LI т. Denkschriften Вънской Академін наукъ, р. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) W. Salsenberg, l. c., Text. Berlin, 1854, p. 102-103.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) N. H. J. Westlake, An elementary history of design in mural painting. London, 1905, II, p. 51, fig. LXII.

<sup>7)</sup> D. Salazaro, Studi sui monumenti dell' Italia Meridionale dal IV al XIII secolo. Napoli, 1871, pl. XXXIV.

<sup>\*)</sup> D. Salasaro, l. c., pl. XLVI.

II.

Повойный А. И. Кирпичниковъ, начавъ въ 1882 г. свои занятія исторією искусства, сразу спеціализировался на изученій культа и иконографіи Богоматери. Убідившись въ томъ, что въ этой области сділано весьма мало, А. И. Кирпичниковъ задумаль обширное изслідованіе "о Дівві Маріи въ поэзій и искусстві." Подробную программу этого изслідованія онъ представиль Императорской Академіи наукъ, и Академія, по отзыву Ө. И. Буслаева, эту программу одобрила і). Программа, къ сожалівнію, осталась не выполненною: А. И. Кирпичниковъ напечаталь только отрывки, отдільныя главы своего изслідованія.

Осталась она не выполненною не только въ русской, но и во всемірной ученой литературів. Западные ученые, труды которыхъ мы будемъ цитировать ниже, по мітрів надобности, весьма подробно изучають искусство древнехристіанское и средневівновое — западное, искусству же византійскому и искусству народовъ, входящихъ въ сферу византійскаго культурнаго вліннія, удівляють весьма мало вниманія. Поэтому, въ то время какъ западныя иллюстраціи къ житію Маріи зарегистрированы и каталогизированы, иллюстраціи византійскія еще ожидають очереди.

Никакое дѣло не дѣлается разомъ и сразу. Приступая къ иконографическому анализу той серіи мозаикъ Кахріо-джами, которая имѣетъ темою житіе Богородицы, мы даже надѣяться не смѣемъ, что наши перечни окажутся полными, тѣмъ болѣе что намъ приходится оперировать надъ однимъ только изданнымъ матеріаломъ: просматривать рукописи Парижа и Рима, Венеціи и Флоренціи и другихъ книгохранилищъ, искать тамъ нужныя намъ миніатюры — намъ не было дано.

У древнѣйшихъ христіанскихъ писателей — у Іустина<sup>2</sup>), у Климента Александрійскаго<sup>3</sup>) — мы находимъ слѣды легендъ о Богородицѣ и о Спасителѣ, которыя потомъ кристаллизовались въ видѣ отреченныхъ книгъ, апокрифовъ. Оригенъ уже ссылался на "книгу Іакова", какъ на нѣкій авторитетъ<sup>4</sup>). Потомъ легенды на время исчезаютъ изъ сочиненій представителей оффиціальной церкви: вѣрнѣе, церковь хотѣла бы, чтобы онѣ исчезли.

Но легенды, плодъ народнаго творчества, живучи, и даже видные представители церкви не могутъ всегда отъ нихъ отдълаться. Правда, не все то, что мы находимъ въ собраніяхъ твореній церковныхъ писателей, можетъ итти въ счетъ: проповъдь Григорія Нисскаго на Рождество Христово<sup>5</sup>), въ которой разсказывается исторія (не названныхъ) Іоакима и Анны, дътства Маріи, введенія Дъвы во храмъ и т. д., можетъ и не принадлежать Григорію; толкованіе на Шестодневъ, припи-

<sup>1)</sup> Записки Императорской Акад. Наукъ, т. XLIX, стр. 47 слл.

<sup>2)</sup> Migne, P. G., VI col. 657.

<sup>3)</sup> Migne, P. G., IX, col. 529 B.

<sup>4)</sup> Migne, P. G., XIII, col. 876 C.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Migne, P. G., XLVI, col. 1137 D.

сываемое Евстаоїю Антіохійскому 1), безусловно подложно, точно такъ же какъ и пропов'ядь Епифанія на праздникъ Богородицы<sup>2</sup>).

Ηο у τοго же Епифанія мы читаемъ, напримѣръ, что Марія была отдана Іосифу хλήρων εἰς τοῦτο ἀναγκασάντων³) — намекъ на легендарное обрученіе Маріи. Въ другомъ мѣстѣ¹) Епифаній, возмущаясь ученіемъ о непорочномъ зачатіи Маріи, говоритъ слѣдующее: εἰ γὰρ ἀγγέλους προσκυνεῖσθαι οὐ θέλει, πόσφ μᾶλλον τὴν ἀπὸ "Αννης γεγεννημένην, τὴν ἐκ τοῦ Ἰωακεὶμ τῆ "Αννη δεδωρημένην, τὴν δι' εὐχῆς καὶ πάσης ἐπιμελείας κατὰ ἐπαγγελίαν πατρὶ καὶ μητρὶ δοθεῖσαν, οὐ μὲν ἑτέρως γεγεννημένην παρὰ τὴν τῶν ἀνθρώπων φύσιν, ἀλλὰ καθώς πάντες ἐκ σπέρματος ἀνδρὸς καὶ μήτρας γυναικός; εἰ γὰρ καὶ ἡ τῆς Μαρίας ἱστορία καὶ παραδόσεις ἔχουσιν, δτι ἐρρέθη τῷ πατρὶ αὐτῆς Ἰωακεὶμ ἐν τῆ ἐρήμφ, ὅτι "ἡ γυνή σου συνειληφυῖα", οὐχ ὅτι ἄνευ συζυγίας τοῦτο ἐγένετο οὐδὲ ὅτι ἄνευ σπέρματος ἀνδρὸς κτλ.

Легенды были живы, но церковь ихъ игнорировала и относилась къ нимъ неодобрительно. Когда Юстиніанъ въ Константинополів построилъ церковь во имя св. Анны, это показалось рискованнымъ новтпествомъ, о которомъ Прокопій осмівливается выражаться такъ: ἀνέθηκεν εδος «Αννη άγία, ἢν τῆς μὲν Θεοτόκου γεγονέναι μητέρα τινὲς οἴονται, τοῦ δὲ Χριστοῦ τιτθήν. ἄνθρωπος γὰρ ἡπερ ἐδούλετο γεγονώς ὁ Θεὸς καὶ τριγονίας ἀνέχεται καὶ γενεαλογεῖται τὰ ἐκ μητρὸς ἀνθρώπφ ἴσα.

Повороть произошель послѣ Юстиніана, въ VII вѣкѣ. Легенды, нарождавшіяся, передававшіяся изъ усть въ уста на Востокѣ — въ Сиріи, въ Палестинѣ, въ Египтѣ, въ Аравіи — и широко распространившіяся среди населенія этихъ странъ, пронигаютъ наконецъ въ церковную литературу и сразу заполоняютъ ее. Первый Модестъ, патріархъ (631—634) Герусалимскій, въ широкихъ размѣрахъ воспользовался легендою въ своихъ проповѣдяхъ на Успеніе Богородицы 6). Во второй половинѣ VII в. и началѣ VIII в. Андрей Критскій четыре омиліи посвящаетъ рождеству Богородицы 7), одну омилію благовѣщенію Маріи в) и т. д. И въ этихъ омиліяхъ, и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ Андрей, повидимому, вполнѣ приравниваетъ восточную легенду къ разсказамъ каноническихъ евангелій. Легенду нашъ авторъ разсказываетъ во всей полнотѣ, съ множествомъ подробностей: Іоакимъ былъ царскаго рода 9), долго они съ Анною не имѣли дѣтей 10), наконецъ рѣшили принести въ храмъ богатые дары, но были отвергнуты 11); тогда Іоакимъ ушелъ въ горы молиться, а Анна плакала у себя въ саду 12); черезъ ровно девять, а никакъ

<sup>1)</sup> Migne, P. G., XVIII, col. 773.

<sup>2)</sup> Migne, P. G., XLIII, col. 488.

<sup>3)</sup> Migne, P. G., XLII, col. 708 C.

<sup>4)</sup> Migne, P. G., XLII, col. 748 B.

<sup>5)</sup> Procop. de aedif., I, 3 (vol. III, p. 185<sub>14-17</sub> Bonn).

<sup>6)</sup> Migne, P. G., LXXXVI, 2, col. 3277-3312.

<sup>7)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 805-820; 820-844; 844-861; 861-881

<sup>8)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 881-913.

<sup>9)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 1325 A.

<sup>10)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 816 B-C; 876 C.

<sup>11)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 1308 C.

<sup>12)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 1825 A.

не черезъ семь мъсяцевъ родилася Марія<sup>1</sup>), и Анна стала ликовать<sup>2</sup>) и т. д. Такъ же полны апокрифическихъ подробностей и омиліи Андрея на Успеніе Богородицы<sup>3</sup>).

Со времени Андрел Критскаго житіе Богородицы дізлается достояніемъ богослововъ и проникаетъ въ обиходъ оффиціальной константинопольской церкви Устанавливаются богородичные праздники 1). Но потребовалось очень много времени для того, чтобы житіе Маріи проникло въ церковное искусство, чтобы появилися въ Константинополів циклы картинъ, иллюстрирующихъ земную жизнь Богоматери 5).

Древн'в шій изъ сохранившихся византійскихъ цикловъ мы находимъ въ миніатюрахъ знаменитаго ватиканскаго Минологія царя Василія Порфиророднаго в). Рукопись изготовлена была въ исход'в X в'вка. Изображено всего три момента изъ исторіи д'втства Богородицы:

- 1 подъ 9 сентября представлена встрвча Іоакима и Анны у Золотыхъ вороть Іерусалима: родители Богородицы стоять на невоторомъ разстоянии другь отъ друга и обмениваются приветствими; тотъ же моменть, но совершенно иначе, представленъ и подъ 9 декабря: въ фоне налево виднется гора, на которой молился Іоакимъ, направо за городскою стеною садъ, въ которомъ молилась Анна, на первомъ плане Іоакимъ и Анна обнимаются;
- 2. подъ 8 сентября помѣщено рождество Богородицы: Анна покоится на ложѣ, къ ней подходятъ три женщины, подносящія роженицѣ блюда, въ переднемъ лѣвомъ углу женщина собирается выкупать новорожденную Марію;
- 3. подъ 21 ноября нарисовано введеніе Маріи во храмъ: дівочка въ сопровожденіи родителей и цілой толпы женщинъ приближается къ алтарю, у котораго ее ожидаеть священникъ; въ фонт сидить на возвышеніи Марія, къ которой подлетаеть ангелъ.

Въ концъ XI в. мы находимъ первые примъры подробной разработки живописныхъ темъ, доставляемыхъ житіемъ Богородицы. Прежде всего нужно назвать миніатюры двухъ рукописей омилій Іакова Коккиновафскаго<sup>7</sup>) —

<sup>1)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 1314 A.

<sup>2)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 841 B.

<sup>3)</sup> Migne, P. G., XCVII, col. 1045-1072; 1072-1089; 1089-1109.

<sup>4)</sup> S. Vaillé, La fête de la présentation de Marie au temple. Échos d'Orient, V, 1901—1902, p. 221—221, предполагаеть, что праздникъ Введенія Богородицы упомяпуть уже въ IV в. въ одной изъ проповъдей Іоанна Златоуста. Но, до изданія этой проповъди полностью, вопросъ ръшенъ быть не можеть.

<sup>5)</sup> N. Kondakoff, Histoire de l'art byzantin, II, p. 115-117.

<sup>6)</sup> Подробныя описанія рукописи имьются у J. Labarte, l. с., III р. 59—62; Rohault de Fleury, La Sainte Vierge. Paris, 1878, I, р. 29—31; N. Kondakoff, l. с., II, р. 103—109. Воспроизведены миніатюры полностью въ первыхъ двухъ томахъ изданія кардинала Annibale Albani, Menologium Græcorum, insu Basilii Imperatoris Græce olim editum. Urbini, 1727; часть миніатюрь воспроизведена у Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art par les monuments. Paris, 1823, pl. XXXI—XXXIII, CIII 1, CIV 1 и 13. Отдъльныя миніатюры изданы: St. Beissel, S. J., Vaticanische Miniaturen. Freiburg i. В., 1893, pl. XVI; G. Schlumberger, L'Épopée byzantine à la fin du X siècle. l. Paris, 1896, p. 97, 117, 169, 481, 632; II. Paris, 1900, p. 117, 145, 153, 156, 184, 193, 349, 464, 556, 557, 577; III. Paris, 1905, p. 97, 113; Dr. J. Strzygowski, leonographie der Taufe Christi. München, 1885, pl. II 11; и т. д.

<sup>7)</sup> ΤΕΚΟΤΉ ΠΟΧΉ ЗΑΓΛΑΒΙΕΝΉ: πόνημα 'Ιαχώδου μοναχοῦ τοῦ ἐχ τῆς μονῆς τοῦ Κοχχινοδάφου ἐν εξ λόγοις ἀπαρτιζόμενον συντεθείσι μὲν εἰς τὰς ἑορτὰς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου. *Migne*, P. G., CXXVII, col. 544—700.

соd. Vatic. Gr. № 1162 и соd. Paris. Gr. № 12081). Когда жиль и вто быль авторь этихъ омилій — не извъстно. Когда и гдъ рисованы миніатюры и по какимъ образцамь — не выяснено. Даже вопросъ о взаимоотношеніи рукописей — скопирована-ли одна съ другой, или же объ восходять (посредственно или непосредственно) въ одному общему оригиналу — не затронуть. Пока можно только констатировать, что миніатюры объихъ рукописей почти тожественны по рисунку и по краскамъ. Главное различіе въ формать: римскія миніатюры болье крупныхъ разміровь, нежели парижскія Подробное описаніе миніатюрь отняло бы слишкомъ много міста и, по существу, не необходимо; мы можемъ ограничиться перечнемъ тіхъ изъ нихъ, которыя иллюстрирують житіе Богородицы:

- 1. Προσαγωγή θυμάτων τοῦ Ἰωακεὶμ καὶ ἀποπομπή τούτων ἐκ τῶν ἱερέων (Paris gr. 1208 f. 11 v.; Vat. gr. 1162 fol. 8 v.),
  - 2. сворбь Іоакима (Paris. fol. 11 v.; Vat. f. 8 v.),
  - 3. ή проосводу тоб Томакец и явление ангела (Р. f. 15 v.; V. f. 11 v.),
  - 4. явленіе антела Анн'я въ саду (Р. f. 21 v.; V. f. 16 v.),
  - 5. целование Іоакима и Анны (Р. f. 21 v.; V. f. 16 v.),
  - 6. τόχος Άννης καὶ σύγκλητος τῶν φυλάρχων Ίσραήλ (P. f. 38 v.; V. f. 29 v.),
  - 7. εὐχαριστία περὶ τῆς βασιλίδος (P. f. 52 v.; V. f. 38 v.),
- 8. ἀπόθεσις τῆς Θεοτόκου ἐν τῷ ἀφορισθέντι αὐτῆ άγιάσματι (P. f.  $\mathbf{59}$  r.; V. f.  $\mathbf{43}$  r.),
  - 9. έστία ιερέων (P. f. 61 r.; V. f. 44 v.),
  - 10. αφορισμός οικήσεως τη Θεοτόκφ (P. f. 63 v.; V. f. 46 v.),
  - 11. έτοιμασία της είς τὸν ναὸν προόδου της  $\Theta$ εομήτορος (P. f. 77 v.; V. f. 57 v.),
  - 12.  $\pi$ erì the els tòn naòn druhs the Harbénou (P. f. 80 r.; V. f. 62 v.),
  - 13. шествіе во храмъ (Р. f. 80 r.; V. f. 62 v.),
- 14. Ερώτησις Zαχαρίου περὶ τῆς παιδὸς καὶ ἀπόκρισις  $^{*}$ Αννης (P. f. 87 r.; V. f. 65 r.),
  - 15. δ πρός την παΐδα άσπασμός και εὐχη Ζαχαρίου (P. f. 91 r.; V. f. 67 v.),
  - 16. καθίδρυσις της παιδός εν πρώτη βαθμίδι τοῦ θυσιαστηρίου καὶ
  - 17. πρώτη δπτασία Ζαχαρίου (P. f. 92 v.; V. f. 68 v.),
- 18. ἄφιξις τῶν δικαίων εἰς τὸν ναὸν δι' ἐπίσκεψιν τῆς παιδός (P. f. 100 v.; V. f. 74 v.),
  - 19. δπτασία Ζαγαρίου δευτέρα (P. f. 103 v.; V. f. 76 v.),

¹) Описаніе парижской рукописи у Н. Bordier, Déscription des peintures et autres ornements contenus dans les manuscrits de la Bibliothèque Nationale. Paris, 1883, p. 147—172; cf. J. Labarte, l. c., p. 62—66; Rohault de Fleury, l. c., I, p. 417—437; N. Kondakoff, l. c., II, p. 118—127; и др. Воспроизведены миніатюры у Seroux d'Agincourt, l. c., pl. L и II; J. Labarte, l. c., pl. LXXXVII; H. Bordier, l. c., p. 149; St. Beissel, l. c., pl. XV: G. Schlumberger, Épopée, I, p. 616, 689; II, p. 137, 229, 241; главнымъ образомъ у Rohault de Fleury, l. c., I, pl. LXXI—LXXVI; у А. Kirpičnikov, Zur byzantinischen Miniaturmalerei. Вуг. Ztschr., IV, 1895, p. 109—124; и у А. Venturi, La Madonna. Milano, 1900, p. 82—217. Какъ сообщаетъ префектъ Ватиканской библіотеки о. Ehrle, S. J., римскій фотографъ Danesi готовить полное изданіе миніатюрь ватиканской рукописи.

- 20. φροντίς Ζαχαρίου περί τῆς Παρθένου (P. f. 113 v.; V. f. 85 r.),
- 21. πρός Ζαχαρίαν άντίθεσις των ໂερέων (P. f. 118 r.; V. f. 87 v.),
- 22. εὐχὴ Ζαχαρίου δι' ἀποκάλυψιν τοῦ ποιητέου (P. f. 120 r.; V. f. 90 r.),
- 23. δπως ἀφάτω δυνάμει συνετηρεῖτο ή άγια Παρθένος ἀβλαβής τῶν τοῦ πονηροῦ βελῶν (P. f. 123 r.; V. f. 92 r.),
  - 24. χρησμός τῷ Ζαχαρία δοθείς (P. f. 125 v.; V. f. 93 v.),
- 25. διὰ σαλπίγγων διαλαλιὰ πρὸς άθροισμὸν τῶν χηρευόντων ( $\mathbf{P}$ . f. 127 r.;  $\mathbf{V}$ . f. 94 v.),
  - 26. Іосифъ идетъ въ храмъ (Р. f. 127 r.; V. f. 94 v.),
  - 27. Молитва о посохахъ (Р. f. 131 r.; V. f. 97 v.),
- 28. δ Zαχαρίας ἀντιδιδούς τοῖς ἐπιλεγεῖσι τὰς οἰπείας ῥάδδους (P. f. 131~r.; V. f. 97~v.),
- 29. ἀπόδοσις τῆς Παρθένου πρὸς Ἰωσὴφ καὶ ἀντίθεσις αὐτοῦ πρὸς Ζαχαρίαν (P. f. 135 r.; V. f. 100 v.),
  - 30. τῆς Παρθένου παράληψις ἐκ τοῦ ναοῦ καὶ
  - 31. ἀπαγωγή είς τὸν οίχον Ἰωσήφ (P. f. 142 r.; V. f. 105 r.),
- 32. ἀποκατάστασις της Παρθένου εἰς τὸν οἴκον τοῦ μνηστηρος (P. f. 142 v.; V. f. 105 v.),
  - 33. ή πρός την Παρθένον όμιλία Ἰωσήφ (P. f. 146 r.; V. f. 108 r.),
- 34. ή ἀπὸ τοῦ ναοῦ πρὸς τὴν Παρθένον παράδοσις τῆς πορφύρας (P. f. 147 v.; V. f. 109 r.),
- 35. ἀποστολή τοῦ ἀρχαγγέλου Γαβριήλ πρὸς τὴν ὑπεραγίαν Παρθένον (P. f. 153 v.; V. f. 113 v.),
  - 36. ἄφιξις τοῦ Γαβριήλ εἰς Ναζαρέτ (P. f. 157 r.; V. f. 115 v.),
  - 37. δπτασία της Θεοτόκου ύδρευομένης (P. f. 159 v.; V. f. 117 v.),
  - 38. δ χαιρετισμός (P. f. 160 v.; V. f. 118 r.),
  - 39. ἀπόδειξις τῆς ἀληθείας τῶν εὐαγγελίων (P. f. 165 v.; V. f. 122 v.),
- 40. ἀμφιδολία τῆς Παρθένου πῶς τὸν Κύριον συλλήψεται (P. f. 168 v.; V. f. 124 v.),
  - 41. λύσις τῆς ἀμφιβολίας (P. f. 171 v.; V. f. 126 v.),
- 42. τῆς Θεοτόκου εὐχὴ καὶ συγκατάθεσις ἐπὶ τῆ συλλήψει (P. f. 173 v.; V. f. 127 v.),
  - 43. ή πρός οὐρανὸν ἄνοδος Γαβριήλ (P. f. 177 v.; V. f. 130 v.),
  - 44. ή πρός τό ξερόν όρμη της Παρθένου δι' είσκομιδην της πορφύρας μ
  - 45. Марія направляется въ храмъ (Р. f. 187 r.; V. f. 137 v.),
  - 46. ή πρός τὸ ἱερὸν πορεία (P. f. 189 v.; V. f. 139 v.),
  - 47. εἰσκομιδή τῆς πορφύρας (P. f. 193 r.; V. f. 142 v.),
  - 48. ή ἀπὸ τοῦ ἱεροῦ πρὸς τὴν Ἐλισάβετ ὁρμή (P. f. 196 v.),
  - 49. ἀνάπαυσις τῆς Παρθένου ἐν τῆ τόδ $\tilde{\phi}$  (P. f. 200 r.; V. f. 147 r.),
- 50. δ πρὸς τὴν Ἐλισάδετ ἀσπασμὸς τῆς Παρθένου καὶ εἰς τὸ σκίρτημα Ἰωσήφ (P. f. 203 r.; V. f. 149 r.),

- 51. ἀποχαιρετισμός Ἐλισάβετ (P. f. 217 r.; V. f. 164 r.),
- 52. εἰς τὴν τοῦ Ἰωσὴφ ἐξέτασιν τῆς ὑπεράγνου Παρθένου καὶ περὶ τῆς αὐτοῦ διαπορήσεως (P. f. 217 v.; V. f. 164 v.),
  - 53. περίεργος θεωρία τοῦ Ἰωσήφ (P. f. 219 v.; V. f. 166 r.),
- 54. θρῆνος Ἰωσὴφ κατανοήσαντος ἔγκυον τὴν Παρθένον (P. f. 220 v.; V. f. 167 r.),
- 55. Ἰωσηφ έξετάζων την Παρθένον περί τοῦ έγκυμονεῖν (P. f. 225~r.;~V. f. 170~v.),
  - 56. ἀπολογία τῆς Παρθένου (P. f. 228 r.; V. f. 172 v.),
- 57. per tod grammatéws hal tod udatos tod élegmou (P. f. 236 r.; V. f. 177 v.),
- 58. δ γραμματεύς μηνύων τοῖς ໂερεῦσιν, ώς Ἰωσηφ ἐξήμαρτεν εἰς την Παρθένον (P. f. 237 v.; V. f. 178 v.),
  - 59. ύπηρέται έκ του ιερού έλκοντες τον Ίωσηφ και την Μαρίαν μ
  - 60. Іосифъ и Марія идуть на судъ (Р. f. 238 v.; V. f. 179 r.),
  - 61. ή ἀπὸ τοῦ Ζαχαρίου τῆς Παρθένου ἐξέτασις (P. f. 242 v.; V. f. 182 r.),
  - 62. δοκιμασία τῆς καθαρότητος τοῦ μνηστῆρος (P. f. 248 v.; V. f. 186 v.),
  - 63. δοκιμασία τῆς παναγίας Παρθένου (P. f. 251 v.; V. f. 188 r.),
  - 64. ή Έλισάβετ παραλαμβάνουσα τὴν Θεομήτορα εἰς φυλακήν μ
  - 65. Марія пребываеть въ дом'я Елисаветы (Р. f. 252 v.; V. f. 188 v.),
- 66. ἀπόδειξις άγνείας τῆς Θεοτόχου ἐχ τῆς Ἐλισάβετ ὑπανελθούσης ἀβλαβοῦς εἰς τὸν ναὸν
  - 67. κάκεθεν ἐπανερχομένης εἰς τὰ ἴδια (P. f. 254 v.; V. f. 190 v.).

Итого 67 миніатюръ и — если не считать № 39—42, представляющихъ повторенія № 38, и № 56, повторяющаго № 55, — шестьдесятк двѣ вомпозиціи. Въ общихъ чертахъ циклъ миніатюръ омилій Іавова сходится съ цикломъ мозаикъ Кахріз-джами — и одинаковость сюжета достаточно объясняеть это сходство. Но между обоими циклами есть и различія, и притомъ различія весьма крупныя и существенныя, на которыя надобно обратить вниманіе.

Если мы сличимъ разсказъ миніатора какъ цѣлое съ разсказомъ нашего мозаичиста, то мы прежде всего отмѣтимъ, что первый гораздо пространнѣе второго: въ Кахріз-джами мы имѣемъ всего 19 сценъ. Поэтому въ Кахріз-джами нѣтъ мозаикъ, которыя соотвѣтствовали бы миніатюрамъ № 7, 8, 10, 11, 17, 18, 20—26, 30, 32, 35, 36, 38—51, 53—67, и слѣдуетъ подчеркнуть, что мозаичистъ выпустилъ, между прочимъ, какъ-разъ тѣ сцены, на которыхъ миніаторъ останавливался съ особеннымъ удовольствіемъ, какъ-то благовѣщеніе съ веретеномъ и судъ нядъ Іосифомъ и Маріей. И, наоборотъ, среди мозаикъ Кахріз-джами естъ и такія, которымъ нѣтъ соотвѣтствующихъ среди миніатюръ омилій монаха Іакова: таковы мозаикъ № 75 (ή ходахєїа τῆς Θεοτόχου), № 77 (ή ἐπταδηματίζουσα), № 80 (ή Θεοτόχος διδασχομένη ἐν τῷ ἱερῷ). Наконецъ, миніаторъ и мозаичистъ не при-

держивались одного и того-же порядка въ расположении картинъ: въ омиліяхъ Іакова раздача пряжъ помъщена дослъ обрученія, послъ водворенія Дъвы въ домъ Іосифа и ухода Іосифа на работу; въ Кахріз-джами же раздача пряжи пред-шествуетъ молитвъ о посохахъ.

Если же мы будемъ сличать отдѣльныя миніатюры съ соотвѣтствующими мозаиками, мы во многихъ случаяхъ найдемъ столь же крупныя различія. Два примѣра докажуть это наглядно. Миніатюрѣ № 3 соотвѣтствуетъ по сюжету мозаика № 72: δ Ἰωακεἰμ προσευχόμενος ἐν τῷ ὅρει μετὰ τῶν ποιμένων. Миніаторъ нарисоваль два рѣчныхъ божества Ἰορ и Δαν, которыя изъ роговъ изобилія изливають воды, такъ что струи ниже сливаются и образуютъ рѣку, въ которой возятся аморетки; за рѣкою видна высокая гора. На фонѣ этого пейзажа фигура Іоакима появляется четыре раза: 1. Іоакимъ, съ поднятыми къ небу руками и обративъ взоръ наверхъ, всходитъ на гору; 2. Іоакимъ колѣнопреклоненно молится на вершинѣ; 3. Іоакимъ сходитъ съ горы и видитъ въ небесахъ ангела; 4. Іоакимъ подходитъ къ рѣкѣ, чтобы переправиться черезъ нее. Конечно, нельзя предполагать что-либо общее между этою миніатюрою¹) и нашею мозаикой.

Рождество Богородицы въ омиліяхъ Іакова<sup>2</sup>) изображено такъ: Анна повоится на ложѣ, головою направо; ложе окружено сидящими и стоящими мужчинами, которые жестами выражаютъ сильнѣйшее изумленіе; въ лѣвомъ верхнемъ углу двѣ женщины омываютъ новорожденную. Съ нашею мозаикою № 74 въ этой миніатюрѣ общаго ничего нѣтъ, кромѣ группы двухъ женщинъ съ ребенкомъ. Эта послѣдняя группа повторяется во всѣхъ византійскихъ композиціяхъ рождества Богородицы. Значитъ, миніаторъ былъ византіецъ? Въ такомъ случаѣ, отчего же онъ во всемъ прочемъ такъ уклонился отъ общепринятаго византійскаго образца?

Про автора омилій, монаха Іакова, А. Ehrhard, говорить слідующее: Als ein Homiletiker des XI Jahrhunderts gilt auch Jakob, Mönch des Klosters Kokkinobaphos, von dem 6 Reden auf Marienfeste im Drucke vorliegen. Er zeigt grosse Aehnlichkeit mit Georgios von Nikomedien und Niketas David sowohl in rhetorischer Beziehung als durch seinen Mangel an historischem Sinne und die Benutzung der Apokryphenlitteratur. Georgios citiert er in der Rede auf die Vorstellung Mariæ im Tempel, und die Rede auf Mariæ Geburt besteht, wie die des Niketas, aus einem Zwiegespräch zwischen Joachim und Anna³). То, что А. Ehrhard говорить чрезвычайно осторожно между строкъ, можно сказать безбоязненно гораздо яснъе: монаха Іакова считають писателемъ XI въка, потому что случайно оба списка его омилій, которые извъстны, относятся къ XI въку; а по литературнымъ его пріемамъ и образу мыслей авторъ омилій долженъ считаться современникомъ Георгія Никомидійскаго и Никиты Давида 5), писателей второй половины IX въка.

<sup>1)</sup> Seroux d'Agincourt, l. c., pl. L.

<sup>2)</sup> Rohault de Fleury, l. c., pl. LXXII 1; Venturi, l. c., p. 82.

<sup>8)</sup> K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur. München, 1897, p. 172, 4.

<sup>4)</sup> O немъ см. K. Krumbacher, l. c., p. 166.

b) O Hemb cm. K. Krumbacher, l. c., p. 167.

Пойдемъ теперь дальше. У насъ именотся две рубописи омилій, оне существенно другь отъ друга не отличаются, писаны объ въ XI въкъ, украшены схожими миніатюрами. Нівкоторыя изъ- этихъ миніатюрь вь рамки византійской иконографіи никоимъ образомъ не укладываются (вышеописанныя двв и нъсколько другихъ), другія точно совпадають съ византійскими образцами Х-го (Минологій) и последующихъ вековъ. Какъ же объяснить отступленія? Капризомъ миніатора? Едва-ли. Дело въ томъ, что все те композиціи, где миніаторъ омилій отступаетъ отъ византійскаго образца, имфють общую черту: византійскій шаблонъ не есть самостоятельная иллюстрація непосредственно даннаго событія, а является результатомъ долгаго развитія иконографическихъ формъ и обыкновенно скомпанованъ по примітру иллюстрацій другого аналогичнаго событія, миніатюры же омилій, напротивъ, относятся именно въ данному сюжету. Рождество Богородицы, какъ оно изображено въ Минологіи, въ Кахріз-джами и т. д. (см. ниже), есть не что иное, какъ передълка стариннъйшей композиціи рождества Христова; молитва Іоакима въ Кахріз-джами и др. (см. ниже) есть заимствованіе изъ той-же композиціи рождества Христова. Появленіе этихъ византійскихъ картинъ указываетъ, следовательно, на оскудение творческой фантазии.

Присмотримся въ той миніатюрѣ Минологія, гдѣ представлено цѣлованіе Іоакима и Анны: за Іоакимомъ видна гора, на которой онъ молился, за Анною виденъ садъ, въ которомъ она плакала. Миніаторъ Минологія, значитъ, намѣренно — вслѣдствіе недостатка мѣста — соединилъ три композиціи, и его рисунокъ понятенъ только въ томъ случаѣ, если онъ имѣлъ ввиду три композиціи, схожія съ рисунками миніатора омилій: вѣдь въ моленіи Іоакима, типа мозаики № 72, гора совершенно не при чемъ. Если же мы примемъ еще во вниманіе, что миніатюра омилій, изображающая Іоакима на горѣ, имѣетъ такія эллинистическія подробности, какъ олицетвореніе двухъ источниковъ Іордана и оживленіе водъ Іордана аморетками, то намъ конечно не будетъ сомнительно, какъ объяснить несогласіе миніатюръ омилій съ византійскими образцами. Рукописи омилій, ватиканская и парижская, относятся къ ХІ вѣку, но онѣ — только византійскія копіи съ гораздо болѣе древняго оригинала. И оригиналъ этотъ не византійскаго пронисхожденія, а возникъ тамъ же, гдѣ возникли и легенды, которыя пересказаны монахомъ Іаковомъ Коккиновафскимъ.

Что легенды о д'ятств'я Маріи возникли въ Сиріи, не подлежить сомнівнію. Что всі изв'ястным изображенія апокрифических сцень до X віка сирійскаго происхожденія — признано. Что первые церковные писатели, осмінившіеся ввести въ церковный обиходъ легенды о Богородиці, были опять-таки сирійцами — факть. Напротивъ того: византійская церковь долго не признаеть легенды о Богородиці, ни одного византійскаго цикла раніе X віка не имітется, въ X и XI вв. въ Византій внезапно появляются обширнівшіе циклы композицій изъ житія Богородицы. Выводъ отсюда ясень: не въ Византій народились эти циклы. Римская

и парижская рукописи омилій монаха Іакова суть копіи съ общаго оригинала, ІХ вѣка; но оригиналь этоть, въ свою очередь, есть не плодъ фантазіп одного какого нибудь художника, но есть сводъ многовѣковой работы монашескаго искусства сирійскаго Востока 1).

Но вернемся въ начатому нами перечню византійскихъ цикловъ. Ихъ всего, съ Минологіємъ и Кахріо-джами, шесть: въ св. Софіи въ Кієвѣ²), XI вѣка; въ церкви Успенія з) монастыря Дафни близь Авинъ 4), XI—XII вѣковъ; въ митрополіи въ Мистрѣ и въ храмѣ τῆς Περιβλέπτου тамъ же 5), XIV вѣка.

Въ Кіево-Софійскомъ собор'в изъ житія Богородицы взяты сл'вдующіе моменты: 1. ц'влованіе Іоакима и Анны у Золотыхъ воротъ,

- 2. рождество Богородицы,
- 3. введеніе Д'ввы во храмъ,
- 4. обручение Маріи съ Іосифомъ,
- 5. врученіе пряжи,
- 6. благовъщение Маріи у володца,
- 7. благовъщение въ домъ.

Въ Дафии мы имъемъ: 1. благовъщение Аннъ и Іоакиму,

- 2. рождество Богородицы,
- 3. благословеніе Маріи іереями,
- 4. введеніе Богоматери во храмъ,
- 5. благовъщение Маріи.

Въ митрополіи въ Мистр'в изображены:

- 1. отвержение даровъ Іоакима,
- 2. моленіе Анны и Іоакима,
- 3. встрвча у Золотых в вороть 1),
- 4. рождество Богородицы,
- 5. введеніе Дівы во храмъ.

Наконецъ, въ храмѣ τῆς Περιβλέπτου въ Мистрѣ г. G. Millet насчиталъ двадцать одну композицію, но онъ не сообщаєть даже ихъ перечня. Позволяемъ себѣ высказать надежду и желаніе, чтобы г. G. Millet опубликовалъ наконецъ свои драгоцѣнные матеріалы, относящіеся къ памятникамъ Мистры, собранные уже столько лѣтъ тому назадъ.

<sup>1)</sup> Недостатокъ мъста не позволяеть намъ подробно остановиться на этомъ тезисъ: мы надъемся его въ недалекомъ будущемъ доказать въ другомъ мъстъ, когда объщанное полное изданіе миніатюръ наконецъ появится.

<sup>2)</sup> Мозанки и фрески — въ реставрированномъ видъ, увы! — изданы Императорскимъ Русскимъ Археологическимъ Обществомъ въ СПб., 1874—1887, описаны у Rohault de Fleury, l. c., П, р. 549—551, изслъдованы Д. В. Аймаловымъ и Е. К. Ръдинымъ, Кіево-Софійскій соборъ. СПб., 1889; изъ позднъйшей литературы назовемъ: И. Толстой и Н. И. Кондаковъ, Русскія дрерности. Вып. IV: христіанскія древности Крима, Кавказа и Кіева. СПб., 1891, стр. 111—162; N. Kondakoff, l. c., П, р. 16 sqq.

<sup>3)</sup> Посвящение ея Успению доказано Д. В. Аймаловыма, Виз. Вр., VIII, 1901, стр. 137.

<sup>4)</sup> G. Mület, Le monastère de Daphni. Paris, 1899.

b) G. Millet, l. c., p. 152, n. 4-5.

<sup>&</sup>quot;) "Refus des offrandes, Prière (?), Bénédiction (?), Nativité" etc. G. Millet, l. c., p. 152, n. 5.

Какъ видно изъ нашего обзора, мы располагаемъ очень немногими собственно византійскими циклами картинъ изъ житія Богородицы. Поэтому далеко не лишены для насъ значенія указанія Ерминіи, несмотря на позднее 1) происхожденіе этого руководства. Діонисій Фурноаграфіотъ описываетъ слъдующія композиціи 2):

- 1. ή σύλληψις τῆς Θεοτόκου,
- 2. ή γέννησις,
- 3. ή Θεοτόχος εὐλογεῖται παρά τῶν ἱερέων,
- 4. τὰ εἰσόδια τῆς Θεοτόχου,
- 5. δ Ίωσηφ λαμβάνει την Θεοτόκον από τα αγια των αγίων,
- 6. δ εδαγγελισμός της Θεοτόκου,
- 7. δ Ίωσηφ όρῶν ἔγκυον τὴν Θεοτόκον τὴν ὀνειδίζει,
- 8. δ ἀσπασμὸς τῆς Θεοτόκου μετὰ τῆς Ἐλισάβετ.

Кром'в перечисленныхъ византійскихъ цикловъ для нашей задачи им'вютъ первостепенное значеніе циклы восточные, къ обзору которыхъ мы должны приступить.

Въ соборъ св. Марка въ Венеціи четыре колонны, на которыхъ стоитъ киворій главнаго алтаря, покрыты поясами рельефовъ<sup>3</sup>), которые поясняются слъ-дующими надписями:

- 1. VSACHAR PONTIFEX DESPEXIT IOACHIM ET MVNERA EIVS SPREVIT
- 2. ADHORTATVR AGL' IOACHIM ET ANNAM PDICENS EIS FILIAM NASCITVRAM
- 3. ITEM FATVR ANGEL' AD IOACHIM ET AD ANNAM DE FECVNDITATE FERENDA
- 4. MATER DEI NASCITVR: MVNERA OFFERVNTVR IN TEMPLO imes IOACH ET  $\overline{\text{AA}}$
- 5. OFFERTVR SACRIFIVM DEO PRO BEATA PROLE RECEPTA imes
- 6. MATER SALVTIS NOSTRE DVCITVR CVM MVNERIBVS IN  $\overline{ ext{TEP}}$ LVM imes
- 7. MVNERA CVM LAMPADIBVS OFFERVNTVR DEO PRO VIRGINE NATA
- 8. VSACHAR VIRGINE SCIPIT IN TEMPLO Q' NVLLO IVVANTE PSE  $\overline{GD}$ ' ASCENDIT  $\times$
- 9. VIRGA IOSEPH APPARVIT FLORIDA CVI VIRGO FVERAT COMMENDANDAimes

<sup>1)</sup> Н. В. Покровскій, Евангеліе въ памятникахъ неонографін (Труды VIII археологическаго съёзда въ Москве, 1890, т. І). СПб., 1892, стр. LIV.

<sup>2) &#</sup>x27;Ερμηνεία, р. 176—177, § 349—353 и р. 111, § 161—163. Текстъ Ерминіи въ общихъ чертахъ можеть замінить описаніе авонскихъ росписей. Богородичные цикли имівются во всіхъ почти крупныхъ монастыряхъ на Авонії; особенно общирна серія фресокъ въ трапезії Лавры, сf. *H. Brockhaus*, Die Kunst in den Athosklöstern. Leipzig, 1891, р. 135. — О хронологіи авонскихъ росписей данныя сведени *Н. П. Кондаковымъ*, Памятники христіанскаго искусства на Авонії. СПб., 1902, стр. 52—53. — Справками объ авонскихъ росписяхъ я обязанъ проф. *І. Стрэксиговскому* въ Грації; самь же я на Авонії не имінь времени ділать достаточно детальныя и точныя замінки.

³) Рельефы колониъ издавались многократно: R. Garrucci, l. c., VI, p. 176-178, pl. CCCCLXXXXVI sqq.; Dettagli di altari, monumenti, scultura ecc. della basilica di San Marco in Venezia, riprodotti dal vero da C. Jacobi. Venezia, F. Ongania, 1881—1885, pl. 327 a—d; A. Haseloff, Codex purpureus Rossanensis. Berlin—Leipzig, 1898, p. 77; A. Venturi, Storia dell'arte italiana. I. Milano, 1901, p. 232—286; III. Milano, 1904, p. 102—104; H. v. d. Gabelentz, Mittelalterliche Plastik in Venedig. Leipzig, 1903, 5 таблицъ кър. 1—21. Всё эти изданія однако неудовлетворительны: нужны развернутые снижки, чтобы надъ ними работать, а таковые есть — въ ограниченномъ количествё — только у Гарруччи.

Эти девять рельефовъ находятся на одной изъ заднихъ колоннъ. На второй задней колоннъ мы находимъ продолжение разсказа о Богородицъ и начало житія Спасителя, сцены изъ которяго покрываютъ также двъ переднія колонны. Къ житію Богородицы изъ рельефовъ второй задней колонны относится:

## 10. ANNVNTIATIO: SVSPITIO D'MARIA; MARIA IT AD HELISABET

Колонны киворія св. Марка — предметь продолжительнаго и еще далеко не рѣшеннаго спора въ наукѣ¹). Garrucci всѣ четыре колонны считалъ произведеніями XI вѣка. Е. Dobbert, на основаніи стилистическаго анализа рельефовъ, пришелъ къ выводу, что переднія колонны принадлежать ранней эпохѣ христіанскаго искусства, заднія же должно признать позднѣйшими²). Graeven впервые указаль на сходство скульптуръ переднихъ колоннъ съ миніатюрами Россанскаго кодекса³). Наseloff, издатель этихъ миніатюръ, нодробно развилъ мысль Graeven'а4). Общепринято датировать рельефы переднихъ колоннъ приблизительно V или VI вѣкомъъ).

Про интересующія насъ заднія колонны писано гораздо меньше. Н. v. d Gabelentz<sup>6</sup>) хотыть бы считать ихъ произведеніями VI выка, A. Venturi относить ихъ къ XI в.7), А. Р. Zorzi — даже къ XII. Къ сожальнію, эти ученые не привели достаточных доказательствъ своих взглядовъ Только H. v. d. Gabelentz мотивируеть свой отзывъ, но этотъ авторъ или думалъ, что вопросъ не стоитъ того, чтобы въ него особенно углубляться, или же не обладаль достаточною подготовкою, чтобы окончательно разобрать и решить вопросъ. Чтобы датировать рельефы заднихъ колоннъ киворія св. Марка, едва-ли достаточно сравнить ихъ съ мозаиками Кіево-Софійскаго собора и Кахріз-джами. В'єдь если венеціанскіе рельефы — VI въка, то они, пока, единственные въ своемъ родъ и ни съ какимъ памятникомъ византійской иконографіи сравнены быть не могуть: въ византійскомъ искусствів нівть примібровь столь подробной разработки темь изъ житія Богородицы ранъе XI въка. Н. v. d. Gabelentz долженъ былъ бы доказать, что и заднія колонны киеорія св. Марка — восточнаго происхожденія или, по крайней міру, восходять въ восточному образцу, что въ Сиріи Богородичный циклъ выработался задолго до того, какъ онъ проникъ въ оффиціальную церковь, что Западная церковь ранбе Восточной признала сирійскія легенды. Такъ какъ всего этого онъ, къ сожальнію, не сделаль, то вопрось о заднихь колоннахь алтарнаго киворія св. Марка остается открытымъ.

<sup>1)</sup> C. Boïto, La basilique de St. Marc à Venise. Trad. p. A. Cruvellié. Venezia, 1890, III, p. 625—669; описаніе колоннъ и постановка хронологическихъ вопросовъ принадлежитъ A. P. Zorzi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. Dobbert, Ueber de Stil Niccolò Pisanos. München, 1873, p. 88.

въ Götting. Gel. Anz., 1897, p. 66.

<sup>4)</sup> A. Haseloff, l. c., cf. index s. v. Venedig, S. Marco.

<sup>5)</sup> Литература вопроса у А. Haseloff, l. c., p. 127 sqq.; Venturi, l. c., I, p. 444—456; H. v. d. Gabelentz, l. c., p. 57—58.

<sup>6)</sup> H. v. d. Gabelentz, l. c., p. 21-61.

<sup>7)</sup> A. Venturi, l. c., III, p. 101 sqq.

Французскій археологъ Grimottard de Saint Laurent'), неопредъленно ссылалсь на Liber Pontificalis, утверждаетъ, что при папъ Львъ III (795—816) въримской базиликъ Santa Maria Maggiore были исполнены иконы свв. Іоакима и Анны. Ссылка Гримоюара объясняется недоразумъніемъ: въ Liber pontificalis говорится совсьмъ не объ иконахъ Тамъ мы читаемъ: Idem autem sanctissimus praesul fecit in basilica beatae Mariae ad Praesepem veste alba chrisoclaba, habentem storiam sanctae Resurrectionis; sed et alia veste in orvicclis chrisoclabis habentem storia Adnunciationis et Sanctorum Ioachim et Annae²) Такія изображенія въ медальонахъ³) бюстовъ свв. Іоакима и Анны на облаченіи вполнъ объяснимы: апокрифическія сцены на предметахъ церковнаго обихода встрьчаются, какъ мы сейчасъ увидимъ, задолго до ІХ въка.

Н. П. Кондавовъ () неопредъленно ссылаясь на Анастасія Библіотекаря, утверждаеть, что, по порученію того же папы Льва III, въ Рим'в въ базилик'в св. Павла была изображена "исторія Іоакима и Анны." У Анастасія говорится объ избраніи папы Льва III (), о его осл'єпленіи (), о в'єнчаніи имъ Карла Великаго (), о его посольств'є въ Константинополь (), о письм'є къ нему патріарха Никифора () Liber Pontificalis () очень подробно говорить о томъ, что Левь III сд'єлаль для базилики св. Павла, но упоминаемыхъ Н. П. Кондаковымъ картинъ не знаеть. Ни одинъ изъ нов'єйщихъ историковъ базилики св. Павла (1) не отм'єчаеть ихъ. Приходится думать, что утвержденіе Н. П. Кондакова основано на недоразум'єніи.

Довольно обширный циклъ сценъ изъ житія Богородицы мы находимъ на Барбериновскомъ диптихѣ¹²), находящемся нынѣ въ Kaiser-Friedrichsmuseum въ Берлинѣ. Диптихъ этотъ, конечно, поздняго происхожденія: въ сценѣ крещенія Спасителя за Христомъ стоятъ три ангела — деталь, которая встрѣчается не ранѣе XII вѣка¹³). Но несомнѣнно, что Барбериновскій диптихъ восходитъ къ оригиналу гораздо болѣе древнему, однородному съ диптихами Эчміадзинскимъ¹4),

- 1) de Grimoüard de Saint Laurent, Guide de l'art chrétien. Paris, 1873, III, p. 161.
- 2) Liber Pontificalis, éd. Duchesne. Paris, 1892, II, p. 91.
- 3) Rohault de Fleury, Les saints de la messe et leurs monuments. Paris, 1893, I, p. 11.
- 4) *Н. И. Кондаков*ъ, Византійскія церкви и памятники Константинополя. Одесса, 1867, стр. 185, прим. 2.
  - 5) Theophanis Chronographia, ed. de Boor. Lipsiae, 1885, II, p. 31332.
  - 6) ibid., p. 314<sub>34</sub>.
  - 7) ibid., p. 316<sub>84</sub>.
  - 8) ibid., p. 317<sub>18</sub>.
  - 9) ibid., p. 332<sub>34</sub>.
  - 10) Liber Pontificalis, ed. Duchesne, II, p. 1-34.
- <sup>11</sup>) Hanp. Rohault de Fleury, l. c., VII, p. 51-55; C. Clausse, Basiliques et mosaïques. Paris, 1893, II, p. 289-325; n gp.
- 12) Изданъ у Gori, Thesaurus veterum diptychorum. Florentiae, 1769, III, p. 281, pl. XXXVII; Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. IV; II, pl. CI; G. Schlumberger, L' Épopée, II, p. 37; я пользовался фотографією, любезно предоставленною миз проф. Іос. Стржиговскимъ.
  - <sup>11</sup>) Dr. J. Strzygowski, Iconographie der Taufe Christi. München, 1885, p. 28.
- 14) Dr. J. Strzygowski, Das Etschmiadzin-Evangeliar (Byzantinische Denkmæler, I). Wien, 1891, pl. I и р. 25—53; E. Рыдинь, Диптихъ Эчинадзинской библютеки. Записки И. Р. А. О., т. V, 1892, стр. 215—229.

Муранскимъ 1) и другими сирійскими и египетскими памятниками. На Барбериновскомъ диптихъ мы имъемъ слъдующія сцены изъ исторіи Маріи до рождества Христова:

- . 1. цълование Іоавима и Анны,
  - 2. рождество Богородицы,
  - 3. введеніе Богородицы во храмъ,
  - 4. обручение Маріи съ Іосифомъ,
  - 5. благовъщение Маріи,
  - 6. испытаніе Дівы водою обличенія,
  - 7. встрвча Богородицы съ Елисаветою.

Третій восточный циклъ, наконецъ, описанъ X. Barbier de Montault²). Это двитихъ слоновой кости, находящійся въ христіанскомъ музев Ватикана. Названный ученый относитъ диптихъ къ XV вѣку, отнюдь не излагая, однако, основаній для такой датировки, такъ что провѣрить ее нѣтъ возможности. Вотъ in extenso описаніе диптиха:

"Les quatre tablettes sont trop étroites et démesurément allongées, les casiers sont mal encadrés de moulures indécises, mal profilées; l'architecture est maigre et d'un dessin grossier; les hachures du fond n'ont même pas le mérite de la ligne droite, de toutes pourtant la plus facile; enfin et surtout, les figurines grotesques rappellent, par leur style, les gravures sur bois, dont furent illustrés les premiers essais de l'imprimerie...

- 1. Saint loachim et sainte Anne apportent au temple deux agneaux pour le sacrifice. Le grand prêtre, debout devant l'autel que surmonte une lampe, refuse l'offrande des époux, parce que Dieu n'a pas béni leur union en la rendant féconde.
- 2. Ioachim se sépare de sa femme et se retire à la campagne, où il veille à la garde de ses troupeaux.
- 3. Un ange lui apparait, lui annonce que le temps de l'épreuve est passé et lui enjoint de retourner auprès d'Anne.
- 4. Anne, de son côté, avertie par un ange des desseins de Dieu, va quitter sa maison pour rejoindre son époux.
  - 5. Tous les deux se rencontrent à la porte dorée.



<sup>1)</sup> Одна часть его находится въ Музев въ Равенив и вздана у Gori, I. с., III, pl. VIII; Garrucci, I. с., VI, pl. 456; части второй доски имбются въ Рамв у гр. Строганова, см. Д. В. Айналось, Равенискій диптихь въ собраніи гр. Г. С. Строганова. Виз. Вр., IV, 1897, стр. 128—142 и табл. IV; въ Haigh-Hall у гр. Крауфорда, см. Д. В. Айналось, Часть Равенискаго диптиха въ собраніи графа Крауфорда. Виз. Вр., V, 1898, стр. 153—186 и табл. I; въ Петербургъ у М. П. Боткина, см. Jos. Strzygowski, Zwei weitere Stücke der Marientafel zum Diptychon von Murano. Вуг. Ztschr., VIII, 1899, р. 678—681. Сопоставлени всь части диптиха у J. Strzygowski, Hellenistische und koptische Kunst in Alexandria. Bulletin de la société archéologique d'Alexandrie, № 5, 1902, р. 86—87. Подробный разборъ Муранскаго диптиха въ связи съ разборомъ другихъ одпороднихъ памятниковъ у Д. В. Айналоса, Эллинистическія основы византійскаго искусства. СПб., 1901, стр. 205—209.

<sup>2)</sup> Annales archéologiques, XXVII, 1870, p. 84-85.

- 6. Sainte Anne, couchée dans son lit, vient d'enfanter; Marie est aussitôt lavée par une servante dans une cuve, où elle est plongée à mi-corps.
- 7. Agée de trois ans et accompagnée de ses parents Marie s'offre spontanément au grand-prêtre pour vivre dans le temple.
- 8. À genoux devant l'arche d'alliance qu'une lampe éclaire elle voue à Dieu sa virginité et se délecte dans la prière.
- 9. Pendant qu'elle travaille dans sa cellule à tisser la robe sans couture, un ange la récrée da sa conversation céleste et lui apporte sa nourriture.
- 10. Le grand-prêtre, en présence des parents de Marie, unit la jeune vierge à Saint Joseph.
- 11. L'ange Gabriel annonce à Marie qu'elle concevra par l'opération du Saint-Esprit.
- 12. Marie, qu'un long voyage à travers les montagnes n'a pas effrayée, salue Élisabeth sa cousine.
- 13 Jésus est né dans une étable où sont attachés un âne et un boeuf. Nu, grelottant de froid, il est étendu sur un pan de manteau et là reçoit les adorations de Marie et de Joseph: quem genuit adoravit.
- 14. Un ange appelle, du haut des cieux, les bergers et entonne le chant du Gloria in excelsis Deo.
- 15. Marie, assistée à sa gauche de Saint Joseph, tient sur ses genoux l'enfant Jésus, qui accepte l'hommage que lui fait le plus âgé des rois mages. Au ciel brille l'étoile miraculeuse qui guide les deux autres mages occupés à se consulter et tenant à la main leurs présents d'encens et de myrrhe dans des vases en forme de ciboire.

Une autre feuille d'ivoire, formant la seconde partie du diptyque — car les quatre bandes réunies ne donnent ici l'idée que d'une seule feuille — continuait probablement la vie de la Virge jusqu'à sa mort et son couronnement au ciel.

Конечно, все это описаніе такъ обще и неопредѣленно, что не даеть никакого представленія описываемаго памятника, и не стоило бы докучать читателю длинною выпискою, если бы тоть же X. Barbier de Montault въ другомъ мѣстѣ не упоминалъ о томъ же (повидимому) диптихѣ, "XVI вѣка", снабжая свое суммарное описаніе на этотъ разъ рисунками 1). Рисунки контуромъ вполнѣ неудовлетворительны, но достаточны, чтобы показать, что костяная пластина, о которой идетъ рѣчь, не можетъ быть ни византійскаго, ни западно-европейскаго происхожденія, а что завезена она въ Италію съ Востока. Насколько мнѣ извѣстно, пластина ни однимъ авторомъ, кромѣ X. Barbier de Montault, не упоминается. Можетъ быть, настоящія строки побудятъ кого нибудь обратить вниманіе на этотъ памятникъ и издать его.

Не много мы могли насчитать византійскихъ цикловъ, но восточныхъ сохранилось еще меньше, да и эти немногіе извъстные таковы, что пользоваться

<sup>&#</sup>x27;) X. Barbier de Montault, Traité d'iconographie chrétienne. Paris, 1890, II, p. 202 u pl. XXX 319-320; XXXI 321, 322, 324; XXXII 326, 327, 328.

ими при ивонографическомъ анализъ житія Богородицы трудно. Колонны виворія св. Марка недостаточно изучены, и дата и происхожденіе ихъ рельефовъ научно не установлены; миніатюры омилій монаха Іакова — копіи исполненныя въ Византіи по оригиналу, о которомъ мы можемъ только догадываться; Барбериновскій диптихъ — XII въка, т. е. опять-таки не древній оригиналь; наконецъ, Ватиканскій диптихъ — XV или даже XVI въка, и неизвъстно, что онъ собственно представляеть.

Тёмъ не менѣе можно считать достовърнымъ, что задолго до того, какъ легенды о рождествъ и дътствъ Маріи проникли въ византійское искусство, онъ иллюстрировались въ Сиріи и странахъ сирійскаго культурнаго района 1). Не сохранились цъльные циклы, но обломки цикловъ имъются на лицо, и эти обломки красноръчиво говорять о томъ, что погибло.

На одномъ саркофагѣ въ Сиракузахъ<sup>2</sup>), на Миланскомъ диптихѣ<sup>3</sup>), на Верденской мощехранительницѣ<sup>4</sup>), на терракоттовомъ медальонѣ въ Монцѣ<sup>5</sup>) изображено апокрифическое благовѣщеніе Маріи у источника. На одной изъ пластинъ каоедры Максиміана въ Равеннѣ<sup>6</sup>), диптихахъ Эчміадзинскомъ<sup>7</sup>), Парижскомъ<sup>8</sup>), Уваровскомъ, на Керченской пиксидѣ и т. д. представлено испытаніе Маріи водою обличенія. На той части только-что названнаго Муранскаго диптиха, которая находится въ Петербургѣ въ коллекціи М. П. Боткина, мы видимъ благовѣщеніе Аннѣ подъ деревомъ. На рельефѣ рождества Христова каоедры Максиміана<sup>9</sup>) изображена апокрифическая повитуха съ засохшею рукою и т. д. Все это на Востокѣ изображалось за пять — за шесть вѣковъ до проникновенія легенды въ византійское искусство. Далеко не все это и впослѣдствіи было принято византійскимъ искусствомъ: нѣкоторыя легенды, напримѣръ о засохшей рукѣ повитухи, никогда въ Византіи не изображались прастоту и лихорадочное, страстное возбужденіе оригиналовъ.

Остается сказать нѣсколько словь о западныхъ циклахъ житія Богородицы<sup>11</sup>). . Первый такой цикль возникъ приблизительно одновременно съ росписью Кахріз-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. de Waal, Die apocryphen Evangelien in der altchristlichen Kunst. Röm. Quartalschr., I, 1887, p. 173—196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Garrucci, l. c., V, pl. 365, 1; G. Stuhlfauth, Die Engel in der altchristlichen Kunst. Freiburg i. B., 1897, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Garrucci, l. c., VI, pl. 454; J. Labarte, l. c., pl. VI.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 447, 1; Röm. Quartalschr., I, 1887, pl. VII 2.

<sup>5)</sup> Н. П. Кондаковъ, Археологическое путешествіе по Сирін и Палестинъ. СПб., 1904, стр. 245, рис. 56. На основанів надписи, идущей по краю медальона (εὐλογία τῆς Θεοτόχου τῆς πέτρας Ζουδαχο [Ζωοδόχου]), Н. П. Кондаковъ обънсняеть на стр. 246 медальонь, какъ "оттискъ шаблона для благословенныхъ хлѣбовъ— евлогій, раздававшихся паломникамъ во святыхъ мѣстахъ Іерусалима".

<sup>6)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 417, 2.

<sup>7)</sup> Dr. J. Strzygowski, Das Etschmiadzinevangeliar, p. 44 sq., pl. I.

в) Этотъ в сладующіе два памятника воспроизведены въ стать В. В. Айналова, Три древнехристіанскихъ сосуда изъ Керчи. Зап. И. Р. Археол. Общ., V, 1892, стр. 201—214.

<sup>9)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 417, 4.

<sup>10)</sup> Dr. Max Schmid, Die Darstellung der Geburt Christi in der bildenden Kunst. Stuttgart, 1890, p. 113.

<sup>11)</sup> Alwin Schultz, Die Legende vom Leben der Jungfrau Maria. Leipzig, 1878, p. 35-58.

джами, въ первомъ десятилътіи XIV въка — фрески Джотто въ Capella dell'Arena въ Падуъ ). Джотто послъдовательно изображаетъ цълый рядъ событій изъ жизни Богородицы до рождества Христова:

- 1. Рувимъ отвергаетъ дары, подносимые Іоакимомъ,
- 2. Іоакимъ возвращается къ стадамъ своимъ,
- 3. благовъщение Аннъ въ домъ,
- 4. благовъщение Іоакиму,
- 5. явленіе ангела Іоакиму съ приказаніемъ вернуться во-свояси,
- 6. цълование Іоакима и Анны у Золотыхъ воротъ,
- 7. рождество Богородицы,
- 8. введеніе Дѣвы во храмъ,
- 9. женихи приносять священнику свои посохи,
- 10. молитва о чудъ съ посохомъ,
- 11. обручение Маріи съ Іосифомъ,
- 12. тествіе Богородицы въ домъ Іосифа,
- 13. благовъщение Богородицъ,
- 14. встрвча Маріи съ Елисаветою.

При разсмотрѣніи фресокъ Джотто сходство какъ всего замысла цикла, такъ и каждой отдѣльной сцены съ византійскими образцами бросается въ глаза. Иконографія фресокъ церкви dell'Arena до такой степени зависить отъ восточныхъ оригиналовъ, что въ нѣкоторыхъ затруднительныхъ случаяхъ онѣ намъ помогутъ возстановить традицію. Но въ старые мѣхи Джотто сумѣлъ влить новое вино, и старыя композиціи кажутся новыми, потому что проникнуты новымъ духомъ.

## IJI.

Выводы изъ сдъланнаго нами экскурса слъдующіе:

- 1. Богородичный циклъ развился не въ Византіи и съ трудомъ въ нее проникаетъ; оригиналы искать приходится на Востокъ;
- 2. восточное искусство, выработавшее циклъ, погибло почти все, и въ нашемъ распоряжении имъются лишь жалкіе фрагменты.

Эти выводы не лишены значенія для правильности оцінки иконографіи мозаикъ внутренняго наронка Кахріз-джами. Среди этихъ мозаикъ есть такія, къ которымъ оказывается невозможнымъ подыскать аналогіи среди прочихъ памятниковъ искусства. На такіе уники нужно будеть обращать особенное вниманіе, чтобы опреділить, скомпанована-ли данная картина вновь, или же она воспроизводить какой нибудь давно утерянный восточный оригиналъ.

Мы видъли выше, въ I части, что у монастыря Хоры были какія-то традиціонныя близкія отношенія къ восточному монашеству; начало этой близости

<sup>1)</sup> Всѣ фрески дикла воспроизведены у *H. Thode*, Giotto. Bielefeld und Leipzig 1899 (Künstler-Monographieen, hgg. v. *H. Knackfuss*, XLIII), p. 73-87.

монастырское преданіе возводило къ св. Савв'в Освященному, къ Савв'в Киновіарху. величайшему авторитету монашества. Мы видёли, далёе, что первымъ настоятелемъ Хоры послѣ торжества православія быль палестинскій монахъ Михаилъ Синкеллъ. Когда Михаилъ былъ назначенъ игуменомъ, монастырь и его храмъ были разрушены, и первою его заботой должиз была быть постройка церкви. И нельзя, конечно, сомнъваться, что Михаиль, борець за ивоны, позаботился о томъ, чтобы новая церковь была расписана. Въ церкви во имя Богородицы весьма естественно было бы предположить, въ ІХ въкъ, циклъ картинъ изъ житія Богородицы, тьмъ бол'ве, если заказчикомъ является палестинскій монахъ, да еще претерп'явшій за иконы. Все это, конечно, не доказываеть, что богородичный циклъ действительно имелся въ церкви Михаила Синкелла, или что, если онъ имълся, сохранившіяся мозаики суть копін съ него; я хочу только сказать, что ничего невероятнаго н'ётъ въ предположеніи, что художникъ, создавшій мозаики Кахріз-джами, могь руководствоваться непосредственно сирійскими оригиналами, ибо оригиналы эти — въ Хор'в бол'ве, чтит гдт бы то ни было, — должны были быть у него на глазахъ, въ видъ-ли монументальнаго фресковаго цикла, или въ видъ иллюстрированныхъ миніатюрами рукописей.

При такихъ условіяхъ иконографическій анализъ мозаикъ Кахріз-джами, къ которому мы должны приступить, получасть особенное значеніе: онъ долженъ намъ дать необходимыя указанія, которыми мы могли бы руководствоваться при разборѣ стиля мозаикъ, ибо вѣдь ясно, что восточный образецъ — если нашъ художень его придерживался — долженъ былъ повліять на самый художественный складъ мозаикъ и обусловить многія особенности стиля, которыя иначе остаются необъяснимыми.

І. Благовъщеніе Аннъ і) № 71 (табл. П и ХХІ). — Древнъйшее изъ существующихъ изображеній благовъщенія Аннъ мы видимъ на той части Муранскаго диптиха, которая находится въ С.-Петербургъ въ коллекціи М. П. Боткина 2): Анна сидитъ подъ деревомъ, на вътвяхъ котораго порхаютъ двъ птицы; передъ Анною стоитъ на землъ ангелъ, обращающійся къ ней съ ръчью. Эта композиція не есть буквальная иллюстрація къ апокрифическому разсказу и потому скоро должна была уступить мъсто новой, которая имъла то преимущество, что пересказыва а точнъе и во всъхъ подробностяхъ текстъ апокрифа. Впервые мы новую композицію встръчаемъ въ омиліяхъ монаха Іакова 3): Анна, гуляя по саду, подходитъ къ фонтану; на деревьяхъ порхаютъ птицы; ангелъ подлетаетъ къ Аннъ. Слъдуетъ обратить вниманіе на форму фонтана: Іос. Стржиговскій 4) доказалъ, что эта форма — чисто восточная

<sup>1)</sup> Объ нвонографін н'явоторыя св'ядінія нм'яются у Grimoüard de Saint Laurent, l. c., III, p. 160 — 174; Rohault de Fleury, Sainte Vierge, I, p. 29—37; X. Barbier de Montault, Traité, II, p. 202—206.

<sup>2)</sup> Byz. Ztschr., VIII, 1899, p. 680.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Воспроизведена по парижской рукописи въ Вуz. Ztschr., IV, 1895, р. 111, по римской въ Röm. Mitt., XVIII, 1903, р. 188.

<sup>4)</sup> Jos. Strzygowski, Der Pinienzapfen als Wasserspeier. Röm. Mitt., XVIII, 1903, р. 185—206, съ многочисленными иллюстраціями.

и свидѣтельствуеть für eine bis auf Babylon und Ninive zurückzuverfolgende Tradition¹). — Въ Византій восточная композиція обогащается новыми деталями: художникъ не ограничивается садомъ, по воторому гуляеть Анна, но рисуеть тавже и домъ, изъ котораго Анна вышла, и въ дверяхъ дома рисуеть Іудиеь, служанку Анны, про которую повѣствуютъ апокрифы. Въ такомъ видѣ мы находимъ композицію благовѣщенія Аннѣ въ Дафни²). Зависимость мозаики Дафни непосредственно отъ восточнаго оригинала доказывается, съ полною очевидностью, формою фонтана: онъ тожественъ съ фонтаномъ миніатюръ омилій Іакова. — Понемногу восточныя черты композиціи на византійской почвѣ блѣднѣють: вычурный фонтанъ исчезаеть и замѣняется водоемомъ въ видѣ корыта, напр. въ Ватопедѣ³). Затѣмъ водоемъ становится все меньше и меньше, теряеть всякое значеніе и наконецъ упраздняется вовсе: въ Ерминіи, въ качествѣ декорацій, упоминается уже только о δοπήτια καὶ περιβόλιον μὲ διάφορα δένδρα καὶ ἐν τῷ μέσφ ἡ άγία Ἄννα προσευχομένη καὶ εἰς ἄγγελος ἄνωθεν αὐτῆς εὐλογεὶ αὐτήν⁴), — ср. фреску Діонисіева монастыря на Авонѣѣ).

Имѣя въ виду такую иконографическую эволюцію, мы безъ труда опредѣлимъ приблизительную дату мозаики № 71 Кахріз-джами. Вся композиція однородна съ композицією Дафни, но уже болѣе независима отъ сирійскихъ образцовъ, уже есть результатъ византійской обработки сюжета: причудливый фонтанъ замѣненъ корытообразнымъ водоемомъ. Съ другой стороны, водоемъ еще не такъ простъ, какъ въ Ватопедѣ, занимаетъ больше мѣста, видимо еще считается существенною подробностью картины. Такимъ образомъ про нашу мозаику № 71 мы можемъ достовърно сказать, что она моложе Дафни и немного старше Ватопедской фрески. Насколько? при отсутствіи хоть сколько нибудь значительнаго числа памятниковъ сузить хронологическіе предѣлы едва-ли возможно.

II. Плачъ Іоакима въ горахъ № 72 (табл. ХХІІ). — По первоевангелію Іоакимъ, отвергнутый первосвященникомъ, удалился εἰς τὴν ἔρημον, постился тамъ сорокъ дней и сорокъ ночей, получилъ приказаніе ангела Господня вернуться во-свояси и затѣмъ κατέδη Ἰωακεὶμ καὶ ἐκάλεσεν τοὺς ποιμένας αὐτοῦ λέγων κτλ 6). Буквально точною иллюстрацією къ тексту апокрифа является миніатюра омилій Іакова, о которой мы говорили выше: Іоакимъ удаляется въ Заіорданье въ пустыню, одинъ молится на горѣ и. получивъ приказаніе ангела, сходитъ съ горы (καταδαίνει); эпизодъ съ пастухами миніаторъ считалъ, очевидно, несущественнымъ. Этотъ эпизодъ впослѣдствіи, однако, пріобрѣтаетъ нѣкоторое значеніе. Въ приложеніи къ нашей книгѣ мы печатаемъ текстъ одной проповѣди Никифора Григоры, въ которой приводится

<sup>1)</sup> Jos. Strzygowski, Der Dom zu Aachen und seine Entstellung. Leipzig, 1904, p. 16-23.

<sup>2)</sup> G. Millet, Daphni, pl. XIX, 1.

<sup>3)</sup> Фотографія Collection des Hautes-Études (G. Millet) С 260.

<sup>4) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 176, § 349.

<sup>5)</sup> Pororpaquis Collection des Hautes-Études (G. Millet) C 295.

<sup>6)</sup> C. de Tischendorf, Evangelia apocrypha. Lipsiae, 1876, p. 4 n 9.

весь разговоръ Іоавима съ пастухами 1). Разговоръ происходитъ не послѣ явленія ангела, а до него: пастухи разспрашивають горюющаго старика и стараются его утѣшить, указывая на примѣръ Авраама и т. д. Мнѣ не извѣстно, разрабатывалсяли въ византійской литературѣ этотъ мотивъ какимъ нибудь проповѣдникомъ до Никифора Григоры. Въ искусствѣ, во всякомъ случаѣ, нѣтъ ни одного примѣра изъ болѣе ранняго времени, чѣмъ роспись Кахріз-джами; но извѣстны многочисленныя авонскія фрески съ тѣмъ же сюжетомъ, т. е. разговоромъ Іоакима съ пастухами. Слѣдуетъ отмѣтить, что и Джотто изображаетъ этотъ разговоръ.

Разборъ соотвётствующихъ фресокъ въ Capella dell'Arena<sup>2</sup>) уяснить намъ происхожденіе нашей композиціи № 72. Джотто различаєть три момента: прибытіє горюющаго Іоакима къ пастухамъ (направо въ фонѣ виднѣется скалистая вершина горы), первое явленіе ангела молящемуся Іоакиму съ извѣщеніемъ, что Господь Богъ услышаль молитву его, и второе явленіе ангела Іоакиму съ приказаніемъ вернуться домой. Но вѣдь ангелъ являлся Іоакиму только одинъ разъ и возвращеніе къ Аннѣ должно быть прямымъ послѣдствіемъ услышанія молитвы; слѣдовательно, второе явленіе ангела совершенно лишне. Причина появленія этой второй фрески — явное недоразумѣніе: Джотто для изображенія Іоакима въ пустынѣ имѣлъ два образца, одинаково авторитетныхъ, и не сумѣлъ въ нихъ разобраться. Для перваго явленія ангела онъ пользовался переводомъ мозаики Дафни, для второго онъ имѣлъ образецъ однородный съ мозаикою Кахрір-джами.

Въ Дафии<sup>3</sup>) Іоакимъ изображенъ сидящимъ въ куств и говорящимъ съ ангеломъ, стоящимъ передъ нимъ на землв. Изображеніе горнаго ландшафта, какъ его рисуетъ миніаторъ омилій Іакова, въ монументальномъ искусствв весьма затруднительно, такъ какъ не возможно сколько нибудь сохранить отношеніе между горою и человвкомъ. Пришлось обозначить пустыню кустомъ. Джотто отъ куста отказывается, но фигуры располагаетъ точно такъ же, какъ въ Дафии, мотивируя только позу Гоакима: Іоакимъ коленопреклоненно молился передъ пылающимъ жертвенникомъ, когда ему явился ангелъ. Живописецъ Дафии руководствовался очень стариннымъ оригиналомъ: у него ангелъ не летаетъ, а стоитъ на землв. Но ангелы крылаты, и имъ мёсто на небъ, а не на землв. Вполнв понятно, что композиція Дафии не могла удержаться. Ангелъ переносится на небо, а на его мъсто становятся пастухи, съ которыми и разговариваетъ Іоакимъ. Таковъ былъ образецъ, которымъ Джотто пользовался для второй своей фрески явленія ангела Іоакиму.

Но въ такомъ измѣненномъ видѣ сцена становилась нелѣпою: не станетъже Іоакимъ горевать, когда ангелъ возвѣщаетъ ему исполненіе желаній; не станетъ онъ разговаривать съ пастухами, когда къ нему обращается вѣстникъ Бога. Для того, чтобы картина имѣла смыслъ, нужно было удалить вовсе ангела, и нужно его явленіе изобразить особо. Именно такъ и поступилъ художникъ въ Вато-

<sup>1)</sup> См. прилож. III, fol. a 182 v.

<sup>2)</sup> H. Thode, Giotto. Bielefeld und Leipzig, 1899, p. 74, 76, 77, fig. 75, 77, 78.

<sup>3)</sup> G. Millet, l. c., pl. XIX 1.

педѣ<sup>1</sup>): онъ сначала рисуетъ, какъ Іоакимъ ведетъ бесѣцу съ пастухами, сидя, а потомъ, какъ Іоакимъ слушаетъ ангела, стоя.

Композиція Кахріз-джами, такимъ образомъ, создалась въ Византіи и притомъ такъ поздно, что Джотто въ началѣ XIV вѣка еще не зналъ о ней. Знаютъ ее и повторяютъ ее лишь живописцы а⊕онскіе. Думается, что, на основаніи этихъ фактовъ, мозаика № 72 Кахріз-джами опредѣленно датируется началомъ XIV вѣка, т. е. временемъ Метохита.

III. Встрвча Іоакима и Анны у Золотыхъ воротъ № 73 (табл. XXV). — Уже въ ватиканскомъ Минологіи<sup>2</sup>), затвмъ въ Кіевѣ<sup>3</sup>), на Барбериновскомъ диптихѣ<sup>4</sup>) и т. д. цѣлованіе Іоакима и Анны изображено такъ же, какъ и на мозаикѣ № 73 въ Кахрізджами. Отмѣтить какую нибудь эволюцію типа я не умѣю.

IV. Рождество Богородицы<sup>5</sup>) № 74 (табл. XXIII). — Проще всвхъ другихъ изображеній рождества Богородицы то, которое выгравировано на Барберинскомъ диптихв: Анна полулежить на постели, у ея изголовья стоить колыбель съ новорожденною, а у нея въ ногахъ стоить женщина, которая подносить роженицв сосудъ. — Въ Минологіи в) композиція сложнь і поза Анны осталась та же, но жесть руки другой; на томъ мъсть, гдъ стояла колыбель, сидить женщина, держащая новорожденную на кольняхъ и львою рукою пробующая температуру воды, приготовленной для купанія младенца; справа къ Аннъ подходять три фигуры съ блюдами. — Въ XI въкъ композиція остается такою же, но прибавляется вторая служанка, хлопочущая около сосуда, въ которомъ будстъ купаться новорожденная. Мы уже отмътили выше, что эта группа двухъ служановъ съ младенцемъ прибавлена — и очень невстати миніаторами омилій Іакова. Им'вется она въ Кіев'в'), въ cod. Vat. Gr. № 1156°в) и т. д. — Въ Дафни ) появляется опять новый мотивъ: за изголовьемъ Анны стоитъ дърушка съ опахаломъ. — Въ сербской псалтири, cod. Monac. slav. 4 fol. 167 г.<sup>10</sup>), Анна изображена сидящею на кровати; одна служанка причесываеть ее, другая обмахиваетъ ее опахаломъ. Къ Аннъ подходятъ 4 женщины съ дарами. Въ лъвомъ нижнемъ углу дъвочка качаетъ колыбель, держа въ лъвой рукъ веретено съ пряжею. —

<sup>1)</sup> Pororpapis Collection des Hautes-Études (G. Mület) C 260.

<sup>2)</sup> G. Schlumberger, L' Épopée, II, p. 156.

<sup>3)</sup> Атласъ И. Р. А. О., pl. XXXI, 13; Айналовъ и Ридинъ, l. с., стр. 76.

<sup>4)</sup> G. Schlumberger, L' Épopée, II, p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Объ нконографін см. Grimoüard de Saint-Laurent, l. c., p. IV, 87—91; Rohault de Fleury, La sainte Vierge, I, p. 38—46; X. Barbier de Montault, Traité, II, p. 207—208; A. Venturi, La Madonna. Milano, 1900, p. 81—104.

<sup>6)</sup> Rohault de Fleury, l. c., I, pl. III, p. 45; d' Agincourt, Peinture, pl. XXXIII.

<sup>7)</sup> Атласъ И. Р. А. О., pl. XXVIII, 7; Айналось и Рыдинь, l. с., стр. 76 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Фотографія Collection des Hautes Études (G. Millet) С 474; фреска Спасо-Нередицкой церкви производить висчатавніе непосредственной копів съ этой миніатюры, см. Н. Толстой и Н. Кондаковъ, Русскія древности. VI. СПб., 1899, стр. 141, рис. 176.

<sup>9)</sup> G. Millet, l. c., pl. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Jos. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters der königl. Hof-und Staatsbibliothek in München. Wien, 1906 (Denkschriften der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, philosophisch-historische Klasse, Bd. LII), p. 60, pl. XXXIX.

Въ Кахріз-джами № 74 прибавленъ цвлый рядъ новыхъ подробностей: исчезнувшая-было колыбель вновь появилась на своемъ старомъ месте, и у нея хлопочетъ служанка, стелющая простыню; служанки, собирающіяся купать новорожденную, отодвинуты направо; девица съ опахаломъ стоить не у изголовыя, а ближе къ дверямъ; къ Аннъ подходятъ не три, а четыре гостьи съ подношеніями; наконецъ, въ дверяхъ появляется Іоакимъ. — Аоонское искусство въ этой массъ мотивовъ не прибавляетъ ничего новаго, но развиваетъ данныя нашей мозаики: такъ въ монастыре св. Діонисія 1) Іоакимъ, которой въ Кахріз-джами еще боязливо жмется около двери и не знасть, сметь-ли онъ войти, решился переступить порогь; въ Перивлепт'в въ Мистрів и въ св. Павлів на Афонів 1 Іоакимъ не только входить, но береть на руки и ласкаеть ребенка, и художникь, не имъя достаточно міста для всібхъ деталей, предпочитаеть жертвовать традиціонной группою служановъ, собирающихся мыть новорожденную, ради новаго полюбившагося ему мотива. Въ Хиландарскомъ же монастыръ живописецъ располагалъ достаточнымъ мъстомъ и не пожертвовалъ ничъмъ: онъ нарисовалъ Марію три раза — на рукахъ у служанокъ, въ колыбели и на груди Іоакима ). — Ерминія, наконецъ, предписываетъ изображать рождество Богородицы сл'ядующимъ οδρασομω: όσπήτια, καὶ ή άγια Άννα κειμένη ἐπὶ κλίνης ἐντὸς ἐφαπλώματος ἀκουμβίζουσα εἰς προσκέφαλον, δύο δὲ κοράσια ὅπισθεν αὐτῆς ἱστάμενα βαστάζουσιν αὐτήν. έμπροσθεν δε αὐτῆς ἄλλο κοράσιον ριπίζει αὐτὴν με ριπίδιον, ετερα δε πάλιν κοράσια εἰσέρχονται καὶ ἐξέρχονται τῶν θυρῶν τοῦ θαλάμου βαστάζοντα φαγητὰ ἐπὶ τρυβλίων, μακράν δὲ τῆς κλίνης μικρά κοράσια καθήμενα καθαρίζουσι τὸ γεννηθὲν έν λεκάνη δι' ΰδατος: καὶ κλινίδιον, έν φ τὸ βρέφος ἐπαναπαύεται καὶ τὰ πέριξ φωτίζει διὰ τῶν ἀκτίνων τῶν ἐκ τοῦ προσώπου αὐτοῦ ἐξερχομένων. ἄγγελος δὲ τοῦ κλινιδίου ἄνωθεν εν νεφέλαις προσκυνεῖ τὸ βρέφος, τὸ δὲ κοράσιον τὸ πρὸς τὸ κλινίδιον ἔντρομον κινεῖ τοῦτο<sup>5</sup>). — Такова исторін композиціи рождества Богородицы въ византійскомъ искусствв. Что въ этой эволюціи м'всто нашей мозаиви 🏃 74 между мозаиками Дафни и фресками Аоона, не подлежить сомниню. Но несомнино также и то, что наша мозаика гораздо ближе къ Аоону, чёмъ къ Дафни: въ ней впервые появляется такая масса новыхъ подробностей, что мы по необходимости должны предположить между росписью Дафии и Кахріз-джами промежутокъ не въ два

<sup>1)</sup> Фотографія Coll. d. Hautes Études (G. Millet) С 299.

<sup>2)</sup> Pororpapis C. d. H. É. (G. Millet) B 15.

<sup>\*)</sup> Фотогр. С. d. H. É. (G. Millet) С 322.

<sup>4)</sup> Rohault de Fleury, l. с., I, pl. IV, даетъ рисуновъ съ миніатюры сод. Urbin. Gr. 2 fol. 167, полагая, что изображено рождество Богородицы; но на его собственномъ рисунвъ (хотя и неясно) читается подпись ἡ γάννησις τοῦ Πρ[οδρόμου]. Эта подпись легко читается въ оригиналь, какъ показываетъ фотографія у St. Beissel, Vaticanische Miniaturen. Freiburg i. B., 1893, pl. XIV A; читается она правильно и на граворъ у Seroux d'Agincourt, Peinture, V, pl. LIX. Rohault de Fleury, повидимому, быль введень въ заблужденіе J. Labarte' омъ, который, въ своей Histoire des arts industriels. III, р. 73, несмотря на присутствіе характерной фигуры Захаріи, пишущаго имя новорожденнаго Предтечи на дощечкъ, неизвъстно на какомъ основаніи, истолковаль миніатюру какъ рождество Богородицы.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 'Ερμηνεία, p. 176, § 350.

десятка лѣтъ, а сворѣе въ два столѣтія. Принадлежность мозаиви № 74 Метохиту намъ кажется довазанною, насколько, при маломъ количествѣ памятнивовъ, датировва можетъ быть довазанной иконографическимъ анализомъ.

V. 'Н кодаже́а т $\tilde{\eta}_{\varsigma}$  Өеото́хоо № 75 (табл. XXIV). — Тщетно мы стали бы искать аналогій для прелестной группы нашей мозаики среди произведеній византійскаго искусства. Нѣть аналогій даже и въ числѣ миніатюрь омилій монаха Іакова. Тѣмъ не менѣе нашему мозаичисту не принадлежить честь первенства, какъ доказывается хранимымъ въ Римѣ въ Мизео Kircheriano ящичкомъ ІХ в. изъ слоновой кости, на которомъ представлена исторія Давида. Сюжеть одного изъ рельефовъ і), покрывающихъ этоть ящичекъ, по-гречески могь бы быть обозначенъ только словами  $\hat{\eta}$  кодаже́а той  $\Delta$ аміб: родители ласкають своего младенца-сына совершенно такъ же, какъ на нашей мозаикѣ Іоакимъ и Анна ласкають своего младенца-дочь. — Но если нѣть изображеній ласканія Богородицы ранѣе созданія росписи Кахріз-джами, этоть сюжеть нѣсколько разъ трактовался впослѣдствіи, опять-таки на Авонѣ: въ Ватопедѣ, въ Лаврѣ, въ Дохіарѣ, въ Діонисіатѣ²).

Въ нашей мозаикъ № 75 заслуживаеть вниманія одна подробность: по бовамъ группы родителей съ ребенкомъ изображены два огромныхъ и роскошныхъ павлина. Эти павлины могуть, вонечно, имъть и чисто декоративное назначеніе. Но въ распоряженій нашего мозаичиста было не мало тавихъ угловъ, гдѣ орнаментъ могь бы удобно быть замѣненъ тавимъ же павлиномъ; однаво художникъ всюду предпочиталъ орнаментъ. Не значитъ-ли это, что павлинъ въ данномъ случаѣ имѣетъ нѣвоторое символическое значеніе³): то, что миніаторъ омилій Іавова сказалъ подписью εὐχαριστία περὶ τῆς βασιλίδος, нашъ мозаичистъ — болѣе живописно и болѣе учено, но и гораздо менѣе ясно — пожелалъ сказать прибавкою двухъ павлиновъ, роскошныхъ птицъ царственной Юноны и императрицъ Рима. Символива, достойная ученѣйшаго и утонченнѣйшаго веливаго логовета Өеодора Метохита.

VI. Ἡ εὐλόγησις τῶν ἱερέων № 76 (табл. XXIV). — Иллюстраторъ омилій монаха Іакова нарисоваль пять старцевъ, возсѣдающихъ за столомъ, уставленнымъ кубками; Анна подносить іереямъ дитя; за Анною стоить Іоакимъ. — Въ Дафни руже не Анна, а Іоакимъ подносить Дѣву священникамъ; сколько было іереевъ, теперь съ увѣренностью сказать нельзя, такъ какъ отъ мозаики сохранилось не болѣе трети; Анна идетъ за Іоакимомъ. — Въ Кахрір-джами, на мозаикъ № 76, мы видимъ

¹) G. Schlumberger, Un coffret byzantin d'ivoire. Monuments Piot, VI, 1899, p. 191—194, pl. XVIII; G. Schlumberger, L'Épopée, II, p. 25; H. Græven, Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke. II. Aus Sammlungen in Italien. Rom, 1900, p. 31—33, pl. LVIII.

<sup>2)</sup> Фотогр. Coll. d. H. É. (G. Millet) С 299.

<sup>3)</sup> О немъ см. de Waal y F. X. Kraus, R.-E. d. chr. Altert., II, p. 615—617, и E. Diez, Die Miniaturen des Wiener Dioscurides. Byzantinische Denkmæler, herausgegeben von J. Strzygowski. III. Wien, 1903, p. 30—31.

<sup>4)</sup> J. Labarte, l. c., pl. LXXXVII.

<sup>5)</sup> G. Millet, l. c., p. 167, fig. 66.

трехъ іереевъ за столомъ, и подносить имъ младенца одинъ только Іоакимъ, безъ Анны. — Авонскія росписи, за немногими исключеніями, примывають къ Дафни. Въ Ерминіи 1) читается слідующее: δοπήτια και τράπεζα με φαγητά και έμπροσθεν τῆς τραπέζης ό Ἰωακεὶμ φέρων ἐν ταῖς χερσὶ τὴν Θεοτόκον ὡς ὅρέφος: ἡ δὲ άγία "Αννα δπισθεν αὐτοῦ" καὶ τρεῖς ἱερεῖς συγκαθήμενοι περὶ τὴν τράπεζαν ἔχοντες τοὺς δφθαλμούς έπι της Θεοτόχου και εύλογούντες αύτην. Bo всемъ согласно этому описанію сцена изображена въ Ватопедів въ Лаврів и въ Хиландарів. Но другія росписи — въ монастыряхъ Діонисія<sup>3</sup>), Каракалла и въ Дохіарѣ — примыкають къ томуже образцу, которымъ пользовался и мозаичистъ Кахріо-джами, т. е. опускають фигуру Анны. Чёмъ вызвано такое разногласіе, почему фигура Анны показалась некоторымъ художникамъ лишнею или неуместною, вероятно объяснять богословы: фактъ тотъ, что Анна, сначала занимающая первое мъсто, впоследствіи отодвигается на второе, а потомъ и вовсе устраняется. Не для того-ли, чтобы подчеркнуть отеческія права Іоакима, въ противоположность ученію (ставшему теперь догматомъ римско-католической церкви) о непорочномъ зачатіи Анны? Если устраненіе Анны вызвано такими соображеніями, то мозаика Кахріз-джами № 76 несомивно весьма поздняго происхожденія. Самый споръ о непорочномъ зачатіи Анны приняль острую форму во Франціи (въ Ліонъ) только въ XII въкъ, разгорълся же между францисканцами и доминиканцами, т. е. сталъ всеобщимъ, лишь въ XIII. Отголоски этого спора могли быть занесены въ Константинополь въ XIII в. западнымъ духовенствомъ, нахлынувшимъ на Восточный Римъ. "Оппозиція противъ новой ереси возможна, конечно, лишь въ концъ XIII въка, по минованіи латинскаго нашествія. На предположеніе, что Анна опущена съ умысломъ, наводить то обстоятельство, что въ другихъ, позднейшихъ, композиціяхъ она вновь появляется: очевидно, поздивищие кописты не понимали оснований, которыми руководствовались вдохновители росписи Кахріз-джами. Значеть, эти основанія были весьма субъективнаго свойства. Безъ основаній, однако, художникъ не сталь бы отступать и отъ своего оригинала, и отъ византійскаго шаблона.

VII. 'Η έπταδηματίζουσα № 77 (табл. XXV). — Какъ цёлое, композиція нашей мозаики въ византійскомъ искусстві — уникъ. Кромі нікоторыхъ авонскихъ фресокъ ) не извістно ни одного приміра трактовки того же сюжета. Тіль не меніве, навірное ή έπταβηματίζουσα не есть созданіе художника Кахріо-джами, а восходить непосредственно въ весьма древнему, эллинистическому еще, восточному оригиналу. На это указываеть женская фигура, стоящая за ребенкомъ.

Поврывало этой женщины разв'ввается по воздуху, образуя полукругь, что, при спокойной поз'ь ея, нел'впо не мен'ве, ч'вмъ на миніатюр'в псалтири № 139 Національной библіотеки въ Париж'в 5). Образцомъ для этой фигуры очевидно по-

<sup>1)</sup> Έρμηνεία, p. 177, § 351.

<sup>2)</sup> Potorp. Coll. d. H. É. (G. Millet) C 262.

<sup>\*)</sup> Фотогр. Coll. d. H. É. (G. Millet) С 300.

<sup>4)</sup> Potorp. Coll. d. H. É. (G. Millet) C 299.

<sup>5)</sup> H. Omont, Facsimilés, pl. XIII; cf. цитированныя этимъ авторомъ, p. 9, n. 4, миніатюры cod. Vat. Gr. 755 fol. 107, cod. Athous Pantocr. 49 fol. 77 м др.

служила одна изъ столь излюбленныхъ александрійскимъ искусствомъ фигуръ танцовщицъ съ разв'ввающимся поверхъ головы покрываломъ 1).

VIII. Введеніе Богородицы во храмъ<sup>2</sup>) Ж 78 (табл. XXVI) чрезвычайно часто чаще всъхъ остальныхъ сценъ изъ дътства Маріи — изображалось и въ монументальной живописи: Кіево-Софійскій соборъ3), Дафии4), Кахрід-джами № 78, на Авонъ -- Ватопедъ<sup>5</sup>), сз. Павла<sup>6</sup>), св. Діонисія<sup>7</sup>) и др.; и въ мелкомъ искусствъ: Барбериновскій диптихъ, Минологій<sup>8</sup>), омиліи монаха Іакова<sup>9</sup>), псалтири 10), евангеліе монастыря св. Пантеленмона № 2<sup>11</sup>), соd. Vatic. Gr. 1156<sup>12</sup>) и мн. др. Поразительно во всвхъ этихъ репликахъ то, что композиція втеченіе віковъ не изміняется существенно: всюду мы видимъ туже Деву въ сопровождении родителей и толпы левушевъ (обывновенно ихъ семь, въ Кахріз-джами ихъ девять, въ Ватопед'в шесть число не обязательно); всюду въ тойже позв у стереотипнаго алтарнаго киворія Дъву ожидаетъ первосвященнивъ; всюду на ступеняхъ алтаря Марія вторично изображена сидящею и получающею хлібов изв рукв ангела 13). Исключенія рідки даже въ позднейшее время: въ монастыре св. Діонисія художникъ, строго придерживаясь общей схемы, изобразиль Богородицу трижды, какъ она подходить къ первосвященнику, какъ она стоить передъ первосвященникомъ, какъ она бесъдуеть съ ангеломъ; такъ же поступилъ и миніаторъ Бълградской копіи Мюнхенской псалтири (копія сдівлана въ XVI, можеть быть — въ первой половині XVII віжа 14); миніаторъ Годуновской псалтыри<sup>15</sup>) собранія гр. А. С. Уварова № 15, самаго конца XVI в., опустиль киворій надъ алтаремь. Единственный случай, гдв введеніе во храмъ изображено не согласно съ общепринятымъ въ византійское время типомъ, — рельефъ Миланскаго оклада 16); но доказательства того, что изображено именно введеніе во храмъ, еще не представлены.

Такимъ образомъ, для датировки нашей мозаики № 78, какъ и № 73, иконографическій анализъ опредѣленныхъ данныхъ не даетъ. Но можно сказать

¹) J. Strzygowski, Hellenistische und koptische Kunst in Alexandrien. Bulletin de la Société archéologique d'Alexandric, 1902, № 5, pl. I—II (№ 1993, 1995, 1996 и др.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ивонографія: Grimoüard de Saint Laurent, l. c., IV, p. 91-96; Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, p. 47-53; A. Venturi, La Madonna, p. 105-119.

<sup>3)</sup> ATRACE H. P. A. O., pl. XXVIII, 8; Aunarose u Piedune, l. c., p. 77.

<sup>4)</sup> G. Millet, l. c., pl. XIX, 2; G. Schlumberger, L'Épopée, II, pl. IX, p. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Фотогр. С. d. H. É. (G. Millet) С 263.

<sup>6)</sup> Pororp. C. d. H. É. (G. Millet) C 323.

<sup>7)</sup> Pororp. C. d. H. É. (G. Millet) C 300.

<sup>8)</sup> G. Schlumberger, L'Épopée, II, p. 464.

<sup>9)</sup> A. Venturi, La Madonna, p. 106-108.

<sup>10)</sup> J. Tikkanen, Die Psalterillustration in Mittelalter. I, Helsingfors, 1895, p. 49.

<sup>11)</sup> **Dotorp.** C. d. H. É. (G. Millet) B 71-72.

<sup>18)</sup> Фотогр. С. d. H. É. (G. Millet) С 477.

<sup>13)</sup> Cf. 'Ερμηνεία, p. 177, § 351.

<sup>14)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, p. 31, fig. 18.

<sup>15)</sup> Виз. Вр., ІХ, 1902, стр. 111, рис. 4.

<sup>16)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 454, p. 79.

съ увъренностью, что въ томъ циклъ вартинъ изъ житія Богородицы, который положенъ въ основаніе росписи внутренняго нароика Кахріз-джами, введеніе во храмъ было изображено иначе и проще, т. е. что образцомъ послужилъ циклъ восточный, до-византійскій. Это вытекаетъ изъ сопоставленія мозаики № 78 со слъдующею затъмъ мозаикою № 79 (табл. XXV), гдъ представлена

IX. ή Θεοτόπος δεχομένη τὸν ἄρτον παρὰ τοῦ ἀγγέλου. Ни разу нигдѣ въ византійскомъ искусствѣ мы не встрѣчаемъ аналогій къ этой мозаивѣ¹). И понятно, почему. Въ византійской иконографіи сцена полученія пищи отъ ангела уже слилась съ предыдущею сценою введенія во храмъ, и не было викакой надобности повторять ее. Уже въ Минологіи мы видимъ сліяніе этихъ двухъ композицій и, по всему вѣроятію, византійскіе художники и не знали ихъ отдѣльными. — Изъ этого факта одного мы, конечно, еще не вправѣ выводить, что руководствовался художникъ Кахріз-джами восточнымъ стариннымъ оригиналомъ, передѣлывая композиціи сообразно вкусамъ своего времени. Но у насъ уже была рѣчь о № 77 (ή ἐπταδηματίζουσα) и предстоитъ рѣчь о № 85 и другихъ однородныхъ картинахъ.

Χ. Ἡ Θεοτόχος διδασχομένη ἐν τῷ ἱερῷ. — Наша мозаика № 80 (табл. XXVII), къ сожальню, такъ сильно пострадала отъ рукъ какого-то просвъщеннаго любителя искусствъ, что свазать про нее что либо опредъленное весьма трудно. Марія была, судя по остаткамъ картины, представлена сидящею въ епископскомъ вресль, къ которому возводять три ступеньки; ангель не виталъ въ воздухъ, а стоялъ или сидълъ на земль. Никакихъ аналогій въ искусствъ не имъется. И это опять очень характерно. Въ древнемъ восточномъ искусствъ ангелы не витають (въ сценахъ напр. благовъщенія Аннъ и Маріи и т. д.); въ византійскомъ искусствъ они обязательно парять въ небъ. Всюду, гдъ у художника Кахріз-джами былъ византійскій образецъ, византійская передълка стариннаго образца, онъ рисуетъ парящихъ ангеловъ. Для сцены обученія Богородицы въ храмъ у него, очевидно, не было византійскаго оригинала, и онъ копируетъ безъ существенныхъ перемънъ свой оригиналь восточный.

XI. Раздача пряжи. — Къ мозаикъ № 81 (табл. XXVIII) весьма трудно подобрать аналогіи: мнъ извъстны только фреска въ Кіевъ ) и миніатюра омилій монаха Іакова ), да и изъ этихъ двухъ памятниковъ первый сильно обезображенъ реставраторомъ, такъ что далеко нельзя быть увъреннымъ въ томъ, что художникъ хотълъ представить именно раздачу пряжи. Изслъдователи росписи Кіево-Софійскаго собора отмъчаютъ, что пряжи "нельзя теперь замътить на фрескахъ; но положеніе рукъ первосвященника и Маріи указываетъ на передачу и принятіе чего-то. Если предположить, что положеніе рукъ измънено реставраторомъ, и представить, что Марія и Захарія протягивали впередъ руки, какъ-бы привътствуя другъ друга, то тогда въ описываемой композиціи можно видъть сцену полученія Іосифомъ Дъвы при выходъ ея изъ храма". Если только фигура Іосифа съ посохомъ не прибавлена реставрато-

<sup>1)</sup> Миніатюра омилій Іакова (А. Venturi, La Madonna, р. 108) сюда не относится.

<sup>2)</sup> Атласъ И. Р. А. О., pl. XXVIII 10; Айналовъ и Рыдинъ, l. с., стр. 78.

<sup>3)</sup> A. Venturi, l. c., p. 108.

ромъ, то навърное данная фреска изображала не раздачу пряжи. Вообще же для науки кіевская фреска погибла. Остается, значить, одна аналогія — миніатюра омилій Іакова. Но эта аналогія очень цънная, такъ какъ она указываеть, откуда нашь мозаичисть почерпнуль идею своей картины: тамъ, гдъ родилась сама легенда о раздачъ пряжи, тамъ же ее и иллюстрировали, конечно, впервые.

XII. Молитва о посохахъ. — Сюжетъ нашей мозаики № 82 (табл. XXVII) трактованъ миніаторомъ омилій Іакова (соd. Par. fol. 131 г., соd Vat. fol. 97 v.). Данная миніатюра не издана, и приходится довольствоваться описаніемъ Н. Bordier¹): Zacharie se tient debout devant l'autel, un encensoir à la main; sur l'autel on aperçoit une série de sept baguettes noires, symmétriquement rangées à côté les unes des autres. Derrière Zacharie se tient un groupe d'hommes jeunes et âgés. — Въ венеціанскомъ св. Маркъ²) Захарія склонился, но все-таки еще не стоить на колѣняхъ. — Въ падуянской Сареlla dell'Arena³) Захарія опустился на колѣни, но еще высоко держить голову. — Наконецъ въ Кахріз-джами онъ и голову опустилъ. Утверждать, что это постепенное измѣненіе позы есть слѣдствіе правильной эволюціи композиція, при ничтожномъ количествъ памятниковъ было бы слишкомъ смѣло; но хронологія перечисленныхъ памятниковъ приводить насъ опять къ XIV въку, какъ въроятной датъ нашей мозаики.

XIII. Обрученіе Маріи Іосифу<sup>4</sup>) № 83 (табл. XXIX). — Среди фресовъ віевской св. Софіи, кром'й только что упомянутой фрески "раздачи пряжи", можетъ быть истолкована какъ обручение Маріи съ Іосифомъ еще и другая картина<sup>5</sup>): "Первосвященникъ, стоя подъ киворіемъ, украшеннымъ різьбою изъ городковъ, за алтарной преградой, въ красной ризъ и бъломъ саккосъ, уже вручилъ Маріи расцвътшую вътвь, которую она передаетъ Іосифу, принимая его покровительство. Съдой старецъ Іосифъ, одътый въ бълый хитонъ и иматій, принимаеть ее. Сзади его дъвушки и одинъ изъ священнивовъ. Фреска, въ сожаленію, изуродована "реставрацією", такъ что теряетъ свою ценность, какъ иконографическій документъ. Изследователи росписи Софійскаго собора пишуть: "Вътвь въ рукахъ Маріи кажется намъ прибавкою реставраціи (въ этомъ удостов'вряеть насъ и сообщеніе протоіерея о. Іосифа Желтоножскаго). Она скорве должна бы быть въ рукахъ Іосифа, какъ это находимъ, напримъръ, въ мозаивъ Богородицы Паммакаристы (нынъ мечети Кахрізджами; Кондавовъ. Виз. церкви и памятниви Константинополя, стр. 186)." Между тёмъ вся иконографическая цённость кіевской фрески обусловливается именно тъмъ, подлинна-ли вътвь, произрастающая изъ посоха Іосифа, или она прибавлена реставраторомъ. Дъло въ томъ, что, какъ мы подчеркнули выше, во II части, по

<sup>1)</sup> H. Bordier, Déscription, p. 163.

<sup>2)</sup> Musaïci non compresi ecc. Venezia, Ongania, 1881, pl. XLI 1.

<sup>3)</sup> H. Thode, Giotto, p. 82.

<sup>4)</sup> Ивонографія: Grimouard de St. Laurent, l. c., IV, p. 90-101; Rohault de Fleury, l. c., I, p. 53-63; Venturi, l. c., p. 121-138.

<sup>5)</sup> Атаасъ И. Р. А. О., pl. XXXI, 14; Айналовь и Рыдинь, l. с., стр. 77—78.

апокрифу чудо съ посохомъ состояло въ томъ, что голубь спорхнулъ на него съ неба, а не въ томъ, что посохъ процейлъ. Мы указывали, далве, что произрастание вътви, наряду съ появлениемъ голубя, разсказано впервые въ Золотой легендв Іакова а Voragine, и привели доказательства тому, что произрастание вътви не дано народною легендою, а есть результатъ ученыхъ богословскихъ сближений.

Минівторъ омилій монаха Івкова і) рисуеть голубя; мозаичисть San Marco 2) рисуеть голубя; Джотто 3) рисуеть голубя; авонскіе художники рисують голубя (напр. въ Хиландаръ).

Для вътви, произрастающей изъ посоха, я не знаю другой параллели кромъ приведенной нами выше надписи на колоннъ киворія св. Марка — только надписи, ибо въ самомъ рельефъ и посохъ, и вътвь на немъ отсутствуютъ 1). Мозаика Кахріз-джами — уникъ, и лишь много позже, напр. въ Сійскомъ евангеліи 5), мы находимъ аналогіи къ ней. Объяснить такое странное одиночество, мнъ кажется, можно только желаніемъ заказчика-богослова, которому дорого было подчеркнуть связь новозавътныхъ лицъ съ ветхозавътными пророками; того заказчика, который велълъ вручить Адаму (моз. № 2) процвътшій посохъ, Моисею сосудъ съ манною (моз. № 63), Аарону жезлъ процвътшій (моз. № 64), Даніилу книгу съ пророчествомъ о Іисусъ (моз. № 61).

Желанія заказчика, однако, вонечно, мало для того, чтобы внести въ роспись деталь, не содержащуюся въ легендъ, и устранить деталь, которую всъ твердо помнять: нужно, чтобы эта замъна въ церковномъ сознаніи была допустима, т. е. чтобы богословская мысль, положенная въ основаніе измъненія иконографіи, была популярна. Іасобиз а Voragine въ XIII в. (онъ жилъ 1230—1298) разсказываетъ и о появленіи голубя, и о произрастаніи вътви изъ посоха Іосифа, и этотъ разсказъ въроятно придуманъ не имъ самимъ, а взять, какъ и остальныя его легенды, изъ восточной литературы Въ Кахріз-джами голубь вовсе опущенъ. Мы могли бы датировать мозаику Кахріз-джами, если бы было извъстно, откуда черпалъ генуззскій архіепископъ, и кто впервые придумалъ варіантъ съ въткою. Этотъ вопросъ мы, къ сожальню, должны оставить открытымъ и ждать разъясненій со стороны историковъ литературы.

XIV. Шествіе Богородицы въ домъ Іосифа № 48 (табл. XXVII). — Кіевская фреска "раздачи пряжи", миніатюра омилій Іакова<sup>6</sup>), Ерминія<sup>7</sup>) и т. д. даютъ всегда картину прощанія Маріи съ первосвященникомъ; шествіе же въ той формѣ, какъ на нашей мозаикъ № 84, мы не находимъ нигдъ въ искусствъ. Въ упрощенной формъ, т. е.

<sup>1)</sup> Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. LXXIII, 8.

<sup>2)</sup> Musaici non compresi ecc., pl. XLI, 2.

<sup>3)</sup> H. Thode, Giotto, p. 83, fig. 84.

<sup>4)</sup> H. v. d. Gabelentz, l. c., p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Н. В. Покровскій, Евангеліе въ памятникахъ иконографія, стр. 125, рис. 62.

<sup>6)</sup> Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. LXXIV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Έρμηνεία, p. 177, § 353.

безъ слуги, сцена изображена въ омиліяхъ 1); другая миніатюра тѣхъ же омилій 9) иллюстрируетъ прибытіе новобрачныхъ въ домъ, гдѣ ихъ ожидаютъ трое юношей — судя по нимбамъ, сыновья Іосифа отъ перваго брака 2). Имѣется шествіе новобрачныхъ въ домъ Іосифа также и среди фресокъ Джотго въ падуанской Capella dell' Arena 4), хотя и въ сильно антикизированномъ видѣ. Такимъ образомъ, не подлежить сомнѣнію, что мозаичистъ Кахріз-джами почерпнулъ откуда-то сюжетъ своей картины. Откуда — выясняется, по моему, изъ жеста и позы слуги, который приглашаетъ Марію пойти впередъ: жестъ этотъ чрезвычайно характеренъ. Но объ этомъ ниже.

XV. Благовъщеніе в ж 85 (табл. XXXI). — Благовъщеніе Маріи изображалось безчисленное множество разъ. Для того, чтобы объяснить нашу мозаику, намъ однако вовсе не нужно прослъдить развитіе иконографіи благовъщенія вообще: мы можемъ ограничиться исторією благовъщенія у воды, такъ какъ благовъщеніе въ домъ въ Кахрізджами отсутствуетъ. Это послъднее обстоятельство достаточно важно. Іос. Стржиговскій отмътиль, что въ византійскомъ искусствъ благовъщеніе въ домъ обязательно имъется наряду къ благовъщеніемъ у воды воды отпослъднее отнюдь не всегда помъщается. Напротивъ, изображеній благовъщенія у воды извъстно весьма немного. Наиболъе древніе памятники этого рода мы выше перечислили: сиракузанскій саркофагь, миланскій диптихъ, верденская мощехранительница 7), терракоттовый медальонъ въ Монцъ. Назовемъ остальные: миніатюры парижскаго евангелія № 748), омилій монаха Іакова 9), мюнхенской сербской псалтири 10); мозаики: въ Кіевъ 11), въ Венеціи 12),

<sup>1)</sup> Rohault de Fleury, 1. c., I, pl. LXXIV 2.

<sup>2)</sup> Venturi, La Madonna, p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) H. Bordier, Déscription, p. 164.

<sup>4)</sup> H. Thode, Giotto, p. 84, fig. 85.

<sup>5)</sup> Иконографія: Grimoüard de Saint-Laurent, l. c., IV, p. 101—120; Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, p. 64—93; Rohault de Fleury, L' Évangile. Tours, 1874, I, p. 7—19; H. Detzel, Christliche Ikonographie. Freiburg i. B., 1894, I, p. 150—171; H. B. Покровскій, Евангеліе въ намятникахъ иконографія прениущественно византійскихъ и русскихъ (Труды VIII археологическаго събада въ Москвъ, 1890, т. I). СПб., 1892, стр. 1—40; G. Millet, Quelques représentations byzantines de la salutation angélique. Bull. de Corr. Hell., XVIII, 1894, p. 453—483; Georg Stuhlfauth, Die Engel in der altchristlichen Kunst. Freiburg i. B., 1897, p. 58—78; A. Venturi, l. c., p. 139—199. У H. v. Schreibershofen, Die Wandlungen der Mariendarstellung in der bildenden Kunst. Heidelberg, 1886, p. 94, n. 2, и у Н. В. Покровскаго, l. с., цитируется статья Theodor Hach, Die Darstellung der Verkündigung Mariæ im christlichen Altertum. Zeitschr. für kirchl-Wissenchaft und kirchl. Leben, v. Luthard, 1885, p. 429 sqq. и 439 sqq., оставшаяся инъ ведоступной.

<sup>6)</sup> Jos. Strzygowski, Etschmiadzinevangeliar, p. 44.

<sup>7)</sup> У F. X. Kraus, Realencyclop. d. christl. Altert., II, р. 936, цитированъ рельефъ, находящійся въ South-Kensington Museum, безъ ссылки на Garrucci, l. c., VI, pl. 447, и это отсутствіе ссылки ввело въ заблужденіе Н. В. Покровскаго, который (Евангеліе, стр. 22, прим. 4) отличаетъ рельефъ South-Kensington Museum отъ верденскаго реликвіарія "въ собраніи Салтыкова". Но верденскій реликвіарій находится именно въ South-Kensington-Museum, см. напр. Stuhlfauth, l. c., р. 65.

<sup>8)</sup> H. Bordier, Déscription etc., p. 133—136, описывая эту рукопись, находить, что миніатюры ея не достойны даже перечня: "Nous croirions superflu de poursuivre cette énumération de scènes" (р. 135)! Миніатюра благовъщенія воспроизведена очеркомь у Rohault de Fleury, S. V., I, pl. XV.

<sup>9)</sup> A. Venturi, La Madonna, p. 143.

<sup>10)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LII, 126.

<sup>11)</sup> Атласъ И. Р. А. О., табл. XXVIII 9; Айналовъ и Радинъ, 1. с., стр. 78.

<sup>12)</sup> Musaïci non compresi ecc., pl. XLU 1.

въ Кахріз-джами. Чтобы увеличить этотъ перечень, намъ нужно обратиться къ памятникамъ Аюона и Россіи, къ армянскимъ рукописамъ<sup>1</sup>) и т. д.

Обычная до нашихъ дней композиція благовіщенія въ домі весьма древняго происхожденія. Совершенно не касаясь спорнаго еще вопроса о котакомбныхъ фрескахъ, мы изъ первой половины V в. можемъ привести приміръ мозаики римской Santa Maria Maggiore²), саркофага въ Равенній³) и др. Нельзя, значить, объяснить только хронологическими причинами отсутствіе благовіщенія въ домі въ циклі мозаикъ Кахріз-джами, или, вірнійе, въ томі циклі, который положенть въ основаніе росписи Кахріз-джами. Причина можетъ быть только этнографическая: благовіщеніе у воды — тема чисто восточная. Западному искусству она до того чужда, что западный художникъ, копируя восточное благовіщеніе у колодца, не понималь своего оригинала и замізняль колодець алтаремъ — см. напр. Вышеградскую рукопись XI—XII в. въ Прагіз Дели же благовіщеніе у колодца въ нашемъ циклі получаєть такое первенствующее значеніе, что благовіщеніе въ домі совсімь отсутствуєть, то это указываєть, что нашь мозаичисть не только въ отдільныхъ композиціяхъ, но и въ общемъ расположеніи мозаикъ вполнів и непосредственно зависить оть древняго восточнаго образца.

Исторія благовіщенія у воды въ иконографіи выясняется слідующимъ образомъ. Первоначально Марія изображается черпающею воду изъ источника, а позади ея на землі стоить ангель. Затімь источникь заміннется колодцемь, ангель парить въ воздухі. Первоначально вся сцена полна драматическаго интереса: Марія видимо испугана, сильно потрясена. Позднійшія композиціи, напротивь, дышать спокойствіемь: въ Кіеві, напримірь, Богородица даже не старается показлть видь, будто она испугана, и то же спокойствіе отличаеть всі позднійшія вляюстраціи этого сюжета. Художникь, создавшій мозанку № 85 въ Кахріз-джами, сообразно вкусамъ своего времени помістиль ангела въ небі и источникь заміниль колодцемь, но сохраниль драматическое оживленіе въ позі Маріи, слідуя своему древнему образцу.

XVI. Прощаніе Іосифа съ Марією № 86 (табл. XXX). — Кром'є миніатюры омилій Іакова ) я не знаю аналогій; но этой одной аналогіи достаточно для доказательства восточнаго происхожденія композиціи.

XVII. Возвращеніе Іосифа въ беременной Маріи № 86 (табл. XXX). — Иллюстраторъ омилій Іакова посвятилъ недоум'внію и горю Іосифа при вид'в беременной Маріи пять картиновъ в), изъ которыхъ, правда, пятая есть лишь повтореніе четвертой. Среди

<sup>1)</sup> А. И. Кырпычныковъ, въ Запискахъ И. Р. А. О., VII, 1894, стр. СХІІ, описываетъ армянскую литургическую рукопись № 904 монастыря св. Лазаря, XIV въка, въ которой, на fol., 7 имъется слъдующая миніатюра: Богоматерь и ангелъ изображены стоящими другъ противъ друга по объ стороны колодца. Подобная миніатюра имъется также въ евангеліи 1586 г. того же монастыря.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Издана въ краскахъ у de Rossi, Musaïci cristiani di Roma. Roma, s. a., pl. XV; крупнъе очеркомъ у Garrucci, l. c., IV, pl. 212, 1.

<sup>3)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 344, 3.

<sup>4)</sup> Alwin Schultz, Die Legende vom Leben der Jungfrau Maria. Beiträge zur Kunstgeschichte. I. Leipzig, 1878, p. 53.

b) Rohault de Fleury, S. V., pl. LXXIV 4.

<sup>6)</sup> Rohault de Fleury, S. V., I, pl. LXXIV 7-9, p. 436; Venturi, l. c., p. 201; H. Bordier, l. c., p. 168.

этихъ миніатюръ нътъ ни одной, на воторой мы бы видъли Іосифа и Марію стоящими другъ противъ друга: или Марія сидить, а Іосифъ стоить, илиже Іосифъ сидить (или лежить), а Марія стоить. Къ миніатюр'я 🔏 55 (нашего перечня) близокъ рельефъ алтарнаго киворія св. Марка і) и рельефъ на одной изъ дощечекъ алтарнаго паліотто въ Салерно<sup>2</sup>). Ближе къ нашей мозаикъ № 86 венеціанская мозаика св. Марка<sup>2</sup>: Іосифъ и Марія стоятъ другъ противъ друга, Іосифъ съ сильнымъ жестомъ негодованія обвиняеть Марію, а Марія ему объясняеть діло. Но въ Венеціи Іосифъ не опирается на посохъ, какъ въ Кахріо-джами. Этотъ мотивъ мы находимъ въ Мюнхенской сербской псалтири, о которой мы уже упоминали: тамъ, fol. 213 г.4), фигуры расположены и поставлены именно такъ, какъ онъ, повидимому, были поставлены и въ Кахрід-джами. Повторяется композиція неоднократно на Афон'в в). Соотвътствующій тексть Ерминіи в) гласить: δοπήτια και ή Παναγία έγκυος, και ή Έλισάβετ έχοτατική: καὶ ἔμπροσθεν αὐτῆς ὁ Ἰωσήφ ἀχουμβισμένος εἰς ῥάβδον μὲ τὴν μίαν χεῖρα καὶ ἔχων τὴν ἄλλην πρὸς αὐτὴν άπλωμένην βλέπει αὐτὴν μὲ φοδερὸν σχῆμα. Композиція, описанная въ Ерминіи, въ которой введена еще и Елисавета, является развитіемъ того типа, который представленъ мозанкою № 87 Кахрія-джами.

XVIII. Молитва Захаріи № 87 (табл. XXXI) — Мозаика такъ мало пострадала, что нѣтъ основаній предполагать разрушеніе какой нибудь существенной части. Значить, Захарія быль изображенъ одинъ, стоящимъ у алтаря, но съ лицомъ, обращеннымъ не къ алтарю, в на кого-то или что-то передъ алтаремъ. На то, что происходитъ, какое событіе хотѣлъ иллюстрировать художникъ, нѣтъ никакого намека. И надпись ἡ προσ[ευχὴ τοῦ Ζαχαρίου] не только ничего не объясняетъ, но, напротивъ того, отнюдь не вяжется съ позою и жестомъ Захаріи. Первая задача иконописи — разсказывать неграмотнымъ людямъ то, чего они не умѣютъ прочитать въ книгахъ; первая обязанность иконописца — разсказывать удобопонятно и общедоступно. Всѣ прочія мозаики нашего Богородичнаго цикла вполнѣ понятны; мозаика № 87 — единственная непонятная. Ко всѣмъ мозаикамъ цикла мы могли подобрать аналогіи, къ этой одной аналогій не подыскать. Откуда-же она взялася?

Если, какъ мы предполагаемъ, у нашего мозаичиста для руководства былъ восточный циклъ, этотъ циклъ не могъ обрываться на возвращении Іосифа къ забеременъвшей Маріи. Въ немъ обязательно трактовался столь излюбленный восточными художниками эпизодъ съ водою обличенія, который часто встръчается на рельефахъ, напр. каоедры Максиміана?), Эчміадзинскаго диптихав) и т. д., встръ-

<sup>1)</sup> H. v. d. Gabelentz, l. c., p. 7 m 31.

<sup>2)</sup> Émile Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. I. Paris, 1904, pl. XIX; объ этомъ паліотто, его дать, происхожденів и составныхъ частяхъ см., кромь É. Bertaux, l. c., p. 430—437, еще A. Venturi, Storia dell' arte Italiana. II. Milano, 1902, p. 621—630 и fig. 459—469 на p. 634—641.

<sup>3)</sup> Musaïci non compresi ecc., pl. XLIII, 2.

<sup>4)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LIII, 129.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) J. Strzygowski, ibid., p. 77.

<sup>6)</sup> Έρμηνεία, p. 111, § 162.

<sup>7)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 417, 2.

<sup>8)</sup> J. Strzygowski, Etschmiadzinevangeliar, p. 44-45.

чается, какъ мы видъли, и среди миніатюръ омилій Іакова. Центральная часть византійской — или вообще монументальной — композиціи этого рода должна быть очень похожею на интересующую насъ мозаику. Въ распоряженіи художника было недостаточно мъста, чтобы помъстить картину цъликомъ: онъ помъстилъ только часть и соотвътственно съ этимъ передълалъ надпись. Что надпись не вязалась съ сюжетомъ — простой недосмотръ, илиже свидътельствуетъ о томъ, что поздній мастеръ-византіецъ не понималъ своего образца, не зналъ, быть можетъ, вовсе старинной сирійской легенды, которую иллюстрировалъ старинный мастеръ сиріецъ.

IV.

Суммируемъ выводы иконографическаго анализа отдёльныхъ мозаикъ. Анализъ позволяетъ, прежде всего, составить довольно точное представление о томъ цивлъ, который былъ положенъ въ основание Богородичнаго цивла Кахріз-джами. Что это былъ единый циклъ, довазывается, намъ кажется, обзоромъ содержания мозаикъ см. выше во II части гл. II. О томъ, что цивлъ былъ восточный, тоже распространяться не приходится, разъ почти про каждый отдёльный сюжеть мы могли съ увъренностью сказать, что онъ порождение не только восточной легенды, но и восточнаго искусства, разъ цивлъ, какъ цълое, характеризуется отсутствиемъ, напримъръ, благовъщения въ домъ и т. д. Можемъ-ли мы, однако, сколько нибудь опредъленно датировать оригиналъ, которымъ руководствовался мозаичистъ Кахріз-джами?

Изъ того факта, что за введенісмъ Богородицы во храмъ слѣдустъ картина питанія Маріи ангеломъ, мы должны вывести, что оригиналъ нашего мозаичиста возникъ до сліянія этихъ двухъ картинъ вмѣстѣ. Сліяніе же это мы наблюдаемъ – уже на миніэтюрѣ Минологія, въ Х в. Благовѣщеніе, какъ оно представлено въ Кахріә, восходитъ непосредственно къ оригиналу, современному терракоттовому медальону въ Монцѣ. Композиція "семи шаговъ Богородицы" — копія съ произведенія, проникнутаго еще эллинистическимъ духомъ. Сцена же, какъ Іосифъ упрекаетъ забеременѣвшую Марію, скопирована съ того же сирійскаго оригинала, съ котораго была скопирована и миніатюра сербской псалтири, изданной Іос. Стржиговскимъ.

Выводъ изъ этихъ фактовъ ясенъ: циклъ мозаикъ внутренняго наренка Кахріз-джами выработанъ въ Сиріи въ V — VI въкахъ, въ одномъ изъ громадныхъ культурныхъ и художественныхъ центровъ, какими были крупные монастыри той эпохи. Михаилъ Синкеллъ, сдълавшись игуменомъ Хоры, выписалъ изъ своей родной Лавры св. Саввы монаха художника и ему поручилъ расписать построенную вмъсто разрушеннаго храма Приска новую церковь. Художникъ, сынъ бъднаго собственнымъ творчествомъ IX въка, рабски скопировалъ тотъ древній Богородичный циклъ, который онъ видълъ и изучалъ у себя въ Сиріи, и который служилъ образцомъ не ему одному. Старыя фрески старой церкви Михаила Синкелла пришли въ ветхость, да и само зданіе нуждалось въ перестройкъ, въ капитальнъйшемъ ремонтъ. И богатый благодътель — былъ-ли то Исаакъ Комнинъ, или Өеодоръ Метохитъ — прежде, чъмъ приступить къ ремонту, велъль скопировать живопись сирійскаго

мастера, и вознивли мозаиви внутренняго нароика великолѣпной Кахріо-джами, гордость и враса "византійскаго" искусства.

На этомъ исторія однаво не обрывается. Мы по поводу чуть не каждой отдъльной картины Богородичнаго цикла Кахріз-джами отмъчали поразительную близость авонскихъ росписей. Для некоторыхъ композицій мы только и находимъ аналогіи на Абон'в; въ другихъ случаяхъ совершенно ясно, что абониты исходять отъ образца чрезвычайно схожаго съ мозаиками Кахріз-джами. Намъ кажется, что эта близость объясняется прямымъ заимствованіемъ, копированіемъ. Какъ ни мало у насъ есть историческихъ свъдъній о Хоръ въ XIV—XV въкахъ, мы все-таки располагаемъ двумя фактами: семья Өеодора Метохита, его сыновья, внуки, правнуки, постоянно находятся въ весьма сердечныхъ отношеніяхъ съ Аоономъ, и, во-вторыхъ, выдающійся д'вятель одного изъ наиболює видныхъ монастырей Афона, Савва Ватопедскій, жиль долгое время въ Хорів. Весьма возможно, что эта интимность между Хорою и Аоономъ зародилась еще въ ХІІІ въкъ, во всякомъ случаъ до 1312 года, когда быль расписань соборь Ватопеда. Намь кажется, что такимъ образомъ вполнъ удовлетворительно объясняется, какъ произведенія давно погибшаго и забытаго сирійскаго искусства, порожденныя великой эпохой пышнаго расцвізта восточнаго монашества, могли возродиться къ новой жизни далеко отъ своей родины, черезъ много въковъ послъ того, какъ религіозный фанатизмъ и византійскихъ василевсовъ, и арабовъ завоевателей превратилъ въ пустыню цвътущій и культурный край, разрушилъ веливолъпныя зданія, разсъяль по лицу земли обитателей чудесныхъ монастырей.

Кахріз-джами послужила передаточною инстанціей между христіансвимъ искусствомъ Востока и Аоономъ. Это фактъ первостепенной важности, потому что онъ раскрываетъ намъ интимную сторону жизни и развитія византійскаго искусства, впервые показываеть, какъ работали византійскіе художники, что они создали сами, и что получили готовыйъ какъ наслідіе древняго христіанскаго Востока. Богородичный циклъ Кахріз-джами, вмість съ тімъ, драгоцінный документь и для пониманія древняго восточнаго искусства. Искусство это погибло, и погибло почти безслідно: отъ него ничего не осталось, кромі мелкихъ произведеній художественной промышленности и копій, объ оригиналахъ которыхъ приходится догадываться.

Такова историческая роль мозаикъ внутренняго нароика Кахріз-джами. При такихъ условіяхъ хронологическіе вопросы, связанные съ нашими мозаиками, пріобрѣтаютъ особенное значеніе. Датируя мозаики, мы датируемъ источникъ аеонскихъ цикловъ; изучая роспись внутренняго нароика Кахріз-джами, мы получаемъ возможность опредѣлить, дѣйствительно-ли такъ "до неузнаваемости" переписаны были древнѣйшія фрески Аеона, что въ этихъ фрескахъ древняго происхожденія, что новаго, что создали сами аеониты. Упорядочить и поставить на научную почву аеонскій вопросъ поможеть рѣшеніе вопроса о мозаикахъ Кахріз-джами, которыя, такимъ образомъ, являются драгоцѣннымъ историческимъ документомъ.

Какія хронологическія данныя можемъ мы извлечь изъ сдѣланнаго нами выше иконографическаго анализа мозаикъ Богородичнаго цикла?

- I. Благов'вщеніе Анн'в не ран'ве XII в'вка. Византійскій художникъ не археологь и весьма мало заботится о мелочной точности своей копіи со стариннаго оригинала. Напротивъ того, каждый изъ нихъ, придерживаясь въ общихъ чертахъ своего оригинала, приноравливалъ его въ вкусамъ и понятіямъ своего времени, изм'вняя детали, переставшія быть понятными, прибавляя новыя детали, или же вовсе опуская старыя подробности, упрощая композицію, сливая во-едино два сюжета. Въ сценахъ благовъщенія Аннъ мы видимь сначала наростаніе подробностей: прибавляется фонтанъ, рисуется не одно дерево, а цълый садъ, рисуется домъ, въ дверяхъ дома появляется Іудиоь. Въ такомъ видъ изобразилъ благовъщение Аннъ мозаичистъ Дафии. Потомъ начинается обратный процессъ: восточный фонтанъ замёняется ворытообразнымъ водоемомъ, водоемъ уменьшается въ объем'в и вовсе исчезаеть, исчезаеть Іудиоь, исчезаеть домъ, композиціи возвращается почти въ первобытной простотъ. Композиція Кахріз-джами стоить на поворотномъ пунктв: въ ней богаче всего разработаны старые мотивы, но, вм'вств съ темъ, уже намечается дальнейшее упрощение. Итакъ, благовещение Аней следуеть за Дафии, т. е. датируется XII—XIII векомъ.
  - II. Плачъ Іоакима въ горахъ вонецъ XIII или начало XIV въка.
- III. Встръча Іоакима и Анны у Золотыхъ воротъ ивонографически датирована быть не можетъ.
- IV. Рождество Богородицы не ранъе XII въка и, въроятно, значительно позднъе.
- V. Ласканіе Богородицы иконографически ув'тренно датирована быть не можеть, но есть основаніе (символика) вспомнить о Метохить.
- VI. Благословеніе Маріи іереями— не ран'є XII в'єка, в'єроятно же вонца XIII или начала XIV в.
  - VII. Семь шаговъ Богородицы иконографически датирована быть не можетъ.
  - VIII. Введеніе Богородицы во храмъ тоже.
    - IX. Богородица, питаемая ангеломъ, тоже.
    - Х. Богородица, обучаемая въ храмѣ, тоже.
    - XI. Раздача пряжи тоже.
  - XII. Молитва о посохахъ въроятно конца XIII или начала XIV в.
  - XIII. Обрученіе Маріи в'вроятно не ран'ве XIII в'ява.
  - XIV. Шествіе Богородицы въ домъ Іосифа датирована быть не можеть.
  - XV. Благовъщение у колодца тоже.
  - XVI. Прощаніе Іосифа съ Марією тоже.
  - XVII. Возвращеніе Іосифа не ранъе XIII въка.
  - XVIII. "Молитва Захаріи" датирована быть не можеть.
- Въ итогъ, нъкоторыя мозаики, очень немпогія (ІІ и VII), могутъ быть датированы увъренно временемъ Метохита; другія (IV, V, VI, XII, XIII) относятся,

въроятно, къ тому же времени; про третьи (I и, можеть быть, XIV) можно сказать только то, что онъ возникли не ранъе XII въка; объ остальныхъ (III, VII, VIII, IX, X, XI, XV, XVI, XVIII) съ точки зрънія иконографіи вообще ничего сказать нельзя, по крайней мъръ нельзя опредълить византійскій terminus post quem.

Приступая въ ивонографическому анализу мозаивъ внутренняго нареика, мы формулировали три теоретически допустимыя комбинаціи: 1) что мозаиви цѣликомъ принадлежатъ Исааку Комнину и дошли до насъ въ первоначальномъ видѣ; 2) что мозаиви принадлежатъ Исааку, но были реставрированы Метохитомъ; 3) что мозаиви принадлежатъ Метохиту. Первую изъ этихъ комбинацій приходится отбросить, разъ мы про двѣ мозаиви навѣрное можемъ сказать, что онѣ относиться во времени Исаака не могутъ, а про пять другихъ можемъ сказать то же съ большою степенью вѣроятія. Остаются вторая и третья комбинаціи. Выбрать одну изъ нихъ мы можемъ только при помощи подробнаго разбора стиля.

Профессоръ Римскаго университета Э. Леви даетъ слъдующее опредъленіе стиля: Aller Stil in der darstellenden, das ist Formen der Wirklichkeit nachbildenden, Kunst bedeutet auf Sette der letzteren eine Umänderung der von der Wirklichkeit gebotenen Erscheinungen oder doch mindestens eine Auswahl unter denselben. Insoweit also die Kunstgeschichte die künstlerische Form als solche zum Gegenstande hat, ist es ihre Aufgabe, jeweilig über deren Verhältnis zur Natur sich Rechenschaft zu geben¹). Ясно, что, что примитивнте исвусство, тты больше въ немъ будеть отступленій отъ дтиствительности, и тты ограниченнте будеть запасъ формъ, такъ что стиль болте или менте архаическаго произведенія будеть характеризоваться гораздо ярче, нежели стиль художественныхъ произведеній такихъ эпохъ, въ которыхъ художественная техника стоитъ высоко. Мозаики Кахріз-джами не ознаменовывають собою кульминаціонный пунктъ въ развитіи живописной техники, и отступленій отъ дтиствительности туть очень много.

Прежде всего бросается вь глаза своеобразная линейная перспектива, которой придерживался художникь: пріемъ художника можно бы назвать обратной перспективою, до того систематически у него линіи, уходящія вглубь картины, не сходятся, а расходятся. Откуда это? В'вдь уже въ оптик'в Евклида з) мы находимъ полную и геометрически точную теорію линейной перспективы. Уже т'в брок, съ которыхъ Евклидъ начинаетъ свой трактатъ з), достаточны для руководства художника: ύποκείσθω τὰς ἀπὸ τοῦ δμματος ἐξαγομένας εὐθείας γραμμὰς φέρεσθαι διάστημα μεγεθῶν μεγάλων. καὶ τὸ ὑπὸ τῶν ὄψεων περιεχόμενον σχήμα εἰναι κῶνον, τὴν κορυφὴν μὲν ἔχοντα ἐν τῷ δμματι, τὴν δὲ βάσιν πρὸς τοῖς πέρασι τῶν ὁρωμένων.

<sup>1)</sup> E. Loewy, Die Naturwiedergabe in der ælteren griechischen Kunst. Rom, 1900, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ сочинения Евклида см. *I. L. Heiberg*, Litteraturgeschichtliche Studien über Euclides. Leipzig, 1882, p. 129 sqq., и Susemihl. Geschichte der griechischen Litteratur in der Alexandrinerzeit. Leipzig, 1891, I, p. 716.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euclidis Opera omnia, edd. I. L. Heiberg et H. Menge, vol. VII: Optica, Opticorum recensio Theonis, Catoptrica, rec. I. L. Heiberg. Lipsiae, 1895, p. 1 sqq.

"У людей отврыты глаза лишь на тв стороны въ воспринемаемыхъ впечатлъніяхъ, которыя они заранъе научились различать. Любой изъ насъ можетъ зам'тить изв'естное явленіе, посл'є того какъ на него намъ к'ямъ нибудь было увазано, но то же явленіе безъ помощи посторонняго увазанія не сумветь отврыть и одинъ человъвъ на десять тысячъ. Даже въ поэзіи и въ изобразительныхъ искусствахъ необходимо, чтобы кто нибудь указалъ намъ, на что именно нужно обращать особенное вниманіе, что заслуживаеть наибольшаго удивленія, пока нашъ вкусъ не достигнетъ своего полнаго развитія, и наша оцінка эстетических равленій не станетъ совершенно безошибочною . . . Короче говоря, мы обывновенно видимь · лишь тв явленія, которыя преперцепируемъ"в). Если бы вто нибудь мозаичисту Кахріэ-джами растолковаль законы Евклида, показаль бы правильность ихъ путемъ наблюденія природы, показаль бы прим'яненіе ихъ на практик'я въ живописи классической, онъ бы, конечно, оставиль свою систему обратной перспективы. Но ему никто, очевидно, правильной линейной перспективы не показаль; образець, котораго придерживался нашъ мозаичистъ, возникъ въ такой странъ, гдъ ученіе Евклида было не извъстно и не прилагалось къ живописи, гдъ античныя художественныя традиціи заглохли. Профессоръ Д. В. Айналовъ пишеть про византійское искусство: "Въ изображении фигуръ, зданий, различныхъ архитектурныхъ формъ зам'вчается обратная перспектива, теряется знаніе раккурса, рельефъ становится плоскимъ . . . Всъ эти измъненія образують особыя черты, присущія произведеніямъ византійскаго искусства болбе поздняго времени, такъ называемаго зрблаго стиля. Ихъ появление надо принисать искусствамъ Сиріи и Персіи. Обратная перспектива, архаизмъ фигуръ, плоскій рельефъ указывають на переносъ техники восточныхъ искусствъ въ область античнаго искусства. На Востовъ не извъстно раккурса, правильной перспективы и высокаго рельефа"4). Общая всёмъ мозаикамъ Богородичнаго цикла обратная перспектива, такимъ образомъ, считаться доказательствомъ единства художественнаго стиля и единства происхожденія не можетъ.

Поражаеть въ Кахріз-джами, далье, богатство пейзажа. І. І. Тивканенъ, отмъчая развитіе пейзажныхъ мотивовъ въ нъкоторыхъ мозаикахъ венеціанскаго

Theodori Metochitue Miscellanea, edd. C. G. Müller et Th. Kiessling. Lipsiae, 1821, p. 108.
 R. Delbrück, Beiträge zur Kenntnis der Linienperspective in der griechischen Kunst. Dissert.

<sup>3)</sup> W. James, Text-book of psychology, ch. XIII. Hepes. H. Januaua. Clic., 1896, p. 184.

<sup>4)</sup> Д. В. Айналовъ, Эллинистическія основы, стр. 219.

CB. Mapka, пишеть: Was die byzantinische Kunst... sonst zu bieten hat, geht selten über die dürftigste Andeutung des Locals hinaus, oder beschränkt sich doch, auch in den besten Fällen, wie zum Beispiel in der grossen Mosaik im rechten Seitenschiff von S. Marco, welche das Gebet Christi im Oelgarten darstellt und deren wir noch zu gedenken haben, auf einen schematisch behandelten kahlen Felsen, dessen oft scharf gebrochene, gelbgraue oder in verschiedenen Farben bunt gemalte Formen nur wenige hier und da gepflanzte Bäume und fast ornamentale Blumen tragen. Unerwartet finden wir dagegen in den Genesisbildern der Vorhalle eine reiche Gesträuchvegetation, welche in mehreren Scenen den ganzen Hintergrund ausfüllt. So weit kam auch Giotto nicht.

Каковъ же пейзажъ, столь превосходящій всь осгальные намеки на пейзажъ въ византійскомъ искусствь? І. І. Тикканенъ продолжаеть: Zwar erhebt sich die Behandlung nicht viel über den gewöhnlichen primitiven Standpunkt. Von einer perspectivischen Tiefe ist selbstverständlich keine Rede. Das ganze bildet nur den coulissenähnlichen Abschluss der Composition. Die Bäume folgen weit mehr den Regeln der archaischen Kunst, als denjenigen der Natur<sup>1</sup>). Примънима-ли эта харавтеристика въ нашему благовъщенію Аннъ (№ 71), благовъщенію Маріи (№ 85), разговору Іосифа съ Марією (Ж 86)? Конечно, нѣтъ. Въ Кахріз-джами мы видимъ попытки именно передать эту perspectivische Tiefe, попытки рисовать деревья по возможности близко къ природв. Деревья у насъ имъются на мозаикахъ 🏖 71, 76, 77, 78, 80, 83, 85, 86, художникъ видимо любитъ ихъ, рисуетъ ихъ тамъ. гдъ всякій другой прекрасно обощелся бы безъ нихъ. Ничто не можетъ быть поучительнъе сравненія нашей мозанки благовъщенія Аннъ съ другими изображеніями того же сюжета: пейзажь съеживается и понемногу исчезаеть; уже въ омиліяхъ пейзажъ не имветь никакой глубины и обозначень совершенно условными іероглифами деревьевь; въ Дафни о деревьяхъ осталось, въ сущности, одно воспоминаніе. Если мы не хотимъ предположить, что художникъ, задумавшій мозанки Кахрів-джами, быль единственнымь въ своемъ родів феноменомъ, единственнымъ исключеніемъ среди византійскихъ живописцевъ, мы богатство пейзажныхъ мотивовъ въ нашихъ мозаикахъ должны объяснить опять-таки свойствами того оригинала, воторымъ нашъ мозанчистъ руководствовался.

Къ врупнымъ различіямъ между мозаивами Кахріз-джами принадлежить огромная разница въ степени ихъ выразительности и, такъ сказать, пронивновенности. Нѣкоторыя мозаики дышатъ такимъ спокойствіемъ, которое граничитъ съ равнодушіемъ. Анна, слушая рѣчь ангела въ саду, явившагося ей, чтобы возвѣстить исполненіе завѣтнѣйшаго ея желанія, не испугалась, не обрадовалась, а только машинально и безучастно подняла заученнымъ жестомъ руки, приличія ради (№ 71). Рождество Богородицы — холодная церемоніальная вартина: Аннѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> J. J. Tikkanen, Die Genesismosaiken in Venedig und die Cottonbibel. (Acta Societatis Scientiarum Fennicae. XVII.) Helsingfors, 1889, p. 25—26.

никакого дёла нёть до того, что она наконець родила, что снято съ нея клеймо проклятія Божія, что она теперь не хуже другихь жень израильскихь (№ 74). И наряду съ этою холодностью, посмотрите, какъ заметалась Марія, когда ей явился ангель (№ 85). Какъ взволнованъ Іоакимъ, когда онъ подносить столь-же взволнованнымъ іереямъ свою новорожденную дочь: онъ протягиваетъ ребенка впередъ, онъ чуть не бъгомъ приближается къ старцамъ (№ 76). Композиція Анны, простирающей свои руки къ своей дівочків, которая дівлаетъ первые шаги, (№ 77) проникнута трепетомъ горячаго искренняго чувства, не меніе, чёмъ композиція ласканія Богородицы (№ 75).

Эта глубовая разница въ выразительности отдельныхъ мозаивъ тавъ же мало свидётельствуетъ о разновременности мозаикъ, какъ мало общая всёмъ мозаикамъ обратная перспектива или развитіе пейзажныхъ мотивовъ могли свидівтельствовать объ единствъ происхожденія мозаикъ. Мозаичисть придерживается своего оригинала: если онъ копируетъ непосредственно восточный оригиналъ, пронивнутый горячимъ чувствомъ, окъ, какъ можетъ, передаетъ настроение своего образца; если же старинная композиція прошла черезъ десятки рукъ копистовъ и выдохся первоначальный жаръ вдохновенія, нашъ мозаичисть не ум'веть согр'вть холодную византійскую картину собственнымъ огнемъ. Ласканіе Богородицы — картина исвренняя и трогательная; но рельефъ ящичка Museo Kircheriano доказываеть, что не нашъ мозаичистъ создалъ ее. Поза Іоакима, подносящаго ребенка священникамъ, великолъпна; но и она не можетъ быть поставлена въ заслугу нашему мозаичисту, ибо ее мы находимъ уже въ V — VI въкъ на миніатюръ библіи Коттона Британскаго музея 1). Горячимъ чувствомъ проникнута у ектабуратіζουσα — но эта мозаика скопирована съ очень древняго оригинала. Драматично благовъщение у колодца; но терракоттовый медальенъ Монцы свидътельствуеть, что опять не нашъ мозаичистъ сумблъ создать эту композицію.

Есть среди отдёльных фигуръ мозанкъ нашего Богородичнаго цикла чрезвычайно выразительныя и характерныя. Особенно выдёляется слуга Іосифа, приглашающій Марію войти въ домъ Іосифа, на мозаикѣ № 84. Іосифъ Стржиговскій называеть жестъ Захаріи на миніатюрѣ евангелія Рабулы ²) "drollig jüdisch" 3). Мнѣ кажется, что жестъ слуги мозаики № 84 еще гораздо болѣе "drollig jüdisch". А поза Маріи въ сценѣ прощанія Іосифа, № 86! Голова склонена къ лѣвому плечу, руки сложены на животѣ, взглядъ исподлобья устремленъ вбокъ на Іосифа — въ національности этой фигуры не можетъ быть ни малѣйшаго сомнѣнія. Зато Іосифъ, той же мозаики № 86, — чистѣйшій эллинъ и производитъ впечатлѣніе античной статуи; по поводу этой фигуры умѣстно

<sup>1)</sup> J. J. Tikkanen, Die Genesismosaiken, pl. XII, 91.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 134,1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eine Alexandrinische Weltchronik, herausgeg. v. Adolf Bauer und Josef Strzygowski (Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien. Historisch-philosophische Klasse. Bd. LI). Wien, 1905, p. 150.

вспомнить указаніе Д. В. Айналова на Квинтиліановы Institutiones oratoriae<sup>1</sup>). И если мы, наряду съ такою типичностью и съ такою правильностью и красотою рисунка, находимъ деревянныя позы, находимъ неладно скроенныя, невозможно повернутыя фигуры, то изъ этого мы не должны дёлать такой выводъ, что мозаики созданы въ разное время.

Для того, чтобы рёшить вопросъ объ единствё мозаикъ Богородичнаго цивла, намъ придется оставить въ стороне крупныя черты, характеризующія ихъ, и обратиться къ мелочамъ. Мелочи гораздо легче выдадутъ намъ секретъ происхожденія мозаикъ, именно потому, что оне — мелочи, которыя всякій рисуетъ, какъ ему нравится, не заботясь черезчуръ о томъ, чтобы получилась точная во всёхъ деталяхъ копія оригинала.

Начнемъ съ ангеловъ. Четыре ряза мованчисту пришлось изобразить витающаго ангела (№ 71, 78, 79, 85). Въ первомъ и последнемъ случав ангелы тожественны, въ обоихъ остальныхъ художникъ отступаетъ отъ образца только въ силу необходимости. Тожество, въ данномъ случав, можетъ служить доказательствомъ единства происхожденія мозаикъ, ибо ангелы нарисованы не такъ, какъ ихъ рисовалъ еще художникъ въ Дафни²): въ Кахріз-джами ангелы безногіе. Самый ранній примъръ такого рисунка ангеловъ — мозаичный диптихъ флорентинскаго музея di Santa Maria del Fiore³): наряду съ ангелами картины Вознесенія Христова, которые имъютъ ноги, тамъ, въ композиціи успенія Богородицы, уже встръчаются безногіе ангелы.

У всёхъ четырехъ ангеловъ кудрявые волосы пышно взбиты и перевязаны бёлою лентою. Точно таковы головы ангеловъ и въ медальенахъ въ ключахъ подкупольныхъ арокъ обоихъ куполовъ внутренняго нареика. Точно таковы же головы и у всёхъ дёвицъ, которыхъ приходилось изображать нашему мозаичисту: см. мозаики № 74, 77, 78, 79, 81. И всё эти дёвицы вообще какъ-бы родныя сестры: онё всё довольно рослыя, всё приблизительно одинаково одёты, и у всёхъ есть одна общая особенность — поразительно худыя руки, до того худыя, что предплечья почти вовсе лишены мускуловъ. Такъ же похожи другъ на друга и старцы на мозаикахъ № 76, 78, 83, 87.

Мало того, что рисуются одинаковыя фигуры, — художникъ и ставитъ ихъ одинаково. Чистый профиль на нашихъ мозаикахъ встрвчается весьма редко: второй пастухъ, разговаривающій съ Іоакимомъ (№ 72), девица съ опахаломъ и повитуха, держащая новорожденную Марію (№ 74), три девицы въ свите Іоакима и Анны (№ 78), крайняя справа изъ девицъ, присутствующихъ при раздачё пряжи (№ 81), и, наконецъ, Іосифъ вводящій Марію въ домъ свой (№ 84), — только въ этихъ восьми случаяхъ мозаичистъ пытался нарисовать лица въ про-

<sup>1)</sup> Д. В. Айналовъ въ рецензін на внигу G. Millet, Daphni. Внз. Вр., VIII, 1901, стр. 142.

<sup>2)</sup> G. Millet, Daphni, pl. XI 4; XIX 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hag. y Gori, Thesaurus veterum diptychorum, III, pl. 310.

филь, и надо признать, что его попытки не увънчались успъхомъ. Полный фасъ не встръчается ни разу, и даже приближался къ нему нашъ художникъ весьма неохотно: одинъ только разъ, на мозаикъ № 81, онъ повернулъ вторую слъва изъ подругъ Маріи почти въ фасъ. Во всъхъ остальныхъ случаяхъ лицо рисуется въ трехчетвертномъ поворотъ, который очень часто замъняетъ профиль, напр. № 71 (Анна), 75 (Гоакимъ и Анна), 76 (Гоакимъ) и т. д.

Чрезвычайно схожи еще и драпировки на развыхъ мозаикахъ; и особенно характерны заостряющіеся, ниспадающіе въ ломаныхъ складкахъ, свободные концы одежды. Стоитъ сравнить драпировки Анны (№ 71) съ драпировками Маріи (№ 78, 79, 83), подругъ Маріи (№ 78, 81), ангела (№ 85), Іосифа (№ 84, 86) и его слуги (№ 86), чтобы убѣдиться, что нашъ мозаичистъ любилъ этотъ мотивъ. Онъ рисовалъ такіе концы, независимо отъ того, какимъ онъ для данной мозаики пользуется образцомъ, гдѣ только можно было. Онъ не ограничивался платьемъ человѣческихъ фигуръ, но такъ же драпировалъ и концы тѣхъ занавѣсей¹), которыя онъ протягивалъ между отдѣльными зданіями (№ 71, 80, 83, 84, 86).

Такого рода совпаденій въ мелочахъ при подробномъ разсмотрѣніи мозаикъ Богородичнаго цикла можно констатировать сколько угодно, и на основаніи ихъ мы имѣемъ право считать единство этихъ мозаикъ несомнѣннымъ. Какъ же однако относятся композиціи Богородичнаго цикла къ отдѣльнымъ фигурамъ куполовъ? На этотъ вопросъ намъ лучшій отвътъ дадутъ краски, которыми пользовались мастера.

Живопись древняго Востока чисто условна: художникъ не признаетъ ни оттънковъ, ни тъней. Рисуя, напримъръ, одежду человъка, художникъ всю ее поврываетъ одною враскою, не задумываясь надъ тъмъ, что въ дъйствительности тъ части, которыя освъщены ярче, будутъ казаться и болъе ярко окрашенными, а части не освъщенныя будутъ казаться темными. Эффекты свъта и тъни достигаются рельефомъ той поверхности, на которую наносятся краски; тамъ, гдъ живописецъ работаетъ безъ помощи скульптора, тамъ нътъ и свътовыхъ эффектовъ<sup>2</sup>).

Классическое греческое искусство секреть свътотъни узнало довольно поздно. `Απολλόδωρος ὁ ζωγράφος, ἀνθρώπων πρῶτος ἐξευρὼν φθορὰν καὶ ἀπόχρωσιν σκιᾶς, 'Αθηναῖος ἦν³). Онъ жиль, по показанію Плинія4), на рубежѣ IV и III въковъ

<sup>1)</sup> Сами по себъ эти занавъси весьма обывновенны въ византійскомъ искусствъ, см. J. Strzygowski, Cimabue und Rom. Wien, 1888, p. 84: Die Miniaturmaler (von circa dem X Jahrhundert an) verfügten über zwei schematische Hintergründe: einen landschaftlichen und einen architektonischen... Von beiden Seiten springen Gebäude mit flachen Dächern, häufiger mit säulengetragenen Kuppeln gekrönt, vor und richten ihre einfachen, meist mit einer durch einen roten Vorhang verschliessbaren Thür versehenen Façaden nach dem Vordergrunde. Um den Innenraum anzuzeigen, wird dann zwischen beiden eine niedrige Brüstung gezogen und zum Schutz gegen die athmosphærischen Erscheinungen von Dach zu Dach über die Mitte des Bildchens weg meist ein roter Vorhang geworfen, der bisweilen auch nur als auf den Dächern liegend angedeutet ist. Cp. еще N. Kondakoff, Histoire de l'art byzantin, p. 249. Судя по выраженію Херикія Газскаго (Choricii Gazaei Orationes declamationes fragmenta, cur. Jo. Fr. Boissonade. Paris, 1846, p. 112) въ городахъ еще въ VI в. на Востовъ протягивали отъ дома въ дому роскошныя твани, παραπετάσματα.

<sup>2)</sup> G. Perrot et Ch. Chipiez, Histoire de l'art dans l'antiquité. I, Paris, 1882, p. 782.

<sup>\*)</sup> J. Overbeck, Die antiken Schriftquellen. Leipzig, 1868, p. 310, N 1645.

<sup>4)</sup> Plin., N. H., XXXV 60 (= J. Overbeck, l. c., N 1641).

(его ἀхμή — 93 олимпіада). Черезъ открытыя Аполлодоромъ ворота искусства 1) вошли знаменитвищіе эллинскіе живописцы Зевксисъ изъ Гераклен, Паррасій изъ Эфеса и другіе, которые создали живопись въ современномъ смыслѣ этого слова 2). Эллинистическое искусство усвоило себѣ ихъ технику и передало ее своей наслѣдницѣ, живописи Византіи.

Но σκιαγραφία требуеть постояннаго наблюденія дѣйствительности. Когда наблюденіе, изъ котораго художники черпають живую воду искусства, ослаб'єло, когда на работу живописца сталь богомазъ, умѣвшій лишь болѣе или менѣе ловко копировать утвержденные и одобренные оригиналы, тогда понемногу упразднилось и искусство Аполлодора: свѣтотѣнь замѣнилась мертвенною штриховкою.

Въ Кахріз-джами до штриховки дёло почти не доходить. Напротивъ, приходится констатировать, въ большинстве случаевъ, не только замечательную живость и жизнерадостность красокъ, но и замечательное колористическое чутье, уменье владеть красками, смелость световыхъ эффектовъ. Эти качества респределены однако далеко не равномерно.

Фигуры патріарховъ южнаго купола внутренняго наронка выдержаны въ довольно-таки неопредёленныхъ съроватыхъ тонахъ. Ихъ одсжды — голубого, синяго, зелено-голубого, изжелта-зеленаго и съро-зеленаго цвътовъ. У нъкоторыхъ изъ нихъ имъются темныя пурпуровыя вставки, у другихъ даже этого нътъ. Все это сдълано съ умысломъ, чтобы патріархи, заполняя внутреннюю поверхность купола, все-таки оставались мало замътными и не отвлекали бы вниманія отъ двухъ яркихъ пятенъ: зеленой вътки на посохъ Адама и центральнаго бюста Бога-Вседержителя, Пантократора.

Голова Пантократора окружена нимбомъ, обозначеннымъ, какъ и всѣ прочіе нимбы нашихъ мозаикъ, темнокрасною чертою. Внутри полученнаго такимъ образомъ круга такими же красными линіями обведены три конца сплошного серебрянаго креста. Энергичное лицо Пантократора, съ длиннымъ прямымъ носомъ, узкимъ переносьемъ, соединенными чертою бровями и опущенными усами, обрамлено густыми длинными и гладкими свѣтлорусыми волосами и такою же бородкой. Одѣтъ Пантократоръ въ коричневато-фіолетовое нижнее и ярко-синее верхнее платье. Въ лѣвой рукѣ видна книга въ золотомъ съ красными инкрустаціями переплетѣ. Съ точки зрѣнія колористической икона Пантократора замѣчательна, какъ примѣръ высокаго уровня живописной техники: особенно синяя верхняя одежда исполнена въ нѣсколько тоновъ безукоризненно. Небрежнѣе исполненіе нижней одежды, хитона, гдѣ непріятно поражають свѣтлыя (не бѣлыя) рѣзкія линіи на груди, у верхняго края хитона. Подъ лѣвымъ глазомъ и на шеѣ есть слѣды бѣлой штриховки.

Пантократоръ южнаго купола внутренняго нароика есть произведение красочное и монументальное. Интріархи подъ нимъ, какъ уже сказано, не красочны,



X!-x

<sup>1)</sup> Plin., N. H., XXXV 61 (= J. Overbeck, l. c., No. 1647).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ Аполлодоръ см. W. Klein, Geschichte der griechischen Kunst. Leipzig, I, 1904, p. 444 sq.; о Зевксись и Паррасіи, ibid., П, 1905, p. 166 sqq.

но столь же монументальны. Фотографіи въ данномъ случать довърять нельзя: фигуры патріарховъ помъщены въ вогнутыхъ желобахъ — каннелюрахъ купола и на фотографіи, поэтому, должны были сузиться и какъ-бы вытянуться. Вслъдствіе тогоже обстоятельства на нашихъ снимкахъ стали малозамътными и нъкоторыя детали самаго рисунка, напр. тъ заостренные, складчатые, свободно свъщивающіеся концы одежды, которые мы дожны были отмътить выше, какъ мотивъ излюбленный творцомъ мозаикъ Богородичнаго цикла (№ 2, 4, 8, 9, 10, 11, 13—16 и т. д.)

Патріархи поставлены широко и монументально, въ спокойныхъ монументальныхъ позахъ. Головы ихъ замѣчательно разнообразны и выразительны, нѣкоторыя, кромѣ того, еще и чрезвычайно красивы. Въ фактурѣ драпировокъ замѣчаются различія техники. Въ то время какъ нѣкоторыя драпировки кажутся слишкомъ ярко освѣщенными слишкомъ бѣлымъ свѣтомъ (№ 2, 3, 24, 25, 28, 29, 30), такъ что на выступающихъ частяхъ получаются бѣлые мертвенные блики, другія драпировки, не отличающіяся отъ первыхъ рисункомъ складокъ (№ 7, 10, 32, 33, 37, 38, 39), имѣютъ подобные же, только цвѣтные, рѣзкіе блики; третьи драпировки, наконецъ, (№ 8, 12, 16, 17 и т. д.) окрашены мягко, безъ рѣзкихъ пятенъ и бликовъ. Есть различія и въ самомъ рисункѣ складокъ. Въ нѣкогорыхъ случаяхъ, особенно у № 5 на правой ногѣ, складокъ чрезвычайно много, и онѣ необъяснимы никакими тѣлодвиженіями. Безпокойная мелочность драпировки вообще есть признакъ позднѣйшей иконописи. Наряду съ такими фигурами, какъ № 5, есть, однако, и другія, гдѣ драпировка широкими и естественными складками успоканваетъ глазъ (напр. № 8, 13, 16, 17 и т. д.)

Если мы перейдемъ къ царямъ верхняго яруса сѣвернаго купола, то мы поразимся сходствомъ ихъ, въ колористическомъ отношеніи, съ Пантократоромъ южнаго купола: о сѣроватыхъ холодныхъ тонахъ патріарховъ нѣтъ и помину, вся гамма красокъ жизнерадостная, яркая, теплая.

У Давида (№ 41) поверхъ пурпурнаго съ золотою широкою каймою внизу хитона наброшена хламида великолъпнаго синяго цвъта; нижняя кайма хитона украшена синими и красными вертикальными полосками, такъ же какъ и золотая корона на головъ. — У Соломона (№ 42) пурпурный хитонъ перетянутъ золотымъ лоромъ съ красными, бълыми, голубыми и свътлозелеными вставками; въ корону вдъланы красные и свътлозеленые камни. — Костюмъ Ровоама (№ 43) отличается отъ костюма Соломона только фіолетовымъ цвътомъ хитона. — Царь Авія (№ 44) одътъ въ голубой хитонъ съ золотыми каймами у шеи и у подола и въ пурпурный плащъ съ золотою вставкою впереди. — Аса (№ 45) имъетъ съро-фіолетовый хитонъ съ золотою каймою внизу; плащъ его изсиня-зеленый, съ золотыми вставками спереди и золотыми же кругами на плечахъ, окаймленными двойною темно-красною линіею. — Хитонъ Іосафата (№ 46) зеленый, плащъ съро-фіолетовый; матерчатый верхъ его вънца-митры свътлозеленый. — У Іорама (№ 47) хитонъ и верхъ вънца синіе, хламида пурпурная. — Озія (№ 48) одътъ въ зеленый хитонъ съ

пурпурною ваймою и сине-зеленую хламиду; на головъ у него золотая митра съ пурпурнымъ верхомъ. — Іоавамъ (№ 49) имъетъ хитонъ, отливающій гдѣ пурпуромъ, гдѣ сине-зеленымъ цвѣтомъ; плащъ его зеленый съ золотою ваймой; матерчатый верхъ его золотого вѣнца свѣтлозеленый. — У Ахаза (№ 50) оваймленный золотомъ хитонъ ярвосиняго и плащъ сѣро-фіолетоваго цвѣта. — Езекія (№ 51) одѣтъ въ сѣрый хитонъ и синій плащъ; Манассія (№ 52) въ синій хитонъ и пурпурную хламиду; Аммонъ (№ 53) въ сѣрый хитонъ и фіолетовую хламиду. — Изъподъ темносиней хламиды Іосіи (№ 54) виденъ хитонъ той же матеріи, что и хитонъ Іоавама, пурпурной, отливающей синею зеленью. — Іехонія (№ 55) закутанъ въ сѣтлозеленый плащъ съ золотою каймою; матерчатый верхъ его читры пурпурный. — Навонецъ, Салавіилъ (№ 56) одѣть въ сѣрый, отливающій зеленью хитонъ; плащъ у него пурпурный; верхъ золотой короны свѣтлозеленый.

Столь же богаты въ колористическомь отношении и фигуры нижняго яруса мозаивъ съвернаго вупола внутренняго нароика, за исключениемъ слъдующихъ четырехъ фигуръ.

Ананія одъть (№ 58) въ зеленый хитонъ и темносиній плащъ; Азарія (№ 59) въ синюю нижнюю рубаху, фіолетовый хитонъ, темный съро-зеленый плащъ; у Мисаила (№ 60) синіе порты, коричневый хитонъ, фіолетовый плащъ; исподняя рубашка Даніила (№ 61) синяго цвъта, верхній хитонъ зеленаго, плащъ краснаго. Названныя четыре фигуры по краскамъ примыкаютъ къ фигурамъ патріарховъ южнаго купола: тона холодные, блики бъловатые, бросающіеся въ глаза, складокъ одежды слишкомъ много, онъ слишкомъ безпокойны и не оправдываются тълодвиженіями.

Фигура Іисуса Навина (№ 62) вся разрушена: сохранились только слегка отставленные отъ тёла щить и копье. — Моисей (№ 63) одёть въ голубую нижнюю одежду съ синими тёнями; плащъ у него синій; сосудъ въ рукахъ золотой. — Исподнее платье Аарона (№ 64) сёро-фіолетоваго цвёта, мантія пурпурная съ золотою каймой. — Оръ (№ 65) выдержанъ въ темныхъ синихъ и зеленыхъ тонахъ. — Самуилъ (№ 66) одёть въ нижнее платье пурпурное съ сине-зелеными тёнями и темнозеленый плащъ. — У Іова (№ 67) хитонъ темносиній, а плащъ пурпурный съ изсиня-зелеными отливами. — Нижняя одежда Мельхиседека (№ 57) синевато-сёраго цвёта, верхняя пурпурнаго, плащъ синій. — Богородица въ центрё купола (№ 68) выдержана въ теплыхъ, свётящихся тонахъ традиціонныхъ врасокъ.

Въ колористическомъ отношеніи мозаики куполовъ распадаются, такимъ образомъ, на двѣ группы: 1) патріархи южнаго купола и четыре фигуры сѣвернаго (№ 2—40, 58, 59, 60, 61) — холодные бѣлесоватые тона, рѣзкіе, слишкомъ свѣтлые бливи, безпокойныя складки; 2) Пантократоръ южнаго купола, цари и почти всѣ пророки сѣвернаго, Богородица съ Младенцемъ (№ 1, 41—57, 62—67, 68) — теплые красочные тона, чудесные переходы отъ свѣта къ тѣни, переливы тоновъ, спокойныя крупныя складки. Такъ же группируются и остальныя мозаики нароика, причемъ безусловно преобладаютъ мозаики красочныя.

Въ картинъ благовъщенія Аннъ (№ 71) тона яркіе и жизнерадостные: домъ коричневый трехъ тоновъ, навъсъ надъ верхнею террассой ярко синій, колонны наверху зеленыя съ золотыми капителями, завъса пурпурная; Анна въ синемъ платьъ и темнокрасномъ покрывалъ: ангелъ въ бълой одеждъ съ фіолетовыми тънями. Этотъ ангелъ — единственное холодное пятно въ мозаикъ.

Въ слѣдующей композиціи, № 72, кусть, въ которомъ сидить Іоакимъ, составленъ изъ той же серіи пасть, какъ и деревья предшествующей мозаики и всѣ вообще деревья внутренняго нароика: три зеленыхъ тона и блестяще черный. Для скалъ художникъ употребилъ кубики шифера (не пасты-смальты) сѣраго, желтаго, темнокоричневаго, темносѣраго цвѣтовъ¹), тѣ самые, которые пошли и на домъ Анны въ мозаикѣ № 71. Костюмы однородны съ одеждою ангела того же № 71

О краскахъ третьей мозаики № 73 трудно судить, такъ какъ вся она подъ вліяніемъ кислотъ, которыми ее чистили, выцевла, такъ же какъ и лёвая половина картина рождества Богородицы № 74.

Въ той части этой картины, которая сохранилась, преобладають холодные съро-синіе и сине-зеленые тона, и только традиціонное пурпурное покрывало Анны выдълялось яркимъ пятномъ.

Рождество Богородицы и, отчасти, еще мозаиви № 72 и 84 — вотъ единственныя мозаики, гдѣ преобладають холодные сѣроватые тона. Всѣ же остальныя въ смыслѣ красочности не уступають фигурамъ царей сѣвернаго купола. Марія всюду оцѣта въ синее платье, чудеснаго теплаго тона, того же, которымъ художникъ отличилъ и Пантократора южнаго купола; въ одномъ и томъ же костюмѣ всюду изображена и Анна (№ 71, 74, 75, 77).

Изъ всего изложеннаго можно, мив кажется, сдвлать слвдующій выводъ, что плань росписи куполовь и свверной части внутренняго наронка по содержанію единое цвлое; что иконографически мозанки отчасти навврное относятся ко времени Өеодора Метохита, отчасти съ большимъ ввроятіемъ могуть быть отнесены къ той же эпохв, отчасти не поддаются опредвленію; и, наконецъ, что нужно отметить различія въ исполненіи, въ которомъ мы замвчаемъ двв живописныя манеры.

Разсмотрѣвъ мозаики христологическаго цикла, мы еще вернемся къ этимъ наблюденіямъ и посмотримъ, нельзя-ли ихъ использовать для установленія хронологіи мозаикъ.



 $<sup>^{1}</sup>$ ) См. относящіяся сюда замічанія H.  $\Pi$ . Кондакова, Памятники христіанскаго искусства на Авоні. СПб., 1902, стр. 104.

## Часть четвертая.

Пиклы картинъ изъ житія Спасителя мы въ искусствѣ встрѣчаемъ и гораздо раньше, и гораздо чаще, чѣмъ пиклы Богородичные. Если при разборѣ нашихъ мозаикъ внутренняго наренка намъ неоднократно приходилось отказываться отъ надежды прослѣдить иконографическую исторію той или другой композиціи, такъ какъ подходящихъ памятниковъ оказывалось черезчуръ мало, то намъ при разборѣ мозаикъ наружнаго наренка не разъ придется смущаться огромнымъ количествомъ матеріала, который надо будетъ одолѣть. Тѣмъ не менѣе, и среди композицій изъ жизни Христа мы найдемъ такія, которыя не поддаются точной влассификаціи, потому что онѣ — уники въ византійскомъ искусствѣ. Значитъ, и тутъ намъ придется ставить вопросъ о происхожденіи цикла Кахріз-джами, прежде чѣмъ заняться вопросомъ о датировкѣ мозаикъ.

Богородичный циклъ есть иллюстрація въ легендѣ, родившейся въ Сиріи и Палестинѣ, передававшейся изъ усть въ уста на Востокѣ, среди народа. Церковь къ легендѣ относилась неодобрительно, нѣкоторые ея представители — и прямо отрицательно. Все это должно было, если и не помѣшать повсюдному распространенію легенды, то, по крайней мѣрѣ, сдерживать его настолько, чтобы не дать легендѣ сдѣлаться сюжетомъ для художниковъ, во всякомъ случаѣ — въ монументальномъ искусствѣ. Понятно, что Богородичный циклъ зародился только въ художественной промышленности Востока, развивался опять-таки на Востокѣ, перешелъ въ византійское искусство и изъ Византій распространился по странамъ, подпавшимъ византійскому культурному, религіозному и художественному вліянію.

Иначе дёло обстоить съ иллюстрацією житія Спасителя. Евангеліе, разсказывавшее это житіе, конечно распространялось повсюду. Дёйствуя на воображеніе разныхъ народовъ, евангельскій разсказъ могь найти въ разныхъ мёстахъ иллюстраторовъ, независимыхъ другь отъ друга, не знавшихъ одинъ о трудахъ другого. Для нашихъ цёлей имбетъ, конечно, большое значеніе установка того художественнаго теченія, къ которому примыкаетъ христологическій циклъ Кахріэ-джами, потому 'что только такимъ путемъ весь вопросъ о нашихъ мозаикахъ можетъ быть поставленъ на надлежащую строго научную почву.

Чтобы разрѣшить поставленный нами вопрось о происхожденіи цикла Кахрізджами, мы можемъ дѣйствовать двояко. Мы можемъ собрать свѣдѣнія о всѣхъ существующихъ теперь и извѣстныхъ изъ описаній христологическихъ циклахъ, классифицировать ихъ хронологически и географически, опредѣлить мѣстныя особенности крупныхъ умственныхъ и художественныхъ центровъ. Эта работа безусловно необходима; но она настолько и трудна, и велика, что въ рамки нашего изслѣдованія о росписи Кахріз-джами она никоимъ образомъ не укладывается.

Поэтому мы предпочитаемъ не итти этимъ дальнимъ путемъ, чтобы опредѣлить родину христологическихъ цикловъ: мы можемъ ее найти, присмотрѣвшись къ типу Спасителя, который замѣчательно устойчивъ въ искусствѣ всѣхъ христіанскихъ народовъ. Изслѣдованіе вопроса о типахъ Спасителя въ древнехристіанскомъ искусствѣ превосходно проведено въ наукѣ, такъ что намъ надо только резюмировать выводы, къ которымъ пришли археологи.

I.

Въ древнъйшее время Христосъ изображается юношей, почти мальчикомъ; впослъдствіи этотъ типъ юнаго Христа исчезаеть и замъннется бородатымъ ликомъ, который и до сихъ поръ рисуется всъми художниками. Откуда взялись эти типы? На этотъ вопросъ пытается дать отвътъ Ј. Е. Weis-Liebersdorf въ своемъ талантливомъ изслъдованіи о древнъйшихъ изображеніяхъ Спасителя и апостоловъ і). Давъ обзоръ трудовъ своихъ предшественниковъ, названный авторъ резюмируетъ результаты, прочно добытые и доказанные въ литературъ вопроса:

"Типъ Христа-юноши, особенно опредъленно проявляющійся въ пластикъ, менъе опредъленно въ фресковой живописи, которая подчиняется мъстнымъ вліяніямъ, — этотъ типъ есть идеалъ красоты и, какъ таковой, находится въ ръзкомъ противоръчіи съ ученіемъ и восточныхъ, и западныхъ отцовъ церкви до-никейскаго періода о томъ, что внъшность Христа была невзрачна и некрасива. Юный типъ широко распространенъ и популяренъ, но онъ не порожденъ народнымъ творчествомъ. Въ немъ сочетается тонко развитый художественный вкусъ съ смълымъ полетомъ религіознаго чувства".

"Бородатый типъ не выработался понемногу изъ юношескаго типа. Его не следуетъ разсматривать ни какъ изображение средняго человека, ни какъ модную картинку позднеримскаго времени, а какъ восточный идеальный портретъ, съ яркою національною и индивидуальною характеристикой".

Происхожденіе юнаго типа великольтно выяснено J. E. Weis-Liebersdorf'омъ. Длиннымъ рядомъ цитатъ изъ апокрифической литературы авторъ доказываетъ, что этотъ типъ — гностическій, находящійся въ рѣзкомъ противорьчіи и съ евангельскимъ разсказомъ, и съ церковнымъ ученіемъ. Родина его — эллинистическій Востокъ, использовавшій богатое насльдіе художественныхъ формъ классическаго

<sup>1)</sup> J. E. Weis-Liebersdorf, Christus- und Apostelbilder. Freiburg i. B., 1902, p. 28 sqq.

искусства. На сходство юнаго Христа съ такъ называемымъ Евбулеемъ Аоинскаго Національнаго музея указывалъ и Д. В. Айналовъ 1), и это сходство съ типомъ, принадлежащимъ къ кругу Элевсинскихъ мистерій, весьма характерно.

Достаточно ясно опредъляется и происхождение бородатаго лика<sup>2</sup>). Древъвъйшие примъры этого типа: бюсты катакомбъ<sup>2</sup>), числомъ до трехъ, второй половины IV въка, и маіоликовый сосудъ Бриганскаго музея съ надписью:

[FLAV-] VAL · COSTANTINVS · PIVS · FELIX · AVGVSTVS · CVM · FLAV · MAX · FAVST [A · AVGVSTA]4).

Весьма важны еще данныя, заключающіяся въ письм'є, которое Евсевій написаль сестр'є императора Констанціи ). Евсевій между прочимъ разсказываеть, какъ онъ разь отобраль два портрета "философовъ" у одной женщины, которая считала эти портреты изображеніями апостола Павла и Спасителя. Самое сопоставленіе Спасителя съ апостоломъ Павломъ показываеть, что р'єчь можеть итти только о бородатомъ ликъ.

Итакъ, на рубежѣ III и IV вѣковъ появляется "портретъ" Спасителя, гдѣ Спаситель представленъ не полумальчикомъ — полуюношей, а зрѣлымъ мужчиною. Не можстъ быть сомнѣнія, что этотъ "портретъ" — сирійскаго происхожденія. На это указываютъ легенды о царѣ Авгарѣ и другія, которыя имѣли цѣлью подтвердить сходство портрета съ оригиналомъв. И если бородатый типъ Христа вполнѣ и повсюду вытѣснилъ юный типъ, то мы изъ этого должны заключить, что все древнехристіанское искусство было подъ сильнымъ восточнымъ вліяніемъ, и что Востокъ выработалъ первые историческіе циклы картинъ изъ земной жизни Спасителя. Подтверждается это и прямымъ наблюденіемъ памятниковъ.

Въ живописи катакомбъ Рима мы находимъ изображение многихъ сценъ изъ жизни Христа. Объ этихъ картинахъ J. Wilpert<sup>7</sup>) очень вѣрно замѣчаетъ: "Es kam nicht darauf an, das biblische Ereignis als solches mit allen seinen Nebenumständen zu einer grossen Composition auszubilden; denn nicht um seiner selbst willen wurde es dargestellt, sondern wegen seiner Beziehung zum Toten, dessen Grab es zu schmücken hatte. Da die Künstler mit andren Worten symbolisch, nicht historisch zu Werke gingen, so mussten sie eben deshalb ganz bestimmte Rücksichten

<sup>1)</sup> Д. В. Айналовь, Эллинистическія основи, стр. 161; cf. Jos. Strsygowski, Orient oder Rom. Leipzig, 1901, p. 58-61.

<sup>2)</sup> Weis-Liebersdorf, l. c., p. 52-62.

<sup>3)</sup> J. Wilpert, Die Malereien der Katakomben Roms. Freiburg i. B., 1903, p. 253-254.

<sup>4)</sup> J. Strzygowski, Orient oder Rom. Leipzig, 1901, p. 61—64. У проф. І. Стржиговскаго были сомнанія, не поддалка-ли эта чаща, така кака имя было надписано именно COSTANTINVS, а не CONSTANTINVS; сомнанія эти оказались лишними, сf. Byz. Ztschr., X, 1901, p. 734, и O. M. Dalton, Catalogue of the early christian antiquities etc. of the British Museum. London, 1901, № 916. — Рисунока этой же чаши и миніатюра папируса Голенищева (J. Strzygowski und Adolf Bauer, Eine Alexandrinische Weltchronik, pl. VII verso С и D, p. 123—1 4) — древнайшіе примары нимба са крастомі, нада головою Спасителя.

<sup>5)</sup> Pitra, Spicilegium Solesmense. I, Paris, 1852, p. 383-386.

<sup>6)</sup> Weis-Liebersdorf, l. c., p. 59 sqq.

<sup>7)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 39.

einhalten. Die Natur des Symbols will vor allem, dass man von ihm nur diejenigen Eigenschaften und Merkmale heraushebe, die den Gedanken, der zum Ausdruck kommen soll, zu verbildlichen haben, und umgekehrt alles Hervorstechende, was dem Vorbilde eigen ist, aber nicht sprechen soll, ausstosse, damit nicht zu viel gesagt und dadurch der Sinn, der ausgedrückt werden soll, verdunkelt werde".

Встръчается въ катакомбахъ двяжды благовъщеніе 1). Не забыты видъніе волхвовъ 2), поклоненіе волхвовъ 3), крещеніе Спасителя Іоанномъ въ Іорданъ 4), бракъ въ Канъ Галилейской 5), умноженіе хльбовъ и насыщеніе толпы 6), бесьда съ самаритянкою 7). Изъ всъхъ этихъ сюжетовъ, однако, только два — поклоненіе волхвовъ и умноженіе хльбовъ — встръчаются сколько нибудь часто, остальные встръчаются по два, по три раза. Зато излюбленныя темы для художниковъ катакомбъ — всякаго рода исцъленія: прокаженнаго 8), паралитика 9), сльпого 10), кровоточивой жены 11), бъсноватаго 12), и воскрешеніе Лазаря 13) и дочери Іаира 14).

Въ катакомбахъ, такимъ образомъ, представленъ цёлый рядъ событій изъ жизни Спасителя. Но соотв'єтствующія фрески разбросаны, не объединены въ циклы, не им'єють цёлью пересказывать событія, пересказывать въ общедоступной форм'є содержаніе евангельскаго пов'єствованія. Не въ катакомбахъ намъ приходится искать древн'єйшіе циклы, и не у катакомбныхъ художниковъ зародилась самая мысль о нихъ.

Ο древнѣйшемъ, повидимому, историческомъ циклѣ картинъ изъ житія Спасителя намъ приходится почерпать свѣдѣнія у Іоанна Дамаскича 15). По словамъ этого писателя, уже Константинъ Великій є̀ν ταῖς ἐκκλησίαις ἀνιστορεῖσθαι ἐνομοθέτησε καὶ ταῦτα ἐν ζωγραφικοῖς χρώμαδι διαχαράττειν τὴν ἐν Βηθλεὲμ γέννησιν, τὴν τῶν ποιμένων αὐτοψίαν, τὴν τῶν μάγων δωροφορίαν, τὸν τοῦ ἀστέρος δρόμον, τὴν τοῦ δικαίου Συμεὼν εἰσδοχήν, τὴν ὑπὸ Ἰωάννου βάπτισιν, τὴν τῶν παραδόξων καὶ θεϊκῶν θαυμάτων ἀνάδειξιν, τὰ ἐκούσια παθήματα, τὴν ὑπερφυῆ καὶ ζωοφόρον ἀνάστασιν, τὴν εἰς οὐρανὸν θεϊκὴν ἀνάληψιν καὶ τὰ ἀκόλουθα τῶν ἀποστόλων τερατουργήματα.

Эпарху Олимпіодору, на вопрось о томъ, какъ слѣдуетъ расписывать церковь, св. Нилъ 16) отвъчаеть, что, по его мнънію, было бы ребячествомъ развлевать

```
1) J. Wilpert, Die Malereien, p. 202-203, § 62.
2) ibid., p. 197-198, § 56.
3) ibid., p. 191-196, § 55.
4) ibid., p. 257-259, § 75.
5) ibid., p. 301-304, § 87-89.
6) ibid., p. 289, § 82; p. 291-301, § 84-86; p. 304-305, § 89-90.
7) ibid., p. 224-225 m p. 426.
8) ibid., p. 222-223, § 68, m p. 539.
9) ibid., p. 218-220, § 66, n p. 264-266, § 78.
10) ibid., p. 216-217, § 65.
11) ibid., p. 216-217, § 65.
12) ibid., p. 310-321, § 92.
14) ibid., p. 322-323, § 94.
15) ed. Migne, vol. II, col. 349.
```

16) S. Nili epist. IV 61 (Migne, P. G., LXXIX, col. 577 D.)

ΒΗΜΜΑΗἱΕ ΜΟΛЯЩИΧСЯ ΟΡΗΑΜΕΗΤΑΜИ, СЦЕНАМИ ИЗЪ ЖИЗНИ ЖИВОТНЫХЪ И Т. П.: στερροῦ δὲ καὶ ἀνδρώδους φρονήματος οἰκεῖον τὸ ἐν τῷ ἱερατείφ μὲν κατὰ ἀνατολὰς τοῦ θειοτάτου τεμένους ἕνα καὶ μόνον τυπῶσαι σταυρόν — δι' ἐνὸς γὰρ σωτηριώδους σταυροῦ τὸ τῶν ἀνθρώπων διασώζεται γένος καὶ τοῖς ἀπελπισμένοις ἐλπὶς πανταχοῦ κηρύσσεται — ἱστοριῶν δὲ παλαιᾶς καὶ νέας διαθήκης πληρῶσαι ἔνθεν καὶ ἔνθεν χειρὶ καλλίστου ζωγράφου τὸν ναὸν κτλ.

Пространнъе св. Нила выражается епископъ Астерій Амасійскій, на рубежь IV и V въковъ, въ своемъ словъ о Богатомъ и Лазаръ. Онъ говоритъ 1), что богатые люди дошли въ своей роскопи до того, что τὴν εὐαγγελικὴν ἱστορίαν τοὶς ὑφάνταις παρέδωκαν, αὐτὸν λέγω τὸν Χριστὸν ἡμῶν μετὰ τῶν μαθητῶν ἀπάντων καὶ τῶν θαυμασίων ἔκαστον, ὡς ἡ διήγησις ἔχει. Въ качествъ сюжетовъ Астерій называетъ: бракъ въ Канъ, испъленіе разслабленнаго, испъленіе слѣпого, испъленіе кровоточивой жены, встръчу съ прелюбодъйною женою, воскрешеніе Лазаря, умноженіе хлѣбовъ.

Всё эти сюжеты изображались на платьяхъ современниковъ Астерія "Не совітуя изображать Христа на одеждахъ, Астерій ничего не говорить относительно изображеній на стінахъ домовъ, очевидно находя этотъ обычай вполні умістнымъ и общепринятымъ. Даліве, въ той-же річи, Астерій описываетъ домъ богача и упоминаетъ о мозаикахъ, мраморахъ, золоті, украшающихъ домъ, подобно тому, какъ украшаютъ невісту (ολχίας πολυτελείς ψήφω και λίθοις και χρυσώ κατὰ τὰς νύμφας κεκοσμημένας). Онъ же упоминаетъ о золоченыхъ потолкахъ, мраморныхъ и порфировыхъ облицовкахъ, состоящихъ изъ плитъ, и о многихъ другихъ деталяхъ домашняго художественнаго быта, въ которыхъ сказывается общій характеръ этого роскошнаго полуазіатскаго — полуэллинскаго стиля 2). Ті же сюжеты, которые изображались художниками-ткачами, разрабатывались конечно и художниками-живописцами и мозаичистами. Здісь, на роскошномъ эллинистическомъ Востокі, зародились тіз циклы, богатство которыхъ не могло исчерпать все позднійшее церковное искусство.

За этими восточными свидътельствами хронологически слъдуетъ нъсколько западныхъ.

Въ самомъ началѣ V вѣка испанецъ Пруденцій написалъ длинный рядъ эпиграммъ<sup>3</sup>), которыя составляють, несомнѣнно, ἔκφρασις какой нибудь дѣйствительно существовавшей церковной росписи<sup>4</sup>). Описавъ сначала двадцать четыре композиціи на ветхозавѣтныя темы, Пруденцій, слѣдуя излюбленному уже живописцами катакомбъ и рекомендованному св. Ниломъ параллелизму, противопоставляеть имъ столько же новозавѣтныхъ. Циклъ Пруденція состоить изъ слѣдующихъ картинъ:

<sup>1)</sup> S. Asterii Amaseni homil. I (Migne, P. G., XL, col. 168 A).

<sup>\*)</sup> Д. В. Айналовъ, Элјинистическія основи, стр. 131—132.

<sup>3)</sup> Aurelii Prudentii Dittochaeum Ne 25-49 (Migne, P. L., LX, col. 101-118).

<sup>4)</sup> Dr. Sebastian Merkle, Prudentius Dittochæum. Festschrift zum 1100 — jährigen Jubiläum des deutschen Campo-Santo in Rom. Freiburg i. B., 1897, p. 33-45.

- 1. благовъщение Маріи (Gabriel ad Mariam);
- 2. рождество Спасителя (civitas Bethlehem);
- 3. поклоненіе волхвовъ (magorum munera);
- 4. благовестие пастухамъ (ab angelis pastores admoniti);
- 5. избіеніе младенцевъ (occiduntur infantes in Bethlehem);
- 6. врещение Інсуса (baptizatur Christus);
- 7. вершина храма (pinna templi);
- 8. чудо въ Кан'в Галилейской (ex aqua vinum);
- 9. Силоамская купель (piscina Siloah);
- 10. смерть Крестителя (passio Ioannis);
- 11. на моръ Галилейскомъ (per mare ambulat Christus);
- 12. исцъление бъсноватаго (daemon missus in porcos);
- 13. воскрешеніе Лазаря (Lazarus suscitatus a mortuis);
- 14. умножение хлибовъ (quinque panes et duo pisces);
- 15. кровавое поле (ager sanguinis)1);
- 16. Христосъ передъ Каіафой (domus Caiphae);
- 17. бичеваніе Христа (columna ad quam flagellatus est Christus);
- 18. врестная смерть Спасителя (passio Salvatoris);
- 19. воскресеніе Христово (sepulcrum Christi);
- 20. вознесеніе Христово (mons oliveti);
- 21. мученическая вончина Стефана (passio Stephani);
- 22. исцъление апостоломъ Петромъ хромого (porta Speciosa);
- 23. видѣніе апостола Петра (visio Petri);
- 24. обращение апостола Павла (vas electionis).

Заключительная картина цикла, пом'вщавшаяся, повидимому, уже на томъ м'вст'в храма, которое и впосл'вдствіи осталось за нею, а именно на западной ст'вн'в противъ алтаря надъ входомъ, изображала, судя по описанію Пруденція, второе пришествіе (аросаlурзіз Іоаппіз) и является древн'вйшею изв'єстною иллюстрацією этого сюжета 2): катакомбныя изображенія Христа-судьи 3) съ Апокалипсисомъ ничего общаго не им'вють.

Къ самому началу V въка относится и другое — весьма, къ сожалънію, суммарное — описаніе церковной росписи въ XXVI поэмъ св. Павлина, который въ 410 году былъ избранъ епископомъ ноланскимъ. Зданія, возведенныя св. Павлиномъ, отчасти погибли; отъ росписи храмовъ не осталось почти ничего в. Вотъ стихи св. Павлина:

<sup>1)</sup> О немъ см. Еванг. отъ Матоея XXVII 8, и Дѣянія апост., І 19.

<sup>?)</sup> Н. В. Покровскій, Страшный судь въ памятникахъ византійскаго и русскаго искусства (Труды VI Археологическаго сибзда въ Одессъ, т. III.) Одесса, 1887, стр. 296, о поэмѣ Пруденція не упоминаеть.

<sup>3)</sup> J. Wilpert, Die Malereien, p. 56, § 35.

<sup>4)</sup> S. Paulini Nolani poema XXVI 367-381 (Migne, P. L., LXI, col. 647).

<sup>5)</sup> Émile Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. Paris, 1904, I, p. 31-39.

Cernite distinctos actus, sed honore iugatos, testamentorum veterisque novique magistros, in quibus una dedit geminas Sapientia leges, atque ita virtutes varias par gloria pensat. non Petrus irrupit virga mare; sed neque Moses aequoris incessit liquido: tamen unus utrique fulget honos, unus quoniam fuit auctor utrique scindere aquas virga, pedibus calcare fluenta, qui Deus est veterum in sanctis, Deus ipse novorum etc.

Св. Павлинъ, находившійся, какъ и вся южнал Италія, подъ сильнымъ восточнымъ вліяніемъ, такимъ образомъ, проводилъ въ своей росписи тотъ же параллелизмъ, что и художникъ, задумавшій описанный Пруденціемъ циклъ. Цѣль росписи все еще не чисто повѣствовательная: проводится извѣстная богословская идея, ученіе, разсматривающее ветхозавѣтныя событія какъ прообразы событій новозавѣтныхъ, подчеркивающее постоянно неразрывную связь между Ветхимъ и Новымъ завѣтами Западные циклы еще долго продолжаютъ итти по тому же пути, не могутъ никакъ, отдѣлавшись совсѣмъ отъ символики, стать чисто-историческими.

На Востовъ же параллелизмъ, на которомъ настаивалъ, гавъ мы видъли, св. Нилъ, скоро теряетъ свое обаяніе. Измъняется самая задача живописи съ измъненіемъ оффиціальнаго положенія христіанства въ государствъ. Изъ гонимой религіи христіанство дълается ученіемъ оффиціально признаннымъ и одобреннымъ Массами нахлынули новообращенные. Имъ нужно было разсказывать, растольовывать самыя элементарныя вещи. Сжатая символика катакомбъ недостаточно понятна и общедоступна: требовался, напротивъ, возможно пространный и подробный разсказъ.

Первый циклъ въ этомъ новомъ чисто-эпическомъ родѣ, если не считать цикла Константина Великаго, о которомъ говоритъ Іоаннъ Дамаскинъ, описанъ былъ въ VI вѣкѣ риторомъ Хорикіемъ изъ Газы 1). Хорикій перечисляеть двадцать шесть композицій, охватывающихъ -событія отъ благовѣщенія Маріи до вознесенія. И въ этомъ циклѣ чисто историческія картины еще не получили преобладанія: чудеса Спасителя стоять на первомъ планѣ. Но если сравнить циклъ Хорикія съ болѣе ранними, то становится яснымъ, что въ церковной живописи произошелъ переворотъ, и что отнынѣ ея развитіе уже будеть итти по намѣченному пути.

Древнъйшіе дошедшіе до насъ циклы — мозаичный въ св. Аполлинаріи Новомъ въ Равеннъ<sup>2</sup>) и миніатюрный въ евангеліи Рабулы<sup>3</sup>). Равеннскихъ мозаикъ числомъ двадцать шесть, и все-таки онъ охватывають только учительную дъятельность Спасителя и его кончину: начинается разсказъ съ исцъленія разслабленнаго и кончается на воскресеніи Спасителя, явленіи Его ученикамъ на пути въ Эммаусъ и явленіи Его апостоламъ.

<sup>1)</sup> Choricii Gazaei Orationes declamationes fragmenta, cur. Jo. Fr. Boissonade. Paris, 1846, p. 91—982) Описаніе у Е. К. Гыдина, Мозанки равеннскихъ церквей. СПб., 1896, стр. 97—122; J. Kurth'
Die Mosaiken der christlichen Aera. I. Die Wandmosaiken von Ravenna. Berlin, 1902, p. 135—162.

<sup>\*)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 130-140.

Циклъ сирійскаго евангелія Рабулы болье полонъ, чыть цикль св. Аполлинарія Новаго, ибо въ него включены сцены благовыщенія, рождества Христова, крещенія Інсуса въ Іорданы и т. д вплоть до сошествін Святого Духа. Но онъ, зато, гораздо менье подробень. Изъ запаса композицій, выработанных уже искусствомъ первыхъ выбовъ христіанства, художникъ выбираетъ только ты, которыя ему подходять.

Не подлежить, какъ видно изъ всего вышесказаннаго, сомнвнію, что и въ двлв иллюстраціи евангельскаго разсказа не менве, чвить въ двлв иллюстраціи апокрифовь, касающихся Маріи, первенство принадлежить Востоку: тамъ искусство создало тв композиціи, которыя втеченіе многихъ ввковъ были какъ-бы каноническими и для Востока, и для Запада.

Циклъ мозаикъ Кахріз-джами отличается отъ только-что описанныхъ древнійшихъ, а также и отъ всёхъ позднійшихъ монументальныхъ, чрезвычайною по-дробностью, съ одной стороны, и опущеніемъ, съ другой стороны, такихъ сценъ, которыя обязательно входятъ въ составъ всёхъ вообще позднійшихъ цикловъ. Въ Кахріз-джами имъется сцена переписи (ж 89), единственная въ своемъ родів въ монументальномъ искусствів; и, наряду съ этимъ, отсутствуютъ два излюбленныхъ сюжета христіанскаго искусства: срітеніе Господне, которое мы видимъ уже на тріумфальной арків римской Santa Maria Maggiore 1), и встріча Маріи съ Елисаветою. Затізмъ, нашъ циклъ характеризуется присутствіемъ чисто апокрифическихъ сценъ — паденія идоловъ со стінъ города египетскаго (ж 95), для котораго въ монументальной византійской живописи я не знаю аналогій; б'ізства Елисаветы со своимъ сыномъ на рукахъ въ горы (ж 99), которое, какъ мы увидимъ ниже, изв'ізстно въ египетскихъ росписяхъ уже VII в'ізка, но обычнымъ въ византійскомъ церковномъ искусств'є становится только на Авон'ів.

Роспись наружнаго наронка Кахріз-джами, взятая какъ цёлое, производитъ, особенно еслёдствіе наличности этихъ недвусмысленно-восточныхъ апокрифическихъ сценъ, такое впечатлёніе, что и она, какъ роспись внутренняго наронка, восходитъ къ восточному оригиналу. Конечно, Востокъ здёсь не сказывается такъ ярко и ясно, какъ въ мозаикахъ Богородичнаго цикла. Менёе ясны, вслёдствіе изобилія византійскихъ цикловъ, и отношенія между христологическими композиціями Кахріз-джами и авонскими росписями.

II.

Разберемъ же каждую мозаику наружнаго нароика отдёльно съ точки зрёнія эволюціи иконографическихъ типовъ.

І. Сонъ Іосифа и путешествіе въ Виолеемъ<sup>2</sup>). — Воедино эти два мотива



<sup>1)</sup> Въ краскахъ воспроизведена у *De Rossi*, Musaïci cristiani di Roma, pl. XV; описаніе у Д. В. Айналова, Мозанки IV и V въковъ. СПб., 1895, стр. 79—85.

<sup>\*)</sup> Иконографія Rohault de Fleury, L'Évangile, I, pl. X; La Sainte Vierge, I, p. 107—108; H. B. Покровскій, Евангеліе въ памятникахъ иконографія, стр. 44—47; А. И. Кирпичников, Этюды по вкопографія Рождества Христова. І. Зап. И. Р. А. О., VII, 1894, стр. 95—104.

соединены уже на рельефѣ слоновой кости каоедры Максиміана въ Равеннѣ¹). Сонъ Іосифа представленъ отдѣльно на саркофагѣ въ Пюи²), на Верденскомъ реликвіаріи³), фрескѣ въ Дейр-абу-хеннисѣ⁴), третьей миніатюрѣ на 25 декабря ватиканскаго Минологія⁵), мозаикѣ венеціанскаго собора св. Маркає), на салернскомъ паліотто¬) и т. д. Что касается нашей мозаики № 88 (табл. ХХХІІ), то слѣдуетъ сейчасъ же отмѣтить, что рисунокъ фигуры ангела, являющагося Іосифу, тожественъ съ рисунками ангела, являющагося Аннѣ (№ 71), и ангела, являющагося Маріи (№ 85), а вся группа Іосифа съ ангеломъ повторяется на мозаикѣ № 100.

Первые примъры изображенія путешествія въ Виолеемъ дають опять памятники восточнаго происхожденія, рельефы: каоедры Максиміана в), диптиховъ Муранскаго °), Парижскаго 10), Эчміадзинскаго 11) и Минденской цивсиды 12). Повсюду, за исключеніемъ рельефа Муранскаго диптиха, композиція "lehnt sich an ein antikes Vorbild — den trunken auf einem Esel reitenden und von einem Satyr unterstützten Silen" (І. Стржиговскій). Тотъ-же мотивь мы видимь и на фрескі въ Дейрабу-хеннисв. — Въ византійскомъ искусствв обычнымъ сталъ другой типъ (Ватиканскій минологій 13), парижское евангеліе № 74 14), мозанка св. Марка 15) и т. д.): Марія безъ поддержки вдеть на ослв или мулв, впереди ея, какъ и полагается по смыслу апокрифа, идеть Іосифъ, позади ея, на нъкоторомъ разстояніи, слъдуеть слуга, несущій узель сь пожитками. — Наша мозаика № 88 (табл. XXXII) не согласна ни съ сирійскимъ, ни съ византійскимъ типомъ, но въ точности согласна съ буквою апокрифа 16): Іосифъ идетъ позади Маріи, а сынъ Іосифа идетъ впереди мула, неся пожитки. Прим'тровъ такого расположения фигуръ я знаю всего два: таблетка муранскаго диптиха и рельефъ салернскаго алтарнаго паліотто 17). Объясняется-ли наличность этихъ исключеній ошибкою різчиковъ, смізнавшихъ путешествіе въ Виолеемъ з съ бъгствомъ въ Египетъ, или мъстными иконографическими теченіями (Муранскій диптихъ, въроятно, египетского происхожденія, салерискій паліотто — западнаго, но отъ восточныхъ вліяній далеко не свободенъ), — теперь рішить не возможно.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 417, 3.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 398, 1.

<sup>3)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 447, 1.

<sup>4)</sup> Jean Clédat, Notes archéologiques et philologiques. Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale, II, 1902, pl. III.

b) ed. A. Albani, II, p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Mosaici non compresi ecc., ed. F. Ongania, pl. XLIV.

<sup>&#</sup>x27;) Émile Bertaux, l. c., I, pl. XIX.

<sup>8)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 417, 3.

<sup>9)</sup> Bus. Bp., IV, 1897, pl. IV; H. Graeven, Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke. II, Aus Sammlungen in Italien. Rom, 1900, pl. 64.

<sup>10)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 458, 2.

<sup>11)</sup> J. Strsygowski, Das Etschmiadzin-Evangeliar, pl. I 2; cf. p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Garrucci, l. c., VI, pl. 437, 4.

<sup>18)</sup> ed. A. Albani, II, p. 59.

<sup>14)</sup> Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. XV.

<sup>15)</sup> Mosaici non compresi ecc., pl. XLIV.

<sup>16)</sup> См. выше, стр. 74.

<sup>17)</sup> É. Bertaux, l. c., I, pl. XIX.

На послѣднемъ планѣ нашей мозаики № 88 изображенъ городъ, къ которому подходять двѣ женщины; одна изъ нихъ имѣетъ нимбъ, и надъ ея головою изображена монограмма Богородицы MP OV. Такъ какъ другая женщина нимба не имѣетъ и именемъ не обозначена, то видѣтъ въ этой группѣ встрѣчу Маріи съ Елисаветою мы не можемъ, тѣмъ болѣе, что и характернаго мотива объятія нѣтъ. Въ монументальномъ искусствѣ параллелей для этой группы не имѣется. Приходится, значитъ, или предположить, что художникъ нарисовалъ двѣ женскія фигуры и городокъ просто для заполненія фона, и въ такомъ случаѣ группу причислить къ довольно обильнымъ въ нашей мозаичной росписи жанровымъ картинкамъ¹); или же мы вынуждены принять предлагаемое ниже объясненіе происхожденія мозаикъ всего христологическаго цикла.

II. Перепись. — Мозанка № 89 (табл. XXXII) представляеть значительный интересъ, такъ какъ художникъ изобразилъ очень живую сценку изъ византійскаго оффиціальнаго быта. На зеленой подушкъ золотого трона, со скамеечкою подъ ногами, возседаеть легать. Онъ одеть вь синее платье и пурпурную кламиду, застегнутую на правомъ плечъ фибулою съ драгоцъннымъ камнемъ; на головъ у него бълый высовій головной уборъ, напоминающій уборъ византійскихъ чиновниковъ, какъ они изображены на миніатюр'я Cod. Vat. Gr. № 1851 fol. 3 v.2) За легатомъ стоить его оруженосецъ, въ зеленыхъ узкихъ штанахъ, красной короткой туникъ съ узкими рукавами, золотомъ панцыръ, поверхъ котораго наброшенъ короткій синій плащъ; въ рукахъ у оруженосца мечъ, щить и копье. Рядомъ съ трономъ легата стоятъ гражданскій чиновникъ, вь красной съ золотою каймою нижней и голубой верхней одеждъ, и офицеръ, опирающійся на свой мечь; офицерь одъть такъ же, какъ оруженосецъ, только не имфеть плаща. Гражданскій чиновникъ пишеть что-то на длинномъ свиткъ, который онъ держить лъвою рукою, и офицеръ помогаеть ему снимать допросъ съ Маріи. Марія, одфтая, по обывновенію, вся въ синее, видимо затрудняется отвъчать на предлагаемые вопросы, такъ что Іосифъ ее долженъ увъщевать. Іосифъ одъть въ обычное платье античнаго покроя. За Іосифомъ стоитъ толпа византійцевъ, коротко остриженныхъ, въ короткихъ, окаймленныхъ золотомъ, пестрыхъ одеждахъ, съ плащами, въ штанахъ и сапогахъ.

Въ Ватиканъ, въ соd. Gr. 1156 fol. 278³), есть миніатюра, гдъ изображена та же сцена переписи, что и на нашей мозаикъ № 89. Фигуръ гораздо меньше: легатъ на складномъ стулъ; передъ нимъ, лицомъ къ нему, секретарь, пишущій на дощечкъ; рядомъ съ секретаремъ Іосифъ и Марія. Общаго съ нашей мозаикою въ этой миніатюръ, собственно говоря, кромъ сюжета только расположеніе фигуръ. Еще менъе общаго съ мозаикою имъетъ миніатюра мюнхенскаго евангелія № 15713 fol. 3.4) Она раздълена горизонтальною чертою на двъ части: въ верхней изобра-

¹) см. № 89, 90, 102, 103 104, и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jos. Strzygowski, Das Epithalamion des Palaeologen Andronikos des II. Byz. Ztschr., X, 1901, pl. VI, 1.

<sup>3)</sup> Seroux d'Agincourt, Peinture, pl. 57, 11.

<sup>4)</sup> А. И. Киртичников въ Зап. И. Р. А. О., VII, 1894, стр. 95, прим. 1.

женъ царь, сидящій посередин'й на трон'й, и съ нимъ тринадцать чиновниковъ, занятыхъ, очевидно, народною переписью; въ нижнемъ отд'иленіи представлено путешествіе въ Виолеемъ".

Эти двъ миніатюры, столь сильно различающіяся и между собою, и оть мозаиви Кахріо-джами, довазывають, мив важется, что для изображенія сцены переписи подробнаго установленнаго образца не существовало. Художникъ компановаль ее самь, руководствуясь въ частностяхь своимь собственнымь наблюдениемь. На это же указывають и костюмы. Повсюду, во всей росписи, и во внутреннемъ, и во внъшнемъ наренкъ, мы видимъ только античный костюмъ (тогу), босыя ноги; только на мозаивъ № 89 художникъ отступилъ отъ этого правила. Изъ этого нельзя выводить, что наша мозаика сдёлана другимъ художникомъ и въ другое время, чёмъ остальныя картины: дерево въ серединё мозаики нарисовано точь въ точь, вакъ въ № 72, 75, 78, 83, 85, 88 и т. д.; завъса, соединиющая зданія въ лъвой части мозаиви, тожественна съ драпировками мозаивъ № 82 и 83; архитектура правой части № 89 совпадаеть съ центральною архитектурою № 86, зданіе въ лівой части № 89 съ лівымъ зданіемъ № 87; фигура Іосифа № 89 есть почти точное повтореніе фигуры Іосифа № 83 (следуеть обратить вниманіе на рисуновъ ступней, складовъ одежди на правой ногв и т. д.); характерные заостренные конъцы драпирововъ съ ръзвими ломанными складвами есть и у Маріи, и у Іосифа, и у того византійца, который стоить за Іосифомь, и у драпировки надъ зданіями лівой части мозаики. Другими словами, мозаика № 89 во всёхъ мелочахъ совпадаеть съ мозанками житія Богородицы. Особеппости ея, значить, должны быть объяснены отсутствіемъ опредъленнаго образца или же наличностью образца проствищаго, который принуждаль мозаичиста придумать всю обстановку для своей композиціи.

III. Рождество Христово¹). — На нашей мозаикѣ № 90 (табл. XXXIII) соединено пять сценъ: 1) лежащая Богородица; рядомъ младенецъ въ ясляхъ, надъ которыми склонились апокрифическіе быкъ и оселъ²); 2) славословящіе ангелы въ лѣвомъ верхнемъ углу; 3) ангелъ, благовѣствующій пастухамъ, въ правомъ верхнемъ углу³); 4) Іосифъ, сгорбленно и угрюмо сидящій въ ногахъ у Богородицы; 5) двѣ женщины, омывающія новорожденнаго Спасителя.

Ни на одной изъ композицій византійской иконографіи мы не можемъ такъ подробно и ясно наблюдать медленное наростаніе подробностей и соединеніе первоначально разрозненныхъ мотивовъ. Соединеніе перваго и четвертаго (по всему въроятію) мотивовъ произошло очень рано; послъ, въ VI въкъ, какъ видно изъ

<sup>1)</sup> Иконографія: Rohault de Fleury, L'Évangile, I, p. 44—47; La Sainte Vierge, I, p. 126—136; Liell, Die Darstellungen, p. 221—224; M. Schmid, Die Darstellung der Geburt Christi in der bildenden Kunst. Stuttgart, 1890; H. Покровскій, Евангеліе, стр. 48—98; F. Noack, Die Geburt Christi in der bildenden Kunst. Darmstadt, 1894; и мн. др.

<sup>\*)</sup> Только эту группу безъ другихъ мы видимъ на рельефѣ Аенискаго музел, Noack, l. c., p. 19, fig. 5, и на фрескѣ катакомбы св. Севастіана, Wilpert, Die Malereien, p. 202.

<sup>\*)</sup> Ср. фреску катакомбъ Петра и Маркеллина, Wilpert, l. c., p. 201.

словъ Хорикія Газскаго 1), присоединилась сцена благовъстія пастукамъ; въ VIII въкъ понвляются славословящіе ангелы и группа женщинъ съ ребенкомъ; съ XI въка входить въ обычай къ перечисленнымъ пяти сценамъ присоединять еще шестую — поклоненіе волжвовъ; наконецъ, на Авонъ съ XV въка стали изображать Марію и Іосифа колънопреклоненными передъ Младенцемъ, подражая западно-европейскимъ образцамъ.

Повлоненіе волхвовъ соединено съ вомпозицією Рождества Христова уже на мозаивъ св. Луви въ Фовидъв), на Барбериновскомъ диптихъ и т. д. Слъдуетъ-ли, однаво, изъ этого, что мозаива св. Луви представляетъ, относительно нашей мозаиви № 90, позднъйшій типъ? Думается, что нътъ. Соединяютъ отдъльныя вомпозиціи въдь ради экономіи мъста; а нашъ мозаичистъ не знаетъ, какъ и растянуть свой разсказъ, чтобы чъмъ нибудь наполнить все отведенное ему мъсто. Мы видъли при обзоръ мозаивъ внутренняго нареива, что, присоединивъ въ своей вартинъ введенія сцену питанія Маріи ангеломъ, онъ повторяетъ эту послъднюю затъмъ отдъльно. Такое повтореніе — пріемъ неудачный, котораго нужно было избъгать. Если бы художнивъ ввелъ волхвовъ въ мозаиву № 90, чъмъ бы онъ наполнилъ остальные люнеты нареива? Не соединять ему надо было, а разлагать: эпизодъ съ волхвами онъ дъйствительно и разлагаеть на пять отдъльныхъ картинъ.

Отсутствіе волхвовъ, такимъ образомъ, не можетъ служить хронологическимъ признакомъ. Но есть другіе признаки, на основаніи которыхъ мозаика наша датируєтся довольно опредъленно. Прежде всего число славословящихъ ангеловъ. До XII—XIII въка ихъ число не превышаетъ трехъ: ихъ три въ св. Лукъ, на рельефъ бронзовыхъ дверей римскаго San Paolo fuori le mura³), отлитыхъ въ 1070 г. мастеромъ Ставракіемъ въ Константинополъ, въ Дафни⁴), въ Марторанъъ́), въ Палатинской капеллъ́°), на мозаичномъ диптихъ музея Santa Maria del Fiore во Фло-

<sup>1)</sup> Choric. Gas., l. c., p. 91: δνος ένταῦθα καὶ δοῦς καὶ φάτνη καὶ βρέφος καὶ κόρη πρὸς εὐνὴν ἀναπίπτουσα, τὴν μὲν λαιὰν ὑποθεῖσα τῷ τῆς ἐτέρας ἀγκῶνι, τῆ δεξιᾳ δὲ τὴν παρειὰν ἐπικλίνουσα... τοὺς ποιμένας βοή τις, ἐξ οὐρανοῦ διαθρυλλοῦσα τὰ ὧτα, τῶν θρειμιάτων ἀπεδουκόλησε, καὶ τὰς οἴς ἀμέλει καταλιπόντες... τοὺς αὐχένας αἰρουσιν... καὶ συναντήσας ἄγγελος, ὡς δρᾳς, τὴν εὐθύτητα τοῦ βρέφους αὐτοῖς ὑποφαίνει.

<sup>2)</sup> G. Schlumberger, Épopée, I, p. 341. — Мозанки св. Луки были паданы англичанами R. W. Schultz and S. H. Barn·ley, The monastery of St. Luke of Stiris in Phocis and the dependent monastery of St. Nicolas in the Fields near Skripou in Boeotia. London, 1901. Несмотря, однако, на появленіе этого объемистаго изданія, мозанки св. Луки преходится считать изданными только отчасти: изъ 150 номеровь мозани воспроизвенено болю или меню удовлетворительно всего 23, да еще 16 совстиъ неудовлетворительно. Дополненіемъ могутъ служить снимки, опубликованные G. Schlumberger, Épopée, I, р. 121, 161, 165, 841, 729, 782; II, р. 93, 197, 329, 331, 405, 529, 540, 545, 548, 549, 553, 565, 629; III, р. 41, 181, 257, 561, 637, 657, 737, и Ch. Diehl, Mosaiques byzantines de Saint Luc. Monuments Piot, III, 1896, pl. XXIV — XXV. Изследованъ памятникъ тімъ-же Charles Diehl, L'église et les mosaiques du couvent de Saint Luc en Phocide. Paris, 1889, и Ch. Diehl, Études byzantines. Paris, 1905, p. 370—391 (= Gaz. des beaux arts, январь, 1897); сf. его же статью въ Monuments Piot, III, 1896, p. 281—246.

<sup>3)</sup> Seroux d'Agincourt, Sculpture, pl. XIV 10.

<sup>4)</sup> G. Millet, l. c., pl. XII 2.

⁵) Φοτογραφία Incorpora № 98; cf. Ch. Diehl, L'art byzantin dans l'Italie méridionale. Paris, 1894, p. 221; N. Kondakoff, l. c., II, p. 21.

<sup>6)</sup> А. Tersi, l. c., pl. XIII; А. А. Павловскій, l. c., стр. 100, фиг. 27.

ренцін¹) и т. д. Прявда, уже въ XI въвъ (или даже раньше) нъвоторые ръзчики³) и миніаторы³) изображають, повидимому, цълый хоръ ангеловъ — всего извъстно три примъра. Но изъ двухъ миніатюръ этого рода одна такъ сильно "реставрирована", что о ней вообще, собственно, и говорить нельзя; вторая находится въ псалтири — а въдъ извъстно, что иллюстраторы псалтирей иъ иконографическимъ типамь относятся весьма самостоятельно⁴). Остается одинъ рельефъ, но я не знаю, наскольно неоспорима его датировка. Обычнымъ увеличеніе числа славословящихъ ангеловъ въ миніатюрной живописи становится во всякомъ случать лишь въ XII въкъ (сод. Urb. Gr. № 25) и др.); а въ монументальной живописи самый ранній примъръ — мозанка собора въ Мопгеаlе6), конца XII въкъ Иконографически наша композиція рождества Христова датируется скоръе XIV, чъмъ XII въкомъ.

Отмътить нужно опять нъкоторыя совпаденія. При сравненіи нашей группы женщинь, обмывающихь ребенка, съ аналогичною группою моваики № 74 оказывается, что онъ почти тожественны; фигура Іосифа № 90 и фигура Іоакима № 72 рисованы по одному шаблону (см. особенно рисунокъ ногъ и драпировки одежды на нихъ); пень въ серединъ картины № 90 равенъ до мелочей пню въ лъвой части мозаики № 86; пастушокъ, который вскочилъ на ноги при появленіи ангела, № 90, приходится роднымъ братомъ Іудион, служанкъ Анны, № 71. Мы сейчасъ уже отмъчаемъ тъ совпаденія, которыя позволять намъ впослъдствіи отвътить на вопрось объ единствъ исполненія нашихъ мозаикъ.

IV. Волхвы спѣшатъ къ Ироду № 91 (табл. XXXIV). — Въ катакомбѣ св. Петра и Маркеллина изображено явленіе волхвамъ звѣзды<sup>7</sup>). Чаще, хотя далеко не часто, художники иллюстрировали дальнѣйшій разсказъ о волхвахъ, ихъ путешествіе въ Іерусалимъ, ихъ разговоръ съ Иродомъ и ихъ возвращеніе на родину. Н. В. Покровскій приводитъ пять миніатюръ (Барбериновской псалтири № III 91, XII вѣка ); евангелія Національной библіотеки № 74 fol. 4 10), XII вѣка; евангелія Лавренціанской библіотеки рlut. VI cod. 23 fol. 6 г., XI в; акаенстовъ: Синодальнаго и хранящагося въ музев СПб. Духовной академія), гдв отдѣльно изображенъ тоть же сюжеть, что и въ лѣвой половинѣ нашей мозаики № 91. Къ этому списку нужно прежде

<sup>1)</sup> Potorpadia Alinari 2585.

<sup>\*)</sup> Мив извыстень только одинь примырь, изданный О. М. Dalton, Catalogue of the early christian antiquities etc. of the British Museum. London, 1901, p. 56, № 300, и pl. XI; лучше у Н. Graeven, Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke. I. Aus Sammlungen in England. Rom, 1898, p. 17, № 44, и pl. XLIV. — О. М. Dalton датируеть рельефъ IX выкомъ, но не сообщаеть основаній такой датировки. Не произвольна-ли она?

<sup>\*)</sup> M. Schmid, I. c., p. 19, M 27, H p. 20, M 28.

<sup>4)</sup> I. I. Tikkanen, Die Psalterillustration, p. 86.

<sup>5)</sup> Seroux d'Agincourt, Peinture, pl. LIX, 3.

<sup>6)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XVII B.

<sup>1)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 197.

<sup>\*)</sup> *Н. В. Покровскій*, Евангеліе, стр. 123—125.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Соотвътствующая страница, fol. 115 г., издана *I. Стросивовским*, Die Miniaturen des serbischen Psalters, p. 91, fig. 33.

<sup>10)</sup> Rohault de Fleury, La S. Vierge, I, pl. XV.

всего прибавить моваику Монреале<sup>1</sup>) и авонскія фрески, напр. трапезы лавры св. Аванасія<sup>2</sup>); затым нужно подчеркнуть, что на тых картинахь, гдь сцена рождества Христова соединена съ поклоненіемъ волхвовь, обыкновенно, напр. въ Палатинской капелль, видньются и волхвы, скачущіе на своихъ коняхъ, указывая на звызду, остановившуюся надъ яслями Младенца. Слыдуеть еще отмытить, что Ерминія<sup>3</sup>), отдыля поклоненіе волхвовь оть Рождества, къ композиціи Рождества присоединяеть прибытіе волхвовь: над ато аддо аддо рероз об разов рата расклідує отодії надійнего від аддора над безклюбуєть даддійного тод адтера.

V. Волхвы передъ Иродомъ № 91 (табл. XXXIV). — У Гарруччи воспроизведена фреска катакомбъ св. Агній, гдѣ представлены волхвы, подходящіе къ бородатому мужчинѣ; понять эту фреску можно было только какъ изображеніе свиданія волхвовъ съ Иродомъ. Ту же (!) фреску зарисовали и Perret ), изъ сочиненія котораго рисунокъ перешелъ въ разямя другія книги ), и Rohault de Fleury ). У Д. В. Айналова ) появились сомнѣнія въ точности рисунка Perret, но общая увѣренность въ наличности среди фресокъ катакомбъ такой, на которой представлены волхвы въ разговорѣ съ Иродомъ, была такъ велика, что Ј. Wilpert въ началѣ своей книги о росписяхъ катакомбъ ) еще упоминаетъ о ней и потомъ вынужденъ былъ исправить свою ошибку тѣмъ, что помѣстилъ фотографію съ фрески 10). Сюжеть ея: поклоненіе волхвовъ Маріи!

Съ IV въка на стънахъ катакомбъ<sup>11</sup>) и на древнехристіанскихъ саркофагахъ<sup>12</sup>) появляется изображеніе трехъ отроковъ еврейскихъ передъ царемъ Навуходоносоромъ: отроки одъты въ восточный костюмъ, т. е. такойже, что и у волхвовъ, Навуходоносоръ — въ западномъ царскомъ одъяніи. Но такіе памятники, какъ ватиканскій <sup>13</sup>) и люксембургскій <sup>14</sup>) саркофаги, даютъ ключъ къ загадкъ и позволяють отдълить аналогичныя изображенія отъ такихъ, гдъ представлены дъйствительно волхвы, бесъдующіе съ Иродомъ.

Древнъйшая извъстная въ христіанской иконографіи композиція, представляющая волхвовъ передъ Иродомъ, — мозаика Santa Maria Maggiore въ Римъ 15), кото-

<sup>1)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XVII C.

<sup>2)</sup> Н. П. Кондановъ, Памятники христіанскаго искусства на Авонъ. СПб., 1902, табл. VII.

<sup>3)</sup> Eρμηνεία, p. 112, § 165.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., II, pl. 67, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Perret, Les catacombes de Rome. Paris, 1851-1857, II, pl. 48.

<sup>6)</sup> Hanp. F. X. Kraus, Real-Encyclopædie, II, p. 349, fig. 194.

<sup>7)</sup> Rohault de Fleury, L'Évangile, I, pl. XVI 2.

в) Д. В. Айналогь, Мозанки IV и V вековъ. СПб., 1895, стр. 97, прим. 1.

<sup>9)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 21.

<sup>10)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 205, fig. 18.

<sup>11)</sup> Garrucci, l. c., II, pl. 35, 2; cf. J. Wilpert, l. c., p. 357.

<sup>12)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 303, 2-3; 317, 3; 326, 3; 329, 1; 334, 2; 365, 1.

<sup>18)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 334, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Garrucci, l. c., V, pl. 385, 1; cf. V, pl. 366, 2.

<sup>15)</sup> Воспроизведена въ краскахъ у de Rossi, Musaici cristiani di Roma, pl. XV; крупнъе, очеркомъ, у Garracci, l. c., IV, pl. 214.

рую Д. В. Айналовъ описываетъ 1) следующимъ образомъ: "Фигура Ирода на половину закрыта пилястромъ. Онъ сидить на тронъ съ красной подушкой. Надъ его головою находилась синяя полоса съ надписью бълыми буквами, называвшая его по имени. Сохранились лишь двв первыя буквы слова HE[rodes]. Подъ ногами у него подножіе, усыпанное драгоцінными камнями, какъ и у Христа въ сцені поклоненія волхвовъ. На немъ воинскій нарядъ: золотыя латы и подъ ними бълая туника. Лицо бритое и круглое; голова съ короткими волосами окружена голубымъ нимбомъ. Онъ протягиваетъ правую руку съ двуперстнымъ жестомъ, отдавая приказаніе. Сбоку видна фигура воина въ шлемъ и съ копьемъ. Сбоку трона Ирода стоятъ два жреда, одътые въ свои обычные бълые хитоны и синія наплечія, застегнутыя на груди большими фибулами съ драгоцвинымъ камнемъ внутри каждой. Ихъ лица подверглись реставраціи: лысая голова одного и короткіе волосы другого не передають типа жрецовъ съ длинными назорейскими волосами въ сценъ срътенія. Болье пожилой жрецъ разсуждаеть, держа развернутый свитокъ. На свиткъ изображены черточки и подобія буквъ. Надпись эта не читается. Три волхва медленно приближаются къ Ироду. Они всё молоды и одёты въ такіеже точно костюмы, какъ и ран'ве, за исключеніемъ того, что передній волхвъ им'ветъ красный плащъ, наброшенный на л'явое плечо и окутывающій его л'явую руку. Первый волхвъ, подходя, обращается въ Ироду съ такимъже жестомъ, какъ и пожилой жрецъ; другой подносить руку къ подбородку и склоняеть голову вправо; а третій протягиваеть ладонь по направленію внизу. За волхвами виденъ башнеобразный городъ съ воротами и зданіями внутри".

Мы сдѣлали эту длинную выписку изъ книги проф. Д. В. Айналова потому, что мозаика Santa Maria Maggiore позволяеть намъ возстановить въ общихъ чертахъ тотъ старинный образецъ, которымъ руководствовался и художникъ, расписывавшій Кахріз-джами. Д. В. Айналовъ²) можетъ назвать только одну миніатюру — сод. Paris. Gr. № 115 fol. 24, Х вѣка, — аналогичную римской мозаикъ. Всѣ остальные миніаторы и рѣзчики, основываясь въ точности на евангельскомъ разсказъ, дѣлили композицію на двѣ части, такъже, какъ и мозаичистъ Кахріз-джами. Но даже и въ такомъ видѣ разсказъ евангелій о переговорахъ волхвовъ съ Иродомъ и Ирода съ книжниками иллюстрировался рѣдко. Къ нашей мозаикъ № 91 я не умѣю назвать другихъ аналогій, кромѣ перечисленныхъ Н. В. Покровскимъ³) миніатюръ, ящичка слоновой кости въ Луврѣ⁴), переплета въ Ватиканѣъ), алтарнаго паліотто въ Салернов), Ерминіи тр. Въ сербской псалтири въ Мюнхенъ,

<sup>1)</sup> Д. В. Айналовъ, І. с., стр. 96—98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Д. В. Айналовь, l. с., стр. 98.

в) *Н. В. Покровскі*й, І. с., стр. 124.

<sup>4)</sup> J. Labarte, Histoire des arts industriels, Alb., I, pl. X 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Garrucci, l. c., VI, pl. 457.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) É. Bertaux, l. c., I., pl. 19.

<sup>7)</sup> Έρμηνεία, p. 111, § 164.

среди миніатюрь къ аваенсту, есть одна картинка 1), чрезвычайно похожая на нашу мозаику № 91. Но тамъ представлено, повидимому, не совъщаніе волхвовь съ Иродомъ, а возвращеніе ихъ во-свояси (?). Для слъдующей мозаики № 92 (табл. XXXV)

VI. Совъщанія Ирода съ внижнивами, нельзя составить даже такого краткаго иконографическаго перечня. То немногое, что осталось отъ нашей картины,
безъ надписи, было бы недостаточно даже для опредъленія сюжета. Возстановить
картину мы можемъ, рукосодствуясь аналогичными композиціями совъщанія фараона
съ мудрецами египетскими²). Если бы не было мозаики Santa Maria Maggiore —
а въдь это чистая случайность, что она сохранилась, между тъмъ какъ огромная
масса памятниковъ древнехристіанскаго искусства погибла! — мы, разсмотръвъ иконографическій матеріалъ, непремънно должны были бы притти къ выводу, что наша
мозаика № 92 придумана впервые художникомъ Кахріз-джами, что совъщаніе
волхвовъ съ Иродомъ придумано въ Византіи въ Х въкъ, и что мозаика № 94.

VII. Возвращеніе волхвовъ во-свояси (табл. XXXVI) — очень поздняя, византійская-же, композиція. Діло въ томъ, что, среди взданныхъ памятниковъ искусства среднихъ вівковъ, я опять-таки не нахожу аналогій и къ мозаикъ № 94. Можно указать на одну Ерминію 3), въ которой читаются слідующія указанія: кад παρέκει πάλιν επάνω εἰς βουνὰ οἱ τρεῖς μάγει καθήμενοι εἰς τὰ ἄλογά των καὶ ὑποστρέφοντες εἰς τὴν χώραν του (sic!) καὶ ἕνας ἄγγελος ἔμπροσθεν δεικνύει αὐτοῖς τὸν δρόμον. Сблизить нашу мозаику можно только съ фрескою трапезы въ лаврів св. Аванасія і на Авонів, гдів представлены волквы, отправляющієся вслідть за ввіздою въ Іерусалимъ: по крайней мітрів, единственная сохранившаяся въ Кахрів-джами фигура волква сильно напоминаетъ соотвітствующую фигуру волква Лаврской фрески, и всіз три фигуры въ Кахрів, въ силу условій міста, гдіз оніз изображены, должны были быть расположены такъ же, какъ въ Лаврів.

Какъ объяснить появленіе всёхъ этихъ рёдчайшихъ въ Византіи композицій въ Кахріз-джами? изобрётательностью-ли нашего художнка, или же какъ нибудь иначе? Мозанка Santa Maria Maggiore, о которой мы только-что говорили, учить насъ осторожности. Мы думаемъ, что и для мозаикъ наружнаго нарошка у мозаичиста былъ образецъ, но только не монументальный циклъ фресокъ, какъ для картинъ Богородичнаго цикла, а рукопись, украшенная миніатюрами, вродё парижскаго евангелія № 745) или сод. Vat. Gr. № 1156. Въ этихъ и подобныхъ имъ манускриптахъ количество мелкихъ миніатюръ огромно. Миніатюры, конечно, не точныя копів съ великолённыхъ древнехристіанскихъ оригиналовъ, о которыхъ даетъ понятіе тріумфальная арка Santa Maria Maggiore: миніатюры слишкомъ бёглы, слишкомъ малы, слишкомъ многочисленны, чтобы воспроизводить древнія

<sup>1)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LIV 133, p. 78.

<sup>2)</sup> J. J. Tikkanen, Die Genesismosalken in Venedig, pl. VII 49, XIII 97.

<sup>\*) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 112, § 166.

<sup>4)</sup> Кондаковъ, Авонъ, табя. VII.

в) H. Bordier, Déscription, p. 133—136; см. выше, стр. 153, прим. 8.

вомпозиціи во всёхъ подробностяхъ; въ нихъ позволительно видёть лишь намеки на старое, погибшее, искусство.

Если въ рукахъ нашего мозанчиста была рукопись, украшенная миніатюрами мелкими и бъглыми, то всъ особенности композицій люнетовъ наружнаго наренка становятся понятными и надписи мозаикъ. Выше, во П части, мы привели тексты этихъ надписей: въ большинствъ случаевъ мы имъемъ выписки изъ евангелій и даже подчасъ выписки довольно длинныя, такъ что онъ не умъщаются въ одномъ люнетъ (см. № 88 и 89). Мозаичисть бралъ изъ своего образца не только картинки, но и тексты, которые этими картинками иллюстрировались.

Миніатюры сопровождають, въ такихъ рукописяхъ, какъ вышеназванные сод. Рагія. Gr. № 74 и сод. Vat. Gr. № 1156, текстъ непрерывною цёлью картинокъ, прицёпляясь къ каждой мелочи, чуть не къ каждому слову. Разсказываетъ евангелистъ 1) о снё Іосифа, миніаторъ рисуетъ ангела, являющагося Іосифу. Пишетъ евангелистъ Лука²): ἀναστάσα δὲ Μαριὰμ ἐν ταις ἡμέραις ταύταις ἐπορεύθη εἰς τὴν ὀρεινὴν μετὰ οπουδῆς εἰς πόλιν Ἰούδα — миніаторъ рисуетъ Марію, идущую въ городокъ. Повъствуетъ тотъ же евангелисть Лука³): ἀνέδη δὲ καὶ Ἰωσὴφ... σὺν Μαριὰμ τῆ μεμνηστευμένη αὐτῷ γυναικὶ οὕση ἐγκύφ — изображается путешествіе Іосифа съ Маріею въ Виолеемъ³). А такъ какъ евангелистъ упоминаетъ и о цёли путешествія — переписи, то миніаторъ рисуетъ и перепись, хотя вѣдь Марія разрѣшилась отъ бремени на пути въ Виолеемъ и, значитъ, явиться въ канцелярію легата Марія сейчасъ не могла. Миніаторъ буквально точно иллюстрируетъ евангельскій текстъ.

Монументальная вопін въ большомъ масштабѣ съ маленькой бѣглой миніатюры не могла не выйти жиденькой и, пожалуй, даже смѣшной. Нашему художнику поэтому приходилось либо соединять по двѣ, по три миніатюры на одномъ полѣ (№ 88, 91), либо обогащать слишкомъ простую композицію оригинала новыми деталями (№ 89). А такъ какъ воспроизводить маленькую миніатюру въ большомъ масштабѣ и придумывать всю обстановку гораздо труднѣе, чѣмъ конировать въ мозанкѣ другую мозаику, то мастеръ, дѣлавшій мозаики наружнаго наронка, частенько заглядывалъ во внутренній наронкъ и бралъ оттуда все, что подходило къ его цѣлямъ: дерево или гору, занавѣсь или человѣческую фигуру — безразлично. При дальнѣйшемъ обозрѣніи мозаикъ намъ нужно имѣть въ виду эту особенность мозаикъ наружнаго притвора.

VIII. Бѣгство въ Египетъ. Лѣвая половина люнета № 95 (табл. XXXVI) разрушена почти вся, кромѣ надписи, обозначающей сюжетъ, и двухъ паръ ногъ (проводника и передней ноги мула). Сохранилась зато правая половина: паденіе идоловъ съ высоты башенъ города египетскаго № 95 (табл. XXXV).

<sup>1)</sup> Mame., I 20.

<sup>2)</sup> Ayru, I 39.

<sup>3)</sup> Ayru, II 4.

<sup>4)</sup> Мы отмътили выше, что наша мозанка не соотвътствуетъ апокрифу: миніатору евангелія и діла не было до апокрифа.

Разбирая выше, во II части, сюжеты мозаикъ, мы отмътили, что въ апокрифахъ нигдъ паденіе идоловъ въ томъ видъ, какъ на нашей мозаикъ, не разсказано. Древнехристіанское искусство легенду о прибытія св. семейства въ Египетъ иллюстрировало иначе, какъ показываетъ мозаика все той же тріумфальной арки римскаго храма Santa Maria Maggiore<sup>1</sup>) Нашъ переводъ паденія идоловъ основанъ не на разсказъ апокрифа, а на обусловленномъ апокрифами Богородичномъ акаенстъ, въ которомъ мы читаемъ слъдующіе стихи<sup>2</sup>):

τὸ κράτος πατήσασα,
λάμψας ἐν τῆ Αἰγύπτφ

τὸ γὰρ εἴδωλα ταύτης, σωτήρ,
τὰ γὰρ εἴδωλα ταύτης, σωτήρ,
τὰ γὰρ εἴδωλα ταύτης, σωτήρ,
καῖρε, ἀνόρθωσις τῶν ἀνθρώπων,
χαῖρε, ἀνόρθωσις τῶν ἀνθρώπων,
χαῖρε, τῆς πλάνης

λάμρε, τῶν εἰδώλων

τὸν δόλον ἐλέγξασα κτλ.

Идолы, свергающіеся съ городской стѣны, поэтому и рисуются первоначально исключительно въ акаоистахъ. Древнѣйшая подобная миніатюра содержится въ акаоистѣ московской Синодальной библіотеки № 217 fol. 15 v., XI вѣка. "Богоматерь безъ Младенца и Іосифа стоитъ передъ городомъ, означающимъ Египетъ; у городской стѣны стоятъ два лица и жестами какъ бы приглашаютъ Богоматерь войти. Съ пьедесталовъ на городскихъ стѣнахъ падаютъ три идола" з). Въ акаоистѣ мюнхенской сербской псалтири миніатюра изображаетъ св. семейстьо, приближающееся къ городу, со стѣнъ котораго спрыгиваютъ черные идолы; въ воротахъ города цѣлая группа гражданъ з). Эта картина примыкаетъ еще къ мозаикѣ Santa Maria Маддіоге, такъ какъ непосредственно восходить къ очень древнему восточному оригиналу. Но впослѣдствіи человѣческія фигуры у городскихъ воротъ исчезаютъ,

¹) Мозанка воспроизведена въ враскахъ у de Rossi, l. c., и въ Röm. Quartalschr., I, 1887, pl. VIII— IX; очеркомъ у Garrucci, l. c., IV, pl. 214; описана Д. В. Айналовымъ, l. c., стр. 92—96; de Waal въ Röm. Q.-S., I, 1887, p. 187—190.

<sup>•)</sup> J. B. Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata. I, Paris, 1876, р. 255; изследованъ аваенсть А. Пападопуло-Керамевсомъ въ Виз. Вр., X, 1903, стр. 357—401, где увазана и остальная литература.

³) H. B. Покровскій, l. c., стр. 139; cf. J. B. Pitra, l. c.: "cernere est in XII pictura Virginem fulgida nube amictam, nimbo redimitam iuxta urbis moenia a duobus viris pronis exceptam, dum e turribus simulacra ruunt".

<sup>4)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LIV, 134, p. 73.

а самая вомпозиція сверженія идоловь служить для заполненія фона въ вартинѣ бѣгства въ Египеть. Мозаика Кахріз-джами существенно не отличается отъ композиція, описанной въ Ерминіи¹): βουνά καὶ ἡ Παναγία καθημένη εἰς πωλάρι μετὰ βρέφους καὶ βλέπουσα ὅπισθεν τὸν Ἰωσὴφ ἔχοντα τὸ δεκανίκι μὲ τὸ ροῦχόν του εἰς τὸν ὤμόν του καὶ ἔνας νέος σύρει τὸ πωλάρι ἀπὸ τὸ σχοινὶ βαστῶν καλάθι καὶ βλέπων ὅπισθεν τὴν Παναγίαν καὶ ἔμπροσθεν αὐτῶν φρούριον καὶ εἴδωλα κρημνιζόμενα ἀπὸ τὰ τείχη του. Вся разница только въ томъ, что въ Кахріз-джами окно отдѣляеть тельный видъ.

IX. Избіеніе младенцевъ²). — Избіеніе младенцевъ начали изображать очень рано: мы его встрѣчаемъ въ Santa Maria Maggiore³), кодексѣ Рабулы²), на миланскомъ окладѣ 5), таблеткѣ въ собраніи Mallet въ Аміенѣ°), метцскомъ окладѣ парижской Національной библіотеки № 9393 7), саркофагѣ св. Максиминав), въ Дейрабу-хеннисѣ°) и т д. Уже въ этихъ древнѣйшихъ памятникахъ мы находимъ почти всѣ элементы, изъ которыхъ позднѣйшіе художники компановали свои картины. Съ прибавкою еще и группы Елисаветы, съ Предтечею на рукахъ убѣгающей въ горы и преслѣдуемой воиномъ, въ парижской рукописи Григорія Богослова № 510 fol. 137 г.¹о), циклъ типовъ и мотивовъ установился окончательно. Остальнымъ миніаторамъ — Ватиканскаго минологія¹¹) и др.¹²) — оставалось только изъ этого богатѣйшаго запаса мотивовъ дѣлать выборки, если они не имѣли достаточно мѣста и времени, чтобы нарисовать всѣ.

Въ распоряжении нашего мозаичиста было больше мъста, чъмъ ему надо было. Поэтому онъ избіеніе младенцевъ всячески растягиваетъ и заполняетъ имъчетыре люнета (табл. XXXVI—XXXVIII).

Въ люнетѣ № 96 (табл. XXXVI) изображенъ моментъ отдачи привазанія Иродомъ. На зеленой подушкѣ золотого трона, съ золотою скамейкой подъ ногами, сидитъ царь. На немъ синяя одежда; на груди золотыя латы; нижняя часть тѣла закутана въ пурпуръ. На головѣ его красуется корона, заимствованная у Ровоама (моз. № 43). Царь окруженъ воинами, одѣтыми въ такіе же костюмы, какъ оруженосецъ легата

<sup>1)</sup> Έρμηνεία, p. 113, § 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иконографія: Rohault de Fleury, L'Évangile, l, p. 77—80 и pl. XXVII—XXIX; H. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 145—151.

в) Воспроизведена въ краскахъ у de Rossi, l. с.; очеркомъ у Garrucci, l. с., IV, pl. 213; описана у Д. В. Айналова, l. с., стр. 98—99.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 130, 2.

<sup>5)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 454; J. Labarte, l. c., Alb., I, pl. VI.

<sup>6)</sup> G. Stuhlfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. Freiburg i. B., 1896, pl. IV, 1.

<sup>7)</sup> J. Labarte, l. c., Alb., I, pl. V.

<sup>8)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 334, 3.

<sup>9)</sup> Jean Clédat, l. c., pl. I.

<sup>10)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XXXII (cf. H. Bordier, Déscription, p. 73).

<sup>11)</sup> ed. A. Albani, II, p. 66.

<sup>12)</sup> Цалый рядъ примъровъ перечисленъ у Н. В. Покровскаго, Евангеліе, стр. 146—147; мы вообще, въ большинствъ случаевъ, перечисляемъ только тъ памятники, которыхъ Н. В. Покровскій не называетъ.

мозанви № 89, т. е. въ узкіе штаны (врасные, фіолетовые, зеленые), золотые доспѣхи и плащи (пурпурные, синіе, зеленые). Тотъ воинъ, который безъ шлема на головъ стоить передъ Иродомъ и, повидимому, возражаеть ему, — нашъ старый знакомый: на мозаикъ № 72 онъ уговариваль, въ видъ пастуха съ котомкою за плечами, Іоакима не отчаяваться. За этимъ воиномъ стоить другой, повернувшись къ зрителю спиной, отъ чего контуръ лица получился довольно необывновенный, точь въ точь накъ у оруженосца Ирода на мозаикъ № 92. — Вся лъвая половина люнета № 96 очень сильно напоминаетъ расположеніемъ фигуръ и постановкою ихъ миніатюру Ватопедскаго Октатевха № 515 fol. 353 v 1) и, еще болье, мозаику избіенія младенцевъ въ Монреале 2).

Въ правой половинъ люнета представлены два эпизода начинающейся ръзни: солдатъ преслъдуетъ съ обнаженнымъ мечемъ Елисавету, убъгающую съ сыномъ на рукахъ въ горы, въ то время какъ другой схватилъ другого младенца за правую ногу и протыкаетъ ему кинжаломъ сердце, къ великому негодованію матери, сидящей туть же. Что касается первой группы, надо замътить, что она точно соотвътствуетъ тексту Ерминіи 3):  $\eta$  δè Έλισάδετ, βαστάζουσα τὸν Πρόδρομον ώς βρέφος εἰς τὰς ἀγκάλας της, φεύγει βλέπουσα εἰς τὰ ὁπίσω· καὶ ἔπισθεν αὐτης ἕνας στρατιώτης διώκων αὐτην μὲ ξίφος· καὶ πέτρα μεγάλη ώς βουνὸν σχισμένη ἔμπροσθέν της. Разступившуюся скалу мозаичистъ конечно приберегъ для мозаики № 99. — Что же касается второго эпизода, то онъ взять отчасти изъ композицій суда Соломонова (напр. сод. Paris. Gr. № 510 fol. 215 v.4) и мн. др.), гдъ солдать, схватившій ребенка за ногу, чтобы разсьчь его, постоянно повторяется.

Весь огромный люнеть № 97 (табл. XXXVII) занять сценами різни. Художнику эта картина видимо стоила огромняго труда: онъ положительно недоуміваль, чіть бы ее заполнить. Въ результат заполниль онъ люнеть плохо, хотя повториль туть солдата, гоняющагося за Елисаветою (наліво, наверху). Женщина въ правой части, преслідуемая солдатомь, третій примірь человіка, нарисованнаго въ трехчетвертномь оборот сзади.

X. Плачъ матерей. — Плачъ матерей, № 98 (табл. XXXVIII), образчикъ евангельскихъ буквальныхъ иллюстрацій, о которыхъ мы выше уже говорили. Въ византійскомъ искусствів эта мозаика пока уникъ. Проф. Н. В. Покровскій, перечисляя русскія ивоны, на которыхъ изображено избіеніе младенцевъ, пишетъ: "Въ особомъ отціленіи, въ видів палатъ, представляется группа плачущихъ женщинъ для выраженія пророчества Іереміи (XXXI 15): Гласъ въ Рамів слышанъ бысть, плачъ и рыданіе и вопль многъ. Рахиль плачущися чадъ своихъ, и не хотяше утінштися, яко не суть (Мате. II 18). Сюда присоедицяется иногда и самъ пророкъ Іеремія

<sup>1)</sup> Н. П. Кондаков, Авонъ, стр. 285, рис. 98.

<sup>\*)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XVII C.

<sup>\*) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 114, § 169.

<sup>4)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XXXIX, 1.

(Ипат. Ев. № 2). Этой отдъльной части мы не встрвчали въ памятникахъ греческихъ"¹). Къ сожалънію, я къ даннымъ Н. В. Покровскаго прибавить ничего пе могу.

XI. Бъгство Елисаветы въ горы № 99 (табл. XXXVIII). — Древнъйшее извъстное изображение этого эпивода — фреска въ Дейр-абу-хеннисъ 2), VII въка. Впослъдствии бъгство вошло въ сцену избиения младенцевъ. Мы уже привели выше выписку изъ Ерминии, относящуюся сюда. Росписи Анона, такъ же какъ наша мозанка № 99, въ точности согласны 3) съ указаниями Ерминии.

XII. Возвращеніе изъ Египта. — На нашей мозаикъ № 100 (табл. XXXIX) представленъ пестрый городовъ Назареть, въ которому приближаются Іосифъ, несущій на плечахъ младенца Інсуса, и Марія; за ними слуга ведетъ мула съ поклажею. Въ левомъ углу мотивировка путешествія въ Назареть: явленіе Іосифу вс снъ ангела. Тавъ вавъ мы объ этой последней группъ говорили уже выше по поводу путешествія въ Виелеемъ, № 88, то мы теперь ограничимся разборомъ группы пентральной. Художникъ нашъ, который уже изобразилъ два путешествія (Ж 88 и 95), и которому предстояло изобразить еще одно (№ 101), стремился разнообразить свои картины. Онъ взяль тоть переводъ композиціи бъгства въ Египеть, который имъется среди миніатюрь аканиста въ мюнхенской сербской псалтири 4), и слегва передълалъ свой старинный восточный оригиналъ: въ мюнхенской рукописи впереди идеть Іосифъ съ сыномъ на плечахъ, за нимъ на мул'в вдеть Марія, за Маріею — слуга. Нашъ мозанчисть, компануя свою картину № 100, воспользовался элементами, которые разрознены въ разныхъ изображеніяхъ быства въ Египетъ и возвращенія на родину. Іосифъ, несущій на плечахъ ребенка, представленъ въ парижскомъ евангелін № 74 fol. 45), въ Монреале6), въ Палатинской капелл 57); схожее изображение имъется на рельефъ бронзовыхъ дверей въ Беневентъв): Іосифъ держить сына на лавомъ плечь. — Марія обывновенно рисуется сидящею на муль, на нашей же мозаикъ она идетъ пъшкомъ. И для этого имъются параллели, напр. ръзной ящичевъ въ Лувръв, если только этотъ ящичевъ можно привлечь: на крышкъ изображенъ городъ, къ которому приближаются Іосифъ, Марія съ младенцемъ, служанка и слуга — всв четверо представлены пъшими. — Въ цъломъ, олнако, наше возвращение изъ Египта едва-ли не единственное въ своемъ родъ. Надпись — евангельскій тексть, и мозвичисть. значить, віроятно имівль въ рукахъ миніатюру, которую копировалъ.

<sup>1)</sup> Н. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 148.

<sup>2)</sup> Jean Clédat, l. c., pl. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. В. Покровскій, Стінныя росписи, стр. 86, 88, 92—93, 101, 103.

<sup>4)</sup> J. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LIV 134, p. 79.

<sup>5)</sup> Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) D. B. Gravina, l. c., pl. XVII A.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) А. А. Павловскій, l. с., стр. 104.

<sup>\*)</sup> A. Venturi, Storia dell'arte italiana, III, p. 687, fig. 641; Émile Bertaux, l. c., I, p. 650, fig. 298; D. Salazaro, l. c., pl. XIX.

<sup>°)</sup> Émile Molinier, Catalogue des ivoires. Paris, 1896, № 11, p. 26—31; A. Venturi, La Madonna, p. 804.

XIII. Путешествіе въ Іерусалимъ № 101 (табл. XXXIX). — Мнѣ не извъстна ни та миніатюра, которую копировалъ мозаичисть, компануя мозаику № 101, ни какая либо другая картина на этоть сюжеть.

## III.

XIV. Проповъдь двънадцатилътняго Інсуса во храмъ Герусалимскомъ (нодъ № 88, табл. XXXII). — Въ съверномъ первомъ крадратномъ плафонъ № 102 вся средняя часть мозаики обвалилась: имъются только фрагменты въ четырехъ углахъ. Фрагменты двухъ южныхъ угловъ объединены ръкою, которая составляеть бордюръ мозаиви. Фрагменть северной половины плафона таковь, что заставляеть думать, что и эта половина вся была занята одною общирною композицією. Во всёхъ вартинахъ Кахріз-джами мы замізчаемъ строгое соблюденіе симметріи или, по крайней мізріз, равновъсія массъ по объ стороны болье или менье ясно обозначенной середины. Въ съверной половинъ плафона № 102 группъ мужчинъ съверовосточнаго угла должна была соотв'ятствовать подобная же группа въ с'вверозападномъ углу, т'вмъ бол'ве, что середина різко обозначена ступеньками. Если мы обратимся къ миніатюръ парижскаго евангелія № 74 fol. 1101) и однороднымъ композиціямъ, всю погибшую мозаику нашу мы возстановимъ безъ труда: "на высокомъ тронъ, въ видъ древняго амвона со ступеньками, сидить юный Спаситель со свиткомъ въ шуйцъ и съ благословляющею десницею; по сторонамъ трона — двъ низвія скамьи, на которыхъ сидятъ еврейскіе учители: одни внимательно слушаютъ рвчь Іисуса Христа, другіе разсуждають о чудъ; направо, въ отдаленіи, стоять изумленные Іосифъ и Марія", налѣво, симметрично съ ними, стоять два слушателя. Только эти последніе отчасти сохранились. Что наша мозанка представляла именно этотъ позднійшій переводъ проповіди двінадцатилітняго Інсуса Христа, доказывается и текстомъ Ерминіи, и авонскими фресками. Въ Ерминіи 2) мы читаємъ: ναός καὶ ἐν αὐτῷ ὁ Χριστὸς καθήμενος εἰς θρόνον, μὲ τὸ ἕνα χέρι βαστῶν χαρτὶ τειλιγμένον καὶ τὸ ἄλλο ἔχον ἀπλωμένον ἀμφοτέρων δὲ τῶν μερῶν αὐτοῦ γραμματεῖς καὶ φαρισαῖοι καθήμενοι και βλέποντες άλλήλους και άποροῦντες και ὅπισθεν τοῦ θρόνου ὁ Ἰωσήφ καὶ  $\hat{\eta}$  Θεοτόκος δεικνύουσα πρὸς αὐτὸν τὸν Χριστόν. Ο форм $\hat{\mathbf{b}}$  скамы, на которой сидять книжники, Ерминія ничего не говорить. Полукруглой скамьи, какъ въ Кахріз-джами, еще нівть вт. Монреале в); она появляется, какъ мнів сообщиль проф. І. Стржиговскій, на Авон'в (напр. на фреск'в каволикона Иверскаго монастыря). Откуда взялся этотъ мотивъ, ясно: Іисусъ сидитъ на епископскомъ креслъ, а епископское кресло пом'вщается в'ёдь за алтаремъ у стёны полукруглой апсиды церковной, и по объ стороны горняго мъста вдоль стънъ идутъ скамьи.

<sup>1)</sup> Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. XV; L'Évangile, I, pl. XXXI 2; H. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 153, рвс. 69.

<sup>2)</sup> Έρμηνεία, p. 114, § 170.

<sup>2)</sup> Gravina, l. c., pl. XVII B.

XV. Ὁ Xριστὸς ἐρχόμενος ἐν τῷ Ἰορδάνη βαπτισθῆναι¹). — Bε πιαφοπαχε № 102 и № 103 изображены два эпизода на берегу Гордана. Мы уже говорили выше, во ІІ части<sup>2</sup>), что хронологическая последовательность нашего мозанчиста вынуждаеть насъ первую (полуразрушенную) мозаику, въ южной половинъ плафона № 102 (табл. XL), истолювать какъ крещеніе Спасителя Іоанномъ въ Іорданъ, тъмъ болъе, что характерныя голыя ноги Предтечи сохранились въ серединъ картины. Но, какъ показывають фрагменты, художникь выбраль не самый моменть крещенія, а предшествующій ему, когда Христось только еще приближается въ Гордану. Въ композиціи врещенія Іисусь должень быль бы стоять въ вод'в рядомь съ Крестителемь, а у насъ въ водъ никого нътъ. Древнихъ аналогій къ нашей мозанкъ я не знаю и долженъ удовольствоваться, для возстановленія въ общихъ чертахъ композиціи № 102, текстомъ Ерминіи8): βουνά και κάτωθεν αὐτῶν ὁ Ἰορδάνης ποταμός και δ Χριστός έρχόμενος και ό Πρόδρομος δεικνύων αὐτὸν εἰς τοὺς λαοὺς λέγει εἰς χαρτί: ἴδε δ άμνὸς τοῦ Θεοῦ δ αἴρων τὴν άμαρτίαν τοῦ κόσμου κτλ. Camo coδοю pasyмъется, что композиція, вродъ описанной въ Ерминіи, имъла смыслъ въ иллюстрированномъ евангеліи, гд'в крещенію Господню миніаторъ могъ посвятить нісколько рисунковъ, изображая послъдовательно приближение Іисуса въ Іордану, крещение, удаленіе Спасителя. Появленіе композиціи Кахріз-джами въ монументальномъ искусствъ можно объяснить двояко: либо художникъ желалъ обновить немного надобиній уже запась обычныхъ картинъ, либо онъ вовсе не задумывался надъ твиъ, почему онъ рисуетъ именно эту, а не другую картину.

Итакъ, у художника была въ рукахъ миніатюра. Изъ того обстоятельства, что въ рукописи, которую онъ копировалъ, крещенію было посвящено нѣсколько картиновъ, мы должны заключить, что миніатюры были малы и бѣгло набросаны, а потому лишены подробностей. Растягивая маленькую миніатюру на полилафона, мозаичистъ долженъ былъ прибавитъ кое-что въ своему образцу. И дѣйствительно, въ юговосточномъ углу мы видимъ двухъ борющихся мальчиковъ. Эту группу скомпановалъ не нашъ художникъ: подобныя группы мы встрѣчаемъ въ разныхъ лицевыхъ рукописяхъ, напр. въ евангеліи № 5 Иверскаго монастыря на Анонъ fol. 634).

XVI. Искушеніе Христа въ пустынѣ<sup>5</sup>). — Древнѣйшее изъ извѣстныхъ изображеній искушенія Христа сохранилось въ парижскомъ кодексѣ l'ригорія Назіанзина № 510 fol. 165 г.<sup>6</sup>), миніатюру котораго H. Bordier описываетъ такъ: Jésus trois fois tenté par le diable. Il est, comme toujours, vêtu d'une longue toge de pourpre, traversée de haut en bas, depuis les épaules jusqu'aux pieds, par deux

<sup>1)</sup> Иконографія крещенія Христова подробно разработана въ монографін І. Стрживовскаво, Iconographie der Taufe Christi. München, 1885; см. также Rohault de Fleury, L'Évangile, I, p. 102—105; H. B. Покровскій, Евангеліе, стр. 159—189.

<sup>\*)</sup> cm. ctp. 78-79.

<sup>3)</sup> Έρμηνεία, p. 114, § 171.

<sup>4)</sup> Н. П. Кондаковъ, Авонъ, стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Иконографія: *Н. В. Покровскій*, Евангеліе, стр. 192—193.

<sup>6)</sup> H. Omont, Facsimilés, pl. XXXV.

bandes d'or. Le diable a les traits d'un homme, ayant la peau complètement noire, et des ailes. Il a pour tout vêtement un pan d'étoffe gris de fer, serré à la taille et jeté sur l'épaule 1). Діаволь сначала предлагаеть Христу обратить камни въ хлёбъ, потомъ повазываеть ему золото, навонецъ приглашаеть его броситься съ крыши храма. Діаволъ стоить на земль, а не летаеть, — признакъ, что оригиналъ композиціи старинный. — Сложное, но все же близка къ миніатюро кодекса № 510, миніатюра Ахенскаго евангелія X вѣка<sup>2</sup>). — Съ XI вѣка (евангеліе Національной библіотеки № 74 fol. 7 г.<sup>3</sup>) діаволъ изображается летающимъ, и комповиція усложняется: діаволь показываеть Христу не просто разсыпанное золото, а золотой городъ и золотой открытый ларецъ. — Наконецъ, Ерминія<sup>4</sup>) предписываеть изображать искушение такъ: ёрпиос из делдра най б Хрютос вотанелос най ёнπροσθεν αὐτοῦ ὁ διάδολος δεικνύων τοὺς λίθους καὶ λέγων εἰ υίὸς εἰ κτλ... καὶ ὁ Χριστὸς λέγει οὐχ ἄρτψ χτλ. — καὶ παρέχει ໂερὸν καὶ ἐπάνω εἰς τὴν ἄχρην τοῦ ໂεροῦ πάλιν δ Χριστός και δ διάβολος ἔμπροσθεν αὐτοῦ λέγει αὐτῷ εἰ υίδς εἰ κτλ., και δ Χριστός λέγει αὐτῷ ἐν χαρτί οὐκ ἐκπειράσει κτλ. — καὶ παρέκει ὅρος ὑψηλὸν καὶ έπάνω αὐτοῦ ὁ Χριστός καὶ ὁ διάβολος ἔμπροσθεν αὐτοῦ δεικνύων αὐτῷ ὅλας τὰς βασιλείας τοῦ κόσμου καὶ λέγων ταῦτα πάντα κτλ., καὶ δ Χριστὸς λέγει πρὸς αὐτὸν έν γαρτί: δπαγε ατλ. Дале Ерминія даеть подробное наставленіе, кажь рисовать вышеупомянутыя δλας τὰς βασιλείας τοῦ κόσμου, а именно: ὑποκάτω τοῦ δρους πόλεις και κάστρα και βασιλείς καθήμενοι είς τραπέζας και στρατιώται γύρωθεν αὐτῶν με φλάμπουρα.

Въ мозаикъ Кахріз-джами № 103 (табл. XLI, XLIII) есть одна деталь, не вошедшая въ Ерминію, именно группа діавола, уносящаго Спасителя во святой градь. Но эта группа попала сюда случайно, по недосмотру, изъ той рукописи, изъ которой нашъ мозаичисть бралъ свои композиціи. Тъмъ, что рукопись съ миніатюрами служила мозаичисту образцомъ, обусловлено и то обстоятельство, которое мы отмътили уже во ІІ ч.5), именно, что прописанные на мозаикъ тексты взяты изъ разныхъ евангелій: художникъ для составленія своей картины пользовался разными миніатюрами и приписывалъ къ каждой фигуръ тотъ тексть, который она иллюстрировала въ оригиналъ.

Въ хронологическомъ рядв изображеній искушенія Спасителя місто мозаики Кахріз-джами находится между парижскимъ евангеліемъ № 74 и Ерминіею. Но мы сказали бы, что наша мозаика значительно моложе миніатюры XI віка. Діло въ томъ, что миніатюры всегда сильно опережаютъ мозаичистовъ, вообще чрезвычайно консервативныхъ. Разбирая иконографію рождества Христова, мы отмітили, что

<sup>1)</sup> H. Bordier, Déscription, p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) St. Beissel, S. J., Die Bilder der Handschrift des Kaisers Otto im Münster zu Aachen. Aachen, 1886, pl. VII, p. 68-70.

<sup>8)</sup> H. Bordier, Déscription, p. 134.

<sup>4) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 115, § 178.

<sup>5)</sup> См. выше, стр. 79.

спорадически уже въ XI въкъ и обывновенно въ XII въкъ миніаторы увеличивають число славословящихъ ангеловъ, между тъмъ вакъ всъ мозаиви до конца XII въкъ и даже нъкоторыя позднъйшія удерживають тройственное число. Мозаика въ Монреале 1) доказываетъ, что столь же консервативны мозаичисты были и по отношенію къ композиціи искушенія: мастеръ, работавшій въ Монреале, удерживаетъ еще редакцію миніатюръ X въка.

XVII. Явленіе Христа народу № 103 (табл. XLI, XLII). — Въ южной половинъ плафона № 103 помъщена общирная и богатая фигурами композиція явленія Христа народу. Среди изданныхъ византійскихъ памятниковъ я не вижу ни одного, воторый бы иллюстрироваль тоть же эпизодь евангельскаго разсказа. Изъ того обстоятельства, что Н. В. Покровскій, въ своемъ трудів объ "Евангеліи въ памятникахъ иконографіи, преимущественно византійскихъ и русскихъ, вовсе обходить сцену явленія Христа народу полнымъ молчаніемъ, я заключаю, что данная композиція очень ръдко встръчается, по крайней мъръ среди миніатюръ, на которыя Н. В. Покровскій преимущественно обращаеть вниманіе. Но мозанка Кахріз-джамін всеже не унивъ. Во-первыхъ, въ Ерминіи мы читаемъ: δ Χριστός μαρτυρούμενος είς τούς μαθητάς ύπο του Προδρόμου, ο Πρόδρομος δειχνύων τον Χριστόν είς τον Ἰωάννην καὶ τὸν Ἀνδρέαν καὶ παρέκει πάλιν δ Ἀνδρέας φέρων τὸν Πέτρον καὶ δ  $\Phi$ ( $\lambda$ ілтоς τὸν Ναθαναή $\lambda$  ἔμπροσθεν τοῦ Χριστοῦ $^{\circ}$ ). А во-вторыхъ, картина явленія Спасителя народу работы Александра Андреевича Иванова въ картинной галлерев московскаго Румянцевскаго музея всёмъ своимъ расположениемъ фигуръ, всёмъ своимъ замысломъ показываетъ, что сюжетъ трактовался много разъ и имфетъ долгую исторію въ византійской и русской иконографіи.

XVIII. Претвореніе воды въ вино на бракѣ въ Канѣ Галилейской³). — Въ простѣйшемъ видѣ чудо въ Канѣ представлено на египетскомъ полотнѣ изъ Ахмима, находящемся нынѣ въ берлинскомъ Кunstgewerbemuseum⁴): въ качествѣ бордюра тамъ нарисовано пять сосудовъ и прибавлена надпись: ... [КА] NA THC ГАЛІЛЄАС... NCK... | О XC СІС ГАМОУС КЄ ЄПОІН СЕЙ ТО УДОР ОІЙОЙ ГЕЙЕСТЕ. — Не многимъ сложнѣе фреска катакомбы свв. Петра и Маркеллина⁵), рельефы серебрянаго ящика въ SS. Nazaro е Celso въ Миланѣ°), деревянныхъ дверей S. Sabina въ Римѣ¹), таблетки въ Аміенѣв), саркофаговъ, перечисленныхъ Н. В. Повровскимъ. Сюда же, вѣроятно, относится и мозанка неаполитанскаго бап-

<sup>1)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XVIII A.

<sup>2)</sup> Έρμηνεία, p. 115, § 174.

<sup>3)</sup> Ивонографія: Н. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 222—226; цитированною у Н. В. Покровскаво инигою Р. Cassel, Die Hochzeit von Cana. Berlin, 1883, я пользоваться не могь.

<sup>4)</sup> Jos. Strzygowski, Orient oder Rom, pl. V.

<sup>5)</sup> Jos. Wilpert, Die Malereien, p. 306.

<sup>°)</sup> Hans Graeven, Ein altchristlicher Silberkasten. Zeitschr. f. christl. Kunst, XII, 1898, p. 1-15, pl. I; A. Venturi, Storia dell'arte italiana. I. Milano, 1901, p. 549 sqq., fig. 445-449.

<sup>7)</sup> N. Kondakoff, Les sculptures de la porte de Sainte Sabine à Rome. Revue Archéologique, Nouv. série, XXXIII, 1877, p. 361-372, pl. XI.

<sup>8)</sup> G. Stuhlfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. Freiburg i. B., 1896, pl. IV 1, p. 74-77.

тистерія, которую Д. В. Айналовъ описываеть следующимъ образомъ: "Первая сохранившаяся сцена, почти неразличимая вследствіе порчи отъ сырости, представляеть претвореніе воды въ вино на бракі въ Кані. На землів направо изображены амфоры. Христосъ въ нимов касается одной изъ нихъ. Рядомъ стоитъ Марія, отводя покрывало отъ лица — жестъ хорошо извёстный въ рельефахъ кресла Максиміана. Жесть Христа и его поза, шесть амфоръ повторены въ той же сценъ на этихъ рельефахъ. За фигурою Богородицы изображенъ родъ помоста или стола, за которымъ, быть можетъ, изображены были пирующіе. У Гарруччи 1) изображена женщина, подходящая къ колодцу съ ведромъ; этой фигуры я не видалъ на мозаикъ. Равнымъ образомъ вмъсто фигуры Христа у Гарруччи изображенъ слуга съ узкою амфорою на плечъ <sup>2</sup> 2). Съ описываемой мозаики теперь опубликована удовлетворительная фотографія<sup>3</sup>), и я долженъ признаться, что гравюра Гарруччи мнѣ кажется вовсе не слишкомъ плохою. На фотографіи видны две группы: въ правой половине изображены шесть сосудовь, къ которымъ наклонились две фигуры, т. е. мы имеемъ древнийшую редакцію брака въ Кань; въ ливой половини стоить женщина, но не Богородица, а самарянка у колодца, по другую сторону котораго, въроятно, былъ изображенъ Христосъ.

Въ катакомбѣ свв. Петра и Маркеллина чудо въ Канѣ изображено еще два раза и въ совсѣмъ иной формѣф. Нарисованъ столъ, за которымъ пируютъ мужчины и женщины; слуга разноситъ кушанье; поодаль Христосъ жезломъ касается амфоръ, стоящихъ на полу. J. Wilpert правильно отмѣчаетъъ, что художникъ, рисовавшій эти фрески, вовсе не имѣлъ ввиду бытовую картинку брака: онъ хотѣлъ подчеркнуть евхаристическое значеніе чуда какъ прообраза Тайной вечери.

Съ середины VI ръка отношение къ сюжету мъняется: чудо въ Канъ становится интереснымъ какъ историческое событие и изъ области символики переходить въ область легенды, которая развивается и пріукрашается новыми чертами. Это сказывается, между прочимъ, и въ томъ вниманіи, съ которымъ начинаютъ разсматривать и самые сосуды, въ которыхъ вода претворилась въ вино. Сосуды эти существуютъ и донынъво. Западные паломники упоминаютъ о нихъ, начиная съ середины VI въка.

Въ искусствъ первые признаки исторической трактовки сюжета появляются на рельефъ канедры Максиміана<sup>7</sup>): ръзчикъ изображаетъ чудо уже не внъ времени и пространства, а намъчаетъ на фонъ богатыя палаты. Дальнъйшее иконографическое развитие идетъ въ томъже направлении. Въ Дейр-абу-хеннисъ въ фреска

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 269.

<sup>2)</sup> Д. В. Айналовь, Мозанки IV и V въковъ, стр. 142.

<sup>\*)</sup> Émile Bertaux, l. c., I, p. 48, fig. 8.

<sup>4)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 302, § 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) J. Wilpert, l. c., p. 284.

<sup>6)</sup> F. de Mely, Les vases de Cana. Monuments Piot, X, 1904, p. 145-170.

<sup>7)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 418, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Jean Clédat BB Bulletin de l'institut français d'archéologie orientale, publié sous la direction de M. E. Chassinat. Le Caire, II, 1902, pl. III.

уже богаче фигурами и подробностями. Въ миніатюрѣ евангелія № XXI fol. 9°, VII—VIII вѣка¹), Императорской публичной библіотеки въ С.-Петербургѣ, къ сценѣ претворенія воды въ вино прибавлена вторая: Богородица обращается къ Христу, возлежащему вмѣстѣ съ новобрачными за столомъ. Наиболѣе развить этотъ иконографическій типъ въ миніатюрѣ авоно-иверскаго евангелія № 5 fol. 363²), XI вѣка: изображена, какъ пишетъ академикъ Н. П. Кондаковъ, "пышная сцена, съ любопытными подробностями. Столъ поставленъ въ перистилѣ — видны пилястры окружающей стѣны. За столомъ справа женихъ въ царскомъ вѣнцѣ и мантіи; рядомъ невѣста въ царскомъ же вѣнцѣ, пурпурномъ мафоріи и дорогомъ оплечьѣ; слѣва посаженный отецъ или хозяинъ, къ которому подходитъ отрокъ въ красной рубашкѣ, съ полотенцемъ вокругъ шеи, съ пустымъ сосудомъ. Христосъ сидитъ на тронѣ передъ столомъ, съ нимъ на ухо говоритъ мать. Слѣва обычная сцена претворенія воды въ вино".

Въ XI въкъ происходить дальнъйшее движение въ развити иконографическаго типа. Въ парижскомъ евангелии № 74 fol. 170°, на рельефъ салерискаго паліотто паліо

Новшество понравилось и привилось. Н. В. Покровскій сообщаєть, что памятники позднегреческіе соотвітствують новой схемі: "таковы изображенія въ стінописяхь авонскихь соборовь дохіарскаго, каракальскаго, кутлумушскаго и иверскаго: женихь и невіста въ царскихь діадимахь сидять за столомь, на которомь разставлены разныя яства; возлів стола Інсусь Христось, Богоматерь и шесть большихь сосудовь (Иверь)". Воть тексть Ерминіи?): тратеїся кай урациатеїς кай фаріоаїсі кав'є небору автійу кай від є від автійу інфарісь разтійу потірі щі кразі кай апорійу кай шебору автійу δ νύμφιος μιξαιπόλιος στρογγυλογένης, кай ў νύμφη πλησίον αвтой, форойутеς είς τὰς κεφαλάς των στέφανα εξ άνθέων καй όπισθεν αθτίйν ενας νέος βαστών κανάτι καй βάλλων είς τὸ ποτήριον οίνον καὶ κάτωθεν τῆς τραπέζης εξ πιθάρια, καὶ δύω νέοι χύνοντες με δερμάτια νερόν είς αβτά καὶ δ Χριστός πλησίον αβτοῦ καὶ οἱ ἀπόστολοι ὅπισθεν αβτοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По каталогу Муральта, СПб., 1864, стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. П. Кондаков, Авонъ, стр. 290, рис. 100.

<sup>2)</sup> Rohault de Fleury, L'Évangile, I, pl. 39, 2; La Sainte Vierge, I, pl. 16.

<sup>4)</sup> Demetrio Salazaro, Studi sui monumenti dell' Italia meridionale dal VI al XIII secolo. Napoli 1871, pl. VIII, p. 33.

b) Gravina, l. c., pl. XVII C.

<sup>6)</sup> Н. В. Покровскій, Евангеліе, стр. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ερμηνεία, p. 116, § 176.

Мы остановились такъ подробно на развитіи иконографіи чуда потому, что мозанви плафона 🏃 104 отчасти обвалились, и на насъ лежить задача возстановить насколько это окажется возможнымъ, погибшія части. Первый вопросъ, возникающій по поводу мозаиви съверовосточнаго угла (табл. XLIV) гдъ представлено претвореніе воды въ вино, можно формулировать такъ: позволительно-ли думать, что (въ XII или въ XIV въкъ) мозанчистъ, да еще такой любитель подробности и полноты разсказа, какъ мозаичистъ, работавшій въ Кахріэ-джами, пом'єстиль эту мозанку одну, безъ обязательно сопутствующей сценъ чуда композиціи самого брака, пирушки? Въ Кіевь і) сцень чуда на бракь "дана въ томъ-же древнемъ переводь, какой находимъ на дверяхъ церкви св. Сабины въ Рим'в и на переплетъ оклада Миланскаго евангелія VI ст. Христось совершаеть чудо превращенія воды въ вино, прикасаясь рукою къ одному изъ сосудовъ, стоящихъ передъ Нимъ на возвышении. Передъ Нимъ стоитъ Богородица (фигура ея написана заново) со сложенными на груди руками; сзади Христа — Іоаннъ. Къ этой сценъ, очевидно, относится фреска, данная на другой сторон'в двери и изображающая, быть можеть, архитриклина съ жезломъ и юношу передъ сосудомъ, очевидно наполненнымъ водой". Архитривлинъ, юноша, Іоаннъ. Богородица — четыре фигуры, которыхъ нъть на рельефъ церкви св. Сабины; нътъ тамъ также и архитектуры въ фонъ. Разница громадная между отвлеченнымъ символомъ и историческиъ жанромъ. — И все же, сравнительно съ вышеописанною миніатюрою авоноиверскаго евангелія, приблизительно современною кіевской фрескі, композиція св. Софіи чрезвычайно проста. Можемъ-ли мы такую же простоту предполагать въ Кахріз-джами? Конечно н'єть! такое упущеніе пестрой жанровой картины отнюдь не соотвътствуетъ характеру росписи наружнаго нароика. Пирушка была представлена въ сѣверозападномъ углу плафона № 104 (табл. XLV).

Разбирая выше, во II части<sup>3</sup>), сюжеты мозаикъ, мы уже указали, что въ этомъ углу центральная часть обвалилась, и сохранилась только нарисованная для заполненія пустого пространства (какъ и группа играющихъ мальчиковъ въ юговосточномъ углу) фигура юноши, рѣжущаго опустившагося на-земь быка. Мы тамъ же сказали, что подобная группа умѣстна была бы болѣе всего при сценѣ пирушки. Думается, что теперь, разобравъ историческое развитіе иконографіи брака въ Канѣ, мы не затруднимся опредѣлить, какую именно пирушку имѣлъ ввиду нашъ мозаичистъ. А что касается самой группы юноши съ теленкомъ, то едва-ли будетъ слишкомъ смѣло видѣть въ ней отголосокъ античныхъ группъ Митры, рѣжущаго быка. Въ рукописи Космы Индикоплова Лавренціанской библіотеки № 9, 28 есть миніатюра, представляющая коня, пожираемаго львомъ<sup>3</sup>). "Композиція такъ хорошо передаетъ античную группу, что сохранившілся мраморныя повторенія ея въ Ватиканскомъ музеѣ и въ Рајаzzo dei Conservatori въ Римѣ могутъ быть реставрированы въ недостающихъ частяхъ по этому рисунку. Левъ и конь заврашены сплош-

<sup>1)</sup> Атласъ И. Р. А. О., табл. XLVIII 4; Айналовъ и Ридинъ, l. с., стр. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Д. В. Айналовъ, Эллинистическія основы, стр. 16, рис. 3.

нымъ зеленымъ цвётомъ прозрачнаго аквамарина, что указываетъ на воспроизведеніе группы изъ зеленаго мрамора. Тёни даны въ темнозеленомъ тонів, кровь льется красными струями". И другой статуарный оригиналъ — группа Митры съ быкомъ — могъ быть зарисованъ въ какой нибудь лицевой рукописи, переходя отъ кописта къ кописту видоизмівнялся, и наконецъ получилась группа нашего плафона.

Даетъ-ли все изложенное возможность датировать нашу мозаиву? Къ сожальнію, едва-ли. Дъло въ томъ, что, если бы даже у нашего мозаичиста былъ обравецъ, однородный съ миніатюрою евангелія № 74, художникъ все-таки долженъ былъ бы по старому раздълить сцену на двъ части по условіямъ мъста, гдъ мозаика помъщена.

XIX. Первое и второе насыщение толпы № 104 (табл. XLIV, XLV). — Такъ же сдержанны, какъ въ изображении брака въ Канъ, древнехристіанскіе художники были и въ трактовкъ умноженія хлібовъ 1). Въ катакомбахъ 2), на серебряномъ ящичкъ въ SS. Nazaro e Celso и т. д. оба чуда сопоставлены, символизируя вино и хлебъ евхаристіи. Историческую трактовку сюжета умноженія хлібовь мы впервые находимъ въ рукописи евангелія VI-VII въка Парижской Національной библіотеки, Supplem. gr. № 1286 fol. 11 r. и fol. 15 r.3). Миніаторъ изобразиль, какъ и нашъ мозаичисть, насыщеніе народа дважды, прим'єнительно къ текстамъ евангелиста Матоея: XIV 15-20 и XV 32-38. Первая миніатюра почти вся погвбла, вторая великол'єпно сохранилась і). Собственно говоря, разница между обоими разсказами только та, что въ первый разъ "взяща избытки укрухъ дванадесять коща исполнь", а во второй разъ "взяща избытки укрухъ седмь кошницъ исполнъ". Картины, изображающія оба чуда, по необходимости, значить, должны сильно походить одна на другую. Чтобы достигнуть невотораго разнообразія, художникамъ пришлось изощряться въ придумываніи такихъ картинокъ, которыя бы оживляли композиціи. Еще въ IX вък, какъ показываетъ миніатюра парижской рукописи Григорія Назіанвина № 510 fol. 165°), въ этомъ отношеніи было сдёлано чрезвычайно мало. Въ миніатюрахъ Хлудовской псалтири?) видны первыя попытки. Въ асоноиверскомъ евангеліи Ж 5 fol. 638) насыщенію толпы посвящено уже девять миніатюрь, и въ последней представлена та "группа двухъ борющихся мальчишекъ", о которой мы уже упоминали выше по поводу плафона № 102. Вообще съ XI въка<sup>9</sup>) группа дътей

<sup>1)</sup> Перечень у Н. В. Покровскаго, Евангеліе, стр. 242—245.

<sup>2)</sup> J. Wilpert, Die Malereien, p. 45, § 26; p. 289, § 82 etc.

<sup>\*)</sup> Хронологія, тексть в миніатюры рукописи разобраны у Н. Omont, въ Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale, tome XXXVI, 2, р. 599—765.

<sup>4)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. A 2, p. 2.

<sup>5)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. A 3; въ краскахъ издана тъмъ же H. Omont, Peintures d'un manuscrit grec de l'évangile de Saint-Matthieu. Monuments Piot, VII, 1900, p. 179—182, pl. XVII.

<sup>6)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XXXV.

 $<sup>^{7}</sup>$ ) *Н. И. Кондановъ*, Миніатюры греческой рукописи псалтыри IX вѣка изъ собранія А. И. Хлудова. Москва, 1878, таблица V 1.

в) *Н. П. Кондаков*ь, Авонъ, стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) И. В. Иокросскій, Евангеліе, стр. 245.

въ миніатюрахъ евангелій становится обычною. На мозаикъ въ Монреале<sup>1</sup>) она еще отсутствуетъ. Въ Кахріз-джами мозаичистъ наполнилъ группою ребятишевъ юговосточный уголъ плафона № 104 (табл. XLIV).

Вообще нашъ художникъ сдёлалъ все, что могъ, чтобы разнообразить свои композиціи. Первую картину умноженія хлібовъ онъ разложиль на два момента. Мозаичисть какъ будто желаль подчеркнуть евхаристическій смысль совершающагося событія, поставивь дважды фигуру Христа такъ, какъ она ставится въ изображеніяхъ таинства евхаристіи въ кіевскомъ Софійскомъ соборів, въ Михайловскомъ соборів, въ митрополіи въ Сересів и т. д. Головы апостоловъ индивидуально охарактеризованы, лица толпы по возможности разнообразны. Но объ этомъ ниже.

XX. Чудо? — Въ плафонѣ № 105 (табл. XL) помѣщены были двѣ композиціи. Изъ нихъ сохранилась только одна, въ восточной половинѣ. Слѣва въ серединѣ картины идутъ двѣ задрапированныя фигуры; передняя, судя по жесту и по темносинему цвѣту одежды, представляетъ Христа. Справа, на встрѣчу Христу, движется группа людей, во главѣ которой идетъ голоногій человѣвъ. Фонъ заполненъ кавою-то странною архитектурою. Мнѣ не извѣстно ни одного произведенія византійскаго искусства, которое бы давало ключъ въ нашей мозаивѣ.

XXI. Бесёда Христа съ самарянкою²). — Композиція мозаиви, поміщенной въ сіверозападномъ углу квадратнаго свода № 107 (табл. XLVII), чрезвычайно проста. Иконографическаго матеріала для датировки она не доставляеть. Уже въ катакомбахъ мы не разъ находимъ фрески, представляющія бесёду Христа съ самарянкою³), но дібіствующія лица тамъ еще не одіты въ ставшій для нихъ впослідствіи типичнымъ костюмъ. На мозаикѣ неаполитанскаго баптистерія⁴) самарянка изображена въ такойже, какъ и въ Кахріз-джами, богатой одеждѣ съ покрываломъ⁵). Въ авоноиверскомъ евангеліи № 5 fol. 377 имъется слідующая миніатюра: "посреди большой каменный водоемъ источника, сліва Спаситель, присѣвъ на скалу, обращается со словомъ къ женѣ. Самаритянка — очень любопытная фигура, одітая въ світлозеленую тунику, съ золотою гривною на шеѣ (варварскій аттрибутъ и приданъ самаритянкѣ, какъ женщинѣ восточнаго племени); лицо ея отличается сильною смуглотою, волосы распущены по плечамъ (нівчто цыганское въ чертахъ и характерѣ лица), на тунику накинутъ красный плащъ и на головѣ білое покрывало во относаніе прекрасно

<sup>1)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XIX C.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ нвонографін см. Н. В. Покровскаго, І. с., стр. 210—213; о костюмѣ самаряновъ см. Е. Рыдина, Мозанки равенискихъ церквей. СПб., 1896, стр. 106, — замѣчанія Е. Рыдина о костюмѣ самарянки на памятникахъ, отмѣченныхъ характеромъ восточнаго происхожденія, особенно цѣнны и цѣликомъ относятся къ нашей мозанкѣ. — Относительно нашей фотографіи на табл. XLVII нужно отмѣтить, что ел масштабъ черезчуръ крупенъ, а потому мозанка кажется грубою.

<sup>3)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 225, 293, 426; саркофаги: Garrucci, l. c., V, pl. 313, 3; 319, 1; 333, 1; 334, 1; 399, 3; 402, 4; 402, 7.

<sup>4)</sup> É. Bertaux, l. c., I, p. 48, fig. 8; cf. Garrucci, l. c., IV, pl. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Изръдка и впослъдствін покрывало можетъ отсутствовать (cod. Paris. Gr. № 510, fol. 215 v.; cf. И. Отопі, Fac-similés, pl. XXXIX), но простоволосой, какъ въ катакомбахъ, самарянка не изображается викогда.

<sup>6)</sup> Н. И. Кондаковъ, Авонъ, стр. 291.

подходить также и въ нашей мозаивъ. Различіе въ враскахъ: въ Кахріо-джами на самарянкъ синее платье съ шировими золотыми вставвами; съ головы ея спусвается врасное поврывало.

XXII—XXIII. Исцъленія разслабленныхъ¹). — Въ томъ-же плафонъ № 107 помъщены двъ сцены исцъленія разслабленныхъ.

- 1. Христосъ, въ сопровожденіи нѣсколькихъ учениковъ, подходить въ фіолетовому ложу, на которомъ лежитъ на спинѣ больной, покрытый до пояса пурпурнымъ одѣяломъ, въ рубашкѣ съ узкими рукавами и съ головою, закутанною въ платокъ; подъ головою больного лежитъ четыреугольная зеленая подушка; въ головахъ ложа стоятъ четыре человѣка, позади которыхъ виденъ домъ. Отъ аналогичныхъ композицій, даже отъ мозаики въ Монреале²), наша мозаика (табл. XLVI). отличается числомъ фигуръ.
- 2. Вторая мозаика (табл. XLVII) представляеть исцёленіе разслабленнаго у купели Силоамской. Композиція состоить изь двухъ картинь, расположенных одна надъ другою. Верхняя часть верхней картины, вмёстё съ началомъ надписи, погибла. Надпись вёроятно возстановляется такъ:

[δ Χριστός ἐπὶ τῆ προβατικῆ κολυμβήθρα ἀπὸ τῆς] κλίνης ἐγείρει τὸν παράλυτον λ[όγφ μόνφ].

Нужно очень пожальть, что верхняя картина разрушена, такъ какъ аналогіи въ византійскомъ искусствъ довольно ръдки. Въ катакомбахъ художникамъ это исцъленіе служило символомъ дъйствія крещенія, и изображали они чудо простъйшимъ образомъ: исцъленый несетъ одръ свой. Только два раза рядомъ съ исцъленымъ поставленъ Спаситель³). Въ древнъйшихъ росписяхъ, напр. въ Равеннъ въ Sant' Apollinare Nuovo⁴) исцъленіе разслабленнаго представлено такъ же, какъ въ катакомбахъ. Позднъйшіе художники — перечисленные Н. В. Покровскимъ миніаторы и мозаичистъ въ Монреале⁵), — рисуютъ вупель, ангела, возмущающаго воду, Христа, подходящаго къ купели, исцъленнаго, уносящаго одръ свой. Наша мозаика похожа, повидимому, опять на миніатюру авоноиверскаго евангелія № 5 fol. 377 v.: "Виденъ павильонъ источника или купальни Вивезды въ видъ сводчатой крыши на множествъ высокихъ и тонкихъ колонокъ; на одръ приподымается разслабленный, протягивая руку къ Христу<sup>и6</sup>); "разслабленный — изможденный, съ синимъ цвътомъ тъла; съ лъвой стороны Іисусъ Христосъ и апостолы; съ правой стороны разслабленный несетъ свой одръ, за нимъ идуть два книжника<sup>и 7</sup>). Если въ этомъ

<sup>1)</sup> Иконографія: *Н. В. Покровскі*й, І. с., стр. 228—232.

<sup>2)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XIX D.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) J. Wilpert, l. c., p. 218—220, перечисляеть 15 фресокъ (середины III в. — конца IV въка); но cf. ibid., p. 264—266.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 248 I.

<sup>5)</sup> Gravina, l. c., pl. XVIII C.

<sup>6)</sup> Н. П. Кондаковъ, Авонъ, стр. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) *Н. В. Покровскі*й, 1. с.

описанія замінить слова "съ правой" словомъ "внизу", то оно вполнів подойдеть къ нашей мозанків: есть и больной, поднявшійся на постели и протягивающій руки налівю, такъ что Христось очевидно находился съ лівой стороны, есть и испівленный, идущій направо и уносящій одръ свой; есть и два книжника, которые идуть вслідь за испівленнымъ.

XXIV. Исцівленіе страждущаго водянкою. — И это чудо Спасителя принадлежить въ древнівшимь сюжетамь христіанскаго искусства. Достаточно будеть назвать саркофагь въ римскомъ Museo Kircheriano¹), Эчміадзинскій диптихъ²), матерію лейпцигскаго Kunstgewerbe- (Grassi-) Museum³) и т. д. Отъ нашей мозанки сохранились только надпись и группа зрителей чуда, наліво отъ перваго исцівленія разслабленнаго № 107 (табл. XLVI). Тексть Ерминіи позволяєть вовстановить всю композицію: δοπήτιον καὶ ἐν αὐτῷ δ Χριστὸς μὲ τοὺς ἀποστόλους καὶ ἔμπροσθέν του δ ὑδρωπικὸς γυμνὸς βρακὶ μόνον φορῶν, πρισμένος ὅλος, ἀκουμβίζων εἰς δύω πατερίτζας καὶ βλέπων τὸν Χριστόν αὐτὸς εὐλογεῖ αὐτόν καὶ γύρωθεν πλήθος Ἰουδαῖοι⁴).

XXV. Чудеса? — Напряво отъ первяго исцёленія разслабленнаго № 107 (табл. XLVI) сохранилась группа людей, присутствующихъ при вакомъ-то другомъ чудесномъ исцёленіи. Туть погибла не только главная часть картины, но и надпись. Обвалились и всё прочія мозанки свода № 107. Но то, что сохранилось, даетъ поводъ сдёлать одно замізчаніе, относящееся ко всей росписи наружнаго наронка вообще: всё композиціи отличаются чрезвычайнымъ изобиліемъ подробностей и чрезвычайнымъ многолюдствомъ. Припомнимъ только сцену переписи, рождества Христова, Ирода съ внижниками, избіенія младенцевъ, плача матерей и всё мозанки плафоновъ. Сравнивая произведенія византійскаго искусства, располагая ихъ въ хронологическомъ порядкі, мы можемъ просліднть наростаніе подробностей и увеличеніе многолюдства. Такого многолюдства, какъ въ композиціяхъ наружнаго наронка Кахріз-джами, мы нигді въ византійскомъ искусстві не видимъ.

XXVI. Завхей на деревъ. — Уже на рельефахъ саркофаговъ всюду, гдъ изображается входъ Спасителя въ Іерусалимъ, дерево, на которое влъзъ Закхей, составляетъ необходимую часть картины. Исключенія: миланскій переплетъ ), парижскій і и барбериновскій в диптихи, колонна киворія св. Марка в и нъсколько другихъ памятниковъ. Не часто попадаются сцены разговора Спасителя съ Закхеемъ отдъльно отъ картины входа въ Іерусалимъ: древнъйшіе примъры этой редакціи —

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 404, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) J. Strzygowski, Etschmiadzinevangeliar, pl. I 1.

<sup>3)</sup> J. Strzygowski, Orient oder Rom, pl. VII, p. 108.

<sup>4)</sup> Έρμηνεία, p. 126, § 215.

<sup>5)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 313, 4; 314, 5; 322, 2; 334, 2; 348, 1; 367, 2; 381, 2; 418, 3.

<sup>6)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 454.

<sup>7)</sup> Garrucci, l. c., pl. 458, 2.

<sup>8)</sup> G. Schlumberger, L'Épopée, II, p. 37.

<sup>\*)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 496. 3.

сарвофагъ въ Arles¹), диптихъ воллевціи Тривульци²), миніатюра кэмбриджскаго евангелія³). Нашъ фрагментъ мозаиви плафона № 108 (табл. XLVIII) возстановляется безъ труда на основаніи миніатюръ Хлудовской псалтыри⁴), парижской рукописи № 510 fol. 87 v.⁵) и прочихъ, перечисленныхъ Н. В. Повровскимъ°).

XXVII. Исцъленіе тещи апостола Петра № 109 (табл. XLIX). — Наша мозанка воспроизводить обычный византійскій переводь этого чуда, извъстный по миніатюрамь  $^7$ ), напр. парижскаго cod. Gr. № 510 fol. 170 $^8$ ), по мозанкъ въ Монреале $^9$ ) и т. д., и описываемый Ерминіею  $^{10}$ ) слъдующимь образомь: οίχος καὶ ή πενθερὰ τοῦ Πέτρου γραῦς κειμένη ἐπὶ κλίνης, καὶ ὁ Χριστὸς βαστάζων αὐτὴν ἐκ τῆς χειρός καὶ οἱ ἀπόστολοι ὅπισθέν του.

XXVIII. Исцівленіе вровоточивой жены<sup>11</sup>) Ж 110 (табл. XLIX). — Евсевій, въ первовной исторіи  $^{12}$ ), пишеть слізующеє: τὴν αίμορροοῦσαν... (ἐξ ᾿Εδέσσης) ἔλεγον δρμᾶσθαι, τόν τε οίκον αὐτῆς ἐπὶ τῆς πόλεως δείκνυσθαι καὶ τῆς ὑπὸ τοῦ Σωτῆρος εἰς αὐτὴν εὐεργεσίας θαυμαστὰ τρόπαια παραμένειν. έστάναι γὰρ ἐφ' ύψηλοῦ λίθου πρὸς μέν ταῖς πύλαις τοῦ αὐτῆς οἴκου γυναικὸς ἐκτύπωμα χάλκεον ἐπὶ γόνυ κεκλιμένον καὶ τεταμέναις ἐπὶ τὸ πρόσθεν ταῖς χερσὶν ἱκετευούση ἐοικός. τούτου δὲ ἄντικρυς ἄλλο της αὐτης ΰλης ἀνδρὸς ὄρθιον σχημα διπλοίδα κοσμίως περιδεδλημένον καὶ τὴν χεῖρα τη γυναικί προτείνον κτλ. τοῦτον δὲ τὸν ἀνδριάντα εἰκόνα τοῦ Ἰησοῦ φέρειν ἔλεγον. έμεινε δὲ καὶ εἰς ἡμᾶς, ὡς καὶ ὄψεις παραλαβεῖν ἐπιδημήσαντας αὐτοὺς τῆ πόλει. — Всв древнехристіанскіе художники эпизодъ съ кровоточивою женою изображають такъ, что къ группъ подходитъ Евсевіево описаніе изваннія въ Эдессъ. Въ катавомбахъ исцеление вровоточивой изображается такъ: "die Frau hat sich auf ein oder beide Kniee niedergelassen und berührt mit der rechten Hand den Saum des Gewandes Christi; dieser ist in ausschreitender Stellung und wie er sich nach der Frau umwendet aufgefasst" 13). На саркофагахъ подобныя-же группы довольно часты 14): кровоточивая жена то стоить на кольняхь, то стоить на ногахь и только селонилась

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 399, 2.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 449, 2.

<sup>\*)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 141, 1.

<sup>4)</sup> Изд. Н. П. Кондакова, табл. IV, 3.

b) H. Omont, Fac-similés, pl. XXX.

<sup>6)</sup> Н. В. Покровскій, l. с., стр. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) *Н. В. Покровскій*, l. с., стр. 228.

<sup>8)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XXXVI.

<sup>9)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XIX B.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Έρμηνεία, p. 118, § 185.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Н. В. Покровскій, І. с., стр. 239.

<sup>12)</sup> Euseb. Pamph., Hist. eccl., l. VII, c. XVIII (Migne, P. G., XX, col. 680); текстъ разобрань André Pératé, Note sur le groupe de Panéas. Mélanges d'archéologie et d'histoire (École française de Rome), V, 1885, p. 303—312; ср. Д. В. Айналось, Эллинистическія основы, стр. 92 и 221; Weis-Liebersdorf, Christus-und Apostelbilder, p. 14; и мн. др.

<sup>13)</sup> J. Wilpert, l. c., p. 216-217.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Garrucci, l. c., V, pl. 314, 2; 314, 5; 315, 4; 317, 2; 319, 1; 319, 3; 319, 4; 320, 1; 321, 3; 323, 6; 330, 5; 353, 1; 360, 1; 365, 1; 367, 1; 367, 2; 367, 3; 370, 1; 375, 3; 376, 2; 378, 3; 378, 4; 379, 1; 379, 2; 380, 4; 381, 1; 381, 4; 397, 9; 400, 11; 402, 9; 403, 4; фигура распростертой на землъ женщины ibid. pl. 316, 3.

станомъ, то изображена распростертой на землъ. Къ типу эдесскаго же изваянія восходять и частыя на саркофагахъ группы Христа и Маріи, сестры Лазаря 1).

Начиная съ фресовъ ватакомоъ, съ рельефовъ саркофаговъ, миніатюры Рабулы<sup>2</sup>), сирійскаго евангелія VI вѣва Національной библіотеви № 33 в) и т. д., кровоточивая жена стоить на колѣняхъ. Единственнымъ исключеніемъ является мозаика равеннскаго Sant' Apollinare Nuovo4), если только Е. Рѣдинъ5) правильно толкуеть ее. Другіе изслѣдователи, Гарруччи6) и Куртъ7), видятъ въ этой мозаикъ группу Христа и жены прелюбодѣйной. Разъ мы въ хронологическомъ рядѣ памятниковъ отъ катакомоъ и саркофаговъ до мозаикъ Монреалев) и Кахріз-джами находимъ полное единообразіе въ изображеніи исцѣленія кровоточивой, разъ между Евсевіемъ и Ерминією вся разница въ замѣнѣ словъ ἐπὶ γόνο κεκλιμένον словомъ γονατιστί, можемъ-ли мы безъ врайней необходимости допустить исключеніе для Равенны?

Художникъ, дѣлавшій нашу мозаику № 110, хотѣлъ слѣдовать общепринятому образцу: рукава кровоточивой жены онъ нарисовалъ такъ, что ясно, что локти не опираются о землю. И если поза исцѣляемой получилась невозможная, то не потому, что имѣлось въ виду намѣренное отступленіе отъ освященнаго древностью шаблона.

XXIX. Исцѣленіе двухъ слѣпыхъ 10) № 111 (табл. L). — Исцѣленіе двухъ слѣпыхъ весьма рѣдко встрѣчается на древнехристіанскихъ памятникахъ. Древнѣйшіе примѣры — рельефы Латеранскаго саркофага 11) и Миланскаго диптиха 12) и миніатюра парижскаго евангелія отъ Матеея, Suppl. grec. № 1286 fol. 29 13). Мозаика равеннскаго Sant' Apollinare Nuovo 14), которую Е. Рѣдинъ 15) толкуетъ какъ изображеніе исцѣленія двухъ слѣпыхъ, сюда едва-ли относится: на рисункѣ Гарруччи видно, чтоглаза одного изъ "слѣпыхъ" открыты, и что жестъ его свойственъ зрячему; точность рисунка Гарруччи засвидѣтельствована І. Куртомъ 16) и фотографическими снимками. — Перечисленные три древнѣйшихъ примѣра сходятся въ томъ, что

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., V, pl. 313, 2; 313, 3; 313, 4; 314, 6; 318, 4; 358, 3; 359, 2; 360, 1; 361, 1; 364, 1; 364, 2; 364, 8; 365, 2; 367, 1; 368, 2; 369, 4; 372, 3; 376, 1; 376, 3; 379, 2; 379, 3; 379, 4; 380, 2; 380, 3; 380, 4; 381, 1; 382, 2.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 131,2.

в) Д. В. Айналось, Эдлинистическія основы, стр. 56, табл. II 2.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 249,3; cf. W. Goetz, Ravenna. Leipzig-Berlin, 1901, p. 42, fig. 30.

b) Е. Рыдина, Мозанки равенискихъ церквей, стр. 107—108.

<sup>6)</sup> Garrucci, l. c., IV, p. 57,3.

<sup>7)</sup> J. Kurth, Die Mosaiken, I, p. 145.

<sup>8)</sup> Gravina, l. c., pl. XIX B.

<sup>9) &#</sup>x27;Ερμηνεία, p. 120, § 192.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) *Н. В. Покросскій*, Евангеліе, стр. 240—242.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Garrucci, l. c., V, pl. 314,5.

<sup>12)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 455.

<sup>13)</sup> Monuments Piot, VII, 1900, pl. XVIII, p. 182-183; H. Omont, Fac-similés, pl. B. 1, p. 3.

<sup>14)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 249, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Е. Ръдинъ, l. с., стр. 108.

<sup>16)</sup> J. Kurth, l. c., p. 146.

исцѣляемые изображены стоящими. Двѣ сидящія фигуры мы впервые находимъ въ cod. Paris Gr. № 510 fol. 310 v.¹). Съ этою позднѣйшею редакціею согласны мозаики въ Монреале²) и въ Кахріэ-джами (№ 111). Въ Ерминіи композиція не упоминается.

XXX Исцѣленіе слѣпого и глухого  $\Re$  112 (габл. L). — Ерминія ваеть: δ Χριστός μὲ τους ἀποστόλους εὐλογῶν και ἔμπροσθεν αὐτοῦ ἕνας τυφλός μὲ τὸ ἕνα χέρι βαστῶν πατερίτζαν και μὲ τὸ ἄλλο τὸ ἀφτί του και ἀπὸ τὸ στόμα του ἐξερχόμενον δαιμόνιον. На нашей мозаик $\mathring{\mathbf{h}}$  112 δαιμόνιον еще отсутствуеть. Къ иконографическому перечню H. В. Покровскаго  $\mathring{\mathbf{h}}$  мн $\mathring{\mathbf{h}}$  нечего прибавить.

XXXI Разныя исцівленія № 113 (табл. LI). — Въ Ерминіи читаемъ:  $\delta$  Хріот $\delta$ ς іста́µеvoς εὐλογῶν καὶ οἱ ἀπόστολοι ὁπίσω του καὶ πολλοὶ ἀσθενεῖς ἔµπροσθέν του, ἄλλοι κείµεvoι εἰς κρεδβατια, ἄλλοι ἀκουµβιστοὶ εἰς πατερίτσας, καὶ ἄλλοι ὑπὸ ἄλλων βασταζόµεvoι τυφλοὶ χωλοὶ παράλυτοι $^5$ ). Въ другомъ мівстії говорится слівдующее: να $\delta$ ς καὶ ἐν αὐτῷ  $\delta$  Χριστ $\delta$ ς καὶ ὁπισθεν οἱ ἀπόστολοι καὶ ἔμπροσθέν του τυφλοὶ κοτζοὶ ἄλλοι ἀκουµβίζοντες εἰς πατερίτσας, ἄλλοι βαστοῦν ῥαδδία καί  $\delta$  Χριστ $\delta$ ς εὐλογεῖ αὐτούς $^6$ ). Въ особую композицію Ерминія $^7$ ) выдівляеть исцівленіе скорченной жены $^8$ ), которое отдівльно изображено также и въ евангеліи Рабулы $^9$ ), въ сирійскомъ евангеліи Національной библіотеки № 33 $^{10}$ ), въ сосі. Рагіз. Gr. № 510 fol. 310 v. $^{11}$ ) и т. д. Въ Монреале скорченной женії посвящена цілая картина $^{12}$ ). Сцены массоваго исцівленія больныхъ мы находимъ во многихъ лицевыхъ евангеліяхъ $^{13}$ ): онів представляють механическую комбинацію отдівльныхъ исцівленій".

XXXII. Исцёленіе сухорукаго <sup>14</sup>) № 114 (табл. LII). — Обыкновенно въ поздневизантійскомъ искусстве при всевозможныхъ исцёленіяхъ присутствуетъ цёлая толпа зрителей. Въ Монреале <sup>15</sup>) мозаичисть за сухорукимъ пом'єстилъ такую группу; Ерминія <sup>16</sup>) подчеркиваеть, что ὅπισθεν τοῦ ἀσθενοῦντος находятся Ἰουδαῖοι. На нашей же мозаикѣ № 114 композиція дана съ простотою, сближающею ее съ старинными миніатюрами, напр. сод. Paris. Gr. № 510 fol. 310 v. <sup>17</sup>). Но простота эта, конечно, вынужденная: въ распоряженіи мозаичиста было слишкомъ мало м'єста.

<sup>1)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XLV, 1.

<sup>2)</sup> Gravina, l. c., pl. XIX D.

<sup>\*)</sup> Έρμηνεία, p. 122, § 198.

<sup>4)</sup> *Н. В. Покровскі*й, І. с., стр. 246.

<sup>5)</sup> Έρμηνεία, p. 119, § 186.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Έρμηνεία, p. 130, § 231.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Έρμηνεία, p. 126, § 214.

<sup>8)</sup> Ев. отъ *Луки*, XIII, 11.

<sup>9)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 132,1.

<sup>10)</sup> Д. В. Айналовъ, Эллинистическія основи, стр. 56.

<sup>11)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XLV, 2.

<sup>12)</sup> Gravina, l. c., pl. XIX C; cf. Краковскую мощехранительницу у И. Толстого и Н. Кондакова, Русскія древности. VI, СПб., 1899, стр. 187, рис. 232.

<sup>18)</sup> Н. В. Покровскій, І. с. стр. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Н. В. Покровскій, І. с., стр. 232.

<sup>15)</sup> Gravina, l. c., pl. XIX B.

<sup>16)</sup> Έρμηνεία, p. 122, § 197.

<sup>17)</sup> H. Omont, Fac-similés, pl. XLV, 1.

XXXIII Исцеленіе? Ж 115 (табл. LII). — Отъ мозанки сохранилась только половина, да и та неудовлетворительно. Ни къ какимъ замечаніямъ фрагментъ повода не даеть.

XXXIV Исцъленіе прокаженнаго № 116 (табл. LII). — Композиція мозаики по недостатку мъста упрощена до чрезвычайности, такъ же какъ и № 114. Сличеніе мозаики съ перечисленными Н. В. Покровскимъ и миніатюрами, съ мозаикою Монреале и др. едва-ли даеть поводъ къ иконографическимъ наблюденіямъ.

## IV.

Вернемся на минуту въ нашему люнету № 89, въ сценъ переписи. Мы описали подробно востюмъ легата и по поводу его головного убора вспомнили о миніатюрахъ cod. Vatic. Gr. № 1851 fol. 3 v.3) Эта рукопись содержить έπιθαдациом на бракъ Андроника Старшаго либо съ Анною Венгерскою, либо съ Ириною Монферратскою, и, значить, миніатюры передають востюмы времень первыхъ константинопольскихъ Палеологовъ. Къ тому же времени относится: псевдо-Кодиново οπηςυμία ιουσβροιο λεοκορί του γελικού ακιάδιον γενικού ακιάδιον γελικον βλατίον μετά μαργελλίων 1); портреть Өеодора Метохита на ктиторской мозанк в, о которой у насъ ниже будеть рычь; фреска въ "придыль" -- тотъ фамильный портреть, о которомъ мы говорили уже выше, въ ІІ части5). "Ввиду крайней бъдности наглядныхъ представленій византійскаго быта въ позднъйшую эпоху", мы затрудняемся привести дальнъйшие примъры страннаго головного убора, которымъ гордится легать мозаики № 89. Но факть тоть, все-таки, что ни разу высокій пестрый колпакъ не встръчается до конца XIII въка. — Академикъ Н. II. Кондавовъ, подходя въ нашей мозанвъ совствъ съ другой стороны, пишетъ въ ней "удлиненныя пропорціи тела доведены до крайности, отличающей собою эпоху XIII въка". Композицію № 89 мы, слъдовательно, можемъ считать окончательно датированною: она навърное принадлежить времени Өеодора Метохита.

Про нѣкоторыя другія мозаики христологическаго цикла мы можемъ — не такъ увѣренно, но съ большимъ вѣроятіемъ — предположить ту же дату. Это относится прежде всего къ композиціямъ: рождества Христова № 90, паденія идоловъ № 95, плача матерей № 98, крещенія № 102, искушенія № 103, явленія народу № 103, умноженія хлѣбовъ № 104, многолюдныхъ исцѣленій № 107. Для остальныхъ мозаикъ иконографическій анализъ опредѣленныхъ датъ не даетъ. Единственный путь къ рѣшенію хронологическихъ вопросовъ, возникающихъ по ихъ поводу, — сличеніе мозаикъ другъ съ другомъ и выясненіе единства или

<sup>1)</sup> Н. В. Покровскій, І. с., стр. 228.

<sup>2)</sup> Gravina, l. c., pl. XIX B.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. выше, стр. 178.

<sup>4)</sup> Codini, de offic., p. 20, 15 ed. Bonn.

<sup>5)</sup> См. выше, стр. 95--98; очень часть высовій головной уборь на позднійшихъ славянскихъ фрескахъ — ср. копіи музея въ Софіи.

 $<sup>^{6}</sup>$ ) Н. П. Кондаковъ, Мозанки мечети Кахріе-джамиси — роуд тід Хюрад — въ Константинополів. Одесса, 1881, стр. 84.

различій стиля. Но прежде чёмъ заняться стилемъ, будеть уместно заняться иконами, воторыя прерывають связный разсказъ мозаичиста какъ во внутреннемъ, такъ и въ наружномъ наронкахъ.

І. 'Η χώρα τοῦ ἀχωρήτου № 118 (табл. LIV, LV). — Надъ наружною входною дверью во внѣшній наренкъ, въ люнетѣ, помѣщена икона Богородицы съ Младенцемъ, по сторонамъ которой склоняются два ангела. Богородица представлена въ позѣ оранты, Младенецъ, по поясъ, окруженъ сіяніемъ (т. н. mandorla).

Оранты встръчаются уже въ катакомбахъ. Jos. Wilpert¹) опредъляетъ смыслъ этихъ фигуръ на могилахъ слъдующимъ образомъ: Die Oranten sind Bilder der in der Seligkeit gedachten Seelen der Verstorbenen, welche für die Hinterbliebenen beten, damit auch diese das gleiche Ziel erlangen. На стеклянныхъ сосудахъ встръчаются фигуры орантъ, обозначенныхъ именемъ Maria²). На египетскихъ и сирійскихъ памятникахъ мы очень рано видимъ Богородицу-оранту съ Младенцемъ, но Младенецъ не изображенъ въ полномъ фасъ́³).

Въ качествъ древнъйшей композиціи, однородной съ нашею мозаикой, обыкновенно указывають фреску въ катакомбъ св. Агніи ), но Ј. Wilpert показаль, что видъть въ этой орантъ съ младенцемъ Богородицу не позволительно ). Для нашей мозаики первой аналогією, такимъ образомъ, надо признать миніатюру Эчміадзинскаго евангелія ). Художникъ-сиріецъ нарисовалъ Богородицу-оранту на тронъ; передъ нею, на кольняхъ ея, лицомъ обратившись къ зрителю, сидитъ Младенецъ. Отличія миніатюры отъ нашей мозаики сводятся къ тому, что Младенецъ имъетъ только нимоъ, а не сіяніе вокругь всего тъла, и что вмъсто ангеловъ по бокамъ Богородицы двъ симметричныя занавъси. Повторяется миніатюра въ другомъ памятникъ сирійскаго искуства, въ мюнхенской сербской псалтири, восточное происхожденіе миніатюръ которой доказалъ Іосифъ Стржиговскій. Тамъ, fol. 212 г. 7), даны даже фигуры двухъ служанокъ по бокамъ центральной группы.

На одной изъ серебряныхъ ампуллъ изъ Святой земли, хранящихся съ начала VII въка въ Монцъ, мы встръчаемъ композицію, которая "представляетъ Богородицу съ Младенцемъ, сидящую на тронъ съ двумя ангелами по сторонамъ... По всей въроятности здъсь воспроизведенъ какой-либо почитаемый образъ Богородицы, изъ числа тъхъ, которые упоминаются въ Палестинъ и въ частности въ Виелеемъ. Композиція описываемой ампуллы, очевидно, представляеть опредъленный типъ. Это доказывается ея повтореніями на Берлинскомъ диптихъ и особенно въ Кипрской мозаикъ Канакаріи, изданной Я. И. Смирновымъ.

<sup>1)</sup> Jos. Wülpert, Ein Cyclus christologischer Gemälde aus der Katakombe der heiligen Petrus und Marcellinus. Freiburg i. B., 1891, p. 43; v. s. Ben raaby, p. 30—49.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., III, pl. 178, 6-10.

<sup>8)</sup> Jos. Strzygowski, Eine Alexandrinische Weltchronik, p. 158-160.

<sup>4)</sup> Liell, Die Darstellungen, pl. VI.

b) Jos. Wilpert, l. c., p. 47-48.

<sup>6)</sup> Jos. Strzygowski, Etschmiadzinevangeliar, pl. IV 1, p. 64-65.

<sup>7)</sup> Jos. Strzygowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters, pl. LII 127, p. 76 n 101.

"Грубый штемпель ампуллы передаеть композицію въ общихъ чертахъ. Богородица держить Младенца на лонь. Изображены лишь голова и кресчатый нимбъ Христа. Туловище и ноги Его, ясно передаваемыя на другихъ ампуллахъ, исчевають въ складкахъ одеждъ Богородицы, которая придерживала Младенца. Кистей рукъ ея, однако, не видно. Только положеніе Младенца на лонь Богородицы, косыя связки ножевъ трона" и толстая подушка, концы которой, въ видъ выпуклыхъ шаровъ, видны по объ стороны Мадонны, "заставляють думать, что штемпель копируетъ образъ сидящей Богородицы. Два ангела, изображенные лицами въ профиль и тълами еп face, подходять къ ней справа и слъва. На мозаикъ Канакаріи повторена поза Богородицы и два ангела съ мърилами, стоящіе неподвижно по сторонамъ. На другой кипрской мозаикъ Пахауса 'Аууєдоктютоς движеніе ангеловъ по направленію къ Богородицъ передано очень близко къ ампуллъ. Различіе въ формъ трона, въ изображеніи ореола на канакарійской мозаикъ не вліяють существенно на измъненіе общаго типа композиціи. На Берлинскомъ диптихъ два ангела изображены за кресломъ Богородицы" 1).

Что касается, наконецъ, сіянія, которое окружаеть всю фигуру Младенца на нашей мозаикъ, то и для него древнъйшая аналогія — сирійская миніатюра поклоненія волхвовъ Эчміадзинскаго евангелія<sup>2</sup>). Въ мозаикъ равеннскаго св. Аполлинарія Новаго, повторяющей во всъхъ существенныхъ чертахъ мотивы миніатюры<sup>3</sup>), ореолъ опущенъ. Золотая бляшка, найденная въ Базиликатъ (области Потенцы въ южной Италіи)<sup>4</sup>), замъчательна тъмъ, что въ ореолъ изображенъ весь Младенецъ, а не только его туловище.

Итакъ, всѣ элементы композиціи нашей мозаики, каждый въ отдѣльности, сирійскаго происхожденія и весьма старинны.

Элементы эти въ византійскомъ искусстві встрічаются весьма часто и въ самыхъ разнообразныхъ сочетаніяхъ. Встрічается и одна оранта во весь рость безъ Младенца (напр. Кіевъ ) и бюстъ Богородицы-оранты безъ Младенца (напр. Никея в) и бюстъ Богородицы-оранты съ Младенцемъ безъ ореола (Венеція, San Marco) ; встрічается Богородица не-оранта съ Младенцемъ безъ ореола передъ собою (напр. въ апсидів въ Никей в); встрічается Богородица-оранта не съ Младенцемъ, а съ крестомъ на лонів (въ сарреlla di San Venanzio въ Римів в); чаще всего

<sup>1)</sup> Д. В. Айналов, Эллинистическія основы, стр. 187—188; кипрскія мозанки въ Виз. Вр., IV, 1897, табл. І, стр. 34 и табл. ІІ, стр. 73.

<sup>2)</sup> Jos. Strzygowski, Etschmiadzinevangeliar, pl. VI 1.

<sup>3)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 244.

<sup>4)</sup> Garrucci, l. c., VI, pl. 479, 4.

<sup>5)</sup> ΑΤΙΆCΤ Η. Ρ. Α. Ο., ΤΑΘΙ. III 15; Νέα μονή πα Xioch, J. Strzygowski Βτ Βyz. Ztschr., V, 1896, p. 150; π τ. д.

<sup>6)</sup> O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicæa, p. 306, fig. 43; J. Strzygowski, Maria orans in der byzantinischen Kunst. Röm. Quartalschr., V, 1893, pl. XII.

<sup>7)</sup> Кн. Гр. Гр. Гасаринъ, Сборникъ византійскихъ и древнерусскихъ орнаментовъ. СПб., s. а., табл. XXXVIII.

<sup>8)</sup> O. Wulff, l. c., pl. I 2.

<sup>9)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 273.

(напр. Parenzo<sup>1</sup>), Santa Maria in Domnica въ Римѣ<sup>2</sup>), Sant' Angelo in Formis<sup>8</sup>), Monreale<sup>4</sup>) и мн. др.) изображается Богородица не-оранта на тронѣ, съ Младенцемъ безъ ореола передъ собою, съ двумя архангелами по сторонамъ. Наконецъ, въ венеціанскомъ San Marco мы видимъ мозаику такого рода: архангелы Михаилъ и Гавріилъ, стоя рядомъ въ полный фасъ, поддерживаютъ передъ собою мандорлу съ бюстомъ благословляющаго Младенца; надъ ореоломъ виденъ сегментъ неба, отъ котораго въ мандорлѣ нисходитъ лучъ<sup>5</sup>). Тожественную композицію въ іерусалимскомъ монастырѣ св. Креста мы видимъ на грузинской фрескѣ 1643 г.<sup>6</sup>).

Въ SS. Nereo ed Achilleo въ Римъ имъется на тріумфальной аркъ композиція, которая уясняетъ смыслъ всъхъ вышеприведенныхъ символическихъ изображеній. Въ серединъ мы тамъ видимъ картину преображенія Господня, нальво (отъ зрителя) — благовъщенія; направо помъщена Богородица съ Младенцемъ, объфитуры строго еп face, на тронъ, рядомъ съ воторымъ стоитъ ангелът). Нътъ никакого сомнънія, что второй ангелъ опущенъ по другую сторону трона только по недостатку мъста. Что же хотълъ сказать художникъ, сопоставляя благовъщеніе съ этого композицією? То, что за объщаніемъ чуда послъдовало самое чудо. Вътакомъ случать, композиція, которую мы видъли уже на Монцской ампуллъ, символизируетъ Непорочное Зачатіе.

Довазать, что такъ мы данную композицію и должны понимать, не трудно. Въ разныхъ музеяхъ и библіотекахъ разбросано довольно значительное число литургическихъ рукописей, извъстныхъ подъ названіемъ "exultet" в). Въ текстъ этихъ рукописей читается: Sicut Sancta concepit Virgo: virgo peperit et virgo permansit. О vere beata nox, quae exspoliavit Aegyptios, ditavit Hebraeos! Nox, in qua terrenis coelestia iunguntur!" Этотъ пассажъ иллюстрируется обыкновенно миніатюрою благовъщенія, иногда рождества Христова. Четыре свитка представляють исключеніе: Британскаго музея Add. Mss. № 30337, парижской Національной библіотеки Nouv. acquis. lat. № 710, Biblioteca Casanatense ) и Салернскій. Въ этихъ рукописяхъ сопсертіо Virginis представлена композицією, чрезвычайно близкою къ композиціи на описанной серебряной ампуллъ: Богородица съ Младенцемъ на тронъ, по сторонамъ два ангела. Припомнимъ еще выводъ, къ которому Д. В. Айналова привело. изученіе иконографіи Монцскихъ ампуллъ, что "иконографія ампуллъ должна быть поставлена въ зависимость отъ иконографіи стънныхъ росписей упо-

<sup>1)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 276.

<sup>2)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 293.

<sup>3)</sup> D. Salazaro, Studi sui monumenti dell'Italia meridionale, pl. XI.

<sup>4)</sup> D. B. Gravina, l. c., pl. XIV D.

<sup>5)</sup> G. Schlumberger, L'Épopée, II, pl. X.

<sup>9)</sup> Н. П. Кондаков, Археологическое путешествіе по Сиріи и Палестинь. СПб., 1904, стр. 265, табл. LVIII.

<sup>7)</sup> Garrucci, l. c., IV, pl. 284.

<sup>8)</sup> Émile Bertaux, Iconographie comparée des rouleaux de l'Exultet. Tableaux synoptiques. Paris, 1904; É. Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. Paris, 1894, I, p. 216—240.

<sup>9)</sup> G. Schlumberger, L'Épopée, I, p. 215.

мянутыхъ", т. е. палестинскихъ, "храмовъ и вообще отъ оригиналовъ, совдавшихся близь этихъ священныхъ мѣстъ" і), и что, въ качествѣ оригинала для интересующей насъ ампуллы, нужно предполагать "какой либо почитаемый образъ Богородицы, изъ числа тѣхъ, которые упоминаются въ Палестинѣ и въ частности въ Виолеемъ 2)." Послѣ всего этого едва-ли есть основаніе сомнѣваться, что композиція Богородицы, съ Младенцемъ на лонѣ, сидящей на тронѣ, по сторонамъ котораго стоять два архангела, символизируетъ Непорочное Зачатіе. Тотъ же самый смыслъ, очевидно, имѣетъ и венеціанская мозаика, изображающая двухъ архангеловъ съ Младенцемъ въ ореолѣ.

Надпись ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου прославляеть Богородицу, вмёстившую невмёстимаго Бога, не ограниченнаго ни пространствомъ, ни временемъ. Младенецъ въ ореолё — это еще не родившійся Младенецъ, существующій только еще, такъ сказать, въ потенціи, какъ показываеть вышеописанная мозаика венеціанскаго San Marco. Но мы думаемъ, что такое толкованіе для нашей мозаиви слишкомъ узко, и что мы должны еще болёе углубиться въ область литургической символики. Надо обратить вниманіе на позы и аттрибуты антеловъ.

Случайно-ли въ сводъ надъ нашею мозаивою сопоставлены чудо на бракъ въ Канъ Галилейской съ чудомъ умноженія хлъбовъ? Конечно нътъ: эти два чуда уже въ древнъйшее время символизировали вино и хлъбъ таинства евхаристіи. Случайно-ли мозаичистъ намъренно съ величайшими усиліями растагиваль свой разсказъ о событіяхъ, предшествующихъ исторіи брака въ Канъ, и всъмъ дальнъйшимъ событіямъ въ жизни Спасителя удълилъ сравнительно мало мъста, такъ что ему пришлось комкать дальнъйшій разсказъ, помъщать согбенную жену не отдъльно, а вмъстъ съ прочими исцъляемыми, и т. д.? Или-же эта кажущался неразсчетливость объясняется желаніемъ сопоставить евхаристическія чудеса именно съ иконами Богородицы и Спасителя? Цълый рядъ памятниковъ даетъ отвътъ на эти вопросы.

Ө. И. Успенскій опубликоваль з) артосную панагію, находящуюся въ Національномъ музев Равенны. "Это есть небольшихъ размвровъ блюдо, имвющее поперечникъ въ 0,11 м. Въ самомъ центрв блюда, на днв его, поясное изображеніе Богородицы съ приподнятыми руками — въ кругв; кругомъ этого изображенія греческая надпись. Далве отъ центра къ краямъ следуютъ маленькія арки или ниши, числомъ тринадцать, въ коихъ находятся священныя изображенія; надъ ними, по самому краю блюда, вырвзана греческая надпись". Надпись эта читается такъ:

ώς λαδίδα βλέπω σε φρικτήν, παρθένε, φέρουσ[αν Χριστ]ὸν ἀνθρακ(ώ)δη πυρφ(ό)ρ(ο)ν, καθάρσι(ο)ν σώματος καὶ ψυχῆς ρ(ύ)π(ω)ν.

<sup>1)</sup> Д. В. Айналовь, l. с., стр. 175.

<sup>2)</sup> Д. В. Айналов, І. с., стр. 187, ссылается на Garrucci, І. с., І, р. 403, 409, 466, 567.

<sup>3)</sup> Извістія Р. Арх. Инст. въ К-полі, VIII, 1903, стр. 249-263, табл. XXXV.

Въ этихъ стихахъ "Богородица-Дѣва уподобляется чудеснымъ или собственно страшнымъ клещамъ (фрихтос) въ пророчествѣ Исаіи 1), которыми Серафимъ взялъ съ жертвенника уголь огненный (ἄνθρακα πυρός) и коснулся устъ пророка. Согласно тому, клещамъ можно придать эпитетъ и страшный, и чудодѣйственный, потому что прикосновеніе ихъ сопровождается чудесными слѣдствіями. Сближеніе этихъ клещей съ Богоматерью заключается въ томъ, что св. Дѣва носила во чревѣ Христа, который уподобляется божественному углю или огню"; а этотъ уголь есть каθάρσιος σώματος καὶ ψυχῆς ρύπων, очищаетъ отъ тѣлесной и душевной скверны.

По существу, такимъ образомъ, эпитеты, прилагаемые къ Богородицѣ, ή λαδίς и ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου совпадаютъ; оба они относятся къ чуду воплощенія Бога, къ моменту зачатія отъ Духа Свята. На равеннской артоносицѣ мы смѣло могли бы замѣнить эпитетъ ή λαδίς эпитетомъ ή χώρα τοῦ ἀχωρήτου. Почему же однако композиція, символизирующая зачатіе Маріи, помѣщена на артоносицѣ? почему Богородица-оранта признана прообразомъ таинства евхаристіи? Артоносица предназначена для того, чтобы на ней лежалъ артосъ, плоть Христова, подобно тому какъ Богородица въ нѣдрахъ своихъ посила Христа. Приведенное Ө. И. Успенскимъ стихотвореніе Іоанна Евгеника²) ярко выражаетъ эту мысль, обосновывая се богословскими соображеніями:

ή θεοχαρίτωτος γαστήρ σου, κόρη, τράπεζα λαμπρὰ μυστιχῶς ἀνεφάνη, τὸν οὐράνιον καὶ στερρὸν ζωῆς ἄρτον φέρουσα Χριστόν, δυ πᾶς τρώγων οὐ θυήσκει.

Іоаннъ Евгеникъ жилъ въ началѣ XV вѣкав), но мысли, высказанныя имъ, гораздо старше.  $\Theta$ . И. Успенскій цитируеть слова II акависта: χαὶρε, λαδὶς προφήτας καθαίρουσα ), и χαῖρε, τράπεζα βαστάζουσα ἄρτον τρέφοντα πιστούς 5).

Изъ всего вышесказаннаго вытекаетъ съ полною очевидностью, что на артоносицъ должна быть изображена Богородица съ Младенцемъ. О. И. Успенскій категорически утверждаетъ, что на равеннской артоносицъ Младенецъ отсутствуетъ в), "Богородица изображена въ медаліонъ по поясъ съ поднятыми молитвенно руками по типу оранты. Характернымъ признакомъ изображенія слъдуетъ почитать отсутствіе Младенца на груди Богоматери. Этотъ иконописный типъ заслуживаетъ особеннаго вниманія даже между однородными". Не видавъ оригинала, мы не смъемъ спорить, но позволимъ себъ замътить, что приложенная къ статьъ таблица какъбудто противоръчитъ этому утвержденію: судя по этой таблицъ, Младенецъ очу-

<sup>1)</sup> Hcaiu, VI 5 - 7.

<sup>\*)</sup> Bandini, Catalogus codicum Graecorum bibliothecae Laurentianae, t. III, p. 322: plut. LXXXVI cod. VIII.

<sup>8)</sup> K. Krumbacher, Geschichte d. byz. Litt.2, p. 495.

<sup>4)</sup> Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata, I, p. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., I, p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ө. И. Успенскій, І. с., стр. 261.

тился, по недосмотру ръзчика, слишкомъ низко; голова и нимбъ его пострадали, такъ какъ все блюдце дало трещину.

Во всякомъ случав, ни на одной изъ авонскихъ артоносицъ, опубликованныхъ Н. П. Кондаковымъ 1), Младенецъ не отсутствуетъ. Всего такихъ артоносицъ опубликовано пять: двв принадлежащія монастырю св. Пантелеимона, двв изъ Діонисіата, одна изъ Ксиропотама. Одна изъ пантелеимоновскихъ панагій датирована надписью:

λειμών φυτά τε καὶ τρισάκτινον σέλας· λειμών, ὁ λίθος, φυτὰ, κηρύκων φάλαγξ· τρία τρισαυγῆ· Χριστὸς ἄρτος· παρθένος κόρη δανείζει τάρκα τῷ Θεοῦ Λόγφ· ἄρτφ δ' ὁ Χριστὸς προσνέμει σωτηρίαν Κομνην' 'Αγγέλφ καὶ ῥῶσιν 'Αλεξίφ²).

Такимъ образомъ, "надпись называетъ точно императора Алексъ́я Комнина Ангела, и чаша относится ко времени между 1195 и 1204 годами".

На днѣ этой артоносицы вырѣзана слѣдующая вомпозиція: "Богоматерь держить Младенца въ объихъ рукахъ полулежащимъ, и въ то время вакъ его лѣвая рука инстинктивно хватается за ея руку, правая лежитъ покойно на колѣнѣ его правой ноги (а не берется за грудь Богоматери). Это положеніе полулежащаго на объихъ рукахъ младенца прпписывается на нашихъ гравированныхъ листахъ иконѣ Богоматери Цареградской, празднуемой 17 сентября"з).

Остальныя четыре артоносицы однотипны съ нашею мозаикою. Особенно замѣчательна панагія всиропотамсвая, въ точности повторяющая нашу мозаику во всѣхъ подробностяхъ. Въ дницѣ изображена Богоматерь во весь ростъ, стоящая на подножіи, въ позѣ оранты. Въ нѣдрахъ ея, на пологѣ ея мафорія, лежить овальный медальонъ-ореолъ съ образомъ Младенца погрудь, благословляющаго и держащаго свитокъ въ лѣвой рукѣ. По сторонамъ этого чуднаго явленія стоятъ два архангела Гавріилъ и Михаилъ, обозначенные въ надписяхъ, и держатъ въ правыхъ рукахъ вадила, а въ лѣвыхъ какой-то отрѣзокъ цилиндрической формы, въ которомъ Н. И. Кондаковъ видитъ артосъ. Надъ Богородицею написано: Н МЕГАЛН ПАNAГІА4). — Къ сожалѣнію, ксиропотамская панагія не датирована. На основаніи того, что, она "подходитъ по всему въ панагіи Алексѣя Комнина", только-что описанной, Н. И. Кондаковъ думаетъ, "что мы естественно должны отнести ее къ XII вѣку, хотя не къ концу его, но къ серединѣ, такъ какъ здѣсь рѣзьба гораздо свободнѣе, не такъ вылощена, и форма много проще и натуральнѣе предыдущей".

<sup>1)</sup> Н. П. Кондаковъ, Памятники христ. иск. на Авонъ, табя. ХХХ-ХХХІІІ и стр. 228, рис. 88

<sup>2)</sup> Въ трансскрищин Н. П. Кондакова, І. с., стр. 223, есть нёсколько странностей.

<sup>8)</sup> Ibid., стр. 224, табл. XXXI.

<sup>4)</sup> Ibid., стр. 225, табл. XXX.

Какъ бы то ни было, панагіаровъ издано до сихъ поръ такъ мало, что прослѣдить исторію развитія иконографическихъ типовъ пока нельзя. Совпаденіе нашей мозаики съ рельефомъ ксиропотамской артоносицы нашу мозаику не датируєтъ, какъ не датируютъ ее древнѣйшая монументальная аналогія, — фреска новгородскаго Спаса-Нередицы¹), печать Авонскаго протата²), печать Никифора Фоки³). Но всѣ эти аналогіи устанавливаютъ фактъ, при изученіи росписи наружнаго нарвика Кахріз-джами далеко не безразличный, а именно: икона ἡ χώρα τοῦ ἀχωρήτου символизируєтъ Непорочное Зачатіє не само по себѣ, а какъ прообразътаинства евхаристіи; слѣдовательно, данная икона имѣетъ прямое отношеніе къ мозаикамъ плафона № 104, дополняетъ ихъ, на свое мѣсто попала не случайно и входила въ первоначальный планъ росписи всего нарвика.

II. "Пантовраторъ" надъ дверью, сообщающей наружный нароикъ съ внутреннимъ № 119 (табл. LVI). — Мы пришли къ выводу, что и мозаиви потолка, и мозаива одного изъ двухъ люнетовъ ввадрата № 104 имѣютъ евхаристическое значеніе. Естественно будетъ присмотрѣться, не имѣетъ-ли такого же смысла и мозаива другого люнета того же ввадрата, икона "Пантовратора" ή χώρα τῶν ζώντων. Это естественно тѣмъ болѣе, что, на томъ же мѣстѣ храма, "Пантократоръ" надъ дверью сопоставленъ съ Богородицею-орантою напр. въ Новомъ монастырѣ на Хіосѣ⁴), а въ Никеѣ вмѣсто бюста "Пантократора" надъ дверью помѣщенъ бюстъ Богородицыоранты⁵), значеніе которой достаточно выяснилось.

Въ авонской Ерминіи, въ главѣ, посвященной росписи нарвика в), мы читаемъ: ἄνωθεν τῆς πύλης ἐν τῆ εἰσόδφ τοῦ ναοῦ (γράφον) τὸν Κύριον ἡμῶν ἐπὶ θρόνου φέρ(οντα) εὐαγγέλιον ἀνεφγμένον, ἐν ῷ ταῦτα ἀναγινώσκονται Ἐγὼ εἰμὶ ἡ θύρα, δι ἐμοῦ ἐάν τις εἰσέλθη σωθήσεται κτλ. ἐκ δεξιῶν δὲ τοῦ Σωτῆρος τὴν Θεοτόκον καὶ ἐξ ἀριστερῶν τὸν Πρόδρομον πρεσθείαν ποιοῦντ(α)ς. Ерминіи, значить, преднисываеть надъ входною дверью въ крамъ помѣщать композицію, извѣстную подъ названіемъ δέησις (деисусъ). Эта композиція, однако, отнюдь не вяжется съ евангельскимъ текстомъ, который таже Ерминія рекомендуеть вписать въ открытую книгу "Пантократора". Издатели аналогичной нашей икопѣ мозаики св. Луки Фокидскаго отмѣтили, что если бы бюсть "Пантократора", помѣщенный надъ дверью дополнить, то туловище и ноги заполнили бы дверь; входящій въ дверь проходить, такимъ образомъ, какъ-бы черезъ самого Спасителя, буквально исполняя слова: ὲγὼ εἰμὶ ἡ θύρα. Наблюденіе цѣнное и позволяющее итти дальше.

Между  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\dot{\epsilon}l\mu \dot{l}$   $\dot{\eta}$   $\dot{\theta}\dot{\nu}\rho\alpha$  и  $\dot{\eta}$   $\chi\dot{\omega}\rho\alpha$   $\dot{\tau}\ddot{\omega}\nu$   $\zeta\dot{\omega}\nu\dot{\tau}\omega\nu$  такая же разница, какъ между благовъщеніемъ и зачатіемъ, между объщаніемъ и исполненіемъ объщанія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И. И. Толстой и Н. П. Кондаков, Русскія древности. VI. СПб., 1899, стр. 134, рис. 156

<sup>2)</sup> G. Schlumberger, Un empereur byzantin, p. 317.

<sup>8)</sup> Ibid., p. 311.

<sup>4)</sup> Jos. Strzygowski, Nea Moni auf Chios. Byz. Ztschr., V, 1896, p. 150.

<sup>5)</sup> O. Wulff, 1. c., p. 306.

<sup>6)</sup> Ephyvsia, § 534, р. 254; текстъ изъ ев. отъ Іоанна, X 8.

<sup>7)</sup> R. W. Schultz and S. H. Barnsley, l. c., p. 47, fig. 38.

'Η χώρα τῶν ζώντων — мѣсто уповоенія живыхъ. Да вѣдь это та цѣль, въ которой стремятся вірующіе; достиженіе этой ціли — результать таинства евхаристіи. Для евангелистовъ Матеея<sup>1</sup>), Марка<sup>2</sup>), Луки<sup>8</sup>) и для апостола Павла<sup>4</sup>) тайная вечеря есть лишь воспоминаніе смерти Христовой: τοῦτο ποιεῖτε εἰς τὴν ἐμὴν ἀνάμνησιν... δσάχις γὰρ ἄν ἐσθίητε τὸν ἄρτον τοῦτον καὶ τὸ ποτήριον τοῦτο πίνητε, τὸν θάνατον τοῦ  $\mathbf{K}$ υρίου καταγγέλλετε κτλ. И слова апостола Павла, весь контексть даннаго мъста посланія показывають, что первые христіане такъ и понимали смыслъ вечери. Но очень рано къ вечеръ примънили тексть: έγω είμι δ άρτος δ ζων δ έχ του ούρανου καταβάς: ἐάν τις φάγη ἐκ τούτου τοῦ ἄρτου, ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα. Η на пріобщеніе стали смотръть вакъ на такое дъйствіе, последствіемъ котораго является прощеніе гріховь; а кому гріхи прощены, тому обінцана ή χώρα τῶν ζώντων. На основании всего изложеннаго мы считаемъ необходимымъ признать, что икона надъ входною дверью во внутренній нареикъ Кахріэ-джами стоитъ въ непосредственной связи съ остальными сопоставленными съ нею мозанками и имфеть опредъленный евхаристическій смысль. А въ такомъ случай въ люнеть надъ дверью помъщена икона вовсе не Пантократора, а Христа-Жизнодавца, той Zωοδότου<sup>5</sup>). Чтобы на этотъ счеть не было нивакого сомивнія, напомнимъ, что Георгій Франдзи называетъ Хору монастыремъ Христа-Жизнодавца 6), а Кантакузинъ — монастыремъ τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ).

Всв однотипныя съ нашею мозаивою изображенія Спасителя принято относить въ разряду Пантовратора. Получался цёлый рядъ несообразностей, на которыя какъ-то не было обращено вниманія. Можно-ли вообще сравнивать Пантовратора въ главныхъ куполахъ св. Софіи въ Кіевъ, мон. Дафин и т. д. съ такими ивонами, какія въ св. Лукъ и въ Хорь помъщены въ люнетахъ надъ входными дверьми? Конечно нътъ! Кіевскій Пантократоръ строгъ и величественъ; его огромные глава видятъ все и прониваютъ въ самые сокровенные уголки гръшной души человъческой; лицо его изръзано морщинами, черты ръзки; онъ страшенъ. Страшенъ-ли Христосъ нашей мозаики или Христосъ въ св. Лукъ? О. Вульфъв), разбираясь въ иконографіи Вседержителя, отмътилъ это противоръчіе и пишетъ: "Ез ist nun durchaus unbewiesen, dass wir im Hosios Lukas und in der Chorakirche sowie in anderen Beispielen seines Vorkommens an dieser Stelle wirklich den Panto-krator und nicht den Erlöser zu erkennen haben, um so mehr als er in beiden Fällen den namenzeichnenden Segensgestus hat"). Догадка почтеннаго ученаго можетъ считаться доказанною.

<sup>1)</sup> Mamoes, XXVI 26-29.

<sup>2)</sup> Mapra, XIV 22-25.

<sup>3)</sup> Луки, XXII 19-21.

<sup>4)</sup> I посланіе въ Коринеянамъ, XI 24-26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Έρμηνεία, p. 260, § 548.

<sup>6)</sup> Georg. Phrantz., I 7, p. 36 ed. Bonn.

<sup>7)</sup> Cantacus., IV 24, p. 172 ed. Bonn.

<sup>8)</sup> O. Wulff, l. c., p. 312.

<sup>9)</sup> О жестахъ благословенія см. G. Millet, Daphni, p. 115.

Авадемикъ Н. П. Кондавовъ 1) считаетъ возможнымъ датировать нашу мозаиву. Мы позволимъ себъ выписать соотвътствующую страницу, потому что полагаемъ нужнымъ внести нъсколько поправовъ.

"Между мозанвами мечети Кахріе на первомъ планъ стоить погрудное изображение Христа въ люнетъ, надъ входомъ изъ внъшняго притвора во внутренній: мощная фигура Спасителя, держащаго въ лівой рукі большое Евангеліе въ золотомъ окладъ съ драгоцънными камнями и благословляющаго правою рукою, отличается прекраснымъ широкимъ стилемъ XII-XIII въка. И хитонъ, и гиматій (впоследстви чаще золотой или пурпурный и поврытый золотыми штрихами) голубые — въ древнемъ типъ; хитонъ имъетъ широкіе золотые клавы, идущіе отъ праваго плеча; гиматій окутываеть верхь фигуры, но складокь мало, он'в носять еще прежній пластическій характеръ и вовсе не штрихованы (не оживлены) золотомъ. Правда, сравнительно съ лучшими работами XI и XII въковъ, краски уже блёдны, и руки непріятно бёлы (по никоторыми признаками можно догадаться, что низъ фигуры быль реставрировань), уродливы и непропорціональны. Волосы на головъ бълокураго, почти золотистаго цвъта, на бородъ русые и имъютъ характеръ мягкости, нъжности, подобно придимъ льна; борода не раздълена, и надт лбомъ не видно отдъляющейся пряди. Типг какт вт общемт, такт и во вспхт указанных зчастностях тожествень съ лучшими сицилійскими изображеніями Христа напр. въ апсидахъ соборовь Чефалу и Монреале. По нашему мнънію, типъ Кахріе даже древиње и строже ихъ, потому что вопервыхъ проще, т. е. лишенъ еще штриховки или мелочныхъ деталей, напр. раздвоенной бороды, локонова нада лбома и т. п., и не имветь еще той *ръзкости и черствости черть лица*, сухого и тонкаго носа и тонвихъ же губъ, что вмъсть съ бълесоватымъ мертвеннымъ цвътомъ тъла и взглядомъ фигуры въ сторону (какъ наприм'връ въ мозаикъ Палатинской капеллы) придаеть образу Христа характеръ мертвенности и призрачности. Короче говоря, многіе признави типа Христа въ мозаиви Кахріе (напр. мускулы, выступающіе на шев, желвавъ надъ носомъ, худоба личнаго овала) даны мягко, въ связи, не быють въ глаза, какъ и должно быть въ оригиналъ. Типы же сицилійскихъ мозаикъ и утрирують эти черты, и передають ихъ безъ связи, какъ свойственно копіи".

Мы подчеркнули курсивомъ тѣ мѣста, которыя, по нашему мнѣнію заслуживаютъ особеннаго вниманія. Разберемъ ихъ по пунктамъ.

1. "По нѣкоторымъ признакамъ можно догадаться, что низъ фигуры былъ реставрированъ". Низъ фигуры — значить: руки, хитонъ, иматій, евангеліе? Было бы весьма интересно узнать, какіе именно признаки реставраціи замѣтилъ Н. П. Кондаковъ. Въ Кахріз-джами мы можемъ наблюдать два сорта синихъ тоновъ: одежды Пантократора № 1 въ южномъ куполѣ внутренняго нареика, одежды Христа на мозаикахъ № 109—116, наконецъ, одежды Богородицы № 68 и нѣсколько другихъ фигуръ внутренняго нареика исполнены въ ярко-синихъ тонахъ;

<sup>1)</sup> Н. П. Кондаков, Мозанки мечети Кахріе-джамиси, стр. 25.

на всъхъ остальныхъ мозаикахъ синяя смальта имъется въ болъе спокойныхъ тонахъ. Къ этимъ послъднимъ принадлежитъ и нашъ бюстъ Христа-Жизнодавца. Вся одежда на нашей мозаикъ исполнена изъ совершенно однородной смальты, кубики различаются количественно густотою окраски, но не качественно тономъ и глубиною окраски. Едва-ли при реставраціи удалось бы такъ подобрать смальту что никакой разницы не замъчалось бы. Равнымъ образомъ, при сличеніи техники исполненія рукъ и исполненія лица, мы, по крайней мъръ, не сумъли найти такихъ признаковъ, на основаніи которыхъ можно было бы говорить о реставраціи.

- 2. "Типъ вакъ въ общемъ, такъ и во всехъ указанныхъ частностяхъ тожественъ съ лучшими сицилійскими изображеніями Христа напр. въ апсидахъ соборовъ Чефалу и Монреале". Въ чемъ состоить тожество? Ликъ Спасителя въ Кахріз-джами иконографически характеризуется следующимъ образомъ: выраженіе лица — мягкое, не сердитое, скорьс немного холодное и равнодушное; взглядъ обращенъ прямо на зрителя; носъ прямой, длинный, съ расширеніемъ между глазъ; брови не срослись, но соединены твнью; лицо сравнительно полное, чуть-чуть обращенное направо, скулы не симметричны; бородка слегка раздвоена; ловоновъ на лбу нёть. Подходить-ли все это въ сицилійскимъ мозанкамъ? Въ Чефалу!) изрытое морщинами лицо им'веть страдальческое, суровое выраженіе; взглядъ обращенъ въ сторону, налево; носъ не прямой, а выгнутый, безъ расширенія наверху; брови не срослись и не соединены тенью; лицо чрезвычайно худое, со впалыми щеками, причемъ впалость щекъ подчеркнута ръзкими тънями; скулы сильно выступають симметрично; на лбу двъ длинныя пряди волось. Въ Монреале<sup>2</sup>) взглядъ різко обращень въ сторону, наліво; нось прямой, но опять безь расширенія между глазъ, брови не соединены; лицо все изрыто морщинами; борода густая и довольно длинная, на лбу двъ пряди волосъ; огромная шевелюра головы не расчесана правильнымъ проборомъ, а лежить такъ, какъ въ дъйствительности никогда лежать не можетъ.
- 3. Н. П. Кондаковъ усматриваетъ хронологическій признакъ въ "раздвоенности бороды, локонахъ надъ лбомъ, рѣзкости и черствости чертъ лица." Въ Кахріз-джами есть Пантократоръ на ктиторской мозаикъ Өеодора Метохита, значитъ навѣрное относящійся къ началу XIV въка. Бородка тамъ тоже только чуть-чуть раздвоена, локоновъ надъ лбомъ тоже нѣтъ, лицо худое, но черты не рѣзки и не черствы. Рѣзки и черствы, наоборотъ, черты кіевскаго Пантократора, который навѣрное относится къ XI въку. Н. П. Кондаковъ сравниваетъ несравнимое. Сицилійскія мозаики, которыя онъ цитируетъ, представляютъ Пантократора; въ открытыхъ евангеліяхъ написанъ и въ Чефалу, и въ Монреале, и въ Палатинской капеллѣз) тексть, который по Ерминіи зарактеренъ именно для Пантократора:

¹) Фотографія G. Іпсогрога въ Палермо № 388.

<sup>2)</sup> Фотографія Sommer въ Неаполь № 9104.

в) Фотографія G. Incorpora въ Палерио № 119.

<sup>4) &#</sup>x27;Ερμηνεία, р. 260, § 548; этотъ же текстъ по педоразумънію помъщенъ и въ свапгеліи Спаса • надъ входною дверью св. Луки въ Фокидъ.

έγω είμι τὸ φῶς τοῦ κόσμου. ὁ ἀκολουθῶν ἐμοὶ οὸ μὴ περιπατήσει ἐν τῆ σκοτία ἀλλ' ἔξει τὸ φῶς τῆς ζωῆς¹). Βτ Καχρίο же мы имѣемъ, какъ отмѣчаетъ и самъ Н. П. Кондаковъ, образъ Спаса-Жизнодавца, или "страны живыхъ"²).

4. Въ качествъ примъра "взгляда въ сторону" Н. И. Кондаковъ цитируетъ мозаику Палатинской капеллы. Въ Палатинской капеллъ Пантократоръ изображенъ четыре раза: въ центръ купола<sup>3</sup>), въ апсидъ<sup>4</sup>), на западной стънъ средняго нефа<sup>5</sup>) и на восточной стънъ діаконика подъ сводомъ<sup>6</sup>). Пантократоръ въ центръ купола и Пантократоръ въ апсидъ смотрятъ почти прямо передъ собою, остальные два косятъ къ носу, особенно сильно Пантократоръ въ діаконикъ. "Взглядъ въ сторону" наблюдается въ Чефалу и въ Монреале, а не въ Палатинской капеллъ.

Мы такъ подробно остановились на разборѣ датировки нашей мозаики П. П. Кондаковымъ потому, что считаемъ методологическою ошибкою всякую попытку датировки произведеній искусства на основаніи сомнительныхъ признаковъ и неполныхъ перечней аналогій. Въ Кахріз-джами четыре раза встрѣчается фигура въ позѣ Пантократора: въ Деисусѣ Исаака Комнина "съ фигурами во весь ростъ, уже омертвѣлаго условнаго стили"); въ люнетѣ надъ входною во внутренній наровкъ дверью, "отличающаяся превраснымъ широкимъ стилемъ XII—XIII вѣка"; падъ царскою дверью, ктиторская Феодора Метохита, съ "явными признаками разложенія самой условности византійскаго типа и стиля"8); въ южномъ куполѣ внутренняго наровка — объ этой мозаикѣ Н. П. Кондаковъ ничего не говоритъ, хотя видѣлъ ее 9). Четыре Вседержителя — всѣ разныхъ эпохъ, по мнѣнію Н. П. Кондакова — доставляютъ богатѣйшій матеріалъ для сравненія, при наличности котораго незачѣмъ было и обращаться къ мозаикамъ Чефалу, Монреале и Палатинской капеллы.

Прежде, чёмъ приступать къ сличенію типовъ Христа, встрёчаемыхъ въ мозаической росписи наренковъ Кахріз-джами, мы должны покончить съ вопросомъ о нимбе, который мы намётили уже, говоря о Пантократоре № 1.

Древнъйшій примъръ Христа въ кресчатомъ нимбъ — рисуновъ на маіоликовомъ сосудъ Британскаго музея, о которомъ мы говорили выше 10); затъмъ идетъ папирусъ Голенищева 11), Берлинскій рельефъ съ фигурою юнаго Христа 12) и т. д. Очень рано — уже въ Равеннъ (St. Apollinare Nuovo, San Vitale и др.) — концы

<sup>1)</sup> Ioanna, VIII 12.

<sup>2)</sup> H. II. Kondaros, l. c., ctp. 26.

в Палермо № 112.

<sup>4)</sup> Фотографія G. Incorpora въ Палерио № 119.

b) А. А. Павловскій, Живопись Палатипской вапеллы, стр. 63, рис. 6.

<sup>6)</sup> А. А. Павловскій, І. с., стр. 135, рис. 38.

<sup>7)</sup> Н. И. Кондаковь, Мозанки мечати Кахріе-джамиси, стр. 23.

<sup>8)</sup> Ibid., crp. 26.

<sup>9)</sup> Ibid., crp. 24.

<sup>10)</sup> см. ч. IV, гл. I, стр. 171, прим. 4.

<sup>11)</sup> Jos. Strzygowski, Eine Alexandrinische Weltchronik, pl. VII verso C u D.

<sup>12)</sup> Jos. Strzygowski, Orient oder Rom, pl. II.

вреста стали украшать орнаментами и драгоцівными камнями. Въ Кієві, въ Монреале и т. д. линіи, обводящія концы креста, удваиваются. Нигді, однако, во всемъ монументальномъ искусстві такого страннаго нимба, какъ въ Кахріз-джами, мы не находимъ, чтобы только одна изъ окаймляющихъ концы вреста линій была удвоена.

Древнъйшій примъръ подобнаго нимба представляеть греческая фреска въ гротъ св. Лаврентія близь Фазано (Terra di Bari) въ южной Италіи, XI въка 1). Затьмъ слъдуетъ назвать мозаическую икону Божіей Матери въ алтаръ соборнаго храма Хиландарскаго монастыря на Авонъ 2), 64 × 45 сант., на толстой доскъ. Всь особенности этой иконы "отвъчаютъ народному искусству славянскихъ странъ Балканскаго полуострова". "И стиль, и техника указываютъ на XIII или XIV въкъ, скоръе на второй, судя по нъкоторой грубости рисунка". "Характерныя пятна румянца на щекахъ указываютъ на XIII стольтіе, особенно въ манеръ западныхъ миніатюристовъ позднероманской эпохи, гдъ они долгое время составляли излюбленный пріемъ, но затъмъ тотъ же прісмъ перешелъ и въ народную иконопись восточныхъ береговъ Италіи, Далмаціи и Балканскаго полуострова и удержался тамъ еще на одно-два стольтія".

Третій примъръ — икона Одигитріи, хранимая въ соборъ въ Ватопедъ, върнъе серебряный окладъ этой иконы<sup>3</sup>). "Окладъ относится еще къ XIII или XIV стольтію, не позднъе". "Нимбы исполнены сканью изъ ленточныхъ разводовъ, образующихъ сложныя плетенія во вкусъ XIII стольтія, а среди нихъ въ пяти кружкахъ посажены выпуклые щитки, или "вуколы", на которыхъ ръзьбою выполнены декоративные кресты и звъзды, въ фонахъ залитые зеленою, синею и красною финифтью... внутренность плетеній заполнена бирюзовою финифтью". Внизу оклада имъется довольно длинная надпись, которую Н. П. Кондаковъ не приводитъ, и которую на неудовлетворительной цинкографіи прочитать намъ не удялось. Нужно очень пожальть, что возможныя хронологическія данныя, содержащіяся въ надписи, не могутъ быть использованы.

Дальнѣйшіе примѣры нимба съ одностороннею двойною линіею концовъ вреста относятся уже къ XV — XVII вѣкамъ¹). Большинство этихъ памятниковъ — славянскаго происхожденія.

На мозаикахъ Кахріз-джами описанная форма нимба встрѣчается повсюду: ее мы видимъ и у Пантократора № 1, и у Младенца № 68, и на всѣхъ мозаикахъ христологическаго цикла, и на Панагіи и на ктиторской иконѣ Метохита, и на Деисисѣ. Исключенія слѣдующія: рождество Христово № 90, возвращеніе изъ Египта № 100, путешествіе въ Іерусалимъ № 101, искушеніе Христа въ пустынѣ № 103, второе умноженіе хлѣбовъ № 104, Христосъ и самарянка № 107, бюсть Христа.

<sup>1)</sup> Histoire de l'art depuis les premiers temps chrétiens jusqu' à nos jours, publiée sous la direction de André Michel. Tome I, deuxième partie, Paris, 1905, p. 798, fig. 428.

<sup>2)</sup> Н. П. Кондакозъ, Памятники христ. иск. на Авонъ, табл. XV, стр. 119.

в) Кондаковъ, l. с., стр. 161, рис. 63.

<sup>4)</sup> Ibid., ctp. 93, 97, 138, 144, 152, 153, 172, 173, 181, Taga. XVIII, XXXIII, XL, XLII.

Жизнодавца № 119. Получаются странныя сопоставленія, напр. въ квадрать № 104: бюсть Спаса съ простымъ нимбомъ, а надъ нимъ чудо на бракъ въ Канъ и чудо насыщенія толпы, гдъ по одной изъ линій креста въ нимбъ удвоено; рядомъ съ первымъ насыщеніемъ толпы — второе, гдъ нимбъ опять простой, безъ удвоенныхъ линій, а подъ вторымъ умноженіемъ хлъбовъ — Панагія, гдъ въ нимбъ Младенца линіи двоятся.

Можно-ли въ той или другой формъ нимба видъть хронологическій признакъ, позволяющій классифицировать мозаики? Въ такомъ случать тъ изъ мозаикъ гдъ нимбъ простой, должны считаться болье древними, т. е. принадлежащими еще Исааку Комнину, остальныя новыми, т. е. принадлежащими Метохиту. Форма нимба Деисиса не могла бы считаться достаточною, чтобы опровергнуть это предположеніе, такъ какъ мы можемъ въдь имъть дъло съ реставраціею. Гораздо убъдительнье было бы доказательство существеннаго различія стиля между мозаиками съ простымъ нимбомъ, съ одной стороны, и мозаиками съ усложненнымъ вимбомъ, съ другой. Есть-ли такое различіе?

III. Δέησις № 117 (табл. LX). — Подъ южнымъ куполомъ внутренняго наренка на ствнъ мозанкою исполнена колоссальная группа Христа съ Богородицею. Объ идеъ этой композиціи мы уже говорили і). Въ палермской Марторанъ есть мозанка, представляющая по идеъ близкую аналогію къ нашему Деисусу. Изображена во весь ростъ Богородица, передъ которою распростерть на землъ старикъ въ богатой одеждъ; направо, въ верхнемъ углу, въ лучезарномъ сегментъ круга, виденъ по поясъ благословляющій Христосъ. Правою рукою Богородица указываеть на старика, въ лъвой держитъ свитокъ, на которомъ читается слъдующая надпись:

† τὸν ἐκ βάθρων δείμαντα τόνδέ μοι δόμον:
Γεώργιον, πρώτιστον ἀρχόντων δλων, τέκνον,
φυλάττοις πανγενεῖ πάσης βλάδης:
νέμοις τε τὴν λύτρωσιν ἁμαρτημάτων:
ἔχεις γὰρ ἰσχὺν ὡς
Θεὸς μόνος, Λόγε:

Подъ этими пятью стихами подписано: † δούλου δέησίς σου Γεωργίου τοῦ άμηρᾶ. Нельзя сказать, чтобы аналогія между этою мозаикою в) середины XII вѣка и мозаикою Кахріз-джами, которая относится приблизительно къ тому же времени, была особенно разительна въ смыслѣ композиціи. Но что же дѣлать, если эта аналогія — единственная.

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 87.

<sup>2)</sup> Фотографія Sommer въ Неапол'я № 1351.

Мы могли бы, въ вачествъ аналогіи, привлечь еще миніатюру вативанской рукописи № 699 Космы Индикоплова 1). Тамъ изображены въ рядъ ή άγία παρθένος Μαρία, Ἰησοῦς Χριστός, Ἰωάννης ὁ Βαπτιστής, Ζαχαρίας ὁ ἱερεύς, Ἐλισαδὲτ ή προφῆτις. Первыя двъ и послъднія двъ фигуры образують группы, между которыми особнявомъ стоить Іоаннъ Предтеча. Первая группа въ общихъ чертахъ соотвътствуеть группъ нашего Деисуса. Но настанвать на этой аналогіи конечно нельзя.

Вглядывансь въ ликъ Христа Деисуса нельзи не обратить вниманіе на тожество его съ ликомъ иконы ή χώρα τῶν ζώντων. Волосы головы одинаковаго цвѣта, одинаково расчесаны, одинаково исполнены Рисунокъ бровей одинъ и тотъ же, и оба раза брови соединены тою же тынью. Въ исполнени слазъ разница почти незамътна: на объихъ иконахъ взглядъ чуть-чуть раскосъ, но, въ то время какъ правый глазъ Спаса иконы ή χώρα των ζώντων смотрить прямо на зрителя, правый глазъ Христа въ Денсусъ слегка обращенъ къ носу. Носъ, усы, борода обоихъ ликовъ тожественны. Нъкоторое недоразумъніе произошло у мозаичиста съ лъвымъ ухомъ и лъвою скулою бюста Спаса; мастерь, работавшій фигуру Христа въ Деисусь ухо помъстилъ тамъ, гдъ ему быть надлежить, и скулу подчеркнуль не такъ сильно. Весьма замъчательна игра мускуловъ и тъней на шеъ: совпаденіе такихъ мелкихъ дсталей возможно, конечно, только при условіи, что либо об'в мозанки точно скопированы съ одного общаго оригинала, либо одна представляетъ копію съ другой. Этому не противоръчать и различія между мозанками. Различій два: ликъ Спасителя въ Деисусв слегва удлиненъ сравнительно съ ликомъ въ люнетъ (въ цафрахъ, принявъ за единицу максимальную ширину скулъ, длина лика отъ начала пробора до конца бородки выражается 1,57 для Спаса въ люнеть и 1,83 для Христа въ Деисусъ, т. е. длины относятся какъ 7:6), и, во-вторыхъ, колоритъ бюста Спаса энергичнее колорита лика Христа въ Деисусь. Первая мозаика вообще и въ техническомъ отношении исполнена немного грубъе: кубики смальты лика крупне, переходы отъ света въ тени резис, а что касается платья, то разница не въ качествъ смальты, а въ качествъ работы — довольно чувствительна даже на фотографіяхъ. Бюстъ Спасителя задрапированъ неумъло: складовъ много, онъ какія-то ломанныя, осв'ященныя выступающія м'єста р'єзче выд'ялены, между т'ємъ какъ складки одежды Христа въ Деисусъ менъе многочисленны, ложатси мягко, не такъ рѣзко выдѣлены.

Резюмируя все сказанное, мы приходимъ къ слѣдующему выводу: Спаситель № 119. и въ смыслѣ рисунка, и въ смыслѣ красокъ, и въ смыслѣ мозаической техники грубѣе утонченнаго и нѣжнаго Христа въ Деисусѣ, но несомнѣнно тожественъ съ нимъ во всѣхъ даже мельчайшихъ иконографическихъ подробностяхъ: эти двѣ мозаики съ одного и тогоже оригинала скопированы двумя различными художниками. Почему-то нимбы различны.

IV. Ктиторская мозаика надъ царскими дверьми (табл. I и LVII). — Объ этой мозаикъ съ точки зрънія композиціи говорить нечего, такъ какъ ана-

<sup>1)</sup> J. Strzygowski, Eine Alexandrinische Weltchronik, p. 162, fig. 19.

логіи— напр. мозаика надъ царскими дверьми Великой св. Софіи<sup>1</sup>) и др.— слишкомъ изв'єстны. О костюм'в Өеодора Метохита, о высокомъ колпак'в на его голов'є 2) и пр., мы уже говорили. Разберемся въ тип'в Христа.

Глаза Спасителя обращены прямо на зрителя, какъ на мозаикъ № 119. Брови опять соединены тою же тънью, которую мы тщетно стали бы искать на другихъ византійскихъ памятникахъ. Лъвая скула слегка подчеркнута. Во всъхъ подробностяхъ ликъ воспроизводитъ типъ разобранныхъ нами уже двухъ мозаикъ. Отношеніе длины лика къ ширинъ скулъ выражается цифрою 1,69, очень близкой къ цифръ, получившейся при измъреніи лика Спаса № 119.

Исполненіе втиторской мозаики всликольпно. Даже въ золотомъ фонь стеклянные кубики положены узоромъ. Ликъ сдъланъ изъ замычательно мелкихъ и прекрасно пригнанныхъ другъ къ другу кусочковъ смальты. Переходы отъ свыта къ ты даны мягко какъ въ ликъ, такъ п въ складкахъ одежды. Тона эпергичнъе, чъмъ въ Деисусъ, близки къ тонамъ Спаса.

Если мы теперь вернемся къ той мозаикв, съ которой мы начали нашъ анализъ иконографическій, къ Пантократору № 1 въ центрв южнаго купола внутренняго нареика, и сличимъ его съ вышеописанными тремя ликами Спасителя, мы прежде всего должны отмвтить значительную разницу въ выраженіи лица: на лбу и подъ глазами обозначены морщины, зрачки гораздо больше и темнве, нижнія ввки слегка приподняты. Художникъ видимо стремился придать лику строгое и грозное выраженіе, и это ему отчасти удалось. Затвмъ нужно отмвтить разницу въ краскахъ: хитонъ Пантократора коричневато-фіолетовый, иматій ярко-синяго теплаго цввта. Но оригиналь, съ котораго скопирована икона № 1, несомнвню тоть же, который служилъ и для другихъ трехъ мозаикъ. Пропорціи лика выражаются цифрою 1,69, и всв характерныя черты и особенности этихъ мозаикъ воспроизводятся Пантократоромъ въ точности.

Итакъ: четыре раза въ Кахріз-джами воспроизведенъ одинъ и тотъ же оригиналъ безъ сколько нибудь существенныхъ измѣненій. Объяснить это, мнѣ кажется, можно только тѣмъ, что всѣ четыре мозаики возникли одновременно, но дѣлались разными мастерами, изъ которыхъ каждый имѣлъ, конечно, свои особенности въ рисункѣ, въ краскахъ, въ техническихъ пріемахъ. Въ Кахріз-джами такое колоссальное количество мозаикъ, что нечего думать о томъ, что одинъ художникъ или одна артель мозаичистовъ могли бы справиться съ такою работою. Въ такомъ случаѣ вопросъ о нимбѣ съ удвоенною линіею разрѣшается слѣдующимъ образомъ.

Деисусъ Исаака Комнина во время латинскаго нашествія пострадаль не менье сильно, чыть все остальное зданіе, и его пришлось реставрировать Метохиту; Метохить для мозаичныхъ работь пригласиль нысколькихъ художниковъ, которые распредылили между собою работу; одинь изъ художниковъ быль человыкь

<sup>1)</sup> W. Salzenberg, Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel, pl. XXVII.

<sup>2)</sup> Cm. выше стр. 204.

стараго закала, врагь новшествъ, а остальные легво принимали нововведенія, напр. только что входившій въ моду нимбъ, въ которомъ одна изъ линій, обрисовывающихъ концы креста, удвоена. Значитъ, разница въ форм'в нимба не можетъ служить указаніемъ на хронологическое различіе мозаикъ между собою.

Нечего и говорить, что съ точки зрѣнія историческихъ документовъ все вѣроятіе на сторонѣ такого рѣшенія вопроса. Припомнийъ только тѣ выраженія, въ которыхъ византійскіе хронисты говорять о дѣятельности Метохита въ Хорѣ. Припомнимъ, главнѣе всего, что самъ Метохитъ говорить о себѣ: онъ категорически утверждаетъ, что онъ снесъ всѣ тѣ части вданія, которыя были въ плохомъ состояніи¹), что воздвигъ и заново отдѣлалъ наренки²) и прочія окружающія каеоликонъ περίδρομα³), не коснувшись только самого каеоликона⁴).

Н. П. Кондаковъ, вообще мало считавшійся съ документальными историческими данными, не знавшій еще изданныхъ лишь пятнадцать літь спустя стихотвореній Өеодора Метохита, не в'врившій ни надписи Метохита, ни показаніямъ Григоры, пишетъ буквально сл'ядующее: "Мозаики этой мечети во зна-"чительном» большинство относятся въ концу XI въка; дъло Метохита васалось, "главнымъ образомъ, ихъ обновленія, особенно во встах куполаха; при немъ, затімъ, "исполнены: упомянутая мозаика парскихъ дверей и, можетъ быть, отдёльныя фи-"гуры апостоловъ Петра и Павла и колоссальный Деисусъ — во внутреннемъ при-"творъ; также полуразрушенныя мозаики центральнаго корабля и куполов надъ "малыми апсидами и, по всей въроятности, всё мозанки внёшняго притвора, безъ "исключенія. Всв остальныя мозаики принадлежать, несомивино, XI ввку" 5). Подчеркнутыя нами курсивомъ мъста возбуждаютъ недоумъніе. Если Н. П. Кондавовъ приписываеть Өеодору Метохиту всв вообще мозянки Кахріз-джами за исключеніемъ немногочисленныхъ мозаикъ внутренняго нарочка, то нельзя-же говорить, что мозанки "въ значительномъ большинствъ относятся въ концу XI въва!" Н. П. Кондаковъ говорить о "всёхъ куполахъ", но изъ пяти куполовъ только въ двухъ сохранились мозаиви; говорить о мозаикахъ куполовъ надъ малыми апсидами, но въ этихъ куполахъ мозаикъ нътъ и не было, а были, повидимому, фрески, незначительные остатки которыхъ открылъ Н. К. Клуге; датируетъ — на какомъ основаніи? — въ прямомъ противоръчіи съ категорическими заявленіями О. Метохита и Н. Григоры мозаики центральнаго корабля XIV въкомъ<sup>6</sup>), хотя изъ этихъ мозаикъ виделъ только две, да и те, по собственному признанію Н. П. Кондакова, полуразрушенныя.

<sup>1)</sup> Theodoros Metochites Dichtungen, ed. M. Treu. Potsdam, 1895, p. 28, A 1019.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 47, B 322.

<sup>8)</sup> Ibid., p. 29, A 1047.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 46, B 310.

b) Н. П. Кондаков, Мозанки мечети Кахріз-джамиси, стр. 19.

<sup>6)</sup> Замътимъ, что на стр. 12 той же брошюры тотъ же авторъ датируетъ тъ же мозанки средняго нефа XI въкомъ!

Но не будемъ останавливаться на всемъ этомъ. Суть выписанныхъ словъ Н. П. Кондакова сводится къ следующему: такой опытный знатокъ, какъ академикъ Н. П. Кондаковъ, отнюдь не задавшись цёлью доказать единство происхожденія мозаикъ Кахріз-джами, а — совсёмъ напротивъ — желая оставить Метохиту какъ можно меньше, считаетъ нужнымъ признать, что "всё мозаики внёшняго притвора, безъ исключенія", принадлежатъ Метохиту. Съ этимъ признаніемъ нельзя не согласиться.

Доказать, что дъйствительно между мозаиками внъшняго притвора нътъ сволько нибудь существенныхъ различій, которыя бы по необходимости нужно было объяснить хронологією, весьма легко: при внимательномъ просмотръ приложевнаго въ нашей внигъ альбома фотографій всякій безътру да убъдится, что на разныхъ мозаикахъ повторяются однъ и тъ же фигуры, одинаковые жесты, положенія, драпировки. Распространяться на этоть счеть, доказывать то, въ чемъ никто не сомнъвается и усумниться не можеть, мы считаемъ излишнимъ.

Остается выяснить взаимоотношенія мозаивъ наружнаго наронка съ мозаивами внутренняго наронка. При иконографическомъ анализѣ вартины переписи и др. мы говорили, что у художника въ рукахъ была опредѣленнаго типа уврашенная миніатюрами рукопись, но что миніатюры были мелки и суммарны, такъ что всю обстановку мозаичисту приходилось придумывать самому. Мы свазали, далѣе, что мозаичистъ облегчилъ себѣ задачу, заглядывая во внутренній наронкъ и беря оттуда въ готовомъ видѣ все, что подходило для его цѣлей. Этимъ мы, конечно, отнюдь не хотѣли предрѣшить вопросъ о хронологіи цикловъ богородичнаго и христологическаго, а хотѣли только указать, что буквальное повтореніе архитектуръ, драпировокъ, повъ и т. д. еще не составляетъ доказательства единства происхожденія мозаикъ.

Въ такомъ случав, желая провърить утвержденіе Метохита, Григоры и пр., мы можемъ воспользоваться однимъ путемъ: доказательствомъ отъ противнаго. Въ самомъ дёлё, какія можно привести доказательства того, что мозаики внутренняго наренка относятся къ XI вёку, а мозаики наружняго къ XIV? У Н. П. Кондакова мы находимъ два аргумента. Первый — топографическій:

"Сообразуясь съ порядкомъ распредъленія сюжетовъ въ мозаикахъ притворовь, слёдуеть начать ихъ описаніе съ росписи внутренняго притвора, — обстоятельство, составляющее, по нашему мнёнію, результать позднёйшаго происхожденія мозаикъ притвора внёшняго. Ибо если бы мозаическая роспись того и другого притвора возникла одновременно, порядокъ размёщенія сюжетовъ быль бы обратный, то есть циклъ сюжетовъ протоевангелія, именно рождества и дётства Богородицы, долженъ быль бы быть пом'єщенъ въ притворів внёшнемъ, прежде сюжетовъ, представляющихъ младенческую жизнь Христа, которые получили бы свое м'єсто въ росписи притвора внутренняго<sup>и 1</sup>).

<sup>1)</sup> Ibid., p. 30.

О томъ, что мозаики эсонаренка отдъльно отъ мозаикъ эксонаренка не возможны, мы говорили уже во II ч. Н. II. Кондаковъ и самъ признаетъ, что мозаики южнаго конда внутренняго притвора, изображающія всевозможныя исцъленія, по всему настолько близки къ богородичнымъ композиціямъ, что хронологически расчленить роспись внутренняго наренка не представляется возможнымъ. А въ такомъ случав нельзя отдълить и мозаики наружнаго притвора, ибо безъ нихъ роспись эсонаренка безсмысленна.

Второй, приводимый Н. П. Кондаковымъ, аргументъ слѣдующій: "свѣтлый, оѣлесоватый, даже скорѣе поблеклый и мутный тонъ мозаикъ внѣшняго наронка смѣняется, при переходѣ во внутренній притворъ, сочными, глубокими тонами, сближающими византійскія мозаики и миніатюры ІХ—ХІ в. съ ранними произведеніями масляной живописи XV вѣка"1). Разница въ тонахъ, дѣйствительно, бросается въ глаза. Она объясняется тѣмъ, что мозаики внутренняго нароика гораздо лучше сохранились и гораздо лучше очищены, нежели мозаики наружнаго.

Эксонаронкъ въ византійское время открывался аркадами. Если его мозаики были сдъланы при Метохить, онъ втечение полутораста лътъ до турецкаго завоеванія подвергались д'йствію сырости и перем'яны температуры въ гораздо большей степени, нежели мозаики эсонаронка. Не мало повредили имъ и тъ пять-шесть десятковъ лъть, втечение которыхъ церковь пустовала до превращения ея въ мечеть. Извъстно, что всякій цементь и особенно всякая мозаика на цементномъ ложъ отъ сырости, перемъны температуры и др. атмосферическихъ явленій разрыхляется и портится. Неудивительно поэтому, что, въ то время какъ во внутреннемъ нароикъ плафоны прекрасно сохранились, они обвалились почти всъ въ наружномъ притворъ. Въ тъхъ же мозаикахъ, которыя не обвалились, известка проступила въ щелкахъ между кубиками мозаической смальты несравненно сильнъе, нежели въ мозанкахъ внутренняго наронка. Эта проступившая известь весьма портить впечатл'вніе красочности. Но было бы ошибкою думать, что самая смальта им'ветъ "блеклые, бълесоватые, мутные" тона. Ибо, если мы мозаики эксонаровка смочимъ, чтобы поставить ихъ въ равныя условія сохранности поверхности съ мозаивами эсонароика, видъ ихъ изм'вняется до пеуснаваемости: исчезають мутные тона краски становятся ясными и чистыми, тона теплыми не менее, чемъ въ мозаикахъ Богородичныхъ.

Въ одинаковыхъ съ Богородичными мозаиками условіяхъ сохранности находится ктиторская мозаика Өеодора Метохита. Къ сожальнію она очень плохо, хуже всъхъ остальныхъ, освъщена. Н. П. Кондаковъ о ней пишетъ: "Христосъ представленъ на престолъ, во весь ростъ, хотя также съ Евангеліемъ въ рукахъ и съ благословляющею десницею. Тъ же, повидимому, одежды и прежнихъ красокъ, та же широкая драпировка одеждъ, но зато крайняя худоба фигуры и вообще удлиненныя пропорать, а также мутные цвъта красокъ и темный золотой фонъ"2). При

<sup>1)</sup> Ibid., p. 16.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 26.

одинаковости красокъ и рисунка, есть различіе въ пропорціяхъ и тонахъ. Но на Богородичныхъ мозаикахъ разнообразіе пропорцій такъ же велико, какъ и на христологическихъ мозаикахъ. Фигура Іосифа въ № 83 имѣетъ длину почти въ 8,5 головъ; непосредственно за Іосифомъ стоящая фигура той же мозаики не имѣетъ въ длину и 7,75 головъ. Разница въ пропорціяхъ достаточно характерная! Іосифъ мозаики № 84 имѣетъ всего 7,17 головъ, а на мозаикѣ № 86 всего 7 головъ; зато слуга на моз. № 86 — фигура въ 7,63 головы. Эти цифры показываютъ, мнѣ кажется, съ достаточною достовърностью, что опредъленнаго канона пропорцій, добросовъстно соблюдаемаго, у художниковъ не было.

Фигура Спасителя ктиторской мозлики сидячая, и потому изм'врить ее трудно: она приблизительно имбеть въ длину 7,20—7,30 головъ, насколько можно опредълить. Туловище непропорціонально длиню. Серьезнаго различія между этою фигурою и Иродомъ № 96, среднимъ изъ трехъ священниковъ № 81, Іоакимомъ № 75 и и др. сидячими фигурами я не вижу: он'в всё приблизительно одинаково посажены, у всёхъ одинаково удлиненъ торсъ въ ущербъ берцовымъ костямъ, поза всюду одинаково принужденная. Что касается худобы — едва-ли Христосъ ктиторской мозаики худе большинства остальныхъ фигуръ.

Мы уже говорили, что освъщена ктиторская мозаика очень неудовлетворительно, и можеть показаться, что золотой фонъ темнъе. Въдь самъ же Н. П. Кондаковъ утверждаеть, что мозаики наружнаго наренка всъ, безъ исключенія, принадлежать Метохиту. Всюду имъется золотой фонъ, и никакой разницы въ оттънкъ золота нътъ сравнительно съ Богородичными мозаиками. А что касается кажущейся мутности тоновъ, то и она объясняется прежде всего дурнымъ освъщеніемъ. Можно категорически утверждать, что между голубою смальтою одеждъ Христа и смальтою одеждъ Богородичныхъ мозаикъ нътъ никакой разницы.

Если прибавить еще, что орнаментика — о ней мы будемъ говорить во II томъ нашего изследованія — повсюду въ Кахріо тожественна, то наше доказательство доведено до вонца. Ктиторская мозаика Метохита обрамлена такимъже точно меандромъ и такою-же точно гирляндою стилизованныхъ побетовъ и цветовъ, какіе мы видимъ въ качестве рамки всёхъ остальныхъ люнетовъ.

Намъ остается резюмировать выводы, къ которымъ насъ привело изслъдованіе документальныхъ историческихъ данныхъ, архитектуры мечети, мозаикъ наронковъ. Остается согласовать ихъ.

Кахріз-джами есть соборный храмъ одного изъ древнѣйшихъ монастырей Царьграда. Начала Хоры теряются въ глубинѣ еще римскихъ временъ. Въ началѣ VI вѣка монастырь во имя архангела Михаила существовалъ и процвѣталъ. Св. Савва Освященный посѣтилъ его, далъ ему сирійскій уставъ. Игуменъ монастыря принимаетъ участіе въ трудахъ церковнаго собора. Въ началѣ VII вѣка .1

Прискъ строить великолъпный храмъ во имя Богородицы и архангела Михаила. Монастырь достигаетъ полнаго расцвъта.

Наступають тяжелыя времена борьбы за иконы. Монастырь Богородицы-Хоры въ борьбъ принимаеть дъятельное участіе. За это на него идеть бъда за бъдою. Монахи разгоняются, монастырь профанируется, имущество отчуждается Но не ослабъваеть энергія монаховъ. И когда идея, которую монастырь отстаиваль, окончательно торжествуеть, его ожидаеть награда: одинь изъ видныхъ борцовъ, другь всесильнаго патріарха Менодія, Михаилъ Синкеллъ, становится игуменомъ, разграбленное имущество по мъръ возможности возвращается, милость царская сілеть надъ обителью.

Михаилъ Синкеллъ первымъ дъломъ построилъ церковь. Вслъдствіе огромныхъ убытковъ, когорые потерпъли всъ денежные люди за время ивоноборческаго хаоса, оказалось невозможнымъ возстановить полуразрушенную церковь Приска, и пришлось удовольствоваться храмомъ простъйшей конструкціи, хотя и достаточно вмъстительнымъ для братіи. Эту церковь игуменъ сиріецъ поручилъ расписать по сирійскимъ образцамъ фресками, изображавшими житіе Богородицы, во имя которой храмъ былъ воздвигнутъ.

По смерти Михаила Синкелла мало-по-малу благодътели перестають обращать вниманіе на монастырь, который влачить довольно жалкое существованіе до середины XI въка. Наконець энергичный игуменъ сумъль заинтересовать въ монастыръ знатную женщину, жену Андроника Дуки, тещу императора Алексъя I Комнина. Была сдълана попытка возстановить купольную церковь Приска. Но такъ какъ при расчисткъ фундаментовъ оказалось, что молельня Михаила Синкелла стоить на мъстъ южнаго нефа, то строители рышили отстроить только каноликонъ Прискова храма, съверный нефъ совсъмъ отдълить и утилизировать въ качествъ кладовой, жилого помъщенія и т. п.

Внукъ довершилъ дъло бабки. Исаакъ Комнинъ перестроилъ нароикъ, устроилъ себъ въ немъ мъсто для погребенія; онъ возвелъ, затъмъ, эксонароикъ и объединилъ такимъ образомъ возстановленный храмъ Приска съ церковью Михаила Синкелла.

Въ началѣ XIII в. вновь настали тяжелыя времена для Константинополя, такъ какъ городъ былъ завоеванъ алчными крестоносцами — латинянами.
Сильно пострадалъ при этомъ и монастырь Хоры. Владычество крестоносцевъ продолжалось всего полстольтія, но этого сравнительно короткаго срока было достасточно, чтобы даже новыя зданія пришли въ ветхость. Гровила полнымъ разрушеніемъ и церковь Хоры, и понадобились новыя крупныя затраты на ремонть.
Расходы взялъ на себя утонченный меценатъ Өеодоръ Метохитъ, богословъ и поэтъ,
ученый астрономъ и государственный канцлеръ, художникъ и дипломатъ.

Метохить велёль скопировать сирійскія фрески церкви Михаила Синкелла и, произведя капитальный ремонть наронковь, воспроизвель старинныя композиціи

мозаикою въ сводахъ и люнетахъ внутренняго нарочка. Своды, люнеты и стъны наружнаго нарочка были покрыты мозаиками, изображавшими весьма подробно событія земной жизни Спасителя до самой кончины и вознесенія его. Церковь Михаила Синкелла была заново перестроена и переустроена: подъ нею была вырыта цистерна, въ ней была помъщена монастырская трапеза, стъны и своды ея были покрыты фресками.

Впосл'єдствіи — еще въ XIV в. или въ начал'є XV — монастырская трапеза, оказавшаяся въ слишкомъ близкомъ сос'єдств'є съ церковью, была перенесена въ другое м'єсто, въ зданіи же ен новые, неизв'єстные намъ, благод'єтели устроили себ'є усыпальницу. Эта перед'єлка связана съ пробивкою проходовъ изъ "прид'єла" въ каноликонъ, съ разборкою надмогильнаго памятника Торника, съ частичнымъ ремонтомъ фресокъ.

Въ срединъ XV въка монастырь Хора былъ разрушенъ турками. Мозаики стънъ при этомъ были сбиты. Полвъка церковъ пустовала, затъмъ была превращена въ мечеть. Оставшіяся нетронутыми въ 1453 г. мозаики были закрашены мъловою краскою, причемъ турки обращали вниманіе главнымъ образомъ на лики. Только наиболье доступныя мозаики — въ люнетахъ эксонарейка — были закрашены цъликомъ. Эти послъднія поэтому и пострадали сильные всего, тымъ болье, что онь же наиболье подвергались разрушительному дъйствію атмосферическихъ явленій.

Такова исторія Кахріз-джами.

## Приложеніе І.

Spyrid. Lambros, Catalogue of the Greek manuscripts on Mount Athos. Cambridge, 1895, I, p. 95, № 1047 (13); cf. 'Ο ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικὸς φιλολογικὸς σύλλογος. 'Αρχαιολογικὸν δελτίον, παράρτημα τοῦ κδ'—κστ' τόμου, σελ. 23 κ. έ. = Μ. Γεδεών, Βυζαντινὸν ἐορτολόγιον. Έν Κωνσταντινουπόλει, 1898, p. 231 sqq. A. Ehrhard, Die griechischen Handschriften von Genua. S. A. aus Centralblatt für Bibliothekswesen, 1893, p. 21, cod. № 33.

## Μηνὶ τῷ αὐτῷ δ΄.

Ath. f. 85 r. l. Gen. f. 7 r. l.

Βίος και πολιτεία και άγωνες του όσίου πατρός ήμων και όμολογητου Μιχαήλ πρεσθυτέρου και συγκέλλου γεγονότος πόλεως Περοσολύμων.

Τὰς τῶν ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἀναγράπτους τίθεσθαι πράξεις καὶ τὴν τούτων μνήμην τῷ μετὰ ταῦτα χρόνψ παραδιδόναι πρᾶγμα πολλῆς ὡφελείας τῷ βίψ καθέστηκε πρόξενον. ζήλου γάρ τι κέντρον ἐνίησι ταῖς τῶν φιλοθέων | ψυχαῖς ἡ ε. ι. τ. ι. τῶν αὐτοῖς κατορθωθέντων διήγησις καὶ πρός τὴν τῶν ὁμοίων ἐργασίαν παρακαλεῖ. τῶν εἰς ἐστι καὶ ὁ νῦν ἡμῖν εἰς διήγησιν προκείμενος βίος Μιχαήλ φημι τοῦ ὁμο-10 λογητοῦ καὶ συγκέλλου, δν ἤνεγκε μὲν ἡ άγία Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλις | Ἱερουσαλὴμ καὶ ὡς τι φυτὸν εὐθαλὲς καὶ ἀρεταῖς κατάκομον ἀνεθρέψατο, ἡ περι- κ. ι. εδ. ι. ι. φανὴς δὲ Κωνσταντινούπολις ὁμολογητὴν Χριστοῦ καὶ ἀρχιμανδρίτην μονῆς τῆς Χώρας εὐμοίρησεν.

Ούτος τοίνυν δ περιφανέστατος ἄνθρωπος τοῦ Θεοῦ καὶ Ἱεροσολύμων πο15 λίτης ἐκ τίνων μὲν ἔφυ γονέων οὐκ ἴσμεν· οὐδὲ γὰρ ἤν | δ τὰς κλήσεις αὐτῶν ε.ι.τν.ι.
ήμῖν ἀπαγγέλλων. περσογενής δὲ ὑπῆρχεν ἐκ προγόνων, καθὼς αὐτὸς ἐν ταῖς
αὐτοῦ ἐπιστολαῖς διαγορεύων γράφει. οἱ δὲ γεννήτορες αὐτοῦ πολύπαιδες μὲν
ὑπῆρχον, οὐκ ἐτίκτετο δὲ αὐτοῖς παιδίον ἄρρεν, καὶ οὐ μικρὸν ἡθύμουν περὶ τούτου.
ἡ δὲ μήτηρ αὐτοῦ, θεοφιλής καὶ πιστή ὑπάρχουσα, συχνοτέρως παρέδαλλε τοῖς
20 τοῦ Θεοῦ εὐκτηρίοις οἴκοις σχολάζουσα καὶ δεομένη τοῦ Θεοῦ νυκτὸς | καὶ ἡμέρας, Α.ι. 85 ν.ι.
ὅπως δώρη αὐτῆ Κύριος καρπὸν κοιλίας ἀρρενικόν, καθέπερ ποτὲ τῆ τοῦ Ἑλκανᾶ

NB. Слова, заключенныя въ скобки < >, имѣются только въ cod. Athous; с subscriptum въ рукописяхъ далеко не всегда поставлено, гдѣ его требуетъ грамматика; мы не сочли нужнымъ отмѣчать всѣ такіе случаи.

Ath: 10. ἤνεγκε μὲν ἡ τῆς ἀγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλις. — 13. εὐμοίρησε. Gen: 10. ἤνεγκε μὲν ἡ τῆς ἀγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλις, cp. выше ч. I, cτp. 25. — 14. καὶ τῶν Ἱεροσολύμων. — 18. μικρῶς ἡθύμουν. — 21 δώη αὐτὴ.

6.1.7 v. II. Άννη, μητρί δὲ τοῦ τὰ ἔμπροσθεν βλέποντος προφήτου Σαμουήλ, μονονουχὶ λέγουσα πρὸς αὐτόν· «᾿Αδωναὶ Κύριε Ἐλωὶ Σαβαώθ· ἐὰν ἐπιδλέπων ἐπιδλέψης ἐπὶ « τὴν ἐμὴν ταπείνωσιν καὶ παράσχης μοι καρπὸν κοιλίας ἀρρενικόν, Σοὶ δώσω « αὐτόν, ὅπως γένηται λειτουργὸς ἐναντίον Σοῦ ἀεὶ προσεδρεύων τῷ άγίφ θυσια-« στηρίφ». ὁ δὲ τῶν ὅλων Θεός, ὁ βραδὺς μὲν εἰς ὀργήν, ταχὺς δὲ εἰς ἀντίληψιν 5 τοῖς αὐτὸν ἀνενδοιάστως ἐπικαλουμένοις, εἰσήκουσεν αὐτῆς τῶν ὀδυρμῶν καὶ τῆς εὐχῆς αὐτῆς ἀκήκοε καὶ παρέσχεν αὐτῆ κατὰ τὴν αὐτῆς αἴτησιν παίδα ἄρρενα, 6.1.8 r. ι. δν καὶ ἀπογαλακτισθέντα προσέφερεν αὐτῷ δῶρον εὐπρόσδεκτον.

Α.1.86 ν. II. Κατά γάρ τὰς ἡμέρας ἐκείνας, καθευδήσασα μετὰ τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς, συνέλαθε κατὰ γαστρὸς καὶ ἔτεκεν ἄρρεν καὶ ἐκάλεσε τὸ ὄνομα αὐτοῦ ἐν τῷ τῆς 10 παλιγγενεσίας λουτρῷ Μιχαήλ, δ ἑρμηνεύεται 'στρατηγὸς Θεοῦ', μονονουχὶ διαρρήδην βοῶσα καὶ προφητεύουσα διὰ τῆς τοῦ ὀνόματος κλήσεως, καθότι ἔμελλεν ἀριστεύειν κατὰ τῶν ἀθέων αίρετικῶν.

'Απογαλακτισθέντος δὲ τοῦ παιδός καὶ τριετοῦς ἤδη γεγονότος, προσήγαγεν αὐτὸν τῷ Θεῷ κατὰ τὴν αὐτῆς ὑπόσχεσιν. μετὰ γὰρ τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς καταλα- 15 κ.τ.κ. δοῦσα | τὴν άγίαν Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν 'Ανάστασιν. προσήγαγε τὸν υἱὸν αὐτῆς τῷ τότε τελεταρχοῦντι τῆ άγία Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλει καὶ ὀρθοδόξως ἰθύ-Α.τ.κ. νοντι τὸν ἐν αὐτῆ ἀποστολικὸν θρόνον, λέγουσα οῦτως | « δέξαι, δέσποτα ἄγιε, καὶ « προσάγαγε τῷ ἀρχιποίμενι Χριστῷ τὸν ἐξ ἐμῶν τεχθέντα σπλάγχνων, κατατάξας « αὐτὸν ἐν τῷ τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν 'Αναστάσεως κλήρφ ». καὶ ἐξεῖπεν 20 αὐτῷ πᾶσαν τὴν ἀλήθειαν, καὶ πῶς ὁ Κύριος εἰσήκουσεν αὐτῆς τῶν εὐχῶν, καὶ

δπως αὐτὴ ὑπέσχετο προσάξαι τοῦτον δοτὸν τῷ Θεῷ. ὁ δέ, δεξάμενος τὴν αὐτῶν ε. ι. εν. ι. ἰκετείαν καὶ ἐπευξά | μενος τῷ παιδί, ἀπέκειρεν αὐτοῦ τὴν κόμην καὶ τέως ἐν τῷ τῶν ἀναγνωστῶν βαθμῷ κατέταξεν τῆς ἀγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ἀναστάσεως.

Λαδόντες δὲ οἱ τούτου γονεῖς τὸν αὐτῶν θεόσδοτον υἱὸν κεκαρπωμένον καὶ 25 κεκληρωμένον ἐν τῆ λάγια Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ᾿Αναστάσει, ὑπέστρεψαν ἐν τῷ Α.1.86... αὐτῶν οἴκφ μετὰ πολλῆς θυμηδίας. καὶ δὴ παραδίδουσιν αὐτὸν διδασκάλφ, ὅπως προπαιδεύση αὐτὸν τὰ τῆς προπαιδείας γράμματα. ὁ δὲ παῖς προέκοπτε τῆ τε ἡλικία καὶ τοῖς μαθήμασι παρὰ Θεῷ καὶ ἀνθρώποις. μετὰ δὲ τὸ ἐκπαιδευθῆναι

6.1.8 v. II. αὐτὸν τὰ τῆς προπαιδείας γράμματα, καθὼς ἔφημεν, κατὰ πρόσταξιν τοῦ αὐτὸν 30 ἀποκείραντος πατριάρχου παραδίδοται εἰς τὰ τῆς γραμματικῆς καὶ ῥητορικῆς καὶ φιλοσοφίας διδάγματα. καὶ δή, ὡς γῆ λιπαρὰ καὶ πίων, οὕτως ἐν ὀλίγω χρόνω ἀνεμάξατο τά τε τῆς γραμματικῆς καὶ ῥητορικῆς καὶ φιλοσοφίας μαθήματα ὡς ἄλλος τῷ τότε χρόνω οὐδείς .. οὐ μόνον δὲ ταῦτα, ἀλλὰ καὶ ποιητικῶν καὶ ἀστρονομίας δσον τὸ κάλλιστον |.

A: 2. ἐπιδλέψεις. — 11. λούτρ $\varphi$ . — 19. τὸν ἐμ $\tilde{\omega}$ ν. — 27. θυμηδείας. — 28. προέχοπτεν. — 32. πίον.

G: 4. έναντίον σου. — 23. πώμην. — 27. παραδιδούσιν — 29. μετά τὸ. — 32. πίον.

Τοῦ δὲ πατρὸς αὐτοῦ τέλει τοῦ βίου χρησαμένου καὶ τῆς τούτου | μητρὸς κ.ι. εεν. ιι. 10 χηρευσάσης, ἢν αὐτῷ οὐ μικρὰ φροντὶς τὸ πῶς διοικήση τὴν | αὐτοῦ μητέρα καὶ ε. ι. ε. ιι. τὰς αὐτοῦ ἀδελφάς. ὡς δὲ κατενύγη οὐ μετὰ πολὺν χρόνον ἡ αὐτοῦ μήτηρ ταῖς αὐτοῦ θείαις παραινέσεσι, βλέπουσα τὸν ἐξ αὐτῆς φύντα οῦτως ἐναρέτως βιοῦντα, ἡρετίσατο μονάσαι σὺν ταῖς αὐτῆς θυγατράσιν ἔν τινι τῶν μοναστηρίων τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλεως.

Ο δὲ παμμάκαρ Μιχαήλ μετὰ πάσης προθυμίας τοῦτο πεποίηκεν, ἀποκείρας αὐτὴν μετὰ τῶν αὐτῆς δύο θυγατέρων, καθώς προείπομεν, ἔν τινι μοναστηρίφ πλησίον τῆς άγιας Σιών, τῆς μητρὸς πασῶν τῶν ἐκκλησιῶν, ἀφιερώσας κτήματα πάμπολλα | ἐν τῷ αὐτῷ μοναστηρίφ, τὰ δὲ λοιπὰ κινητά τε καὶ ἀκίνητα αὐτοῦ  $\frac{6.1.9}{4.1.87}$   $\frac{1.9}{1.1.87}$ πεπραχώς πράγματα καὶ διανείμας ταῦτα πτωχοῖς, μικρά τινα καὶ πάνυ δλίγα 20 χρήματα είς έαυτὸν καταλιπών φυγή έχρήσατο, ώστε μή κρατηθήναι αὐτὸν παρά τε άγχιστῶν και γνωρίμων και συγγενῶν, και τὸν αὐτοῦ θεάρεστον σκοπὸν εἰς πέρας άγαγων καταλαμβάνει την μεγίστην Λαύραν τοῦ ἐν άγίοις πατρὸς ήμῶν καὶ καθηγητοῦ τῆς ἐρήμου Σάβα καὶ λιπαρεῖ τὸν αὐτῆς προεστῶτα δεχθῆναι αὐτὸν καὶ καταταγήναι ἐν τή αὐτοῦ ἐναρέτψ καὶ θεοφιλεῖ συνοδία, δεδωκώς αὐτῷ καὶ e t. e v. II. 25 απερ ἐπεφέρετο μεθ' ἑαυτοῦ χρήματα, ὥστε, καθὼς βούλεται, ταῦτα διοικήση. δ δὲ πανάριστος ἐκεῖνος ποιμήν κατανοήσας τό τε εὐσταθὲς καὶ ταπεινὸν καὶ φιλό- Α.τ. 87. 11. σοφον τοῦ νέου — ήν γὰρ ὡς ἐτῶν εἶκοσι καὶ πέντε — εἰξε τῆ αὐτοῦ παρακλήσει. και μετ' οὐ πολλάς ήμέρας προσκαλεσάμενος αὐτὸν και πολλά κατηχήσας καὶ προτρεψάμενος πρὸς τὸν τῆς ἀσκήσεως ἐνάρετον βίον, ἀπέκειρεν αὐτοῦ 30 την κόμην και συναρίθμιον πεποίηκε τῆ αὐτοῦ ἐναρέτφ και θεοφιλεῖ συνοδία.

Ο δὲ πατήρ ήμῶν καὶ μέγας Μιχαήλ, τούτου τυχὼν τοῦ πανιέρου καὶ ε. 1. 10 r. 1. άγγελικοῦ σχήματος, οὕτως ἐπέδωκεν ἑαυτὸν πρὸς τὸν τῆς ἀσκήσεως δρόμον καὶ τοιαύτην ἑαυτῷ ἐπέθηκε νηστείαν, ὥστε λαχάνοις μόνοις ἀρκεῖσθαι πᾶσαν τὴν ἑβδομάδα ἄνευ άλός, καὶ τοῦτο κατὰ δύο ἢ καὶ τρεῖς ἡμέρας ποιῶν. οὐκ ἦσθιεν 35 ἐκτὸς σαββάτου καὶ κυριακῆς καὶ ἑορτῆς ἄρτον ἐπὶ δέκα καὶ ὀκτὼ ἔτη. πάμ- Α. 1. 87 v. 1.

A: 5. έαυτ $\ddot{\omega}$ . — 8. στόμασιν. — 10. διοικήσει. — 11. κατηνοίγη. — 25. διοικήσει — 33. ἐπέθηκεν. — 34. ἢ τρεῖς.

G: 5. έαυτφ. — 6. ποιήσει. — 10. φροντίς, πῶς διοικήσει. — 11. κατηνοίγει. — 13. ηρετίσατο. — 16. προείπωμεν. — 20. καταλειπὼν. — 22. καταλιμπάνει. — 23. λιπαρη. — 24. θεοφιλη. — 25. διοικήσει. — 30. θεοφιλη.

πολλα δὲ παρά τοῦ αὐτοῦ καθηγητοῦ ἤγουν τοῦ τῆς μονῆς προεστῶτος παρακαλούμενος ἐνδοῦναι μικρὸν πρὸς τὸ ἐξαρκεῖν τὸ αὐτοῦ σῶμα ἐν τῆ τοῦ Θεοῦ λεικι τουργία καὶ τῆ διακονία τῆς Λαύρας, οὐκ ἠνείχετο, ἀλλὰ μᾶλλον | προέκοπτε τῆ κατὰ Θεὸν πολιτεία καὶ τῆ νηστεία > καὶ ἀγρυπνία καὶ ταὶς παννύχοις στάσεσί τε καὶ εὐχαῖς, ώστε θαυμάζεσθαι αὐτὸν παρὰ πάσης τῆς ἀδελφότητος. ἐξερχομένων δὲ πάντων τῶν πατέρων ἐν συλλογῆ τῶν μαννουθίων καὶ πάντων πρὸς ἔν φορτίον βασταζόντων, αὐτὸς δύο φορτία ποιῶν ἐν τῷ ἀρτοκοπείφ ἐκόμιζεν.

Διαπρέψας δὲ ἐν πάση διακονία χρόνους δύο καὶ δέκα καὶ σχεδὸν πάντας κ.ι.ετν.ιι. ὑπερακοντίσας τῆ τε ὑπα κοῆ καὶ ταπεινώσει, ἀξιοῦται ψήφφ Θεοῦ καὶ τῆ τοῦ ε.ι.ιον.ι. προεστῶτος προστάξει τῆς τοῦ πρεσδυτέρου ἀξίας. | παραλαδών γὰρ αὐτὸν ὁ προ- 10 λεχθεὶς τῆς Λαύρας προεστὼς καὶ ἀνελθών πρὸς τὸν ἐν άγίοις πατριάρχην Θωμᾶν τοῦνομα, παρακαλεῖ τοῦτον, ὅπως χειροτονίας ἀξιώση τὸν πανσεδάσμιον Μιχαήλ. ὁ δὲ πατριάρχης μηδὲν μελλήσας τοῦτο πεποίηκεν. χειροτονηθέντος δὲ τοῦ ἐν άγίοις πατρὸς ἡμῶν Μιχαήλ ἐν τῆ άγία Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ᾿Αναστάσει παρὰ τοῦ προλεχθέντος ἀρχιεράρχου, κατῆλθε σὸν τῷ αὐτοῦ ποιμένι ἐν τῆ προρρηθείση Λαύρα. 15 ε.ι.ι. καὶ δὴ εἴχετο τῆς προτέρας αὐτοῦ σκληραγωγίας, μᾶλλον δὲ καὶ ἐπέτεινε, τῆ | τε νηστεία καὶ ἀγρυπνία καὶ χαμευνία καὶ ταῖς παννύχοις στάσεοι σπουδάζων ἄξιον κ.ι. ἐαυτὸν τῆς ἐπιτεθείσης: αὐτῷ ἱερωσύνης καὶ ἀνεπαίσχυντον ἐργάτην παραστῆσαι τῷ παμβασιλεῖ καὶ ἀρχιεράρχη Θεῷ ἡμῶν.

Μετὰ δὲ δύο χρόνους παρακαλεῖ τὸν αὐτοῦ προεστῶτα, ὥστε δοθῆναι αὐτῷ 20 ἀναχωρητικὸν κελλίον πρὸς τὸ ήσυχάσαι καὶ καταμόνας τῷ Θεῷ προσομιλεῖν. ὁ δέ, θέλων αὐτὸν εἰς πάντα πληροφορεῖν — ἐγίνωσκε γὰρ τὴν αὐτοῦ ἐνάρετον ε.ι. ιι.. πρόθεσιν — δέδωκεν αὐτῷ κελλίον καὶ σπήλαιον μικρόν, | ὥστε κατὰ τὴν αὐτοῦ θεάρεστον βούλησιν ήσυχάζειν καὶ τῷ Θεῷ προσεύχεσθαι. ἡν δὲ πάνυ ἀκτήμων ὁ πανίερος Μιχαήλ, μηδὲν κεκτημένος τοῦ ματαίου βίου τούτου ἐν τῷ αὐτοῦ κελλίφ 25 εἰ μὴ εν χιτώνιον, δ περιεδέδλητο, καὶ ψιάθιον, εἰς δ ἐκάθευδεν, καὶ βαυκάλιον, ἐν ῷ τὸν ἄρτον βρέχων ἤσθιεν, καθὼς προλέλεκται.

Α.Ι.88 г. II. Τούτων δὲ οῦτως γεγονότων καὶ τοῦ πατρὸς ήμῶν οῦ τως ἀσκουμένου, πέμπονται αὐτῷ παρὰ Θεοῦ ή τιμία ξυνωρὶς τῶν αὐταδέλφων φημὶ Θεοδώρου ε.ι. II г. II. καὶ Θεοφάνους, τοῦ μὲν ἀγίου Θεοδώρου εἴκοσι | καὶ πέντε ἐτῶν ὑπάρχοντος, τοῦ 30 δὲ ὁσίου Θεοφάνους εἴκοσι καὶ δύο. ἀνελθών δὲ ὁ <πατήρ ήμῶν καὶ> μέγας Μιχαήλ πρὸς τὸν τῆς Λαύρας προεστῶτα καὶ ταῦτα δῆλα τούτῳ πεποιηκὼς προσετάχθη παρὸ αὐτοῦ δέξασθαι τούτους καὶ ὁδηγῆσαι ἐν τῆ κατὰ Θεὸν πολιτεία. ἀποκείρας δὲ τούτους κατὰ τὴν πρόσταξιν τοῦ προεστῶτος καὶ δεδωκὼς αὐτοῖς τὸ ἀγγελικὸν τοῦ μονήρους βίου σχῆμα, ἤν σὺν αὐτοῖς ἐκτελῶν τὴν τοῦ Θεοῦ δοξολογίαν, προ- 35

A: 3. διανοία της Λαύρας. — ηνέσχετο. — προέκοπτεν. — 7. άρτοκοπίφ. — 15. κατηλθεν. — 16. ἐπέτεινεν. — 19. ἀργιεράργει.

G: 9. ὑπερακοντήσας. — 12. τούνομα. — 13. πεποίηκε. — 17. σπουδάζων ἄξιον εἶναι καὶ ὀνομάζεσθαι της ἐπιτεθείσης αὐτῷ. — 19. ἀρχιεράρχει. — 21. κατὰ μόνας. — 28.οὕτως θεοφιλῶς ἀσκουμένου. - 32. πεποικώς.

διδάζων αὐτοὺς ἐν τῆ τῆς σωτηρίας δδῷ ὡς καλὸς παιδοτρίδης, διδάξας αὐτοὺς τήν τε γραμματικήν καὶ φιλοσοφίαν καὶ τῶν | ποιητικῶν οὐκ ολίγα σκέμματα, | ὥστε κ.ί. 88 γ.ί. δι δλίγφ χρόνφ πανσόφους ἀναδειχθῆναι τοὺς πανιέρους αὐταδέλφους καὶ διαδραμεῖν τὴν φήμην αὐτῶν μέχρι τῶν περάτων τῆς γῆς ἐκείνης καὶ ἔως αὐτὸν τὸν τὸν ἀποστολικὸν θρόνον καλῶς καὶ δρθοδόξως διέποντα. δστις πατριάρχης συχνοτέρως προσεκαλεῖτο πρὸς ἑαυτὸν ὁμιλίας χάριν καὶ συζητήσεως τῶν θείων γραφῶν. καὶ ἀκούων αὐτῶν τῆς πανσόφου διδασκαλίας τὴν χύσιν, ὥσπερ ῥεῦμα ποταμιαῖον χεόμενον, ἔχαιρε καὶ ἡγαλλιᾶτο τῷ πνεύματι, δοξάζων τὸν φιλοικτίρμονα Θεὸν τὸν ἐν ταῖς αὐτοῦ | ἡμέραις τοιούτους φωστῆρας ἀναδείξαντα. ἐθαύμαζε δὲ καὶ τὴν ε.ι. ιιν. ιι. σάγραν ταπείνωσιν καὶ εἰς πάντα ἐγκράτειαν τοῦ πανσόφου Μιχαήλ, δτι μετὰ τοσαύτην περιουσίαν λόγου καὶ ὕψος ἀρετῆς καὶ εὐγένειαν γένους τοσαύτη ταπεινώσει κατε κεκόσμητο.

Ούτως δὲ τῶν άγίων ἀσκουμένων καὶ τῷ Θεῷ εὐαρεστούντων διὰ τῆς καθαρᾶς αὐτῶν πολιτείας, ηὕξανέ τε καὶ ἐπληθύνετο ὁ τοῦ Θεοῦ λαὸς ἐν τῆ αὐτῶν διδασκαλία φωτιζόμενος καὶ τῆ τῶν θείων δογμάτων ὀρθότητι. τῷ δὲ πεν-15 τηκοστῷ τῆς τοῦ μεγάλου <Μιχαήλ> ἡλικίας χρόνφ κατὰ ἀποκάλυψιν Θεοῦ ὁ προ|λεχθεὶς πατριάρχης Θωμᾶς καθίστησι τὸν μακάριον καὶ μέγαν Μιχαήλ σύγ- ε. ι. 12 г. ι. κελλον ἑαυτοῦ. δθεν καὶ μεταστήσας τοῦτον ἐκ τοῦ προλεχθέντος ἀναχωρητικοῦ κελλίου, ἤγαγεν αὐτὸν ἐν τῆ ἀγία ᾿Αναστάσει Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν μετὰ καὶ τῶν αὐτοῦ δύο φοιτητῶν Θεοδώρου φημὶ καὶ Θεοφάνους, δεδωκώς αὐτοῖς κατοι-20 κίαν ἐν τῆ μονῆ τῶν Σπουδαίων, τῆ κτισθείση παρὰ τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου Ἡλία πλησίον τῆς ἀγίας Χριστοῦ | τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ᾿Αναστάσεως. μετ' οὐ πολλὰς κ. ι. 89 г. ι. δὲ ἡμέρας λαδών τοὺς μαθητὰς αὐτοῦ — τοῦ πανσόφου λέγω Μιχαήλ — Θεόδωρον καὶ Θεοφάνην πρεσδυτέ|ρους ἐχειροτόνησεν τῆς ἀγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ε. ι. 12 г. ιι. ήμῶν ᾿Αναστάσεως. καὶ ἦσαν τοῦ λοιποῦ ἀχώριστοι δ τε μέγας Μιχαήλ καὶ δ

Είχεν δὲ ἐκ πολλοῦ τοῦ χρόνου ὁ πανόσιος καὶ μέγας Μιχαὴλ ἔφεσιν καὶ ἡν δεόμενος τοῦ Θεοῦ νυκτὸς καὶ ἡμέρας, ὥστε, εἰ ἀρεστὸν αὐτῷ ἐστιν, ἀξιωθῆναι αὐτὸν τῆς προσκυνήσεως τῶν ἀγίων λειψάνων τῶν κορυφαίων ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου τῶν μαρτυρησάντων ἐν τῆ μεγίστη τῶν πόλεων Ῥώμη ἐπὶ Νέρωνος 30 τοῦ ἐν αὐτῷ ἀσεδῶς βασιλεύσαντος. ἐν δὲ ταῖς ἡμέραις ἐκείναις ἀνέστησάν τινες ἐκ τοῦ ἔθνους τῶν | Φράγγων ἱερεῖς | καὶ μονάζοντες, λέγοντες ἐν τῷ θείφ συμ- α.τ. 12 τ. ... δόλφ τὸ ἐκτεθὲν παρὰ τῶν ἐκατὸν πεντήκοντα ἀγίων πατέρων τῶν ἐν τῷ δευτέρα συνόδφ συναθροισθέντων ἐν Κωνσταντινουπόλει κατὰ τοῦ ἀθεωτάτου Μακεδονίου, τοῦ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Άγιον βλασφημῆσαι τολμήσαντος, ἐπὶ τῆς βασιλείας Θεοδοσίου 35 τοῦ Μεγάλου «καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Άγιον, τὸ κύριον καὶ ζωοποιοῦν, τὸ ἐκ τοῦ «Πατρὸς καὶ τοῦ Τἰοῦ ἐκπορευόμενον». δθεν οὐ μικρῶς ἐτάραξαν τὴν μεγαλό-

A: 5. αὐτὸν τὸν ἀποστολικὸν. — 12. κατακεκόσμητο. — 13. ηδξανέν τε. — 20. κτισθήσει. — 36. ἐτάραξε.

G: 10. είς άπαντα. — 11. τοσαύτη. — 12. κατακεκόσμητο. — 36. ἐτάραξε.

πολιν 'Ρώμην, άνθισταμένου τοῦ τότε τελεταρχοῦντος πάπα τῆς τῶν 'Ρωμαίων e. ι. 12 v. ιι. μεγαλοπόλεως | καὶ μὴ καταδεχομένου προστεθήναι τι, δ οὐκ ἐρρέθη παρὰ τῆς τῶν θείων πατέρων όμηγύρεως εν τῷ θείφ συμδόλφ. οῦτινος πάπα ἐπιστολαῖς χρησα-A. i. 89 v. i. μένου πρός τὸν μέγαν πατριάρχην θωμᾶν τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ήμῶν πόλεως τοῦ βοηθήσαι τῆ αὐτοῦ ἐκκλησία κινδυνευούση ἐξαποστεῖλαι αὐτῷ ἐκ τοῦ αὐτοῦ ἀποστολικοῦ καὶ ἱερατικοῦ θρόνου τινὰς λόγφ καὶ σοφία κατακεκοσμημένους πρός τὸ ἀντιπαρατάξασθαι τοὺς κακῶς ἐθελοφρονήσαντας περὶ τῆς προσθήκης τῆς 6 н. 13 г. 1. ἐν τῷ θείφ συμβόλφ προστεθεῖσης παρὰ τῶν Φράγγων, καθώς ὁ | μέγας Μιχαὴλ έν ταϊς αὐτοῦ θείαις ἐπιστολαῖς ταῖς πεμφθείσαις παρ' αὐτοῦ πρὸς τοὺς ἐν Σικελία ὄντας δρθοδόξους μοναχούς διηγούμενος γράφει. ὅθεν ὁ προλεχθεὶς άγιώτατος 10 <πατριάρχης> Θωμᾶς, συμβούλιον ποιήσας μετὰ τῆς αὐτοῦ ὀρθοδόξου καὶ άγίας συνόδου και τῆς τῶν θείων πατέρων όμηγύρεως τῶν ἐν τῆ ἐρήμφ οἰκούντων τῆς Α.τ. 89 γ. ΙΙ. άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ήμῶν πόλεως, Εψηφίσαντο πάντες όμοθυμαδόν, ὥστε αποσταλήναι τον μέγαν καὶ άγιον Μιχαήλ πρός τον προλεχθέντα πάπαν ἐν τῆ 6. ε. 13 ε. ΙΙ. μεγάλη τῶν πόλεων  ${}^{c}$ Ρώμη, ἄτε δυναμένου αὐτοῦ συγκροτήσαι τὴν τοῦ  $|\Theta$ εοῦ 15έκκλησίαν καὶ φιμῶσαι τὰ τῶν ἀθέων Φράγγων ἀπύλωτα στόματα καὶ διδάξαι τούτους δρθολεκτεῖν τὴν ἀλήθειαν καὶ μὴ ὑπερφρονεῖν, παρ' ὁ δεῖ φρονεῖν, καὶ έπεσθαι τῆ τῶν ἀγίων πατέρων ἀκρινεὶ διδασκαλία τῆ ἐκφωνηθείση παρὰ τῆς τοῦ Αγίου έμπνεύσεως Πνεύματος τὸ «ἐκ Πατρὸς ἐκπορευόμενον, τὸ σὺν Πατρὶ καὶ «Υίφ συμπροσχυνούμενον και συνδοξαζόμενον.» συνέδη δε εν ταῖς αὐταῖς ήμέραις 20 χρηματικήν τινα μεγίστην ζημίαν γενέσθαι παρά των άθέων Αγαρηνών τη άγια  $^{6.1,13}_{A,1,90}$ ς.  $^{1}_{L}$  Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν 'Αναστάσει καὶ ταῖς λοιπαῖς | τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίαις ταῖς οὔσαις ἐν τῆ ἀγία Ἱερουσαλήμ, ὥστε μὴ ἰσχύειν τὴν τοιαύτην χρηματικὴν ζημίαν άποδοῦναι τοὺς ἐν αὐτῆ τῆ άγία Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ήμῶν πόλει οἰκοῦντας. τούτων ενεκεν τῶν δύο αἰτιῶν συνείδον ο τε πατριάρχης καὶ ή άγία αὐτοῦ σύνοδος ἀπο- 25 στείλαι τὸν πανόσιον αὐτοῦ Μιχαήλ πρὸς τὸν προλεχθέντα πάπαν, ὅπως καὶ τοὺς κακώς δογματίσαντας περί τοῦ θείου συμβόλου καταπαύση, και περί τῆς χρηματικής ζημίας της ἐπιτεθείσης τη άγία 'Αναστάσει ἀπαγγείλη τῷ Χριστοῦ ἱεράρχη, G. t. 13 v. 11. Υν' ὅπως χεῖρα βοηθείας ὀρέξη χινδυνευούση τῆ τοῦ Θεοῦ; πόλει. ὅθεν ἐπιστολῆς γενομένης πρός τὸν προλεχθέντα πάπαν παρά τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου καὶ τῆς 30 άγίας συνόδου και τῶν πατέρων περί τοῦ θείου συμβόλου και τῆς ἐπιτεθείσης a. t. 90 r. II. ζημίας, συνείδον καὶ πρός τὸν ἐν Κωνσταντινουπόλει πατριαρχοῦντα Θεόδοτον

τούνομα, ὄντα ἔξαρχον τῆς τῶν εἰκονοκαυστῶν αἰρέσεως, καὶ πρὸς τὸν βασιλέα Λέοντα, τῷ γένει ᾿Αρμένιον, ἐπιστολὴν ἀποσταλῆναι, ἴσως ἰσχύσωσι καὶ τούτους μεταστρέψαι ἐκ τῆς τῶν εἰκονομάχων αἰρέσεως καὶ προσαγαγεῖν τῆ καθολικῆ καὶ 35

A: 2. ἐρέθη. — 17. διξ. – 24. τοῖς. — 25. συνίδων. — 28. ἀπαγγέλλη. — 34. ἰσχύσωσιν.

<sup>•</sup> G: 2. ἐρέθη. — 3. οῦ τινος πάπα — 10. γράφη. — 18. ἀκρινή. — 19. ἐκ τοῦ Πατρὸς. — 21. χρηματικήν τινὰ. — 24. τοῖς. — 25. ἔνεκεν τῶν δύο ἐτῶν. — συνιδὼν. — 26. ὅπως καὶ τοὺς καλῶς. — 27. περὶ τή, τοῦ θείου. — καταπαύσει. — 32. συνείδων.

ἀποστολικῆ < καὶ ὀρθοδόξφ> ἐκκλησία. Τοῦτο δὲ ἦν ἐν ταῖς ἀρχαῖς τῆς αὐτοῦ ε. ε. ε. ε. βασιλείας τοῦ προλεχθέντος Λέοντος. ἔμελλεν γὰρ ἐκεῖθεν τὴν πορείαν ποιεῖσθαι ὁ μέγας Μιχαὴλ κατερχόμενος πρὸς τὸν ἐν άγίοις πάπαν ἐν τῆ μεγάλη τῶν πόλεων 'Ρώμη, ὅπως ἐν ἀπολαύσει γένηται καὶ τῶν ἐν τῆ θεοστέπτψ καὶ βάσιλίδι 5 τῶν πόλεων τοῦ Θεοῦ εὐκτηρίων οἴκων.

Ο γὰρ ἐν άγίοις καὶ δμολογητὴς Θεόδωρος ὁ τῶν Στουδίων, ῶν ὑπερό- Α. 1. 90 ν. 1. ριος ἐν τῷ ἀνατολῷ ἐπὶ Νικηφόρου τοῦ βασιλέως, ἐπιστολὴν πέπομφε πρὸς τὸν προλεχθέντα ἀρχιτελετάρχην τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλεως τοῦ 6 1. 14 τ. 11. βοηθῆσαι καὶ συνεπαμύνασθαι αὐτῷ τῷ κατὰ Κωνσταντινουπόλει τοῦ Θεοῦ ἐκ-10 κλησία κινδυνευούση παρὰ τῶν ἀθέων καὶ εἰκονομάχων αἰρετικῶν. ταύτης ἕνεκα τῆς αἰτίας τὴν ἐπιστολὴν ἐποιήσαντο πρὸς τὸν προλεχθέντα Θεόδοτον πατριάρχην, μᾶλλον δὲ φατριάρχην, καὶ τὸν ἄνακτα Λέοντα, τοῦτο μὲν ἐπιστομίζοντες, τοῦτο δὲ καὶ νουθετοῦντες ἀποστῆναι τῆς μυσαρᾶς τῶν εἰκονοκαυστῶν αἰρέσεως.

Ό δὲ πατὴρ ἡμῶν καὶ μέγας Μιχαήλ, μὴ γινώσκων παρακούειν, μᾶλλον
15 δὲ καὶ ὡς ἐκ Θεοῦ δεξάμενος τὴν τοιαύτην παρὰ τῶν άγίων πατέρων κέλευσιν,
καὶ ὡς ἐκ πολλοῦ ἡν εὐχόμε νος, ὥστε κατα ξιωθῆναι αὐτόν τῆς τῶν κορυφαίων κ. 1. 180 γ. 11.
ἀποστόλων προσκυνήσεως, εὐχὴν μετ' αὐτῶν ποιησάμενος καὶ λαδών παρ' αὐτῶν
πρόθεσιν καὶ οἱονεὶ συνταξάμενος αὐτοῖς, ἐξῆλθε τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν
πόλεως μετὰ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν, Θεοδώρου φημὶ καὶ Θεοφάνους, καὶ ἐτέρου τινὸς
20 τῶν Σπουδαίων Ἰῶδ τοὕνομα, μαρτυρουμένου παρὰ πολλῶν ἐν τῆ κατὰ Θεὸν
ἀκριδεῖ πολιτείҳ, προπεμφθεὶς παρὰ τοῦ ἐν άγίοις πατριάρχου καὶ τῶν αὐτοῦ ἱεραρχῶν καὶ τῆς τῶν άγίων πατέρων συνόδου μέχρι Διοσπόλεως καὶ Λύδδης. καὶ 6. 1. 14 γ. 11.
τούτους ἀσπασάμενος καὶ τὸ τελευταῖον χαίρειν εἰπὼν ἤρξατο τῆς ὁδοιπορίας.

A: 11. ἐποιήσατο — 22. Λίδδης. — 30. ἔπεισεν. — 32. ἔλαχεν — 35. πατράσιν. — συνήνεσεν.

G: 8. πόλεως πρὸς τὸ ἐπαμῦναι καὶ βοηθήσαι τῆ τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία κινδυνευούση παρὰ τῶν ἀθέων εἰκονομάχων αἰρετικῶν. — 10. ἔνεκεν. — 11. ἐποιήσατο. — 20. τούνομα. — 21. ἀκριδή. — 24. ἐκεῖσε τινὰς. — 35. συνήνεσεν.

οἰχουμενικῶν συνόδων καὶ τοὺς ταύτης ἀρχιεράρχας Ταράσιον καὶ Νικηφόρον ὡς ὁμοτρόπους καὶ ὁμογνώμονας ἀπεδέξατο καὶ ὡμολόγησεν. ὅθεν, τούτων ἀκούσαντες καὶ πληροφορηθέντες, συνήνεσαν πάντες καὶ ἐκοινώνησαν τῆ ἀγία καὶ οἰκουμενικῆ ἑδδόμη συνόδω.

Οὐ μέντοι διέλαθε τοῦτο τῷ ἀσεδεῖ καὶ θεομάχψ καὶ θηριωνύμφ ἄνακτι 5 e. i. is v.i. καὶ τῷ τούτου ἱεράρχη, μᾶλλον δὲ αἰρεσιάρχη, Θεοδότψ. | δθεν καὶ ἔβρυχον κατ' αὐτοῦ τοὺς ὀδόντας. ὡς δὲ εἰσῆλθεν ὁ ἐν άγιοις πατήρ ἡμῶν καὶ τῆς εὐσεδείας κ.i. si v.i. ἀγωνιστής Μιχαήλ ἐν τῆ πανευδαίμονι Κωνσταντινουπόλει, μηνὶ ματφ ἰνδ. ζ΄, | σὺν τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς καὶ δῆλα τὰ κατ' αὐτὸν τῷ τε βασιλεῖ καὶ τῷ πατριάρχη Θεοδότφ πεποίηκε, τέως τὸν δόλον ἀπέκρυψαν τὸν κατὰ τῶν άγίων. δεξάμενοι δὲ τὴν ἐπι- 10 στολὴν ὅ τε βασιλεὺς καὶ ὁ πατριάρχης καὶ ἀναγνόντες, οὐ μόνον οὐδὲν ὡφελήθησαν e.i. is v. ii. τοῦ συνθέσθαι τῆ ἀληθεία, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον εἰς τὸ χεῖ ρον ἐξήφθησαν. καὶ δὴ κελεύουσι τὸν ἐν άγιοις πατέρα ἡμῶν καὶ μέγαν Μιχαήλ ἐν τῆ τῆς Χώρας μονῆ καταλύσαι σὺν τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς καὶ ἀνάπαυλαν ἐκ τῶν τῆς ὁδοιπορίας πόνων δέξασθαι, ὁρίσαντες τὴν αὐτῶν διατροφὴν ἐκ τῶν βασιλικῶν ταμιείων χορηγεῖσθαι. 15

Μετὰ δὲ ὀλίγας ἡμέρας τῆς αὐτοῦ παρουσίας ἀποστείλας ὁ βασιλεὺς προσεκαλέσατο τὸν ἄγιον Μιχαὴλ ἐν τῷ παλατίφ σὺν τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς ἐν τῷ λεΑ.Ι. ΒΙν. ΙΙ. γομένφ | Χρυσοτρικλίνφ, παρούσης καὶ τῆς συγκλήτου. εἰσελθόντες δὲ οἱ ἄγιοι καὶ

ε. ι. ιε τ. ι. θεοφόροι πατέρες | ἔστησαν ἔμπροσθεν τοῦ βασιλέως, καὶ ὁ βασιλεὺς πρὸς αὐτοὺς
ἔφη· «τίς ἡ αἰτία, πατέρες ἄγιοι, δι' ἢν ἐσκύλητε πρὸς τὴν τοῦ κράτους ἡμῶν 20

« μετριότητα; » ἀποκριθεὶς δὲ ὁ ἐν ἀγίοις πατὴρ ἡμῶν Μιχαὴλ λέγει τῷ βασιλεῖ·
« ὁ τὸν ἀρχιερατικὸν θρόνον ἐπέχων τῆς ἀγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλεως
« ὁ ἀγιώτατος πατριάρχης ἀπέστειλεν ἡμᾶς πρὸς τὴν τοῦ κράτους ὑμῶν γαληνό« τητα σὺν τῆ κατ' αὐτὸν άγία συνόδφ καὶ τῶν τῆς ἐρήμου πατέρων ὑπομνῆσαι
« τὴν θεοκυβέρνητον ὑμῶν βασιλείαν ἔνεκεν τῆς ἀγίας καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς 25

6. 1. 18 τ. ΙΙ. « τοῦ | Χριστοῦ ἐκκλησίας καὶ τοῦ ὀρθοδόξου λαοῦ, ὅπως κελεύση ἡ σὴ θειότης
« νεῖσθαι ὑπὸ πάντων ἀκωλύτως, καθὼς καὶ ἡ παρ' αὐτῶν σοι ἀποσταλεῖσα ἔγγραφος
« ἐπιστολὴ περιέχει ».

Ό δὲ βασιλεὺς ἐκέλευσεν ἐνεχθῆναι τὴν ἐπιστολὴν καὶ ἐπαναγνωσθῆναι 30 εἰς ἐπήκοον πάντων. ἤχθη δὲ ἡ πεμφθεῖσα ἐπιστολὴ παρὰ τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου Ἱεροσολύμων ἐν Κωνσταντινουπόλει τῷ πατριάρχη Θεοδότω καὶ τῷ βασιλεῖ σ.τ. ιε ν.ι. Λέοντι καὶ εἰχεν ἐπὶ λέξεως οῦτως «Τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν «Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ ἐνὸς τῆς άγίας καὶ ὑπερουσίου καὶ ζωαρχικῆς Τριάδος, τοῦ «σὸν Πατρὶ καὶ Πνεύματι ἐκ μὴ ὄντων τόνδε τὸν κόσμον εἰς τὸ εἰναι παραγα- 35 «γόντος καὶ κατ' ἰδίαν εἰκόνα καὶ ὁμοίωσιν ἐκ γῆς ἰδία χειρὶ πλαστουργήσαντος τὸν Α.τ. 22 τ. ιι. «ἄνθρωπον, ἐπ' ἐσχάτων δὲ τῶν ἡμερῶν διὰ τὴν ἡμῶν σωτη ρίαν ἐκ παρθένου

Α: 5. διέλαθεν. — 10. πεποίηκεν. — 12. κελεύουσιν.

G: 2. δμολόγησεν. — 6. μάλλον δὲ τῷ αἰρεσιάρχη. — 8. Κωνσταντινουπόλει κατὰ τὸν μάϊον μήνα τής ἑδδόμης ἰνδικτιῶνος σὺν τοῖς. — 9. τῷ τότε βασιλεῖ. — 10. δεξάμενος. — 15. ώρήσαντες. — 24. καταυτὸν. — 37. ἐπεσχάτων.

« τεγθέντος καὶ ἐνανθρωπήσαντος καὶ ἐνδυσαμένου τὸν παλαιὸν ᾿Αδάμ τὸν φθόνω « διαδόλου και γυναικός ἀπάτη ἐξόριστον γενόμενον ἐκ τῆς τοῦ παραδείσου διαίτης « καὶ ὑπόδικον τῷ πονηρῷ δαίμονι γεγονότα, ὅπως ἀνασώση καὶ ἀνεγείρη τὴν G. t. 16 v. 11. « αὐτοῦ εἰκόνα, συγχωσθεῖσαν τοῖς πάθεσιν, καὶ διὰ τοῦτο πάντα ὑπομείνας σταυρόν 5 «τε καὶ θάνατον καὶ τἄλλα πάντα, ὅσα ἡ τῶν θείων εὐαγγελίων περιέχει βίβλος. « τούτου τοίνυν τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτήρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐξ ἀρχής « καὶ ἄνωθεν τῷ Μωσεῖ ἐπὶ τοῦ ὄρους νομοθετοῦντος, ποιήσαι ἐκέλευσε δύο χερου-« βείμ κατασκιάζειν το ίλαστήριον της δόξης του Θεού. άλλα και ή σκηνή του « μαρτυρίου είκονα ἔφερε τῆς άγίας Θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας. ώσαύ-10 «τως καὶ οἱ προφήται ὰ ἐθεάσαντο — Ἡσατας, Ἱερεμίας, Δανιήλ, Ἱεζεκιὴλ καὶ κ. 1 92 v. 1. « πάντες — εἰκόνες καὶ τύποι ήσαν τής ἀληθείας. αὐτὸς δὲ δ τῶν ὅλων Θεὸς « καὶ Κύριος ήμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς οὐχὶ εἰκὼν καὶ ἐκσφράγισμα τοῦ ἀοράτου « Θεοῦ καὶ Πατρός λέγεται τε καὶ ἔστι καὶ πιστεύεται; τί δαὶ καὶ οί ἄγιοι καὶ «πανσεβάσμιοι ἀπόστολοι ούχὶ καὶ αὐτοὶ φαίνονται εἰκόνας ποιήσαντες, ἀλλὰ καὶ 15 α σεπτῶς προσκυνήσαντες καὶ τιμήσαντες; οὐχ ὁ πρῶτος τῆς ἐκκλησίας ποιμὴν καὶ « διδάσκαλος, φ τὰς κλεῖς τῆς βασιλείας Χριστὸς ἐνεπίστευσε καὶ ποιμαίνειν καὶ βόσ-« κειν τὰ αὐτοῦ λογικὰ πρόβατα παρεκελεύσατο, τῷ τρισοῷ τῆς ἐρωτήσεως τὸ τρισσὸν « της άρνησεως λασάμενος, ούχλ καλ αύτὸς φαίνεται Παγκρατίφ τῷ αὐτοῦ μαθητῆ a.t. 17 r. 11. « δεδωχώς δύο εἰκόνας τοῦ τε Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ μητρός τῆς εὐλογημένης 20 « Θεοτόπου | καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, παρεγγυήσας αὐτῷ ἐξεικονίζειν πᾶσαν τὴν Α. 1. 92 v. II. « ἔνσαρκον οἰκονομίαν τοῦ ἀληθινοῦ ήμῶν Θεοῦ ἐν τη άγια ἐκκλησία ἀπό τε της « τοῦ ἀγγέλου πρὸς τὴν Παρθένον λεχθείσης φωνής τοῦ 'χαῖρε, κεχαριτωμένη, ὁ Κύ-« ριος μετά σου' μέχρι τῆς αὐτοῦ ἀναλήψεως καὶ τῆς τοῦ 'Αγίου Πνεύματος παρου-« σίας, ώστε δύνασθαι καὶ τὸν ἰδιώτην καὶ ἀγράμματον ἐκ τῆς τῶν άγίων εἰκόνων 25 « στηλογρα|φίας κατανοείν, δσα άνθ' ήμῶν καὶ τῆς ήμῶν σωτηρίας ψκονόμησεν  $\delta$   $\mathbf{e}$ .  $\mathbf{t}$ .  $\mathbf{r}$ .  $\mathbf{r}$ . «προαιώνιος  $\Theta$ εὸς δ Kύριος ήμῶν Ἰησοῦς Xριστὸς ποιῆσαί τε καὶ παθεῖν; τί δαὶ « και δ εὐαγγελιστής Λουκᾶς οὐχι και αὐτὸς φαίνεται πρῶτος στηλογραφήσας: «τὴν σαρχομοιόμορφον εἰχόνα Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ μητρός, ῆτις καὶ «μέχρι τοῦ νῦν σώζεται ἔν τε τῆ μεγάλη Ῥώμη καὶ ἐν τῆ άγία τοῦ Θεοῦ Α.Ι. 93 г. ι. 30 « ήμῶν πόλει; τί δὲ λέγωμεν προφήτας καὶ ἀποστόλους; αὐτὸς ὁ Κύριος ήμῶν « καὶ Θεὸς Ἰησοῦς Χριστός, ή εἰκών τοῦ ἀοράτου Πατρός, οὐχὶ καὶ αὐτὸς ράκος «περιθείς τῆ έαυτοῦ ὄψει καὶ ἀναμάξας τὴν αὐτοῦ τῆς σαρκὸς εἰκόνα ᾿Αδγάρψ| «τῷ πιστοτάτφ τοπάρχη πόλεως Ἐδέσης πέπομφε διὰ τοῦ αὐτοῦ οἰκέτου; ήτις ε. ε. 17 ν. 11. « καὶ μέχρι τοῦ νῦν σώζεται ἐν τῆ αὐτῆ πόλει. καὶ ταῦτα μὲν διεξήλθομεν, δεῖξαι

A: 1. ἐνανθρωπίσαντος. — 2. ἐξώριστον. — 7. ἐκέλευσεν. — 11. εἰκόναι. — 13. ἔστιν. — 16. ἐνεπίστευσεν. — 22. τὸ 'χαῖρε' κτλ. — 26. τί δαὶ ὁ εὐαγγελιστὴς. — 30. λέγομεν. — 31. ράκκος. — 32. Αὐγάρφ.

G: 1. ἐνδυσάμενον. — 2. ἐξώριστον. — 4. διατούτο. — 5. τάλλα. — 8. κατασκευάζειν. — 9. ὡς αὕτως. — 11. εἰκόναι. — Θεὸς δ Κύριος. — 13. τί δὲ καὶ. — 22. τὸ 'χαίρε, κτλ. — 23. μετὰ σοῦ. — 26. ποιήσαιτε. — 31. ῥάκκος. — 34. διεξήλθωμεν.

«πειρώμενοι, ώς δτι οὐχὶ νεαρὰ καὶ πρόστατός ἐστιν ἡ τῶν εἰκόνων ἀνατύπωσις, «ἀλλά γε μὴν ἐξ ἀρχῆς καὶ ἄνωθεν παραδοθεῖσα καὶ πιστευθεῖσα ἔν τε τῆ πα- «λαιᾳ καὶ νέᾳ διαθήκη. ὅθεν δυσωποῦμεν τὸ ὑμέτερον κράτος, ὅπως ἀποστῆ τῆς κ.ι. εκτῆς πατροπαραδότου ἀγίας τῶν εἰκο νοκαυστῶν αἰρέσεως, καὶ κοινωνοὶ γένησθε «ἐκκλησία τὴν ἰδίαν εὐκοσμίαν τῆς τῶν θείων εἰκόνων ἀνατυπώσεως, καὶ μὴ αἰωνίφ «καὶ ἀτελευτήτφ ἀναθέματι περιδάλλησθε, ἀλλ' εἴξαντες τῆ ἡμῶν παρακλήσει ἐν «ὀρθοδόξφ καὶ ἀσφαλεῖ πίστει τελειωθήσεσθε καὶ εἰς τὰς αἰωνίους σκηνὰς μετὰ «τῶν προφητῶν καὶ ἀποστόλων, μαρτύρων τε καὶ δικαίων ἀγαλλιαθήσεσθε, αἰωνίαν «λύτρωσιν εὐράμενοι».

Τούτων δὲ εἰς ἐπήκοον πάντων ἀναγνωσθέντων, θυμομαχήσας ὁ βύθιος δράκων καὶ λεοντώνυμος θὴρ ὁ ἀνάξιος τῆς βασιλικῆς άλουργίδος οὐ μετρίως τούε.τ. 18.τ. 11. τους τυφθῆναι καὶ ἐναποκλείστους γενέσθαι ἐν τῆ τῆς | Φιάλης εἰρκτῆ ἐκέλευσε, πάμκ.τ. 93.ν. 1. πολλα | κατηγορήσας καὶ ἀναθέμασι περιδαλὼν τόν τε άγιώτατον πατριάρχην καὶ τὴν αὐτοῦ άγίαν καὶ ἀποστολικὴν σύνοδον οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ τὴν τῶν άγίων πα- 15 τέρων ὁμήγυριν, ὡς ἄτε αἰρετικοὺς καὶ εἰδωλολάτρας ὅντας καὶ μὴ ὀρθῶς φρονοῦντας, « οὐ μόνον δὲ ἀλλὰ καὶ ἡμᾶς ἀναγκάζοντας εἰδωλολατρεῖν» τοῦτο προσειπών. ὡς δὲ ἐναπόκλὲιστοι γεγόνασιν οἱ ἄγιοι καὶ θεοφόροι πατέρες, εὐχαριστηρίους ψόὰς ἀνέπεμπον Χριστῷ τῷ Θεῷ τῷ τούτους ἀξιώσαντι ὑπὲρ αὐτοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ εἰκόνος τοιαῦτα παθεῖν, ἰκέτευον δὲ καὶ μέχρι τέλους ὑπομονὴν δοθῆναι καὶ παρρη- 2υ ε. 1.18.ν. 1. σίαν αὐτοῖς, ὅπως | καταισχύνωσι τὸν ἀπηνῆ καὶ μισόχριστον τύραννον.

Ήμερῶν δὲ διαγενομένων οὐκ ὀλίγων καὶ ἀσίτων διατελούντων τῶν ἀγίων κ.τ. 93 ν. II. καὶ μὴ θελόντων δέξασθαί τι βρώ σιμον παρὰ τῶν τοῦ ἀνηλεοῦς τυράννου ὑπηρετῶν, ὡς ἄτε αἰρετικῶν αὐτῶν καὶ μισοχρίστων ὅντων, καίπερ πολλὰ τοῦ βασιλέως πέμφαντος αὐτοῖς, φοίνικάς τε καὶ ἰσχάδας καὶ ὅσα πρὸς τροφὴν ἐπιτήδεια ἀσκητῶν 25 ἐγίνωσκεν εἶναι, οὐκ ἐδέξαντο, τὸ τοῦ ἱεροψάλτου Δαυίδ λόγιον πρὸς αὐτὸν εἰπόντες: « ἔλαιον άμαρτωλοῦ μὴ λιπανάτω τὴν κεφαλήν μου», αἰρούμενοι λιμῷ φθαρῆναι « ε.τ. 18 ν. II. ἤ τι τῶν αὐτῶν ἀπογεύσασθαι.

Ο δὲ βασιλεὺς διά τινος λογίου δυναμένου λέγειν τε καὶ ἀκούειν, οὐ τὸ ὅνομα ἐκὼν ὑπερδήσομαι, ἐδήλωσεν αὐτοῖς λέγων· «ἴνα τί ἡ ὑμῶν ἀρετὴ καὶ φιλόσοφος 30 « γνώμη, βουλῆ κακῆ χρωμένη, ἐν ἀπολεία γενέσθαι σπεύδει μὴ πειθομένη ὀρθοΑ.Ι. 948.Ι. « δόξφ συνόδφ τῆ καθελούση καὶ ἐξεωσάση ἐκ τῆς τοῦ Θεοῦ ἐκκλη|σίας τὴν τῶν « εἰδώλων προσκύνησιν; ἢ οὐκ ἀκηκόατε τοῦ Δαυὶδ λέγοντος περὶ τῶν τοιούτων « εἰδώλων, ὅτι στόμα ἔχουσι καὶ οὐ λαλήσουσιν, ὀφθαλμοὺς ἔχουσι καὶ οὐκ ὄψονται, « ὧτα ἔχουσι καὶ οὐκ ἀκούσονται, ρῖνας ἔχουσι καὶ οὐκ ὀσφρανθήσονται, χεῖρας 35

A: 4. γένεσθε. — 13. ἐχέλευσεν. — 29. κτ οδ τὸ δνομα на полях πρиписано: γαμοδράκων. — 34, 35. ἔγουσιν.

G: 4. γένεσθε. — 7. περιδάλλεσθε. — 28.  $\hbar$  τί τῶν. — 29. ΒΈ ΒωΗΟCΚΈ ΚΈ δνομα πρиписанο: Χαμοδράκων. — 30. ἱνατί. — 35. ῥίνας.

« ἔχουσι καὶ οὐ ψηλαφήσουσι, πόδας ἔχουσι καὶ οὐ περι|πατήσουσιν, οὐ φωνήσουσιν ε. ε. ιε ε. « ἐν τῷ λάρυγγι αὐτῶν. οὐχὶ καὶ τὰ ὑμῶν σεδάσματα τοιαῦτά εἰσιν; ὅθεν παραινῶ « ὑμᾶς πείσθητέ μοι καὶ κοινωνήσατε τῷ καθολικῷ ἐκκλησία, καὶ τιμὰς οὐ τὰς « τυχούσας λήψεσθε, καὶ ποιήσω ὑμᾶς ἀρχιερεῖς εἰς ὑπερέχοντας θρόνους. καὶ μὴ 5 « κακῶς ἀπολέσθαι θελήσητε».

'Ως δὲ τοῦτο ἤκουσαν οἱ ἀληθῶς ὀρθόδοξοι καὶ ὁμολογηταὶ ἡμῶν πατέρες, κ. ε. ε. ε. πλάλαξαν φωνῆ μεγάλη καὶ εἰπον «μὴ | γένοιτο ἡμῖν ἀρνήσασθαι ἐν εἰκόνι περιγραπ-« τὸν τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν ἢ τὴν αὐτοῦ μητέρα ἢ τοὺς αὐτοῦ ἀγίους».

10 « οῦτως εἰπὲ τῷ ἀποστείλαντί σε αἰρετικῷ καὶ ἀπηνεῖ τυράννῳ· τύπτε, ἐξόριζε, « σφάττε, ποἰει ὅ,τι ἄν θέλης καὶ βούλη· οὐδὲν ἄλλο ἐξ ἡμῶν ἀκούεις, ἢ ὅτι προσ-« κυνοῦμεν καὶ σεδόμεθα καὶ ἀσπαζόμεθα καὶ τιμῶμεν τὴν εἰκόνα Χριστοῦ τοῦ « Θεοῦ ἡμῶν καὶ τῆς αὐτοῦ μητρὸς καὶ τῶν αὐτοῦ ἀγίων καὶ ὑπὲρ αὐτοῦ προθύμως « ἀποθανούμεθα». ὁ δὲ κάκιστος ὑπηρέτης τοῦ παμπονήρου βασιλέως ἀπελθὼν λέγει

15 τῷ βασιλεῖ· «ἡττήμεθα, βασιλεῦ, ἡττήμεθα· μείζους γὰρ τῶν ἀπειλῶν οἱ ἄνδρες».

Ό δὲ βασιλεὺς ταῦτα ἀκούσας ἐκέλευσε τὸν μὲν ἄγιον Μιχαὴλ μετὰ καὶ Α ι. 84 ν. ι. Υἰωδ ἐναποκλείστους μεῖναι ἐν τῆ εἰρκτῆ, | τοὺς δὲ άγιους Θεόδωρον καὶ Θεοφάνην, ε. ι. ι. ν. ι. τοὺς αὐτοῦ μαθητάς, ἐξορίστους γενέσθαι ἐν τῆ νήσω ᾿Αφουσία. τούτου δὲ γενομένου καὶ ἐν ἐξορία παραπεμφθέντων τῶν άγίων καὶ τὴν νῆσον καταλαβόντων μηνὶ 20 αὐγούστω ἰνδικτιῶνος ἑβδόμης, παρεδόθησαν τῷ ἄρχοντι τῆς νήσου ὥστε φυλάττεσθαι αὐτούς, πάμπολλα παραγγείλαντες αὐτῷ, ὥστε παντοίαις θλίψεσι θλίψαι αὐτούς, δπως τάχιον τοῦ ζῆν ἀπαλλαγῶσιν. ὁ δὲ Θεός, ὁ μὴ παρορῶν τοὺς εἰς αὐτὸν ἐλπίζοντας, ἔδωκεν αὐτοὺς εἰς οἰκτιρμοὺς ἐνώπιον τοῦ προλεχθέντος ἀρχηγοῦ τῆς νήσου, καὶ ἡσαν ἐν ἀνέ|σει διάγοντες καὶ τῆς αὐτῶν όδοῦ ἤγουν ἀσκήσεως ε. ι. ιον ιι. 25 ἐχόμενοι. δθεν καὶ ἐν τῆ νήσω ὄντων αὐ|τῶν, οὐκ ἐπαύσαντο δι' ἐπιστολῶν γρά- Α. ι. 84 ν. ιι. φοντες καὶ ἐπιστηρίζοντες τοὺς ὀρθοδόξους, ὥστε θάνατον μὲν καταδέξασθαι, τὴν δὲ ἑαυτῶν πίστιν μὴ ἀθετῆσαι μήτε μὴν ἀρνήσασθαι ἐν εἰκόνι περιγραπτὸν τὸν Κύριον ἡμῶν καὶ Θεὸν Ἰησοῦν Χριστὸν ἢ τοὺς άγίους, καθὼς αὐτὸς ὁ Κύριος ἡμῶν διδάσκει ἡμᾶς ἐν τοῖς θείοις εὐαγγελίοις λέγων· «γίνεσθε φρόνιμοι ὡς οἱ 30 «ὄφεις καὶ ἀκέρατοι ὡς αἱ περιστεραί».

"Εξ δὲ χρόνων διιππευσάντων καὶ τοῦ τυράννου τελευτήσαντος καὶ αἰωνία κολάσει παραδοθέντος, ανέστη ἔτερος βασιλεὺς Μιχαήλ τοῦνομα, τῆς αὐτῆς αἰρέ- α. ι. 20 г. ι. σεως καὶ θεομάχου γνώμης ἀνάπλεως ὑπάρχων. οὐτος ἐκέλευσε τὸν ἄγιον Μιχαήλ ἐκδληθῆναι ἐκ τῆς προλεχθείσης εἰρκτῆς καὶ ὑπερορία παραπεμφθῆναι ἔν τοῦ 'Ολύμπου μοναστηρίων τῆς πόλεως Παρουσιάδος μετὰ καὶ 'Ἰωβ τοῦ Α. ι. 95 г. ι. δσιωτάτου, ἀλύσεσι δεδεμένους. τούτου δὲ γεγονότος καὶ τῶν άγίων τῆ ἐξορία παραπεμφθέντων, οὐκ ἐπαύετο ὁ μέγας τῆς εὐσεδείας ἀγωνιστῆς ὁ πανόσιος Μιχαήλ δι' ἐπιστολῶν γράφων καὶ ἐπιστηρίζων τοὺς ὀρθοδόξους πρὸς τὸ ὑποφέρειν τὰς |

Α: 11. βούλεσαι.

G: 11. θέλεις καὶ βούλει. — 19. καταλαβόντος. — 21. θλίψαι. — 22. τάχειον. — 26. καταδέξασθαι, μὴ άθετησαι δὲ τὴν ἑαυτών πίστιν, μήτε.

ε. ε. 20 г. μ. παρά τῶν ἀσεδῶν καὶ μισοχρίστων αίρετικῶν καὶ ἀθέων εἰκονοκαυστῶν ἐπαγομένας αὐτοῖς τιμωρίας.

Τελευτήσαντος δε και τούτου του παμβεβήλου ἄνακτος Μιχαήλ, ἀνέστη άντ' αὐτοῦ ἔτερος βασιλεύς Θεόφιλος τοὔνομα, γνήσιος υίὸς ὑπάρχων αὐτοῦ, ὡμὸς τοῖς τρόποις, ἀπηνής τῷ φρονήματι, πνέων χριστομάχου θυμοῦ καὶ ὀργής, πονη- 5 ρότατος ύπερ τούς πρό αὐτοῦ βεβασιλευκότας, θυμῷ ἀσχέτψ κρατούμενος κατά τῶν ὀρθοδόξων τῶν ἀνθισταμένων τῇ αὐτοῦ ἀσεβεία καὶ ἀνατρεπόντων τὸ αὐτοῦ A. † 95 r. II. ἄ|θεον καὶ ἀσεβὲς δόγμα. οὖτος ὁ προλεχθεὶς βέδηλος ἄναξ τῷ πέμπτψ | ἔτει τῆς e.i. 20 v.l. αὐτοῦ βασιλείας ἐκέλευσεν ἀνακληθῆναι τὸν ἐν άγίοις πατέρα ἡμῶν καὶ μέγαν Μιχαήλ ἐκ τῆς προλεχθείσης μονῆς, τούτου δὲ γεγονότος καὶ τοῦ άγίου καταλα- 10 δόντος τὴν πανευδαίμονα Κωνσταντινούπολιν, ἐκέλευσεν αὐτὸν ἐναπόκλειστον γενέσθαι εν τισι θόλοις της είρχτης της ουτω λεγομένης Πραιτώριον πάνυ άφεγγέσι καί σκοτεινοίς και χειμώνος μέν λιμνώδεσι και κρυμώδεσι, θέρους δέ πνιγηροίς καὶ καυσώδεσιν. δς εἰσελθών ἐν τῇ τοιαύτῃ εἰρκτῇ καὶ μηδαμόθεν ἀνάπαυσιν κε-G. 1. 20 v. II. χτημένος μήτε μήν τον περιποιού μενον καλ συγκροτοῦντα αὐτον ἔχων (οὐ γὰρ 15 A. t. 95 v. l. είων τινά τούτφ καθομιλήσαι· ύπο γάρ δύο στρατι ωτῶν ώμῶν καὶ άνηλεῶν ήν φυλαττόμενος, οιτινες ούτε τὸν καθυπουργούντα αὐτῷ Ἰὼδ τούνομα είων τούτω καν πρός βραγύ προσδλέψαι η το σύνολον καθομιλήσαι). δθεν έκ της τοιαύτης συνοχής τε και στενοχωρίας ό εν άγιοις πατήρ ήμῶν και όμολογητής μέγας Μιχαηλ περιέπεσε χαλεπωτάτη άρρωστία ἐπὶ δυσίν ἔτεσιν ἔκ τε τοῦ γήρως καὶ 20 τῶν πολλῶν θλίψεων και ἀμβλυωπία κατεσχέθη και κυφότητι.

6. 1. 21 r. 1. Εὐφροσύνη δέ τις μονάζουσα πιστή καὶ ὀρθόδοξος πάμπολλα τούτφ τῷ πανοσίφ παρεμυθεῖτο καὶ ἐν ταῖς σωματικαῖς χρείαις ἀντελαμβάνετο. ὅσους γὰρ χρόνους πεποίηκεν ἐν τῆ ἐτέρα εἰρκτῆ μετὰ τὸ ἀναστῆναι αὐτὸν ἐκ τῆς χαλεπωΑ. 1. 96 v. II. τάτης ἐκείνης ἀσθενείας καὶ ἐκβληθῆναι αὐτὸν ἐκ τῆς ζοφωτάτης καὶ ὀζώ|δους εἰρκτῆς 25 καὶ ἐν ἑτέρα διαφερούση ἐγκλεισθῆναι, οὐ διέλιπε διακονοῦσα καὶ ἀποστέλλουσα αὐτῷ διὰ τοῦ αὐτὸν καθυπουργοῦντος τήν τε βρῶσιν καὶ πόσιν καὶ τὴν τοῦ σώματος περιβολήν. μετὰ γὰρ δύο ἔτη ἐκέλευσεν αὐτὸν ὁ βασιλεὺς ἐξενεχθῆναι, καθὼς 6. 1. 21 r. II. προλέλεκται, ἐκ τῆς πανζόφου καὶ κρυμώδους ἐκείνης εἰρκτῆς καὶ ἐναπόκλειστον γενέσθαι, δεδεμένον τὸν αὐχένα άλύσει καὶ τοὺς πόδας ἐν ξύλφ ἠσφαλισμένον, ἐν 30 ἑτέρα διαφερούση εἰρκτῆ τοῦ αὐτοῦ Πραιτωρίου.

Μετὰ δὲ τέσσαρας μῆνας τῆς αὐτοῦ καθείρξεως ἐν τῆ τοιαύτη εἰρκτῆ ἐν ὑπομνήσει γέγονεν ὁ προλεχθεὶς ἀσεδής ἄναξ περὶ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν Θεοδώρου λέγω

Α. ι. 96 г. ι. καὶ Θεοφάνους. τἰς δὲ ἡ αἰτία τῆς τοιαύτης ὑπομνήσεως περὶ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν |
πρὸς τὸν βασιλέα γέγονεν, ἔνθεν ἐρῶ.

35

A: 5. ἀπεινής. — 13. πνηγηροίς. — 20. περιέπεσεν. — 25. ζωφοτάτης. — 26. διέλιπεν. — 29. πανζόφους. — πρυμνώδους.

G: 3. τελευτήσαντως δὲ τούτου. — 6. ύπὲρ τοὺς αὐτοῦ — 13. πνηγυροῖς. — 17. τούνομα. — 25. ζωφοτάτης.

Στέφανός τις ὑπῆρχεν, ἀσηκρῆτις τῆ ἀξία οὐτος ἐν γνώσει ἦν τῷ θεράποντι τοῦ Χριστοῦ Μιχαὴλ καὶ τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς καὶ ἦν ὑπ' αὐτῶν νουθετού- ε. τ. 21 ν. 1. μενος τὰ τῆς ὀρθοδοξίας διδάγματα ὅστις καὶ μικρὸν ὕστερον, ὑποδληθεὶς παρά τινων μισοχρίστων τῷ τυράννῳ, ὡς ἄτε ὀρθόδοξος, καὶ ἔμπροσθεν αὐτοῦ ἀχθεὶς πολλάς τε τιμωρίας καὶ θλίψεις ὑπ' αὐτοῦ παθών καὶ μὴ δἰνηθεὶς καρτερῆσαι, συνέθετο 5 καὶ καθυπέγραψε τῆ αὐτοῦ εἰκονομάχῳ αἰρέσει. πρὸς δν ὁ ἐν άγίοις πατὴρ ἡμῶν Μιχαήλ, ταῦτα μαθών, παρακλητικαῖς ἐπιστολαῖς ἐχρήσατο, τοῦτον ἀνακαλούμενος καὶ ἀποστρέψαι παραινῶν ἐκ τῆς τοιαύτης αἰρέσεως. δ δὴ καὶ πεποίηκεν, εἰ καὶ μικρόν | τι — ὡς ἄνθρωπος δειλαν|θεὶς τὰς πικράς τιμωρίας τοῦ ἀνηλεοῦς τυ- Α΄ ε΄ θε΄ εἰι ράννου — ὑπέκυψε τῆ αὐτοῦ ἀθέσμῳ καὶ παρανόμῳ αἰρέσει. ἔσχατον δὲ ταῖς τοῦ ἀγίου διδασκαλίαις καὶ παραινέσεσι πεπαρρησιασμένη τῆ φωνῆ ἐκήρυξέ τε καὶ ὡμολόγησεν ἐν εἰκόνι περιγραπτὸν προσκυνεῖν καὶ σέδεσθαι τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. ὅντινα Στέφανον, πολλὰς τιμωρίας προσαγαγών ὁ μισόχριστος τύραννος καὶ μὴ ἰσχύσας τούτου τὴν κατὰ Θεὸν ἔνστασιν νικῆσαι, ὑπερορία κατεδίκασε, τὰ δὲ αὐτοῦ χρήματα τῷ βασιλικῷ ταμιείφ προσενεχθῆναι ἐκέλευσεν.

15 Οὐ μόνον δὲ τοῦτον τὸν προλεχθέντα Στέφανον δὲν άγίοις πατὴρ ἡμῶν ε. 1. 22 r. 1. καὶ ὁμολογητὴς Μιχαὴλ ὑπὲρ Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ εἰκόνος μαρτυρῆσαι πέπεικεν, ἀλλὰ καὶ ἔτε ρόν τινα, Καλλονᾶν τοῦνομα, τῆ ἀξία σπαθάριον, δστις καὶ Α. 1. 96 v. 1. γνώριμος αὐτοῦ ὑπῆρχεν, ταῖς νουθετικαῖς αὐτοῦ καὶ στερροποιαῖς ἐπιστολαῖς ἐναποθανεῖν τῆ ἀθλήσει καὶ ὁμολογία τοῦ Χριστοῦ πεποίηκεν. ἄτινα μαθὼν ὁ προ-20 λεχθεὶς μισόχριστος ἄναξ τοσοῦτον ἐξήφθη τῷ θυμῷ, ὡς ὑπερζέσαι αὐτόν.

Τούτων ένεκα τῶν αἰτιῶν ἡ ὁπόμνησις τούτων πρὸς τὸν ἀλιτήριον καὶ παμέξβηλον ἄνακτα παρὰ τῶν μισοχρίστων αὐτοῦ ὑπασπιστῶν γέγονεν οὑτωσὶ λεγόντων

« δέσποτα αὐτο|κράτορ: ἤκασί τινες τέσσαρες μοναχοὶ ἐκ τῆς άγίας πόλεως, ὡς ͼ.ι. 22 ι. ιι

« αὐτοὶ λέγουσιν, ὅντες ἐπὶ τοῦ πρό σου βεβασιλευκότος ἀποσταλέντες παρὰ τοῦ

25 « αὐτῶν ἱεράρχου μετὰ καὶ ἐπιστολῶν τινων, τὴν πάροδον ποιούμενοι πρὸς τὴν

« μεγαλόπολιν Ὑρώμην, πρὸς τὸ διαστρέψαι τὸν ὀρθοδοξό|τατον καὶ πιστότατον βα- κ.ι. 96 ν. ιι.

« σιλέα Λέοντα καὶ πεῖσαι τοῦτον τοῦ προσκυνεῖν τὰ εἴδωλα, ὰ αὐτοὶ άγίας εἰκόνας

« λέγουσιν εἶναι, ἀνάπλεοι ὅντες τῆς αὐτῶν εἰδωλολάτρου πίστεως. δθεν καὶ ὡς

« πρὸς ἀρραγῆ πέτραν τῆς αὐτοῦ ὀρθοδόξου πίστεως προσκόψαντες, οὐ μόνον τοῦτον

30 « τῆς ὀρθοδόξου πίστεως καθελεῖν οὐκ ἴσχυσαν, | ἀλλὰ καὶ αὐτοί, πολλὰ ὑπ᾽ αὐτοῦ ͼ.ι. 22 ν. ι.

« διδαχθέντες καὶ νουθεσίαις καὶ παρακλήσεοι παντοίαις ὑποδληθέντες, οὐδὲν ἐκ

« τῶν τοιούτων νουθεσιῶν καὶ παρακλήσεων ἐκαρπώσαντο ὄφελος. καίπερ τοῦ βα
« σιλέως τιμὰς παντοίας καὶ ὑπερβαλλούσας ὑποσχέσεις ὑποσχομένου καὶ θρόνων

« μεγίστων, εἰ ἐπιστρέψαντες ἐκ τῆς μυσαρᾶς τῶν εἰκονολατρῶν, μᾶλλον δὲ εἰδω
35 « λολατρῶν, αἰρέσεως συνθῶνται τῆ καθολικῆ ἐκκλη|σία, οὸχ εἴλοντο οὕτε μὴν κ.ι. 97 г. ι.

A: 5. καθυπέγραψεν. — 14. κατεδίκασεν. — 17. ἔτε|τερον. — δστις κα| σύντεκνος αὐτοῦ. — 27. ἄς αὐτοί.

G: 16. πεποίηπεν. — 17. ετερον τινὰ Καλωνὰν. — 23. ηκασι τινὲς. — 24. πρὸ σοῦ. — 25. ἀρχιεράρχου. — 27. εἴδωλα, ᾶς αὐτοὶ. — 35. οὐκ εἴλαντο.

« ύπήκουσαν ταῖς ὀρθοδόξοις αὐτοῦ διδασκαλίαις. ὅθεν καὶ ἀσχέτιμ θυμῷ κατ' αὐτῷν

«. καθυστερούντα καὶ μεταστήσαι μη δυνάμενον, τον μὲν ἔξαρχον αὐτῶν καὶ διδά« καθυστερούντα καὶ μεταστήσαι μη δυνάμενον, τὸν μὲν ἔξαρχον αὐτῶν καὶ διδά« σκαλον, δν καὶ σύγκελλον διαβεβαιούνται εἶναι τοῦ ἀρχιεράρχου τῆς ἀγίας Χρισ στοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλεως, μετὰ καὶ ἔτέρου τινὸς γηραιοῦ ἐν τῆ τῆς Φιάλης
« εἰρκτῆ ἐναποκλείστους γενέσθαι ἐκέλευσεν, τοὺς δὲ αὐτοῦ δύο μαθητὰς ὑπερορία
« κατεδίκασεν ἐν τῆ νήσφ ᾿Αφουσία, διὸ καὶ ἔκτοτε οὐκ ἐπαύσαντο δι᾽ ἐπιστολῶν
« κατεδίκασεν καὶ ἀναπεί[θειν τοὺς ὀρ[θοδόξως βιοῦν ἐθέλοντας καὶ ἐκταράσσουσι τοῖς
« αὐτῶν ἀθέοις δόγμασι τὸ τῶν ὀρθοδόξων ἱερέων τε καὶ βασιλέων δόγμα καὶ οὐκ 10
« ἐῶσιν ἡρεμεῖν καὶ ἐν γαλήνη διάγειν τὸ τῶν ὀρθοδόξων σύστημα. ὅθεν καὶ τοὺς
« προσφιλεῖς σου καὶ συγγνώμονας Στέφανόν τε τὸν ἀσηκρῆτις καὶ Καλλονᾶν τὸν
« σπαθάριον, τοὺς εἰγενεστάτους καὶ λογιμωτάτους ἄνδρας, ἔπεισαν ἀρνήσασθαι τὸ
« σὸν ὀρθόδοξον καὶ ἀποστολικὸν καὶ βασιλικὸν δόγμα καὶ μέχρι θανάτου ποινὰς
« καὶ μάστιγας καὶ ὑφαιρέσεις πραγμάτων καθυπομεῖναι καὶ μὴ συνθέσθαι τῆ 15
« ἀληθεία».

G. f 23 r. II. Ταῦτα ἀκούσας ὁ βασιλεὺς Θεόφιλος καὶ μέγα στενάξας καὶ λεοντιαῖον βρύξας και τω χείρε τὰς ὄψεις παίων και τὸ 'οὐαι' ἀναδοῶν, ἐκέλευσε τοὺς αὐτοῦ Α. Ι. 97 ν. Ι. μαθητάς τοῦ θεσπε σίου λέγω Μιχαήλ τούς άγίους Θεόδωρον καὶ Θεοφάνην έκ τῆς νήσου 'Αφουσίας διὰ ταχυδρόμου ἐπανελθεῖν, τὸν δὲ ἄγιον Μιχαὴλ σὺν τῷ 20 πανοσίω Ἰώδ, ώς ἄτε γηραιούς και ἐκ τῶν πολλῶν θλίψεών τε και ἀσθενειῶν τετρυχωμένους και άμβλυωπία και κυφότητι κεκρατημένους και τεταλαιπωρημένους έχ τε πείνης και δίψης και γυμνότητος, άλύσεσι δεθήναι προσέταξε τούς αὐτῶν G. t. 23 v. l. τιμίους αὐχένας καὶ τοὺς πόδας ἐν ξύλφ ἀσφαλισθῆναι καὶ μὴ ἐᾶν τινα τούτοις προσομιλείν, δπως μή διαστρέφωνται παρ' αὐτῶν πρὸς τὸ τῆς εἰδωλολατρείας σέδας. 25 ώ Χριστέ μου πῶς δμνήσω σοῦ τῆς ἀπεράντου σοφίας καὶ ἀνεξικακίας τὸ πέλαγος; ὅτι βλασφημούμενος παρὰ ἀσεδῶν στομάτων ἀνέχει καὶ μακροθυμεῖς, ὅτι **a. i. 97 v. ii. καὶ ἡ τῆς μορφῆς σου εἰκών, ἣν** διὰ τὴν ἡμῶν σωτηρίαν ἐκ παρθένου άγίας καὶ Θεοτόκου ἔλαβες, εἴδωλον παρ' αὐτῶν ώνομάσθη τε καὶ ἐλέχθη. ὧ παμμίαροι καὶ ἐχθροὶ τῆς ἀληθείας, ἀχάριστα κτίσματα καὶ τοῦ πονηροῦ πλάσματα, θεο- 30 λογικῶς εἰπεῖν, ὑπὲρ ὧν Χριστὸς δωρεὰν ἀπέθανεν. ἡ εἰκών τοῦ Χριστοῦ, ὂν ὑμεῖς 6.1.23 γ. ΙΙ. άσε βούντες διά την τῶν ἀνθρώπων δφόρασιν θεὸν τῷ δοχεῖν δμολογεῖτε, εἴδωλόν έστιν ως 'Απόλλωνος, και της αυτού μητρός της ευλογημένης Θεοτόκου ως 'Αρτέμιδος, και τῶν αὐτοῦ άγίων ὡς τῶν λοιπῶν ψευδωνύμων θεῶν; εἰς κενὸν ή ένανθρώπησις αὐτοῦ ἐγένετο; εἰς κενὸν ή τῶν ἀποστόλων διδαχή καὶ ή τῶν οἰ- 35 κουμενικών συνόδων συνάθροισις; άλλ' ἄπαγε. οὐκ ἔστιν οὕτως. οὐκ ἔστιν, ὡς ὑμεῖς

φατε. ήμεῖς δέ, ὁ τοῦ Χριστοῦ λαός, τὸ βασίλειον ἱεράτευμα, οἱ ὀρθοδόξως προσ-

τινά. — 32 δφώρασιν. — 37. φατέ.

Α: 5. διαδεδαιοῦντα — 6. Φιάλεως. — 9. βιοῖν — 25. εἰδωλολατρίας. — 32. ὑφώραστν. G: 2. αὐτοὺς δοχῶν. — 9. βιοῖν. — 12. Καλωνᾶν. — 17. τῷ χεῖρε. — 24. ἐᾶν

κυνούντες κατά την τῶν άγίων ἀποστόλων διδαχην εν εἰκόνι περιγραπτὸν τὸν κ.τ. 98 τ.ι. Κύριον ήμῶν Ἰησοῦν Χριστόν, τούτους καταπτύσαντες καὶ την αὐτῶν ληρώδη ε τ. 24 τ.ι. διδασκαλίαν, προσσχῶμεν τῆ λοιπῆ ἐξηγήσει τῆς ἀθλήσεως τῶν άγίων καὶ όμολογητῶν πατέρων ήμῶν Μιχαήλ φημι καὶ Θεοδώρου καὶ Θεοφάνους, τῶν λαμπρῶν τῆς ἐκκλησίας φωστήρων, τῶν δίκην ήλίου λαμψάντων καὶ φωτισάντων τὴν ὑφήλιον ἄπασαν τῆ τῶν ὀρθῶν δογμάτων φαιδρότητι.

Εἴτα, καθώς προλέλεκται, ὅτι παρὰ τῶν αὐτοῦ ὑπηρετῶν ἐν ὑπομνήσει γέγονεν ὁ προλεχθεὶς βέδηλος ἄναξ περὶ τῆς τῶν ἀγίων πατέρων ἡμῶν ἐνστάσεώς τε καὶ ὁμολογίας οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ περὶ τῆς αὐτῶν ὀρθοδόξου διδασκαλίας, ἐκέ-10 λευσε διὰ ταχυδρόμου | ἐν σπουδῆ πολλῆ εἰσαχθῆναι αὐτοὺς ἐν τῆ πανευδαίμονι ε.ι. 24 ι ιι. Κωνσταντινουπόλει. ὁ τοῦ παρανόμου δὲ βασιλέ ως παρανομώτατος ὑπηρέτης ἀπο- Α.1 98 ι ιι. σταλεὶς ἀγαγεῖν αὐτούς, καταλαδών ἐν σπουδῆ τὴν προλεχθεῖσαν νῆσον, ἐν πολλῷ τῷ τάχει τούτους ἀρπάσας ἡγεν ἐπὶ τὴν πόλιν, <τὴν αἰτίαν, δι' ἡν αὐτοὺς ἡγεν ἐπὶ τὴν πόλιν, <τὴν αἰτίαν, δι' ἡν αὐτοὺς ἡγεν ἐπὶ τὴν πόλιν, τὴν αἰτίαν, δι' ἡν αὐτοὺς ἡγεν ἐπὶ τὴν πόλιν,> ἀγνοείν διαδεδαιούμενος. εἰσελθόντων δὲ τῶν άγίων ἐν τῆ πόλει 15 ἰουλίφ μηνὶ ὀγδόη, ἰνδικτιῶνος τεσσαρεσκαιδεκάτης τότε κρατούσης, εἰσῆλθεν ὁ ἀγαγὼν αὐτοὺς μονώτατος καὶ δῆλα τὰ κατ' αὐτοὺς τῷ βασιλεῖ πεποίηκεν. ὅθεν καὶ προσετάγη παρ' αὐτοῦ καθεῖρξαι αὐτοὺς ἐν τῆ δημοσία εἰρκτῆ τῆ οὕτω | λε- ε. 1. 24 ν 1. γομένη Πραιτώριον. μετὰ δὲ τὸ πρωὶ ἐκέλευσεν αὐτοὺς παραστῆναι ἔμπροσθεν αὐτοῦ.

Τῆς δὲ ἀφίξεως αὐτῶν ἐν ταῖς διανοίαις πάντων προεγνωσμένης ἤδη καὶ

20 προσδοκωμένης, ὡς τῷ βασιλεῖ παραστησομένους καὶ δίκας ὑφέξοντας, οὐδὲν ἤν κ.ι. 98 ν.ι.

ἄλλο ἰδεῖν καὶ ἀκοῦσαι ἀλλ' ἢ φόδους καὶ ἀπειλάς, ἃς οἱ ὑπηρέται τοῦ παμπονήρου βασιλέως προσῆγον αὐτοῖς, οἱ μὲν ἀπηνῶς λέγοντες πρὸς αὐτούς «συντόμως «καὶ ἄνευ πάσης ἀντιλογίας ὑποκύψατε τοῖς βασιλικοῖς θεσπίσμασιν, ὡ δυστυχέναθεῖν λε γόντων, εἰ παρακούσωσι τοῦ βασιλέως διαμαρτυρόμενοι, ἐτέρων δὲ φα- ε.ι. 24 ν ιι.

25 παθεῖν λε γόντων, εἰ παρακούσωσι τοῦ βασιλέως διαμαρτυρόμενοι, ἐτέρων δὲ φα- ε.ι. 24 ν ιι.

ακόντων «δαιμόνιον ἔχετε μὴ ὑμεῖς σοφώτεροί ἐστε τῶν τῆς ἐκκλησίας ἀρχιεσίτοῦ βασιλέως κάκιστοι ὑπηρέται προσῆγον αὐτοῖς, τοῦτο μὲν παραινοῦντες, τοῦτο δὲ καὶ ἐκφοδοῦντες. καὶ ταῦτα μὲν πρὶν τῷ Χρυσοτρικλίνφ, ἐν ῷ δ βασιλεὺς |

30 ἐκαθέζετο, προσκαλεῖν αὐτοὺς ἤκουον.

Εἰσελθόντες δὲ καὶ τῆς πύλης ἐπιδάντες προάγοντος αὐτῶν τοῦ ἐπάρχου, ἄφθη αὐτοῖς ὁ βασιλεὺς πολλοῦ θυμοῦ καὶ ὀργῆς πνέων, ἱκανῶν αὐτῷ τῶν τῆς συγ | <κλήτου βουλῆς τῶν ἀρχόντων παρισταμένων. ὡς δὲ μέχρι τούτου ἤλθεν ὁ ε. ι. 25 г. ι. ἔπαρχος, ἀπέστη ἀπ' αὐτῶν μόνους αὐτοὺς καταλείψας ἐνώπιον τῶν τοῦ βασιλέως 35 ὀφθαλμῶν. εἰσῆλθον δὲ οἱ ἄγιοι μετὰ πολλοῦ τοῦ θάρσους μηδὲν δειλιῶντες, ἔχοντες

G: 6. τη των. — 7. εν υπομνήμασι γέγονεν. — 13. писецъ пропустиль цвлую строку своего оригинала отъ την αίτίαν до επί την πόλιν, введенный въ заблужденіе повтореніемъ словъ επί την πόλιν. — 20. προσδοχομένης. — 22. προσηγον αὐτούς. — 25. διαμαρτυρομένων. — 26. σοφώτεροι εστε. — 33. των της συγ $|\dots$  следующій листъ генуэзской рукописи вырванъ, и не достаетъ продолженія до A. f. 99 v. I.

εν ξαυτοίς τον του Θεου φόδον του εἰπόντος. «μή φοδεῖσθε ἀπό τῶν ἀποκτει« νόντων τὸ σῶμα, τὴν δὲ ψυχὴν μὴ δυναμένων ἀποκτεῖναι φοδήθητε δὲ μᾶλλον
« τὸν δυνάμενον μετὰ τὸ ἀποκτεῖναι ἐμδαλεῖν εἰς γέενναν». ὥστε ἐκ τῆς δψεως
Α. 1. 39 1. 1. αὐτῶν ἔκθαμδον γενέσθαι τὸν βασιλέα. εἰσῆλθον γὰρ ού|χ ὡς εἰς ἄθλον ἢ παγκράτιον, ἀλλ' ὡς εἰς γάμον κληθέντες.

'Ως δὲ παρέστησαν τῷ βασιλεῖ, προσεγγίσαι αὐτοὺς αὐστηρᾳ καὶ θρασεία φωνῆ παρεκελεύσατο καὶ μέχρις αὐτοῦ ἐλθεῖν. καὶ λέγει αὐτοῖς «ποίας χώρας ἐστέ;» λέγουσιν αὐτῷ οἱ ἄγιοι «τῆς Μωαβίτιδος». πάλιν σκληροτέρως ἀποκριθεὶς ἔφη αὐτοῖς «καὶ διὰ τί ἤλθετε ἐνταῦθα;» καὶ πρὶν τούτους ἀπολογίσασθαι ἐπέτρεψεν ἄνδρας ἰσχυροὺς τῆ ρώμη παίειν αὐτῶν τὰς δψεις. ραπιζομένων δὲ τῶν 10 άγίων ἀνηλεῶς ἐπὶ πολλὴν ῶραν καὶ μὴ δυναμένων αὐτῶν ἵστασθαι ἐκ τῶν ἀφορήτων πληγῶν — ἐσκοτίζοντο γὰρ τῆ φορᾳ τῶν μαστίγων, ῶστε πίπτειν αὐτοὺς καὶ ἀνίστασθαι κατὰ τὸν θεῖον Ἐλεάζαρον, δν λάξ γέ τοι κατὰ τῶν κενεώνων κ.ι. 99 ι. ιι. ἔτυπτον, ὅπως ἐξανίστατο πίπτων, — ἐκράτη|σεν ἔκαστος αὐτῶν τοῦ στήθους τοῦ παίοντος αὐτὸν καὶ οὕτως ἑδραίως ἱστάμενοι ἐδέχοντο τὰς διὰ Χριστὸν μάστιγας 15 ἀμετάστρεπτοι, ἕως ἄν παύσασθαι τοὺς παίοντας ὁ βασιλεὺς ἐκέλευσεν.

Τί τούτου κοσμιώτερον καὶ παραδοξότερον, ώστε ἐξισωθῆναι τῆ ἀθλήσει τῷ . ἑαυτῶν ποιητῆ; ὡς γὰρ ὁ ἐμὸς Χριστὸς κατὰ πρόσωπον Πιλάτου ἑστὼς ἐρραπίσθη, οὕτω καὶ οἱ αὐτοῦ γνήσιοι θεράποντες δι' αὐτὸν καὶ τὴν αὐτοῦ εἰκόνα τὰς ὄψεις χαίροντες ἐπαίοντο.

Παυσαμένων δὲ τῶν παιόντων, λέγει πρὸς αὐτοὺς ὁ βασιλεύς «τίνος χάριν ἐληλύθατε ἐνταῦθα, ἀνόσιοι;» ἐδούλετο δὲ αὐτῶν ἀκοῦσαι «ὅτι, τὴν αὐτὴν ὑμῖν «ἀσπάσασθαι πίστιν βουλόμενοι, τὴν μεθ' ὑμῶν οἴκησιν ἰσμενίσαμεν». τῶν δὲ ἀγίων πρὸς τὸν ὕπαρχον ὁ βασιλεύς «ἄρον τοὺς ἀνοσίους τούτους καὶ γράψον τὰ πρό- 25 « σωπα αὐτῶν, ἐγκολάψας τούσδε τοὺς ἰάμβους, καὶ παράδος αὐτοὺς δύο τῶν τῆς «Ἅγαρ υίῶν, καὶ ἀπαγαγέτωσαν αὐτοὺς εἰς τὴν ἰδίαν πατρίδα». ἔστατο δὲ πλησίον τοῦ βασιλέως ὁ ἔχων τοὺς ἰάμβους Χριστόδουλος τούνομα ὁ τούτους σκεψάσιν τοῦν βασιλέως ὁ ἔχων τοὺς ἰάμβους Χριστόδουλος τοῦνομα ὁ τούτους σκεψάσιν τοῦν καὶ εἰσικαλοὶ κατὰ σύνταξιν, μή σοι μελέτω». τοῦτο δὲ εἴρηκεν εἰδώς, ὡς 30 ἄριστα τούτοις ἤσκηται ἡ τῶν ποιητικῶν σκεμμάτων ἀκριβεία καὶ εἰς ὅσον καταγελασθῶσιν παρὰ τῶν τοῦ Χριστοῦ ἀθλοφόρων. καί τις παρων, χαριζόμενος τῷ

Α. 1.99 v. II. Καὶ ταῦτα μὲν εἰς τοσοῦτον ἐκεῖνοι οἱ θρυλλολέκται εἶπόν τε καὶ πεπράχασιν. ἡμεῖς δέ, εἰ μηδὲν κωλύει — καὶ γὰρ οἰδ', ὅτι βλάβην ἐκ τούτων οὐδ' 35
ὅλως ὑποστησόμεθα — καὶ τοὺς ἰάμβους ἐπεξέλθωμεν καὶ τούτους τῆ διηγήσει

6. 1. 25 r. II. ἐνθήσωμεν. εἰσὶ δὲ στίχοι ἴαμβοι δώδεκα, οἱ καὶ ἐγράφησαν ἐν τοῖς προσώποις τῶν άγίων καὶ δμολογητῶν Θεοδώρου καὶ Θεοφάνους ἐπὶ βασιλέως Θεοφίλου ἐν τῷ Πραιτωρίφ, ἔχοντες τὸν τύπον τοῦτον·

βασιλεῖ, ἔφη· «οὐδέ εἰσιν ἄξιοι, ὧ δέσποτα, οῦτοι, ἵνα κάλλιον ὧσιν οἱ ἴαμβοι».

5

A: 1. ἀποκτεννόντων. — 14. ἐκράτισεν. — 16. ἀμεταστρεπτί. — 35. ήμᾶς. — 37. εἰσὶν.

G: 31. ἀκρίδεια — 33. οὐδὲ εἰσὶν. — καλλίον. — 35. ήμας.

«πάντων ποθούντων προστρέχειν πρός την πόλιν, «ὅπου πάναγνοι τοῦ Θεοῦ Λόγου πόδες «ἔστησαν εἰς σύστασιν τῆς οἰκουμένης, «ὤφθησαν οὐτοι τῷ σεδασμίφ τόπφ, «σκεύη πονηρὰ δεισιδαίμονος πλάνης. «ἐκεῖσε πολλὰ λοιπὸν ἐξ ἀπιστίας «πράξαντες αἰσχρὰ δεινὰ δυσσεδοφρόνως, | «ἐκεῖθεν ἠλάθησαν ὡς ἀποστάται. «πρὸς τὴν πόλιν δὲ τοῦ κράτους πεφευγότες, «οὐκ ἐξαφῆκαν τὰς ἀθέσμους μωρίας. «ὅθεν, γραφέντες ὡς | κακοῦργοι τὴν θέαν, «κατακρίνονται καὶ διώκονται πάλιν».

5

10

A. f. 100 r.;

G. f. 25 v. l

Ήμεῖς δέ, δ τοῦ Χριστοῦ λαός, τὸ φιλόχριστον ποίμνιον, ἀνατρέποντες αὐτοῦ τὴν τοιαύτην ληρφδίαν, ἐροῦμεν πρὸς αὐτόν ὁ ἀνόσιε καὶ πάσης ἀληθείας 15 έχθρέ πάναγνον καλεῖς τὸν τοῦ Θεοῦ υίόν, οὕτινος τὴν μορφὴν ἐν τῇ ἐκκλησία είκονιζομένην εξώρυξας και πυρί παραδέδωκας; καίπερ, εί ήν σοι δυνατόν, και αὐτὸ τὸ τῆς κλήσεως ὄνομα ἐξωλόθρευσας ἄν ἐκ τῆς τῶν χριστιανῶν όμηγύρεως τοῦ μὴ καλείσθαι τοῦτον Χριστόν και Θεοῦ υίόν. πῶς δὲ και άγιαν όμολογεῖς πόλιν, παμμίαρε, εἰς ἢν ὁ Υἰὸς καὶ | Λόγος τοῦ Θεοῦ διὰ τὴν ἡμῶν | σωτηρίαν τὰ τῆς  $\frac{6.}{4.}$   $\frac{1.25}{4.}$   $\frac{1.100}{1.}$   $\frac{1.10}{1.}$ 20 ἐνανθρωπήσεως ὑπέστη μυστήρια; ής τοὺς οἰκήτορας διὰ τὴν εἰς αὐτὸν καὶ τὴν αὐτοῦ εἰκόνα όμολογίαν μικροῦ δεῖν κατέσφαξας; καὶ εἰ πονηρὰ σκεύη κατὰ τὴν σήν ψευδώνυμον ρήσιν είσιν ούτοι οί άγιοι, τίνι τρόπφ μετά και ἐπιστολής θεογράφου πρός την σην κακότεχνον γνώμην παρά τοῦ άρχιτελετάρχου και της αὐτοῦ συνόδου και των της ερήμου πατέρων ως άληθως σοφοί και τη πράξει και γνώσει 25 ἐπέμφθησαν; καὶ εἰ, ὡς σὺ φής, ἐδιώχθησαν οὐτοι ἐκεῖθεν, ἡ ἐπιστολὴ πῶς ἐπεδύθη αὐτοῖς παρὰ τῆς άγιας συνόδου και τῶν θείων πατέρων; ὅτε δὲ καὶ ἐν τῆ 6.1.28 r.l. τοῦ πράτους πόλει εἰσῆλθον, τί πονηρὸν διεπράξαντο; ἢ τί δεινὸν τίνι πεποίηκαν; ότι έχ τοῦ τῆς αίρέσεως σκότους πρός τὸ τῆς ἀληθείας φῶς ἐχειραγώγησαν πολ- A. 1. 100 v. 1. λούς τῶν πιστῶν τῷ καθ' ἑαυτῶν ὑποδείγματι καὶ διὰ τῶν αὐτῶν ὀρθοδόξων καὶ 30 άγίων ἐπιστολῶν, τοῦτό σοι καταφαίνεται πονηρόν καὶ μωρόν; καὶ πῶς οὐκ ἄν εἰ καταγέλωτος ἄξιος ὁ τῆς άλουργίδος ἀνάξιος; ὅτι δὲ καὶ γραφῆναι τούτων τὰς όψεις ἐχέλευσας, οὐδὲν ξένον τῆς σῆς ἀπονοίας καὶ παρανόμου γνώμης πεποίηκας καὶ τούτους μὲν ἄκων καὶ μὴ βουλόμενος ἀπέδειξας Χριστοῦ μάρτυρας, σεαυτῷ 6.1.26 г. μὲ δὲ ἐθησαύρισας αἰωνίαν κόλασιν, εἰς ἢν καταδικασθήσει παρὰ Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ, 35 ουτινός την σαρχομοιόμορφον είχονα ηθέτησας μετά του πατρός σου του Σατανά. τούτων δὲ τῶν άγίων μαρτύρων τὰς ὄψεις ιδόντα τὰ χερουδίμ και ή φλογίνη

**Α**: 17. ἐξολόθρευσας. — 29. καθ' ἐαυτὸν — 34. καταδικασθήση.

G: 6. έξαπιστίας. — 14.  $\vec{\omega}$  ἀνόσιε. — 16. ἐξόρυξας. — 17. ἐξολόθρευσας. — 22. ρῆσιν εἰσιν. — 23 ἀρχιτελετάρτου. — 26. δτι δὲ καί. — 27. δεινὸν τινὶ. — 35. οὐτινος.

Α.1.100 v. M. βομφαία ούτως ἐγγεγραμμέ|να αἰδεσθήσονται καὶ τὰ νῶτα δώσουσι καὶ τὴν τοῦ παραδείσου εἴσοδον παραχωρήσουσιν. ὅτι δὲ καὶ διῶξαι τούτους προτεθύμησαι, δ δίκαια κρίνων Θεὸς διὰ τῆς αὐτοῦ δικαίας δργῆς τοῦ τοιούτου σε σκοποῦ κω-

6.1.26 v.1. λύσειεν, δπως ή τοῦ Θεοῦ άγια καὶ ὑπερένδοξος πόλις ή νέα Ἱερουσαλήμ τοιούτους μή στερηθείη φωστήρας, άλλ' ἐν τῷ τῆς βασιλείας διαδήματι, ὡς ὑπερτίμους λίθους ἐγκαταπήξασα, κόσμον ἑαυτῆ περιποιήσηται. καὶ σὲ μὲν οὐ μετὰ πολὸ όλέθριος θάνατος καὶ αἰωνία κόλασις παραδέξεται, τούτων δὲ τὰ μὲν ἱερὰ καὶ τίμια λείψανα ή τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία ὡς θησαυρὸν ἄσυλον καὶ βασιλικήν άλουργίδα παρ' ἑαυτῆ ἐγκατακρύψειε, τὰς δὲ πανάγνους αὐτῶν καὶ τιμίας ψυχὰς ή ἄνω Ἱερουσα-

**Α.** ε. 101 ε. ε. λήμ, | ή μήτηρ τῶν πρωτοτόκων, ής τεχνίτης καὶ δημιουργὸς δ Θεός, ὑποδέξεται 10 αἰωνίως μετὰ πάντων τῶν άγίων ἀγαλλιωμένας.

6.1.28 v. ii. 'Αλ|λ' ἐπὶ τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν καὶ ἔδωμεν, τί ὁ τῆς ἀληθείας ἐχθρὸς διετάξατο, τί δὲ οἱ τοῦ Χριστοῦ μάρτυρες πεπόνθασιν. ὡς γὰρ προείπομεν, ὅτι ἐκέλευσεν ὁ βασιλεὺς τῷ τοὺς ἰάμδους σκεψαμένῳ ἐπαναγνῶναι τούτους εἰς ἐπήκοον τῶν ἀγίων, τούτων ἀναγνωσθέντων ἐκέλευσεν ἐν τῷ Πραιτωρίῳ τούτους 15 ἀπαχθέντας γραφῆναι τὰς ὄψεις. ὡς δὲ ἐξῆλθον οἱ ἄγιοι ἐκ προσώπου τοῦ βασιλέως ἀπαγόμενοι πρὸς τὸ Πραιτώριον, ὡς ἤδη ἔφθασαν εἰς τὴν λεγομένην Θερμάστραν, ἰδοὺ αἴθις φαίνεταί τις τρέχων καὶ ἐπανακάμπτειν τούτους λέγων πρὸς τὸν Θε. i. 27 r. l. βασιλέα. σπουδῆ δὲ πολλῆ παρέστησαν τούτους πά|λιν τῷ βασιλεῖ. ὡς δὲ εἰδεν|

A.t. 101 r. 11. τούτους δ βασιλεύς, λέγει πρός αὐτούς· «εἰκὸς ύμᾶς ἀπελθόντας ἐν τῆ ύμῶν γαίη 20 «λέγειν, ὅτι τὸν βασιλέα 'Ρωμαίων ἐνεπαίξαμεν· ἀλλ' ἐγὼ πρότερον καταπαίξας « ὑμᾶς καὶ δεινῶς βασανίσας οὕτως οἴκαδε ἀπολύσω».

Καὶ κελεύει ἐκδυθῆναι τοὺς άγίους τὰς αὐτῶν ἐσθῆτας καὶ γυμνοὺς στῆναι ἔμπροσθεν αὐτοῦ. ὡς δὲ ἐξεδύθησαν οἱ ἄγιοι τοῦ Χριστοῦ μάρτυρες, ἐκέλευσεν ὁ βασιλεὺς ἄνδρας δυνατοὺς τῷ ἰσχύϊ, ἱμᾶσι λεπτοῖς δήσαντας αὐτῶν τὰς χεῖρας, τεῖναι 25 ἐπὶ πολὺ ἀνὰ ἔξ ἑκάστφ αὐτῶν, ὅπως μὴ ἰσχύωσι τυπτόμενοι κλονεῖσθαι ὧδε κά
6. 1. 27 τ. 11. κεῖσε. τα θέντων δὲ τῶν άγίων σφοδρῶς, ἐκέλευσεν ἕνα ἔμπροσθεν καὶ ἕνα ὅπισθεν

σταθέντας βουνεύροις τύπτειν αὐτούς ἀφειδώς. ἐπὶ τοσοῦτον δὲ αὐτούς ἔτυψαν, ὥστε

Α. 1. 101 v. 1. άλλαγήναι ένὶ έκάστφ αὐτῶν ἀνὰ | τεσσάρων στρατιωτῶν. τυπτομένων δὲ τῶν άγίων τά τε νῶτα αὐτῶν καὶ στήθη, οὐδὲν ἄλλο παρ' αὐτῶν ἠκούετο ἢ τὸ 'Κύριε ἐλέ- 30 ησον' καὶ τὸ "Αγία Θεοτόκε, ἐλθὲ εἰς βοήθειαν ἡμῶν'. ὁ δὲ βασιλεύς, ταῦτα ἀκούσας εὐχομένων τῶν άγίων, θυμομαχῶν καὶ ἀπαύστως βοῶν καὶ καθ' ἑαυτὸν ἐνορκῶν, τοὺς τύπτοντας ἐπέτρεπεν οὐτωσὶ λέγων. «ὡς ἔχεις ἐμέ, δὸς καλά».

 $^{6.1.27}$  ν.1.  $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$  κατέτεμον τούς άγίους ἐπὶ πολύ, ώστε μὴ ἰσχύειν ἀνταποκρί|νεσθαι, καὶ τοῦ αϊματος αὐτῶν οἱονεὶ ποταμίου ρεύματος τὸ ἔδαφος ἄπαν καταχρώσαντος,  $^{3}$ 5

A: 1. δώσουσιν. — 2. προτεθύμησας. — 5. στερηθήει. — 6. περιποιήσεται. — 9. έγκατακρύψειεν.

G: 6. καὶ σὲ μὲν οὐ μετ' οὐ πολὸ. — 12. ἐπανέλθωμεν, ἵνα ἴδωμεν. — 13. προείπωμεν. — 14. ἐπαναγνώσαι. — 17. ἔφθασαν πρὸς τὴν. — 20. τούτους πάλιν ὁ βασιλεὸς. — εἰκὸς.

συρήναι ἐκέλευσε τούτους καὶ οὕτως ἀπαχθῆναι ἐν τῆ φυλακῆ. ἐξελθόντων δὲ τῶν ἀγίων μόλις ἴσχυον βαδίζειν ἐκ τῶν ἀφορήτων πληγῶν. καὶ ἰδοὺ πάλιν ἔτερος καταδραμὼν στραφῆναι τούτους ἐκέλευσεν. ὡς δὲ οὐκ ἴσχυον ἀνθυποστρέψαι οἱ ἄγιοι, ἐξελ|θών τις ἀπὸ τοῦ βασιλέως ἀποσταλεὶς ἐπυνθάνετο παρ' αὐτῶν λέγων κ.ι.ιοιν. ιι. δ « τίνος χάριν τῷ θανάτῳ Λέοντος τοῦ βασιλέως ἐπεχάρητε; καὶ διὰ τί, προσφυ-« γόντες αὐτῷ, τὴν αὐτὴν αὐτῷ οὐκ ἐκρατήσατε πίστιν;» | πρὸς δν οἱ ἄγιοι μόλις ε.ι. 27 ν. ιι. ἀποκριθέντες εἰπον «οὕτε τῷ θανάτῳ Λέοντος ἐπεχάρημεν, οὕτε τὴν αὐτοῦ εἰλόδριου ὁ ταῦτα αὐτοὺς ἐρωτῶν. λέγει δὲ πρὸς αὐτούς «πορεύεσθε οὖν πρὸς τὴν 10 « ὑμὶν προσταχθεῖσαν παρὰ τοῦ βασιλέως δδόν». τότε εἰς τὸ Πραιτώριον εἰσήχθησαν οἱ ἄγιοι, σκοτίας ἤδη γεγονυίας.

Μετά δὲ τέσσαρας ήμέρας προκαθίσας δ ῦπαρχος ἐπὶ τοῦ θρόνου αὐτοῦ ἐκέλευσεν ἀχθῆναι τοὺς άγίους ἔμπροσθεν αὐτοῦ. ἤρξατο δὲ ἐκφοδεῖν αὐτοὺς ἀνηκέστοις βασάνοις καὶ | ἀπειλαῖς· καὶ | κολάζειν μὲν πρότερον μὴ εἴξαντας τῷ αὐτῶν  $\frac{A.1.102}{6.1.28}$ . Ι. 15 κελεύσει, βστερον δὲ καὶ τὰς δψεις αὐτῶν γράφειν καὶ Αγαρηνοῖς παραδίδειν καὶ έν τη αὐτῶν πατρίδι ἀπολύειν **ἔ**φασκεν. μη εἰξάντων δὲ τῶν άγίων ποιήσαι τὸ τοῦ βασιλέως πρόσταγμα, συγκαθημένων τῷ ὑπάρχψ τοῦ τε Χριστοδούλου, τοῦ τοὺς ιάμβους σχεψαμένου, και τοῦ αὐτοῦ πατρός, και τῶν άγίων σκληρῶς ἀπαναινομένων καὶ μυρίους θανάτους υπομένειν έτοίμως ἐχόντων, καὶ ως «οὐ χρανθησόμεθά ποτε 20 «τη κοινωνία όμῶν» φησάντων «η καν γοῦν τη συγκαταθέσει τῶν ἀθετησάντων « τὴν τῶν χριστιανῶν πίστιν τε καὶ ὁμολογίαν, εἰ τοὺς ὀφθαλμοὺς ἐξορύξειας καὶ θ. 1. 28 τ. 11. «τὸ σῶμα κατακαύσειας πυρί», ὁ τοῦ Χριστοδούλου πατήρ, ἐν χάριτος μοίρα τὸν λόγον ποι ούμενος, ἔφη πρός τὸν ὕπαρχον· « οὐδέποτε οὖτοι προσεκύνησαν εἰκόνα, Α. f. 102 f. II. « καὶ τί πεπόνθασιν ἐνταῦθα ἐλθόντες, οὐκ οἴδα». πρὸς δν αὐστηρᾳ τῆ φωνῆ ὁ τοῦ 25 Χριστοῦ μάρτυς Θεοφάνης είπεν «ἀπόστα ἀφ' ήμῶν, ἐχθρὲ τῆς ἀληθείας οὐ γὰρ « οίδας, τί λέγεις, ούτε περί τίνων διαβεβαιοῖ ήμεῖς γάρ καὶ όμολογοῦμεν καὶ σεβό-« μεθα καὶ προσκυνοῦμεν τὸν ἀληθινὸν ήμῶν Θεὸν τὸν Κύριον Ἰησοῦν Χριστὸν « καὶ τὴν αὐτοῦ εἰκόνα καὶ τῆς αὐτοῦ μητρὸς καὶ τῶν αὐτοῦ άγίων, εὖ εἰδότες, e. 1. 28 v. i. « ὅτι ἡ τῆς εἰχόνος τιμή ἐπὶ τὸ πρωτότυπον ἀνάγει τὴν τιμήν. καὶ ὑπὲρ αὐτοῦ καὶ 30 «της αὐτοῦ εἰκόνος ἀποθνήσκομεν καὶ τὸ αἰμα ήμῶν ἐκχέομεν.» ώς δὲ τούτων ανήκοεν ό ἔπαρχος, θωπείαις χρώμενος λέγει πρός αὐτούς: «μίαν μόνον απαξ « κοινωνήσατε, καὶ ἔτερον οὐ θέλω, καὶ ἀπολύω ὑμᾶς, καὶ πορεύεσθε, ὅπου φίλον Α.ί. 102 v. i. « ύμιν ἐστιν.» ἀποκριθείς δὲ ὁ τοῦ Χριστοῦ μάρτυς Θεόδωρος ἔφη πρὸς αὐτόν α δμοιόν τι λέγεις, ὧ υπαρχε, ώς εἴ τις ετερον παρακαλοίη λέγων οὐδὲν αἰτοῦμαί σε 35 « ἄλλο ἢ τὴν σὴν ἀποκόψαι κάραν, καὶ πορεύου ὅπου θέλεις. γίνωσκε τοίνυν, ὡς « ήμεῖς αἰσχύνην ήγού μεθα τὸ τολμᾶν τινα πρὸς κοινωνίαν ήμᾶς προτρέπεσθαι, e. f. 28 v. il «πρός ήν αὐτός ήμᾶς παραινεῖς ελθεῖν. θαυμάζω δέ, ὅτι μὴ πόρρωθεν καὶ ἐξα-

Α: 17. τῷ τοὺς ἰάμδους σκεψαμένῳ. — 26. διαδεδαιούς. — 31. θωπείας..

G: 2. βαδίζειν ἀπὸ τῶν. — 5. διατί. — 11. γεγονυΐας. — 13. ἀνειπέστοις. — 16. ἔφασπε. — 20. φεισάντων. — 26. διαδεδαιούσαι. — 30. ἐπχέσωμεν.

« κοής πέπεισται ό τοιοῦτος, ὡς ρᾶον αὐτῷ τὸν οὐρανὸν γὴν καὶ γῆν τὸν οὐρανὸν « γενέσθαι, ἢ ἡμᾶς μεταστῆσαι τὴς ἡμῶν ὁμολογίας καὶ πίστεως καὶ ισπερ ἀδύ- « νατόν ἐστιν ἄνθρωπον ὅντα εἰς οὐρανὸν ἱππάσασθαι, οῦτως ἀδύνατόν ἐστιν ποι- « ἢσαι ἡμᾶς, ὁ λέγεις. ποίει οὖν, ὁ θέλεις. τῶν γὰρ σωμάτων κύριος εἶ, τῶν δὲ Α.Ι.102ν. ΙΙ. « ψυχῶν ἡμῶν | ὁ Χριστὸς ὑπάρχει κύριος».

Τότε κελεύει ό υπαρχος τὰς ὄψεις αὐτῶν γραφῆναι. τῶν δὲ πληγῶν τῶν G. 1. 29 r. 1. άγίων ἔτι φλεγμαινουσών καὶ πόνων ἀφορήτων | τούτοις παρεχουσών, προσελθόντες οί δήμιοι και ἐπὶ σκάμνων τανύσαντες ἔνα ἔκαστον τῶν ἀγίων ἐκόλαπτον τὰς όψεις αὐτῶν. καὶ ἐπὶ πολλήν ὥραν κεντοῦντες τὰ πρόσωπα αὐτῶν ἔγραφον τοὺς lάμβους ἐπ' αὐτοῖς. ὡς δὲ ἐτέλεσαν γράφοντες, ἀνέστησαν αὐτοὺς καὶ ἀπὸ τῆς 10 ήμέρας ἐκείνης οὐδὲν ἔτερον αὐτοῖς λελάληκαν, μέλλοντες δὲ ἐξιέναι ἐκ προσώπου τοῦ ἐπάρχου, ἔφησαν οἱ ἄγιοι πρός τε τὸν ὅπαρχον καὶ τοὺς αὐτῷ συγκαθημένους ύποδειχνύντες τὰς αὐτῶν ὄψεις: «ταῦτα τὰ γράμματα, εὖ ἴστε, θεασάμενα τὰ χερουδίμ #.1.103 r.1. « ύποχωρήσειε, καὶ ή φλο γίνη φομφαία τὰ νῶτα δοῦσα ήμῖν τοῦ παραδείσου τὴν « εἴσοδον παραχωρήσειεν, αἰδούμενα τὰς ὄψεις τὰς ὑπὲρ τοῦ ἰδίου αὐτῶν δεσπότου 15 « ἀτίμως οῦτως ἐγχαραχθείσας. και γὰρ ἀπ' αἰῶνός μόνοις ήμῖν πέπρακται τοῦτο « καὶ ευρηται καινὸν ἐπιτήδευμα. φιλανθρώπους δὲ ἀπεδείξατε πάντας, ὅσοι κατὰ «τοῦ θείου ήμῶν δόγματος ἐμάνησαν, ωμότεροι τούτων φανέντες. ἐν δὲ τῷ προ-« σώπφ τοῦ Χριστοῦ πάντως ἐπιγνώσεσθε πάντα ταῦτα τὰ γράμματα. αὐτὸς γὰρ « εἴρηκεν· 'όσα ἄν ἐποιήσατε ένὶ τούτων τῶν ἐλαχίστων, ἐμοὶ ἐποιήσατε'». 20

Τούτων δὲ τῶν λόγων ἀκούσας ὁ βασιλεύς — ὁ γὰρ ὕπαρχος ἀπήγγειλεν ε.τ. 29 ν.τ. αὐτῷ ταῦτα | — εἰπεν πρὸς αὐτόν, ὡς οἰμαι καταδροντηθεὶς τἢ τῶν λόγων δυνάμει: κ.τ. 108 τ. ιι. α εἰ ἢπιστάμην, ὅτι ἀληθές ἐστι | τοῦτο, ἄπαντα τὸν ὑπ' ἐμὲ λαὸν ἔγραψα ἄν « οῦτως». καί μοι, παρακαλῶ, μηδεὶς ἀπιστείτω ῶς τι τῆς ἀληθείας προχαράξαντι ἢ ὁ μὴ πρόσεστι πεπονθέναι τοῖς τοῦ Χριστοῦ μάρτυσι ταύτη μου τῆ διηγήσει ἐν- 2 ὁ θεῖναι θελήσαντι. ἐγράφησαν δὲ τὰ πρόσωπα οἱ ἄγιοι τοῦ Χριστοῦ ὁμολογηταὶ καὶ μάρτυρες Θεόδωρος καὶ Θεοφάνης μηνὶ ἰουλίφ ὀκτωκαιδεκάτη ἰνδικτιῶνος τεσσαρεσκαιδεκάτης.

Μετά δὲ τὸ ἐξελθείν τοὺς άγίους μάρτυρας, καθῶς ἔφαμεν, ἐκ προσώπου τοῦ 
6.1.29 ν. II. ἐπάρχου ἐκέλευσεν α¦ὐτοὺς ὁ βασιλεὺς ἐναποκλείστους γενέσθαι ἐν τῆ τοιαύτη εἰρκτῆ 30 
πλησίον τοῦ αὐτῶν καθηγουμένου καὶ ποιμένος τοῦ θεοφόρου λέγω Μιχαήλ. ὡς 
δὲ ταῦτα ἔγνω ὁ ὁμολογητής τοῦ Χριστοῦ, ἐχάρη λίαν ἀκούσας, ὅτι ὑπὲρ τοῦ 
Α.1.103 ν. Ι. Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ εἰκόνος | τά τε νῶτα καὶ στήθη τυφθέντες καὶ τὰς ὄψεις 
γραφέντες μετὰ παρρησίας ἐκήρυττον τὸ τῆς οἰκονομίας μυστήριον, καὶ ὡς οὐχ 
ὑπεδλήθησαν ἢ ἡττήθησαν τοσαύτας βασάνους ὑπὸ τοῦ τυράννου δεξάμενοι. ὅθεν 35 
καὶ δι' ἐπιστολῶν ἐδήλωσεν αὐτοῖς οῦτωσὶ λέγων (οὐ γὰρ ἔδλεπον ἀλλή-

5

Α: 1. πέπισται. — 2. ἴππασθαι. — 14. δποχωρήσειεν. — 19. πάντα προπ**γη.** — 29. ως δὲ μετὰ τὸ ἐξελθεῖν. — 35. δπεδιδλήθησαν. — 36. δι' ἐπιστολων χρησάμενος ἐδήλωσεν G: 3. ἵππασθαι. — 8. σκάμνου. — 13. δποδεικνύντες. — 35. δπεκλήθησαν.

λους πρός πρόσωπον, εί μή τί γε δι' ἐπιστολῶν, καί | τοῦτο μόλις συγχωρούμενον): e. i. 30 r. i. α γέγηθα, τέκνα μου πνευματικά, τῆ δμῶν παρρησία, ἀκούσας καὶ τὰς δμῶν ἀρια στείας και διά Χριστόν μαρτυρίας. και μακαρίζω όμῶν τὰ μέλη τὰ καταξανθέντα «μάστιξιν δπέρ τοῦ πλαστουργοῦ καὶ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ τὰ νῶτα 5 «δεδωκότος δπέρ ήμῶν εἰς μάστιγας. δπερεπαινῶ δὲ καὶ περιπτύσσομαι τὰ στήθη « καὶ νῶτα τοῖς αῖμασι καταρραντισθέντα διὰ τὸ δι' ήμᾶς ἐκ τῆς λογχητρωθείσης Α. 1. 103 v. II. «ζωοπριού πλευρᾶς ρεύσαν θείδν τε καὶ σωτήριον αίμα. ἀσπάζομαι τὰ τίμιά μοι « καὶ φίλτατα πρόσωπα ἐκεῖνα τὰ διὰ τὸν σεπτὸν τοῦ Κυρίου χαρακτῆρα κατα-« σημανθέντα χαρά γμασιν. καταφιλώ τὰς ἐμψύχους εἰκόνας καὶ μορφὰς τὰς ὑπὲρ θ. ι. 30 г. II. 10 « της αναστηλουμένης και γραφομένης είκονος και μορφής του Λυτρωτού μου και « Σωτήρος σιδήρφ κατακεντηθείσας καὶ μελανθείσας. χαίρετε τοίνυν ἐπὶ τούτοις, « τεχνία μου, και κραταιούσθω δμῶν ή καρδία, ὅτι ἀληθῶς ἑαυτοὺς ἀπεδείξατε οἰκή-« τορας ὄντας τῆς άγίας πόλεως Ἱερουσαλημ καὶ ἀπογόνους καὶ όμοχώρους τῶν « άγίων τριῶν παίδων τῶν τὴν Βαδυλωνίαν κατασδεσάντων κάμινον | καὶ τῶν λοιπῶν Α. t. 104 r. l. 15 « έπτὰ τῶν Μακκαβαίων λέγω παίδων σὺν τῷ γηραιῷ Ἐλεάζαρ τῶν καταισχυ-« νάντων τὸν εἰδωλολάτρην Άν|τίοχον. εὕχομαι δὲ καὶ μέχρι τέλους τῷ Θεῷ δοθῆναι 6. ι. 30 v. ι. « ύμιν καρτερίαν και ύπομονήν, όπως είς τέλος καταισχύνωμεν και καταλύσωμεν τό « τοῦ τυράννου ἄθεον δόγμα οί τῆς άγίας Ἱερουσαλήμ πολῖται. τί δέ εἰσιν τὰ ἐν « ταῖς ὑμῶν ὄψεσι γραφέντα, δι' ἐπιστολῆς ὑμῶν διδαχθῶ. καὶ τί προστέταχε καθ' 20 « ύμῶν ὁ παμδέδηλος ἄναξ; καὶ τί ἐπαπειλοῦσιν ήμῖν; ἢ βουλεύονται ἔτερον κατὰ «τῆς ήμῶν ταλαιπωρίας; τὴν προσκύνησιν δὲ διὰ ταύτης μου τῆς ἐπιστολῆς δ « καρτερικώτατος καὶ δεύτερος Ἰωδ ἀπονέμει τῆ δμῶν ἀγάπη. τὰ δὲ καθ' ἡμῶν « καὶ οἰα οὐ μὴ διέλαθε τῆ ὑμῶν ἐνθέφ καὶ θεοφιλεῖ εὐλαδεία. οὐ μό νον δὲ ἀλλὰ Α. 1.00 τ. μ. « καὶ ὁ μέγας τῆς εὐσεδείας ἀγωνιστης καὶ πρόμαχος Μεθόδιος την προσκύνησιν δι' 25 « ἐμοῦ ἀπονέμει ὑμῖν, πάμπολλα ὑμῶν ὑπερευχόμενος μαθὼν τὰ ὑμῶν κατὰ τῆς « ἀσεβείας ἀριστεύματα».

Οὐτος γὰρ ὁ πανόλδιος καὶ μέγας < τῆς εὐσεδείας> ἀγωνιστης Μεθόδιος πλείστας ἐπιστολὰς πέπομφε τῷ πανιέρφ Μιχαήλ, δεσπότην ἀποκαλῶν καὶ πατέρα καὶ κηδεμόνα καὶ ἄξιον πολίτην τῆς τῶν οὐρανῶν βασιλείας ὁμοίως δὲ καὶ τοῖς αὐτοῦ 30 καὶ συναγωνισταῖς, Θεόδωρον λέγω καὶ Θεοφάνην, οὐ διέλειπε γράφων καὶ ἐπιστηρίζων, καὶ ὄντων αὐτῶν ὑπερορίων ἐν τῆ νήσφ ᾿Αφουσία. ὁ γὰρ ἐν άγίοις | καὶ μέγας ε. τ. 31 г. ι. Μεθόδιος πολλὰς καὶ διαφόρους ὑπερορίας καὶ μάστιγας διὰ Χριστὸν | καὶ τὴν αὐτοῦ κ. τ. 104 ν. ι. άγίον καὶ προσκυνητὴν εἰκόνα παρὰ τῶν ἀσεδῶν εἰκονοκαυστῶν ὑπέστη καὶ ἐν τῷ αὐτῷ Πραιτωρίφ, ἐν ῷ καὶ οἱ ἄγιοι καὶ θεοφόροι ἡμῶν πατέρες ὑπῆρχον ἐνα-35 πόκλειστοι, οὐκ δλίγους διετέλεσεν ἐγκεκλεισμένος χρόνους. ὅθεν καὶ ἀλλήλοις δι᾽ ἐπιστολῶν γράφειν καὶ ἐπιστηρίζειν πρὸς τὸν τῆς εὐσεδείας ἀγῶνα οὐ διελίμπανον.

A: 11. κατασκεντηθείσας. — 15. σύν του γηραιου. — 16. εἰδωλολάτριν. — 23. διέμαθε.

G: 1. εί μή τι γε. — συγχωρούμενοι. — 6. λόγχη τροθείσης. — 7. θεΐον τε. — 15. σύν του γηραιού. — 25. δμίν ύπερευχόμενος. — 30. διέλιπε.

Τούτων δὲ οὕτως ἐχόντων καὶ τῶν άγίων καὶ ὁμολογητῶν ἡμῶν πατέρων ὅντων ἑδδομάδος χρόνφ ἐναποκλείστων ἐν τῷ τοῦ Πραιτωρίου εἰρκτῷ, τί θαυματουργεῖ ε.τ. 31 τ. 11. ὁ τῶν | ὅλων Θεός; ὁ μὴ ἐῶν τήν ῥάδδον τῶν άμαρτωλῶν ἐπὶ τὸν κλῆρον τῶν δικαίων ἐπὶ πολὸ ἐγκαρτερῆσαι πρὸς τὸ μὴ ἐκτεὶναι τοὺς δικαίους τὰς ἑαυτῶν ἐν Α.1. 104 ν. 11. ἀνομίαις χεῖρας, ὁ λυτρούμενος τὴν αὐτοῦ ἐκκ|λησίαν ἐκ τῶν αὐτῆς πολεμίων αὐτὸς 5 γὰρ εἴρηκε τῷ Πέτρφ, ὅτι «ἐπὶ τῷ πεπετρωμένη σου πίστει οἰκοδομήσω μου τὴν «ἐκκλησίαν καὶ πύλαι Ἅιδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς», πύλας Ἅιδου τοὺς ἐπαλλή-λους πειρασμοὺς τῆς αὐτοῦ ἐκκλησίας καλέσας.

Οὐ πολύ τὸ ἐν μέσφ. καὶ δὴ ὁ προλεχθεὶς ἀσεδέστατος ἄναξ τέλει τοῦ βίου ε.ι. 31 ν.ι. ἐχρήσατο, τῷ αἰωνίφ καὶ ἀτελευτήτφ πυρὶ εἰς αἰῶνας κολασθησόμενος. | τούτου δὲ 10 ἡ βασιλεία καὶ τὸ κράτος εἰς Θεοδώραν τὴν αὐτοῦ σύνευνον καὶ Μιχαὴλ τῷ αὐτῶν υἰῷ διέδαινεν. ὅθεν σπουδαίαν καὶ νεανικὴν ἡ Θεοδώρα τὴν φροντίδα τίθεται πρὸ τῶν ἄλλων ἀπάντων ἀριστευμάτων καὶ φιλοτιμιῶν, ἐξ ὧν βασιλεῖς εὐδοκιμεὶν πεφύ- κ.ι. 136. ε.ι. κασι, μὴ ἄν ἄλλως ἀσφαλῆ τὴν ἀρχὴν ἑαυτῆ καταστήσασθαι | καὶ ἀνδρείαν ἐν

θηλείας προσσχήματι γενναιότητα ἐπιδείξασθαι, εἰ μὴ ίλεων τὸν Θεὸν διὰ τῆς τῶν 15 εὐσεδῶν δογμάτων καὶ τῆς τῶν σεπτῶν εἰκόνων φαιδρᾶς ἀνατυπώσεως ἀπεργάσεται ε.ι. ει. καὶ τοὺς ἤδη διασχισθέντας εἰς ἑνότητα μίαν συν|άψειεν, ἵνα διὰ τῆς αὐτῶν ἑνώ-

ε.ε. 31 γ. 11. και τους ηση οιασχισθεντας εις ενοτητα μιαν συν αφειεν, ινα οια της αυτών ενώσεως δεθοσεως ή τῶν ἀποστολικῶν καὶ πατρικῶν δογμάτων βεβαία καὶ ἀστασίαστος δρθοτομία τῆς πίστεως διασώζοιτο.

Ταῦτα τοιγαροῦν σοφη ἀγχινοία σκοπήσασα καὶ λελογισμένη συνέσει, ἐκέ- 20 λευσε τοὺς ὑπὲρ τῆς ὀρθοδόξου πίστεως εἴτε ἐν ὑπερορίαις παραπεμφθέντας ἢ ἐν φυλακαῖς ἐναποκλείστους ὄντας ἀνακληθηναί τε καὶ ἀπολυθηναι καὶ ἐν τῆ βαΑ.Ι.ΙΘΕ.Ι.Ι. σιλευούση πόλει πρὸς αὐτὴν παραγενέσθαι. τῶν δὲ προσταγμάτων πανταχόσε διαθεόντων καὶ ἐπισυναγόντων τοὺς τοῦ Χριστοῦ ὁμολογητὰς καὶ μάρτυρας, ἢκασιν αἱ
Θ.Ι. 32 Γ.Ι. τοῦ Χριστοῦ ἔμ|πνοοι στῆλαι ἐκ διαφόρων χωρῶν τε καὶ πόλεων, ὡς ἐκ λειμώνων 25

6.1.32 r.1. του Χριστου εμ|πνοοι στηλαι εκ οιαφορων χωρων τε και πολεων, ως εκ λειμωνων 25 έαρινῶν πάντερπνα ἄνθη. καὶ ἡν ιδέσθαι το γραφικον έκεῖνο πληρούμενον λόγιον το φάσκον «ἄρον κύκλφ τοὺς ὀφθαλμούς σου, Σιών, καὶ ίδε συνηγμένα τὰ τέκνα «σου ἐν σοί. ἤκασι γὰρ ἀπὸ ἀνατολῶν καὶ δυσμῶν καὶ βορρᾶ καὶ νότου προσκυ-«νῆσαι περιγραπτὸν τῷ βασιλεῖ σου ἐν σοί». καὶ δὴ τούτων συναθροισθέντων, προστέταχεν ἡ θεοσεδής Θεοδώρα ἔν τινι ἀφωρισμένφ τῶν ἀνακτόρων οἴκφ ἄπαν τὸ 30

ε ε. 32. ε. ιι. ἐχκλησιαστικόν καὶ ἀθλητικόν στῖφος συναθροισθῆναι, παρού σης καὶ τῆς συγκλήτου Α. ε. 106 ε. ι. πάσης, καὶ πολὸ πλῆθος τοῦ λοι ποῦ λαοῦ, ὅπως περὶ τοῦ τῶν σεπτῶν εἰκόνων ὀρθοδόξου δόγματος τρανέστατα τῷ λαῷ διαγγείλαι. καὶ δὴ ψήφω θεία τῆς προειρημένης βασιλίσσης καὶ τοῦ ταύτης νέου υἰοῦ, Μιχαήλ φημι τοῦ ἄνακτος, καὶ τῶν τοῦ Θεοῦ ἱεραρχῶν καὶ δσιομαρτύρων τοὺς κατὰ τῶν θείων εἰκόνων λυττήσαντας παν- 35

A: 14. ἀρχὴν ἐν ἑαυτῆ. — 20. ἐκέλευσεν. — 21. ἢ καὶ ἐν φυλακαῖς. — 30. ἀνακτορικῶν οἴκων.

G: 4 ἐπι πολὸ. — 7. πύλας ἄδου τοὺς ἀλλεπαλλήλους. — 15. θηλείαις. — 25. λειμόνων. — 28. βορρὰ. — 30. ἀφορισμένω. — 33. τρανώτατα.

τοίας ἀναθέμασι καθυπέδαλλον, ὅστε τῆ ἀθρόα καὶ ἀδοκήτφ τῶν πραγμάτων μεταδολῆ παραπληξία καὶ σκοτώσει λογισμῶν τὸν τη νικαῦτα δυσσεδῶς τῆς ἀρχιερωσύνης ἐπειλημμένον Ἰωάννην | μικροῦ δεὶν τὴν παμδέδηλον ψυχὴν ἀπορρῆξαι. οὕτινος ε. 1. 32 v. ι. λοιμοῦ καὶ φθορέως προστάξει τῶν εὐσεδῶν βασιλέων καὶ τῆς τῶν θείων πατέρων ὁ ἱερᾶς συνόδου καθαιρεθέντος καὶ τελείφ ἀναθέματι ὑποδληθέντος καὶ ἀτίμως | ἐξε- Α. Γ. 10ε v. II. ωθέντος τοῦ τε ἀποστολικοῦ θρόνου καὶ τῆς πόλεως, φροντὶς ἡν μία κοινὴ πᾶσι, τὸ τίνα ἀποκαλύψειε Κύριος ὁ Θεὸς ἰθύνειν καὶ διέπειν τὸν ἀρχιερατικὸν τῆς ἐκκλησίας θρόνον. ἄπαντες γὰρ ἀπέδλεπον πρὸς τὸν μέγαν τῆς εὐσεδείας ἀγωνιστὴν τὸν πάνσοφον λέγω Μιχαήλ, ὡς ἄτε συγκέλλου αὐτοῦ ὅντος τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλεως καὶ σοφοῦ τὰ θεὶα καὶ | πολλὰς ὑπομεμενηκότος ποινάς ε. 1. 32 v. II. τε καὶ μάστιγας ὑπὲρ Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ εἰκόνος, ὥστε τούτφ προχειρισθῆναι τοὺς τῆς ἐκκλησίας οἴακας.

Ό δὲ πατήρ ήμῶν καὶ μέγας Μιχαήλ τοῦτο μή ἀνασχόμενος — τὴν γὰρ ἀψευδῆ ταπείνωσιν τοῦ Χριστοῦ ήσπάζετο πάντοτε — εὐτελῆ ἑαυτὸν καὶ ἀνάξιον 15 λέγων εἰναι τοῦ τοιούτου ἐγχειρήματος, σὺν τούτφ τοίνυν τῷ παν σόφφ Μιχαήλ βουλῆ κ.ι. 106 г.ι. καλῆ χρησαμένη ή τοῦ Θεοῦ σύνοδος σὺν τῆ προλεχθείση βασιλίσση ἀποστεῖλαι διέγνωσαν πρὸς τὸν μέγαν Ἰωαννίκιον, φωστῆρος δίκην λάμποντος τότε ταῖς κατὰ Θεὸν ἀρεταῖς τῆ τε προοράσει καὶ τοῖς Θαύμασιν ἐν τῷ τοῦ Ὁλύμπου ὅρει σὺν ε.ι. 33 г.ι. τῷ αὐτοῦ συναγωνιστῆ Εὐστρατίφ τῷ θαυματουργῷ καὶ ήγουμένφ τῆς τῶν ᾿Αγαύρων 20 μονῆς. τοῦτο δὴ καὶ πεποιήκασιν ἀποστείλαντες δύο μὲν ἐκ τῆς ἱερᾶς συνόδου καὶ ἐκ τῶν βασιλικῶν αὐλῶν σπαθάριον οὕτω λεγόμενον. οῖτινες ἀπελθόντες καὶ τῷ ὅρει προσδαλόντες καὶ εῦρόντες τὸν ἄγιον ἐν τῆ Λαύρα τοῦ ἀγίου προφήτου Ἡλίου διὰ τὴν τῶν αἰρετικῶν ἄμυναν, δῆλα τούτφ ἐποίησαν τὰ δόξαντα τῆ τε άγία συνόδφ καὶ τοῖς φιλοχρίστοις βασιλεῦσιν.

25 Ο δὲ τοῦ Θεοῦ ἄνθρωπος ὁ μέγας Ἰωαν|νίκιος τούτων ἀκούσας ἐχάρη κ.τ. 106 τ.Π. λίαν καὶ μηδὲν μελλήσας προσάγει δέησιν Κυρίφ τῷ Θεῷ ἐλεῆσαι τὴν αὐτοῦ ποί|μνην καὶ ἀναδεῖξαι τὸν μέλλοντα ἀξίως ποιμᾶναι τὴν αὐτοῦ ὀρθόδοξον καὶ ἱερὰν 6.τ. 33 τ.Γ. ποίμνην, ἢν περιεποιήσατο τῷ ἰδίφ αἴματι ἀποκλείσας γὰρ κατὰ τῶν προλεχθέντων ὁσίων ἀνδρῶν τοῦ σπηλοειδοῦς ἐκείνου καὶ βραχυτάτου οἰκήματος θύραν, ἐκέ30 λευσεν αὐτοὺς συναγωνίσασθαι αὐτῷ ταῖς εὐχαῖς, ὅπως τὸ συμφέρον Κύριος φανερώση. μετὰ δὲ ἑδδόμην ἡμέραν τῆς πρὸς τὸν Θεὸν αὐτοῦ δεήσεως, ἀνοίξας τὴν προλεχθεῖσαν θύραν καὶ ἐξελθών, ἐπιδίδωσιν αὐτοῖς ῥάδδον, τοῦτο πρὸς αὐτοὺς λέξας· «ἀπέλθετε, | τέκνα, καὶ ἐπίδοτε τὴν ῥάδδον ταύτην Μεθοδίφ :μοναχῷ καὶ Α.τ. 106 ν.Ι.

A: 3. дторріξαι. — 6. πάσιν. — 22. προσδαλλόντες. — 27. сдова каї дуабεїξαι — ποίμνην написаны подрядъ два раза, повтореніе зачервнуто другими чернилами. — 32. ἐπιδίδοσιν. — 33. ἀπέλθατε.

G: 5. ἱερὰς. — 22. προσδαλλόντες. — 25. ὁ μέγας Ἰωάννης. — ἐχάρει. — 27. ποιμάναι. — 30. δπως τὸ σαφέστερον καὶ συμφέρον. — φανερώσει. — 33. ἀπέλθατε. — Μεθοδίω μοναχὼ.

e.i. ss v.i. «πρεσθυτέρφ; τῷ ὄντι ἐξορίστφ ἐν τῆ τῶν Ἐλεοδωμητῶν μονη.» | καὶ ἀπέλυσεν αὐτοὺς ἐπευξάμενος.

Οξ δὲ προλεχθέντες εὐλαδεῖς ἄνδρες οἴ τε ἀρχιερεῖς καὶ ὁ σπαθάριος, καταλαδόντες τὴν πανευδαίμονα Κωνσταντινούπολιν, δῆλα ταῦτα πεποιήκασιν τῆ τε συνόδφ καὶ τοῖς βασιλεῦσιν. οἱ δὲ ἐκέλευσαν εὐθέως διὰ ταχυδρόμου τὸν προλεχθέντα 5 πανόσιον ἄνδρα καταλαδεῖν τὴν βασιλεύουσαν μεγαλόπολιν. τοῦτο γὰρ ἐδήλωσεν ἡ ἐπιδοθεῖσα παρὰ τοῦ άγίου ράδδος σημαίνουσα τὸν μέλλοντα ποιμᾶναι τὴν τοῦ Θεοῦ άγίαν καὶ ἀποστολικὴν ἐκκλησίαν. οὐτος γάρ ἐστιν, ἀδελφοί, ὁ προειρημένος Μεθόδιος, περὶ οῦ μνείαν ἀνωτέρω πεποιήμεθα.

C. f. 33 v. II. A. f. 106 v. II.

Καὶ δὴ τούτου | γενομένου καὶ τοῦ άγίου Μεθοδίου καταλαβόντος τὴν πανευδαίμονα Κωνσταντινούπολιν, ἐν ἢ καὶ ὑπὲρ τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ άγίας 10 καὶ σεβασμίας εἰκόνος πολλῶν βασάνων πεῖραν εἰλήφει, χειροτονεῖται ψήφφ θεία καὶ τῆς άγίας καὶ οἰκουμενικῆς συνόδου καὶ ἀποκαθίσταται εἰς τὸν ἐκ Θεοῦ αὐτῷ ἀποκαλυφθέντα ἀποστολικὸν θρόνον. τούτων δὲ οὕτως γεγονότων, τοὺς μὲν αἰρετικοὺς καὶ αὐτὸς μυρίοις ἀναθέμασι καθυπέβαλλεν καὶ τοὺς ἱερεῖς ἄπαντας ἐκκαθάρας τὴν τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίαν τῆς αὐτῶν τυραννίδος ἡλευθέρωσε. τότε δὴ τότε 15

6.1.341.1. καὶ τὸν ἡμέτερον τῆς εὐσεδείας ἀγωνιστὴν πατέρα καὶ θεοφόρον Μιχαὴλ κελεύσει τῶν ὀρθοδόξων βασιλέων σύγκελλον ἐαυτοῦ καὶ ἡγούμενον τῆς μεγάλης Α.1.1071.1. μονῆς τῆς Χώρας κεχειροτόνηκεν.

Έπει δὲ τῆς τοιαύτης βασιλικῆς και δρθοδόξου μονῆς τῆς Χώρας μνείαν πεποίημαι, μικρόν τι λέξω και τὰ περι αὐτῆς. αὕτη τοίνυν ἡ προλεχθεῖσα σεδασμία 20 μονὴ κτίζεται μὲν παρὰ τοῦ εὐσεδεστάτου και ἀοιδίμου ἄνακτος Ἰουστινιανοῦ μεγάλη λίαν και φαιδρὰ και ὑπέρλαμπρος. ταύτην τοιγαροῦν τὴν μονὴν εἴ τις καλέσειεν ὅρος Θεοῦ και ὅρος Χωρὴδ ὅρος τε Καρμήλιον ἢ Σίναιον ὅρος εἴτε Θα-

6.1.34 г. п. δώριον εἴτε Λίδανον ἢ καὶ πόλιν άγίαν ὡς ἐν ὄρει τῶν | ἐν Ἱεροσολύμοις κειμένην, οὐχ άμαρτήσει τοῦ πρέποντος. ταύτην τοίνυν τὴν πανίερον μονὴν ὁ προλεχθεὶς 25 ἀοίδιμος ἄναξ τοὺς ἀπὸ Ἱεροσολύμων παραγινομένους ἱερεῖς τε καὶ μονάζοντας ἐκέλευσεν ἐν αὐτῷ ἀναπαύεσθαι, τὰς δὲ αὐτῶν χρείας ἐκ τῶν βασιλικῶν ταμιείων τούτοις δίδοσθαι. |

Α.Ι. 107 r. II.  $\Delta$ ι' ήν δὲ αἰτίαν ή τοιαύτη πρόσταξις παρὰ τοῦ εὐσεδοῦς ἄνακτος γέ-γονεν, ἔνθεν ἐρῶ. τοιοῦτος γὰρ μέχρις ήμῶν κατήντηκε λόγος, ἀνέκαθε πρὸς πα- 30 τρὸς παιδίφ παραδιδόμενος, ὡς ὁ ἐν άγίοις πατήρ ήμῶν καὶ θεοφόρος Σάδας,

6.1.34 v.1. ἀποσταλείς παρὰ τοῦ τότε πατριαρχοῦντος 'Ιεροσολύμων Πέτρου | τοὕνομα πρὸς τὸν προλεχθέντα εὐσεδῆ ἄνακτα περὶ τῶν γεγονότων ἐφόδων καὶ αἰχμαλωσιῶν παρὰ τῶν ἀθέων Σαμαρειτῶν καὶ τῶν ὑπ' αὐτῶν ἐμπρησθέντων τοῦ Θεοῦ εὐκτηρίων οἴκων, ὅπως κελεύση ἡ αὐτοῦ θεόστεπτος καὶ ἄχραντος κορυφὴ τοὺς μὲν εὐκτη- 35

A: 6. τούτω. — 14. ἀναθέμασιν. — 15. ἐχχαθάρας. — ἢλευθέρωσεν. — 24. τῶν Ἱεροσολύμοις. — 30. ἀνέχαθεν. — 31. παιδίον.

G: 1. Ελεωδομητών. — 3. προλεχθέντες εὐσεδεῖς ἄνδρες. — 7. ποιμάναι. — 11. ψηφωθεία. — 22. ταύτην γὰρ τὴν μονὴν. — 26. ἱερεῖς τὲ. — 31. παιδίον. — 32. τούνομα.

ρίους τοῦ Θεοῦ οἴκους κτισθῆναι, τοὺς δὲ ἀθέους καὶ παμβεβήλους Σαμαρείτας ἐξεωθῆναι, καὶ ἐκ τῆς αὐτῶν τυραννίδος ἐλευθερωθῆναι τὴν | τοῦ Θεοῦ ἀγίαν πόλιν Α.1.107 τ. : καὶ τοῖς περὶ αὐτὴν δρίοις δ δὴ καὶ πεποίηκε κατὰ τὴν προλεχθεῖσαν παρά-κλησιν τοῦ σεβασμίου πατρὸς ἡμῶν Σάβα.

5 Παραχειμάσαντος γάρ τοῦ σεδασμίου πατρὸς ἐν τἢ πανευδαίμονι Κων- ε. 1.34 v. II. σταντινουπόλει, ἀπέστειλε τοῦτον ὁ προλεχθεὶς εὐσεδὴς ἄναξ εἰς τὴν τοιαύτην μονήν, ἤδη τέλος τῆς ἀποκαταστάσεως ἐχούσης, πρὸς τὸ κατοπτεῦσαι καὶ εὐλογῆσαι τὴν τοιαύτην παρ' αὐτοῦ κτισθεῖσαν μονήν. ἀκήκοεν γάρ, ὅτι πλεῖστα μοναστήρια ὁ ἐν άγίοις Σάδας ἐν τἢ άγία Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν πόλει καὶ τἢ 10 ταύτης ἐρήμφ πεποίηκεν. εἰς ἢν εἰσελθὼν ὁ παμμάκαρ πατὴρ ἡμῶν Σάδας πάνυ ἡγάσθη τοῦ τε τόπου καὶ τῆς ποικίλης κατασκευῆς. ἔστιν γὰρ ἡ τοιαύτη σεδασμία μονὴ οἰονεὶ τειχίφ περιπεφραγμένη πάντοθεν καὶ ἀποκεχωρισμένη | τῆς τῶν κοσ- ε. τ. 33 r. I. μικῶν διαγωγῆς τε καὶ συναυλίας καὶ ὥσπερ πόλις ἀκράδαντος ἐπ' ὁρους κειμένη καὶ τῶν οὐρανῶν ἀπτομένη τῆ τῶν κτισμάτων ὑψότητι. ταύτης οὖν ἔνεκα τῆς 15 αἰτίας ἔκτοτε οἱ ἀπὸ Ἱεροσολύμων παραγινόμενοι ἐν τῆ Κωνσταντινουπόλει ἐν ταύτη παρὰ τῶν εὐσεδῶν βασιλέων ἀπεστέλλοντο. ὅθεν καὶ οἱ < πανένδοξοι καὶ ἄγιοι > τοῦ Χριστοῦ ὁμολογηταὶ καὶ μάρτυρες παρὰ τοῦ πανεχθίστου καὶ θηριωνύμου ἄνακτος ἐν τῆ αὐτῆ ἀπεστάλησαν μονῆ ἀπὸ Ἱεροσολύμων παραγενόμενοι

Ταύτην τοίνυν τὴν μονήν, εὐθηνουμένην πάνυ ἔν τε χρήμασι καὶ κτήμασι
20 καὶ ἀναλώμασιν, ό ἀσεδὴς καὶ μετὰ τὸν διώκτην διώκτης ὁ τῆς άλουργίδος ἀνά- ε. 1. 35 r. 11.
ξιος Κωνσταντῖνος ὁ Κοπρώνυμος διὰ τὸ ἐν αὐτῆ κατοικεῖν ὁρθοδόξους καὶ άγίους
πατέρας, οὐ μὴν άλλὰ καὶ διὰ τὸν ἐν άγίοις καὶ μέγαν πατριάρχην Γερμανόν — κ. 1. 108 r. 1.
ὁ γὰρ τούτου θηριώνυμος καὶ πρῶτος αἰρεσιάρχης πατὴρ διὰ τὸ ὑπ' αὐτοῦ τοῦ
θεσπεσίου πατρὸς Γερμανοῦ ἀναθέματι αἰωνίψ παραδοθῆναι ὡς εἰκονοκαύστου καὶ
25 ἰουδαόφρονος, καὶ ὑπ' αὐτοῦ ἐξορίστου γεγονότος ἐν ταύτη τῆ προλεχθείση λαμπρᾶ
καὶ ὀρθοδόξψ μονῆ — ἐγύμνωσέ τε καὶ ἐξηφάνισε καὶ μικροῦ δεῖν κατηδάφισεν.
ἐκτυφλώσας γὰρ τὸν τῆς αὐτοῦ ἀδελφῆς Αννης σύζυγον τὸν ὀρθοδοξότατον ἄνακτα ε. 1. 35 v. 1.
᾿Αρτάουασδον τοὕνομα ἐν ὑπερορία κατεδίκασεν ἐν τῆ προλεχθείση μονῆ σὺν τῆ αὐτοῦ συζύγψ καὶ τοῖς αὐτοῦ ἐννέα παισί, καταγώγιον κοσμικῶν ἀπεργασάμενος
30 καὶ παντελῶς γυμνώσας αὐτὴν ἐκ τῆς τῶν μοναχῶν συναυλίας. εἰς ἢν μονὴν κατάκεινται | τὰ αὐτῶν ὀρθόδοξα λείψανα.

Έν ταύτη τοίνυν τη σεβασμία μονή, καθώς προλέλεκται, δ μέγας καὶ ἄγιος πατριάρχης Γερμανός τέλει τοῦ βίου ἐχρήσατο. εἰς ἢν καὶ κατάκειται τὸ καρτερικὸν καὶ ἱερὸν αὐτοῦ λείψανον. ταύτης ἕνεκα τῆς αἰτίας τὸν ἐν άγίοις καὶ 3 ἡ δμολογητὴν καὶ μέγαν πατέρα | ἡμῶν Μιχαὴλ ὁ ἐν άγίοις τελετάρχης Μεθόδιος, ε. ε. 35 ν. ΙΙ. ὡς προλέλεκται, ἡγούμενον προυβάλετο τῆς τοιαύτης μονῆς. τὸν δὲ πάνσοφον καὶ

Α: 5. τοῦ προλεχθέντος σεδασμίου. — 26. ἐξηφάνισεν. — 29. παισὶν. — 35. μέγα. G: 7. καθοπτεῦσαι. — 11. τρόπου. — 14. τὸν οὐρανὸν. — 20. άλουργίδος. — 26. κατηδάφησεν. — 28. τούνομα. — 32. καθὼς προλέλεκται προηγιη.

μέγαν Θεοφάνην μητροπολίτην πεχειροτόνηκεν της κατά Νίκαιαν άγιωτάτης έκκλησίας, εἰς ἢν πόλιν ή άγία καὶ οἰκουμενική πρώτη σύνοδος κατὰ 'Apelou τοῦ δυσσεδούς επί Κωνσταντίνου τού εν άγιοις μεγάλου βασιλέως συνηθροίσθη των τρια-A.1. 108 v. I. νοσίων λέγω δέκα καὶ δκτώ άγίων πατέρων. ἐν δὲ | τῷ μέλλειν τοῦτον γειροτονεῖσθαι τινὲς τῶν ἀρχιερέων πρὸς τὸν ἄγιον Μεθόδιον ούτωσὶ λέλεχαν, ώς ὅτι οὐκ 5 e. i. 36 i. i. δφείλει τῆς τοιαύτης ἐντὸς | γενέσθαι ἀρχιερωσύνης, μὴ ὄντων τῶν τοιούτων μαρτύρων έχ τής αὐτής γής. «ήμεῖς γὰρ τὰ κατ' αὐτὸν καὶ τὴν αὐτοῦ πολιτείαν καὶ ἀνα-« στροφήν οὐ γινώσκομεν». ὅθεν πρὸς αὐτούς ὁ μέγας τῆς εὐσεβείας ἀγωνιστής Μεθόδιος ἀποκριθείς ἔφη· «πιστεύσατέ μοι, πατέρες, οὔτε ἐγὼ βουλῆς εἶχον τοῦτον « χειροτονίας <τοιαύτης μεγίστης> άξιῶσαι, άλλ' ή τοῦ προσώπου αὐτοῦ γραμμή 10 « καὶ αί τοῦ νώτου μάστιγες καὶ ή ἐν τη ὑπερορία καὶ φρουρᾶ πολυετής κάθειρξις « και ἄκοντά με και μή βουλόμενον έλκει τοῦτον χειροτονίας και μεγίστου θρόνου A.t. 108 v. II. « ἄξιον κρίναι. άλλὰ Χριστός ὁ άληθινός | ήμῶν Θεός, ύπὲρ δν πολλάς ποινάς καὶ «.ι. εσ.. ιι. « μάστιγας | ύπέμεινε, τοῦτό μοι προσευχομένω δεδήλωκεν». τότε δη τότε καὶ δ τῆς εὐσεδείας άγωνιστής καὶ μέγας Μιχαήλ πρός τὸν πατριάρχην Μεθόδιον ἀπο- 15 κριθείς ἔφη: «εἴ τι ἄν ποιῆς καὶ πράττης εἰς τὸ ἐμὸν πνευματικὸν τέκνον τὸν « πάνσοφον Θεοφάνην, τῷ συνεκδήμω καὶ συναιγμαλώτω ἐμοὶ ποιεῖς· ἐγὼ γὰρ « ἐχείνος, και ἐχείνος ἐγώ». ὁ γὰρ άγιώτατος πατριάρχης οὕτω προσείχε τοὶς παρά τοῦ πατρὸς ήμῶν τοῦ ἐν άγίοις φημὶ Μιχαήλ λεγομένοις καὶ πραττομένοις, ώς έχ Θεοῦ χαὶ οὐχ ἐξ ἀνθρώπου ἐνεργουμένοις.

Τούτων δὲ οὕτως πραχθέντων ὁ ἐν άγίοις πατὴρ ἡμῶν <παὶ ὁμολογητὴς>
6.1.36 v. I. Θεόδωρος, ὁ γνήσιος συναίμων τοῦ άγίου Θεοφάνους, | τέλει | τοῦ βίου ἐχρήσατο τῷ εἰκάδι καὶ ἑβδόμη τοῦ δεκεμβρίου μηνός, ζήσας ἔτη ἑβδομήκοντα. οὕτινος καὶ ἡ βίβλος ἡ λεγομένη 'Κυνόλυκος' τῆς αὐτοῦ σοφίας τὸ ὑψηλὸν καὶ ἀκρότατον ἀναφανδὸν διαπρυσίως κηρύττει, τῶν δὲ αἰρετικῶν καὶ εἰκονοκαυστῶν ἐμφράττει τὰ 25 ἀπύλωτα στόματα διὰ τῶν πανσόφων αὐτοῦ ἀποδείξεων τῶν ἐκ τῶν θείων γραφῶν συλλεγεισῶν. ὁ δὲ μέγας καὶ θεοφόρος Θεοφάνης σὺν τῷ αὐτοῦ καθηγητῷ τῷ πανσόφῳ Μιχαήλ, ἐγκωμίοις καταστέψαντες τὴν αὐτοῦ άγίαν καὶ θεοφόρον κοίτετελευτηκότων ἀγίων πατέρων.

Τοῦ δὲ όμολογητοῦ Θεοφάνους ὀρθοδόξως ποιμάναντος τὴν αὐτοῦ λογικὴν Α.Ι. 109 τ.ΙΙ. ποίμνην ἐπὶ τέτρασιν ἔτεσι καὶ καρποὺς πεπείρους τῷ Θεῷ προσκομίσαντος, τῶν δι' αὐτοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ πανσόφου διδασκαλίας διασωθέντων εἴσω τῶν λιμένων τῆς τῶν οὐρανῶν βασιλείας τὰς μακαρίας ψυχὰς αὐτῶν ἀπεθησαύρισεν. τούτου τοίνυν τοῦ πανσόφου ἀρχιερέως Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν καταλαδόντος ποτὲ τὴν παν- 35 ευδαίμονα Κωνσταντινούπολιν καὶ πρὸς τὸν τῆς αὐτῆς ἀρχιερέα εἰσελθόντος καὶ

A: 1. της αὐτοῦ γης. — 11. καὶ ἐν τη. — 15. τὸν προλεχθέντα πατριάρχην. — 23. εὐδόμη. — 25. διαπρισίως. — 27. συλλεγέντων. — 31. ποιμάντος. — 32. ἔτεσιν. — πεπήρους. G: 6. τῶν τούτων μαρτύρων. — 7. αὐτοῦ γαίης. — ἡμεῖς δὲ τὰ. — 13. κρίναι. — 19. άγίοις φημι. — 27. συλλεγέντων. — 32. πεπήρους.

τοῦτον ἀσπασαμένου, παρεγένετο καλ πρός τὴν μονὴν τῆς Χώρας πρός τὸν αὐτοῦ e. ε. ετ ε. ι. καθηγητήν και κηδεμόνα τὸν πάνσοφον Μιχαήλ. και τοῦτον ἀσπασάμενος ἦν σὺν αὐτῷ χρόνον οὐκ ὀλίγον. και δη ἀρρωστία περιέπεσεν, ἐν ή και τετελεύτηκεν. δθεν, προσκαλεσάμενος τὸν αὐτοῦ πάνσοφον καὶ μέγαν ποιμενάρχην Μιχαήλ φημι Α. ε. 109 ν. ι. 5 τον πάνυ, φησί προς αὐτόν· « εὕξαι, πάτερ, το τέχνον σου· ἐκλείπω γάρ· καὶ ἀπόδος « κάμέ, τὸν καρπὸν τῶν πόνων σου, ώς καὶ τὸν ἐμὸν δμαίμονα καὶ ἀδελφόν, Χριστῷ « τῷ πανυψίστφι Θεῷ· καὶ κήδευσον ταῖς σαῖς δσίαις χερσὶν δ μετὰ πολλῶν κόπων « και σοφών παραινέσεων εξέθρεψας σώμα. και παράδος με τῷ γοί τῶν πατέρων « μου. ίδου γαρ ή δύναμις | τοῦ εὐτελοῦς καὶ δυστήνου μου σαρκίου εἰς τέλος ἐξ- ε. 1. 37 r. 11. 10 « έλιπεν. και μνείαν ποιοῦ τοῦ σοῦ ώς ποιμήν προδάτου ἐν ταῖς πρὸς Θεόν σου « έντέυξεσιν. » και ταῦτα είπων και 'είς γεῖρας σου, Κύριε, παρατίθημι τὸ πνεῦμά μου' λέξας, παρέδωκε την παναγίαν αὐτοῦ ψυχην εἰς χεῖρας τῶν άγίων ἀγγέλων, ών και τὸν βίον ζεζήλωκεν, κεκοίμηται δὲ οὖτος δ <πάνσοφος ξεράρχης Α.τ. 108 ν. ΙΙ. καὶ> δμολογητής <καὶ μάρτυς τοῦ Χριστοῦ> Θεοφάνης τῆ ἐνδεκάτη τοῦ. 15 δατωβρίου μηνός της ενάτης Ινδιατιώνος επί της βασιλείας τών φιλοχρίστων <παι δρθοδόξων> βασιλέων Μιχαήλ παι Θεοδώρας τῆς αὐτοῦ μητρός, ὢν ἐτῶν έξήχοντα καὶ έπτά.

Τούτου τοίνυν τοῦ <πανσόφου καὶ> ἱερομάρτυρος Θεοφάνους ἡ τοῦ Θεοῦ καθολικὴ καὶ ἀποστολικὴ ἐκκλησία πολ|λὰ πονήματα καὶ διδασκαλίας κατέχει, ὡς є. ι. 37 ν. ι. 20 θησαυρὸν ἄσυλον παρ' ἐαυτῆ ἀποθησαυρίσασα. οὖτος γὰρ ὁ θεσπέσιος καὶ μέγας Θεοφάνης δεύτερος Δαυὶδ μελφδὸς ἀνεδείχθη τῆ τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία. τὰς γὰρ θείας πανηγύρεις τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ πανάγνου μητρὸς τῆς <εὐλογημένης Θεοτόκου καὶ > ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ τῶν αὐτοῦ ἐν|δόξων προφητῶν, ἀποστόλων, μαρτύρων, ὁσίων καὶ δικαίων οὐ μὴν ἀλλὰ κ. ι. 110 г. ι. 25 καὶ ἀρχαγγέλων κανόσι θείοις εὐμελεστάτοις κατεκόσμησεν.

Τοῦτον τοίνυν τὸν μέγαν <παὶ θεοφόρον> Θεοφάνην ὁ ἐν άγιοις πατήρ ήμῶν <παὶ μέγας> Μιχαήλ, ἐγπωμίοις ἐπιταφίοις παταστέψας παὶ τελευταὶ ον ἀσπασάμενος, ε. ε. 37 ν. ε. πατέθετο ἐν θήπαις ὁσίαις τῆς αὐτοῦ σεδασμίας μονῆς πλησίον τοῦ παρτεριποῦ παὶ άγιου λειψάνου τοῦ πανσόφου παὶ ὁμολογητοῦ Γερμανοῦ. καὶ ταῦτα μὲν οὕτως 30 περὶ τῆς σεπτῆς παὶ αὐταδέλφου ξυνωρίδος Θεοδώρου παὶ Θεοφάνους τῶν ὁμολογητῶν παὶ μαρτύρων ἐπράχθη τε παὶ ἐγένετο. οὕτως γὰρ ἀθλήσαντες παὶ τὸν δρόμον τελέσαντες παὶ τοὺς τυράννους παὶ ἀθέους αἰρετιποὺς παταισχύναντες, τὸν χορὸν πατέλαδον ἐπεῖνον, δν ἐπόθησαν, ἐν παρρησία πρεσδεύοντες ὑπὲρ τῆς αὐτῶν κ. ε. 110 г. ε. δρθοδόξου παὶ ἱερᾶς ποίμνης ὡς ποιμένες ἄριστοι.

A: 6. τω έμω όμαίμωνι καὶ άδελφω. — 15. έννάτης. — 19. διδασκαλείας. — 20. ούτος γάρ ούτος δ θεσπέσιος κτλ. — 25. έμμελεστάτοις κατεκόσμησε.

G: 4. προσκαλεσάμενος Μιχαήλ τὸν πάνυ φησὶ. — 5. εδξαι. — 6. καμὲ. — 8. πατέρων σου. — 11. ἐντεύξεσι. — πνεῦμα μου. — 12. τὴν άγίαν αὐτοῦ. — χεῖρας άγίων. — 15. ἐννάτης. — 20. οδτος γὰρ οδτος ὁ μέγας Θεοφάνης.

'Αλλά μοι δεύρο θεοφόρον και όρθοδοξον σύστημα, ώσπερ έκ δυνάμεως G. f. 38 r. l. είς δύναμιν, οῦτως ἐξ άγίων είς ἄγιον ἐπανάξωμεν τὸν λόγον καὶ μάθωμεν, τί καὶ περί τον έν άγίοις πατέρα ήμῶν τον θεοφόρον και όμολογητήν και μέγαν Μιχαήλ δ τῶν ὅλων Θεὸς θαυματουργεῖ καθώς γὰρ προείπομεν, μετὰ τὸ προδληθήναι αὐτὸν εἰς τὴν τοιαύτην μονὴν ἡγούμενον < εὖρεν αὐτὴν πάνυ δλιγωθεῖσαν καὶ μικροῦ δεῖν κατεσκαμμένην>. παρὰ < γὰρ > τῶν ἀθέων αίρετικῶν, < καθώς προλέλεκται, > ἐκδιωγθέντων <τῶν μοναγῶν> ἐκ τῆς τοιαύτης μονῆς καὶ σκηνω-7.1 110 v. l. σάντων πάνυ δλίγων εν τινι άγρῷ τῆς αὐτῆς μονῆς, Καστώρεον οὕτω λεγόμενον, 6.1.38.τ.μ. έν τῷ ναῷ τοῦ άγίου μάρτυρος Τρύφωνος καὶ μετὰ πολίλῆς στενοχωρίας τὸν έαυτῶν βίον διαγόντων, ὁ πανόσιος πατήρ ήμῶν Μιχαήλ, ἀποστείλας καὶ τούτους 10 • πρός έαυτον άγαγών και τη αὐτῶν μονή καθιδρύσας, ήν σύν αὐτοῖς ἐκτελῶν τὴν τοῦ Θεοῦ δοξολογίαν. καὶ δὴ τῆς τοῦ Θεοῦ προνοίας τῆς πάντα καλῶς οἰκονομούσης πρός το μεγαλύναι τον αὐτής ὑπέρμαχον καὶ θεοφόρον Μιχαήλ, οὐ μετὰ πολύν χρόνον ἐπληθύνθη ἡ αὐτοῦ συνοδία καὶ ἔφθασεν μέχρι τῶν ἐκατὸν μοναχῶν. Φς δὲ περὶ τῶν σωματικῶν χρειῶν ἐστενοῦτο πάνυ ή αὐτοῦ ἐνάιρετος 15 και θεοφιλής συνοδία — λίαν γάρ εν στενώσει ύπηρχεν ή τοιαύτη μονή περί A. f. 110 v. 11. τῶν | τοιούτων χρειῶν | — βουλή θεαρέστω χρησάμενος πρός τὸν ἐν άγίοις καὶ μέγαν πατριάρχην Μεθόδιον < ἐπαντλθεν> και δηλα ταῦτα τούτφ ποιεί και ζητεί παρ' αὐτοῦ βοήθειαν, ώστε μή τὴν αὐτοῦ συνοδίαν διὰ τὴν κατέχουσαν αὐτοὺς σπάνιν τῶν ἐδωδίμων σχορπισθήναι καὶ ὑποχωρήσαι. ὁ δὲ μέγας Μεθόδιος τοῦτον 20 παραλαδών ἀνέρχεται πρός τὸν μέγαν καὶ ὀρθόδοξον ἄνακτα Μιχαήλ καὶ τὴν αὐτοῦ θεοσεδεστάτην μητέρα καὶ δῆλα ποιεῖ ταῦτα <τῷ θεοστέπτφ σκηπτούχφ>. και αιτούνται παρ' αὐτού συμμαχίαν, ώστε, ὅπου ἄν ἐξεδόθη παρὰ τοῦ <βεδήλου καί > Κοπρωνύμου βασιλέως της αὐτης εὐαγεστάτης μονης εἴτε οἴκημα εἴτε καὶ G. f. 38 v. ii. άγρός, πελεύση ή αὐτοῦ θεόστεπτος βασιλεία <άνυπερθέτως χωρίς πάσης άντιλο- 25 Α. τ. ΙΙΙ. τ. Ι. γίας > ἀποδοθή ναι πάντα πρός την τοιαύτην αὐτοῦ βασιλικήν μονήν. καὶ δή τούτου γεγονότος και τοῦ ἐν άγίοις πατρὸς ἡμῶν και τῆς αὐτοῦ συνοδίας ἐν εὐθηνία πολλή καταστάντος, ηύξανεν ή του Θεού ποίμνη και προέκοπτε ταῖς κατά Θεόν άρεταῖς καὶ ταῖς πανσόφοις αὐτοῦ διδασκαλίαις καὶ παραινέσεσιν. <ὅθεν καὶ διέλαμπεν ή αὐτοῦ ἐνάρετος πολιτεία φωστῆρος δίκην, ὥστε πάντας σχεδὸν τοὺς τοῦ 30 παλατίου και τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας φοιτᾶν πρός αὐτὸν εὐχῆς χάριν και ἀπολαύσεως τῆς αὐτοῦ πανσόφου διδασκαλίας>. ταῦτα <δὲ> ἀκούων <καὶ> ὁ μέγας <πατριάρχης> Μεθόδιος ἔχαιρε καὶ ἢγαλλιᾶτο τῷ πνεύματι, ὅτι ἡ τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία τοιούτοις ανδράσι κατεκεκόσμητο, αλλά και αύτος μικρού δείν αχώριστος Α.τ. ΙΙΙ.τ. ΙΙ ήν πάντοτε τοῦ θεοφόρου Μιχαήλ. 35

Α: 4. προείπωμεν. — 18. ἐπανῆλθεν προπущенο. — τοῦτο. — 19. αὐτοῖς σπάνην. — 20. ἐδωδήμων. — 24. κοπρονύμου. — 25. κελεύσει.

G: 4. προείπωμεν. — μετὰ τὸ γενέσθαι αὐτὸν ἐν τῇ τοιαύτῃ μονῇ καθηγούμενον. — 19. αὐτοῖς σπάνην. — 20. ἐδωδήμων. — 25. κελεύσει. — 97. ήμων μετὰ τῆς. — 29. παραινέσεσι. — 34. ἀνδρᾶσι. — 35. ἡν διαπαντὸς τοῦ θεοφόρου.

'Ως δὲ ταῦτα οὕτως εἰχεν, ἔφθασε καὶ ἡ άγια αὐτοῦ καὶ ἔνδοξος ἐκ τοῦ βίου <τούτου τοῦ ματαίου> μετάστασις. εἰς γὰρ ἔσχατον γῆρας ἡν ἐληλακὼς ε.ι. 39 ν.ι. μέχρι που τῶν ὀγδοήκοντα καὶ πέντε ἐτῶν. ἤσχαλλε γὰρ καὶ ἐδυσφόρει καὶ ἐσπούδαζε δεόμενος τοῦ Θεοῦ νυκτὸς καὶ ἡμέρας, ῶστε αὐτὸν ἀναλῦσαι καὶ σὺν Χριστῷ 5 εἰναι, κατὰ τὸν μακάριον Παῦλον, μετὰ τῶν αὐτοῦ φοιτητῶν καὶ ὁπαδῶν Θεοδώρου φημὶ καὶ Θεοφάνους. ὁ δὲ τῶν δλων Θεὸς προσέσχε τῆ δεήσει τοῦ οἰκείου θεράποντος καὶ διὰ νυκτερινῆς δψεως δήλην αὐτῷ ποιεῖται τὴν αὐτοῦ μετάστασιν. ήσυχάζοντι γὰρ αὐτῷ κατὰ τὸ ἔθος τῶν νηστειῶν τῆς άγιας Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν γεννήσεως παρίσταται αὐτῷ τοῦ Θεοῦ ἄγγελος λέγων αὐτῷ | «Μιχαήλ, Μιχαήλ· Α.ι. ΙΙΙν. Ι. 10 « ἀναλῦσαί σε ἐκ τοῦδε τοῦ ματαίου βίου καὶ ἀπαλλαγῆναι τῶν πολλῶν κόπων «καὶ μόχθων καὶ σὺν αὐτῷ εἰναι ἐν τῆ ἀναπαύσει τῶν δικαίων. μετὰ γὰρ δέκα « ἡμέρας ἔρχει πρὸς αὐτόν ».

②ς δὲ ἔξυπνος ἐγένετο ὁ τοῦ Θεοῦ ἄνθρωπος ὁ μέγας Μιχαήλ, σύνδα15 κρυς γεγονὼς εἰθέως εἰς εἰχὴν ἔστη καὶ <πρὸς τὸν Θεὸν εἰχόμενος> μετὰ δακρύων <καὶ πολλῆς χαρᾶς> ἔλεγεν· «εἰχαριστῶ σοι, Χριστὲ ὁ Θεός μου, ὅτι
« εἰσήκουσας τῆς εὐτελοῦς μου δεήσεως καὶ ἐκέλευσάς με πρὸς σὲ ἐλθεῖν· αὐτός,
« Κύριε ὁ Θεός μου, τὴν ποίμνην, ῆν μοι ἀναξίφ ὅντι πεπίστευκας, ἐκ πάσης
« αἰρέ σεως <ψυχοδλαδοῦς> καὶ πάντων τῶν τοῦ πονηροῦ ἐπιτηδευμάτων ἀδλαδῆ ͼ.ι. 39 ν. ΙΙ.
« αἰρετικῶν θρασύτης καὶ ὁ κατὰ τῆς ἐκκλησίας σου πόλεμος, καὶ ἡμεῖς γενώ« μεθα τέλος τῆς μαρτυρίας τῶν ὑπὲρ σοῦ ἀθλησάντων ἀγίων· καὶ παῦσον τὰ
« σκάνδαλα τῆς ἀγίας καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας σου, ἢν περιεποιήσω
« τῷ ὁσίφ σου αἵματι. ὅτι πρέπει σοι ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῦνας. ἀμήν.»

25 Ταῦτα αὐτοῦ εὐξαμένου ἐκέλευσε κροῦσαι τὸ ξύλον. καὶ συναχθείσης τῆς αὐτοῦ | άγιας συνοδίας, ἤρξατο τῶν ὀρθρινῶν ὕμνων τῆς τοῦ Θεοῦ δοξολογίας. τῆς 6.1.39 ν. II. δὲ κρούσεως τοῦ ξύλου παρὰ τὸ εἰωθὸς γενομένης, ἐπυνθάνοντο οἱ αὐτοῦ φοιτηταὶ λέγοντες. «τίς ἡ αἰτία, πάτερ, δι' ἢν οὕτως παρὰ τὸ εἰωθὸς τοῦτο πεποίηκας; » τότε δὲ μετὰ τὴν ἀπόλυσιν τῶν ἑωθινῶν ὑμνων | λέγει αὐτοῖς ὁ θεσπέσιος Μιχαήλ. Α. f. 112 r. I. 30 «μηδὲν λυπηρὸν ὑμῖν καταφανεῖ, τέκνα μου ἀγαπητά· ὁ γὰρ Κύριὸς μου Ἰησοῦς «Χριστὸς προσεκαλέσατό <με> τοῦ ἀναλῦσαι καὶ σὺν αὐτῷ εἴναί με. »

Τούτων δὲ εἰς ἐπήκοον πάντων λεχθέντων, λύπης ἐπληρώθησαν πάντες καὶ δακρύων πολλῶν, | τὴν ὀρφανίαν αὐτῶν μὴ φέροντες. τοῦ δὲ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν τούτοις ἐν τἢ καρδία λαλήσαντος καὶ παρακλητικοῖς λόγοις νουθετήσαντος, ε. ι. 40 г. ι. 35 ἤρξατο λέγειν οὕτως· «τέκνα μου ἀγαπητά, μὴ ἐπιλάθεσθε τῶν ἐμῶν ἐντολῶν, «μᾶλλον δὲ τῶν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, καὶ μὴ χαυνωθῆ ὑμῶν ὁ λο-

A: 3. ἤσχαλλεν. — 6. προσέσχεν. — 10. πέπληπέν. — 33. δρφανείαν.

 $G\colon 10$ . σαυτόν. — 15. ἔστη καὶ οδτωσὶ δακρυρροῶν ἔλεγεν. — 21. γενόμεθα. — 23. ής περιεποιήσω. — 27. εἰωθὼς. — 30. καταφανή. — 33. δρφανείαν. — 34. ήμῶν τούτου ἐν τῆ αὐτῶν καρδία.

« γισμός μήτε δανήση πρός την τοῦ Θεοῦ λειτουργίαν. άλλὰ πάσης άγαθοεργίας

«τὴν είλικρινῆ ἀγάπην διὰ παντὸς κτήσασθε, σύνδεσμον οὖσαν τῆς τελειότητος· A.i. 112 r. II. «πάσα γάρ άρετη δι' άγάπης και ταπεινοφροσύνης τελει οῦται. και ή μεν ταπεινο-G.I. 40 r. II. « φροσύνη ύψοῖ, ή δὲ ἀγάπη τοῦ ῦψους πεσεῖν οὐκ ἐᾶ. | μείζων δὲ ή ἀγάπη τῆς « ταπεινοφροσύνης έστί διὰ γὰρ τὴν πρὸς ἡμᾶς ἀγάπην ἐταπείνωσεν έαυτὸν ὁ τοῦ 5 « Θεοῦ Λόγος ὁ Κύριος ήμων Ἰησοῦς Χριστὸς καθ' ήμας γενόμενος ἄνθρωπος. διὸ « δφείλομεν άδιαλείπτως έχ θελήματος αύτῷ έξομολογεῖσθαι καὶ ύμνους καὶ εύχα-« ριστίας άναπέμπειν διὰ τὰς πρὸς αὐτὸν συνθήκας, καὶ μάλιστα ήμεῖς οί πραγ-« μάτων καὶ φροντίδων ἀπηλλαγμένοι, καὶ δῶρα προσάγειν ὑπὲρ λύτρου τῶν ἡμῶν « άμαρτιῶν τὴν τῆς ψυχῆς καθαρότητα και τὴν τοῦ σώματος άγνείαν και είλι- 10 « κρινή άγάπην, καὶ δπέρ αὐτοῦ καὶ τής αὐτοῦ εἰκόνος προθύμως θεῖναι τὴν έαυ-G. f. 40 v. i. « τῶν ψυχὴν καὶ ἐκχέειν τὸ ἱ ίδιον αἶμα, καὶ μὴ προδοῦναι τὴν ἡμῶν ὀρθόδοξον A. f. 112 v. l. « καλ ἀποστολικήν καλ καθολικήν | πίστιν.» ταῦτα δὲ αὐτοῦ εἰπόντος, ἀπέλυσε πάντας. Καὶ δὴ ἔωθεν ἀνέρχεται πρὸς τὸν άγιώτατον πατριάρχην Μεθόδιον φαιδρῷ τῷ προσώπῳ, ώστε θεασάμενον αὐτὸν τὸν πατριάρχην εἰπεῖν πρὸς αὐτόν « τίς ή 15 « φαιδρότης τοῦ προσώπου σου, τιμιώτατε πάτερ; οὐδέποτε γάρ σε τοιοῦτον τεθέαμαι». ήν γάρ δ άγιος ώχρὸς τη όψει ἐχ της άγαν ἐγηρατείας καὶ ταπεινώσεως. δ δὲ πρὸς αὐτὸν πρὸς τὸ οὖς κατ' ἰδίαν ἔφη « καὶ γάρ, μακαριώτατε καὶ οἰκουμενικὲ διδά-G. f. 40 v. ii. « σκαλε, χαρήναι καὶ εὐφραν θήναι δεῖ, ὅτι ὁ Κύριός μου καὶ Θεὸς Ἰησοῦς ὁ Χρι-« στὸς προσκέκληκέ με τὸν ἀνάξιον εἰς τὴν αὐτοῦ βασιλείαν». 'Ως δὲ τούτων ἤχουσεν ὁ άγιώτατος ἀρχιεπίσχοπος, λύπης ἐπληρώθη' πάνυ γάρ ηγάπα και ἐσέβετο τὸν μακάριον. και λέγει αὐτῷ· «ἀπέλθωμεν δή, μακαριώ-A.t. 112 v. 11. « τατε, πρός τούς όρθοδόξους ήμῶν βασιλεῖς, ὅπως καὶ αὐτοὶ ἐν ἀπολαύσει γέ-« νωνται τῶν άγίων εὐχῶν σου ». καὶ παραλαθών τοῦτον ὁ άγιώτατος πατριάρχης και πρός τον δρθόδοξον <και θεόστεπτον> ἄνακτα Μιγαήλ ἀνελθών και τήν αὐτοῦ 25 θεοφιλή μητέρα, Θεοδώραν λέγω την δρθόδοξον και μεγάλην βασίλισσαν, και τού-6. ε. 4ι ε. ι. τους ἀπολαδών κατ' ίδιαν, δ ἐν άγίοις πατριάρχης ἀπήγγειλεν αὐτοῖς τὰ τοῦ πράγματος, οί δὲ πιστότατοι καὶ ὀρθόδοξοι βασιλεῖς, προσκαλεσάμενοι τὸν μακαριώτατον καὶ ἄγιον Μιχαήλ, πίπτουσιν εἰς τοὺς πόδας τοῦ σεβασμίου πατρός, εὐχήν αλτούντες καλ πρεσδείαν ποιείσθαι πρός τὸν τῶν ὅλων  $\Theta$ εὸν ὑπέρ τε αὐτῶν καλ 30τῆς οἰχουμενικῆς καταστάσεως, καὶ δὴ συνταξάμενος τούτοις ὁ μέγας Μιχαὴλ καὶ A. f. 113 r. II. τελευταΐον άσπασάμενος λέγει πρός αὐτούς: «σώζεσθε, ἐπίγειοι βαίσιλεῖς, σώζεσθε

« καὶ μὴ ἐπιλάθησθε τοῦ οὐρανίου βασιλέως Ἰησοῦ Χριστοῦ, καὶ τὴν αὐτοῦ ἐκκλη« σίαν ἀσφαλῶς ἐκ πάσης αἰρέσεως φυλάξατε, καὶ τὴν αὐτοῦ εἰκόνα μηδ' ὅλως

σ. τ. τ. ι. « ἀρνήσησθε. ἰδοὺ τοῦτο θαρρῶν εἰς τὸν Χριστὸν | καὶ Θεόν μου ὑμὶν λέγω, ὅτι 35
« τῆς ἐπουρανίας βασιλείας σὺν πᾶσι τοῖς άγίοις ἀξιωθήσεσθε μετὰ Κωνσταντίνου
« τοῦ ἐν άγίοις καὶ Θεοδοσίου καὶ Ἐλεσδοᾶ τῶν χριστιανικωτάτων καὶ ὀρθοδόξων

A: 5. έστίν. — 7. αὐτοῦ. — 16. σου προηγιμ. — 20. προκέκληκέν. — 28. πιστώτατοι. G: 2. διαπαντὸς. — 12. ἐκχέε. — 18. κατιδίαν. — 27. κατιδίαν. — 28. πιστώτατοι. — 32. σώζεσθε. — 35. ἀρνήσησθε. — 36.ἐπουρανίου.

« < καὶ θεοστέπτων > βασιλέων, ὅτι ἀπεδώκατε τὸ ἴδιον κάλλος τὴν τῶν εἰκόνων « ἀνατύπωσιν τῆ τοῦ Θεοῦ νύμφη, τὴν καθολικήν φημι καὶ ἀποστολικὴν ἐκκλη- « σίαν. » ταῦτα δὲ αὐτοῦ εἰπόντος, ἀπέστη ἀπ' αὐτῶν.

Κατελθόντων δὲ ἀμφοτέρων τοῦ τε πατριάρχου καὶ τοῦ μεγάλου Μιχαὴλ 5 ἐκ τῶν βασιλείων αὐλῶν, ὁ άγιώτατος πατριάρχης | παρέλαδεν αὐτὸν μετ' αὐτοῦ κι ιισι ιι καὶ ἀνῆλθον εἰς τὸ αὐτοῦ κελλίον. καὶ δὴ παρακαλεῖ αὐτὸν μεῖναι σὺν αὐτῷ μέχρι τῆς ώρισμένης | αὐτῷ παρὰ Θεοῦ τελευταίας ἡμέρας. ὁ δὲ ὅσιος πατὴρ ἡμῶν, μὴ є ι 41 ν. ι γινώσκων παρακούειν, εἰξεν τῆ αὐτοῦ παρακλήσει καὶ ἡν σὺν αὐτῷ εὐφραινόμενος καὶ σχολάζων τῆ τε εὐχῆ καὶ νηστεία καὶ ταῖς παννύχοις στάσεσί τε καὶ ἀγρυκαὶ οἰκουμενικὸν πατριάρχην Μεθόδιον ἀπολῦσαι αὐτὸν εἰς τὴν αὐτοῦ μονὴν πρὸς τὸ τελειωθῆναι αὐτὸν ἐν τῷ αὐτοῦ κελλίψ. ὁ δὲ οὐκ ἐδούλετο τούτου χωρισθῆναι, ἀλλ' ἐδέετο αὐτοῦ τελειωθῆναι ἐν τῷ αὐτοῦ κελλίψ ἐν τῷ πατριαρχείψ. ὁρῶν | δὲ ε.ι. 41 ν. ιι. τὸν | ἄγιον σφόδρα λυπούμενον καὶ ἀδημονοῦντα διὰ τὸ μὴ ἀπολύεσθαι αὐτὸν παρ' κ. ι. ιισν. ι. 15 αὐτοῦ εἰς τὴν αὐτοῦ μονὴν καὶ μὴ θέλων λυπῆσαι αὐτόν, ἀπέστειλεν αὐτὸν μετὰ πάσης δορυφορίας τοῦ αὐτοῦ εὐαγοῦς κλήρου.

Εἰσελθόντος δὲ αὐτοῦ εἰς τὴν αὐτοῦ μονήν, εἰσέρχεται ἐν τῷ ναῷ τοῦ άγίου ἱερομάρτυρος ᾿Ανθίμου. καὶ οἱονεὶ συνταξάμενος αὐτῷ τῷ τοῦ Χριστοῦ μάρτυρι, ὁ τοῦ Χριστοῦ ὁμολογητὴς καὶ μάρτυς <κατέρχεται> ἐν τῷ ἐκεῖσε λεγομένη κατα-20 φυγῷ, ἐν ἢ ἐναπόκεινται τὰ καλλίνικα καὶ ἄγια λείψανα τῶν άγίων μαρτύρων Βαβύλα καὶ τῶν σὺν αὐτῷ ὀγδοήκοντα | τεσσάρων νηπίων. καὶ πεσὼν εἰς τὰς κ. ι. 42 г. ι. αὐτῶν άγίας θήκας ἱκέτευε τοὺς άγίους μάρτυρας συνοδεῦσαι αὐτῷ ἐν τῷ ὁδῷ, ἢ ἔμελλεν πο ρεύεσθαι, τηρῆσαι δὲ τὴν αὐτοῦ καὶ αὐτῶν σεβασμίαν μονὴν ἄτρωτον ε. ι. 113 ν. ιι. ἐκ τῶν τοῦ πονηροῦ σκανδάλων ταὶς πρὸς Θεὸν αὐτῶν πρεσβείαις. συνταξάμενος 25 δὲ τοὺς μάρτυρας, ἐξῆλθε τοῦ ναοῦ καὶ ἀπέλυσε πάντας τοὺς μετ' αὐτοῦ ἐλθόντας κληρικοὺς τῆς τοῦ Θεοῦ μεγάλης ἐκκλησίας, ἀσπασάμενος τούτους ἐν φιλήματι άγίω καὶ ἐπευξάμενος αὐτούς.

Αὐτῶν δὲ ἐξελθόντων, ἰδοὺ οἱ αὐτοῦ φοιτηταὶ ὑπήντησαν αὐτῷ | μετὰ κηρῶν ϵ.τ. 42 τ. II. καὶ θυμιαμάτων, ψάλλοντες τὸ 'δόξα σοι, Χριστὲ ὁ Θεός, ἀποστόλων καύχημα, 30 μαρτύρων ἀγαλλίαμα' καὶ τὰ ἑξῆς. καὶ ἀσπασάμενος τούτους ἔρχεται μετ' αὐτῶν ἐν τῷ ναῷ τῶν άγίων τεσσαράκοντα μαρτύρων. καὶ δὴ συνταξάμενος καὶ αὐτοὺς εἰσέρχεται | ἐν τοῖς σοροῖς τῶν άγίων καὶ ὁμολογητῶν πατέρων ἡμῶν Γερμανοῦ κ.τ. II4 καὶ Θεοφάνους καὶ πίπτει ἐπάνω τῷν αὐτῶν άγίων τύμδων εὐχόμενος μετὰ δακρύων καὶ λέγων. «ἰδού, ἄγιοι καὶ ὁμολογηταὶ τοῦ Χριστοῦ καὶ θεοφόροι πατέρες, 35 «ἔρχομαι πρὸς ὑμᾶς κελεύσει Θεοῦ, σύγκοιτος ὑμῶν σωματικῶς γενησόμενος. δέκομαι δὲ | ὑμῶν, ἵνα καὶ συγχορευτὴς ὑμῶν γένωμαι ἐν τῆ ἄνω Ἱερουσαλὴμ εὐ- ϵ.τ. 42 τ. I. χαῖς ὑμῶν.» συνταξάμενος δὲ καὶ αὐτοὺς ὑποδείκνυσι τὸν τόπον, ἐν ῷ ἔμελλε

Α: 13. πατριαργίφ — 16. δωρυφορίας.

G: 2. την του Θεού νύμφην. — 13. πατριαρχίφ. — 21. τὰς άγίας αὐτών. — 33. καί πίπτει τῶν άγίων ἐπάνω τάφων εὐχόμενος. — 37. ημελλε.

κατατίθεσθαι τὸ αὐτοῦ καρτερικὸν καὶ ἀθλητικώτατον ἄγιον σῶμα. καὶ ἀνέρχεται ἐν τῷ αὐτοῦ κελλίφ.

Τῷ δὲ σαββάτψ ἤγουν τῆ ἐννεακαιδεκάτη τοῦ δεκεμβρίου μηνὸς τῆ παραμονῆ τοῦ άγίου ἱερομάρτυρος Ἰγνατίου ἐκέλευσε παννύχιον ἀγρυπνίαν γενέσθαι κ.ι. 114. 11. ἔν τῷ αὐτοῦ εὐ|κτηρίψ οἴκψ τῷ ὅντι ἐν τῷ ναῷ τοῦ άγίου ἱερομάρτυρος Ἰκνθίμου. 5 ε. 1.42 ν. 11. τούτου δὲ γενομένου μετὰ τὰς ἐωθινὰς ὑμνψδίας ἀνέρχεται ἐν τῷ αὐτοῦ κελλίψ καὶ προσκαλεῖται τοὺς αὐτοῦ φοιτητὰς πολλοὺς ὄντας καὶ λέγει αὐτοῖς «ἀπὸ τοῦ «νῦν ἄλλην ἀγρυπνίαν οὐ ποιῷ μεθ' ὑμῷν <ἐν τῷδε τῷ σαρκίψ>· ὡς γὰρ προείπον α ὑμίν, ὅτι προσκέκληκέ με ὁ Θεός ». τούτου λεχθέντος παρὰ τοῦ ἀγίου, ἤρξαντο δρηνεῖν καὶ δλοφύρεσθαι πάντες, τὴν στέρησιν μὴ φέροντες τοῦ σεδασμίου πατρός. 10 δ δὲ μέγας τοῦ Θεοῦ ἄνθρωπος σύνδακρυς γεγονὸς λέγει πρὸς αὐτούς « ὑπομείνατε, « ῷ πατέρες καὶ ἀδελφοί, ὑπομείνατε ἐν τῷ τόπψ τούτψ, εὐχαρίστως τοὺς ἐπερχο-λ. 114 ν. 1. « μένους ἡμῖν πειρασμοὺς φέροντες ἄχρι τῆς ἀπὸ | τοῦ βίου τούτου ἐξόδου, καὶ ε. 1.43 ι. 1. « ὑπή|κοοι τὸ κατὰ δύναμιν τοῖς μετ' ἐμὲ γινομένοις ἡγουμένοις ὑμῖν γενήθητε. « κάγὼ δώσω λόγον τῷ Θεῷ ὑπὲρ ὑμῶν ἐν τῆ φοδερῷ τῆς κρίσεως ἡμέρα, ἐν 15 « ἢ ἔρχεται ἀποδοῦναι ἑκάστψ κατὰ τὰ ἔργα αὐτοῦ».

Καὶ <ταῦτα εἰπὼν καὶ> τὸ τελευταῖον ἄπαντας ἀσπασάμενος, οὕτω τυποὶ τὰς χεἰρας εἰς προσευχὴν κείμενος ἐν τῆ κλίνη, καὶ τὸ τελευταῖον 'εἰς χεἰράς σου', λέξας, 'παρατίθημι τὸ πνεῦμά μου', τετελείωται τῆ τετάρτη τοῦ ἰανουαρίου μηνός.

Εὔκαιρον δὲ καὶ ἐπὶ τοῦτο τὸ γραφικὸν ἐκεἰνο λόγιον φθέγξασθαι. 'τίμιος 20 
α.ι. 43 г. ιι. ἐναντίον Κυρίου ὁ θάνατος τῶν | ὁσίων αὐτοῦ'. τιμὰ δὲ θαύματι τὴν αὐτοῦ τελευτὴν 
δ τῶν ὅλων Θεός. μοναχὸς γάρ τις ἐκ τῆς αὐτοῦ ποίμνης ἔχων πνεῦμα ἀκάθαρτον | 
στολον, — ἀπαλλαγῆναι τοῦ τοιούτου δαίμονος ἄχρι τῆς τοῦ δικαίου τελευτῆς οὐ 
συνεχωρήθη, τοῦ Θεοῦ τάχα κρεῖττόν τι προδλεψαμένου, ὅπως τῆ τοῦ δικαίου τε- 25 
λευτῆ καὶ οὐτος καθαρισθῆ, κἀκεῖνος μεγαλυνθῆ διὰ τῆς τοῦ θαύματος ἐκπλήξεως. 
μετὰ γὰρ τὸ παραδοῦναι τὸν ὅσιον εἰς χεῖρας Θεοῦ τὴν αὐτοῦ άγίαν ψυχὴν ἀναα.ι. 43 ν.ι. κρᾶξαν τὸ ἀκάθαρτον πνεῦμα καὶ πολλὰ σπαράξαν αὐτὸν ἐξῆλθεν ἀπ' αὐτοῦ ἀφανὲς γενόμενον τῆ τοῦ Θεοῦ ἀοράτφ δυνάμει.

Ταῦτά μοι τοῦ ἐλαχίστου τοῦδε πονήματος τὰ ἐκλεχθέντα παρὰ τῶν τοῦ 30 ὁσίου ἀγχιστέων, γνωρίμων, συσσίτων, ὁμορόφων καὶ φοιτητῶν, οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ παρὰ τῶν | τοῦ τυράννου συμμυστῶν τῶν ἀκμὴν τῷδε τῷ βίφ συστάντων. Τί δὲ πρὸς σὲ φθέγξομαι, ὧ πάτερ ὁσιώτατε καὶ ἄγιε Μιχαήλ; ὑπὲρ γὰρ ἄνθρωπον ὑπάρχει σου τὸ τῆς ὁμολογίας καὶ τοῦ βίου διήγημα, ὧν καὶ τὸ ἔργον ἐξαίρετον

A: 9. προσκέκληκέν. — 19. λαννουαρίου. — 20. ἐκείνω. — 23. ἔτι. — 26. μεγαλυνθεῖ. — 27. ἀνακράξαν — 32. на словѣ τῶν обрывается разсказъ Авонской рукописи; слѣдующіе листы погибли безслѣдно.

G: 8. οὐ ποιούμεθα όμοῦ ὡς γὰρ. — 15. καγὼ. — 17. καὶ τὸν τελευταΐον ἀσπασμὸν ἄπαντας. — 18. κλίνη καὶ φησί εἰς . . . πνεῦμά μου, καὶ κεκοίμηται τῆ τετάρτη τοῦ ἰαννουαρίου. — 26. κακεῖνος.

καὶ ὁ ἔπαινος ὑπὲρ ἄνθρωπον. ἀλλ' ὁ θεοῦ μάρτυς, ὁ μόνος τὸν δεοπότην Χριστὸν τῷ | ὑπὲρ αὐτοῦ τῆς εἰκόνος πάθει καὶ τῆ τῆς ὁμολογίας παρρησία μιμησά- ε.ι. 43 κ.ι. μενος, ὁ κοινὲ φύλαξ τοῦ γένους ἡμῶν, δαιμόνων ὁλοθρευτὰ καὶ άγίων εἰκόνων προσκυνητά, ὁ νοσούντων ἰατρὲ καὶ χειμαζομένων ἀκύμαντον ὁρμητήριον, ὁ πετῆ αἰρέσει ἐσκοτισμένας, ὁ ἀγγέλων συνόμιλε καὶ ἀρχαγγέλων συγχορευτὰ καὶ συνώνυμε, ὁ τῆς άγίας τριάδος θεράπον καὶ ψυχῶν ἀνθρωπίνων ἱερουργὲ τῶν ἐν ἀληθινῆ πίστει δεχομένων καὶ δοξαζόντων σου | τὴν ἄθλησιν, καί, ἵνα συντόμως ε. ε. 44 г. ι. εἴπω, ὁ παντὸς ὀνόματος ἀγαθοῦ καὶ πάσης πράξεως ὑπερεκτεινόμενε δίκαιε, ἀσκητῶν τητῶν ἄμιλλα καὶ μαρτύρων ὁμόστεφε πανάγιε Μιχαήλ δέχου παρ' ἐμοῦ τὸν λόγον ὡς θεοῦ Λόγου θεράπων, ἵνα ψυχῆ καὶ σώματι εὐεκτῶν καὶ ὑγιαίνων εὐχαριστίαν καὶ δόξαν ἀναπέμπω Χριστῷ τῷ Θεῷ ἡμῶν, τῷ σὲ ἐπαξίως δοξάσαντι, ῷ πρέπει τιμὴ καὶ προσκύνησις νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμὴν.

 $G: 3. \ 0. \ -4. \ 0. \ -0. \ -6. \ 0. \ -7. \ 0. \ -9. \ 0.$ 

## Приложеніе № II.

(Catalogus codicum hagiographicorum Graecorum bibliothecæ Vaticanæ, ed. *Hagiographi* Bolland. et Cavalieri. Bruxelles, 1899, p. 97, cod. № 1085; cf. L. Allatius ap. Migne, Patrol. Gr., vol. CXIV, col. 98.

Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecæ Regiæ Bavaricæ, I: Ign. Hardt, Codices Græci. Monachii, 1806, I, p. 55, cod. № 10; cf. AA. SS. Novembris, II, p. 323; копів Королевской библіотеки въ Брюсселі № 18235 не занесена въ Catalogus codicum hagiographicorum Bibliothecæ Regiæ Bruxellensis. Bruxelles, 1886).

Vaticanus f. 117 v. Monacensis p. 233.

† Μηνί δεχεμδρίφ τη †

† Βίος καὶ πολιτεία καὶ ἄθλησις τοῦ όσίου πατρὸς ήμῶν Μιχαήλ τοῦ Συγκέλλου. †

Νόμος οὖτος ἤνθησε πάλαι παρ' "Ελλησι καὶ μέγα τῷ χρόνφ τὸ κράτος εἰλήφει πανηγύρεις τελεῖν ἐτησίους ἀεὶ καὶ θέατρα πάνδημα συγκροτεῖν, Παναθή- 5 ναια δηλαδή καὶ 'Ολύμπια καὶ Διάσια καὶ δσα τὸν ἴσον ἔχει τρόπον καὶ λόγον, καὶ τὰς τῶν παλαιοτέρων ἐπ' ἐκκλησίας διεξιέναι πράξεις ήρώων, ὡς ἄν τοὺς ἀκούοντας ρῷστα πρὸς τὸν ὅμοιον διεγείρωσι ζῆλον καὶ δρόμον, διὰ μεγάλων οὕτω καὶ περιβλέπτων εἰκόνων καὶ ἀρχετύπων ἀνδρικωτέρας καὶ θερμοτέρας τὰς τούτων καὶ περιβλέπτων εἰκόνων καὶ ἀρχετύπων ἀνδρικωτέρας καὶ θερμοτέρας τὰς τούτων μυχὰς καθιστῶντες. ἀφοῦ δὲ πανταχῆ τὸ εὐσεδὲς ἐξήπλωται κήρυγμα καὶ ἀντὶ 10 Σόλωνος καὶ Λυκούργου νομοθέται κατέστησαν ήμὶν ἀπόστολοι καὶ διδάσκαλοι θεῖοι, τηνικαῦτα ἀπερρύη μὲν ἐκεῖνα τὰ τῶν 'Ελλήνων φλεγμαίνοντα παίγνια, καθ-άπερ σκηνή καὶ δρᾶμα ἐφήμερον, μεθήρμοσται δὲ τὰ τῶν πανηγύρεων, καὶ ἠνδρίσαντο οὐκέτι πρὸς δπλίτας ὁπλῖται οὐδ' ὑπὸ κριταῖς ἐλλανοδίκαις ἀνδράσιν "Ελληνες πρὸς ἕλληνας άμιλλώμενοι σφριγῶντες καὶ διαρρέοντες καὶ πρὸς ἔπαθλα 15 πρόσκαιρα βλέποντες, ἀλλ' ἄνδρες εὐσεδεῖς πρὸς δυσμενεῖς ἀφανεῖς ὑπὸ κριτῆ παντεπόπτη πρὸς αἰώνια βλέποντες ἔπαθλα. καὶ νῦν, ἀντὶ μὲν Διὸς καὶ Κρόνου καὶ δοα τοῖς πάλαι μυθολογεῖται, Θεὸς ἀληθής ὑμνεῖται, ἀντὶ δ' ἡρώων ὅσιοι καὶ μάρ-

Vat.: 1. δεκεδρίω. — 3. συγκέλου. — 14. οὐκ ἔτι. — 15. διαρρέοντες καὶ πρὸ εὔκαιρα πρόσκαιρα βλέποντες.

Μοπας: 1. μηνί — ιη΄ προπημιθηο. — 3. συγγέλου. — 10. καθιστάντες. — 11. σόλονος. — 15. σφιγώντες, на ποληκά πρωπωσαμο: ἴσς σφριγώντες. — 17. αλώνια ἀποδλέποντες. — καὶ νῦν μὲν ἀντὶ Διὸς. — 18. ὑμνεῖτε, περεπραβλέθου Βα ὑμνεῖται. — δοιοι μάρτυρες.

Άλλοι μὲν οὖν ἄλλα διεξιόντων ὁ μὲν μαρτύρων δι' αἴματος ἄθλους, ὁ δ' ἀσκητῶν ἀναίμακτα τρόπαια: ἐγὼ δὲ τὸν θεῖον διέξειμι Μιχαήλ, δς καί, ὁσίοις 5 συναριθμούμενος, ἄπαντα φαίνεται καρτερήσας τὰ τῆς ἀσκήσεως σκάμματα, και σὺν μάρτυσι μάρτυς εὐρίσκεται κράτιστος, τὰ πολυειδή τῆς ὑπὲρ Χριστοῦ μαρτυρίας ὑποστὰς ἀγωνίσματα, ὡς ἐξεῖναι τοῖς φιλαρέτοις ἐντεῦθεν καὶ πόνων ἀσκητικῶν τρυγᾶν κανόνας, καὶ μαρτυρικῶν παλαισμάτων μανθάνειν ἀρχέτυπα, καὶ ἀποξέειν μὲν ὁπόσα τῶν ἡθῶν εἰς τοὺς τῆς εὐταξίας ὑδρίζουσι νόμους, ζώσας δ' οἰον εἰκόνας 10 ἀναλαμβάνειν ἀπάντων καλῶν, ὁπόσα ἐκείνφ καὶ οἰα δημιουργοῦσαι καὶ διαπλάττουσαι διετέλεσαν πρὸς τὸ βέλτιστον δυνάμεις ψυχῆς ἀγαθῆς τε καὶ ἡγεμονικῆς φιλοπονία καὶ πεῖρα συζευχθεῖσαι μεγάλων πραγμάτων καὶ περιστάσεων.

Φέρε τοίνυν, ράθυμίαν ἀποκρουσάμενοι πᾶσαν, τῶν ἐκείνου θαυμασίων διηγημάτων ἐχώμεθα, αὐτὸν ἐπιγραψάμενοι συλλήπτορα καὶ προστάτην τοῦ λόγου καὶ 15 κράτιστον δδηγὸν ἐν ταῖς καθ' αὐτὸν | ὑποθέσεσιν, ἵνα μὴ μόνον ἡμῖν τοῖς λέγουσιν, μ. ρ. 235. ἀλλὰ καὶ οἰς μετὰ τῆς προσηκούσης ἀκούειν ἔπεται εὐλαβείας, θυμήρης ἄμα καὶ ποθεινὸς ὁ λόγος καὶ τούτοις γίγνοιτο· εἰναι γὰρ δή που καὶ τοῦτο συμβαίνει πνευματικῆς εὐφροσύνης αἴτιον, ὡς τὰ πολλὰ τοῖς φιλαρέτοις, εἰ παρελθών τις εἰς μέσον μνήμην ποιεῖται δικαίου μετ' ἐγκωμίων καὶ διηγήματα τοῖς τῆς ἀρετῆς ἐρασταῖς 20 προτίθησι καρποὺς ἀρετῆς, ὥσπερ ἐξ ἀγρῶν καὶ λειμώνων πνευματικῶν δρεψάμενος. ἐγκωμιαζομένου γάρ, φησι, δικαίου λαοὶ εὐφρανθήσονται. οὐ μόνον δέ, ἀλλὰ καὶ μεγίστην ἄν τις ἐντεῦθεν πορίσαιτο τῆ ψυχῆ τὴν ὡφέλειαν, εἰ μετὰ πνευματικῆς ἐθέλοι συνέσεως ἀκροᾶσθαι. ἐξέσται γὰρ καὶ αὐτοῖς, κατὰ τοὺς ζωγράφους, συμμιγύντας καὶ κεραννύντας τὰ ἑαυτῶν κατὰ δύναμιν ἤθη πρὸς τὸ βέλτιστον, ὡς 25 ἐξ ἀρχετύπου γραφῆς πάνυ τοι εὐφυῶς ἠσκημένης, ταῖς ἑαυτῶν ἐγχαράττειν ψυχαῖς ἀκιδδήλους τῆς ἀρετῆς τὰς εἰκόνας καὶ φαύλων ἕξεων ἀδαφεῖς τὸ παράπαν καὶ ἀμιγεῖς.

Πατρίδος μέντοι καὶ γένους καὶ τῆς κάτω εὐδαιμονίας μεμνῆσθαι κἀντεῦθεν πειρᾶσθαι σεμνύνειν τὸν ἄγιον περιττὸν ἔμοιγε φαίνεται καὶ σφόδρα περίεργον. δυοῖν 30 ἕνεκα: ἐνὸς μέν, ὅτι, κᾶν εἰς ὅσον πλεῖστον δείξωμεν αὐτὰ περι|φανείας ἄμα καὶ ν. ι. 118 ν. μακαριστοὺς ἀποφαίνειν τοὺς ταῦτα λαχόντας: ἀκίνδυνοι γάρ, φησιν, ἀρεταὶ παρ' οὐδενὶ τίμιαι: δευτέρου δ', ὅτι γνώμαις φιλοθέοις τε καὶ ὁσίαις ὑπερόρια καὶ ἀπά-

V. 2. βιω|σάντων: листъ 118 вклеенъ между корешками двухъ вырѣзанныхъ листовъ; почеркъ мелкій и, повидимому, тожественъ съ почеркомъ прибавленій на поляхъ, которыя будутъ отмѣчаемы ниже. — 9. ἀταξίας. — 12. πείρα, исправлено изъ первоначальнаго πείρα. — 24. καταδύναμν. — 28. τοῖς κάτω εὐδαιμονίας. — 33. δσίοις.

Μ. 2. δσίων βιωσάντων. — 9. δπόσα των εἰς τοὺς τῆς. — 12. πείρα. — 18. μέσων. — 22. ὀφέλειαν, περεπραβμέθου βτω ἀφέλειαν. — 25. ἐξαρχετύπου. — 33. φιλοθέοις τὰ καὶ δσίοις.

δοντα τής κάτω εὐδαιμονίας εἴη ἄν τὰ ἐγκαλλωπίσματα. εἰ δέ πως καὶ ταῦτα δοίημεν, τίς οὕτω κάν τούτοις, ως οὕτος, περιφανής καὶ ἐπίσημος; πάντα γὰρ ώς είπεῖν τὰ καλὰ τῆ τοῦ μεγάλου πατρίδι τε καὶ γενέσει συνέδραμε μονονού κηρύττοντα τὴν ἑαυτῶν εὐγένειαν τρανῆ τῆ φωνῆ καὶ οὐδενὸς εἰς καλλονῆς προσθήκην έξωθεν λόγου δεόμενα. ἐπαγγελίας μέν γὰρ γῆ ή πατρὶς καὶ πατρικῆς 5 m. p. 236. ἐπαγγελίας ἡ γένεσις, ἤ, μᾶλλον εἰπεῖν οἰκειότερον, ἐπαγγελίας καὶ οὖτος καρπός· την μέν τῷ Ἰσραηλ Θεὸς ἐπηγγείλατο, τὸν δὲ τῷ Θεῷ θεοφιλείς γεννήτορες, καὶ ή μὲν γη ρέουσα μέλι καὶ γάλα, ώς τὰ ἱερά φησι λόγια, ὁ δὲ ρεύσων διδασκαλίας ποταμούς έκ κοιλίας καὶ ζωτικά νάματα, οὐ γλῶτταν καὶ χείλη γλυκαίνοντα, άλλὰ ψυχὰς ἀνακαθαίροντα καὶ μεταπλάττοντα πρὸς ἀμείνω πλάσιν καὶ 10 σύνθεσιν. τοιαύτης γε μήν γενομένω τῷ μεγάλω πατρίδος, όμοίως καὶ γεννήτορες ήσαν αὐτῷ περιφανεῖς μὲν τὴν ἔξω κτῆσιν καὶ πολυτέλειαν, περιφανεῖς δ' οὐχ ήττον καί την τῶν τρόπων εὐγένειαν καί σεμνότητα ἐπεὶ δὲ καὶ τὸν τοσοῦτον ἐγέννησαν, πολλφ βελτίους τε και σεμνοτέρους έαυτούς ἀπέφηναν, ώσπερ οί στεφανίται διὰ τὴν ἀρετὴν καὶ τὰς ἀριστείας. οἱ δὴ καὶ ἀπαιδίαν μὲν οὐδὲ τὴν ἀρχὴν δυστυ- 15 χοῦντες, όμως οὐχ εἰχον τὸ τῆς γραφῆς ἐπὶ τέχνοις εὐφραίνεσθαι. ὅτι γὰρ μὴ χαὶ γονής παιδός ηὐμοίρησαν ἄρρενος, τοῖς σφόδρα δυστυχοῦσιν έαυτούς συνέκρινον, έφλέγοντό τε τὴν καρδίαν καὶ οὐδὲν τῶν στειρευόντων ἄμεινον διέκειντο. καὶ μέντοι καὶ εὐχαῖς ἐσχόλαζον, οἴκοις εὐκτηρίοις προσήδρευον. πάντα ἢν αὐτοῖς τετελεσμένα, όσα δι' έλπίδος τὸ τῆς λύπης βάρος κατασείουσιν ξερὸν ἀνάθημα τὸ τεχθησόμενον 20 άρρεν και πρό γενέσεως ἔπραττον και ἀντίδοσιν ἐδίδουν τὸ δοθησόμενον, πρὶν ἢ δοθήναι, τῷ διδόντι Θεῷ.

Καὶ οῦτω τούτοις δ ἱερὸς γίνεται Μιχαήλ, εἰς ἀντὶ πολλῶν, καὶ καθάπερ Σαμουὴλ αὐτῆς ἐκ μήτρας τῷ Θεῷ ήγιασμένος. τρίτον δ' ἀμείψας ἔτος τῆς ἡλικίας ὁ μέγας τῷ τηνικαῦτα προέδρω τῶν Ἱεροσολύμων προσάγεται. ὑφ' οὐ καὶ λαμ- 25 πρᾶς τῆς εὐχῆς ώσπερεί τινος ἀρραδῶνος τῆς πρὸς Θεὸν ἀφιερώσεως ἐν τοὶς τοῦ βίου προοιμίοις ἀπολελαυκώς, εἰτα διδασκάλοις ἐκδίδοται. καὶ πρῶτον μὲν τὰ πρῶτα καὶ στοιχειώδη τελεῖται μαθήματα, μετὰ δὲ καὶ τῆς ἔξω παιδείας ἄπτεται. καὶ ἡν τὸ τοῦ λόγου «δαλὸς εἰς πῦρ» εὐκληρία τε φύσεως καὶ ἄμα διανοίας ὀξύτητι.

Β. 237. ἐπεὶ δ' ἡκηκόει καὶ τῆς παροι|μίας λεγούσης, ὡς, «ἐὰν χορηγήσης τῆ ψυχῆ σου 30 εὐδοκίαν ἐπιθυμίας, ποιήσεις ἐπίχαρμα ἐχθρῶν σου», πολιτείαν εὐθὺς ἐξέτι νέου ἡγάπησέ τε καὶ ἐξελέξατο σεμνὴν καὶ οῖαν εἰκὸς Θεῷ καθιερωμένην. νηστεία μὲν γὰρ αὐτὸν ἐκ τοιαύτης οἰκειωσαμένη τῆς ἡλικίας ἐπαιδαγώγει καὶ σεμνῶς τὴν αὐτοῦ διεκόσμει τράπεζαν, ἐγκράτεια δὲ πολυτελής ἐχορήγει τὴν πανδαισίαν καὶ τὸν μὲν ἐκ τῶν βρωμάτων κόρον δλαις όρμαῖς ἐκεῖθεν ἀπήλαυνε καὶ τὸ παράπαν 35

V. 21. προγενέσεως. — 28. μαθήμτα. — 32. καθιερωμένον. — οίαν.

V. 1. ἐγγαλλωπίσματα. — 3. πατρίδι τὲ. — 8. ῥεύσον. — 10. ἀμείνω. — 14. βελτίους τὲ. — 16. οὐχον, περεπραβλέθο βτο οὐχ είχον. — 21. ἐδίδου. — 26. πρὸς Θεὸν ἀφιερωσύνης. — 29. τὸ τοῖς λόγοις, cf. μηπε V. f. 122 v. — M. p. 246: ἵππος εἰς πεδίον ἢν τὸ τοῦ λόγου. — 31. ποιήσει σε ἐπίχαρμα. — 32. οἴον εἰχὸς Θεῷ χαθιερωμένον. — 34. ἐγχρατεία.

ἐπιχωριάζειν οὐκ εἴα τἢ σεμνοτάτη ἐκείνη διαίτη, αὐτὴ δ' ἑαυτῆς ἐνεποίει συχνὸν καὶ ἀπέραντον τῷ ἱερῷ Μιχαήλ. καὶ κλίνη μὲν ἡ τοῦ ἐδάφους αὐτῷ σκλη-ρότης ἐγίνετο, ραστώνη δὲ καὶ ἀνάπαυσις τὸ τῶν βλεφάρων ἀκλινὲς καὶ ἄυπνον ἐπὶ πολλῷ τῷ νυκτί, ἀντὶ δὲ τῆς ἐκ τῶν παιδιῶν προσγινομένης εὐθυμίας τῷ νεότητι ἡ τῶν μαθημάτων σπουδὴ καὶ μελέτη. καὶ τούτοις τοῖς καλοῖς ὁ ϑαυ- ν. ι. 119 ι. μάσιος ἔθεσιν ἔκδοτον ἑαυτὸν ποιησάμενος οὕτως ἐν ἀπαλῷ τῷ ἡλικία καὶ ἡρεμίαν ἀγούση πολιορκίας παθῶν, προετελείτο καὶ προεγυμνάζετο καὶ κατὰ τοὺς ἀρίσους τῶν ἀνδριαντοποιῶν μάλα σοφῶς ἑαυτὸν εἰς ἀρετὴν ἀπέξεε καὶ τοὺς τύπους τῶν καλῶν προεχάραττε καὶ οἱονεί τινα σκιαγραφίαν ἐποιεῖτο τοῦ μέλλοντος ἀπαρτοῦν καὶ τελείου χρωματισμοῦ, ἵν' ἐν πολέμων ἀνάγκαις, ὰς οἰδεν ἐπάγειν ἐχθρῶν νοητῶν δυσμένεια, εἴη ταῦτα προησκημένος καὶ ἀναίμακτα ἐγείροι τρόπαια.

 $\Pi$ ρόσηδος δὲ γενόμενος, ἐν  $\Phi$  τῆς ήλιχίας τὰ τῆς διανοίας ἤδη πήγνυται και καιρον έχει σταθμίζειν και παρ' έκάτερα θεωρείν τά τε φαύλα και μή τῶν πραγμάτων και τούτοις η εκείνοις προστίθεσθαι, ενταῦθα δη τὰ δσια ποιῶν ὁ παῖς 15 δικαστήριον ζοτησι λογισμών και τὸν ἐν ἀκμαζούση τῆ ήλικία πολιὸν ἑαυτοῦ νοῦν καθάπερ τινὰ δικαστήν προβάλλεται καὶ τούτφ πᾶσαν τήν τῶν πραγμάτων κρίσιν ἐπιτρέπει καὶ διαιρήσας σοφῶς καὶ ἐπιστημόνως | συνορᾳ καὶ ἰδία καθ' ἕκαστα, καὶ 👢 " 238. κοινή πρός ἄλληλα ἐπιστατεῖ πολυπραγμονεῖ τί μὲν εἰσί, τί δὲ ἔσονται διερευνά, καὶ ὅθεν τὰ τῆς συμπήξεως καὶ πῆ τὰ τοῦ τέλους καὶ δὴ νικῷ τὰ κρείττω μετὰ 20 πολλής τής περιουσίας, δλας ροπάς είς τοῦτο θεμένου τοῦ μάκαρος. βωμολοχίαν γάρ ἄντικρυς ἔφησεν είναι τὸ πρᾶγμα, εί, θεῖον ἀνάθημα γεγονώς καὶ τῷ Θεῷ καθιερωθείς, ἔπειτα πρός ἄλλους ἀποκλίνει βίου θεσμούς. ὅθεν καὶ δευτέραν ταύτην καὶ αὐτὸς ποιεῖται συνθήκην ύπὲρ ἐαυτοῦ τῷ Θεῷ, παρὰ τοσοῦτον τῆς προτέρας τῶν γεννητόρων ἰσχυροτέραν τε καὶ ὑψηλοτέραν, παρ' ὅσον ἐκείνη μὲν ἀκούσιος 25 και παρά προαίρεσιν (ούπω γάρ καίρια τῷ Μιχαὴλ ύπῆρχε τὰ τῆς προαιρέσεως έν μητρική νηδύι), αυτή δὲ μετὰ γνώμης αὐθαιρέτου καὶ ψυχής συναισθήσεως καὶ συνετωτάτης χρίσεως.

Ούτω δὲ ρυθμίσας ἑαυτὸν καὶ ἀπευθύνας, καὶ τοὺς πρώτους καρποὺς τῆς αὐτοῦ φρονήσεως οἱονεί τινας ἀπαρχὰς προσενεγκών τῷ Θεῷ καὶ τὸν αὐτοῦ φόδον 30 ἔρεισμα τοῦ βίου ποιησάμενος ἢ στερράν τινα ἄγκυραν, οὕτω πολὺς ἐχώρει πρὸς ἀρετὴν μετὰ τῆς τῶν λόγων ἀσκήσεως, εὐσταλῶς τε καὶ ἀκινδύνως παραπλέων τὴν ἄλμην τοῦ βίου καὶ ὅλα νεκρῶν καὶ καταστέλλων τὰ τῆς σαρκὸς κύματα νηστεία καὶ ἀγρυπνία καὶ πάση τῶν ἀναγκαίων ἑκουσία στενοχωρία.

Οὐχοῦν ἀλλ' ἐν τούτοις χηρείαν μὲν τῆ μητρί, ὀρφανίαν δὲ ταῖς ἀδελφαῖς 35 ἄωρον ἐπήνεγχε φθάσας ὁ θάνατος, αὐτῷ δὲ διαδοχὴν οἴχίας χαὶ φρον|τίδων καὶ <sub>ν. έ. 119 ν.</sub>

V.~3.~ ἀυπνία. — 4.~ πολύ τη νυκτί — 7.~ πολυορκίας. — 11.~ ἐγείρη. — 16.~ καθά πέρ τινα. — 24.~ παρόσον. — 31.~ Слова μετὰ της τῶν λόγων ἀσκήσεως βъ τοκοτѣ προпущены и приписаны κъ ἀρετην на поляхъ другимъ почеркомъ.

Μ. 2. σκηρότης, на полякъ приписано: ἴσς σκληρότης. — 8. τοὺς τόπους τῶν καλῶν. — 11. ἐγείρη. — 13. ἔχειν. — 16. καθάπέρ τινα. — 17. ἰδία καθέκαστα καὶ κοινή προσάλληλα. — 24. παρόσον. — ἀκουσίοις. — 25. οδτω γὰρ καίρια.

περισπασμῶν βιωτιχῶν. ἀλλὰ τί ἔδει τότε ποιεῖν τὸν γενναῖον πρὸς οὕτως ἀήθη καὶ ἀπροσδόχητον συμφορῶν ἔφοδον, σφόδρα ἐναντιουμένην τῷ θείψ ἐκείνου σχοπῷ; ἤσχαλλεν, ἐδυσφόρει, πολὺς ἤν πρὸς ἀνίας. ἐδαπάνα τοῦτον τὸ συμβὰν καὶ ὑπώρυττεν αὐτῷ τοὺς θεμελίους τῆς καλῆς ἀναβάσεως, ἢν ἀνέβαινε τῆ τῶν ἐντολῶν πρακτιχῆ. οὐδὲ γὰρ ὅτι μὴ τέλειον ἀπετάξατο, οὐδ' ὅτι μὴ ἐν ἐρήμοις διέτριδεν, ὑ 5 περιγραφαῖς ἀεί. ἀλλὰ σώματι μὲν ὡμίλει θορύδοις, τὴν δὲ γνώμην ζῆλος ἐρημίας κατεβίβρωσκε καὶ ἀναχωρήσεως ἀνθεὶλκον ἔρωτες.

'Όψὲ δ' οὖν ὅμως ἀναλαδών ἑαυτὸν καὶ τοῦ τῆς ἀθυμίας ἐπάνω στήσας ρεύματος καὶ εἰς μνήμην ἐλθών Παύλου τοῦ θείου, τοῖς πᾶσι γενομένου τὰ πάντα 10 καὶ πάντας κερδαίνοντος καὶ ἀνάθεμα εἰναι ἐθέλοντος ὑπὲρ τῆς τῶν πολλῶν σωτηρίας, τὸ ἄπραγμον καὶ αὐτὸς ἐπὶ βραχὸ μεταθεὶς γίνεται τῆς τοῦ βίου φροντίδος καὶ κερδαίνει τοὺς ἐν φροντίσι βιωτικαῖς, τὰ οἴκοι πάντα εὕ τε καὶ κατὰ σκοπὸν διαθέμενος. καὶ ὁ πρὶν Θεῷ προσαγόμενος θῦμα εὐπρόσδεκτον λογικόν, οἰκον ὅλον ἤδη προσάγει Θεῷ, ὥσπερ ἀντιφιλοτιμούμενος καὶ ἀντιδιδοὺς τοῖς θρεψαμένοις 15 τὸ κάλλιστον, ὧν παρ' αὐτῶν ἐκαρπώσατο.

Έπεὶ γάρ, ὡς εἴρηται, φθάσας ἀπόδημος ἦν ὁ πατὴρ τοῦ τῆδε βίου, οὐτος την μητέρα όμοῦ ταῖς δυσίν ἀδελφαῖς λόγων πειθοί καὶ πνευματικαῖς παραινέσεσι πείθει βαδίως τὸν μονήρη βίον τοῦ κατὰ κόσμον ἀλλάξασθαι. καὶ πῶς γὰρ οὐκ ἔμελλον πείθεσθαι εὐγενεῖς ψυχαὶ καὶ τῷ θείῳ περικαόμεναι ἔρωτι; ή μὲν γὰρ 20 σεμνοτάτη μήτηρ πάλαι έδεδώκει σαφή τὰ γνωρίσματα τής πρὸς Θεὸν αὐτής σχέσεως καὶ στοργής, ήνίκα αὐτῷ ἔκδοτον ἐποίει τὸν ἐν νηδύι κυοφορούμενον ἔτι, τῆ ἑαυτής προαιρέσει και γνώμη και την του παιδός σταθμωμένη, και μηδέν μήτ' άμφιβάλλουσα μήτ' ἀπιστοῦσα μήδ' όπωσοῦν, μήποτ' αὐτὸς ἀνηβήσας ἐναντία φρονήση τῶν μητρικῶν συνθηκῶν καὶ τῶν χρηστῶν ἐλπίδων αὐτὴν ἀπαγάγη, καὶ μέντοι 25 και όμοῦ τε τῆς τοῦ ἀνδρὸς συζυγίας ἔρημος έωρᾶτο, και όμοῦ τῆς κοσμικῆς συγχύσεως ἀπερρήγνυτο, καὶ τῷ υἱῷ εὖ μάλα πειθήνιον ἑαυτήν παρείχε, καὶ ιοπερ τις λιπαρά γή τὸν θεῖον ἐκεῖνον ἐδέχετο σπόρον, δν ὁ εὐαγγελικὸς ἐκεῖνος σπορεὺς ν. ι. 120 r. σπείρειν εξήλθε. τόν γε μήν βέοντα καὶ μή μένοντα πλοῦτον αὐτῆς, ζιζανίου | λόγον **Μ. p. 240**. ἐπέχοντα πρὸς τὸν πνευματικόν τε καὶ ἀληθή σῖτον, αῦτη, σοφῶς διοικονομήσασα, 30πρός άγαθοῦ σπέρματος μετενήνοχε φύσιν εἰς πενήτων γαστέρας διασχορπίσασα, καθάπερ ἀρότρφ τῷ λιμῷ τεμνομένας εἰς βάθος καὶ κάματον δφισταμένας ἀκάματον ἔχ γε τῆς συχνῆς καὶ ἀμετρήτου στενοχωρίας.

V. 4. Между ἀνέδαινε τῆ и τῶν ἐντολῶν вставлено τε, позднѣйшая приписка. — 5. Послѣ πρακτικῆ вставлено: κα! τῆ τῶν λόγων ἀσκήσει. — 12. изъ τῆς τοῦ θείου φροντίδος вторая рука переправила согласно со смысломъ τῆς τοῦ βίου φροντίδος. — 27. ἄς πέρ τις.

Μ. 4. τη τε τῶν ἐντολῶν πρακτικη καὶ τη τῶν λόγων ἀσκήσει. — 5. τέλεον. — 6. ἦδει καὶ κόσμω. — 12. ἐπιδραχὸ. — 17. Κъ φάσας на поликъ приписано: ἴσς φθάσας. — 30. δοσικονομήσασα. — 33. στενωχωρίας.

'Αλλά γάρ οὕτω τοῦ καιροῦ παρασκευάσαντος, καθ' ἐαυτὸν ὁ μέγας ἐγεγόνει, πάντα φόρτον βιωτικὸν ἀποσκευασάμενος καθάπερ τι τῶν οὐκ αὐτῷ προσηκόντων. ἤδη δὲ καὶ πάσης 'Ελληνικῆς σοφίας εἰς ἄκρον ἀφίκετο· γραμματικὴν μὲν γὰρ ἐς τοσοῦτον ἐξηκριδώσατο, ὥστ' ἔξεστιν ἐπιγινώσκειν αὐτὸν τοῖς ἐθέλουσιν δάφ' ὧν ἐξέθετο κανόνων καὶ χρῆσθαι τοῖς λογεμπόροις ἐς ἀεὶ ἐξέδοτο ἐναργέστατα, καθαπερεί τισι λαμπάσιν ἢ στάθμαις ἡκριδωμέναις σφόδρα τοι ἐντελέστατα. ποιητικῆς δὲ καὶ τῆς ἄλλης ἀπάσης ἐγκυκλίου σοφίας, ὅση πρὸς τὴν τῶν μαθημάτων κορυφὴν ἀναφέρει, δηλαδὴ τὴν ἀστρονομίαν, μετέσχε δεόντως καὶ διήσκησε τελεώτατα. κάντεῦθεν καὶ ἐπὶ μέγιστον ἀπάντων ἤλασε κλέος τῶν τότε σοφῶν καὶ 10 πολύν τινα ἐπαίνων ὅχλον παρὰ πάντων ἐπεσπᾶτο.

Καὶ μέντοι γε καὶ βουλήν βουλεύεται καὶ περὶ ἑαυτοῦ τὴν ἀρίστην ὅντως καὶ ἄνω φέρουσαν, καὶ τάχιστα χαίρειν εἰπὼν δόξη καὶ περιφανεία τῆ κατ' ἀνθρώπους, πρὸς τὴν ἐκ πολλοῦ φίλην αὐτῷ ήσυχίαν ὁρᾳ, καθαρὰν ἤδη καὶ ἐλευθέριον. καὶ τὸν μὲν περιλειφθέντα κλῆρον αὐτῷ τοῦ πατρικοῦ πλούτου καὶ τῆς ῥεούσης κτήσεως 15 εἰς πενήτων ἐντέθηκε χεῖρας εὐθύς, δι' αὐτῶν ὥσπερ διά τινων ὑπονόμων παραπέμπων εἰς παράδεισον, ὥσπερ τινὰ ἐμπορίαν ποιούμενος ἀπὸ τῆς ἐνθάδε παροικίας πρὸς τὰς αἰωνίους σκηνάς, ὰς τοῖς δικαίοις ὁ Κύριος ἐπηγγείλατο κληροδοσίαν ἀνώλεθρον. αὐτὸς δὲ τῆ τοῦ μεγάλου Σάδα μονῆ προσελθών βίου καὶ σχήματος ἐποιεῖτο μετάθεσιν, ἔτος που τῆς ἡλικίας ἀνύων πέμπτον καὶ εἰκοστόν.

20 'Αλλὰ τίς ἄν ἀξίως ἀριθμοίη τοὺς πνευματικοὺς ἀγῶνας, οὺς ἐνταῦθα μεθ' ὑπερδολῆς ἐξετέλεσεν | ἐφ' ὅλοις δώδεκα ἔτεσιν, ἔως παρῆλθε τῶν συναγωνιστῶν ἄπαντα μ. ρ. 241. τὸν κατάλογον ἐπ' αὐτὰ τῶν ἀσκητικῶν δρόμων φθάσας τὰ πέρατα; τίς γὰρ αὐτοῦ προθυμότερος εἰς ἐκπλήρωσιν λειτουργίας ἀπάσης ἐφάνη; τίς δ' εἰς ὑπακοήν, ἢν οἱ πατέρες νέκρωσιν ἑκούσιον ὡρίσαντο; τίς δ' εἰς ἐγκράτειαν δοκιμώτερος; τίς 25 δ' εἰς πάννυχον στάσιν καρτερικώτερος; καὶ τίς οὕτω νοῦν μὲν συνῆγε, καὶ σχολὴν ἀπερίσπαστον ἐν περισπωμένψ παρεῖχε τῷ σώματι, καὶ τὰ | δεσμοῖς ἀπορρήτοις ν. ι. 120 ν. συνόντα τρόποις ἀπορρητοτέροις διέλυε; καὶ τὸ μὲν σῶμα εἰκότως πόνψ ἐδίδου διηνεκῶς πρὸς ἃ πόνων ἐδεῖτο, τὴν δέ γε ψυχὴν ἐτήρει πρὸς τὰ σωματικὰ τὸ παντάπαν ἀκίνητον, κινεῖσθαι δ' ἀπεριτρέπτως πρὸς μόνην τὴν ὅντως ἀκίνητον φύσιν καὶ 30 ἀπερίτρεπτον παρεσκεύαζε, τὴν προσήκουσαν ἑκατέρφ προσηκόντως ἀποδιδοὺς ἐργασίαν, καὶ συνελόντι φάναι: τίς τῶν πάντων οὐ παρεχώρησε τῶν πρωτείων αὐτῷ

V. 2. καθάπέρ τι. — 5. слова ες ἀεὶ εξέδοτο εναργέστατα были впослъдствіи вычервнуты и замънены παρέθηκε. — 6. σφόδρά τοι εντελέστατα вычервнуты. — 8. слова коρυφήν ἀναφέρει, δηλαδή την ἀστρονομίαν вычервнуты и замънены εξιν καὶ ἐπιστήμην ἀνάγει. — 9. κλέους. — 10. между πάντων и ἐπεσπατο вторая рука вставила λαμπρως. — 13. δρα, καθαρόν. — 16. ωσπέρ τινα. — 28. τοπαντάπαν.

Μ. 2. καθάπέρ τι. — 5. λογεμπόροις παρέθηκε καθαπερεί τισι. — 6. ηκριδωμένας ποιητικής. — 7. μαθημάτων εξιν καὶ ἐπιστήμην ἀνάγει, μετέσχε δεόντως. — 9. κλέους. — 10. πάντων λαμπρῶς ἐπεσπάτο. — 12. δόξη καὶ περιφανεία τής. — 13. δρᾶ, καθαρὸν. — 16. ὥσπέρ τινα. — 18. Σάδδα μονή. — 21. συναγωνικῶν. — 28. πρὸς ὰ πονεῖν ἐδίδου. — τοπαράπαν ἀκίνητον.

κατὰ πᾶν εἰδος ἀρετῆς; προσέτι γε μὴν ἀκούων ποτὰ μὲν ταραττόμενον μὲν τὸν Δαυίδ, οὐ λαλοῦντα δέ (ἐταράχθην γάρ, φησι, καὶ οὐκ ἐλάλησα), ποτὰ δ' αὐ ἔτοιμαζόμενον καὶ οὐ ταραττόμενον (ήτοιμάσθην γάρ, φησι, καὶ οὐκ ἐταράχθην), ἐκλογὴν ποιεῖται τοῦ κρείττονος, παρ' ἐκάτερα συνιδών· καὶ ήτοιμάσατο ἑαυτὸν καὶ πίνει μὲν ἀτιμίας ποτήριον, ὁπότε συμδαίη, οὐ ταράττεται δέ, καὶ ἐξουθενεῖται μέν, ἤδεται δέ, καθάπερ οἱ περιτυγχάνοντες ὧν ἐφίενται λίαν ἐρωτικῶς.

Τροφή δὲ ἦν αὐτῷ τῶν πάντων ἄλλο τι οὐδὲν ἢ λαχάνων ἀγρίων ἀπόμοιρα πλὴν ἄλατος, καὶ μόνα ταῦτα ἐλειτούργει τἢ τῶν ἀναγκαίων αὐτῷ χρεία δὶς τῆς ἑδδομάδος ἀεί. ἐν κυριακαὶς δὲ καὶ ἐορτῶν περιόδοις καὶ ἄρτου ἢπτετο: βραχὺς δὲ καὶ οὕτος πάνο καὶ οἰος ἀποτρέψει ἱκανὸς τὸν ἐκ τῆς ἀσιτίας θά-10 νατον. ἀλλὰ καὶ οὕτω νηστείαν ἔχων ἰσχυρότερος ἐδόκει τῶν ἄλλων ἐν ταῖς τῆς μονῆς λειτουργίαις, τῷ ζέσει τῆς ψυχῆς νευρούμενος: διπλασίω γὰρ τῶν ἄλλων ἐποιμονῆς λειτουργίαις, τῷ ζέσει τῆς ψυχῆς νευρούμενος: διπλασίω γὰρ τῶν ἄλλων ἐποιμονῆς εῖτο | τὴν παρ' ἑαυτοῦ λειτουργίαν ἀεί.

Ό δ' οὐν τῆς ἱερᾶς ἐκείνης μάνδρας καλὸς ἐπιστάτης καὶ τῆς λογικῆς ἐκείνης ἀγέλης τὴν ποιμαντικὴν ἐπιστημόνως ἀνειλημμένος, τοῦτον, εἰς ὅσον ἀσκή- 15 σεως προέκοψε, συνιδών, καὶ εἰς ὁποὶον ἀρετῆς ῦψος ἀνέδη, εἰς ἀνάγκην ἡγε τὸν ἱερατικὸν ὑποδῦναι ζυγόν, καὶ οὐδὲν ἡν, δ μὴ ποιῶν καὶ λέγων ἡν ὥστε πεῖσαι. ὁ δέ, ὥσπερ δὴ κὰν τοὶς ἄλλοις ἄπασι τὸ εὐτελὲς ἡγάπα τοῦ σχήματος μᾶλλον, ἢ τὴν ἐξ ἀνθρώπων δόξαν ἔτερος, οῦτω δὴ κἀνταῦθα, ταπεινῶν ἑαυτόν, ὅλος ἡν ἀπαγορεύων τὴν ἀξίαν καὶ οἰον εὐλαδούμενος περιδαλέσθαι, ἡν αὐτὸς ἑαυτῷ εἰργα- 20 σται στολὴν τῷ τῆς ἀρετῆς στήμονι. μόλις δ' οὐν καὶ μετὰ συντετριμμένου τοῦ πνεύματος ὑποκλίνει καὶ βούλησιν καὶ αὐχένα· τὴν μὲν τῷ πνευματικῷ πατρὶ αἰδοῖ τῆς τοῦ Παύλου νομοθεσίας, τοῖς ἰδίοις κελεύοντος πείθεσθαι ἡγουμένοις, τὸν δὲ τῆ χειρὶ τοῦ τῶν Ἱεροσολύμων προέδρου καὶ δι' αὐτῆς τῷ τοῦ Πνεύματος χρίσματι.

ν. τ. 121 г. Έπεὶ δ' οῦτω τὴν ἱερωσύνην ἐδέξατο καὶ τὰς ὑπὲρ τῶν ἄλλων εὐχὰς 25 ἀναπέμπειν Θεῷ προδέδληται, αὐτίκα δὴ καὶ τὰ τῆς ἀσκήσεως ἐπιτείνει, καθ' ὅσον ἦν ἐγχωροῦν ἀνθρωπίνη φύσει μηδὲ γὰρ εἰναι τῶν εὐλόγων ἔκρινε τῆ τῆς ἀξίας ἀναδάσει μὴ συναναδαίνειν καὶ τὰ τῆς ἀσκήσεως. δύο ἑξῆς ἔτη καὶ ἀνα- ὅάσεις ἐν τῆ καρδία τίθεται μείζους. ἐπεὶ γὰρ τὸν τῆς ὑποταγῆς δρόμον καλῶς ἐκτετέλεκε, καὶ τὸ ὕψος τῆς ταπεινώσεως ὡς οὐδεὶς τῶν πάντων ἐκτήσατο, καί, 30 διὰ πάσης ἐργασίας τῶν τοῦ Χριστοῦ ἐντολῶν ὁδεύσας, πᾶσαν ἐμπαθῆ τῶν αἰσθητῶν ἀπετρίψατο γνῶσιν, καί, τὸν νοῦν πρὸς τὰ τῆς θεολογίας ἀναπτερώσας κινήματα, τῶν ἐκεῖθεν κατετρύφα ἐλλάμψεων, ἀναχωρήσεως ἔρωτι πυρπολεῖται καὶ τῆς τῶν πολλῶν διιλίας ἀποστασίαν ἐπινοεί, ἵνα ταῖς ἀποστατικαῖς καὶ ἀοράτοις

V. 4. παρεκάτερα. — 7. ἄλλό τι. — 17. ὑποδύναι. — 26. καθόσον. — 27. μὴ δὲ γὰρ. — 32. ἀπετρέψατο.

Μ. 4. ποιήται, переправлено въ ποιείται. — 7. ἄλλό τι. — 10. ἀποστρέψαι. — 11. νηστείας. — ἰσχυρότερος τῶν ἄλλων ἐδόκει. — 12. διπλασίφ. — 15. τοῦτον δσον. — 16. ἀνάγκας. — 17. ὑποδύναι. — 19. κάντεῦθα, на полякъ: ἴσς κάνταῦθα. — 22. αίδεζ нεправлено въ αίδοῖ. — 26. καθόσον. — 27. μὴ δὲ γὰρ.

μόνος μόναις προσβάλλοι δυνάμεσι, καὶ μὴ διακόπτοιτο τὰ τῆς θεωρίας αὐτῷ, ἀλλ' εἴη τὴν κατὰ φύσιν πορείαν όδεύων ό νοῦς καὶ μηδαμῶς παρ' οὐδενὸς ἐν οὐδενί Μ. թ. 243. ποτε κατασπώμενος. ἀμέλει καὶ τοῦ τῆς μονῆς ἐνδόντος ἐπιστάτου, ἔξεισι πρὸς τὰς ἐρημίας, ταῦτα δη τὰ τοῦ ἄσματος κατεπάδων· «ἀπάγγειλόν μοι, δν ηγάπησεν 5 ή ψυχή μου, ποῦ μένεις καὶ ποῦ κοιτάζεις». ἔνθα τι εδρὼν σπήλαιον εἴσεισι καὶ τοῦτ' ἀρετῆς οἶχον ποιεῖται τῆς ἑαυτοῦ, μόνον τὸν τῶν κρυφίων ἐπόπτην ἐπιγραψάμενος μάρτυρα τῶν ἀδήλων ίδρώτων. τἄλλα μὲν γὰρ ἄνικμόν τινα καὶ ακαρπον ούσαν εύροι τις αν την ξρημον και ούδε μικράν εύθυμίαν παρεχομένην τῷ σώματι, πλεῖστον δ' ὅμως τῇ ψυχῷ καρποφοροῦσαν τὸν πλοῦτον καὶ πολλοῦ 10 τινος άξιον εκκαθαίρει μεν γάρ το της διανοίας όμμα, πρός θεωρίαν δ' ανάγει και τῷ πρώτφ και θείφ συνάπτει φωτί. και γίνεται τρυφή τῆς ψυχῆς δ τοῦ σώματος έκπιεσμός, και το τούτου σκληρόν και έπίπονον έκείνης θυμηδία τε και παράκλησις. τοσοῦτόν γε μήν τῆς ἀκτημοσύνης μετῆν τῷ άγίφ, ώστ' οὐδὲν ήν αὐτῷ ἔτερον πλην ὅπερ ἐφόρει τριδώνιον καὶ μικρόν τι ψιάθιον, ἐφ' οὐ κατὰ τὸν 15 τοῦ ὅπνου καιρὸν διανέπαυεν ἑαυτόν, καί τι πρὸς τούτοις σκεῦος, ἐν ῷ τὸν ἄρτον ύδατίω ἐποίει διάδροχον, όπότε τῆς έδδομάδος ἔμελλεν ἐσθίειν, εἰ ἄρα καὶ ἤσθιεν ό τη ἀσιτία μικροῦ καὶ πρός ἀγγέλους άμιλλώμενος.

Βραχὺς ὁ χρόνος. καὶ Θεόδωρος καὶ Θεοφάνης, οἱ τὰ πρὸς ἀλλήλους αὐτάδελφοι, προσίασι καὶ αὐτοὶ τῆ τοῦ μεγάλου Σάδα μονῆ, τὸν μοναδικὸν ἑλόμενοι 20 βίον, καὶ αὐτίκα, δόξαν οὕτω τῷ τῆς μονῆς ἐπιστάτη, τῷ μακαρίφ πέμπονται μ. β. 244. Μιχαὴλ μαθητευσόμενοι κανόνας ἀρετῆς καὶ λόγου παιδείαν, ᾶτε χρόνφ καὶ ἀσκήσει καὶ πρός γε ἔτι σοφία καὶ λόγου δυνάμει προήκοντι. Θεοῦ δὲ πάντως τοῦτ' ἦν ν. ι. 121 ν. καὶ τῆς ἀρρήτου προνοίας ἐκείνου. τίνι γὰρ ἄλλφ τῶν πάντων ἔπρεπε μᾶλλον ἢ

V. 5. ἔνθά τι. — Слова εἴσεισι καὶ вычеркнуты, и надписано: στενὸν καὶ ἀπαραμύθητον καὶ πολλής τινος γέμον σκληρότητος. — 7. Κτ ιδρώτων βτ βωηοσκτά μα πολακτ πρиπисано: οὐ γὰρ φιλοτιμία ἐκείνη τις ἡν ὀφθαλμοῖς ἀρέσκειν ἀνθρώπων, ἀλλ' οῦς ἐκκεκοίμησαι ῥέων ὁ χρόνος οὐδ' οὐ μὴ κοιμήσειεν ὁ πᾶς αἰών. ἐνταῦθα μὲν γὰρ ταχὺ τὸ τερπνὸν ἀποθνήσκει τῆς ὥρας ἐφήμερον ἔχον τὴν ῥίζαν. ἐκεί δὲ μόνον γεωργουμένης τῆς γνώμης τῷ τῶν ἀδήλων ἐπόπτη Θεῷ τὸ κλέος ἀμάραντον διαμένει, βλαστάνον ἀεὶ μήθ' ἡλιον περιμένον διδάξοντα τὴν τοῦ βελτίονος κρίσιν, μήτε γλῶτταν πλειστα φθεγγομένην κάκ μέσων ἀττικῶν λειμώνων ῥητορεύουσαν. — γὰρ βωνερκηντο, и надписано οῦν. — 13. τοσοῦτον γε. — 20. τῷ μανδρίφ πέμπονται.

Μ. 1. προδάλλει. — 5. ἔνθά τι. — σπήλαιον στενὸν καὶ ἀπαραμύθητον καὶ πολλῆς τινος γέμον σκληρότητος, τοῦτ' ἀρετῆς. — 6. μόνον τῶν κρυφίων. — 7. ποςπѣ ίδρώτων ποταββα: οὐ γὰρ φιλοτιμία ἐκείνω τις ἢν ὀφθαλμοῖς ἀρέσκειν ἀνθρώπων, ἀλλ' οῦς ἐκκεκοίμισε ρέων ὁ χρόνος οὐδ' οὐ μὴ κοιμήση ὁ πᾶς αἰών. ἐνταῦθα μὲν γὰρ ταχὺ τὸ τερπνὸν ἀποθνήσκει τῆς ὥρας ἐφήμερον ἔχον τὴν ρίζαν. ἐκεῖ δὲ μόνω γεωργουμένης τῆς γνώμης τῶν ἀδήλων ἐπόπτη Θεῶ τὸ κλέος ἀμάραντον διαμένει, βλαστάνον ἀεί, μήθ' ἢλιον περιμένειν διδάξοντα τὴν τοῦ βελτίους κρίσιν, μήτε γλῶτταν πλεῖστα φθεγγομένην κὰκ μέσων ἀττικῶν λειμώνων ρητορεύουσαν. — 12. θυμηδία τὲ. — 13. τοσοῦτον γε. — 14. κατὰ τοῦ ὕπνου. — 22. ἐσθίειν ὁ τῆ ἀσιτία. — 18. ἀλλήλους ἀδελφοὶ. — 19. Σάδδα μονῆ. — 20. καὶ εὐθὺς δόξαν. — 21. Μιχαὴλ διδαχθησόμενοι κανόνας.

τούτον εἰς τοιαύτας σπείρειν ψυχὰς καὶ τὰς τοῦ πνεύματος κατατείνειν αὔλακας, δς ἤδει καιροὺς ἡλικίας καὶ μέτρα φύσεως καὶ λόγους πραγμάτων καὶ τούτοις ἀναλόγως ἐπιφέρειν τὴν γεωργίαν τοῦ πνεύματος;

Τούτους δή οὖν δ μέγας οὖτος διδάσκαλος μεθ' ὅσης ἄν τις εἴποι τῆς προθυμίας δεξάμενος άφαιρεῖται τὴν κόμην καὶ αὖ τῇ κόμῃ πᾶσαν δλικὴν προσπάθειαν 5 συναφαιρείται της ἐκείνων ψυχης τη δρεπάνη τοῦ πνεύματος, ώσπερ δητα τοὺς σαπρούς οί γεωργοί τῶν δένδρων κλάδους. εἶτα, τοὺς τῆς σοφίας αὐτοῦ θησαυρούς ύπανοίξας αὐτοῖς, ἀφθόνως δίδωσι μετέχειν. ἢν τότε εἰπεῖν λειμῶνα λόγου καὶ άρετης το του μάχαρος σπήλαιον, περιηγούμενον ούχ ύπό τινος γελιδόνος, τὰ ήρινα φθεγγομένης, άλλ' ύπο της μουσικωτάτης του μεγάλου γλώττης. ἐντεύθεν 10 ή τιμία ἐκείνη ξυνωρίς, ὀξυτάτης λαχόντες φύσεως, εὐδοκούσης ἄνωθεν καὶ τῆς χάριτος, πᾶσαν ὼφέλειαν ἐν ὀλίγφ συνέλεξαν χρόνφ καὶ πρὸς τὸ ἀκρότατον ἀνέδησαν εύφυῶς τῆς τε ἀρετῆς καὶ τοῦ λόγου. οὖτοι γὰρ ἦσαν ὡς ἀληθῶς ἐκεῖνα τὰ ψαλμικὰ ξύλα τὰ παρὰ τὰς διεξόδους τῶν δδάτων πεφυτευμένα, τῆς τοῦ θείου δηλαδή Μιχαήλ είσηγήσεως. εί δὲ καὶ τὸν καρπὸν αὐτῶν ἔδωκαν ἐν καιρῷ αὐτῶν 15 καὶ τὸ φύλλον αὐτῶν οὐκ ἀπερρύη (ὅτι ποτὲ ἔστι τοῦτο), εἴ τε ἡ τοῦ λόγου δύναμις ώσπερ τις κόσμος ἐπισειομένη τῷ καρπῷ τῷ τοῦ πνεύματος, εἴ τ' ἄλλο τι μυστικώτερον τῶν ἀδύτων τοῦ πνεύματος ὁ προφήτης ἀνιμησάμενος διὰ τούτων αἰνίττεται, ἔξεστι μανθάνειν ἐξ ὧν πλατυκώτερον περὶ αὐτῶν εἰρήκασιν ἔτεροι.

M. p. 245.

Έπει δ', ώς είρηται, πᾶσαν σοφίαν μετὰ τῆς | ἀρετῆς κάλλιστα ἡκριδώ- 20 σαντο, ἡ περὶ αὐτῶν φήμη δραμοῦσα πάντα περιεκύκλου τῆς Παλαιστίνης τὰ ὅρια, ὅσπερ τινὰ ἔποχον πανταχῆ διαδιδάζουσα τὸ τοῦ διδασκάλου κλέος. διὰ γὰρ αὐτῶν πλέον αὐτῶν ὁ μακάριος ἐθαυμάζετο Μιχαήλ, οὐκ ἀφανὴς μὲν ῶν καὶ πρὸ τοῦ, ἀλλ' ἤσαν ἤδη καὶ αὐτοὶ προσθήκη τις ἐξαισία τῷ τούτου θαύματι. πρότερον μὲν γὰρ οἱ τοῦτον σαφῶς ἐπιστάμενοι, ἔπειτα βλέποντες ἐκείνους ὑπὸ τούτψ παιδευο- 25 μένους, ἐκ τῆς βίζης τοὺς καρποὺς ἐτεκμαίροντο, ὡς ἄριστοι τῷ χρόνψ προδαῖεν ἄν. ὕστερον δ' οἱ τούτους ὁρῶντες, εἰς ὅσον ἀφίκοντο σοφίας καὶ ἀρετῆς, ἐκ τῶν καρπῶν τὴν βίζαν αὐθις ἐθαύμαζον, ὅτι τοιούτους οἰδε βλαστάνειν καρπούς. καὶ διὰ τοῦτ' ἀμφοτέρωθεν τὴν εὐφημίαν ὁ μακάριος ἀπελάμδανεν.

V. f. 122 r.

Ό τοίνυν τῶν Ἱεροσολύμων πρόεδρος, θεῖός τις ὑπάρχων ἀνήρ, οὐ δέον 30 νομίσας ὥσπερ ὑπὸ μοδίφ παραχωρῆσαι τοσούτους τῆς ἐκκλησίας λύχνους καλύπτεσθαι, πρὸς ἑαυτὸν ἄγεται, λόγοις παντοίοις χρησάμενος εἰς πειθώ, καὶ μείζοσιν άξίαις ἐκ θείας ἀποκαλύψεως τιμᾶ, τὸν μὲν τῆ τοῦ συγκέλλου, τὸν μέγαν δηλαδὴ Μιχαὴλ πεντηκοστὸν ἤδη τῆς ἡλικίας χρόνον ἀνύοντα, τοὺς δὲ τῆ τῆς ἱερωσύνης. οῦς καὶ παρ' ἑαυτὸν εἰχε τοῦ λοιποῦ, καὶ τούτοις ἔχαιρε μᾶλλον ἢ μυρίοις θη- 35

V. 5. αὐτὴ χόμη. — 16. δτί ποτέ ἐστι τοῦτο. — 17. ὧς πέρ τις. — 22. ὧσπέρ τινα. — 33. συγχέλου. — 35. τουλοιποῦ.

Μ. 4. εἴποι τῆς τῆς προθυμίας. — 5. αὐτὴ κόμη. — 16. ἀπορρύη. — ὅτί ποτέ ἐστι. — 17. ὡς πέρ τις. — ἄλλό τι. — 22. ώσπερ τινα. — 24. προσθήκη τίς. — 29. ἀπελάμδανε. — 30. θεῖος τίς. — 32. ἐν πειθώ, μα μομαχτε: ἴσς: ἐς πειθώ. — 33. τιμά. — τῆ τοῦ συγκέλου.

σαυροῖς ἔτερος, ἔως ἐπήνεγκε τὴν διάστασιν ὁ τῆς ἐκκλησίας χειμὼν καὶ οἱ ὑπὲρ εὐσεδείας κύνδυνοι. τὸ δ' ὅπως λέξων ἔρχομαι.

Ό ποινός τοῦ παλοῦ παὶ τῆς ἀληθείας ἐχθρός, ὁ πλούσιος τὴν ἐπιδουλὴν καὶ τὴν κακίαν ἄσπονδος, ἄνωθεν ἀεὶ τῷ τῶν χρηστιανῶν πολεμῶν γένει, οὐδ' ἐν 5 τούτοις ἠρέμησε τοῖς παιροῖς τὸ ἑαυτοῦ ποιῶν, ἀλλὰ χειμῶνα πακίας αὕθις ἐγείρει καὶ χαλεπὰ πατὰ τῆς ἐπκλησίας κυλίει τὰ κύματα καὶ πόντψ καὶ δυθοῖς πειρασμῶν τοὺς αὐτῆς ἀφίησι | πυδερνήτας. δηλώσει δὲ νῦν ὁ λόγος.

Ό τῆς 'Ρωμαϊκῆς ἀρχῆς οὐκ εὐαγῶς τοὺς οἴακας ἰθύνων Λέων τὴν πρὸ μικροῦ μαρανθεῖσαν τῆς εἰκονομαχίας φλόγωσιν ὅλαις αὕθις μηχαναῖς ὑπανάπτει, 10 πολλῆ τῆ μανία κατὰ τῆς εὐσεδείας ῥεύσας. διὸ καὶ συγχύσεως ἐπληροῦτο καὶ κλύδωνος χαλεποῦ τὸ ὀρθόδοξον καὶ ὅλους κρατῆρας ἔπινε θλίψεων· τὸ μὲν ἐδεσμεῖτο, τὸ δ' ἐξόριστον ἡν, καὶ τὸ μὲν διήθλευεν ὑπὲρ τῆς τοῦ Χριστοῦ κοπτόμενον εἰκόνος, τὸ δὲ καὶ θαλάσσης εἰχον πυθμένες, καὶ συνελόντι φάναι πάντα ἔπασχον, οἰς οἰδε μετρεῖν τὰς εὐθύνας πονηρῶν ἀρχόντων ἐπίνοια. τότε δὴ τότε καὶ ἡ νύμφη 15 τοῦ Χριστοῦ ἐκκλησία, τὸν ἑαυτῆς ἀφαιρουμένη κόσμον καὶ ἐξορυσσομένη τὸ κάλλος, ἐπὶ καιροῦ τὰ τοῦ Σολομῶντος ἐθρήνει λεγουσα· « υἰοὶ μητρός μου ἐμαχέσαντό μοι, ἐπάταξάν με, ἐτραυμάτισάν με, καὶ ἡ ὑπερηφανία τῶν μισούντων με ἀνέδη διὰ παντός». ὥσπερ δ' ἐπὶ τῶν ἡμετέρων σωμάτων οὐκ ἔστιν οὐδὲν τῶν μερῶν, ὅπερ ἀναίσθητον ἔμεινε τῆς καρδίας νοσούσης, οῦτω δὴ κάνταῦθα, τῆς ἐκπασχε ταῖς ἀνίαις.

Τίνεται δή οὖν ταῦτα καὶ τῆ τῶν Ἱεροσολύμων ἐκκλησία γνώριμα, καὶ πάθος ἐντεῦθεν ἀνίας προσγίνεται. σύνοδος δ' ἱερῶν ἐκεῖ συγκροτεῖται ἀνδρῶν καὶ σκέψις προτίθεται, πῶς ἄν τῷ κεφαλαίφ τῆς ἐκκλησίας κατὰ τὸ δυνατὸν βοηθή-25 σαιεν. ἔδοξεν οὖν ἀπολεξαμένοις τινὰς τῶν λόγφ καὶ ἀρετῆ διαλαμπόντων διαπρεσδεύσασθαι πρὸς τὸν βασιλέα περὶ τῶν θείων εἰκόνων. καὶ μὲν δὴ πάντων ν. ι. 122 ν. αἱ ψῆφοι πρὸς τὸν μέγαν ἔπιπτον Μιχαὴλ ἄτε ἱκανὸν παρὰ πάντας ἐν δυνάμει λόγου καὶ ἀρετῆς τοσοῦτον διᾶραι ζυγόν. ὁ δὲ τὸ φίλτρον ἐν ψυχῆ διάπυρον ἔχων ἐκ πολλοῦ τῆς διὰ Χριστὸν ἀθλήσεως ἤδη καιροῦ λαδόμενος, «ἵππος εἰς πεδίον» 30 ἤν τὸ τοῦ λόγου. ἔνθεν τοι καὶ παραλαδών τὴν θαυμασίαν τῶν μαθητῶν ξυνωρίδα, πρὸς δὲ καὶ μοναχόν τινα ἔτερον Ἰωδ τοῦνομα πολιοῦ βίου καὶ ἀρετῶν κάλλεσι διαλάμποντα, ἔξεισι, στρατηγὸς ἄριστος εἰπεν ἄν τις στρατιᾶς ἀρίστης ἐξηγούμενος. καὶ πολλοὸς τῶν εὐσεδούντων ἔτι καὶ τῶν ὅσοι τῆς εὐθείας ἐξηνέχθησαν στηρίζων τε καὶ τὸ εὐσεδὲς καθηγούμενος διήει, ὥσπερ ἐξ ἀποστάσεως ληιζόμενος 3 τὰ τοῦ ἐχθροῦ ὀχυρώματα καὶ λαμπροῖς τοῖς ἀκροδολισμοῖς κατ' αὐτοῦ χρώμενος.

M. p. 246.

V. 18. διαπαντός. — 31. πολιά.

Μ. 2. λέξον. — 4. ἄσποδος. — ἄνωθεν ἀφ' οὐ τὰ σκήπτρα τής ἀνομίας περιζωσάμενος ἐπὶ μέσου θεάτρου τής οἰκουμένης ἀγωνίζεται σταδιοδρομῶν καὶ ἀεὶ. — 9. οἰκονομαχίας φλόγα. — 12. καὶ τὸ μὲν διαγονιζόμενον καὶ ὑπὲρ τής τοῦ Χριστοῦ κοπτόμενον εἰκόνος ἐκαρτέρει. — 16. υἰὸς μητρός μου. — 30. ἔνθέν τοι — 31. πολιά. — 34. στηρίζων τὰ τὸ εὐσεδὲς. — 35. ἀκροδολισμοις κοπραβλεθο κα ἀκροδολισμοῖς.

ΤΟ γε μὴν βασιλεὺς ἐταράττετο τοῦ μεγάλου τὴν ἐνδημίαν ἀκούων. καὶ ὅσπερ ἄν εἰ βροντῆς ἠσθάνετό τινος ἄρτι βαγείσης ἐξ έφας καὶ δεινὸν μὲν τέως ἠχούσης, ζεούσης δ' ἔτι καὶ σφοδρότερον, οἰον ἀπειλούσης ἀφήσειν τὸν κτύπον, ὅστε καὶ πᾶσαν περιλαδεῖν ἀκοήν, οῦτω καὶ τὴν τοῦ μεγάλου φήμην εἰς ἀκοὴν ἀτίου λαμβάνων ἐξεπλήττετο καὶ τὴν ἐνδημίαν ἐν οὐ καλοὶς ἐτίθετο συμβόλοις. ὁ ὡς δὲ κὰν τῆ βασιλευούση γενόμενον ἤδη ἐπυνθάνετο, ἐδόκει χρῆναι διατάττεσθαι, ὅπη διαναπαύσηται καὶ τὸν ἐκ τῆς ὁδοῦ κάματον ἀποτρίψηται, τοιοῦτός τε ῶν ἐπὶ σοφίας θαύματι καὶ ἄμα πρεσβευτὴς ἐκ Παλαιστίνης ἤκων. καὶ μέντοι καὶ ὑποδέχεται τοῦτον καὶ φιλοφρονεὶ βασιλικαῖς προσταγαῖς ἡ τῆς Χώρας μονὴ, εἰωθὸς ὄν ἄνωθεν τοὺς ἐξ Ἱεροσολύμων ἐπιδημοῦντας καταλύειν ἐν ταύτη μέχρις ἄν ἡ 10 τῶν πραγμάτων ἀπαιτῆ χρεία κὰκ τοῦ βασιλικοῦ πρυτανείου ἐπισιτίζεσθαι.

Έπει δὲ ζητήσας ὁ βασιλεὺς ἔγνω σαφῶς, ἐφ' ὅτφ ὁ Μιχαὴλ παραγένοιτο καὶ ᾶττα φρονῶν τῆ βασιλευούση ἐπιδημήσειεν, ὡς μάλα τῆς ἑαυτοῦ βουλήσεως ἀπάδοντα, ἐσκοπεῖτο καθ' ἑαυτὸν ἢδη, τίσιν ἄρα τρόποις τοῦτον ραδίως προσάξεται. τοῦτο γὰρ ἀντὶ παντὸς ἐποιεῖτο καὶ τῶν πολλῶν πραγμάτων ἀπαλλαγήν ταὐτὸν 15 γὰρ ἐνόμιζε τοῦτόν τε έλεῖν καὶ ἄμα πᾶν τὸ τῶν εὐσεδῶν σύστημα. ἐλάνθανε δὲ ἄρα τυφλῷ ποδὶ Λέοντος νομὰς ἀνιχνεύων ὁ μάταιος.

Μ. p. 248. Ήμερῶν δὲ διαγενομένων οὐ μάλα συχνῶν ἐφ' ὑψηλοῦ προκαθέζεται βήματος ὁ βασιλεὺς πολλῷ τῷ ϑεάτρῳ κεκυκλωμένος. ἄγεται δὲ ὁ μακάριος μετά τινος ἐμβριθοῦς καὶ σοβαροῦ τοῦ φρονήματος τὸν ὑπὲρ εὐσεβείας ἀγωνιούμενος 20
 V. I. 123 r. ἀθλον, γηραιὸς ἀνὴρ καὶ πολιὰν μὲν | ἐπαγόμενος τρίχα, πολιὸν δὲ βίον, ἀκμὴν δὲ φρονήσεως καὶ εὐστάθειαν. ἄγεται δὲ καὶ ἡ ϑαυμασία τῶν μαθητῶν ἀδελφικὴ συζυγία σὺν ἄμα τῷ εἰρημένῳ Ἰώβ, τὴν αὐτὴν εἰσπραχθησόμενοι τῷ μακαρίῳ δίκην.

Λόγους μὲν οὖν ὁ βασιλεὺς τὰ πρῶτα καὶ ἀπειλὰς προσῆγε καὶ πάντα ἐποίει καὶ διὰ πάντων ἐπεχείρει, τί μὲν οὐκ ἤδη τελῶν, τί δὲ οὐ ταῖς ἀπειλαῖς 25 ἔτι προσαναρτῶν, εἴ πως δυνηθείη διασαλεῦσαι τὸν ἀήττητον ἐκείνου τῶν λογισμῶν ϑησαυρόν. ϑησαυρὸς καὶ γὰρ ἦν ὡς ἀληθῶς ὁ ἐκείνου λογισμός, παλαιά τε καὶ

 $V. 7. \ \text{toloutog} \ \text{tè wi.} - 11. \ \text{àpaitel} - 16. \ \text{toutof} \ \text{te}.$ 

Μ. 2. δεινόν μὲν τέως ἡ τὸν κτύπον — на полякъ въ выноскѣ κъ ἡ: χούσης ζεσύσης δ' ἔτι καὶ στοδρότερον, οἰον ἀπειλούσης ἀφήσειν. — 7. τυιοῦτος τὲ. — 8. Παλαστήνης. — 12. παρεγένοιτο — на полякъ: ἴσς παρεγένετο, — βασιλευουση. — 15. ἐποιήτο μαπραβλ. Βъ ἐποιεῖτο. — 16. τοῦτον τε. — σύστημα συνελεῖν. ἐλάνθανε δὲ ἄρα τυφλῶ ποδὶ λέοντος νομὰς ἀνιχνεύων ὁ μάταιος. πολλὰς γὰρ καὶ ποικίλας δραμὼν ὁδοὺς λογισμῶν καὶ πολλὰς ἀνελίξας μηχανὰς καὶ πολλοὺς συγκεχωρηκὼς τῷ ἀγίφ συνδιαιτάσθαι φιλίας ὑποκριτάς, ἵνα σοφιστικαῖς τισι καὶ ἀπατηλαῖς | (p. 248) ὁμιλίαις τὸν μέγαν αὐτοῦ παρασύραντες ὑποκλέψωσι νοῦν καὶ λάθωσιν εἰς τὸν τοῦ βασιλικοῦ δόγματος δλισθον ὑποσπάσαντες, ἐπειδήπερ ἡνυε μὲν τὸ παράπαν, οὐδὲν ἡλέγχετο δὲ παραπλησία (sic) ποιῶν τοῖς πέτεσθαι δίχα πτερῶν ἐγχειροῦσιν, ἢ γῆς καὶ θαλάσσης δρια βουλομένοις μεταπθέναι, πρὸς ἐμφανή καὶ πεπαρρησιασμένην ὀργὴν τὰ τοῦ πράγματος ἔκρινε δεῖν ἐξενηνοχέναι. Ἡμερῶν οῦν διαγεγενομένων (μαπραβλεθο βε διαγεγενημένων) οῦ μάλα κτλ. — 27. λογισμὸς καὶ τὸ τῆς συνέσεως ἐμδριθὲς παλαια τε (sic).

νέα συνέχων σοφίας κειμήλια. άλλὰ τῶν καλῶν εἶναί μοι δοκεῖ καὶ τῶν μεταξὸ διαλέξεων ἐκατέρων μετρίως μνησθῆναι.

« Ἐγὼ μέν, φησὶν ὁ βασιλεὺς πρὸς τὸν ᾶγιον, ῷμην σὲ, ᾶτε λόγων πείρα πλεονεκτοῦντα καὶ ἀγχινοίας ἐπὶ μέγα ἥκοντα, συνειδέναι ἔχειν, τί μὲν τῶν 5 καλῶν, τί δὲ τῶν ἄλλως ἐχόντων, καὶ τὰ μὲν προαιρεῖσθαι, τὰ δὶ ἀπωθεῖσθαι, καὶ συμφρονεῖν ἡμῖν εὐσεδοῦσιν. ἡ γὰρ οὐ τὸν αὐτὸν καὶ ἡμεῖς σοι δοκοῦμεν σέδειν Θεόν; »

α Ήχιστα, φησίν δ γεννάδας εἰ γὰρ ἔσεδες, οὐχ ἄν ἠσέδεις, ἀσεδοῦντι δὲ κῶς ἄν συμφρονήσαιμεν; τίς γάρ, εἰπέ μοι, σὲ μὲν τιμῶν χαθαρῶς, τὴν σὴν μ. p. 248. 10 ἀνάσχοιτό ποτε χαθυδρίζειν εἰχόνα; οἰμαι τῶν πάντων οὐδένα ποτ' εἰς τοσοῦτον ἀφροσύνης ἐλάσαι. τὴν γὰρ τῆς εἰχόνος τιμὴν τοῦ μεγάλου φάσχοντος ἀχήχοας Βασιλείου πρὸς τὸ πρωτότυπον διαδαίνειν, ὥσπερ οὐν χαὶ τοὐναντίον τὴν ὕδριν. σὰ δὲ τὴν τοῦ Σωτῆρος Θεοῦ χαθυδρίζων εἰχόνα, θαυμάζω, ὅπως ποτὲ τοσαύτην ὑφίστασαι τόλμαν, ὥστε χαὶ σέδας προσαγορεύειν τὴν ὕδριν».

15 Καὶ ὁ βασιλεύς: «ἀλλὰ σύ μοί, φησι, καὶ τῶν τοῦ προφήτου ἡημάτων ἀνήκοος ἔτ' εἴναι δοκεῖς τοιαῦτά τινα περὶ τούτων διεξιόντος: στόμα ἔχουσι καὶ οὐ λαλήσουσιν, ὀφθαλμούς τε καὶ οὐκ ὄψονται, καὶ ὅσα τῶν ἑξῆς. εἰ γὰρ ἦσθα τοῦτων ἐν γνώσει, τάχ' ἄν τὰ καθ' ἡμᾶς ἐν ἐπαίνοις ἐτίθεις, τὰ σαὐτοῦ δὲ καὶ σφόδρα ἐν μυχῷ καταγνώσεως».

20 Καὶ ὁ ἄγιος: «ὅτι, φησὶ, τῶν τῷ θείφ Δαυὶδ εἰρημένων οὐκ ἀδαὴς ἔγωγε, παντί που δῆλον. παρὰ τοσοῦτον καὶ γὰρ τὴν τούτων πεῖραν ἀκριθῆ παρέσχον ἐμαυτῷ, παρ' ὅσον καὶ σὲ οἰδα κακῶς τε καὶ ἐς οὐδὲν ὑγιὲς τὸν αὐτῶν ἐκλαμ- βάνοντα νοῦν. καὶ καινὸν οὐδέν. ἐπείπερ καὶ ἤδη τινὲς τὴν τῶν τροφῶν εὐχυμίαν εἰς τοὐναντίον παρέτρεψαν στομάχου φαυλότητι. εἴδωλα γὰρ τὰ τοῖς ἔθνεσι 25 προσκυνούμενα κέκληκεν ὁ προφήτης καὶ στόμα μὲν αὐτοῖς ἀπένειμε, φωνὴν δ' ἤκιστα, καὶ ὀφθαλμοὺς μὲν καὶ ὧτα, ὅψιν δ' οὐ, καὶ εἰκότως — ἀρίθμει γὰρ εἰ βούλει τὰ τούτων | πρωτότυπα κὰν μὲν ἄλλως εὕρης ἔχοντα, ἀμφοτέραις ταῖς γ. τ. 123 ν. ψήφοις λάμβανε τὴν νικῶσαν, εἰ δὲ μή — χρῆσαι τῆ σιωπῆ τὸν βυθὸν καταδὺς τῆς αἰσχύνης. τίνα γάρ ποτε ἀφῆκε φωνὴν ὕδωρ καὶ ἀὴρ, αἰθήρ τε καὶ γῆ, 30 ἢ ἀκοὴν ἔσχεν, ἢ ὄψει τεθέαται, ὡς Ἑλλήνων θρυλλοῦσι παῖδες τύπους μέν τινας ἐτερομόρφους ὰπὸ ψιλῆς ἀναπλάττοντες διανοίας καὶ πρός γε ἔτι ὀνόματα τούτοις ἐπιφημίζοντες, Δήμητρα λέγοντες καὶ Ἡραν, Δία τε καὶ Ποσειδῶνα, πάντως οὖτε σύ, οὕθ' ὅστις κατὰ σὲ τῶν πάντων οὐδεὶς οὐδέποτ' ἄν σχοίη εἰπεῖν. ταὶς δὲ ἀγίαις ἡμεῖς ταύταις προσιόντες εἰκόσι καὶ τὸ τῶν πρωτοτύπων εἴδος αὐταῖς μ. p. 250.

V. 1. είναι μοι. — 13. ὅπως ποτε. — 15. ἀλλά σύ μοι φησί. — 28. χρήσαι. — 32. Δήμητραν — Δία τὲ καὶ.

Μ. 1. κειμίλια, δπόσα πλουτίζει τοὺς εὐσεδεῖς καὶ γενναιοτέρους εἰναι παρασκευάζει πρὸς τὰς τῶν ἐπιόντων δεινῶν τρικυμίας· ἀλλὰ κτλ. — εἰναι μοι. — 2. διαλέξεων μετρίως έκατέρων. — 13. δπως ποτε. — 15. ἀλλὰ συ μοι φησὶ καὶ. — 21. παρατοσούτον. — 23. καὶ κοινὸν οὐδέν. — 32. Δήμητραν. — 33. ἄν χοίη εἰπεῖν. — 34. προτοτύπων.

ἀπριδῶς διασωζόμενον βλέποντες εἰς μνήμην ἐπείνων εὐθὺς ἀναγόμεθα καὶ διὰ τῆς τούτων προσκυνήσεως πρὸς ἐπεῖνα τὴν τιμὴν ἀναφέρομεν, ὧν μορφαὶ καὶ εἰκόνες ταῦτα καθεστήκασιν».

Ο δε βασιλεύς τόπον διδούς τῷ θυμῷ, ἐπεῖχεν ἔτι τὴν ἐπεξέλευσιν, ἴσως τι προσδοχών ανύσειν ών ἐπὶ νοῦν εἶχεν. ὑπέφαινε δὲ ὅμως ἐπὶ τῆς ὄψεως τὰ τοῦ 5 θυμοῦ σύμβολα. καὶ ἡπαλύνοντο μὲν οἱ λόγοι αὐτοῦ ὑπὲρ ἔλαιον, ἰὸς δ' ἀσπίδων ύπὸ τὰ χείλη αὐτοῦ ἦν ὑφεδρεύων. « καὶ τί, φησι, τὸ βλάδος, ὅσα γε πρὸς εὐσέδειαν, εὶ, τῶν πρωτοτύπων τῆς προσηχούσης ἀξιουμένων τιμῆς, αἱ εἰκόνες ἐκ μέσου γένοιντο; συναπορρέοι γαρ αὐταῖς μάλιστ' ἄν ούτωσὶ καὶ ὁ καθ' ἡμῶν δνειδος, δ είσιν οϊτινες ήμιν ως είδωλολατροῦσι προσάπτουσι, μη δη μάτην θέλε 10 στοιχεῖν τῷ σῷ ἔτι φαύλφ θελήματι, ἀλλὰ πείθου τῷ ήμετέρφ φρονήσας δψέ ποτ' όρθως, και φύγης μεν τιμωριών έντεῦθεν είδη παντοῖα, ἀπολήψη δ' ἀμοιδας, αί σου προσήκουσι τῆ σοφία, δωρεαί ταῦτα και χάριτες και τιμαί πολύ τὸ επίδοξον ἔχουσαι, φέρε τοίνυν, ἀπομαθών τὸ φιλόνεικον μετάμαθε τὸ φιλάλληλον καὶ κοινώνει τῆς γνώμης ήμιν έκουσίως. εί δὲ μή, τοῦτο καὶ ἄκων ποιείν μάθοις ἄν 15 χειρί βασιλική διδασκάλφ χρησάμενος. ἵνα τί γὰρ τὸ ἐμὸν περί σὲ εὐμενὲς καί μακρόθυμον; ύλην αὐτὸς θρασύτητος ποιησάμενος, βαρεῖαν ήμῖν τὴν σὴν ἐπέστησας γλῶτταν καὶ πολλά ταῖς καθ' ήμῶν τρυφῶσαν λοιδορίαις. ἡ οὐκ οἰδας, ώς τοσαῦτα καὶ βασιλέως θυμός, ὅσα χάλαζα ῥαγδαία δύναται ἢ θαλάσσης κλύδων ἀπαρκτίου στροδοῦντος;»

Καὶ ὁ ἄγιος « ὅτι μέν, φησι, θυμὸς βασιλέως μέγας καὶ πολὺ τὸ φοβερὸν ἐπαγόμενος, καὶ μάλισθ ὅτε κατ ἀνδρῶν τὴν ὁρμὴν εὐτελῶν ἔχει, οἰδα. πλὴν ν. ι. 124 · καὶ τοῦτ οἰδα σαφέστερον, ὡς, ὅσα δυσχερῆ βασιλέως ἡμὶν χεὶρ ἐπιφέρειν | ἔχει, τοσαῦτα καὶ τὸ ἡμέτερον τουτὶ σαρκίον Χριστῷ καὶ διὰ Χριστὸν φέρειν δυνή- μ. ρ. 261. σεται. φημί | γ' οῦν σοι κεφάλαιον τῶν λόγων, ὡς άλώσιμος οῦποτε γενήσομαι 25 τῷ σῷ βουλήματι, κὰν μυρίους ἐφευρίσκης θανάτους. τῶν γὰρ χειρόνων τί οὐκ ἀν γένοιτο καλυψαμένων ἀφανεία τῶν θείων εἰκόνων; ὅπου γε ἐπ' αὐτῶν θεώμενα διαπαντὸς οἱα καὶ ὅσα ὑπὲρ ἡμῶν ὁ Σωτὴρ ὑπέστη παθήματα καὶ ὅσα δι' αὐτὸν οἱ μάρτυρες, μόλις ἐπανάγουσί τινας εἰς συναίσθησιν καὶ ζῆλον τοῦ καθήκοντος, ἔστι δ' οῦς οὐδὲ μόλις. τάχιστ' ὰν. ἡ τοῦ Θεοῦ μνήμη τῆς τῶν πολλῶν 30 διανοίας ὑπερόριος οἰμαι γένοιτο, κατὰ βραχὺ τοῦ χρόνου κιρνῶντος πᾶσι τὸ τῆς λήθης πόμα. ἔπαγε τοίνυν ἐφ' ἡμᾶς, μηδενὸς φειδόμενος, ὁπόσα βούλει. οῦτω καὶ γὰρ καταφρονητικῶς πρὸς τὰς ἀπειλουμένας σοι κολάσεις ἔχομεν, ῶσπερ καὶ

πρός τὰς ὑπεσχημένας σοι τιμάς».

<sup>.</sup> V. 4. Ισως τί προσδοχῶν. — 6. ἡπαλύνοντο. — 11. θελήμτι. — 25. φημί γοῦν σοι. — 26. ἐφευρίσχεις.

Μ. 1. διασωζόμενοι. — 4. ἴσως τί προσδοχῶν ἀνύσσειν. — 11. ἡμετέρω, φονήσεως. — 12. παντοία, ἀπολήψει. — 13. πολὺ καὶ λαμπρὸν ἐπίδοξον ἔχουσαι. — 18. καθημῶν. — λοιδωρίαις. — 21. καὶ ἄγιος. — σοδερὸν περεπραβπειο βίο σοδαρὸν, μα ποληχίο: ἴσς φοδερόν. — 25. γοῦν. — 26. ἐφευρίσχης. — 31. καταδραχὺ.

Πρὸς ταύτα ὁ βασιλεύς, θυμφ καὶ ὁργἢ δοὺς καὶ ἀνθρακώδης τὰς δψεις γενόμενος καὶ ὡς τίγρις ἢ λέων ὁ τούτψ ἐπώνυμος, δίχα πάσης φειδοῦς, δίχα πάσης ἐπισχέσεως τυφθῆναι κελεύει τὸν ἄγιον όμοῦ τοῖς σὺν αὐτῷ. ἐπεὶ δὲ καὶ ἐτύφθησαν, ὡς ἐκεῖνος ἐκέλευσε, καὶ κατὰ τῆς γῆς ἱκανῶς οἱ τοῦ Χριστοῦ ἐσύρησαν ὁ ἀθληταὶ καὶ τἄλλα ὑπέστησαν, ὅσα εἰκὸς ἐν οὕτω βιαίψ περιληφθέντες ἀγῶνι, καὶ κόρον ἤδη τῷ βασιλεῖ παρείχεν ἡ τῶν πληγῶν ὑπερδολή, Θεόδωρος μὲν καὶ Θεοφάνης οἱ αὐτοῦ φοιτηταὶ ἐξορία καταδικάζονται, αὐτὸς δὲ χαλεπωτάτοις δεσμοῖς καὶ εἰρκτῷ σὺν τῷ εἰρημένψ Ἰωδ δίδοται. — καὶ ταῦτα μὲν τοῦτον ἐτελεῖτο τὸν τρόπον, καὶ οὕτω τῷ μακαρίφ ὁ πρῶτος ἐπεραίνετο ἄθλος.

10 "Εξ τῷ μεταξύ παρερρύησαν ἔτη, καὶ δίκας ὁ βασιλεύς ὧν ἢσέδει διδούς μιαιφονίας μαχαίρα τὴν μιαιφόνον αὐτοῦ ψυχὴν παραδίδωσι, μετὰ τοιούτων τῆς κακίας ἐπάθλων ἀπορραγεὶς τοῦ ζῆν, πρὸς δὲ Μιχαὴλ τὰ τῆς βασιλείας μέτεισι σκῆπτρα. δς καὶ αὐτὸς τὴν αὐτὴν τῷ Λέοντι νοσῶν νόσον κατὰ τῶν σεπτῶν εἰκόνων, οὐχ ὁμοίως καὶ κατὰ τῶν εὐσεδούντων ἐμαίνετο, ἀλλ', ὡς εὕρε τέως τὰ πράγματα 15 ἔχοντα, τούτοις οὕτω καὶ αὐτὸς ἐχρῆτο, καὶ οὕτε τοῖς εὐ|σεδεῖν ἐθέλουσιν ἐλυμαί- μ. ρ. 252. νετο τὸ παράπαν οὐδέν, οὕτε τῷ τῆς εὐσεδείας ποτίμφ νάματε τὸ τῆς δυσσε- δείας άλμυρὸν ἀποκλύσασθαι ἤθελεν. ἀλλὰ καὶ ταύτης ἀντείχετο, κἀκείνη συγγώμην είχε. ταῦτα δ' ἡ τοῦ συμφέροντος ἄγνοια, ὡς ἐμέ γε οἴεσθαι, ἔπραττεν' οὐ γὰρ εἶχε τὸ τῆς θείας ἐπιγνώσεως ἐν τῆ ψυχῆ κάλλος τὰ συνοίσοντα καθη- 20 γούμενον. ὅθεν καὶ τὰ τοῦ λογισμοῦ τάλαντα κατ' ἴσον ἐκατέροις ἐπικρεμάσας, | οὕτε τοῖς εὐσεδοῦσιν ἐχαρίζετο τὴν ῥοπήν, οὕτε τοῖς μὴ τοιούτοις, ἀλλ' ἐν τούτοις ν. ι. 124 ν. ἀφῆκε μένειν, μηδ' δλως ἐπιχειρῶν μεταπείθειν, ἐν οῖς ἔτυχον ὅντες ἑκάτεροι.

Έπεὶ οῦν οὕτος τὰ τῆς βασιλείας εἰλήφει σκῆπτρα, πρὸς τοῖς ἄλλοις ἐξάγει καὶ τὸν μακάριον Μιχαὴλ τῆς εἰρκτῆς. δείσας δ' αὖ, μὴ τῷ περιόντι τοῦ λόγου 25 καὶ πολλοὺς τῶν ἄλλων ὁ ἄγιος προσάγοιτο κἀντεῦθεν αὐτῷ τὰ τῆς βασιλείας συγχέοιτο πράγματα, συμμεριζομένου τοῦ πλήθους τῆ διαφορῷ τοῦ σεδάσματος, ἐξωθεῖ τοῦτον τῆς βασιλευούσης σὺν τῷ θεσπεσίῳ Ἰωδ κὰν τοῖς περὶ τὸν "Ολυμπον μέρεσιν ἐξορίζει δεδεμένον άλύσεσιν.

"Όρος δ' δ "Όλυμπος τῶν ἐν Βιθυνία τὸ μέγιστον. ἡ δὲ Βιθυνία τέρμα τῆς 30 'Ασίας καὶ τοῖς τῆς Εὐρώπης τέρμασιν ἀντιδλέπουσα. πολλαὶ μὲν οὖν ἐπ' αὐτῆς πεδιάδες, πολλὰ δὲ καὶ ὅρη ἀνεστᾶσι, πρὸς μέσον ἀέρα τὰς κορυφὰς ἀνατείνοντα. οἰς γε δὴ πᾶσιν ὁ "Όλυμπος παρατιθέμενος πεδιάδας τὰς αὐτῶν κορυφὰς ἀποφαίνει παρὰ τοσοῦτον γὰρ ἐκείνων ὑπερανέχει, παρ' ὅσον ἐκεῖνα τῶν πεδιάδων. τούτου παρὰ τὴν ὑπώρειαν ἡ τῶν Προυσαιῶν κεῖται μητρόπολις. ἔνθα, ὡς εἰρηται, 35 ὁ θεῖος ἐκεῖνος ἄνθρωπος καὶ τῶν ἄλλων ἀνθρώπων ἄπασι τοῖς καλοῖς ὑπερέχων ἐξόριστος πέμπεται.

V. 2. καὶ τί γὰρ ἢ λέων. — 16. τοπαράπαν. — 20. κατίσον. — 22. μηδόλως. — 38. παρόσον.

Μ. 2. καὶ τί γὰρ ἢ λέων. — 9. ἐπεραίνετο αδθις ἄθλος. — 10. παρρερύησαν. — 11. μετὰ τῶν αὐτῷ προσηκόντων τῆς κακίας ἐπάθλων ἀπορραγεὶς ἐνδίκως τοῦ ζῆν. — 15. ἐλυμαίνετο παράπαν. — 20. κατίσον. — 22. μὴ δόλως. — 25. προσαγάγηται. — 26. συγχέηται. — 27. κὰν ἐν τοῖς. — 31. δὲ δρη. — 33. παρατοσούτον. — παρόσον. — 34. προυσαέων.

"Ηδη δὲ καὶ τὸν βασιλέα Μιχαὴλ ὀγδόφ τῆς αὐτοῦ βασιλείας ἔτει παραλύει καὶ τοῦ βίου καὶ τοῦ κράτους ὁ θάνατος, τῷ δὲ παιδὶ Θεοφίλφ κλῆρον πατρικὸν τὴν τῆς ἀρχῆς παραπέμπει διαδοχήν. ὅστις δὴ καὶ διακαῆ τῶν πατρίων ἐθῶν ποιῶν ἑαυτὸν ζηλωτὴν ἐκ διαμέτρου τὴν κακίαν ἐθρέψατο τῷ πατρὶ Μιχαήλ, πολλὴν μ. ρ. 283. ἐκείνου καταγνοὺς ἀμέλειαν | καὶ περὶ τὸ σέδας ψυχρότητα. καὶ ἢν ἐκείνος κατὰ ὁ τῶν θείων εἰκόνων οὐκ εἰχεν ὁρμήν, ταύτην οὖτος καθ' ἐαυτὸν συμπλασάμενος καὶ οἰονεί τινα προσθήκην τῆ παρ' ἑαυτοῦ κακία ποιησάμενος, πολλαπλάσιον ἀπέδειξεν εἰκονομαχίας χειμῶνα καὶ χαλεπώτατον κλύδωνα. καὶ πάλιν κακῶν ἑωρᾶτο πανήγυρις, καὶ ἐν ὀδύναις πάλιν ἤσαν οἱ τοῦ τῆς εὐσεδείας σκάφους κυδερνῆται, καὶ τοῦ μὲν πολλοῦ τούτου χειμῶνος ἐγίνοντο παρανάλωμα, σώματι μὲν τῶν ἐκ τοῦ σάλου 10 κυμάτων ἀπολαύοντες δεινὸν οἰον προσαρασσόντων αὐτοῖς, πνεύματι δὲ τὰ ἱστία τῆς πρὸς Θεὸν ἐλπίδος διαπετάσαντες, κούφως καὶ διμαλῶς τῆς ἀθλήσεως διεπεραιοῦντο τὸν πλοῦν.

Έν τούτοις τοίνυν καὶ τῶν ἀθλητῶν τὸ κεφάλαιον ὁ θαυμάσιος Μιχαήλ τῆς ὑπερορίας κατάγεται καὶ λαμπρῶς ὑποστὰς τοὺς ὑπὲρ τῶν θείων αὐθις 15 . εἰκόνων δευτέρους ἄθλους μετὰ πολλὰς τὰς βασάνους εἰς εἰρκτὴν ἔπειτα ριπτεῖται ν. ι. 125 ι. ζοφώδη λίαν | καὶ μηδεμίαν ἔχουσαν τὴν παράκλησιν, παρὰ τοσοῦτόν τε δυσώδη, παρ' ὅσον καὶ ζοφώδη, καὶ χειμῶνος μὲν κάθυγρόν τε καὶ πολὺ τὸ ψῦχος φέρουσαν, θέρους δὲ πνιγηρὰν καὶ πρὸς ἐκπνοὰς τὸ πνεῦμα διωθοῦσαν τῷ τοῦ πνίγους ὑπερ- βάλλοντι· οῦτω τοι δεινή τις καὶ ἄτοπος εἰχε τὸν ἄγιον φυλακή. τὸ πάντων δ' ἔσ- 20 χατον, ὅτι καὶ πᾶσαν αὐτῷ προσαγορείαν ἀπέκλεισαν οὐτινοσοῦν, φθονήσαντος καὶ τῆς ἐντεῦθεν παραμυθίας τοῦ βασιλέως τῷ μάρτυρι· φέρει γὰρ οὐ μικράν τινα παραψυχὴν ἐν τοῖς τοιούτοις τῷ πάσχοντι καὶ παρουσία φίλων, τῆ συλλαλία καθάπερ ὑδατι τὴν τῆς ὀδύνης φλόγωσιν κατασδεννύουσα. ἔνθεν τοι καὶ ἀρρωστία τοῦ σώματος περιπίπτει χαλεπωτάτη, κατεργασθείς τῷ μακρῷ χρόνφ καὶ ταῖς πυκναῖς 25 βασάνοις, ἐξ ῆς χαυνότης κεφαλῆς τῷ μεγάλφ προσετρίδη ἀμόλυωπία τε ἄμα καὶ κυφότης καὶ μικροῦ παντελής ἀργία τοῦ σώματος. καὶ ἔκειτο κάμνων ὁ γενναῖος ἐπὶ δυσὶν δλοις ἔτεσι καὶ ἀπάσαις ὀδύναις κεντούμενος.

'Οψὲ δ' — οὐκ οἰδ' ὅπως — Εἴτε οἰκτον λαδὼν ὁ βασιλεύς, εἴτε ἐξεπίτηδες περιποιούμενος εἰς πλείους βασάνους τὸ σῷμα τοῦ μάρτυρος, εἰς ἑτέραν αὐτὸν 30 μετατίθησι φυλακὴν διαφέρουσαν μέντοι τῆς προτέρας εἰς παραμυθίας ἴσως λόγον, πλὴν άλύσει μὲν τὸν αὐχένα τούτου καταδαρύνας, μεγίστοις δὲ τοὺς πόδας συσφίγξας λίθοις. καὶ ἡ ἐκ τῶν τοιούτων δεσμῶν κάκωσις αὐθις ἀφήρει τὸ τῆς καθείρξεως διάφορον, καὶ οὐδὲν ἡττον ἔπασχεν ὁ μέγας ἢ κατὰ τὰ πρότερα.

M. p. 254.

<sup>V. 17. δυσώδην, παρόσον. — 20. οὕτώ τοι. — 23. συλλαλιᾳ. — 24. ἔνθεν τοι.
Μ. 5. καὶ ἢν ἐκεῖνος. — 7. κακία ποιησάμενος τατον κλύδωνα, на полякъ, въ выноскѣ къ ποιησάμενος: πολλαπλάσιον ἀπέδειξεν εἰκονομαχίας χειμῶνα καὶ χαλεπώ. —
13. διεπεραιοῦντο πλοῦν. — 17. μὴ δὲ μίαν. — τοσοῦτον τὲ. — 18. παρόσον. — 21. οὕτινοσοῦν τῶν παρηγορεῖν ἐθελόντων, ·φθονήσαντος. — 22. φέρειν γὰρ ἢδει καὶ αὐτὸς οὐ μικράν. —
23. παρουσίαν. — τῷ λαλιᾶ, καθάπερ ὕδατι τοὺς τῆς ὀδύνης ἄνθρακας κατασδεννύουσαν. —
24. ἀρρωστία τοῦ σώματος ὁ μακάριος περιπίπτει. — 32. συσφίξας, на полякъ: ἴσς συσφίγξας.</sup> 

Άρτι δὲ καὶ Θεόφιλος ἐξ ἀνθρώπων γίνεται, δωδεκαετίας τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ διαμετρούσης, διάδοχος δὲ τῆς βασιλείας ἡ ἐκείνου γυνὴ Θεοδώρα, τὸ τῆς σεμνότητος ἄνθος, σὺν υἱῷ Μιχαὴλ καθίσταται. καὶ κέρας εὐθὺς ἡγέρθη σωτηρίας τῷ τοῦ Θεοῦ κλήρῳ, καὶ τὸ καλῦπτον τὴν τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίαν νέφος παρῆλθε, καὶ 5 οἱ ταύτης ἀγωνισταὶ δίκην ἀστέρων διέλαμψαν, καὶ γλυκάζον ἔαρ τῆς εὐσεδείας πανταχῆ τῆς οἰκουμένης διήπλωται.

Φροντίς δ' ἐπὶ τούτοις ἡ πρώτη καὶ μεγίστη περιείλκεν ἄπαντας, τίς ἄν τὸν ἱερὸν τῆς Κωνσταντίνου θρόνον κοσμήσειε, καὶ πάντων ἡν ὁ μέγας ἐπὶ γλώττης Μιχαὴλ ἄτε λόγου περιφανεία καὶ βίου λαμπρότητι καὶ πρεσδυτικῆ συνέσει τεταγ-10 μένος ἐν προδόλου μοίρα τοῖς ἡγωνισμένοις ὑπὲρ ἀληθείας. ὅθεν καὶ αὐτὸν ἄπαντες τοῖς τῆς γνώμης ψηφίσμασιν εἰς τὸν μέγαν τῆς ἐκκλη|σίας ἀνείλκον θρόνον, τὴν ν. ι. 125 ν. περιωπὴν τῶν καλῶν εἰς τὴν περιωπὴν τῶν πρώτων καὶ μεγίστων τῆς ἱερατείας ἀρχῶν τὴν δυνατὴν οἰον ἀντίδοσιν τῶν πλουσίων ἐκείνων ποιούμενοι ἄθλων, ὧν ὑπὲρ τῆς εὐσεδείας διαγέγονε καρτερήσας. ὁ δὲ τοὺς οἰκείους φυλάττων νόμους καὶ 15 τοὺς τῶν καλῶν τύπους, οὖς ἐξ ἔτι νέου προσεχάραξεν ἐφ' αὐτοῦ, καὶ οὖς ἔπηξεν ὅρους τῆς ταπεινώσεως μὴ λύειν ἐθέλων, ἀκλόνητος ῖστατο τούτων ἐντός, ὥσπερ βασιλίδι τῆ καλῆ συνηθεία δουλεύων. καὶ λαγχάνει λοιπὸν ὁ ἱερὸς ἀντ' αὐτοῦ Μεθόδιος τοὺς ἱεροὺς διιθύνειν τῆς ἐκκλησίας οἴακας, πολλῆ | συνδρομῆ καὶ σπουδῆ κ. ρ. 200. τοῦ μεγάλου, ἡν εἰσηνέγκατο καὶ αὐτὸς πρό γε πάντων καὶ μετὰ πάντων.

20 "Ος δη Μεθόδιος, τη τοῦ συγκέλλου και αὐτὸς" άξια τὸν μέγαν τετιμηκώς, τὴν τῆς Χώρας μονὴν εἰς κατοικητήριον ἀπονέμει καὶ τῶν ἐν αὐτῇ λογικῶν προβάτων ἐγχειρίζει τὴν ποιμαντικήν, ἄκοντι καὶ σφόδρα τὴν ἔξω θορύδων ἀσπαζομένφ διαγωγήν καὶ οὕτω πρὸς ἀπάσας τιμὰς τὰς τοῦ βίου διακειμένφ, ὥσπερ πρός πηλόν και κόνιν. ἐπει οὐν ὅμως και ἐδέξατο και ποιμήν κατέστη λογικῶν 25 προβάτων, τίς αν ίκανὸς τὴν αὐτοῦ ποιμαντικὴν παραστήσαι λόγφ κρείττω πολλῷ της του Ίακωθ τελούσαν, εἰ οἰόν τε φάναι, εἰς τὸ δούναι λαμπρὰν ἐν βραχετ την ἐπίδοσιν τῷ λογικῷ ποιμνίφ. οὐτος ην ως άληθως ὁ ποιμην ὁ καλὸς ὁ συνέχων καὶ περιφράττων πάνυ τοι ἀσφαλῶς τὰ ἴδια θρέμματα φραγμῷ τῷ τοῦ πνεύματος, και έπι νομάς ἄγων εύθείας και σφόδρα γε άνεπιβούλευτον παρεχο-30 μένας την διαγωγήν, και πηγάς ἀρύεσθαι σωτηρίας διδούς, αξ της ἐκείνου διδασκαλικής γλώττης ἀπέβλυζον, και πάντα λύκον πονηρόν ἀποσοδῶν τῆ σιδηρά ράβδω της εθχης, και πάσαν κατακλείων αϊσθησιν και σφραγιζόμενος, μήπου τις ἐπίβουλος λογισμός λάθη κλέψας τὴν εἴσοδον καὶ ὡς διὰ θυρίδος αὐτῶν τὴν αὐλὴν πατήσας της καρδίας άποσυλήση της προθέσεως το χρήσιμον και θύση και άπο-35 λέση, νεκρὸν ἀποφήνας ἄπαν τὸ σπούδασμα.

Τοιοῦτος πρός τὸ ἐγχειρισθὲν αὐτῷ ποίμνιον ὁ μακάριος ἢν. οὐ μόνον δέ, ἀλλ' ἐφοίτων παρ' αὐτῷ καὶ τῶν ἔξωθεν οἱ πολλοί, ὅσοι τῆς συγκλήτου καὶ ὅσοι

V. 8. θρόνος. — 20. συγμέλου. — 26. φᾶναι. — 32. μήπου τίς ἐπίδουλος.

Μ. 8. Κωνσταντίνου ποσμήσειε. — 15. ἐξέτι — 19. εἰσενέγκατο. — 26. φᾶναι. — 27. οδτος ώς. — 29. παραχομένους. — 31. τη σιδηρα καὶ ἀδαμαντίνη ράδδω. — 32. αἴσθησιν καὶ φλογιζόμενος μή που τίς. — 36. ἐγχιρισθὲν.

τῶν ὁποιαδήτινι ἐξεταζομένων ἀξία, ώσπερ ἀπὸ στερροῦ καὶ ἀμηχάνου δεσμοῦ τῆς ἐκείνου γλώττης καὶ ἀρετῆς καὶ συνέσεως ἐξαρτώμενοι. ὁ δὲ καὶ τούτων ἐκάστοις, ν. ι. 126 г. οἰά τις ἰατρῶν ἐμπειρότατος διανέμων τὰ | πρόσφορα καὶ κατάλληλα φάρμακα, м. թ. 286. οὕτως εὐκτηρίοις προέπεμπε λόγοις. ὅ γε μὴν ἱερὸς καὶ | ϑεῖος Μεθόδιος οὕτω προσείχεν αὐτῷ, ὥστ' ἐν μοίρα πατρὸς ἤγε καὶ πάντα ἐδούλετο ποιεῖν εἰδότος 5 αὐτοῦ καὶ μὴ εἰδότος αὐθις οὐδέν.

'Αλλ' εἰς μακρὸν γῆρας ἤδη καὶ ὁ μακάριος ἤλαυνε Μιχαήλ περί που τὰ πέντε καὶ ὀγδοήκοντα ἔτη γενόμενος καὶ τὴν ἐσχάτην ἐχώρει τοῦ βίου τρίδον, ἔδει δ' αὐτὸν καὶ στεφάνους ἀπολήψεσθαι τοὺς ἀξίους καὶ λαμπρὰ τὰ γέρα, ὧν ἕνεκα τοὺς γενναίους ἐκείνους καὶ μακροὺς ἔδραμεν ἄθλους. 'Ολυμπιονίκας μὲν 10 γὰρ 'Ελλανοδίκαι ταῖς ἀξίαις ἀντιδόσεσιν ἡμείδοντο, τοὺς δὲ τῆς ἀρετῆς ἀθλητὰς ἀκηράτοις ὁ ἀθλοθέτης Θεὸς καταστέφει στεφάνοις. ἔπλεκεν οὕν καὶ τούτου μυστικῶς τοὺς ἀκηράτους ἄνωθεν στεφάνους καὶ τοῖς ἀιδίοις ἐναποτίθει θαλάμοις. οδς ὁ μακάριος ἐννοῶν ηὄχετο συχνὰ καὶ ἔζήτει θερμῶς λῦσαι τὸν τοῦ σώματος σύνδεσμον. καὶ δὴ λοιπὸν ἐν μιὰ τῶν νυκτῶν τῆς εὐχῆς παυσαμένω καὶ ὅπνου 15 λεπτοῦ τινος ἤδη μεταλαμβάνοντι θεῖος ἐπιστὰς ἄγγελος «δέκα, φησίν, ἡμέραι τὸ ἀπὸ τοῦδε καὶ πρὸς τὸν Θεὸν ἀναβαίνεις». εὐθὺς οῦν ἀναστὰς ἐκεῖνος ήδονῆς ἀφῆκε τῶν ὀφθαλμῶν δάκρυον καὶ ἀνατείνας τὰς χεῖρας εὐχαριστῶν τῷ Θεῷ διετέλεσε τὴν νύκτα.

"Εωθεν δὲ συγκαλέσας ἄπαν τῶν ὑπ' αὐτῷ λογικῶν προδάτων τὸ πλή- 20 ρωμα, τά τε τῆς ἐκδημίας διεξήει καὶ πρός γε μὴν τὴν στέρησιν ὑπενεγκεῖν κ. ρ. 257. γενναίως καὶ ἀναλγήτως ἢξίου. | ἐκεῖνοι δὲ φορητὸν οὐκ ἔχοντες οὐδαμῶς τὸ τῆς ζημίας ἡγήσασθαι, κλαυθμοῖς ὡς εἰχον καὶ θρήνοις ἐκόπτοντο καὶ ηὕχοντο τὰ τοῦ Νείλου ρεύματα δακρύων αὐτοῖς, εἰ οἰόν τε, γενέσθαι φοράν, ἵν' οὕτω δυνηθεῖεν τοῦ ἀξίου καὶ τὸ δάκρυον δῆθεν ἀναστέλλειν ἐθέλοντος, μᾶλλον ἐκεῖνοι πρὸς μείζους τὰς ἀνίας ἀνεφλέγοντο πάσχει γὰρ παραπλήσια τῷ τὴν ἐκπνοὴν ἐπισχεθέντι παρ' ὁτουοῦν, εἴ τις τὴν τοῦ κλαυθμοῦ φορὰν κωλύμασιν ἀδουλήτοις ἀνακόπτοιτο.

V. 15. ἐν μιὰ τῶν νυχτῶν Προημαθίο. — 16. τοἀποτοῦδε. — 18. διετετελεχει. Μ. 20. ἔωθεν συγχαλέσας. — 22. ἡξίου. τὰ γὰρ θνητὰ τῆς φύσεως θάνατον ἔχειν διάδοχον πάση ἀνάγχη. γῆ γὰρ εἰ καὶ εἰς γῆν ἀπελεύση, φησὶν ὁ Θεὸς τῷ προπάτορι πάλαι καὶ δὶ ἐχείνου τοἰς ἐξ ἐχείνου τὴν διαδοχὴν χληρουμένας τοῦ γένους, καὶ οὐδείς ἐστιν ὅστις ἄν διαφύγοι τοῦ βίου τὴν τελευτήν, τοῦ Θεοῦ χαταδίχην διχαίαν ταύτην ἐπενεγχόντος τῆ φύσει, ὡς μὴ ἀθάνατα άμαρτάνοιμεν. μάταιον τοίνυν ὁδύρεσθαι καὶ θρηνεῖν. ἔνθα μήτε χέρδος οὐδὲν μήτ ἐλπὶς ἀφελείας οὐδεμία λείπεται. δεσμὸς γὰρ τῆς ψυχῆς τὸ σῶμα, καὶ δεὶ μάλλον χαίρειν τοῦ γε δεσμοῦ λυομένου καὶ τῆς (Μ. p. 257) ψυχῆς ἀπαλλαττομένης, ἐπεὶ καὶ ζῶντας μάλλον τοῦ σώματος ἀμελοῦντας χρεὼν προνοεἴσθαι αὐτῆς καὶ ὅση δύναμις τῆς ταύτης ἀντιποιεἴσθαι ἀθανασίας, ἴνα μὴ χόλασις ἀθάνατος εἴη τὸ ἐπιτίμιον. ἐχεῖνοι δὲ... — 26. τὸ δάχριον ἀναστέλλειν ἐθέλοντος, ἄτε χαυνοτέρας χαρδίας βλάστημα καὶ σμιχροπρέπειαν ψυχῆς τὸ πράγ(μα) χαλοῦντος καὶ ὀνειδίζοντος, μάλλον ἐχεῖνοι... — 27. πάσχει παραπλήσια. — 28. ἀνακόπτοιτο καὶ μὴ συγχορεῖτο πρὸς τὴν ἔξω χώραν παραπέμπειν τὸν ἐγγινόμενον ἐχ τῆς λύπης χαπνὸν τῆ ψυχῆ.

'Αλλ' σύτω θρήνου τούτους ἔχοντας ἀπολιπών, ἄνεισιν εἰς τὸν πατριάρχην Μεθόδιον καὶ τὰ τοῦ πράγματος ἐκκαλύψας εἰς δάκρυα κἀκεῖνον αὐτίκα κεκίνηκεν, ἐκπλήξας τῷ ἀπροσδοκήτῳ τῆς ἀκοῆς καὶ λύπην ἀπόρρητόν τινα κατὰ τῆς ἐκείνου βαλὼν καρδίας καὶ ξίφους παντὸς χαλεπωτέραν. ἐκ πολλοῦ γὰρ αἱ 5 τούτων ἱεραὶ καὶ θεῖαι ψυχαὶ συγγηραθεῖσαι πνευματικῶς καὶ πολὼν ἑκατέρα τὸν πόθον ἀλλήλων εἰς ἐαυτὰς ἀναμαξάμεναι, ἄρρη|τόν τινα τὴν εὐφροσύνην ἐδλά- ν. ι. 12ε ν. στησαν, καὶ μήπω ταύτην τοῦ κόρου μαρᾶναι φθάσαντος, αἰφνίδιος ὁ τοῦ χωρισμοῦ καιρὸς ἐπελθών καθάπερ τις θύελλα ρῆξιν ἐνεποίει βαρεῖαν καί, ἵν' εἴπω, τομὴν δύο πραγμάτων εἰς ἐν ἄπαξ συνελθόντων εἶδος καὶ ἀρμοσθέντων καινῆ τικ συνεμένου παρὰ τοσοῦτον ἀπέλαυε λύπης, παρ' δσον ήδονῆς τὸ πρότερον, καὶ δλους κατ' ἀλίγον ἀνεκύκλει | τῷ νῷ λογισμούς, οἴους πόθος οἰδεν ἐγείρειν πνευματικός, Μ. ρ. 258. καὶ ἤχθετο τῷ καιρῷ οὕτως ἐν στενῷ τὸ πρᾶγμα κομιδῆ συνελαύνοντι καὶ τῆς τούτου συνουσίας ἐπὶ πλέον ἀπολαύειν μὴ συγχωροῦντι.

15 'Εδούλετο δ' διως την ξυναυλίαν του μάκαρος ταις σμικραίς γούν ταύταις ήμέραις, καὶ παρ' έαυτον έχειν δλαις της ψυχης προθέσεσι διετείνετο. δ δ', ώσπερ ήδη τῶν ἄνω γευσάμενος ἐκ της θείας ἐκείνης δψεως, εὐχερῶς κατεφρόνει τῶν κάτω καὶ τὸν χωρισμὸν ἐσχεδίαζε καὶ καθ' ἑαυτὸν ἡθελεν ἐν τάχει γενέσθαι καὶ διασκευάσασθαι τὰ ἐξιτήρια. κρατεῖ δ' οῦν ἡ τοῦ πατριάρχου βούλησις ἐφ' ἡμέτερὶ τῶν μελλόντων ἐφιλοσόφει. ἐπεὶ γὰρ τῆ ψυχῆ συμμεθίστασθαι τούτφ οὐκ εἰχε, συνεξεδήμει περιόντι τοῖς περὶ τῶν ὄντων λόγοις τοῖς τε ἄλλοις καὶ ἄττα δὴ τοῖς δικαίοις ἐπήγγελται, καὶ ἄττα τοῖς ἀδίκοις ἡπείληται. εἰ δὲ καί τις τότε ἡν διορατικός καὶ τῶν φαινομένων βαθύτερον τείνειν τὸ βλέμμα δυνάμενος, τὸν θεῖον 25 εἰδεν ἄν ἐν μέσφ τούτων Δαυίδ τὰς χορδὰς τῆς κινύρας τινάσσοντα καὶ κατὰ καιρὸν ἤδοντα: «ἰδοὶ δὴ τί καλὸν ἢ τί τερπνὸν ἀλλ' ἢ τὸ κατοικεῖν ἀδελφοὺς ἄμα».

'Όψὲ δ' οὖν ὁ πατριάρχης τῷ βιαίψ κατατυραννηθείς τοῦ πράγματος τὴν διάζευξιν τῷ άγίψ ἐφίησι μετὰ σφοδρᾶς τινος καὶ ἀνυπερδλήτου τῶν σπλάγχνων δδύνης. καὶ ἡ προπομπὴ λαμπρά τις τῷ μακαρίψ καὶ περιφανής προπομπεύει 30 γὰρ αὐτῷ κελεύσει τοῦ πατριάρχου ὁ ἱερὸς ἄπας τῆς ἐκκλησίας κλῆρος μετὰ λαμπροῦ τοῦ σχήματος.

Έκεθεν πρός τὰ βασίλεια γίνεται καὶ Θεοδώρα τἢ σεμνοτάτη βασιλίδι σὰν υἱῷ Μιχαὴλ πλουσίαν παρὰ Θεοῦ τὴν ἀντίδοσιν ἐπευξάμενος, ἀνθ' ὧν εὖ ποιοῦντες τἢ ἐκκλησία τὴν οἰκείαν διεσώσαντο λαμπρότητα, ἄλλα τε παραινέσας 35 λόγου καὶ μνήμης ἄξια καὶ ἐπὶ τούτοις τὴν ἐσχάτην ἀναφωνήσας πρόσρησιν ἀπάντων διεσπάραξε τὰ σπλάγχνα, οἱονεί τινι βέλει, τῷ λόγφ καὶ εἰς ἀνάγκην μ. p. 258.

V. 8. καθάπέρ τις. — 12. καθολίγον. — 14. ἐπιπλέον.

Μ. 8. καθάπέρ τις. — 11. παρόσον. — τοπρότερον. — 15. γούν. — 19. διασκέψασθαι τὰ ἐξιτήρια. — 20. τέσσαρσι. — 29. περιφανής προπορεύεται γὰρ αὐτοῦ κελεύσει. — 30. μετὰ λαμπροῦ καὶ κοσμίου τοῦ ἤθους τὲ καὶ τοῦ σχήματος. — 36. διεσπάραξε τότε τὰ.

ν. ι. ιετ τ. τὴν | σχέσιν πρὸς τὸ ποθοῦν· ἄν μὲν παρῆ, δίδωσιν ἀπόλαυσιν καὶ ῥαστώνην, ὅσην εἰκός, τῷ ποθοῦντι ἄν δὲ μὴ παρῆ μέν, μένη δ' ὅμως ἐν ἐλπίσιν ἡ αὐτοῦ παρουσία, ψυχαγωγεῖ μέν πως καὶ οῦτω, πλὴν μετρίως, ταλαντευομένου τοῦ παθητικοῦ τῆς ψυχῆς τῷ ἀμφιδόλφ τοῦ πράγματος, εἰ ἐπιτύχοι τῆς ἐφέσεως καὶ εἰ μή, καὶ νῦν 5 μὲν πρὸς εὐθυμίας, νῦν δὲ πρὸς ἀνίας ῥέποντος· ἄν δὲ τελέως ἀπ' ἐλπίδος γίνηται, δλους εὐθὸς ἀναφλέγει πυρσοὸς λύπης καὶ ὅλα καρδίας ἐγείρει κέντρα.

Οὕτω δη οὖν οὕτω καὶ πρὸς τὸν ἄγιον πολὺν ἄπαντες τὸν πόθον τρέφοντες ήθελον αὐτὸν ἀεὶ καθορᾶν καὶ ταῖς αὐτοῦ ἐντρυφᾶν ὁμιλίαις καὶ πολλὴν καρποῦσθαι τὴν ἀφέλειαν ὑπομένοντες δ', ὅπερ οὐκ ἐδούλοντο, ἤλγουν, ἠνιῶντο, μέσην ἐθρύπτοντο 10 τὴν ψυχήν ἀνιαρὸν γὰρ ἄπαν ἀδούλητον ἔφυ χρῆμα.

'Αλλ' είχεν ούτω ταῦτα, καὶ ὁ μέγας αὐθις οἰκαδε ἐπανήει, ὁπότε καὶ ἡ πρὸ τῆς κυρίας ἤδη ἐσπέρα παρῆν. ὥσπερ δὲ τὰ τῆς ἡμέρας καθ' ἐσπέραν οἱ τελῶναι κέρδη λογιζόμενοι χαίρουσιν, οὕτω καὶ αὐτός, πρὸς τῆ ἐσπέρα τῆς αὐτοῦ βιοτῆς διαδάς, τοὺς οἰκείους ἐξήταζε τῶν ἀρετῶν ϑησαυρούς, οῦς ἡ τοῦ βίου πανή- 15 γυρις αὐτῷ καλῶς ἐθησαύρισε, καὶ μέντοι καὶ ἔχαιρεν ἀφθονίαν ὁρῶν ἀγαθῶν. ἄμα δ' ἡλίφ παραστησάμενος ὅσοι παρῆσαν τῶν μαθητῶν καὶ ἐξοδίοις χρησάμενος λόγοις, ἐξέπνευσε, σὺν μεγάλη τῆ δόξη διαπεράσας τοῦ βίου τὴν ϑάλασσαν.

'Αλλ' ἐνταῦθα δη λοιπόν ὁ μέγας θαυματουργεῖ καὶ δημοσιεύει την αὐτοῦ κατὰ τῶν δαιμόνων δύναμιν, ην καὶ πρότερον εἰχε μέν, ἔκρυπτε δέ, την κρυπτο- 20 μένην μὲν καὶ θείαν όλοσχερῶς ἐκζητῶν δόξαν, την δ' ἀνθρωπίνην μάλα σοφῶς m. p. 200. παρατρέχων ὡς παρατρέχουσάν τε καὶ ρέουσαν.

Μοναχός γάρ τις τῶν ὑπὰ αὐτῷ ποιμένι τε καὶ διδασκάλψ τεταγμένων πονηρῷ γενόμενος ἐκ πολλοῦ δαίμονι κάτοχος ἔπασχε, τοῖς δαιμονῶσιν ὅσα εἰκός, καὶ ἐμαστίζετο πάλαι πολὺν ἤδη χρόνον. ἐμαστίζετο δ' ἐπὶ τοσοῦτον τῷ δαίμονι 25 οὐκ οἰδ' ὁπότερον, εἴτε ταμιευόμενος ἔργον γενέσθαι τῆς τοῦ μεγάλου θαυματουργίας, ὡς πρὶν ἐπὶ τοῦ Σωτῆρος ὁ ἐξ αὐτῆς γενέσεως ἀφηρημένος τῶν ὄψεων, εἴτε διὰ κακῶν ἔκτισιν, δ δὴ κρίσις ἐστὶ τοῦ Θεοῦ καὶ δικαία ἐπεξέλευσις, — ἔκαμνε δ' οὐν, εἴθ' οῦτως, εἴτ' ἐκείνως, εἴτ' οὐκ οἰδ' ὅπως, καὶ τοῦ δεινοῦ ἡν αὐτῷ λύσις οὐδαμόθεν οὐδ' ἡτισοῦν. ἄρτι δὲ τοῦ ἱεροῦ καὶ θείου τοῦδε λειψάνου κειμένου καὶ 30 τῆς συντρόφου ψυχῆς ἀπηλλαγμένου, ψαύσας ἐκεῖνος σωφρονῶν εὐθὺς ἑωρᾶτο καὶ ν. τ. 127 ν. τῆς μανίας ἐλεύθερος. καὶ εἰσέτι δὲ νῦν παρὰ τῆ ἱερᾳ τῆδε μάνδρα αὐτοῦ κείμενον τὸ ἀπ' ἐκείνου ποικίλα διατελεῖ τὰ θαύματα. νοσήματα γὰρ ἐξελαύνει παντοδαπὰ καὶ δαιμόνων ὅχλφ τοὺς κάμνοντας αὐθις ἀπαλλάττει τοῦ πάθους.

V. 1. τοιάν δέ τινα — 3. μένει. — 13. καθεσπέραν. — 33. ἀπεκείνου.

Μ. 1. αρουνούς επόθουν γὰρ ἄπαντες ἐκεῖνον καὶ ζῶντα καὶ παρόντα βλέπειν ἀεί, καθάπερ τέκνα χρηστὰ πατέρα φιλότεκνον τὸ γὰρ ποθούμενον ἴσασι πάντες ὁποίαν τινὰ ἔχει τὴν σχέσιν. — 2. μὲν γὰρ παρῆ. — 3. μένει. — 4. τοῦ μαθητικοῦ. — 11. ἔφη χρῆμα. — 12. εἶχον. — ὁ μέγας οἴκαδε ἐπανήει. — 17. ὅση, переправлено въ ὅσοι. — 18. σὺν μεγάλη καὶ περιδλέπτω τῆ δόξη. — 21. θεῖαν. — 22. παρατρέχων ὡς παρατρέχων ὡς παρατρέχουσάν. — 23. ποιμένι τὲ. — 26. γέσθαι, μα ποληκτ: ἴσς γενέσθαι. — 33. ἀπεκείνου.

Σὐ δ' ἐν παραδείσφ σχηνῶν, μαχάριε, τὰς ἀμοιδὰς ἀπέχεις τῶν πόνων, καὶ τῶν μαχρῶν ἄθλων κομίζη τὰ ἔπαθλα. πεπείσμεθα δ', ὅτι καὶ ἐποπτεύεις ἄνωθεν τὴν ἱερὰν τήνδε μάνδραν σου καὶ ἔλεων τὸν κοινὸν ταύτη δεσπότην ἀεὶ ποιεῖς καὶ οὖποτε ταύτης ἀποτρεπόμενος διαλείπεις ἄπαντα κίνδυνον, ὅσους ὁ πάντα τὰ οὖποτε ταύτης ἀποτρεπόμενος διαλείπεις απαντα κίνδυνον, ὅσους ὁ πάντα τὰ ποὶ τὰς αἰτίας προσῆχον τῶν καλῶν ἐπιγράφεσθαι, ὧν ἐφ' ἐκάστων ἀπολαύει καιρῶν; ἡπείλησε μὲν γὰρ καὶ ταύτην εἰς ἔδαφος κατατρίψειν ὁ χρόνος πολλάκις καὶ τῆς μηκέτ' οὐσιν ἐγκαταλέξαι ἀλλ' ὁσάκις ἡπείλησε, τοσαυτάκις δὴ καὶ ἑξελήλεγκται τῆ σῷ πολυτελεῖς ἀνδρες ἐπίσημοι τὴν κοσμικὴν καὶ οὐχ ἡττόν γε τὴν τῶν τρόπων εἰγένειαν χρόνφ καὶ καθ' ἔκαστα μέγεθος ἄλλος ἄλλο τι προστιθέντες καὶ κάλλος αὐτῷ.

'Αλλ' ήν πάντα ἐκεῖνα ὥσπερ σκιαγραφίαι τινὲς καὶ προγράμματα τῆσδε τής νέας κατασκευής, ήν δ φιλόθεος ούτος άνηρ έξευρέ τε και έξειργασται, δς 15 πολλαῖς μὲν και ἄλλαις ἐστὶν εὐθηνούμενος χάρισι, τρόπον δ' εὐγενεία μᾶλλον διαπρέπων καὶ ἔτι σοφίας μεγέθει τούς τε ἐφ' ήμῶν καὶ ὅσοι καθ' ελληνας θαῦμα ήραντο τούς μέν παριών, τοῖς δ' άμιλλώμενος άλλά γάρ εὐδαιμονίας καὶ πρός γε σοφίας ούτως ἔχων ἔχνω σαφῶς, ὡς πλοῦτος καὶ δόξα καὶ εὐκληρία πᾶσα πραγμάτων, κᾶν σφόδρα πολλά ἐπιρρέη, καπνοῦ καὶ σκιᾶς οὐδὲν οὐδαμῆ διαφέρει 20 ταύτη τοι και του ρέοντος πλούτου τὸν μένοντα ἐμπορεύεται και ἀντάλλαγμα ποιεῖται τῶν τῆδε προσόντων τὴν μέλλουσαν κληρουχίαν τρόποις τε ἄλλοις καὶ οὐχ ήπιστα δή τῷ παρόντι. εύρων γάρ σου τὴν ἱερὰν τήνδε μάνδραν τοῖς όδοῦσι τοῦ χρόνου διακοπτομένην και ἄφυκτα σπαρασσομένην, ζήλου πληροῦται θείαν τινὰ φλόγα ώδινοντος. και καθηρηκώς απαν, οσον τῆς παλαιότητος ἦν λείψανον, ἐξ. 25 αὐτῶν κρηπίδων και μήκει πλάτος προσθείς και πλάτει μῆκος και τούτοις ἄπαν κάλλος κερασάμενος πολλφ πλέον, η πρότερον είχε κατασκευής, ἀπέφηνε κρείττω. άνθ' ὧν άντιδοίης αὐτῷ σαῖς πρεσθείαις ἀπολαῦσαι της θείας ἐκείνης καὶ ἀκηράτου τρυφής και μακαριότητος, ων ένεκα παν αὐτῷ οπούδασμα και πόθος ἄπας. ν. 1. 128 г. την δ' ίεραν σην τηνδε μάνδραν είης όμοίως περιφρουρῶν ες ἀεί και ἀποτρε-30 πόμενος αὐτῆς πᾶσαν ἐπήρειαν ἐμφανῆ τε καὶ ἀφανῆ χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, ὁ πρέπει πᾶσα δόξα, τιμή και προσκύνησις νύν και άει και εις τούς αιώνας των αιώνων. άμήν.

Digitized by Google

V.~1.~ παραδείσου. — 11. ήττον γε. — 13. σχιαγραφίαι τινες. — 23. θείαν τινα. — 25. πλάττει.

Μ. 8. ἐξελήλεκται. — 12. καθέκαστα. — άλλό τι. — 13. σκιαγραφιαί τινες. — 14. ἐξεύρε τὲ. — 23. θείἀν τινα. — 24. καὶ θαρηκὼς. — παλαιότητος ην ἀσθενὲς ἐν τοῖς κυκλώ καὶ μήκει. — 29. ἐσαεὶ. — 30. ἐμφανεῖ.

## Приложеніе III.

(Cod. Vat. Gr. 1086 = a; Cod. Vat. Gr. 1085 = b).

\*\*. \*\*\* Τοῦ σοφωτάτου πυρίου Νιπηφόρου τοῦ Γρηγορᾶ λόγος εἰς τὴν ὑπεραγίαν Θεοτόπον διαλαμβάνων τήν τε γέννησιν παὶ τὴν εἰς τὰ ἄγια τῶν ἀγίων εἴσοδον παὶ ἀνατροφὴν αὐτῆς. †

'Ακούω Μωσέα τὸν μέγαν, τὸ ξένον ἐκεῖνο θαῦμα τής βάτου πάλαι περιεργάζεσθαι θέλοντα, πῶς πυρὶ δραστικῷ καιομένη φρυγανώδης ὕλη δαπάνης 5 ύπερτέρα ήν και πάμπαν άνάλωτος, θειοτέρας αισθέσθαι φωνής κελευούσης γυμνοίς προσιέναι ποσί τὸ ὑπόδημα ρίψαντα. μηδέ γὰρ δσιον είναι προχείρως τοῖς ἱεροῖς ούτωσί πως ἐπιπηδᾶν. ήμιν δ', αὐτῆ τῆ πανάγνφ μητρί του Θεου, ής εἰκών καὶ τύπος ήν ή βάτος ἐκείνη, τὸν ὀφειλόμενον ὅμνον προσάγειν ἐπειγομένοις, ἐχρῆν δήπου καθάπερ χιτώνα το σώμα ρίψασιν, είπερ εξήν, γυμνή κομίζειν έκείνη τούτον 10 ψυχή, είναι γὰρ ἀνάλογον ὥσπερ ἀλήθειαν πρός είκόνα τε καὶ σκιάν, οὕτω σῶμα μέν πρός ἔνδυμα, πρός δὲ σῶμα ψυχήν. ἀλλ' ἐπεὶ καὶ ὁ λόγος, νοθ γέννημα ἄν, τής θνητού φύσεως σφόδρα ἀνώτερος ἔστηκε, τὸ τιμιώτερον ἄρα προσάγομεν, ὅσα των ἐφ' ήμιν. εἰ δ' οὐχ ὅσον ἄξιον — καινὸν οὐδέν τοῦτο γὰρ ἀγγελικής ἐδεῖτο σάλπιγγος καὶ οὐρανίας λαλιᾶς ἢ μᾶλλον τῆς Δαυιδικῆς φωνῆς καὶ λύρας τοῦ 15 πνεύματος. άνθρώποις δ' οδσιν άνθρώπινον πλέκειν τὸν διμνον καί, δσον ήμιν ἐφικτόν, ούτωσί πως ἀποδιδόναι τὸ ὄφλημα, τοῦτο δ' ἀνεπίφθονον είναι δοχεί μοι χαὶ ταὶς αθλαίς των νομίμων δικαίως ενδιατρίθειν, οθ γάρ δόξαν αθτή προξενείν ολόμενοι, άλλά τοθναντίον έαυτοις άγιασμόν και χάριν μακράν παρεχόμενοι τουτο πράττειν είλόμεθα. αντιταλαντεύει δ' δμως και ή της ήμετέρας γλώττης ασθένεια της τε ψυ- 20 γικής προθυμίας τον πλοῦτον καὶ ἄμα τὸ ἐμδριθὲς τῶν ἔνδον ἀεὶ περὶ τὰ τοιαῦτα γρηγορούντων ἐρώτων καὶ πόθων τῆς ἡμετέρας καρδίας, καὶ ούτωσί πως ἡ τοῦ b. 98.v. προσήκοντος ενδεια καθ' δσον είκος είς το δίκαιον αύθις περαίνεται δφλημα.

Въ объихъ рукописяхъ і subscripta регулярно опускаются, въ печати они прибавлены для удобства читателей.

<sup>1.</sup> τοῦ σοφωτάτου b; τοῦ αὐτοῦ σοφωτάτου a. — 6. ὑπέρτερος ab. — πάμπαν μερεμέλια Βε παράπαν a. — 7. μὴ δὲ ab. — 11. εικόνα τὲ b. — 13. ἔστηκε b. προσάγωμεν b. — 15. δαυτικής a; δαδιτικής b. — 21. ἔνδων b. — 23. καθύσον a; καθόσον b.

Έντακοθοί δε γενομένο του λόγου σχίζει μοι την διάνοιαν τά έξης δυοίν γάρ μέσος γενόμενος λογισμών, ανθελκόντων με τήδε κακείσε και τα έξης άμφο- α. 179 ν. τέρων οίκειουμένων, εν ἀπόρω το πράγμα ποιούμαι και ούκ έχω ραδίως, δποτέρωσε θέμενος την νικώσαν άθφος έγκληματος απαλλάττεσθαι. δ μέν γαρ τούς βητορι-5 πους υπερβάντα νόμους έτέραν πελεύει βαδίζειν μήτε γάρ, φησι, προγόνων, μήτε δή πατρίδος είναι μεμνήσθαι χρεών ένταυθοί — μηδέ γάρ ἀπό τωνδε χαλπεύειν είδεναι των διινων τους πρότους την θοίαν γραφήν — άλλα πηγήν και βίζαν έγκωμίων γίνεσθαι ταύτη τους ολκείσες έκκιστο τρόπους και των ίδίων πράξεων τά παλαίσματα. δ δε τάναντία περιφανώς ύποτείνων μάλα σφοδρώς επισείει τούς πα-10 ποτρόπους ήμιτν παι τής γλώττης έπείνων το άσελγές την γάρ ύπερ άνθρωπου γενομένην τά τε άλλα και Θεού μητέρα διισχυρίσαιντ' αν έκεινοι μή φύσεως ανθρωπίνης είναι λαγείν, άλλ' εξ ούρανου τε και άγγέλων είς γην κατιένει, τουτο δ' οδ μιπρόν αν είς κακίας δπόθεσιν είναι, εί τιρ διαβάλλειν το τής σίπονομίας εξη εθέλοντι μέγα μυστήριον. 8θεν την είωθυζαν ίτεον και ήμιν ένταυθοί και δεικ-15 τέον, όθεν ή παρθένος τεχθείσα, θνητήν και αυτή καθ' ήμας είληφυία την γένεσιν, άθανασίας προύθηκεν όδόν, οίς ούκ ᾶν τῶν ἀδουλήτων εἴη ταύτην ἰέναι.

Ταύτη γὰρ πατρίδα μὲν είναι τὴν ἐν Παλαιστίνη χώραν τῆς Γαλιλαίας φασί, γῆν πίονά τε καὶ εὔκαρπον καὶ ρέουσαν μέλι καὶ γάλα κατὰ τὰς τῶν ἱερῶν λογίων ψδάς, πατέρας δ' Ἰωακείμ τε καὶ Ἄνναν, τὸ γένος εἰς Δαυίδ τὸν ἐν 20 βασιλεῦσί τε καὶ προφήταις μέγιστον ἀναφέροντας. τὸ δ' ἐξ οἴκου καὶ πατριᾶς ὑπάρχειν Δαυίδ εἴναι μηδένα τὸν ἀντεροῦντα μὴ τῆς εὐγενείας Ἰουδαίοις εἶναι τὸτε τὸ κράτιστον.

Αλλά την κατ' αθτούς ίστορίαν, πολυπραγμονήσαι πλέον δκνήσασαν την τε των τρόπων αὐτῶν εὸγένειαν καὶ ἄμα τοῦ γένους τὴν εὐκληρίαν, ἀρκεσθήναι 25 <νομίζω> μόνη χρησαμένην τη του Ίωθ μαρτυρία, ήν ο Κύριος εκείνω πάλαι χαιπρώς μειμαρτύρηκεν· οὸ γάρ, οἰμαι, ήν βελτίω μέν ἐκείνου, τούτοις δ' ἔτερον b. 99 r. εύρειν ισόρροπον. άλλ' ήμιν γε δή μετά πολλής τής έλευθερίας έξέσται νέν σύτωσί πως συλλογίζεσθαι, πόσοις τισί τοῖς μέτροις εκείνον οὖτοι παρήλασαν εί γὰρ εκ 2. 180 τ. των παρπών τον παρποδότην έπιγινώστειν ό Σωτήρ εν εύαγγελίοις δίδωσι, ράστην 30 είναι τινα κάνταθθα και σαφή την παράθεσιν εποιτ' άν. έκεινον γάρ, έπει πρό της πληγής δίκαιον αφτόν και παντός ἀπεχόμενον πράγματος πονηρού μαρτυρούσαν ἐσχηκέναι τὴν θείαν φωνὴν ἐξεγένετο, μετά τὴν πληγὴν πάντως ἐαυτοῦ πολλώ βελτίονα γεγονέναι είκος και μέγαν ούτω λοιπόν γεγονότα μετά την πείραν και τα παλαίσματα άξίας άκούομεν και τας άμοιδας αύτον είληφέναι της άρετης 35 και των άθλων ένταυθα παρά του άθλοθέτου Θεού, ων το κράτος ήν έν το διπλασίονα των πριν θπαρχόντων αὐτῷ γεγονέναι τὰ ἔσχατα, τοὺς δὲ νῦν προκειμένους είς εθφημίαν της άρετης άμειβεσθαι βουληθέντα τον δίκαιον άθλοθέτην Θεόν εύρειν των άπάντων ούδεν πρός άντάξιον άμοιδήν, όπόσα τον βίον κοσμεί καί

<sup>6.</sup>  $\mu h$  de ab. — 12. elven largely a; turgely b. — excorpance b. — 20. function to b. — 25.  $\rho dothy$  education that b. — 25.  $\rho dothy$  education and b.

σεμνύνει καὶ περιλάλητον δείκνυσιν, ἢ γεννήτορας αὐτοὺς ἀποφῆναι τῆς αὐτοῦ κατὰ σάρκα μητρός δσφ δ' ἀμοιδῶν ἀμοιδὰς προφέρειν ἐνἢν, τοσούτφ προφέρειν ἀνάγκη καὶ ἀρετῶν ἀρετάς, αἰτίας ταύτας οὕσας καὶ πηγὰς τῶν ἀμοιδῶν, ὡς ἐξείναι συνάγειν ἐντεῦθεν τοὺς κρίνειν ἐθέλοντας ἀρρεπῶς, ὅσοις τισὶ τοῖς μέτροις οὖτοι τὸν ἣαυμάσιον ταῖς ἀρεταῖς Ἰως ἐκεῖνον ὑπερηκόντισαν διὰ δὴ ταῦτα καὶ 5 τὰς τῶν οἴκοθεν δώρων προσαγωγὰς οὐ καθαρωτέρας μόνον καὶ συχνάς, ἀλλὰ καὶ διπλασίους νενόμισται τούτοις ἢ κατὰ πάντας προσάγειν Θεῷ.

Έπει δε και είς γήρας δ χρόνος εδάδιζε και τέκνον ήκιστα τούτοις εγίνετο, λύπαις μακραίς τὴν ψυχὴν ἐδαπάνων καὶ φλόγες αἰσχύνης αὐτῶν ἐνεπίμπρων τὰ σπλάγχνα. μιᾶς δέ ποτε τῶν παρ' Ἰουδαίοις μεγίστων τελετῶν τε καὶ πανηγύ- 10 ρεων επιστάσης ζέοντες έρωτες και φιλόθεοι τούτους αναδακχεύσαντες πάντων προτέρους ανέπεισαν προσιέναι τῷ ἱερῷ καὶ πάντων ὅσα καθαρώτερά τε καὶ τιμιώτερα ▶ 99 v. προσάγειν δῶρα τῷ ἱερεῖ τοῦ Θεοῦ· τεύξεσθαι γὰρ ἴσως ῖλεω τῆς θείας | ἐπισκοπῆς a. 180 v. ούτω ποιούντες ἐνόμισαν ἐπὶ χορηγία τοῦ ποθουμένου. άλλ' ήν οὐ μάλα καὶ τὸ πράγμα κατά γνώμην άπάντων 'Ρουδίμ γάρ ό την Γερατείαν έκει τηνικαύτα λαχών 15 δριμύ τε καὶ ἄγριον αὐτοῖς ἐνιδὼν ἀπεσόδει μετὰ τῶν δώρων αὐτοὺς καὶ τῆς ἀκαιρίας μάλα σφοδρῶς κατεμέμφετο, δτι παίδων δπάρχοντες ἄμοιροι καὶ τὴν ἐσχάτην έχειν δφείλοντες τάξιν, οίδε τῶν ἐπὶ τέκνοις εὐφραινομένων τὰ δῶρα πρῶτοι προσήγον αὐτοί. οὕτω τραχεῖαν καὶ σφόδρα ἀπάδουσαν έαυτῷ κἀκείνοις ὁ ἱερεὺς ἐποιήσατο την απόκρισιν και ούτως αφιλάνθρωπος ανθρωπος έδοξεν όδυνομέναις δια την 20 άπαιδίαν ψυχαῖς, οὐδὲ μικρὸν γ' οὖν άτυχοῦσαν αίδεσθεὶς άρετὴν οὐδὲ καθυφεὶς οδδεν οδτε της άωρίας τότε του ζήλου οδτε του άνενδότου και άφειδους του φρονήματος. τίνα ποτὸ οἴεσθε ψυχής ἐκείνους εἰληφέναι τηνικαῦτα διάθεσιν, οὕτω περιφανή τὸν ὄνειδον ἀκηκοότας ἐπὶ τής πανδήμου καὶ πληθούσης ἐκείνης ἑορτής τε και πανηγύρεως, άνθρώπους οὐ μόνον δόξη και γένει προύγοντας, άλλά και τὰ κρά- 25 τιστα της άρετης άνημμένους ύπερ απαντας τούς ήλικιώτας; αφωνοί τε καὶ άχανεῖς έπι πολύ τῆς ὥρας ἐπεπήγεσαν οίονεί τινες ἀνδριάντες, και στόμα μὲν είχον, άγλωττον δέ, και σάλον μὲν ψυχῆς και διανοίας κλύδωνα, ἀνεκλάλητον δὲ και δλως ἀσυλλόγιστον· φθάνει γὰρ τὰς τοῦ λόγου καὶ τῆς γλώττης ξηραίνουσα πηγὰς έχπληχτική τις έξαπίνης έλθοῦσα φήμη ταῖς ἀχοαῖς δλους ἀθυμίας χρατήρας έγχέ- 30 ουσά τε και τῷ γνωστικῷ κιρνῶσα τῆς ψυχῆς, και μάλισθ' ὅταν ἀκούσειν ἐλπίζη τὰ βέλτιστά τις καὶ πᾶν τὸ κατὰ γνώμην ἥδιστον.

'Όψε γε μὴν καὶ μάλα μόλις ἐκ τῶν πυθμένων ἐκείνων τῆς λύπης βραχύ τι ἀνενεγκόντες καὶ ὅλους ἐκ βάθους καπνοὺς στεναγμῶν ἀναπέμψαντες ἐπανήεσαν οἴκαδε, ἀκουσίους καὶ μάλα ναρκῶντας καὶ οἰον ἀψύχους παρέλκοντες πόδας πάντα 35 γὰρ τότ' ἢν αὐτοῖς φορητά τε καὶ μέτρια — κρημνοὶ καὶ βέλη πάντα, καὶ θα
181 . λάττης ἄγριοι βυθοί, καὶ πρηστῆρες ἄνωθεν ἐξ οὐρανοῦ πεμπόμενοι — παραδαλ-

<sup>2.</sup> πατασάρπα. b. — 11. τούτοις b. — 15. ἱερατίαν b. — 18. οἱ δὲ ab. — 20. δδυνωμέναις a. — 22. οὐδὲν om. b. — 23. τίνά ποτε ab. — 27. ἐπι πολὸ b. — 32. βέλτιστα τίς καὶ b. — παταγνώμην b.

λόμενα πρὸς τὴν τότε κατασχούσαν αὐτοὺς συμφοράν. γνοίη δ' ἄν τις αὐτῶν τὴν b. 100 r. τῶν τρόπων κάντεῦθεν εὐγένειαν οὐ γὰρ τὴν ἀπαιδίαν αὐτὴν καθ' αῦτήν ἐνόμιζον ούτως είναι πικρόν — ή γάρ αν και πρότερον όμοίως ήν αὐτοῖς και τοῦτο μάλα τῶν δεινῶν — ἀλλ' ἐπεὶ διὰ τὴν ἀπαιδίαν καὶ τῶν ἱερῶν ὡς ἀνάξιοι περιβόλων 5 ήλαύνοντο, ἐνόμιζον όμοῦ συνεξελαύνεσθαι καλ τῶν μεγάλων τοῦ Θεοῦ ὀφθαλμῶν, καὶ ἦν τοῦτο θανάτων αὐτοῖς μυρίων πικρότερον. οὕτως ἐκεῖνοι τῶν θείων ἐρώτων όλοσχερῶς ἐξήρτηντο καὶ οὕτω τοὺς τρόπους ἤσαν ἐπιεικεῖς καὶ φιλόθεοι. συγχωρείται δ' ἔτι μὴν πρὸς τῆς προνοίας καὶ πολλῶν ὀφθαλμῶν μεταξὸ τὴν ξενηλασίαν αὐτοῖς καὶ τὸν ὄνειδον ἐκεῖνον γενέσθαι, ἵν' ὁ τρόπος αὐτῶν ὡς χρυσὸς ἐν 10 χωνευτηρίφ δοχιμασθή, και δήλοι γένωνται τοῖς ἄπασιν οί πρὶν ἀγνοούμενοι τῆς μεγάλης άρετης άθληταί. εἴωθε δὲ καὶ ἄλλως τὸ θεῖον, ὁπότε τὰ μέγιστα τῶν καλῶν ἀνθρώποις παρέχεσθαι βούλοιτο, μὴ μετὰ ραστώνης τινὸς καὶ ήδονῆς αὐτὰ γαρίζεσθαι, άλλά σοφώς παρασχευάζειν και προπέμπειν κλύδωνας μεγάλων πειρασμῶν προδρόμους τοὶς καλοὶς ἐσομένους, ἵνα τε σωφρονέστερον αὐτοῖς ἐντυγχάνη 15 τάγαθά, και ίνα μη ραθυμοῦντι τάνθρώπφ φανέντα το της τέρψεως προαναλώση θέατρον, άλλ' ώς εν παραθέσει προσεχεῖ τῶν φθασάντων ἀνιαρῶν ἡδύτερον έαυτοῦ πολλῷ τὸ ήδὺ καταστῆ.

'Αλλ' ὁ μὲν Ἰωακεὶμ οὐδ' εἰς οἰκίαν ἐλθεῖν ἐθελήσας ἐρημίαις ἐδίδου καὶ ὁρῶν κορυφαῖς ἑαυτόν ἐρημίαις μὲν διὰ τὸ ἀθόρυβον καὶ ἡσύχιον, ὅρεσι δὲ διὰ τὸ 20 ὑψηλὸν καὶ τῆς κάτω γῆς ὑπερκείμενον, ἵνα πανταχόθεν ἐγγύτερος δήπουθεν καταστῆ τῷ Θεῷ καὶ τῆς δεήσεως γένηται μᾶλλον ἐπιτυχής. ἤδει γὰρ καὶ Μωσέα πάλαι τὰς τῶν ὀρῶν ὁμοίως καταλαμβάνοντα κορυφάς, ὁπότε μείζω τε καὶ τελεώτερα ἤν ἐκείνψ τὰ πρὸς Θεὸν αἰτήματα. καὶ ἄλλως δὲ βέλτιον θηροὶ καὶ ποιμέσιν ἔκρινε συνδιαιτᾶσθαι ἢ γείτοσιν ὀφθαλμοῖς, γέλωτα ποιουμένοις ἐκείνου τὴν 25 συμφορὰν καὶ μακρόν τινα ὄνειδον.

Έπει δὲ καὶ τῶν τῆς ψυχῆς παθῶν τε καὶ διαθέσεων κήρυκές τε καὶ ἄγγελοι τοῖς ἔξωθεν βλέπουσι τὰ περὶ τὸν ἄνθρωπον πέφυκεν ἤθη, φέρε καὶ ἡμεῖς ἐκ τῶν ἐκείνου λόγων καὶ θρήνων | τὴν τέως ἔξιν τε καὶ κατάστασιν τῆς ἐκείνου ε. 100 ν. ψυχῆς τοῖς τὰ τοιαῦτα ποθοῦσιν ἀκούειν γνωρίσωμεν, ὥσπερ ἐκ φαινομένου καπνοῦ 30 μὴ φαινομένης ἄνθρακας καμίνου. ὡς γὰρ ἐν ἐρημίαις καὶ λόχμαις ἐκεῖνος ηὐλίσατο πάντας λαθών, τοιῶνδέ τινων καθίσας ἤρξατο λόγων· « πάλαι μὲν οἱ πρὸς ᾿Ασσυρίων καὶ Μήδων αἰχμάλωτοι ἀπαχθέντες ἡμέτεροι πρόγονοι περὶ ποταμούς καθίσαντες Βαδυλῶνος ἐθρήνησαν τὴν Σιών αὐλοῖς | καὶ κιθάραις καὶ πᾶσι μου- ε. 181 ν. σικοῖς ὀργάνοις, οὐ τὴν ψδὴν Κυρίου ἐπὶ γῆς ἀλλοτρίας, ἀλλὰ τὰς ἑαυτῶν συμ- 35 φορὰς ἐκτραγφδοῦντες κατὰ τὸ ἐπιτρέχον καὶ ψδαῖς καὶ μέλεσιν ἐλεεινοῖς οἰονεί τισι ξύλοις μέγαν ἀνάπτοντες θρήνων τότε πυρσόν, καὶ εἴ τις ἤν ἀκούων ἀναμίξ ἐκεῖ καὶ φίλος ἄμα σὺν ἐχθρῷ, πάντας κινοῦντες πρὸς οἴκτους καὶ ρεῖθρα δακρύων θερμῶν. ἐγὼ δ᾽ ἐπὶ τῆς ἐρημίας γενόμενος ταυτησί, φίλων μὲν οὐδένα πρὸς συμμαχίαν ἔχω τῶν θρήνων καλεῖν· ἔρημον γάρ με καὶ φίλων ἀπάντων

<sup>10.</sup> consutyriw b. — 14. Eva to b. — 22.  $\mu$ elzw to ab. — 28. Ezin to b.

καί συγγενών επεπράχει το πάθος και καθάπαξ άπάντων είπειν, εί τις δυνάμενος ήν πεπτωκός άνασώσασθαι φρόνημα καὶ ψυχήν άναλαβεῖν κατενηνεγμένην εἰς αποτόμους πρημνούς άθυμίας. συγπροτήσουσι δ' δμως το πένθος έμοι λόγμαι και φάραγγες αύται συνηχούσαί τε καὶ ἀντιφθεγγόμεναι καὶ τὴν ήχὼ πρὸς τὸ μονιμώτερον παραπέμπουσαι συλλήφονταί μοι τῶν θρήνων καὶ θηρῶν πανήγυρις 5 αίσθησιν ίσως είληφότων τοῦ πάθους τινά και γεγονότων συμπαθεστέρων, ἢ κατ' άνθρώπους όμοφύλους και συγγενείς. συνθρηνήσει μοι και το παντοδαπόν τῶν δρνίθων ενταύθα συνέδριον ταυτηνί περιηγούντων την λόγμην και μακράν παρεχομένων τοις παροδεύουσι χάριν τερπνότητος, και μάλιστα πάντων άηδών και τρυγών αι πολυπενθείς έφιπτάμεναι τοις δένδρεσιν δρθριαι τούτοις και τους ήδι-10 στους εκείνους και ήρινούς άρμοζόμεναι φθόγγους. άδελφός γάρ ήδη γέγονα σειρήνων και αὐτός, φίλος δὲ στρουθών κατά τὸν Ἰώδ, οῦ και αὐτοῦ δυστυχέστερος παρά τοσούτον έγενόμην έγώ, παρ' όσον καρπόν έκεινος γονής έδεδώκει Θεφ b. 101 r. και τῶν τῆς ἀπαιδίας ἐλεύθερος ὕδρεων ἄφθη, ἐγὼ δὲ διὰ τὴν ἀπαιβίαν και ἱερῶν έξωθούμαι καὶ αὐτού μακράν ἐλαύνομαι Θεού. πλανήτην λοιπόν ἐν ὅρεσι καὶ 15 φάραγξι βιώσομαι βίον, αίθριος δε τον απαντα προσταλαιπωρήσω χρόνον θηρίοις έκείνοις συνδιαιτώμενος, ών ἄρχειν μέν ό προπάτωρ ούμος έκελεύσθη, την δέ τιμήν έχεινην παθυδρίσας και το της ψυχής αξίωμα φυλάξαι μη βουληθείς απήρατον, **έλαθεν ό δυστυχής εἰς ἐναντίους περιτρέψας κανόνας δλην τὴν εὐσχήμονα καὶ** βελτίστην ἐκείνην αὐτονομίαν, καθ' έαυτοῦ τὸ θηριῶδες ἐκείνων ἐκπολεμώσας 20 δλους γάρ αίδους εύθυς αποσεισάμενα κάκεινα νόμους, ώς έχθρόν με φεύγουσι τὸν οὐκ ἐχθρὸν καὶ ὡς πολέμιον ὑποδλέπουσι τὸν δεσπότην. οὐρανέ, τὰς πύλας a. 182 r. άναπετάσας της σιωπης, δηξον φω νην του πάθους άξίαν, ϊνα καὶ τῶν ἀψύχων ή φύσις αἴσθησιν τῆς ἐμῆς ἀναδέξηται συμφορᾶς καὶ συνθρηνήση μοι πάσα κτίσις. και γαρ άντεστράφθαι μοι τα πάντα δοκεί και την φύσιν εξαλλάττοντα φαίνεται. 25 ό γαρ της ημέρας ηλιος, η περιφανής τοῦ οὐρανίου πέπλου πορφύρα, ανατέλλων μέν σχτίνας έμοι μόνφ πηγάζει πιχρίας και σχότος δλος είναι μοι δοχεί, δύνων δε και της ήμερας περισφίγγων ήδη και συστελλων τα κράσπεδα πικροτέρας τὰς πύλας ἀνοίγει μοι τῆς νυκτός. ὅλους γὰρ κάντεῦθεν ὀδύνης ἐπισωρεύει μοι θησαυρούς, ή γάρ της απαιδίας αισχύνη και τα εντεύθεν δνείδη πρό δφθαλμών 30 εία και τότε των έμων, της ψυχης της έμης συνεχώς κατορχούμενα μονονού γάρ απαντας απούειν δοκώ πανταχόθεν έμε λοιδορούντας παι μυπτηρισμόν και χλευασμόν τυθεμένους τάμά δυστυχήματα. ούτω με τό πάθος ἔκφρονα πέπραχε και δλον εξέστησε τε και συνεκύκησεν, ώς, ανθρωπίνων φωνών μακράς σιωπής ένταυθοί πανηγυρίζούσης διά παντός, περιδομβεῖσθαι τὰ ὧτα δοκείν έμε τοῖς τῆς 35 απαιδίας δνειδισμοίς, αί των άστέρων λαμπάδες ού φωτιστικήν έμοι πέμπειν δοκούσιν ἐνέργειαν, ἀλλ' δλην καυστικήν και κεραυνοδόλον και τῶν τοῦ Σικελικοῦ

<sup>4.</sup> συνηχούσαι τὰ ab. — 13. παρα τοσούτον b. — παρόσον ab. — 17. πρωπάτωρ a. — ούμὸς b. — 24. συνθρηνήσει ab. — 25. φαίνονται b. — 27. ἀπτίνας a. — 30. ὀφθαλμῶν είσὶ a. — 31. μονουνού b. — 32. ἀπάντων b. — λοιδορούντων b. — 33. πθεμένων b.

πυρός κρατήρων ύπερτέραν. τῶν ἐκ γῆς φυομένων τὸ κάλλος καὶ ἡ τῶν ποικίλων δένδρων χαριεστάτη κόμη οὐδέν μοι τῆς ἀθυμίας ὑφαιρεῖν ἰσχύουπν, ἐπεὶ b. 101 ν. μηδὲν πρὸς τὴν ἀπαιδίαν ἔχουσι φάρμακον».

'Αλλ' έκεινος μέν ούτω θρήνους έκ θρήνων άμειβων τὸν άγρότην έκεινον 5 ήνυε βίον. οἱ δὲ περὶ τὰ ἄλση καὶ τὰς ραχίας ἐκείνας ποιμένες, ἐπειδή τῆς μαπρᾶς ἐκείνης ήσθοντο τραγφδίας, τους ποιμενιπούς ἐκείνους μεθέντες αὐλούς καὶ την άγρότιν σύριγγα παρ' αὐτόν τε άφίκοντο καὶ την αἰτίαν τῶν θρήνων ἐπύθοντο καὶ ἄμα δακρύων μέν τους δφθαλμούς, άθυμίας δὲ τὴν ψυχὴν ἐμπεπληκότες σιωπή τὰ πρώτα τὴν γλώτταν ἐδίδουν, ὁρώντες τῆς λύπης τὸν ὄγκον σφόδρα 10 φλεγμαίνοντα καὶ παρηγόρους λόγους ήκιστά γε προσιέμενον. δσα γάρ τῶν ἐν ψυχῆ γινομένων, πρὸς ὀργὴν καί χαρμονὴν και λύπην δηλαδή, παθῶν μετριώτερά πως τοῖς ἀνθρώποις βούλεται συνείναι, ταῦτα καὶ λόγον ἔχειν διδάσκαλον οὐ μάλα τοι άπαναίνοιτ' άν. δοα δ' άφειδοῖεν του πλεονεκτούσαις χρησθαι ταῖς έξεσι, ταυτ' ίδοι τις αν έξιστώντα μέν πως και την ψυχήν, δυοίν δε πείθοντα θάτερον (εί και 15 μηδ' ετερον, ώς είκος): ἢ γὰρ πάντα λέγειν μᾶλλον ἢ ἃ δεῖ, ἢ μηδὲν μᾶλλον ἢ ά δεί. τὸ δη παραπλήσιον έ νίστε και οίς υπερβάλλοντι χρησθαι έπεται πένθει συμδαίνει δυοίν γαρ θάτερον ή ούχ έχων γε είναι τις την συμφοράν άδαχρυτί παρέδραμε, καθάπερ άμηχανία καὶ νάρκη τῆς ψυχῆς πεδηθείσης, ἢ τοῦ περὶ τὸν ἐγκέφαλον δγρού πρός δακρύων φοράν εκτακέντος όδε και το ζήν ενίστε προλιπείν 20 κινδυνεύει. τῶν γοῦν θρήνων κὰνταῦθα χωρούντων εἰς πλεῖστον, δείσαντες κὰκεῖνοι, μή προλίπη τον ἄνδρα το ζήν, οὐκέτι κατέχειν τὴν γλῶτταν ἐδύναντο « άλλὰ τί σαυτόν κατατήκεις, ἄνθρωπε, τοῖς δάκρυσιν, ἔφασκον, οὕτως ἀπέραντα; τί φρενῶν καὶ συνέσεως οθτω πόρρω βαδίζεις των σων; τί των δακρύων δλος έγένου πάσας έλπίδας δπίσω μνήμης λιπών; μνήσθητι του σου πατρός 'Αβραάμ, δς καί νεκράν 25 ήδη την φύσιν κτησάμενος έκ τοῦ γήρως παιδός παρά πᾶσαν έλπίδα πατήρ έγεγόνει. καὶ Σαμφών ἐκεῖνον ἐπὶ τελευταίοις δροις ήλικίας γεγέννηκε Μανωέ. καὶ πολλά τοιαῦτ' ἄν εθροιεν οἱ τὰς πάλαι βίβλους έλίττοντες. σὸ δ' οδπω τὸν ἔσχατον τοῦ βίου βαδίζων σταθμόν, άλλὰ καὶ μακρ $\tilde{\phi}$  τ $\tilde{\phi}$  μέτρ $\phi$  καθ' ήλικίαν λειπό-  $\delta$ . 102 г. μενος 'Αδραάμ ἐκείνου καὶ Μανωέ, θάπτεις μὲν ἀπάσας ἐλπίδας, θάπτεις δ' ἤδη 30 και σαυτόν είς δάκρυα και στεναγμούς εκτήκων». και τῷ μεν Ίωακείμ τοιαθτα καὶ πολλῷ μακρότερα τῶν εἰρημένων ἐφ' δλαις ήμέραις συμπέπτωκε τετταράκοντα.

Ή δὲ σύζυγος Άννα μετὰ τῶν θεραπαινίδων ἐπὶ τῆς οἰκίας μόνη καταλελειμμένη μείζοσιν ἐκόπτετο θρήνοις καὶ γοερώτερον ήρμόζετο μέλος κλαυθμῶν,
«οἴμοι» λέγουσα «τί πρῶτον, τί δ' ὕστατον ἀνακλαύσομαι; πότερον τὴν τοῦ ἀνδρὸς
δ ἀποικίαν, ἢ τοὺς τῆς ἀπαιδίας ὀνειδισμοὺς καὶ τὸν ἐντεῦθεν τοῦ Θεοῦ χωρισμόν;
ποίας δ' ἔγωγε πλέξασα τὰς ψόὰς ἀναδοήσω πρὸς Κύριον καὶ τὴν ἔνδον τῆς
ψυχῆς μου κάμινον ὡς ἀληθῶς ἐνδείξομαι; εἴθε ἢν αἴματα ψυχῆς ἐνδείκνυσθαι.

<sup>3.</sup> μηδέν b. — 11. και λύπην a. — 14. θάτερον ab. — 15. μηδέτερον ab. — 17. θάτερον ab. — οὸχ om. b. — 19. δ δὲ ab. — 20. ἐκινδύνευσε a. — 23. δλως a, переправл. изъ δλος. — 26. δροις b. — 27. σύ δ' b. — 37. ἀληθώς a.

ούτω γάρ αν έχ σπλάγχνων των έμων μαχροί τινες αίμάτων αναβλύσαντες ρύαχες δλην ἄν πως ἔδαψαν εἰς βάθος τὴν ἐμὴν ἐστίαν καὶ δήλην οὕτω γε τὴν ἔνδον τραγφδίαν τοῖς ἐκτὸς δρῶσιν ἐνειργάσαντο, καὶ φίλοικτον ἐσχηκότας καρδίαν ἐντεύθεν πολλούς είληφυῖα συλλήπτορας είς Θεού παρακλήσεις, ἔκαμψα ἄν ἴσως την θείαν βουλην είς χορηγίαν παιδός. οὐ γάρ ἔτι σύν τοσούτοις ὀνείδεσι δύναμαι 5 ζήν οὐδὲ διᾶραι βλέφαρον πρὸς οὐδένα τῶν πάντων, οὔθ' ὅσοι πόρρω γένους ήπουσιν, οδ $\theta$ ' όσοι γένους ένεκα προσήπουσιν ήμ $ext{i}$ ν. και τί γ $ext{a}$ ρ οὐκ έπεισιν έ $ext{i}$ μοὶ a. 183 r. τῶν δεινῶν; δ κοσμικός λυχνίτης ἤλιος σκοτεινούς τούς αὐτοῦ θησαυρούς τοῦ φωτός ἀφιέναι δοκεί μοι ό γὰρ καπνός τῶν ἐμῶν στεναγμῶν ἀντιπράττει καὶ ταῖς ἐκείνου μεγάλαις ἀκτῖσιν. ή νυκτερινή λαμπάς σελήνη, τὸ τῆς αίθερίας 10 χλόης βόδον, μόνη τῶν πάντων ἐμοὶ τῆς μεθ' ἡμέραν ἀεὶ καθίσταται λύπης διάδοχος. καὶ πάντων μὲν τοῖς ὀφθαλμοῖς ή νύξ ήδεῖς τινας εἰπεῖν ληνοδατοῦσα πίρνησι τούς υπνους, τούς δ' έμους όφθαλμούς κάν ταύταις άει δακρύων βαπτίζουσι κλύδωνες. ἄν γὰρ ὅπνου μετάσχω βραχέος, ταράττομαι συχνὰ τὴν καρδίαν, τῶν δνειδισμῶν τῆς ἀτεχνίας ἀχούειν δοχοῦσα, καὶ ἀφυπνίζομαι τὴν ταχίστην τα- 15 ραχῶδές τι και φερόμενον βλέπουσα. δταν δὲ και πρὸς ψδὰς νυκτερινὰς άλεκ-» 102 ». τριόνες τάς τε πτέρυγας τινάξωσι καὶ τὰς ἐμφύτους σάλπιγγας ἀνοίξωσι, τοὺς ἀντιφώνους άρμόζομαι θρήνους έγω καὶ μέλος όδυνηρον άεὶ καὶ γοερον άνακρούομαι. ή γη ποτὲ μὲν χειμῶνα δέχεται καὶ τῶν παντοδαπῶν καὶ λαμπρῶν δρφανίζεται τόχων μαρασμόν τῆς χλόης ύπομένουσα, ποτὲ δ' εἰς γονὰς ἀναχάμπτουσα πάλιν 20 μινείται και τοις ποικίλοις των δένδρων ωραίζεται πάλιν βοστρύχοις και χαίρει τοῖς ήρινοῖς ζεφύροις τῶν καινῶν ἀνθέων ἀνασοβοῦσα λαμπρῶς τοὺς πλοκάμους. την δ' έμην καρδίαν γειμώνες ἀεὶ συμφορών κατακλύζουσιν. ἄν πρός τὰς νέας καλιάς τῶν χελιδόνων ἀποδλέψω καὶ τῶν ἀρτιγενῶν νεοττῶν τοῖς γονεῦσιν ήδὺ προσλαλούντων ἀκούσω, τῷ πυρὶ τῆς λύπης αὐτίκα τεφροῦμαι, μηδ' εἰς στρουθῶν 25 έξικνουμένη τύχην άριθμεῖσθαι. ἄν τὴν ἄμπελον θεάσωμαι τὸν νεογνὸν προβαλλομένην τόκον τῶν βοτρύων, ἄνθρακες ἀξύλου πυρὸς εὐθὸς ἐπιδόσκονταί μου τὰ σπλάγχνα, δτι και τῶν ἀναισθήτων χείρονά με πέπραχε τῆς ἀκαρπίας τὸ δεινόν. ο πως δίχα ψυχής λαλώ και πως δίχα πνοής πνέω. ὁ φωστήρων οὐρανίων ἄναξ ἥλιε, πῶς πάντα βόσκων τἀπίγεια καὶ πάντα γόνιμα πράττων ἔπειτα βλέ- 30 πειν ἐπὶ γῆς ἐπὶ μακρὸν ἀνέχη καὶ τὴν ἄγονον ἐμέ; πῶς οὐ τῷ σῷ με πυρὶ καταφλέγων όδυνῶν ἀπαλλάττεις μακρῶν; ὧ τὰ πάντα φέρων καὶ μαραίνων χρόνε, πῶς εἰς τοῦτο μόνον ἀνίσχυρος ὤφθης καὶ μαραίνειν οὐκ ἰσχύεις τῶν ἐμῶν συμφορῶν τὰ πελάγη; ὁ δυνάμεις οὐράνιαι πᾶσαι καὶ πάντων άγγέλων χοροί, μέχρι τίνος μάχη και διάστασις οὐρανίων τε και ἐπιγείων; πότε τὴν Ἰακώδ 35 ύμεῖς κατιόντες κλίμακα τὴν παγκόσμιον κομιεῖτε τοῖς ἀνθρώποις εἰρήνην; ἔως

<sup>2.</sup> ἐστίαν a. — 10. ἀπτίσιν a. — 11. μεθημέραν ab. — 12. ἡ νὺξ om. b. — 15. ταραχώδες τί καὶ ab. — 20 ποτέ δ' a. — 24. χελιδώνων b. — 25. τῷ πυρὶ τῆς λύπης — τῶν βοτρύων om. b. — μὴδ' εἰς a. — 31. ἐπι μακρὸν ab. — 32. Τὰ πάντα b. — 35. οὐρανίων τὲ ab.

πότε προφητών ἀπρακτήσουσι βήσεις; μέχρι τίνος ή τῆς Εὅας ἀρὰ τοῦ θήλεος κατορχήσεται; μέχρι τίνος | γυναῖκες τῷ προπάτορι τὸν ἄσπορον τόκον ὀφλήσουσιν; ε. 183 ν. ὅ, τίς ἄν με θείη κατὰ μῆνα ήμερῶν ἐκείνων, ὅτε παρθένος ἐν γαστρὶ ἔξει καὶ τέξεται τὸν οὐρανοῦ καὶ γῆς δημιουργὸν κατὰ τὴν Ἡσαΐου πρόρρησιν; μέχρι τίνος πλάκες διαθήκης καὶ στάμνος ή τοῦ μάννα καὶ ράδδος ᾿Ααρὼν ἡ πάλαὶ βλαστήσασα καθευδήσουσιν ἐν τύποις καὶ σκιαῖς; πότε πόκος Γεδεὼν εἰς φῶς ἐκδραμὼν ὑετὸν εἰφροσύνης ἀπάση πηγάσει τῆ γῆ; ἀλλ', ὡ Κύριε Σαδαὼθ Ηαντοκράτορ, ὁ τῆ Σάρρα δοὺς ἐν τοῖς τοῦ γήρως | πυθμέσι κοιλίας καρπόν, ἔλεώς ε. 100 μοι τῆ ταλαιπώρω γενοῦ. ἔδε τῆς συμφορᾶς τὴν ἀκμήν, ἔδε τῆς ἀθυμίας τὸ 10 ὑπερδάλλον, ἔδε τὸ νέφος τῶν ἐμῶν στεναγμῶν καὶ τέκνου μητέρα με δεῖξον ἐν ταῖς φυλαῖς Ἰσραήλ· καὶ δῶρον ἔσται Σοὶ τοῦτο διὰ πάσης αὐτοῦ τῆς ζωῆς ».

Τούτων ἀπάντων ἐπήκοος γεγονὼς ὁ Θεὸς καὶ τῆς μακρᾶς ἐκείνης οἰκτείρας αὐτοὺς ὀδύνης μηνύει δι' ἀγγέλου τὴν τῆς στειρώσεως λύσιν. ἦκε δ' ὁμοῦ καὶ Ἰωακεὶμ ἐξ ὄρους καὶ νηστείας μακρᾶς, οὐ πλάκας καὶ νόμους κατὰ Μώσέα 15 τὸν πάλαι θεόπτην ἐπιφερόμενος, ἀλλὰ μυστικωτέρας ἐπαγγελίαν πλακός, ἤς ἐκεῖναι τύπος ἦσαν καὶ σκιά, παρ' ὅσον ἐκεῖναι λόγους εἶχον μόνους Θεοῦ γεγραμμένους, αὕτη δ' αὐτὸν τὸν τοῦ Θεοῦ λόγον ἔμελλεν ἕξειν οὐσιωμένον.

Βραχύς δ χρόνος καὶ ἢν Ἄννα ἐγκυμονούσα καὶ μέγα βασιλέως παλάτιον ἐν μικρῷ χωρίφ κοιλίας βαστάζουσα καὶ Θεοῦ μέγαν οἰκον ἐν οἴκφ βραχυ20 τάτφ χαλκεύουσα καὶ ἵν' εἴπω κηροπλαστούσα μὲν ἐν ἀφεγγεῖ χωρίφ πάντα κόσμον δαδουχεῖν ἐπαγγελλομένην λαμπάδα, ναυπηγουμένη δὲ τῷ ναυπηγῷ τῆς παγκοσμίου ταύτης δλκάδος μεγίστην καὶ αὐτῶν οὐρανῶν πλατυτέραν δλκάδα. Ἐπεὶ δὲ καὶ γεγέννηκε καὶ εἰς φῶς τὴν ὑπέραγνον ἤνεγκε Μαριάμ, τίς ἄν παραστήσαι λόγος τῆς ήδονῆς ἐκείνης τὸ μέγεθος; συγκαλεῖ τὰς φίλας καὶ γείτονας 5 πάσας, «δεῦτε» λέγουσα «θεάσασθε τεκνοτροφοῦσαν Ἄνναν. ἴδετε στεῖραν τεκοῦσαν ὑπὲρ τοὺς νόμους τῆς ἡλικίας. τίς, φησιν, ἀναγγελεῖ 'Pουδίμ τῷ ἱερεῖ, ὡς οὐκέτι σου δέδιεν Ἄννα τὰ διὰ τὴν στείρωσιν ἐγκλήματα. τὴν γὰρ κοινὴν τῷ γένει τέτοκε χαράν. ὡ, τίς ἀξία φωνὴ γῆ τε πάση καὶ ἡλίφ καὶ σελήνη καὶ πᾶσιν ἀστράσι τὴν νῦν ἐπαγγελεῖ κατάστασιν τῆς ἐμῆς ἐστίας καὶ παλινφδίαν ἄσασα 30 κοινωνοὺς ἡμῖν, ώσπερ χθὲς καὶ πρώην τοῦ πένθους, οὕτω νῦν τῆς ἀνυπερδλήτου ταύ|της χαρᾶς ἐργάσεται;»

Τῷ γε μὴν Ἰωακεὶμ ἀναπεπτωκέναι οὐκ ἢν τοῦ λοιποῦ τὸν χρόνον ἀφεμένφ βαδίζειν μετὰ ράστώνης τινὸς καὶ τρυφῆς ἐκ μακροῦ τοῦ λυποῦντος πρὸς εἰθυμίας ἄρτι καταχθέντι λιμένας, καθάπερ οἱ μακρὸν ἀνύσαντες πέλαγος καὶ μακροῖς 35 ἐμπο λίττευσάμενοι ναυαγίοις καὶ κύμασιν, ὀψὲ δ' εἰς τὰ οἴκοι γενόμενοι τῆ ἐκ θα- κ. 108 ν. λάττης ταλαιπωρία ζητοῦσιν ἀνάλογον παρασχέσθαι καιρὸν ἡδονῆς καὶ τρυφῆς καὶ ράστώνης. ἀλλ' ἦσαν ἀγῶνες καὶ πόνοι μακραῖς θυμηδίαις καταπνεόμενοι

а. 184 г.

<sup>1.</sup> δήλεως a. — 11. ἔσται τοι ab. — της om. b. — 16. παρόσον ab. — 24. φύλας a. — 25. ἴδετε a; δε τε b. — 26. οὐχ ἔτι b. — 29. ἄστρασι ab. — 35. δψέ δ' a.

καὶ περιηχούμενοι καὶ πόθου φλέγοντος ἀπὸ ψυχῆς φυομένη παρασκευή καὶ σπουδή Θεφ μὲν τὰ πρῶτα μακρούς ἀναπέμπειν τούς τῶν ὅμνων χαριστηρίους, ἱερέας δ' ἔπειτα καὶ γραμματέας καὶ πᾶσαν σεμνήν γερουσίαν καλεῖν ἐπὶ δαῖτας καὶ θύματα καὶ πολύ μετὰ τοῦ σεμνοῦ τὸ φιλότιμον ἔχουσαν τράπεζαν καὶ πάντα ποιεῖν, δοα παιδείας τε ἔχεται καὶ τοὺς προσήκοντας ἔχει κανόνας, μετὰ πάνυ μέντοι με- 5 τρίου καὶ ταπεινοῦ τοῦ φρονήματος. ἐστηριγμένην γὰρ ἀεὶ τὴν καρδίαν εἰς τὸ τῆς ἀρετῆς ἐν καιρῷ κεκτημένος αὐτός, ἄλλοις παρῆκε ταῖς τοῦ χρόνου παίζεσθαι τύχαις καὶ παρεξάγεσθαι πρὸς ἔκτοπον δγκον ἀήσεως.

Ό γάρ τοι χρόνος, ἀφθονωτέροις ἐνίστε τοῖς ἡδέσι τὸ τῆς ψυχῆς θωπεύων αἰσθητικὸν καὶ οἰον εἰρωνευόμενος ἐν ἐνίσις τὸ τῶν ἡθῶν ἀμαθὲς καὶ ἀγύμναστον, 10 νῦν μὲν ὀφθαλμῶν ἵστησι κόλακας τὰ ποικίλα καὶ ἀνθηρὰ τῶν χρωμάτων, νῦν δ' ἀκοῆς ὁπόσα τῶν μελῶν μουσικά τε καὶ ἐναρμόνια, νῦν δὲ γεύσεως ὅσα γεωργούσιν αὐτῆ γῆ τε καὶ ἀἡρ καὶ γένη πάντα θαλασσῶν, καὶ νῦν μὲν ἄλλα ἄλλως, νῦν δ' ὅσα δύναται τὰς τῆς ψυχῆς ἐπιθυμίας εἰς κόρον ἀποπιμπλάναι, ἐφ' ὰ δὴ καὶ τοῦ κινδύνου τὸ ῥάστον ὡς τὰ πολλὰ στρατεύεται, μεθύοντος θράσους εἰπεῖν 15 ἐπαγόμενον μηχανήματα ποικίλα τε καὶ οἰα τὸ σαθρὸν τῶν ἡθῶν εἰς τύφου νεφέλας οἰδεν ὑψοῦν. ἐνίστε δ' ἀγριοῦται καὶ ῥάδδον ἐπανατείνει παιδευτικὴν καὶ παντοδαπῶν συμφορῶν ἐπιτίθησι τραύματα καὶ γίνεται παιδευτής καὶ διδάσκαλος κράτιστος τοῖς πολλοῖς, καὶ μάλισθ' ὅτε δή που δυσανασχετοῦντας καὶ ἀντιδαίνοντας τρόπους ὁρᾳ.

Ο δε της Παρθένου πατηρ αυτοφυά και αυτόχθονα την τε σύνεσιν και δση ταις δεξιαις προσήκουσα φύσεσιν ην εμπειρία καλώς κεκτημένος, ούτε πριν διά πλέθρα γης και κτηνών δαφίλειαν, ούτε νύν διά την άπαλλαγην τών της άπαιδίας δνειδισμών είς δφρύν παρέσυρε το φρόνημα, άλλ' ην εν τη στάθμη διη
ε. 104 τ. νεκώς του μετρίου φρονήματος | έστηκώς και δεικνύς ώς εν είκόνι τῷ ακείψ ήθει 25

ε. 184 ν. την άδραμι αίαν μεγαλοψυχίαν και έπιείκειαν και την μωσαϊκήν δικαιοσύνην τε και άλήθειαν. άλλ' επειδήπερ εκείνψ ταυθ' ούτω δαφιλώς τε και φιλοτίμως διήνυσται, ευχής όμου και προσηγορίας είνεκα το κεφάλαιον ήν της δλης οπουδής και παρασκευής είς μέσον κομίζειν το βρέφος. ῷ δη και χείρας, επει εκομίζετο, επιθέντες οί σεμνοί δαιτυμόνες εκείνοι και άμα εμπνευσθέντες ύπο του Πνεύματος, Μαριάμ 30 τε ωνόμασαν και «εὐλογήσαι σε Κύριος» είπον «και δνομά σοι δοίη πάσαις γενεαίς αιώνιον».

Άρτι δ' εἰς τρίτον ἔτος ἀφιγμένον τὸ βρέφος, πρὶν ἴχνη τινὰ καὶ οἰον ἀμυ . δρὰς εἰκόνας τῶν τοῦ βίου εἰληφέναι κηλίδων, τῷ ἱερῷ προσάγουσι κατὰ τὰς ἐπαγγελίας ναῷ δῶρον ἄμωμον τῷ Κυρίῳ ἐχρῆν γὰρ καθαρόν τε εἴναι τὸ τοῦ Θεοῦ 35 ακήνωμα καὶ κοσμικῆς κακίας πάμπαν ἀμέθεκτον, καὶ παρθένον ἔχειν οὐ μόνον μόχην, ἀλλὰ καὶ ὄψιν καὶ ἀκοήν, καὶ μήθ' ὁρᾶν μήτ' ἀκούειν ἄσεμνον οὐδὲν οὐ

<sup>3.</sup> ἐπιδαίτας a; ἐπιδαίτας b. — 5. παιδείας τὰ ab. — 16. ποιχίλα τὰ ab. — 26 διχαιοσύνην τὰ ab. — 28. είνεκα b. — 30. μαριὰμ τὰ b. — 31. εὐλογήσαι σοι b.

πρωί οδδε δείλης οὐ μέντ' ἄν οδδ' όψε τοῦ χρόνου και παντός τοῦ βίου « ήγίασε γὰρ τὸ σκήνωμά, φησιν, αύτοῦ ὁ "Υψιστος ».

 $^{\circ}$ Qσπερ δ' ό σίδηρος, ἄψυχος ὢν καὶ νεκρός, ὅμως, ἐπειδὰν όμιλήση μαγνήτιδι, ώσπερ αἴσθησιν λαμδάνων τινά καὶ κινούσαν ψυχήν ἀπρὶξ ἔχεται τούτου 5 σφοδραίς τισι καὶ δλαις ἐρωτικαίς ἀνάγκαις ἐλκόμενος ἀπορρήτως, οῦτω καὶ αὐτῆς είσιούσης εν τῷ ναῷ οἰς πάλαι θανεῖν έγεγόνει προφήταις τρόποις ἀπορρήτοις οἰον αίσθησιν είληφέναι νῦν συνηνέχθη και ἀνελίξαντες, ἃ πάλαι περί αὐτῆς εἰρήπεσαν, δλον περιεκρότησάν τε καὶ περιήχησαν κύκλφ καὶ πανταχόθεν τὸν ἱερὸν οἶκον έκείνον, χαίροντες, ότι μή ψευδή μηδέ μάταια ήν, ά ήν αὐτοῖς περί αὐτῆς εἰρημένα. 10 και εξ τις δ' ήν τηνικαθτα διορατικός και τὸ τῆς διανοίας όμμα βαθύτερον τείνειν δυνάμενος, είδεν ἄν νῦν μὲν τὸν προπάτορα ταύτης Δαυίδ τὴν κινύραν τινάσσοντα καὶ «πᾶσα ή δόξα τῆς θυγατρὸς τοῦ βασιλέως» ἔσωθεν λέγοντα, καὶ «ἀπενεχθήσονται τῷ βασιλεῖ παρθένοι ὀπίσω αὐτῆς ἐν εὐφροσύνη πρὸς ναὸν βασιλέως» καὶ αὖθις· « ἄκουσον, θύγατερ, καὶ ίδε καὶ κλίνον τὸ οὖς σου καὶ ἐπιλαθοῦ τοῦ 15 λαού σου και του οίκου του πατρός σου, και ἐπιθυμήσει ὁ βασιλεύς του κάλλους σου », νῦν δ' αὐτὴν ἐκεῖθεν ἀντάδουσαν, ώς «ἤκουσά τε καὶ ἐπελαθόμην b. 104 ν. τοῦ λαοῦ μου καὶ διελεύσομαι ἐν τόπφ σκηνῆς θαυμαστῆς ἔως τοῦ οἶκου τοῦ Θεοῦ ἐν φωνῆ ἀγαλλιάσεως καὶ ἑορτάζοντος ἤχου », καὶ νῦν μὲν Ἡσαΐου λέγοντος «ίδου ή παρθένος εν γαστρί έξει και τέξεται υίόν», νῦν δὲ τοῦ σοφοῦ 20 Σολομώντος· «πολλαὶ θυγατέρες βασιλέων ἐποίησαν δύναμιν, οὐ δὲ ὑπέρκεισαι .. 185 r. και ύπερήρας πάσας κήπος κεκλεισμένος εί, πηγή ἐσφραγισμένη, και ὀσμή

Τούτοις έκείνη καὶ πλείοσι τούτων μυστικῶς περιηχηθεῖσα τὰ ὧτα καὶ οἰον ἔνθεος δλη γενομένη, ὡς ἐλαία κατάκαρπος ἐν τῷ οἰκφ φυτεύεται τοῦ Θεοῦ 25 σκιρτῶσά τε καὶ χαίρουσα καὶ σφόδρα ζέουσα τῆ προθυμία. ἢν γὰρ περὶ τὴν ἐνδοτάτην σκηνὴν τὴν λεγομένην ἄγια άγίων τέμενος ἀφιερωμένον ταῖς ἐν ἡλικία τότε παρθένοις πρὶν ἑκάστην εἰς ἔτος ἀφικνεῖσθαι δωδέκατον. ἔνθα κατ' ἔθος γινόμεναι παλαιὸν προσηύχοντο πάμπαν ἀνδράσιν ἀθέατοι. ἐν τούτφ τοίνυν ἄρτι δραμοῦσα καὶ αὕτη μεθ' ἡδονῆς καὶ μάλα σεμνοῦ μειδιάματος προσεκύνησε τεθαυτὴν ἐρείσασα τῷ τόπφ, χαίρειν τε ἄμα φήσασα γονέας τε καὶ συγγενεῖς καὶ γείτονας ἀπάσας καὶ δλην διάθεσιν κοσμικήν, ἔμεινεν ἐκεῖ τοῦ λοιποῦ τὸ παράπαν ἀπρόιτος, ἄρτον ἀγγέλων ἐσθίουσα καὶ τρόποις θειοτέροις ἐκεῖ τρεφομένη τε καὶ σοφιζομένη παρὰ τοῦ Πνεύματος οὐδὲ γὰρ τὴν σάρκα, ἢν ἔμελλεν αὕτη δανείζειν

<sup>1.</sup> ήγίασε γάρ φησι τὸ σχήνωμα αύτοῦ b; σχήνωμα φησίν αύτοῦ a. -9. μὴδὲ ab. -11. χιννύραν ab. -12. χαὶ ἀπενεχθήσονται - ναὸν βασιλέως om. b. -18. ἀγαλλιάσεως χαὶ ἐξομολογήσεως ἑορτάζοντος b. -24. γινομένη b. -25. σχιρτώσα τὲ - προθυμία om. b. - σχιρτώσα τὲ a. - ήν γὰρ a; ἡν δὲ b. -28. ἐν τούτω περεμπαθο βτα ἐνταῦθα a. -30. εδρυσαμένη τὲ ab. - Μεκχη πάσαν μ ἑαυτὴν βτα a βεταβμεθο: τῷ ἐνδοτέρω, βτα b: χαὶ πάσαν γνώμης πρόθεσιν ἐρείσασα τῷ τόπω. -31. άμαφήσασα b. - τε om. b. -33. τρεφομένη τὲ b. -34. οὐ γὰρ ἔδει τὴν σάρχα b.

Θεῷ, σύστημα τῆς γηίνης ταύτης ἔδει καὶ μοχθηρᾶς είναι τροφῆς, ἀλλ' ἐξ οὐρανίων ταμιείων κατιούσαν προσίεσθαι μηδὲν περιττὸν καὶ φλοιῶδες ἔχουσαν, ἀλλ' ὅσον εἰς ψυχῆς οὐσίαν δίεισι καὶ σῶμα συνιστῷ θεοπρεπὲς καὶ ὑπὲρ λόγον.

Τραφῆναι μὲν γὰρ καὶ Ἡλίαν πάλαι φυγάδα καὶ Ἰσραὴλ ἐν ἐρήμφ ξένη καὶ οὐρανία σιτοπομπία, τραφῆναι δ' δμοίως καὶ μάλα τοι πλείστους μετὰ τὴν χάριν ἀκούομεν, ἀλλὰ παχυτέρα ταύτη καὶ ὕλης, ἵν εἴπω, πνεούση τροφῆ ἢ δὲ 5 τῶν χερουδὶμ καὶ σεραφὶμ ἐνδοξοτέραν γίνεσθαι ἐνῆν, θειοτέραν τινὰ καὶ ἀπόρρητον εἶναι καὶ τὴν τροφὴν καὶ σφόδρα ἀνάλογον τοῖς ἐφεξῆς περὶ αὐτὴν ὑπέρ τε νοῦν τῶν ἀπίστων τε καὶ οἰς μωρία τὰ σεμνὰ καὶ θεῖα τῶν πραγμάτων, ἀλλ' εἴ τι τῶν ἀπάντων ἔτερον, καὶ τοῦτο δὲ τοῖς εὐσεδέσι καὶ πιστοῖς καὶ σφόδρα δήπου 10 τῶν πιστευμένων εἴη ἄν ῷ γὰρ πιστεύειν ἔνεστιν Ἡλίαν ἐν μιᾶς ἰσχύι βρώσεως ἡμέρας δλας διαρκέσαι τεσσαράκοντα, οὐκ ἄν εἴη αὐτῷ χαλεπόν, μὴ τὰ παραπλήσια μόνον, ὅτι μὴ καὶ τά γε μείζω τούτου, περὶ τῆς Παρθένου καὶ νοεῖν καὶ λέγειν.

Οὐ μὴν οὐδ' αὐτή γε ἐνέλιπε τῆς θείας ἐκείνης ἐκλογῆς καὶ στοργῆς προσφυᾶ καὶ κατάλληλον ἑαυτὴν δεικνῦσα, ἀλλὰ μετά γε τοῦ συνεχοῦς πολὺ κε- 15 κτημέναις καὶ τὸ διάπυρον ἐδίδου ταῖς προσευχαῖς καὶ πνευματικοῖς τὸ σῶμα διετέλει τήκουσα καὶ δαπανῶσα πόνοις τὰς γὰρ ἔξωθεν τῶν αἰσθητηρίων ἀγωγὰς καὶ παρόδους μύσασα πάμπαν καὶ κάτω πάντα λιποῦσα τὰνθρώπινα, ῥᾶστα ταῖς ε. 185 ν. διανοίαις πρὸς οὐρανὸν ἐδά|διζεν, ἐλευθέραν ἐπαγομένη καὶ ἀπερίσπαστον τὴν τοῦ νοῦ θεωρίαν, ὥσπερ ἔδνα προκαταδαλλομένη τοὺς ἑκουσίους καὶ αὐθαιρέτους πόνους 20 πρὸς ἢν ἔμελλε δέχεσθαι δόξαν ἀπόρρητόν τε καὶ οὐρανοὺς αὐτοὺς ὑπερδαίνουσαν.

Οὐδὲν γὰρ οὐδενὶ περιγίνεται λύπης ἄνευ θεόθεν χρηστόν, ἀλλ' ἢ προοδεύει τὰ τῆς λύπης, ἢ κατόπιν ἔρχεται τοῖς χρηστοῖς, καὶ ἢ μὴν ἑκουσίοις τοῦτ' ἔστι γινόμενον, οἰς ἐγγίνεται, ἢ καὶ λίαν ἀκουσίοις, καὶ πόνοις, ἀπλῶς εἰπεῖν, οἰονεί τισι προτειχίσμασί τε καὶ προτεμενίσμασι περιείληπται τὰ τοῦ βίου τερπνὰ κατὰ 25 τὸ ἀνάλογον τῆς ἐμβριθείας καὶ ὁλκῆς τῶν ἡδέων. καὶ ὅτι μὲν ἀπάντων ὑπερκείσθαι καὶ ἀναχωρεῖν τῶν ἐν βίφ τερπνῶν τὸ μητέρα γενέσθαι Θεοῦ τὴν Παρθένον καὶ μεῖζον εἰναι, ἢ ῶστε καὶ ἀντίδοσιν κληθῆναι, καὶ ἄμα οὐδὲν οὐδαμἢ τῶν ἐκουσίων καὶ ἀκουσίων λυπηρῶν καὶ ἐπιπόνων εἰς ἀντάξιον ἔρχεσθαι τῆς τοιαύτης ἀμοιδῆς, εἰσὶν οῖ λέγειν καὶ ἰσχυρίζεσθαι οὐκ ὀκνοῦσιν, οἰδα. ἀλλὰ τοῖς 30 μὲν τῶν ἄλλων βίοις ἔνεισι κῆρές τινες καὶ κηλίδες ἡλικιώτιδές τε καὶ σύντροφοι, πἢ μὲν ἢττους, πἢ δὲ μείζους, καὶ οὐδείς ἐστιν, δς ἀθῷος τοιαύτης ἀπήλλακται κοινων, ἢ προσαπαιτοῦνται καὶ πλείους ἔτι πρὸς ἐντελῆ τῶν προκαταβληθεισῶν κηλίδων ἀποτριδήν τε καὶ κάθαρσιν ἡ δὲ Παρθένος ἀνήκοός τε καὶ ἀθέατος πάμπαν 35 τῶν ἐν βίφ θεαμάτων καὶ ἀκουσμάτων ἐν τῷ ναῷ τηρηθεῖσα πάντων, ὁπόσα τα-

<sup>3.</sup> θεοπρεπῶς b. — 9. ἀπίστων τὰ ab. — ἀλλὰ γὰρ εἴ τι b. — 11. ἕν ἐστιν a. — 18. παντάπασι περεμβλιαμο μικ πάμπαν a. — 26. καὶ τῆς δλκῆς b. — 31. κῆρες τινὰς ab. — 33. κὰν τεύθεν a.

ράττει καὶ ἀναμοχλεύει ψυχὴν καθάπερ ἀπαρκτίας τοῦ πόντου τὰ κύματα, οὐδενὸς λοιπὸν ἐγκλήματος ἕνεκα πόνων καὶ λύπης ἢν ὀφειλέτις, ἀλλ' ὡφείλετο δῶρον ἀντάξιον μᾶλλον αὐτἢ πρὸς Θεοῦ τῶν ἱδρώτων ἐκείνων, οῦς αὐθαιρέτους οἴκοθεν αὐτὴ κατεβάλετο, ἐν ῷ τῆς ἢλικίας ἢν κακίας πάσης πάμπαν ἀνεπίδεκτος, καὶ 5 ἐπειδὴ βουλὴ προαιώνιος ἔκειτο σαρκωθἢναι Θεὸν δι' ἡμᾶς, συνερρύηκε τέως ὁμοῦ καὶ τὸ τῆς ἀμοιδῆς τε ἀντάξιον τῆ Παρθένψ καὶ ὁ πάλαι τοῦ μυστηρίου ζητούμενος χρόνος οὐ γὰρ ἢν εὐρεῖν, ἐκ πολλοῦ τῆς ζητήσεως οὕσης, πασῶν γυναικῶν ἀξιωτέραν αὐτῆς τὴν τοσούτψ ὑπηρετήσουσαν μυστηρίψ. ὅσφ γε μὴν ἡμέλει τοῦ σώματος καὶ τοῦτο μακροῖς ἐδαπάνα τοῖς πόνοις, τοσούτψ κοσμεῖν ἐσπούδαζε τὴν ὑυχὴν ταῖς ἐκείνψ τῷ νυμφῶνι πρεπούσαις στολαῖς καὶ ὡς βασίλισσαν ἐν ἱματισμῷ διαχρύσψ πεποικιλμένην τῶν ἀρετῶν ἐκ δεξιῶν παρεσκεύαζεν ἴστασθαι τοῦ Θεοῦ, ῷ δήπου καὶ τὴν σάρκα | μετ' ὀλίγον ἱστουργεῖν ἀρρήτως ἔμελλε καθάπερ δή τινα ε. 186 τ. βασιλικὴν πορφύραν ἐκ τῶν ἑαυτῆς καθαρωτάτων καὶ παρθενικῶν αἰμάτων, εἰ δὲ καὶ θειοτέρας ἐτύγχανεν ὁμιλίας ἐκεῖ καὶ ἀπορρήτων ἡκροᾶτο ἡημάτων, ἐμοὶ μὲν 15 ἤκιστα λέγειν ἀνάγνοις νομίζεται χείλεσι.

Διεξιούσης δ' ἔστιν οἰς θέμις ἀκούειν τῆς ἱστορίας. συνεισιέναι μέντοι καὶ ταῖς ἄλλαις περὶ ἐκείνην παρθένοις ἐν τοῖς τῶν ἑορτῶν ἐφεῖται καιροῖς, συμπαραμένειν δ' ἐς πλέον τῆ Μαριάμ, τοῦτο δ' οὐ μάλα ἐκείναις ἐφεῖται, ἀλλ' ἐξιούσας μόνην αὐτόθι καταλιμπάνειν Θεῷ καὶ ἀγγέλοις ὁμόσκηνόν τε καὶ ὁμοδίαιτον. εἰ 20 δὲ καὶ μὴ αὐτὴν ἐκεῖθεν ἤλαυνεν ὁ τηνικαῦτα τῆς ἱερατείας τὴν αὐθεντίαν περιζωννύμενος, θαυμάζειν οὐ χρή κεχρηματίσθαι γὰρ ὑπ' ἀγγέλου κἀκεῖνον οἴεσθαι χρή, καθάπερ ὕστερον Ἰωσὴφ τὸν μνηστῆρα, σιωπῆ τε τὸ μυστήριον περιθάλπειν καὶ ἀφθόγγοις ἐκπλήττεσθαι χείλεσιν.

25 ἱερώτερά τε καὶ τιμιώτερα τοῖς ἀνθρώποις ὑπὸ παραπετάσμασιν ἄλλα ἄλλοις καλύπτεται, ἵνα μὴ βεδήλοις ὀφθαλμοῖς προκείμενα καθυδρίζηται πως καὶ ἄμα περιφρονῆται διὰ τὸ τῆς χορηγίας ἄμοχθόν τε καὶ πρόχειρον, οὕτω δὴ καὶ μάλα μᾶλλον τὰ τοιαῦτα τοῦ Θεοῦ μυστήρια καθάπερ γνόφω καὶ νεφέλη καὶ σκηνῆ τῆ σιωπῆ καλύπτεται καὶ ἄγνωστα τοῖς ἀμυήτοις ἵσταται διὰ τὸ μὴ βεδήλοις 30 ὅμμασί τε δὴ καὶ χείλεσιν εὕδρομα γίνεσθαι καὶ εὐεπιχείρητα, ἀλλ' εἰναι δυσέφικτά τε καὶ ἀνεπίδατα τοῖς πολλοῖς. καὶ Μωσεῖ γὰρ ἐκείνω τῷ θείω προφήτη τὸ σωτήριον προαναφωνεῖν ἐθέλοντι πάθος, ἐπειδὴ μακρά τις ἐπεπόλαζεν ἀωρία τότε, τῶν ἀξίως ἀκουσομένων οὐκ ὄντων, σιγῆ λοιπὸν ἐκεῖνον τὸν ἀμνὸν αὐτός τε 35 ἔθυε καὶ τοῖς ἄλλοις ἐκ διαδοχῆς ὁμοίως ἀεὶ ποιεῖν παρήνει, σιωπώσης πράξεως διδασκαλία μήνύων τοῖς ὀψιγόνοις τὴν τῶν μυστηρίων ἐνάργειαν.

Οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ ισπερ οἱ ζωγράφοι, τοῖς ἐσκιαγραφημένοις ἐπιδάλλοντες τύποις τὸ ἐντελὲς τῶν χρωμάτων, οὐκέτι ποιοῦσιν εἰναι τοὺς τύπους, οῦτω κάν-

<sup>4.</sup> πάσης πάμπαν περεπραβμέθο βτ πάσης τὸ παράπαν a. - 6. ἀμοιδής τε a; ἀμοιδής b. - 8. ὁπηρετήσασαν b. - 17. περὶ ἐκείνην a; ἐκεί b. - 20. ἱερατίας b. - 22. σιωπή τὰ τὸ ab. - 25. ὁποπαραπετάσμασιν a. - 38. οὸχ ἔτι b.

ταύθα έχρην την άλήθειαν, δηλαδή την Παρθένον παρά τους ερούς θαλάμους έκείνους άχθεισαν, δπη προκείμενα ήν, & πάλαι φωναίς άλαλήτοις έσάλπιζον έκ τῶν τύπων αὐτην προκαλούμενα, προσεδρεύειν ἀχώριστα, ῖν ἐγγύθεν ἐκ τῶν ἀψύχων εἰκόνων λαμβάνουσα τὰς ἐμψύχους αἰτίας ἡ κομίσασα πρόνοια ἔχη πρὸς τὸ ἐντεμόττειν, τὰ δὲ προϊούσης καὶ αὐξομένης τῆς ἡλικίας. κιβωτὸν γὰρ ἐκεῖ τὰ λόγια φάσκει περικεκαλυμμένην πάντοθεν εἶναι χρυσίφ, καὶ στάμνον χρυσῆν τὸ σκιῶδες ἔχουσαν μάννα, καὶ βάβδον τὴν πάλαι βλαστήσασαν ᾿Ααρών, καὶ διαθήκης πλάκας, καὶ δσα εἰκόνες αὐτάγγελοι τῆς Παρθένου διὰ μακρῶν ὑπῆρξαν τῶν χρόνων. πάντα δ᾽ εἶχεν αὕτη, τὰ μὲν ήδη παρόντα, τὰ δ᾽, δσον οὕπω, ἐν βεβαίφ παρεσόμενα: 10 οἰς γὰρ τὸ μὲν εἰσαύριον ἐξ ἀνάγκης ἔσεσθαι ἔπεται, τὸ δ᾽ ἄλλως ἔχειν ἐστὶν ἀδύνατον, ταῦτα, κὰν μὴ σήμερον ἢ τοῖς ὀφθαλμοῖς ἐνεστῶτα, τῶν ἀπεικότων εἴη κ. 106 ν. ἄν πάντως οὐδέν, εἴ τις ὡς ὄντα σαφῶς ἰσχυρίζοιτο λέγων καὶ ἀφηγούμενος τήμερον.

Χερουδίμ δόξης έκει τὰ τῶν άγιων ἄγια κατεσκίαζον, τεχνητὰ και ταῦτα και σκιώδη, τῆ δὲ τῶν άγιων άγια Παρθένω ἀληθεῖς ἄγγελοί τε και ἀρχάγγελοι 15 και χερουδίμ δόξης μυστικώτερον ἐπεσκίαζον.

"Όχνον γε μὴν ἐπιδατεύειν οὐδένα τῷ λόγφ χρεών, εἴ τις καὶ περὶ τῶν παρθένων ἔτι διεξιέναι βούλοιτο, αἰς εἰρήκειμεν ἐν ἐκείνφ τῷ παρθενῶνι διὰ πάλαι πολλῶν τινων εἴθιστο χρόνων άθροίζεσθαι. ὡς γὰρ ἃ ταῖς ἱεραῖς σκηναῖς ἐθαλαμεύετο σύμδολα πάντα δεδείχαμεν εἰναι σαφῆ τῆς Παρθένου Μαριάμ, οῦτως οἰη- 20 τέον εἰναι καὶ ταύτας πρόγραμμα καὶ προαναφώνησιν ταύτης. ἐκείναις γὰρ τὸ μὲν ἄπαξ καὶ βραχύ τι μέρος ἡμέρας εἰσιέναι ἐνῆν, τὸ δὲ διηνεκῶς ἐκεῖ παραμένειν οὐ μάλα προσῆν, καὶ αὐ ἐκείναις τὸ τῆς παρθενίας ἔνδοξον τὸ μὲν εἰναι μέχρι καὶ πρὸς βραχύν τινα χρόνον ἐνῆν, τὸ δ᾽ ἀεὶ οὐ προσῆν, ἀλλὰ σκιώδεσιν οὕσαις εἰκότως προσῆν καὶ τὸ ἀτελές. τῆ δὲ Μαριὰμ ὥσπερ ἐντελὲς καὶ ἀληθὲς καὶ μό- 25 νιμον τὸ τῆς παρθενίας ὑπῆρχε σεμνόν (ἀεὶ γὰρ ἦν παρθένος, καὶ πρὶν τεκεὶν, καὶ μετὰ τόχον), οὕτω καὶ ἡ πρὸς τὰ ἄγια τῶν ἀγίων εἴσοδος ἐντελὴς καὶ μό- νιμος ἦν καὶ ἦκιστα τὸ ἄλλως ἔχειν ἔχουσά ποτε, οὐ πρωὶ οὐδὲ δείλης οὐδ᾽ αὐ δψὲ τῆς ἡμέρας.

Εὶ δ' ἔστιν οἰς ἀνθρώπων ἔστιν ἃ τῶν λεγομένων ἐνταυθοῖ καινὰ δοκεῖ 30 καὶ τοῦ συνήθους πλέον, ἀλλ' ἐννοεῖν χρή, ὡς ὧν τὰ πέρατα φύσεως ὑπερβαίνει 187 τ. νόμους καὶ ὧν οἱ καρποὶ σοφιζομένην φαυλίζουσι γλῶσ σαν όμοῦ καὶ διάνοιαν, τούτων οὐδὲν ἀπεικὸς ἔκπληξιν ἐπάγεσθαι καὶ τὰ προοίμια. διὰ τοῦτο γὰρ καὶ οἱ τύποι προέδραμον, ἐνέχυρα πίστεως ἐν τῷ ἀσφαλεῖ τὰς ῥίζας ήδρασμένας ἐχούσης δεικνύντες, ἵνα προεθισθείσης τῆς ἀκοῆς καὶ ψυχῆς τῶν ἀνθρώπων πάμπαν 35 ἀναμφισδήτητον τὴν ὁμολογίαν ἑκατέροις παρέχωμεν τοῖς μὲν τύποις διὰ τὴν τὰληθοῦς καὶ τελείου σαφεστάτην διαδοχήν, τοῖς δ' ἀποδᾶσι διὰ τὴν τῶν φθασάντων σύμφωνον ἀκολούθησιν.

<sup>8.</sup> ράδδον b. — 11. εἰς αὕριον b. — 14. τεχνιτὰ b. — 17. τοῦ λόγου b. — 18. διαπάλαι a. — 22. ἡμέρας om. b. — 28. αὕ om. b. — 32. ὢν b. — 36. παρέχομεν a; παρέχωσι b.

Εί δὲ καὶ τοῖς εὐαγγελισταῖς ταυτὶ σεσιώπηται, άλλ' οὐδὲ τοῦτο θαυμάζειν χρεών ως γάρ εἴ τις ἄμπελος βότρυν δήπουθεν ἐνέγκοι μέγιστον, ως μή ράδίως μηδ' άμάξη γίνεσθαι μεγάλη φορητόν, μακράν τινα λήθην αν έμποιείν τοῖς δρῶσιν είκὸς τοῦ τὴν δίζαν θαυμάζειν, ἀπάσης ἀσχολουμένης ἐκπλήξεως πρὸς b. 107 r. 5 τὸ μέγεθος τοῦ καρποῦ, οὕτω κάνταῦθα, τῶν ἐφεξῆς περὶ τὴν Παρθένον τετελεσμένων πάντα νοῦν καὶ λόγον ἐκνικώντων, τὰ πρὶν ταυτὶ σεσιώπηται, ἀπασχολησάντων ἐκείνων ἐκ πολλοῦ τοῦ κρείττονος όμοῦ καὶ γλῶτταν καὶ διάνοιαν. τὸ γάρ τεκεῖν παρθένον καὶ παρθένον μεῖναι μετὰ τόκον καὶ αὖ τό γε ἄνθρωπον οὖσαν γεννήσαι Θεὸν πᾶσαν παρήλθε θαυμάτων ύπερδολήν, καὶ τούτου περαπλήσιον ή 10 κτίσις δλως οὖτ' εἰδεν, οὖτ' δψεται. ἐξελήλεγκται γὰρ ἐνταῦθα σφόδρα σαφῶς ή τε Πλάτωνος σοφία και αὐτοῦ δη τοῦ θαυμαστοῦ Σολομῶντος. ἄμφω γὰρ μηδέν τὸ γεγονός ετερον είναι ἀπεφήναντο πλήν το γενησόμενον αὐτό, μηδ' αὐ το ποιηθησόμενον ετερον πλήν το πεποιημένον αὐτό καὶ ήν το ρῆμα βαδίζον τον απαντα χρόνον όμοίως ἀεὶ καὶ λαμπρούς ἀναδούμενον τούς τῆς ἀληθείας στεφάνους, καὶ 15 δ μη γέγονε, τῶν γινομένων ην οὐδέν, ἀλλ' ην καὶ τὸ φανὲν κρυπτόμενον καὶ τὸ κρυδὲν καινήν λαμδάνον αὖθις ἀναδίωσιν. ἀλλ' ὁ φθορὰν καὶ γένεσιν ἀπάση φύσει κεραννύς αλών τῶν ὅσα πέφυκεν ὅρων ἐντὸς οὐρανοῦ ἔλαθεν ἐνταῦθα τὴν αὐτὸς αύτοῦ σαλεύσας φύσιν τὸ γὰρ περί τὴν Παρθένον γεγονὸς οὔθ' ἤλιον πρότερον ἔσχεν ἐπόπτην, οὔθ΄ ὄμοιον έξῆς οὔθ΄ ὁ νοητός, οὔθ΄ ὁ φαινόμενος ὄψεται κόσμος. 20 ταῦτ' ἄρα καὶ θαὺμάζειν οὐ χρή, εἰ τοῖς οῦτω μείζοσιν ἀσχοληθέντων τῶν τε ἀποστόλων καὶ διδασκάλων τῆς ἐκκλησίας καὶ μέγα ὂν σεσίγηται τοῦτο.

Δῆλον δ' ἔτι κάντεῦθεν εἴη, ὡς θεῖόν τι χρῆμα τοῖς τότε ἀνθρώποις τὸ περὶ τὴν Παρθένον ἐνομίζετο πρᾶγμα. δωδέκατον γὰρ ἔτος εἴχεν αὐτὴν ἀπρόιτον ὁ θεῖος ἐκεἰνος νεώς, καὶ πολλῶν μεταξὸ διαδεξαμένων ἀμοιδαδὸν τὸ τῆς ἱερατείας 25 ἀξίωμα διαφόροις | γνώμαις καὶ τρόποις χρωμένων, οὐδεἰς αὐτὴν ἐκεῖθεν ἐλαύνειν • 187 ν. καὶ ἀποσπᾶν ἐπεχείρησεν, ἀλλ' ἄπασιν ὁμοίως δεδογμένον ἕπεσθαι γέγονε τῷ τοῦ πρώτου λαχόντος δόγματι καὶ ἀφοσιοῦιθαι τῆς τελετῆς τὸ μυστήριον.

Θείας δ' οἰμαι προνοίας εἰναι καὶ τοῦτο φθάσαι μεταξύ θανεῖν τοὺς γονέας αὐτῆς, ἴνα πανταχόθεν τῷ μυστηρίφ προσγένηται τὸ τῆς γνώμης ἀδέκαστον 30 καὶ πάσης ὑποψίας ἐλεύθερον¹). ἔτι τε μετὰ τοῦτον αὐτὸν χρόνον ἱερὰ ποιήσασθαι περὶ αὐτῆς συνέ|δρια τοὺς τότε πρεσδυτέρους, ὅστις ἄν λάχοι θείφ κλήρφ φυλάτ- δ. 107 ν. τειν ἄψαυστον τὴν Παρθένον ὡς ἱερόν τι χρῆμα καὶ θεῖον ἀνάθημα, ὅπερ οὐκ ἐπὸ ἀλλη γέγονεν ἐκεῖ τῶν χθὲς καὶ πρότριτα παρθένων, καὶ τοῦτο δ' ἔγωγε μέγα

<sup>1)</sup> Ηα πομακά α πρημπαθίο: του γάρ ἀναθήματος... ἐς τοσούτον οἰκειωσάμενος τὴν προσαγωγὴν ὁ Θεὸς παρεδείχνυτο, ὥστ' αὐτοὺς μὲν εὐθὺς τοῦ τἦδε μετέστησε βίου πρὸς τὴν ἀπέραντον δόξαν ἐκείνην, Ἰωακεἰμ μὲν πρότερον, Ἄνναν δὲ μετ' ἐκείνον εὐθὺς, μὴ δόξη μητρώας καὶ ἀνθρωπίνης δείσθαι κηδεμονίας τὸ νυμφευθὲν ἦδη Θεῷ πάναγνον σκεῦος ἐκείνο.

<sup>3.</sup> μηδ ab. — 5. παρθένων b. — 6. ἀπαρασχολησάντων. — 7. γλῶσσαν b. — 10. ἐξελήλεκται a. — 11. Πλάτονος a. — μη δὲν b. — 12. μηδ αδ — αὐτό om. a. — 16. λαμδάνων b. — 18. αὐτοῦ b. — 24. ἱερατίας b. — 30. ἔτι τὲ τὸ b. — 31. συνέδρια τοὺς τότε a; συνέ | τοὺς τότε b.

τεκμήριον τίθεμαι τοῦ πάντας περὶ αὐτῆς μεγάλα φαντάζεσθαι καὶ οἰον προφήτας αὐτοφυεῖς τινας γίνεσθαι τῶν ἐσομένων αὐτῆ μεγάλων ἄμα καὶ ὑπερφυῶν πραγμάτων.

Τὸ μὲν δη μέχρι τούτου τὰ τοῦ χρέους ήμῖν, καθ' ὅσον ἐφικτόν, τοῖς τοῦ πόθου συνανακραθέντα καὶ συμφυραθέντα χρώμασιν ὅπως ποτὲ ἐκτετέλεσται· τὸ δ' ἑξῆς ἄπαν σκοτεινὸν ἐμοὶ δοκεῖ καὶ γρίφον καὶ τὸν πόδα ἐν γνόφφ καὶ νέφει ⑤ στηρίζον βαθεῖ καὶ τὴν ἐμὴν ἀποσειόμενον λαλιάν, καθάπερ Ναδὰδ καὶ 'Αδιούδ τὴν παρουσίαν ἐξ ὅρους ὁ Μωυσέως πάλαι Θεός. φρίττειν γὰρ ἐμοὶ καὶ δεδιέναι τὰ τοῦ θράσους ἔπεισι ναυάγια καὶ τοὺς ἐξ οὐρανοῦ πρηστῆρας κινεῖν πειρωμένφ προσωτέρω τὴν γλῶτταν. παραπλήσιον γὰρ ἄν εἴη, ὥσπερ ἄν εἴ τις, ἐθὰς μὲν ἀκατίφ μικρῷ παραλλάττειν ὑπάρχων αἰγιαλοὺς καὶ ἀκτάς, ἀνομίλητος δὲ τὸ πα- 10 ράπαν ὁμοῦ πελαγῶν καὶ θαλάττης μακρᾶς, εἶτα, ἐξὸν ὑπὲρ καπνοῦ τὸ πηδάλιον θέμενον ἐν ταῖς τοῦ ζῆν αὐλίζεσθαι πλατείαις ἀπαθῶς καὶ σφόδρα ἀκινδύνως, ὁ δὲ πρὸς ἀγριούμενον ἀπεδύετο πέλαγος ἐν χειμῶνι καὶ διαπόντιος ἐθρασύνετο γίνεσθαι ἀθλητής καὶ φοδεροῦ στοιχείου κύμασιν ἀπίστοις ἴχνη πιστεύειν σαθρά.

Διὸ καὶ ἡμὶν τῶν ἑξῆς ἀποσχομένοις ἀδύτων νομίζεται βέλτιστον ἐνταυθοὶ 15

188 τ. τὸ τῆς ἡμετέρας γλώττης ἀκινδύνως ἐνορμίζειν πορθμεῖον. γένοιτο δ' ἡμῖν πρεσδείαις τῆς ὑπεράγνου Θεομήτορος τῶν τῆς βιωτικῆς τρικυμίας καὶ ζάλης ἀπαλλαγεῖσι ροθίων τε καὶ χαλεπῶν πνευμάτων ἐλευθέροις καὶ ἀκωλύτοις πορείαις εἰς
τοὺς ἀκλύστους καὶ ἀιδίους ἐκείνους τῆς ἀθανάτου ζωῆς καταπλεῦσαι λιμένας,
χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ πρέπει πᾶσα δόξα, 20
τιμὴ καὶ προσκύνησις σὺν τῷ ἀνάρχφ αὐτοῦ Πατρὶ καὶ τῷ παναγίφ καὶ ἀγαθῷ
καὶ ζωοποιῷ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν.

<sup>3.</sup> καθόσον ab. — 4. δπώς ποτε a; δπώς ποτε b. — 11. εἴτα a. — 15. ἀποσχομένης b. — 16. ἀκινδύνως om. b. — γένοιτο δ' ήμᾶς τῶν τῆς βιωτικῆς τρικυμίας καὶ ζάλης ἀπαλλαγέντας b. — 18. πνευμάτων εἰς τοὺς ἀκλύστους καὶ αἰδίους ἐκείνους τῆς ἀθανάτου ζωῆς ἐλευθέροις πορείαις καταπλεῦσαι λιμένας «πρεσδείαις τῆς παναχράντου μητρὸς τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ πρέπει πᾶσα δόξα τιμὴ καὶ προσκύνησις νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν. b.

## Приложеніе IV.

Житіе св. Өеодора Хорсваго, о воторомъ была рѣчь при разборѣ исторіи Хоры, было издано впервые Хрисаноомъ Меоодіевичемъ Лопаревымъ по рукописи Генуэзской библіотеки San Carlo (см. выше, въ І части). Въ то самое время, когда Хр. М. Лопаревъ работалъ въ Генуѣ, я работалъ въ монастырѣ Пантовратора на Аоонѣ надъ тамошнимъ спискомъ того-же житія въ сод. № 13. Существенныхъ разногласій между рукописями не наблюдается, и я поэтому ограничиваюсь спискомъ разночтеній.

```
A. 175 c. \mu\eta\nul t\tilde{\phi} \alphad\tau\tilde{\phi} \eta'.
G. 44 b. μηνὶ τῷ αὐτῷ ε΄.
... μοναχοῦ καὶ ήγουμένου ...
                                             ... κτήτορος μοναχού καὶ ήγουμένου...
...είς πέρας τῶν ἑαυτῶν ἀγαγεῖν σκοπὸν
                                             ... εἰς πέρας ἀγαγεῖν τὸν ἑαυτῶν σχοπὸν
    μή Ισχύσαντες . . .
                                                  μή ισχύσαντες . . .
44 c. ἀτέλεστον . . .
                                             175 d. ἀτέλευτον . . .
                                             ... κάκεῖθεν ...
. . . x xxeîce . . .
... ἐγκατασπείραντες ....
                                             . . . ἐνκατασπείραντες . . .
44 d... ἐπαμαυρωθῆναι ...
                                             . . . άμαυρωθήναι . . .
. . . κατεβαλόμεθα . . .
                                             176 a. . . κατεδαλλόμεθα
45 α. συντάξαντες . . .
                                             ... συνπαίξαντες ...
... ἐχ τῶν ἀγίων πατέρων...
                                             ... ἐκ τῶν ἀρχαίων πατέρων ...
... και εί τι έλλειπον ευροι...
                                              ... καὶ εἴ τις ἐλλεῖπον εὕροι ...
... τῆ ἀργία τοῦ χαμερποῦς νοὸς...
                                              176 b. . . τῆ ἀρχαία τοῦ χαμερποῦς νοὸς . . .
45 b. .. Ίλλυρίους ...
                                             ... Ίλλυριούς ...
                                             . . . ἐξακισχιλιοστῷ . . .
. . . έξακισχιλιαστῷ . . .
45 c... τὸν έαυτοῦ ἀνεψιὸν...
                                              176 c. . . . τὸν ἐαυτοῦ ἴδιον ἀνεψιὸν . . .
... εϊκοσι καὶ πρὸς έκατὸν ἡμέρας καὶ
                                              ... είχοσι πρὸς έχατὸν ήμέρας καὶ
    ἐτελεύτησε . . .
                                                  ἐτελεύτησεν . . .
45~d. . . \delta πιστότατος βασιλεύς . . .
                                              176 d... δ πιστότατος καὶ πανευσεβέ-
                                                  στατος βασιλεύς...
... ἀνεκανίσθησαν ...
                                              ... ἀνεκαινίσθησαν ...
46 a... ρωμαλαία...
                                              . . . δωμαλαίαν . . .
. . . ψηφιζομένας
                                              . . . φημιζομένας . . .
```

```
. . . σφόδρα καὶ αὐτὴ . . .
   . Θεοδώρα άδελφὸν μητρὸς αὐτῆς ἔχουσα,
    θεῖον ἄνδρα, πάνυ φρόνιμον καὶ θεο-
    σεβή, συνέσει λάμποντα καὶ φαιδρότητι
    γένους, Θεόδωρον δνόματι, ώς εκ τῆς
    κλήσεως τούτου και ταύτην έλαχε Θεο-
    δώραν καλεῖσθαι...
46 c... δσιότητα...
46 d...δῶρα πολλὰ τούτφ παρέσχεν...
                                                  σατο . . .
. . . είωθε . . .
47 a... ήχηκόει ...
. . . αατέλαβε . . .
                                             ... κατέλαυνε ...
47 b. . . περιδέξιον . . .
                                             ... περιδόξιον ...
...Κομιτῶ...
                                             ... γεγονυίας ...
47 c... γεγονυΐας ...
47 d. . . ἐχώρησε καὶ . . .
48 α. . . πεποίηκε, φθάσας . . .
. . . ύπολειφθείσας . . .
. . . κατέφυγε. νικήσαντες . . .
48 b. . . γέγονε (τοῦ . . .
                                             . . . ένοθέντες . . .
. . . ένωθέντες . . .
                                             ...Νισίδην...
... Νίσιδην ...
... την του βίου μάταιον δόξαν...
. . . πτήσασθαι . . .
                                             ... πτήσεσθαι ...
48 c... δδόν τινά
                                             . . . ἀποδώσεις . . .
. . . ἀποδώσης . . .
. . . δύο ἐχ τῶν ἑαυτοῦ οἰχετικῶν, πρόσωπον
    Θεόπλαστον και Τιμόθεον ούτω κα-
                                                 λουμένους . . .
    λουμένους, . . .
49 a... κατέλαδε καὶ διαδραμών ...
                                             . . . δρεομόνους . . .
. . . δρεόμονας . . .
. . . τὰ σωτηριώδη παθήματα εὐξαμένους
    θεασάμενος τόπους...
49 b. . . ἐσπάζετο . . .
                                             . . . πλοῦτόν τε . . .
... πλουτον τὲ...
49 α... άγωνιζομένων τούτφ ώδε παλῶς...
... πανταχόθεν διαθέουσα ...
                                             . . . οῦτως.
49 d. . . οῦτω.
```

49 d...εἴποντο...

177 a... σφόδρα καὶ αῦτη... Θεοδώρα άδελφὸν μητρὸς αὐτῆς ἔχουσα θεῖον, ἄνδρα πάνυ φρόνιμον καὶ θεοσεβεί συνέσει λάμποντα καὶ φαιδρότητι γένους, Θεόδωρον δνόματι, ώς ἐκ τῆς ήμίσεως τούτου καὶ ταύτην ἔλαχε Θεοδώραν καλεῖσθαι... 176 d... δσιώτητα... 177 a... δώρα πολλά τουτονί ἐφιλοτιμή-177 c. . . εἴωθεν . . . 177 d... ηχηχόει ... 178 a... Κομιτώ ... 178 c... έχώρησεν καί... ... πεποίηκεν, φθάσας ... . . . ύπολειφθήσας . . . ... κατέφυγεν. νικήσαντες ... 178 d... γέγονεν, τοῦ ... ... τὴν τοῦ ματαίου βίου τούτου δόξαν... 179 ε. όδόν τινα . . . ... δύο ἐκ τῶν ἑαυτοῦ οἰκετικῶν προσώπων, Θεόπλαστον καὶ Τιμόθεον οὕτω κα-179 b... κατέλαβεν. καὶ διαδραμών ... ... τὰ σωτήρια παθήματα δεξαμένους θεασάμενος τόπους... 179 c... ησπάζετο... 180 a. . . άγωνιζομένφ τούτφ ώδε καλῶς . . . . . . πανταχόσε διαθέουσα . . .

... εἵποντο ...

| προσήλθέ τε                          | προσῆλθέν τε                         |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| 50 a τοῦ μόνου ζῶντος Θεοῦ           | 180 b τοῦ ζωντος μόνου Θεοῦ          |
| πύριος Θεόδωρος                      | χῦρις Θεόδωρος                       |
| 50 bΕδφραιμίφ                        | 180 c Έφραιμίφ                       |
| Ἰουστιανὸς                           | Ἰουστινιανός                         |
| ἀναφορὰς                             | ἀναφορᾶς                             |
| 50 c τηνικαῦτα                       | νικαῦτα                              |
| χρήζωμεν γάρ σου ἐπὶ πολύ, φασι, τὴν | χρήζωμεν γάρ σου ἐπὶ πολύ, φησι, τὴν |
| 50 d έξαπέστειλε, προτρεπόμενος      | 180 d έξαπέστειλεν, προτρεπόμενος    |
| 51 b ἐδωροδόκησε πολλὰς              | 181 c έδωροδόκησεν πολλάς            |
| b 1 dεὐλογῶνται καλ άγιάζωνται       | 181 dεὐλογοῦνται καὶ άγιάζονται      |
| ἀπηνήνατο ποιήσαι τοῦτο              | ἀπηνήνατο τοῦτο ποιῆσαι              |
| δθεν ήλθε τὸ                         | δθεν ήλθεν τδ                        |
| Μηνά                                 | Μηνᾶ                                 |
| 52 a άγιωτάτης γλώσσης αὐτοῦ         | άγιωτάτης αὐτοῦ γλώσσης              |
| 52 b ηρετίσατο                       | 182 a ήρετήσατο                      |
| ἔχον ὕδωρ                            | ἔχων ὕδωρ                            |
| ἀνθρωπων                             | 182 b ἀνθρώπων                       |
| 52 c τῆς σεμνοτάτης                  | τῆς πανσεμνοτάτης                    |
| 52 d ἐνεξαιρέτω                      | 182 c ἐνεξαιρέτως                    |
| δ οὐ κατέπεσεν                       | δ οὐκ ἔπεσεν                         |
| 53 α ἀνθρώπων τὶς                    | 182 d άνθρώπων ούδεις                |
| ἐφόρησε                              | ἐφόρεσε                              |
| 53 bδέδωκε. τότε                     | δέδωχεν. τότε                        |
| βασιλεὺς μεγάλως λυπηθεὶς            | 183 a βασιλεύς μεγάλως θλιβείς       |
| κατέπεσε. καὶ                        | κατέπεσεν. καὶ                       |
| 53 c ἀνέστησε, ποιήσας               | 183 b ἀνέστησεν, ποιήσας             |
| 53 d ἵνα μικρόν τι πρὸς ήδονὴν τοῖς  | ἵνα μικρόν τι πρός ήδονὴν τοῖς παρ-  |
| παριούσι χαρίσωμαι                   | οῦσι χαρίσωμαι                       |
| οἰποδόμων εὐτεχνία                   | οἰκοδομῶν εὐτεχνία                   |
| 54 α Σεδαστία                        | 183 c Σεδαστεία                      |
| άγωνισαμένων                         | άγωνισομένων                         |
| είσιν ὕδωρ                           | εἰσὶ ὕδωρ                            |
| καινοποιούμενός τε καὶ στερεούμενος  | κοινοποιούμενής τε καλ στερρεούμενος |
| παγκαλλῆ                             | παγκαλεῖ                             |
| 54 b σύν τισίν                       | 183 d σύν τισιν                      |
| 54 c κατεκόσμησε, τὰ                 | κατεκόσμησεν, τὰ                     |
| τετράστιχος                          | 184 α τετράστοιχος                   |
| 54 d καθεῖλαν τε                     | 184 b καθεῖλόν τε                    |
| κατηδάφισαν                          | κατεδάφησαν                          |

| EE a adamas(ana ass Alass atrana     | odernostano and Varianta Varianta     |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| 55 aεὐκτηρίους τοῦ Θεοῦ οἴκους       |                                       |
| εξωθήναι                             | ἐξεωθῆναι                             |
| 55 b καθοπτεῦσαι                     | 184 с κατοπτεῦσαι                     |
| μανήν                                | μονήν                                 |
| τούς τε δύο σύν αὐτῷ μοναχούς, Θεό-  | 184 d τούς τε δύο ύπουργούς αὐτοῦ,    |
| πλαστον                              | Θεόπλαστον                            |
| 55 cδώδεκα                           | δώδεκα δυο                            |
| 55 d ποιμένα τε καὶ πατέρα Θεόδωρον, | 185 a πατέρα τε καλ ποιμένα Θεό-      |
| πλεῖον ἐχάρη                         | δωρον, πλεῖον ἐχάρει                  |
| 56 b πνευματικώτερα                  | 185 с πνευματικώτατα                  |
| της της μονης                        | της μονης                             |
| διὰ σπουδής είχε. πῶς                | διασπουδής είχεν, πῶς                 |
| 56 c ἐπέσπευδε τῶν                   | ἐπέσπευδεν τῶν                        |
|                                      | 186 α ἐκέλευσεν, μή ποτε              |
| ἢ μοναχοῖς δμιλεῖν. ἤδει             | η μοναχοῖς ὁμιλεῖν, κᾶν ψυχοφελείας   |
|                                      | λέγουσι φήματα ήδει                   |
| •                                    | δι' Εὔας ἠπάντησεν. ἔλεγεν γὰρ. ὅτι   |
| « τεκνία, τὸ ἄλας                    | «τὸ ἄλας                              |
| 57 α γυναικός ἐστι, καί              | γυναικός ἐστιν, καὶ                   |
| •                                    | 186 b ἐπιδείξωμεν                     |
| 57 b ἀπέλαυσεν                       | ἀπήλαυσεν                             |
| •                                    | 186 c ἐκοίμησεν                       |
| ἀπήλασεν, ἐντεῦθεν ἐρῶ.              | ι ἀπήλασεν, ἔνθεν ἐρῶ.                |
| 57 c τιμιώτατος πατήρ                | 186 d τιμιώτατος καλ μεγαλόφρων       |
| ,                                    | πατήρ                                 |
| ηλευθέρωσε και                       | ηλευθέρωσεν και                       |
| 57 dπροφάσει προσευχής δ προορατι-   | προφάσει — ἕνεκα προσευχῆς, δ προ-    |
| κώτατος οὖτος διεκώλυσε λίαν ὀρθῶς   | ορατικώτατος ούτος ἐπίγειος ἄγγελος   |
|                                      | έκώλυσεν, λίαν δρθῶς                  |
| είδε τοῦτον                          | είδεν τουτον                          |
| βουλόμενος αὐτὸν                     | βουλόμενος αὐτῷ                       |
| τῆς μυσαρᾶς μανίας                   | τῆς μυσαρᾶς δοξομανίας                |
| ἐπιστάντι γὰρ τούτφ                  | 187 a ἐπιστάντι γὰρ τῷ ἀλίτη τούτφ    |
| 58 a αὐστηρῶς τοῦτον ὁ φύσει πρᾶος   | αὐστηρῶς τοῦτον ἐνιδών, καίτοι πραό-  |
| ενιδών, οὐ <b>κ</b> ἔξεστί σοι, ἔφη  | τητι πάντοτε ό μακάριος συνεκέκραστο, |
|                                      | οὐκ ἔξεστίν σοι, ἔφη                  |
| τοῦ δὲ αίρετικοῦ ἀξιοῦντος           | τοῦ δὲ αίρετικοῦ παρακαλούντος        |
| τὰς εὐχὰς τῶν πατέρων                | τὰς εὐχὰς τῶν τιμίων καὶ άγίων πα-    |
|                                      | τέρων                                 |
| άββὰ Θαλάμων (τοῦτο γὰρ αὐτῷ         | ἀββὰ Θαλάμων (οὕτω γὰρ ἐπεκέκλητο     |
| δνομα                                | έχεῖνος ό μοναχός)                    |

... ἀποτάξη τῶν θεοπασχητῶν τὰ συγγράμματα και τοῦ λαλήσαντος εἰς ΰψος άδικίαν 'Ωριγένους τὰ ἀσεδῆ δόγματα. έὰν γὰρ...

. . . ληρώδη τοῦ 'Ωριγένους δόγματα ἀποτάξασθαι, δεχόμεθά . . .

- $58~{
  m b.}$  . . τὰ δόγματα τῶν αίρετικῶν καὶ  $|\dots$  τὰ δόγματα τῆς κακεντρεχοῦς τῶν προσέλθη . . .
- . . . ήξιώθη εἰσελθεῖν καὶ προσκυνῆσαι τοὺς σεβασμίους και άγίους ναούς τῶν άγίων τοῦ Χριστοῦ ἀθλοφόρων καὶ τὰς εὐχὰς τών τιμίων έχείνων γερόντων χομίσασθαι.
- ... μεταλαδών δὲ καὶ τῶν ἀχράντων τοῦ  $\mathbf{X}$ ριστο $\widetilde{\mathbf{0}}$  . . .
- 58 c. . . ἐν Χριστῷ ἀδελφότητι. τοῦτον τοίνυν . . .
- ... ἀνέμαθε καί...
- 58 d. . . τὸ ἀδικεῖν παραυτίκα ἐάσαντες τῆς τοῦ . . .
- 59 a... δ μεγαλόψυχος οὖτος διδάσκαλος και πρός...
- ... ἀναγκαία ...
- ... λέγει αὐτοῖς « τεχνία μου ήγαπημένα...

. ἀποτάξει τῶν θεοπασχητῶν τὰ συγγράμματα καὶ τὰ ἀσεβῆ διδάγματα τοῦ παράφρονος 'Ωριγένους τοῦ λαλήσαντος εἰς ΰψος ἀδικίαν καὶ εἰπόντος τὰ σώματα, ἃ νῦν περιχείμεθα οί ἄνθρωποι, μη άνίστασθαι, καὶ παράδεισον αίσθητὸν μὴ γενέσθαι ύπὸ Θεοῦ μήτε είναι, και έν σαρκι μή πλασθήναι τον 'Αδὰμ, καὶ τέλος εἶναι τῆς κολάσεως καὶ δαιμόνων εἰς τὸ ἀρχαῖον ἀποκατάστασιν. ἐὰν γὰρ . . .

🖟 187 b. . . . ληρώδη ταῦτα τοῦ "Ωριγένους δόγματα ἀποτάξασθαι καὶ ἀπορρίπτης τῶν θεοπασχητῶν τὴν δυσσεδεστάτην αιρεσιν ώς ζιζάνιον μυσαρώτατον, δεχόμεθά σε . . .

θεοπασχητῶν αίρέσεως καὶ προσέλθη...

- 187 c... ηξιώθη εἰσελθεῖν μετ' εὐλογίας και προτροπής τοῦ άγίου και προσκυνησαι τούς σεβασμίους και τιμίους ναούς τῶν τηνικαῦτα άγίων τοῦ Χριστοῦ άθλοφόρων της τε καλλονής τῶν ἐκείθεν κτισμάτων την έαυτοῦ ὄψιν έστιάσαι καὶ τὰς εὐχὰς τῶν εὐλαδῶν καὶ τιμίων ἐκείνων καὶ άγίων γερόντων κομίσασθαι. μεταλαδών δὲ τῶν ἀχράντων καί ζωοποιών τοῦ Χριστοῦ...
- έν Χριστῷ ἀδελφότητι ἀδιαλείπτως τὸν φιλάνθρωπον Θεόν ήμῶν καὶ Σωτῆρα δοξολογῶν και τὸν αὐτοῦ θεράποντα μεγαλύνων Θεόδωρον. τοῦτον τοίνυν...
- 187 d. . . ἀνέμαθεν. καὶ . . .
- ... τὸ ἀδικεῖν τοὺς ἀδικουμένους παραυτίκα παύσαντες τῆς τοῦ . . .
- 188 a.... δ μεγαλόψυχος οὖτος καὶ κοινωφελής διδάσκαλος, ἔργφ και λόγφ πατήρ ήμῶν, καὶ πρὸς . . .
- ... ἀναγκαῖα ...
- ... λέγει αὐτοῖς μετὰ ἠθικότητος « τεκνία μου ποθεινά και ήγαπημένα . . .

. . . παιδείαν . . . ... Θεοῦ Παντοκράτορος ἐπειδήπερ ... ...οὐ δύναμαι τὴν κατάλληλον... 59 b... πρός την έχεῖσε μετάστασιν έτι μικρόν παρίσταται ἄγγελος.» ταῦτα είπων καί . . . ... άρχιμανδρίτην και ήγούμενον 59 c. . . τούς νωθεῖς τε καὶ χαύνους ἀδελφούς . . . ... καὶ εἴ τι . . . ἀνίχνυε . . . ... ἄρεγε καί... 59 d... μέν τοιοῦτος μέν τοιοῦτος καί ... τους δὲ μοναχούς παρεκάλει λέγων λέπετε, λέγων, πατέρες τίμιοι, παραγγέλλω ύμᾶς ἐνώπιον... . . . εἰσέρχεσθε . . . 60 a... συνάγετε... ... ἀνακαλέσασθε καὶ πρὸς ... ... τῆς ἀπολύσεως, μή πως ... . . . πατάξωσι. ... Θεόδωρος ἐπιστηρίζων τοὺς ἀδελφοὺς πέφθακε . . . . . . καὶ ἐπεὶ πρὸς τὴν ἄφθαρτον ζωὴν ἔμελλε πορευθήναι . . .

60 b... κώδικος αίγίου...

- . . . παιδίαν . . . . . . Θεοῦ Παντοκράτορος καὶ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦ Ἡγίου αὐτοῦ
- Πνεύματος. ἐπειδήπερ . . .

  188 b. . . οὐ δύναμαι τῆ τῆς εὐστόχου διοικήσεως καὶ προστασίας εὐμηχανία τὴν κατάλληλον . . .
- ... πρός την ἐκείθεν ζωήν την αἰώνιον ἔτι μικρὸν παραγίνεται ἄγγελος.» τοῦτο εἰπὼν καὶ ...
- 188 c. . . ἀρχιμανδρίτην σύν Θεφ και ήγούμενον . . .
- ...τούς νωθεῖς τε καὶ νωχαλεῖς ἀδελφούς...
- ... καὶ ἔτι ...
- ... ἀνίχνευεν ...
- ... ώρεγεν καί...
- 188 d... μέν τοιοῦτος καί...
  - πρός δὲ τοὺς ἐκ τοῦ άγίου καὶ ἀγγελικοῦ σχήματος πατέρας καὶ ἀδελφοὺς νουθετῶν παρεκάλει βλέπετε, λέγων, πατέρες τίμιοι καὶ πνευματικοί, παραγγέλλω ὑμᾶς καὶ μαρτύρομαι ἐνώπιον . . .
- . . . εἰσέρχεσθαι . . .
- 189 a... συναγάγετε ...
- ... ἀνακαλέσασθε, ἴνα γένηται δραστήριος τῆς ἀναγνώσεως καὶ τῆς ψαλμφδίας, καὶ πρὸς...
- ... τῆς ἀπολύσεως εἶτε λειτουργίας, εἶτε τῶν λοιπῶν αἰνέσεων καὶ ὑμνφδιῶν τοῦ Χριστοῦ, μήπως . . .
- . ... πατάξωσιν.
- ... Θεόδωρος το καθ' ήμέραν ἐπιστηρίζειν τοὺς ἀδελφοὺς πρός τον τοῦ Θεοῦ φόδον μὴ διαλείπων πέφθακε...
- ... και έπει έκ τοῦ ρευστοῦ και άραχνώδους βίου τούτου πρός τὴν ἄρρευστον και ἀγήρω ζωὴν ἔμελλε πορευθῆναι...
- 189 b... κώδικος άγίου...

... ἀνατείνας καὶ « εἰς χεῖράς σου ...

. . . ἐπειπών, ἐντίμως τιθεὶς . . .

... ἐξέπνευσε κατὰ τὴν πέμπτην τοῦ ἰαννουαρίου μηνός.

... θεράπον ...

60 c. . . άγαπῶσί σε. τί ὅτι κατέλιπας . . .

... συναθροίζονται...

60 d... πρέπει...

... ἀνατείνας, καὶ τὸ ἑαυτοῦ ἅγιον ποίμνιον πρὸς Κύριον ἐπευξάμενος ἐκ τῆς τῶν αἰρετικῶν λύμης φυλαχθῆναι ἀνεπερέαστον, καὶ τὸ « εἰς χεῖράς σου . . . ἐπειπὼν γόνυ τε προσκυνητικῶς κλίνας τρίτον καὶ κατασφραγισάμενος σταυροειδῶς ὅλον τὸ σῶμα, ἐντίμως τιθεὶς . . . ἐξέπνευσεν κατὰ τὴν ὀγδόην ἰαννουαρίου μηνός.

... θεράπων ...

189 c... ἀγαπῶσίν σε. τί ὅτι κατέλοιπας ... συναθροίζοντες ...

189 d... πρέπεται...

Съ разстановкою знаковъ препинанія у г. *Лопарева* во многихъ случаяхъ едва-ли можно согласиться. Выше, въ спискъ разночтеній, 46 а — 177 а, приведенъ одинъ примъръ; 48 с — 179 а даетъ другой примъръ. Необходимо исправить третье мъсто:

... ὅρμησαν κατὰ Περσῶν. καὶ κροτηθέντος πολέμου μεγάλου ἐγένετο συμβολὴ ἐκατέρων μερῶν. καὶ τῆς τοξείας τῶν Περσῶν πολλῆς γεγονυίας, ὡς καὶ τὰς ἡλὶακὰς ἀποκρύπτειν ἀκτῖνας Ῥωμαίοις (κακъ κτὸ cod.), ταῖς ἀσπίσιν τὰς ἐκ τῶν τόξων βολὰς ἀπορριψάμενοι τῆς κατὰ συστάδην μάχης ἀπήρχοντο.

Влагодаря своеобразной разстанови знаковъ тексть Xp. Лопарева становится иногда непонятнымъ: напр. fol. 48 b, 53 a, b (ср. разстановку знаковъ въ текстъ  $\Theta$ еофана, ed. de Boor, p. 231, 15; 232, 27; 233, 1), 54 d, 56 b, 57 a, 58 a, c, 59 d.

# Указатель памятниковъ.

Протатъ — 211;

#### Хиландарь — 146, 148, 216. Аахенъ евангеліе — 192. Александрія костяные рельефы — 149. B. Aniehb collection Mallet — 187, 193. Баварія воролевскій вінецъ — 97; Анкира цервовь св. Климента — 29<sup>2</sup>, 110, 112. Базиликата золотая бляшва — 206; Арль саркофать — 201. Бари см. Фазано. Арта храмъ Утвшительницы — 108. Беневентъ броизовыя двери — 189. Ассизи фрески Чимабув — 56, 57. Берлинъ Ахмимъ см. Берлинъ Kunstgewerbe-Museum. Kaiser - Friedrichs - Museum: Барберинов-Аеины скій диптихъ — 137, 138, 140, 145, 149, Дафии — 90, 93, 108, 118, 119, 122, 124, 180, 200; 134, 143—147, 149, 158, 161, 163, Kunstgewerbe-Museum: полотно изъ Ах-180, 212; мима — 193; Капникарея — 63, 111; саркофагъ — 215. Митрополія — 111; Бриндизи фреска — 125. Музей — 171, 179; Бълградъ псалтирь — 149. св. Никодимъ — 108. Аоонъ устройство трапезы въ монасты-B. ряхъ — 93; авонскія росписи — 118, 148, 155, 180, 189, 190; отношеніе Вавилонъ фонтаны — 143. аоонскихъ росписей въ композиціямъ Венеція Кахріз-джами — 157; Battistero — 122; Ватопедъ — 111, 143, 145, 147, 148, Biblioteca Marciana: cod. Gr. LXXIX — 431; 149, 216; San Lazzaro: apmshckis pykonucu — 1541; Діонисіатъ — 143, 146, 147, 148, 149, 210; San Marco: apxutertypa — 631; Дохіаръ — 147, 148, 195; киворій — 135, 136, 140, 152, 155, 200; Иверъ — 190, 191, 195, 197, 198, 199;мозаики -- 151, 152, 153, 155, 160, 177, 184, 206, 207, 208. Каракаллъ — 148, 195; Ксиропотамъ — 210; Византія монеты — 96. Кутлумушъ — 195; Виолеемъ композиціи — 205, 208. Лавра св. Аеанасія — 147, 148, 182, 184; Вѣна св. Павелъ — 146, 149; K.-K. Hofbibliothek: cod. XIV (Hist. Gr. св. Пантелеимонъ — 4911, 1216, 149, 210; $45) - 30^{1};$ книга Бытія — 124. Пантократоръ — 7, 10°;

#### T.

Газа

тарапетаората на улицахъ — 1641; роспись храма св. Сергія — 175, 180. Генуя

Biblioteca della missione urbana (San Carlo) & 33 — 7, 107.

# Д.

Дана надмогильныя сѣни — 95. Дейр-абу-хеннисъ фрески — 176, 177, 187, 189, 194.

Дере-агсы см. Кассаба.

## E

Erипетъ надмогильныя стелы — 205. Haigh-hall collection Crawford — 1381.

## I

# **Герусалимъ**

монастырь св. Креста: грузинская фреска — 207.

# K.

Casanatense biblioteca: Exsultet — 207. Кана сохранившіеся-сосуды чуда на бракѣ — 194. Капуя Sant Angelo in Formis фреска — 207.

Капуя Sant Angelo in Formis фреска — 207. Кассаба церковь — 110.

Керчь пиксида — 140.

Кипръ

Καнακαρίπ — 206; Παναγία άγγελόπτιστος — 206.

# Кіевъ

Михайловскій соборъ — 198; св. Софія — 73, 118, 121, 122, 124, 134, 136, 145, 149, 150—154, 196, 198, 206, 212, 214.

Конанайя надмогильныя сѣни — 95. Константинополь

Влахерны — 2, 48, 13, 41, 45; ворота: Адріанопольскія — 6, 7, 8; Золотыя — 13; Евдомъ — 13; икона Божіей Матери Одигитріи — 2, 45, 46;

Pucin — 13; Серальская библіотека: Октатевхъ — 40; ствны городскія — 5, 7, 13, 36, 114; Текюр-сарай — 3; церкви, монастыри, мечети: св. Анны — 127; свв. **Апостоловъ** — 21, 63; св. Викентія — 13; Гюль-джами — 59, 63; Евергетиды 93; Календер-джами — 110; св. Калиника — 13; Кахріз-джами — см. оглавленіе; св. Михаила (Харисіевъ) — 6, 7, 23; "Новая" церковь царя Василія -- 110, 111, 118; **Панахранты** — 113, 114; Пантократора — 55, 93, 97, 111; Перивлента — 95, 96, 97; св. Самуила - 13; свв. Сергія и Вакха — 61, 107, 108, 109, 111; св. Софія 14, 20, 21, 281, 308, 47, 105, 108, 109, 110, 111, 125, 219; св. Стратоника — 13; Студійскій монастырь — 4, 7, 34; Фенери-иса-месджиди — 112, 113, 114, 115; Фетхіэ-джами — 118; Ходжа-Мустафа-паша-джами — 109; Хора — си. сглавленіе; "Өеотовосъ" — 63, 99, 111; ή Θεοτόπος τῶν Πεταλά — 13. Крановъ Соборъ: мощехранительница—20313.

## JI.

Кэмбриджъ евангеліе — 201.

Лейпцигъ

Kunstgewerbe-(Grassi)-Museum — 200.

Вгітіsh Мизеит библія Коттона — 162; костяной рельефъ — 181<sup>2</sup>; Манускриптъ № 30337 — 207; чаша Константина — 171, 215; .

Soutch-Kensington-Museum: верденскій реликвіарій — 140, 153, 177.

#### M

Мегалополь Өерсиліонъ — 105. Мессина San Gregorio: мозаика — 125. Микены "сокровищница Атрея" — 106. Миланъ

SS. Nazaro e Celso: серебряный ящикъ— 193, 197;

овладъ слоновой кости — 140, 149, 153, 187, 196, 200, 202.

Минденъ пивсида — 177. Мистра

> св. Димитрій — 111; Митрополія: — 139;

Пантанасса — 111;

Перивлепта: — 134, 146,

св. Өеодоръ - 108.

Монемвасія св. Софія — 108.

Монреале соборъ: мозаиви — 121, 125, 181, 182, 188, 189, 190, 193, 195, 198, 199, 201, 202, 203, 204, 207, 213, 214, 215.

Монца ампуллы — 205, 206, 207;

терракоттовый медальонъ — 140, 153, ·156, 162.

Мосива Годуновская псалтирь — 149; Историческій музей — 118°; Румянцевскій музей — 193; Синодальная библіотека — 181, 186; Хлудовская псалтирь — 197, 201.

Мюнхенъ библіотека: евангеліе № 15713 — 178;

cod. slav. 4 — 145, 149, 153, 155, 156, 183, 186, 189, 205.

# H.

Heanoab Battistero — 194, 198;
 San Gennaro — 120;
 cod. II Δ 4 — 40.

## Никея

храмъ Успенія: мозаиви — 29, 110, 112, 120, 121, 206, 211.

Ниневія фонтаны — 143.

Новгородъ

св. Софія: фреска — 118; Спасъ-Нередица: фрески — 145<sup>8</sup>, 211.

Нола постройви св. Павлина — 174, 175.

### II.

# Падуя

Capella dell' Arena: фрески Джотто — 53, 141, 144, 151, 152, 153.

# Палерио

Марторана: мозаики — 121, 122, 180, 207; Палатинская капелла: мозаики — 118, 121, 180, 182, 189, 213, 214, 215.

Паренцо — 207.

# Парижъ

Лувръ: диптихъ — 140, 177, 200; рельефы на востяныхъ ящикахъ — 183, 189;

рисуновъ на шелку — 97; Люксембургскій саркофагъ — 182;

# Національная библіотека:

cod. Gr. 64—119;

cod. Gr. 74—119, 153, 177, 181, 184, 185, 189, 190, 192, 195, 197;

cod. Gr. 115-183;

cod. Gr. 139-119, 148;

cod. Gr. 510-120, 122, 187, 188, 191, 197, 1985, 201, 203;

cod. Gr. 1208 — 129—134, 140, 142, 143, 145, 147, 149, 150, 151, 152, 153, 154, 155, 156;

Supplém. Grec cod. 1286 — 197, 202; Nouv. acquis. cod. 710 — 207; Syr. cod. 33 — 202, 203; переплетъ № 9393 — 187.

Périgueux St. Front. — 631.

Помпен базилика 106.

Прага Вышеградская рукопись — 154. Пюи саркофагь — 177.

#### P.

Равенна каоедра Максиміана — 140, 155, 177, 194;

музей: артоносица — 208;

Муранскій диптихъ — 138<sup>1</sup>, 177;

саркофать — 154;

церкви: S. Apollinare in Classe — 124;

- S. Apollinare Nuovo 175, 199, 202, 206, 215;
- S. Vitale 107, 124, 215.

```
Римъ
                                                пятикупольная церковь въ окрестно-
   Basilica Ulpia — 106;
                                                   стяхъ — 63^{1};
   Ватиканъ:
                                                Соук-су-джами 111;
     cod. Vat. Gr. 306 — 40;
                                                св. Софія — 3, 29, 110, 112.
     cod. Vat. Gr. 515 — 188;
                                            С. Петербургъ Духовная академія — 181;
     cod. Vat. Gr. 699 — 117, 122, 123,
                                                Коллекція М. II. Боткина — 138<sup>1</sup>, 140,
       124, 128;
                                                   142;
     cod. Vat. Gr. 1156 — 145, 149, 178,
                                                 Папирусъ Голенищева — 1714, 215;
                                               МІубличная библіотека — 195;
       184, 185;
     cod. Vat. Gr. 1162 — 129—133, 140,
                                            Сардинія купольныя постройки — 10610.
                                            Сарды храмъ — 104.
       142, 143, 145, 147, 149, 150, 151,
                                            Серресъ митрополія — 198.
       152, 153, 154, 155, 156;
                                            Сиранузы саркофагъ — 140, 153.
     cod. Vat. Gr. 1851 — 178, 204;
     cod. Urb. Gr. 2 — 1464, 181;
                                            Сирійское искуство — 140, 153, 160, 171, 205.
     Минологій — 122, 128, 133, 134, 145,
                                            Сирипу св. Ниволай — 108, 110.
       149, 150, 156, 177, 187;
                                            Софія музей — 2045.
   Ватиканскій музей:
     диптихъ — 138—140;
                                            Трапезунтъ монеты — 97;
     овладъ — 183;
                                                Панагія — 64;
     саркофагъ — 182;
                                                св. Филиппъ — 64.
   Катакомбы: фрески — 123, 171, 172,
       1792-8, 181, 182, 193, 194, 197, 198,
       199, 201, 202, 205;
                                            Фазано гротъ св. Лаврентія — 216.
   Латеранъ: саркофагъ — 202;
                                            Филадельфія храмъ — 104.
   Museo Kircheriano — 147, 162, 200;
                                            Флоренція
   Palazzo de' Conservatori — 196;
                                              Biblioteca Laurenziana: cod. Rabulæ —
   гр. Строганова коллекція — 121<sup>7</sup>, 138<sup>1</sup>;
                                                   124, 162, 175, 176, 187, 202, 203;
   Церкви: S. Maria in Domnica — 207;
                                                plut. VI cod. 23—181;
     S. Maria Maggiore — 120, 124, 137,
                                                cod. Cosmæ — 196:
       154, 176, 182, 184, 186, 187;
                                              Mysen S. Maria del Fiore — 163, 180.
     SS. Nereo ed Achilleo — 207;
                                            Фонида св. Лука — 61, 83, 118, 121, 180,
     S. Paolo fuori le mura — 106, 137, 180;
                                                211, 212.
     Пантеонъ — 107;
                                                              X.
     S. Pietro — 106;
                                            Хасса надгробныя свии — 95.
     S. Sabina — 193, 196;
                                            Χίος » Νέα μονή — 100<sup>1</sup>, 108, 118, 211.
     S. Urbano alla Caffarella — 125;
     S. Venanzio 206.
Poccaнo codex Rossanensis — 136.
                                            Чефалу мозаики — 213, 214, 215.
Canepho Exsultet — 207;
                                            Эдесса бронзовая группа — 201.
     паліотто — 155, 177, 183, 195;
                                            Элевсинъ храмъ мистерій — 105.
Салоники
                                            Эносъ μονή της Κοσμοσωτείρας — 38—40, 100.
     св. Георгій — 108, 111;
                                            Эпидавръ дохос — 106.
                                            Эфесъ базилика — 104.
     св. Димитрій 49<sup>11</sup>, 95;
     Исхавіз-джами — 111;
                                            Эчміадзинъ евангеліе — 137, 140, 155, 177,
```

200, 205, 206.

Казанджиларъ-джами — 111;

Digitized by Google

1760-1906



