## SERMON,

## QVE PREDICO EL

Ldo ALONSO GO MEZ

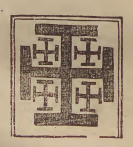
DE ROXAS.

En el segundo Otavario, que celebri la insigne Cofradia de los Naza. renos i santa Cruz en terusalen.

EN SVIGLESIA DE SAN ANTONIO Abad desta ciudad de Scuilla, des de 30 de Abril, hasta 7. de Mayo de 1617.

MEL ILVSTRISSIMO I REVERENDISSIMO Jeñor Don Antonio Zapata Cardenal de la fanta Iglesia de Roma titulo de fanta Cruz en Ierufalen, &C.

**→**§)0)§€



CON LICENCIA,

Intresso en Scuilla por Francisco de Lyra. Año 1617.

## APROBACION.

E Ste Sermon no contiene cosa alguna, que no sea muy conforme a nuestra santa Fe y buenas costun bres; y assi se podra dar la licencia que se pide para inprimirlo. De este Colegio de S, Hermen egildo 20. de sunio de 617.

Cristoual Ruiz.

Don Gonsalo de Ocanpo.

Andres Sanchez Secretario.



Tooi licencia a qualquier inpressor, para que pueda inprimir este sermon, sin por ello incurrir en pena alguna. Scuilla 28, 'de Iunio de 617.

## A EL ILVSTRISSIMO

Y REVERENDISSIMO SEÑOR D. Antonio Zapata Cardenal de la santa Iglessa de Roma titulo de santa Cruz en Ierusalen, &c.

ON CILIA Respeto la grandeza, la seme-jança amor, i anbas dos cosas desseos genero sos de emplearse en servir, aquie illustra tales partes, Reconoce pues en V. il, nuestra Cofradia, los claros progenitores, nobleza infigne, iguales letras, i demas dones i virtudes, con que la natural ea, i gracia, parece que a porfia, an dotado a V. il. para sacarlo can gran Principe, de quien se an pagado justamente la santidad de nuestro Señor el Papa Paulo V. i Magestad de nuestro Rei Catolico Filipo I II. en tan conocidos intereses de toda España: i assi a la par della, i aun del orbe todo, bien que con particular respeto, estima, y aprecia la grandeza de tan Ilustrissima persona. No menos venera gozofissima el claro titulo, que con Capelo, i purpuras sagradas, cupo a V. il. de santa Cruz en Ierusale, que como proprio de nue-Ara cofradia, viendolo, aunque en altezatata, no puede dexarde amarla, pero umilde. Conada en el valor de V. il. que no à de desdeñarle sus asetos. Estos an puesto tales desseos de seruir a V. il. que por darles alguna satisfacion (desahuciados de la possibilidad, en ser entera, tanto por los meritos de V. il. quanto por exceder las mayores fuerças) ofrecemos de una

Otaua

Otaua de fiestas, que con general aplauso, i concuso desta Ciudad, celebramos este año a la Inmaculada Concepcion de la Santissima Virgen nuestra Señora: este Sermon, que predicò el Licenciado Alonso Go mez de Roxas, que entre otros, que con mucha erudicion á hecho, como aficionado desesor delle misterio, no le an dado el menor lugar personas bien entendidas, i doctas. Aora lo tendra eminente admitiendolo V. il. con su costunbrada benignidad en su anparo, a todos nosotros en seruicio suyo, que su anparo, a todos nosotros en seruicio suyo, que su anparo, con la prosperidad, y aumento en todo queste a V. il. con su servicio su y aumento en todo queste a v. il. con su servicio se se como fieles criados. Sevilla 3. de su lio de 1617.

Sieruo minimo be V.il.

Tomas Perez Ermano mayor. Tacob autem genuit Iofeph virum Maris, de quanatus est selus, qui vocatur Christus. Matth. 1.

O C O inporta a la industria umana dar sirmes sandaméros a las obras, que pretende establecer contra el oluido: pues es inpossible oponerse al tienpo, que con el poder q jo alguno, bien que no parado, los sines de todo lo mas suerte, sin poderle hazer nui larga resistencia. I a la facilidad, con que lo des barata, i lo consume, mas bien està el nonbre de comerse lo, trayen dolo entre los dientes de los siglos, mas no aceleradamente, ni con priessa.

Tenpus edax rerum, tuque invidica vetuftas Omnia destruitis, vitiataque dentibus ævi Paulatim lenta consumitis omnia morte.

Canto Ovidio en el 5. de sus Transformaciones. Pero con todo queda acortado el tienpo, i estrecha su jurisdicion en las obras de Dios, que en el solo reconoce admirables, pues las halla esentas de sus sueros: Mirabilia opera altissimi solius: el Ecclesiastico cap. II. I assi estas obras divinas no fiandose en vano de sus fuerças, se oponen a las mas aventajadas que blasona el tienpo, porque a la par del divino poder, que en ellas resplandece, luze la verdad, que las sustenta, sin verse jamas sugetas al engaño. Causa cierta de la poca duracion en cosas falsas, como advirtio bie Seneca en la epis tola 102. Numquam autem falsis constancia est variantur, & dissident, Nunca en lo falso ai constancia, ni firmeza, con facilidad se varia, discuerda, i no conviene, con que lo fenece el tiempo a pocos lan ces, aunque no aya alguno, que se oponga, lo qual en la verdad es inpossible. Hizo pues Dios nuestro Señor entre sus claras obras una mui de gracia, si bien en favor de su onor, i de su gloria, que fue la primera creacion de su inmaculada Madre, en quien se detuvo el inpetuoso corriente de la culpa, i eluniversal castigo en los decendientes de Adan por , auer cometido la primera. Enpeçò a passar por esto el tienpo, ia multiplicarse a centenares siglos bastates a costumirlo, i acabarlo. Mas como era obra de Dios,

al cabo dellos, i en esta nuestra era que gozamos, está tan Jexos de of inderse, que aun se halla mas clarificada, i mas luzida, i en los animos nuestros mas astentada, estable, i firme. Manifiesta señal de la verdad infalible de Dios, que en si tiene, sino de sè, mui côforme a ella, pues ni el tienpo le daña, ni puede deslustrarla tantas cotradiciones, i ta fuertes: antes a prueba dellas à sacado Dios desta su obra mil celebridades, sin poder alguno ser estorvo, suntuolos otauarios, sin faltar grandes animos, alentados mas cada dia para esto, como se vè en el que tenemos a los ojos, que haze el ta insigne Cofradia, que si fue la primera en celebrarlos en toda España, i la primera en jurar defernder esta divina obra sienpre pu ra, tanbien en este año es la primera que sale a renovar fernores fantos. Pero no pequeñas obligaciones tienen para esto, dando de vidos onores, a quien tan grandes los ofrece a la Cruz su glorioso titulo, que si ella luze tanto por el mundo, es por esta Señora inmaculada: Per te crux resplenduit per uni versam terram, in que quide cruce pependit filius euus Christus Deus noster. S. Epifanio Obispo Col tanciense en el fin del sermon De laudibus sancta Maria Deipara. Por ti fantissima Señora resplandecio por todo el orbe la Cruz, en que estuvo pendiente tu Hijo Iesu Cristo, i nuestro Dios. Que aun que bastava serlo, para darle enteros resplandores, con particular razon se dize, que luze la Cruz por esta Señora, en quien se demos trò todo el valor de la Redencion eterna, pues no solo bastò para pagar por los onbres, i sacarlos de la culpa, sino tanbien para presernar della con mas excelente redencion a la santissima Virgen,

siendo agradable a Dios desde el primer instante de su vida. Materia suauisima para el cielo, i para el mundo, i assi digna de tratarse tantas vezes con el favor de la gracia.

()0()

E N universales castigos, por mas que a la razon se ajusten, i tanto que en ella obligue a no imitarlos, quando ai amistad, bien se conpadece reservar dellos a quien bien se quiere, i por respeto deste; a las personas que le tocan. Porque el amor no solo así ciona, i enlaça voluntades, mas tanbien enleña, i da fabiduria en las mas apretadas ocafiones, para que queden fienpre fauorecidos los amigos. I esto se halla en Dios con eminencia, porque tiene absoluto su dominio, su voluntad rectissima, como de equidad re gla primera, i para que la renga todo lo que elige, basta determinarse a executarlo. I assi con todo acierto, en generales penas referva lo que quiere, fin nota de injusticia alguna. Reinò Salomon por David su padre, i envez de mostrarse al ciclo agradecido, que lo enriquecio con tantos, i no comunes bienes, idolatrò, i dio divino culto a estatuas mudas, i deidades falsas, co que se vido Dios nuestro Señor obligado a hazer un exeplar castigo en todo aquel Reino, quitandofelo a Roboan fu hijo, Idandolo a Ieroboan criado fuyo, a quien viendo el Profeta Azias en el canpo, rafgò por di vino orden en doze partes el manto que traia, i le dio las diez, explicandole lo que finificaua el hecho misterioso: Auferam autem regnum de manu filii eius, & dabo tibi decem tribus: filio aucem eius dabotribum unam ut remaneat lucerna David fervo meo cunchis diebus co ramme in terufalem ciuitate quam elegi, ut esset nomen meum il i. En el cap: 11. del lib.3. de los Reyes. Yo le quitaré a Salomon el Reino de mano de su hijo, aunque pare ce que lo tiene mui en la suya, por ser legitimo credero, i te darè a ti todas diez tribus. Mas alfin le abrê de dar a su hijo una tribu, para que le quede a Dauid mi siervo una luz para sienpre delante de mis ojos en Ierusalen, ciudad que elegi para que estuviesse en ella mi nonbre, celebre, i glorioso. Quiso Dios tanto a David, que le reservo una tribu quitando las demas a su nieto, para que le suera luz, con que quedara ilustre su memoria cu la ciudad fanta, que eligio para su gusto. Prometo señores, q quando lei esta istoria buscando otra cosa, i bien a caso, se me representò el nuestro ta al vivo, q a mi parecer no ai otro, q lo haga mas creible evidentemente : porq fi fabe Dios atarfe las ma

nos a si proprio, quando tiene entre ellas un general castigo, i sabe guardar tan buenos respetos con David su amigo aun despues de muerto, que le reservò en Ierusalen una luz, con que se onrasse, diziendo, que en esto tenia su total agrado, pues via a sus ojos perseuerante la reserva; que esto sinifica; VI remaneat lucerna David ser vo meo cunctis diebus coram me in Ierusalem ci vitategua clegi. Porque queriendo no menos que a si proprio a su Vnigenito, i aviendo de enviarlo al mundo hecho enbre, no avia de refervar del general castigo de la culpa, una luz de original justicia en la nueva Ierusalen, en la vista de paz con Dios perpetua, en la santissima Maria nuestra Señora i Reina, de quien recibio el ser umano? Es possible, que no haze esto suerça a los entendimientos, sintiendo bien de Dios con generosos animos, i nobles coraçones? O que no es de se. A esso se aguarda? q cortedad tan grande co Dios, i consu Madre, podiendo antes creerlo, i proponiendolo la Iglefia, fino por definicion, tan aseveradamente. Senite de Domino in bonitates dize el Sabio al principio de sa libro. Sentid de Dios en bondad, conforme la infinita suya. Que tanbien no es de sè, que aveis de alcançar la gloria si despuesdel Baptismo aueis hecho algun per cado grave, i con estar mui lleno dellos, sentis de Dios que à de falvaros, con no teneros obligacion alguna. I teniendola tan graft de a su Vnigenito, pues recibe por el toda su onra, con ser un inst nito, no sentis de su bondad, que aunque estaban todos los onbres inficionados con la culpa, avia de falvar della, a la que avia de fer tan verdadera Madre de su Hijo, como su Magestad era Padre fuyo? No sé como su Magestad hiziera lo contrario, teniedo una infinita bondad, de que obligarse como en el un caso con David, en el otro con Iesu Cristo Señor nuestro. En el uno tanta reserva por un amigo, i en otro ninguna por su Hijo natural, i unico? An dad con Dios señor. Que en esta ciudad q edifico el altissimo, ubo muchas refervas prevenidas, pues eligio para fundarla fantos fi tios, confines justos, i terminos fagrados, levanto incontrastables muros, puertas inviolables. Quitò aun materiales luzes, porficio fu Magestad avia de ser en ella luz indesectible por la primera gra cia, guardada en onra de su Hijo, para q si en quanto Dios proce de como una luz de otra: Lumen de lumine, tanbien en quanto or bre procediesse de otra laz clarissima. Y mirad si nos lo dibuxo todo el Profeta Isaias en el cauitulo sesenta; Non audietur ulti iniquitas in terra tua, vastitas & contritio in terminis tuis, & occupabit salus muros tuos, & portas tuas laudatio. Non crittibi amplius fol ad lucendu, nec splendor lune illuminabit tersed erit tibi Dīs in lucē sempiternā, & Deus tuus in gloriā tuā. ) No se oira jamas maldad en tu tierra, ni en tus terminos sonara destruicion, ni quiebra alguna, ocupara la falud tus muros, i tus puertas la alabáça. No tedras ya necessidad del Sol para lucirte, ni de la Linia para alti brarte, sino el mesmo Señor sera tu luz eterna, i el mesmo Dios tu gloria, i honra. Bien se echa de ver por esto vitimo que no se ha bla aqui de material Ciudad, pues no le hazian falta los dos planetas mas lucidos, fino a la letra desta mistica Ciudad famosa la Iglefia fanta, como lo afirman los mas interpretes. Ademas que confta bien a la clara del Contexto. Pero no menos (e deve enteder de la fantifsima Virgen, q̃ como a el prototypo de la Iglefia fe le apli ca en particular todo lo que en general se dize della. I en esto sigo gloriosos exeplos de los santos, como sabran los doctos q tosleen. (Non audietur vltra iniquitas in terra tua, vastitas & cotritio in ter minis tuis.) Dixo bien nuestro doctissimo Arias Montano, que co esto se sinifica la suma paz que avia de gozar esta Ciuad, no solo de tro della, fino donde rayava fus masultimos confines. Que viene bien a la Ciudad de Dios por excelencia. No se oira jamas la maldad en tu tierra, que si de algunos se oye que conceden culpa a esta Señora en el primer instante ne su vida, inporta poco. Porque mejor lo hizo Dios en preservarla, que lo que se dize, i assi no se oye culpa en ella, ni de boca de Dios, ni de los Angeles, ni de toda la Iglesia, exceptos pocos sieles que lo inpugnan. (Non audietur vitra iniquitas in terra tua.) I demos quviera tenido maldad:de mi boca avia de oirse ni por ella se avia de apoyar, i desenderse? pues q me iva a mi en esto si podia callari pues ya si puedo asirmar lo contrario, avia de elegir, i querer dezir, que tuvo culpa? No, no se o yga tal. por amor deDios. Que esta sue vna tierra reservada para que se enpleassen en ella todas las divinas bendiciones, i assi en sus disrantes terminos, tan poco se oyo destruycion ni quiebra. I si alguna se o 70, sue en la cabeça del demonio que quebrò esta Señora en sin Concepció purissima, como le estava prometido. (Ipsa coteret caput tuu.) I nó folo no se oyo quiebra en este termino, pero aun

B

en el mas remoto i apartado, alla en Adan, que si en el se malicio toda la naturaleza quedando manchados los honbres por su culpa, no le tocò a esta Señora, porque no pecò en Adan, con que sue su descendiente como si perseverara en el primer estado de inocecia. ( Non audietur vltra iniquitas in terra tua vastitas, & contritio in terminis tuis.) Pero que mucho que no fintiesse las comunes quie bras, ni le tocasse la universal mancha si estuvo sienpre prevenida con los dones del divino Espiritu está tierra blaca, i candida. I alsi fue sienpre santa, sienpre inmaculada, porque nunca recibio lesion alguna en sus dos terminos, ni en su creació, ni en nuestro printer padre. (Erat Maria nive candidior Spiritus fancti muneribus, fin plicitatem columbæ in omnibus representans: quoniam quidquid in ea gestum est totum puritas & simplicitas, totum veritas, & gratia fuit, totú misericordia, & iustitia, quæ de cælo respexit: & ideo immaculata quia in nullo corrupta.) El gran Sofronio en el sermó de Assumptione Virg. que como del mayor amigo q tuvo S. Hie ronymo se le atribuye a el, i assi se halla en la Epist. 10. del tom. de sus obras. Era Maria mas pura que la nieve có los dones del divino Espiritu, representado en todas sus cosas la sinplicidad de una paloma (a quien nunca aheleo la culpa:) porque quanto en ella fe hizo, todo fue pureza, todo senzillez, todo verda i, itodo gracia: todo misericordia, i justicia, que mirò desde el cielo en favor des ta Señora para darle la primera. I assi sue inmaculada, porque no fue depravada en nadie, ni recibio daño de alguno, ni de fus padres con ser engendrada por el comun modo, ni de Adan con ser cabe ça suya. (Et ideo immaculata quia in nullo corrupta.)

Buen sitio, i terminos santos convenientes a Ciudad de Dios, s le inportava tanto, correspondiedo igualmente sus mutallas, pues fe apoderò dellas la falud. (Et occupabit falus muros tuos.) Leyò fan Hieronymo. (Occupabit Salvator muros tuos.) El Salvador le adelantarà con prevenida diligencia folicitada de fu amor, i ocupa rà tus muros, para que no los escalen enemigos, ni trepen por ellos la culpa, ni el demonio, (In muris tuis falus predicabitur non hoftium adventus. ) Interpretò Batablo fobre este lugar en los Escolios que haze a su biblia en el num. 30. En tus muros se predicata la falud, ife daran felices anuncios, i pregones publicandola, no venida nida de contrarios atreuidos. Porque ellos mesmos los recoconoceran fagrados, è inviolables. Obfervantifsima Religion guardava la antiguedad en los muros, aun desde que los señalava para levãtarlos en las Ciudades que de nuevo edificayan. Porque para esto vncian baca, i bucy al yugo de vnarado, i echavan un surco en contorno del lugar dispuesto al edificio, dexando de camino señalado el fitio de las puertas, pues lo falvavan del arado levantado en alto la macera. Esto es de Plutarco en sus problemas, o questiones Romanas en la 27. i da el fundamento desta ceremonia. (Quod omnem terram aratam facram, & inviolabilem centeret futuram.) Para que se persuadiessen que toda la tierra arada avia de ser sagrada, é inviolable desde entõces. Que no era licito traspassar el surco, sino para entrar dentro del, avia de ser por el sitio de las puertas, q estava salvo del arado. I assiRomulo aviedo levarado los muros de Roma, porq su hermano Remo los saltava, atrevido, e insolente, le quitò la vida en castigo justo de su sacrilegio. De donde dixo Lucano: (Fraterno primi maduerunt sanguine muri. ) Si bien Ciceró en el lib. 3. de sus Oficios, condena este hecho, como lleno de anbicion por Reynara folas, aunque Romulo lo palio con Religion. Tambien la guardo Dios nucftro Señor en estos muros de su Ciudad fantissima, pues echò con su beneficiencia (de q son los buyes finbolos) el surco de aquel eterno decreto, con que se determinò a preservar en toda la masa de la naturaleza prevertida, una parte pu ra a su Ciudad, i que todos conociessen estos muros por sagrados, é inviolables, y assi porque se determinò atrevida la serpiente a subir los, no faltò sangre en el edificio dellos, que ofrecia su cabeça hecha cascos. No menor inportancia truxo consigo, ocupar el Salvador estas murallas. (Occupabit Salvator muros tuos.)Co que quedaron tanbien sus puertas no menos gloriosas. (Et portas tuas laudatio. Ya emos visto que los muros eran sagrados entre los antiguos: mas las puertas de sus Ciudades no lo eran. Da alguna razõ desta diferencia Marco Varron citado del Filosofo arriba referido en el mesmo lugar, diziendo: (Muros propterea sacros existimando, ut pro eis propugnare alacrius cives, mortemque etiam oppetere sustineant. Porte autem sacra esse non poterant cum per ca & alia necessaria, & cadavera etiam offerrentur.) Los muros

Bz

se avian de reputar sagrados porque los Ciudadanos peleavan por ellos mas alegremente, y apetecian perder la vida en esta enpresa juzgandola por honrosissima Pero las puertas no podian ser sagradas pues por ellas se sacava todo lo necessario para la linpieza de las Ciudades, i tanbien los cuerpos muertos: que se enterravan en los canpos. Vso que estava establecido principalmente entre Romanos con particulares leyes, como lo refiere Ciceron to. 4. lib. 2 de legibus. Santissima Señora si era bastante motivo a los Gentiles para tener sus muros por fagrados ver los Ciudadanos con mas aliento a defenderlos, q otra parte de sus Ciudades, aun hasta dessear perder la vida en su demanda: porque no se an de persuadir todos que estos sueron sienpre sagrados muros sin que nunca el demonio los su biesse? pues se ven tantos innumerables fieles desde el Romano Pontifice nuestro Señor, i Padre tan alentados a defender esta verdad, aun hasta apetecer perder la vida por ella con no estar definida de fé. Que encarece el animo alentado con certeza, en lo que enprende por tantos, i tan verdaderos fundamentos, Mas si las antiguas puertas no podian ser sagradas, eftas lo fueron, porque no falio por ellas la inmundicia, i morta lidad espiritual de la culpa. De todos los demas honbres sale por la gracia, mas en esta Señora no uvo puerta por donde salieste, porque no se hallò por dode entrasse. I assi en estas puertas no se oyen triftes canticos, ni lugubres endechas, antes ale gres alabanças de todo el mundo en general, assi de nobles, co mo humildes: assi de grandes, como de pequeños, aun en los mesmos pechos de sus madres. Aqui se enplean altissimos elo gios de Dotores santos graves escritores, de predicadores insignes, i de famosos Poctas. (Occupabit salus muros tuos & porras tuaslaudatio.

Divina disposicion bien conveniente en Ciudad tan reservada, que ni aun entraron en ella celestiales luzes de los orbes superiores, porque el mismo Dios avia de ser su luz indesectible para intentos inportantes suyos. (Non erit tibi amplius sol ad lucendum, nee splendor luna illuminabit te: sed erit tibi Dominus in lucem sempiternam, & Deus tuus in gioriam

tuá.) El mesmo Señor sera tu luz eterna, i el mesmo Dios sera tu gloria, no sin conocidos intereses de la suya pues reservo en esta Ciudad luz de original justicia en honra de su Hijo, 1a tan entera satisfacion suya, pues via lucida, i clara con divinas luces la Ciudad que eligio para que estuviesse en ella solosu nonbre, sin que jamas se lo uviesse dado la culpa, ni el demonio. (Vt remaneat lucerna David servo meo cunctis diebus coram me in Ierusalem civitate, quam elegi vt esset nomen meum ibi.) Crio Dios nuestro Señor en esta purissima Señora una luztenporal, i nueva, con la gracia, para que con toda proporcion possible procediesse della aquella antigualuz, i eterna de su Hijo, i para que ilustrasse al mundo en su obscurana, luciendo en el MARIA, sin que la conprehendiessen sustinicblas. (O mira dignitas de muliere procedere solem mundum illuminantem : de terra lucem radiare, per fœminam tenebras mundi in lucem clarescere. Per cam sol iste, & ex ea mundo fulsit, & clarius luxit, quia plenius corda illustravit. Ita lux aterna ex tenporali nova surrexit, & radios suos amplius dilatavit.) El grauissimo, i antiquissimo Ricardo de santo Victore en el Capit. 32. de sus Comentarios sobre los Cantares en la segunda parte de sus obras. O admitrable dignidad proceder de una muger el Sol que alunbra a el mundo, rayar de rierra, la luz que la enriquece : Por vna mu, ger bolverse a el mundo en alegres dias, las prolongadas noches de la culpa. Por esta santissima Señora salio el Sol, i del lla amanecio en el Orbe, i resplandecio mucho mas claramen te, porque bañó los coraçones mas de lleno. Assise levanto la luz eterna de la tenporal, i nueva de MARIA, i dilarò mas sus rayos, esparcio mas, i repartio su gracia at universo, co mo en albricias de aver procedido de luz ta puta. (Italux eterna ex teporali nova furrexit, & radios fuos amplius dilitavit.

Pero Ciudad feliz por cierto, i veturosa reservada para solo Dios, no para otro, i si para alguno para un hobre cuya persona, no era menos que divina. I en esta reserva reconocio Christo nuestro Señor el amor infinito que el Eterno Padre le renia, pues lo hizo conpañero de su hora, dandole vna Ciudad

donde abitasse, que a solo Dios estava dedicada. Bolvio Alexandro vitorioso del Oriente, aviendo sugerado toda aquella Region a su dominio, i los Corintios eligieron por Enbaxadores las personas mas nobles, i bien entendidas que tenia, para que le diessen el parabien, i enorabuena de la prosperidad en su fortuna, i para ofrecerle su Ciudad por singular dadiva. Oyo la Enbaxada el Rei, i burlò della, i del don con grande risa. Mas dixole de los Enbaxadores el mas ofado. (Nulli civitatem unquam dedimus alij quam tibi, & Herculi.) Advierta vuestra Magestad señor que no es la oferta para hazer donayre, ni para desdeñarla con desprecio, porque nuestra Ciudad nunca se à dados siño aora a Alexandro, y antes solo a Hercules uno de los dioses. Refiere esto Seneca en el primer libro de beneficiis al principio del capit. 13. i prosigue. (Libens accepit delatum honorem & legatos invitatione aliaque humanirate proseguutus, cogitavit non qui sibi civitatem darent, sed quui dedissent. Ad socium honoris sui respexit à dantibus.) Trocose el Rey, i recibio de mui buena gana el honor que le ofrecian, i tratando con diferente cortesia, i con otra humanidad, i gasajo a los legados: penso prudentemente, no los que le dauan la Ciudad, sino a quien se la avian dado. Mirò con estima al conpañero de su honra, que era no menos que uno de sus dioses. Penso Alexandro, que la Ciudad de Corinto era comun a todos, i assi la despreciava, pero en sabiendo, que solo estava dedicada a Hercules estimò verse igual con vn dios en posseerla, i en esto tan honrado. Hecho es que nos abre camino a discurrir por el nuestro. Vino al mundo el supremo Principe sienpre vitorioso el Verbo eterno hecho honbre ( de aquel divino Oriente de donde procedia) lleno de tesoros, i riquezas de sabiduria de Dios, i de su cien cia. (In quo sunt omnes thesauri sapientia & scientie Dei.) Pues que? aviasele de daruna Ciudad comun a quien el demonio uviera posseido, i entrado en ella con necessidad la culpa? una madre como la vuestra, i mia? no por cierto, que fuera poca estima del Prin cipe, i el no tuviera que hazerla de su Madre en quanto a esto. Dio sele si una Ciudad tan reservada, que solo Dios se apoderò della en sus principios, i assi a el no mas estuvo sienpre dedicada, i si aora a un honbre se ofrecia, era tanbien dios essencialmente. De don-

de aquella santissima alma de Christo nuestro Señor, como en el instante de su Encarnacion se vido obligada a rendir gracias infinitas a el Eterno Padre por averla levantado a la alteza inmensa de la union hypoftatica: no menos obligada se hallò a ofrecerle inmortales alabanças por averlo hecho conpañero de su honra dandole por abitacion propria Ciudad que a folo Dioseftuvo dedicada. (Ad socium honoris sui respexit à dantibus.) I assi se hallò el Verbo Eterno en su Madre la naturaleza nuestra (con aver passado desgracias tantas por ella) purissima qual le convenía, no folo porque no tenía culpa, ni la tuvo, fino tanbien porque era esta una naturaleza fingular, i vnica, qual nunca avia falido a luz de las divinas manos. (Pura namque humanitas in Maria, non modo pura ab omni contaminatione, sed & pura singularitate nature.) Quereis que lo diga mas claro S. Bernardo? Pues no ay que dudar fi es el dicho suyo, o de los que le atribuyen entre sus obras: pues lo pre dicò en el sermon. (De nativitate Virginis,) que el intitula (De aquæ ductu.) Esta nuestra humanidad pura en Maria, no solo pura de toda inficion. I advertid que este es el nonbre con toda proprie dad del original pecado, porque el actual como personal se queda en quien lo haze, no contamina, ni da contagio a otros. I si dixereis, que tanbien el pecado actual contamina moralmente, o co el mal exeplo, o con escandalo. Notad que es universal, la propoficion. Inficiona el pecado actual venial? fi. I el mortal? tanbien. I el original? Este con toda verdad tiene esto de su essencia, da real contagio. Pues de todo esto universalmente dize el santo Dotor, que no solo fue pura la humanidad en esta Señora. (Non modo pura ab omní contaminatione,) sino tambien pura en ser una naturaleza fingular, que excedia a la mas perfecta de los houbres, i aun a la de Adan, con inconparables ventajas, aunque fue criada recta con fantidad, i gracia. (Sed & pura fingularitate natura.) Quien pues no se gozarà de esta pureza por estremo? quien no la dara por bien enpleada? i quien no la confessarà con coraçon, i boca, pues se guardava en esta Ciudad santa en onra de Iesus, del Salvador, que ocupô sus muros, i para que solo la abitasse con Dios el Rei, Christo el ungido, en quien se apossessionò con toda propriedad, como en verdadera Madre. (De qua natus est Iesus, qui voca-

Glo-

tur Christus.

Gloriosa reserva fue esta para Dios, ino menos lo sera otra que està muy en vuestra mano hazerla con el favor de la gracia, q es en vuestra alma, guardandola linpia de las culpas que le hazen inconparables daños: viviendo lo poco que queda en este mundo, de ma nera, que no se dé lugar a las passiones, i apetitos a que hagan sus tiros en el alma, fino que de tal fuerte se converse con los amigos, se trate con la hazienda, i se proceda en todas ocasiones, que si quiera a la par de los otros negocios se vaya haziendo el inportantissimo de la salvacion q se à de negociar en los terminos perento rios desta vida, i no se puede dexar por testamento, ni a herederos, nia albaceas. Para que assi en llegando el ultimo tienpo, que ya os està determinado, os halleis puro, inmacuiado, i santo con esta reserva, i con buena disposicion para parecer delante de Dios, cuvos ojos, como tan puros no se agradan de quien mancha con torpes, i desordenados afectos su semejança. I para reservarse dellos, inporta mucho confiderarse como peregrinos deste mundo, no perpetuos abitadores del, fino que quando menos se piensa llega la ora (que dilata mucho el descuydo della,) i se acaba la jornada de inproviso, i lo ordinario correspondiendo al modo con que se hazia. Que a este intento dixo el Apostolsan Pedro muestro Padre en su primera Canonica ca.2. (Cearissimi obsecro taquam advenas, & peregrinos abstinere vos à carnalibus desiderijs, que militant adversus animam.)Ruego os carissimos como a estrangeros, i peregrinos deste siglo, que os abstengais de los carnales desteos que pelean contra el alma. Es muy proprio de caminantes folicitos desenbaraçarse de todo lo que inpide su camino, i mas si inporta mucho, i en el que hazemos al ultimo fin nuestro de la gloria tá apetecida, no ai cosa que mas lo inpida, que desseos carnales se licitados del demonio, i executados de la defordenada voluntad fin temor divino, porque con la guerra que hazen al alma la detiene, i no da passo sino a su condenacion eterna. (Millitant aduersus animam. Et multas inimititias habet aduersus cam.) A naci Dydimo Alexandrino maestro de sau Hieronimo comentando a sau Pedro en este lugar. Hazen guerra los carnales desseos contra el alma, i tienen muchas enemistades contra ella. Hazenla muchos malos tratamientos, muchos terribles agravios, más como fon espiritua-

. !

les, no sensibles que dellos no los advierten, ni los remedian? I assi vienen a conocerlos, quando en la otra vida fin engaños no puede remediar los que tuvieron, en verse ofendidos con la culpa de carnales apetitos consentidos. Que los dichosos a quien la luz divina describre los males grandes que padece con ellos el alma, lo q queda de vida, enplean en llorarlos, i en sentirlos amargamente, privandose con toda mortificacion de la causa de sus daños conocidos con avivada fe entre los gustos que al parecer ofrecen. I si vos a caso os veis lleno de culpas, i no determinado a llorarlas con el dolor de averlas cometido, i propolito, i resolucion firme de la enmienda, pedidle mui a la continua a Dios, que no os quite la vida en tal disposicion, porque sera la total desdicha vuestra sin esperar, verla mejorada para fienpre. Insolente atrevimiento es a la verdad querer estarse detenidos en la guerra q haze las passiones no vencidas, i querer llegar a la Patria desseada. I mal enpleada osadia tener daños de culpas en el alma, i vivir tan descuidados como si estuvie ra llena de bienes dela gracia, comiendo, i dormiendo alegremen te, podiendo suceder que haga en vos presa la muerte en este tienpo, i os veais pagando como muchos el culpable descuido en vuestra vida eternamente. No assi, antes rendidos a Dios de veras, no deis lugar al daño de carnales passiones en el alma, i para perseverar en bien tan grande recebid con frequencia los divinos Sacrame tos, huid de las ocasiones ya sabidas, o que de nuevo pueden ofrecerse de divinas ofensas, para que quede sienpre vuestra alma reser vada, pura, i resplandeciente a los ojos divinos. Quando subtrahit se anima á passionibus corporalibus munda & splendida servatur. Prosigue el mesmo Didymo. Quado se retrae el alma de las passiones corpo rales, se guarda, i reserva, inmaculada, i lucida con divinos resplan dores. Con que se celebrarà dignamete, i a satisfacion del gusto de Dios esta esclarecida reserva en la santissima Virgén, que con toda verdad la hizo, i sin duda alguna.

Cierto es en toda opinion, que si Dios preservara de culpa a la santissima Virgen, suera un mui granbien, singular beneficio, i ce lebre merced para los honbres por el favor, que al linage dellos se hazia, i que esto no tiene inposibilidad, ni inplica contradicion alguna. No es esto assi claro està, no puede negarse. Pues esto basta

para perfuadirnos con toda certeza a que fue esta Señora refervada fin quedar dudosos en verdad tan favorable a nosotros, que sino es de Fè, tiene mui firmes fundamentos en ella. Porque despues que Dios nuestro Señor se determinò a hazernos aquella real misericordia de enbiar a su Hijo hecho honbre entregandolo a la muerte por nosotros, no conviene dudar de bien alguno, que acotase pa ra quedarse con el sin comunicarlo como nos suera de inportacia, sino sentir con sossegado animo que nosecho el resto de sus bienes con aquel primero è inefable. Oid a fan Pablo escriviedo a Roma en el ca.8. Qui etiam proprio Fil o suo non pepercit sed pro nobis omnibus traddidit illum: Quomodo non ctiam cum illo omnia nobis donavii? Oniso nos bien Dios nuestro Señor, i queriendo hazer con dadivas osten tacion deste amor, como era infinito, no tenia prenda se gura, pues ni aun perdonò a un solo Hijo proprio natural que tenia, sino que lo entregò por nosotros: Pues como nos avia de dar tabien con el todas las cosas? Todas las cosas que se saben, i todas las que no llegan a nuestra noticia, q son innumerables, i estan viendo en Dies los bienaventurados. Todas las cosas que se creen por la Fé, i todas las que con razon se presumen en bien nuestro, que no sean inposibles. Quemodo non etia cu illo omnia nobis denavir I si entraramos con devido aprecio a pondéraraquel abismo inmenso de bienes de averse Dios hecho honbre, i juntado como todo poderoso, en esta obra cosas tan diversas, hasta entregtrse a la muerte la vida por essencia; nos pareceria a este tan gran viso, la reserva en su madre una cosa mui pequeña, i mui facil, i assi se nos haria tal creerla entre todo lo demas que de bien nos vino con la principal dadiva, sabido, i no sabido, juzgando por inutil dudar dello. Si Filium in morrem dedit : quid est quod de alis ambigamus? Esplico Theodulo Celesyriense en un comento suyo sobre esta carta q se halla en el prime ro tomo de la Biblioteca de los antiguos padres. Si dio a el Hijo a la muerte, que cosa es que dudemos de otras cosas en nuestro favor, i de menor inportancia? Si las dio, si no las dio? Pero mas a mi proposito Origines en el libro septimo de su Esposicion sobre esta carra en este lugar. Si creatoriple donatus est nobis, quomodo non cumipso creatura nobis donabieur? Si se nos hizo donacion del mesmo Criador, como no estará hecha dela criatura? El entiende por esta

la universidad de las criaturas, é yo elijo de todas ellas nuestra purissima Criatura. Que si se nos dio por donacion irrevocable nuestro Criador mesmo, para que estuviesse honrada nuestra naturaleza en una persona divina inpecable por suser: como se nos avia de negar una criatura para que estuviesse honrada nuestra naturaleza en una persona umana inpecable por gracia? En quien se levantara nuestra humildad, i se gloriase nuestra baxeza, i perdieramos la infamia de ser hijos de aquellos aleves padres delinquêtes, i lo que mas es, en quien se cortara el hilo al atrevimiento del demonio de entrarse a posseer todos los individuos de la naturaleza umana, luego al primer instante que se les comunica. Porque si bien es verdad, que todo esto con mayor alteza lo tenemos asaz en Christo Señor nuestro. Pero de lo mas se deve colegir lo menos, mayormente siendo esto el conplemento, i total perfecion de aquella suma dadiva inesable, i de aquel bië infinito del Verbo eterno hecho hobre, pues no folo tenemos en persona divina, natu raleza nra pura, fine tabien en persona umana desta santissima Se ñora,a quien en su primer principio posseyo la gracia. Para q se nos hiziera una tā singular, i grāde. Ecce V is go cocipies que na? Mul eru egre gra, e virginibus electa, præclavum natura nostra ornamentum, gloria luti nostri que Evampudore & Adamum comm natione li cravit, audaciam draconis abscidir. S. Hesichio Presbytero de Ierusale, i despues Obispo della, i bien antiguo, alla del tiepo de S.Gregorio Magno, en la Hom.2.de santa Maria Deipara. Advertid, q concibira una Virge. Qual? la mas excelente de las mugeres, la elegida entre las Virgines, i si entre ellas se escogio, no solo por serlo, sino por su inmaculada alma. E virginibus electa. La que es ilustre ornato, i claro de nue ftra naturaleza, gloria de nuestro lodo, pues nunca se puso del, la s librò a Eva de la confusion vergonçosa de su facil animo, i a Adan de sus amenazas, la q quebrò el atrevimieto del Dragon antiguo. Que le inportò a Dios N.S. darle a entender en esta ocasion al demonio q̃ no era absoluto su dominio, i q̃ como se preservò del a es ta Señora se podia hazer la mesma preservacion en todos los honbres, fino coviniera a la ostentacion de la divina justicia lo contrario. I assi en esta Concepcion purissima se hallò el demonio corto, maniatado, é inpedido su insolente atrevimiento, pues no ha C 2 Hò

Ilò lugar como solia en todos, en nuestra santisima Señora que cortò el hilo a la universal osadia del tyrano. Audiciam Driconis abscidit. Pues teniamos tanto bien en que esta Señora suera concebida en gracia, i esenta de la culpa, i nos avia de privar del Dios nuestro Señor aviendonos dado a su unigenito? Quimodo non cum illo omnia nobis donavit.

I si por ser esta ran gloriosa merced en favor de los honbres, no de vemos dudar de averla recebido, pues tenemos la infalible certe za, de que nos dio a su Hijo, por quien la merecimos: porque siedo tanbien esta Concepcion en beneficio de su Hijo, no se la avia de conceder un padre amorosissimo, q lo queria infinitamente, como a quien essencialmente comunica todos quantos bienes en si tiene junt's con su naturaleza engendradolo. Anbas dos cosas a mi ver profetizò Ieremias en el ca.17. Solium gloria altitudinis à principio locus sanctificationis nostra. Expectatio Israel Domine. Algunos interpre tes entienden este lugar del Tenplo de Salomon, donde con particular á fistencia tenia Dios su assiento. Pero aquel gran Rabino tan estimado entre los Hebreos, illamado por excelencia: Rabenu Haandos, que sinifica, nuestro santo Maestro, en el libro q intitula, Revelator arcanorum. Respondiendo a la tercera pregunta, que le hizo Antonino Consulde Roma, dize, q a la letra se deve entender dela Madre del Mesias, pues con toda eminencia es assiento de Dios, excediendo en esto a todos los demas lugares q lo eran. Dize pues Ieremias: El trono real de gloria, levantado desde su principio, nu ea caido, (que esto finifica Alundinis, poniendose este genitivo por adjetivo como en otros muchos lugares de las divinas letras.)Este es el lugar de nuestra santificacion, porque quanta se à dado a los Angeles, i honbres, determinò Dios que fuera por medio desta pu rissima Señora, pues aunque principalmente toda la gracia que a criaturas intelectuales se à comunicado, es por Iesu Christo nueltro Señor, cuya persona como divina tenia infinito valor para merecernosla: no quiso Dios privarnos de la honra insigne, i admirable de que todos sus divinos favores tanbien se dispensasen por una criatura, cuya persona humana, suesse proporcionado instrumento para alteza tanta. I assiella es lugar sagrado, en quien se gloria, i honra nuestra naturaleza enteramente. Que si se via levarada, i có

ranta honra en el Verbo eterno para infinitos bienes nuestros, no era mucho, rues todo fe devia a tal persona, que al fin no era delos honbres. Mas en la santissima Virgen, cuya persona, naturaleza, i toda ella es toda nuestra, està el linage umano llenamente honra do, teniendo del una pura criatura por madre dela gracia,como en quien se hallò desde su princinio, qual convenia a silla de Dios nun ca caida, en que avia de levantarse tanto la naturaleza nuestra, siedo esta Señora junto con su Hijo con principio del bien divino que participamos. Solium gloria altitudinis a principio locus sanctificationis nostra: Bastava ser ella unica assiento de Dios, nunca caido desde suprincipio, para que nos pudieramos prometer iguales dichas: I bien claro dize el Profeta en esta palabra Aprincipio, que nunca se vio caida en culpa, para que faera proporcionada a fu Hijo en fer lu gar de nuestra santificacion, que si era inpossible el tuviesse culpa por si mesmo, por ser quië era: tābien era inpossible la tuviesse esta Señora por la prevencion de Dios con su favor, i gracia. Ostenditur pre memorata Ieremia vera de Beatifsima Mefsie matre intelligenda esse, que est sedes Dei alrissimi. Dixir autem a principio ut ostendar eam abs que initialipeccato conceptam fuisse. Pedro Galat.li.70. cotra ludeos ca. 18.que es el ultimo. I para fu autoridad basta dezir, que escrivio por mandado de la fantidad de Leon X.como Io afirma en su Dedicatoria al Cesar Maximiliano. Echase de ver que las palabras propue stas de Ieremias, se deven enteder de la Beatissima Madre del Mes sias, que es assiento del altissimo Dios. I dixo, que lo era desde su principio para enseñarnos, que fue concebida sin pecado original. Quien dudarà que tal filla era decentissima a la Magestad del Rej, que avia de sentarse? I assi esclama el Profeta: Expectatio Ifrael Die. Sanctispagnino: " Spes Israel Domine. O Señor esperança de Israel, i era esperança firme de su pueblo, porque lo aguardava con el total decoro que se devia a Hijo de Dios, que avia de têner Madre, i assi santissimo, purissimo, perfectissimo, no solo en si que se le devia, i lo contratio fue inpossible, sino en su origen en sus engendra dores, para que naciendo de Padre justo en la generación eterna, i en la temporal de Madre fanta, que ni en lo mas minimo, ni en un punto desdixesse por particular gracia de la santidad e sencial del Padre eterno: tuviesse elesperado Principe la original justicia que

nos perdio Adan, contoda perfecion, pues era justo en su proprio origen de Padre, i Madre sienpre santos, i assi la inmaculada Concepcion desta Señora fue en beneficio de su mesmo Dios, que tuvo por Hijo natural, i proprio. Quia de iusto Pacer secundum di vinam, & de iusta Matre secunaum humanam naturam iustus ab ipsa origine, us ita dictum sit, natus est, non incongrue pro originali iniusticia, quam omnes filij Ada habent, a sua origine institiam originalem habere dicendus est. San Anselmo lib. de Conceptu Virginali & peccato originali cap. 20. Porque nacio Christo nuestro Señor de Padre justo, segú la divina naturaleza, i de madre justa segun la umana: porque dellos nacio justo desde su origen (para dezirlo desta manera) por esto no sin congruencia grande se à de dezir, que en vez de la original injusticia que tienen todos los hijos de Adan, possee la justicia original desde su origen. No quiere dezir el Arçobispo santo, que Cristonuestro Señor sue justo, solamente en la Encarnacion, i nacimiento suyo, sino que fue insto en sus engendradores, Padre eterno, i tenporal Madre, que esso sinifica en verdadero sentido ser justo en su origen, coforme a Gramatica, Filosofia, i Derecho. I noso tros diziendo que fulano es linpio, i noble en su origen, no queremos sinificar que tuvo linpieza en su nacimieto, sino en sus progenitores, que fueron sienpre nobles. Confirmale, porque si san An selmo tratara de la santidad de Christo nuestro Señor en su Encar nacion no dixera que era justo, porque nacio de su Madre, pues independiente della, sue santo por la union hypostatica. I assi manifiestamente dize san Anselmo, que el Verbo eterno hecho honbre fue justo, aun en su origen, porque como uacio de Padre essencialmente justo sin que pudiesse tener culpa, tanbien nacio de Madre sienpre justa por gracia, sin que tuviera original pecado: con que posseyò este Señor la original justicia con toda perfecion, i buen decoro, no solo en si como Autor della, sino reservada en su Madre, para total honra de quien avia de ser la santidad, i justificació nuestra. I assise à de dezir, que en lugar de la injusticia original que tenemos todos los hijos de Adan: como en nuestro origen con grá de conveniencia tuvo Christo N. S. la justicia original en su Madre, como en origen suyo, no porque recibiesse santidad desta Señora, ni fuesse en manera alguna causa della, sino porque tuvo la

Onganaparaia, traziendole honbre en una Virgen, que tanbien la tuvo desde el primer instante de su ser, como sienpre pura inmaculada, i sauta. Non incongrue pro originali iniustria quam omnes filis Ada habent, a sus origine instit am originalem habere dicendus est. I siendo Christo nuestro Señor cabeça de los honbres, i teniendoconfuma pureza la original justicia desdesu origen. Cierto es, que à de ceder en universal bien nuestro comunicando, i re-

partiendo de su gracia a los bien dispuestos, que reconociendola despues desta vida en ellos, coronara con la gloria.

2650

Correctioni fantle Romane Ecclefis.



